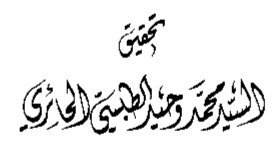
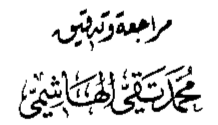






الجُلَاً لَأَوَلُ







 $\sim$ ৴৵৵৵ঀ الحالري الطهراني، السيد ميرعلي (١٢٧٠ ــ ١٣٥٢ هـ) مفتسر معينيات فكارز واطتقطات النمي العنوان والمؤلف، تفسير مقتليات الدرو/ تاليف السيد ميوعلي الحاثري الطهراني الحفيق محمدو حبد الطلسي الحائري المراجعة والدقيق محمدتقي الهاشمي / الصحيح حسين طهانيا الماغة اقبر دارالكنات لإسلامي. ٢٠١٢م - ١٣٩١ هـ التان المحمومة. (١- ١٢ مجلد) لغة الكتابة: للغة العربية الموضوع تقاسير نسعية القرن ١٢ هـ. نسمن ۱۳۸۸ م ۲۳ ج BP ۹۸۱ نسمن تساسل دىريى: ۲۹۷/۱۷۹ رقم لإيارع بالمكتبة الوطنية: ١٨٢٧٥٨٦ با مشارکت وحمایت معاونت امور فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی چاپ و منتشر گردید الكتاب ...... تفسير مقتنيات الدرر (ج ۱) المؤلف.....المولف الحائري الطهراني الناشر ..... مؤسسة دارالكتاب الإسلامي الطبعة ......الأولى ١٤٣٣ هـ / ٢٠١٢ م المطبعة ...... ستاره عدد المطبوع ..... (۲۰۰۰) دوره الترقيم الدولي للمجموعة ..... ٩٧٨ ـ ٩٦٤ ـ ٢٧٦ ـ ٩٦٤ ـ ٩٧٨ الترقيم الدولي (ج ١) ...... ٩٦٤ \_ ٢٧٧ \_ ٢٥٤ \_ ٩٦٤ \_ ٩٧٨ السعر ..... ٩٠٠/٠٠٠ ريال قم \_ ميدان المعلم \_ شارع سمية \_ رقم ٢٢ \_ رقم المبنى ٢٦ تليفون: ٧٧٤٤٩٧٠ \_ ٧٧٣٠٩٩٤ فاكس: ٧٨٣٧٣٨٣ Unin ( The second

## 

الحمد لله رب العالمين وأفضل الصلاة وأتم السلام على سيدنا محمد المصطفىﷺ رسول الله المبعوث رحمة للعالمين وعلى آله الطاهرين الهداة الميامين.

لقد زخرت المكتبة الإسلامية العامرة بالكتب القيمة والمؤلفات الجليلة، ومن أعظمها فضلاً وشرفاً وأجلها قدراً في المرتبة تأتي تفاسير القرآن الكريم، لذلك دأب أكابر العلماء والفقها من أهل العلم والفضيلة جاهدين ومثابرين للأستشراف من عظيم معرفة الباري (عزّ وجلّ) وبالغ حكمته وبديع صنعه وجليل قدرتة في كتابه المجيد، والأهتداء بنور عزته وبهاء هيبته وكمال منزلته. ولما كانت (مؤسسة دار الكتاب الإسلامي) قد وضعت في أولويات برنامجها وفي طليعة أهدافها إحياء التراث الإسلامي، والعمل على إعداد وإخراج النفائس من المصنفات والقيمة من الكتب والمؤلفات، بعد استكمال متابعة الأمور العلمية المطلوبة من تحقيق ومقابلة وتصحيح، وتنفيذ الإجراءات الفنية اللازمة من تنضيد الحروف والكلمات وترتيب الصفحات، وفق المعايير اللازمة، وطباعتها ونشرها بحلة قشيبة ومظهر أنيق وإخراج جيد، وعرضها لتكون في مناول أيدي الطالبين والراغبين، مساهمة منها في رفد الحركة العلمية العريقة في بلادنا الإسلامية ونشر الثقافة الدينية في أرجاء المعمورة (عسى أن يوفقنا الله لذلك، وعلى الله قصد السبيل) فقد اختارت كتاب (تفسير مقتنيات الدرر وملتقطات الثمر) وانتقته من بين المؤلفات العديدة نظراً لأهمية موضوعه وبراعة أبحاثه وجودة بيانه وعظيم فائدته (إن شاء الله).

وأقدمت على إعداده وإخراجه، حيث تكفل بعض الأفاضل بمقابلة النسخ المتوفرة بين أيدينا وقام آخرون بأستخراج مصادر الأحاديث والروايات وأخذ بعضهم على عاتقه مهمة الترتيب والأخراج الفني بعد استكمال مراحل التحقيق والتصحيح، فجاءت هذه الطبعة محققة ومصححة وموثقة الأصول والمصادر ولابد هنا من الإشارة إلى بعض التغييرات التي طرأت على هذه الطبعة ليتبيين القارئ الكريم، منها:

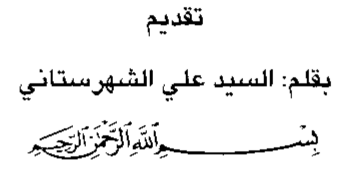
١) تم تغيير أو تعديل أسماء بعض السور القرآنية الكريمة التي وردت في هذا الكتاب من مسمياتها القديمة الى التسمية الجديدة المتبعة في المصاحف المتداولة بين أيدينا وهي:

| التسمية القديمة  | التسميه الجديدة |
|------------------|-----------------|
| سورة بني إسرائيل | سورة الإسراء    |
| سورة أرأيت       | سورة الماعون    |
| سورة الملائكة    | سورة فاطر       |
| سورة البراءة     | سورة التوبة     |
| سورة المؤمن      | سورة غافر       |
| سورة تبت         | سورة المسد      |
| سورة الزلزال     | سورة الزلزلة    |

٢) تم الاعتماد علي نسخة المصحف الشريف بخط عثمان طه (في رسم الخط القرآني) وذلك تفادياً من حصول بعض الأخطاء المطبعية واستكمالاً للجوانب الفنية في الكتاب.

وفي الختام نتقدم بالشكر والامتنان لكل من ساهم في إنجاز هذا العمل القرآني المبارك من علماء ومحققين ومصححين وفنّيين وغيرهم، فجزاهم الله خير جزاء المحسنين.

وآخردعوانا أن الحمدلله رب العالمين



كلمتان جميلتان جمعتا لتكونا عنواناً لكتاب قيم في تفسير القرآن. يحمل اسم «**مقتينات الدرر وملتقطات الثمر**».

فالمُقْتَنَيات جمع مُقْتَناة مؤنثة مُقْتَنَى، ففي «الصحاح»: «واقتناء المال وغيره: اتّخاذه»<sup>(١)</sup>، وفي «العين»: «واقتنى يقتني اقتناءّ: اتّخذهُ لنفسه لا للبيع»<sup>(٢)</sup>. وفي «اللسان»: «ومنه قولك: قد أقتنيت كذا وكذا، أي علمت على أنّه

يكون عندي لا أخرجه من يدي»<sup>(")</sup>. والدُّرر جمع دُرَّةً، وهي اللُّؤلؤة العظيمة كما في «التاج»<sup>(١)</sup>، وعن ابن

دريد: «ما عظم من اللؤلؤ»<sup>(°)</sup>.

والمؤلّف بجمعه بين هاتين الكلمتين أراد أن يشير إلى أنّه التقط من الدرر المعرفيّة أغلاها، ومن الثمار أجودها وأنقاها، لكنّه لم يدخرها لنفسه، بل جعلها بين متناول أيدي الآخرين أيضاً، فهي درر وقف عليها في بحوث

أساتذته، ومقتطفات حصل عليها أثناء مطالعاته لكتب التفاسير والفقه والكلام واللغة والأدب.

وقد صرّح بهذا في خطبة الكتاب: «...ومع ذلك اقتنيت ذرراً من البحور الزاخرة، والتقطت ثِماراً جيّدة فاخرة، من كتب التفاسير من الأساتيد والنحارير. مستعيناً بالله، وألَّفت الملتقطات، وسمّيته بـ(**مقتنيات الدُّرر وملتقطات الثمر**)"<sup>(1)</sup>.

وباعتقادي أنَّ المؤلِّف بكلامه هذا أراد أن يُعلم الآخرين بأنَ في حوزته نفائس، وهي أمانة بيده ووديعة في عنقه عليه نشرها؛ لأنَّ زكاة العلم التعليم، فأخذ يلقي ما حصل عليه على شكل دروس في المسجد الجامع بطهران<sup>(٢)</sup>، ثم دوتها في قصاصات لتعميم النفع والفائدة، لكنَّه لم يوفَّق لِأَن يرى كتابه مطبوعاً في حياته، فطبع الكتاب بعد ثلاثة عقود من وفاته تقريباً بشيء قليل من السقط والخطأ؛ أي في عام (١٣٨٠ هـ) بدار الكتب الإسلامية بطهران، على نفقة الحاج محمود الكاشاني، وبهمة تلميذه الحاج عبدالحسين محسنيان تغمدهما الله جميعاً برحمته وأجزل في ثوابهما.

وقد أشار مصحّح الكتاب إلى بعض هذه السقطات ضمن عمله، فقال في ذيل تفسير الآية ٨٧ من سورة النساء (أي في ج٣، ص ١٤٩): «هنا سقط من النسخة عدة أوراق أوردنا مكانها من نص الطبرسي في المجمع، ولم تتعرّض لما ذكره في وجه الإعراب والقراءة والحجّة عليها صوناً لسرد الكتاب».

فالكتاب طبع بعيداً عن إشراف مؤلِّفه، وإن كنَّا لا ننكر ما للسيّد كاظم الموسوي المياموي من دور في تصحيح الطبعة الأولى منه، أملين ممّن يريد

> ۱۔ مقتنیات الدرر، ج ۱، ص ۲۰. ۲۔ مستدرکات أعیان الشیعة، ج ۹، ص ۱۲۹.

إعادة طبعه الاهتمام به أكثر، رافعاً نواقصه العلمية والفنية، من تخريج الأقوال والأحاديث، والتثبَّت من إحالات المؤلِّف، وضبط النصوص المنقولة مع المصادر، والاهتمام باللمسات الفنية من تفقير العبارات وعلامات التعجّب والاستفهام والفارزة وما شابه ذلك.

ولا يخفى على العالِم البصير لزوم تعدّد الروافد المعرفية للمفسِّر، وذلك لتعدّد المفاهيم والعلوم الموجودة في القرآن الكريم، ولذلك اختلفت مناهج المفسِّرين، آخذين جانباً وتاركين الجانب الآخر منها، نظراً لاتّجاهاتهم الفكرية والعقيدتية والمذهبية.

فمنهم من اكتفى بالمأثور من أقوال النبيّ والصحابة وأهل البيت، مثل «الدر المنثور» للسيوطي، و«جامع البيان» للطبري، وتفسير الثعلبي «الكشف والبيان»، وتفسير الثعالبي «الجواهر الحسان»، و«البرهان» للسيّد هاشم البحراني، و«نور الثقلين» للحويزي، وتفسير العياشي، وتفسير القمي، والتفسير المنسوب إلى الإمام العسكري الخيا

ومنهم من اهتم بأحكام القرآن ومسائل الفقه، مثل القرطبي في «الجامع لأحكام القرآن»، والجصاص الحنفي، وابن العربي المالكي، والإمام الشافعي، والكيا الهراس الشافعي في «أحكام القرآن»، والقطب الراوندي في «فقه القرآن» والسيوري في «كنز العرفان»، والمقدس الاردبيلي في «زبدة البيان»، والفاضل الجواد الكاظمي في «مسالك الأفهام».

ومنهم من اهتم بالجانب العرفاني والصوفي، مثل: ابن عربي في «الفتوحات المكية» و«الفصوص»<sup>(۱)</sup>. والسلمي، والقشيري في «لطائف الإشارات»، والألوسي

ال وقد جمع هذه الأقوال محمود محمود الغراب باسم «رحمة من الرحمن في تفسير وإشارات القرآن» وهناك تفسير أخر منسوب إليه صنعه الشيخ عبدالرزاق الكاشي السمرقندي «متوفى ٧٣٠ هـ». مقتليات الح ا

في «روح البيان»، وملا صدرا الشيرازي في تفسيره.

ومنهم من توجّه إلى الأدب واللغة، مثل الزمخشري في «الكشاف»، والحياني الأندلسي في «البحر المحيط»، والواحدي في «البسيط»، والطبرسي في «جامع البيان»، والزجاج وابن النحاس في «إعراب القرآن»، والفراء والأخفش في «معاني القرآن»...

ومنهم من اهتم بالعلوم العقلية وأقوال الحكماء والفلاسفة والردّ عليهم في بعض الأحيان كالفخر الرازي في «مفاتيح الغيب» و...

وهناك مناهج كثيرة أخرى نترك ذكرها، لكنَّ النظره الشمولية هي التي تواكب العمل بالنجاح والموفَقية.

ومفسِّرنا الحائري من أولئك النخبة الذين اعتمدوا التفسير التجزيني والتبسيط والتمثيل وسلاسة التعبير وعدم التعقيد في طرح الفكرة منهاجاً في عملهم، وذلك بذكرهم أوّلاً ثم يعقبونها \_إن اقتضى الأمر \_ ببيان سبب نزولها، وتفسير غريبها، ورفع مشكلها، وتوضيح معانيها، وإعرابها، ساعين إلى تفسير القرآن بالقرآن، ثم السُّنَّة، ثمّ أقوال العلماء.

أجل، إنّ السيّد الحائري ولادةً ومسكناً، واللاّريجاني أصلاً ومَخْتِداً، والطهرانيَ مدفناً، والمفسَّر اشتهاراً ونسبةً، كان من المفسِّرين الكِبار والفقهاء العظام، فقد ترجمَة بعض المشايخ، منهم الشيخ آغا بزرك الطهراني في «نقباءً البشر في القرن الرابع عشر»:

عالم جليل، ومفسّر بارع، ولد في كربلاء في حدود سنة (١٢٧٠ هـ) وقرأ على علماء كربلاء والنجف الأشرف مدّة طويلة. وقرن العلم بالعمل، وفاز منهما بالحظ الأوفى، وهبط سامراء فحضر بها على المجدّد الشيرازي مدّةً، وهبط طهران بإذن منه إأي المجدد الشيرازي] في سنة (١٣١٢ هـ) وقبل وفاته بفترة وجيزة. ولم يتصدَّ للزعامة مع أنَّه كان أهلاً لها. لشدّة تقواه وورعه وزهده في حطام الدنيا.

فقد كان على جانب عظيم من الصلاح والعبادة، انزوى عن الخلق، وتَرَكَ المعاشرةَ، وعكَفَ على تأليف تفسير القرآن (مقتنيات الدُّرر وملتقطات الثمر) حتَّى أتمّه، وطبع أخيراً في اثني عشر مجلّداً من سنة (١٣٧٧ ـــ ١٣٨١ هــ).

واستمرَّ على التدريس والإفادة، فكان لا يضيع الوقت فيما لا ينفع، بل فيما لا يقرَّب من الله ويجلب رضاه، وكانت لنا معه صحبة ومودّة وثيقة، حتى اختار الله له دار الإقامة، وأتانا نعيه في حدود العشرين من شوال سنة (١٣٥٣ هـ) ودارُ جدّه السيّد يونس معروفه في كربلاء قرب طاق النقيب، وكان يسكنها ولده السيّد مهدي شمس الفقهاء<sup>(۱)</sup>.

ودفن السيّد الحائري في طهران في مقابر (إمام زاده عبدالله) عن عمر ناهز (٨٣ سنة)، وقبره شاخص لحدّ الآن هناك، يرتاده الناس للسلام عليه والدعاء عند قبره.

وعليه فالكتاب في غاية الجودة والمتانة. لأنه يربط بين المقتنيات التي بحوزته وبين كلامه بحيث تصير جملة واحدة، ولا يعرف القارئ أو السامع هل هي 1 أم لآخر سبقه؟

وإنّي وقفت في تفسيره على نوادر لم أقف عليها في التفاسير الأخرى، فله بحوث قيّمة في الكلام والفقه وحتى في اللغة والبديع، فقد تكون تلك

-----

| اج ۱ | مقتلياليلال |  | ١٤ |  |
|------|-------------|--|----|--|
|------|-------------|--|----|--|

البحوث هي من بُنَيَّات أفكاره؛ وقد يكون أخذها من آخرين. مع أن المؤلف لم يشرح منهجه في التفسير ولم يحوي كتابه علي مقدمة مفصلة تشرح ما يريد عمله لكن المطالع يمكنه الوقوف على اهتمام المؤلف واحاطته بجميع علوم التفسير والقراءت، وهو جدير بأن يطلق عليه لقب «المفسر».

وعلى كل حال ففي الكتاب لطائف جميلة، ونكات ظريفة، يستانس بها كلَّ مطالع، فهو ليس من التفاسير الفلسفية المعقَّدة، أو الرمزية العرفانية التي لا يفهمها إلاَ ثلة معدودة من الناس، أو الإشارية المكتوبة على الطرق الصوفية.

فالكتاب يحمل بين جوانبه ما هو الضروري والمفيد، بعيدا عن الغموض والتعقيد، إذ ليس في كتابه غموض ابن عربي، أو ما يقوله المّلاً صدرا الشيرازي، فهو تفسير ممتع يفيد الطلاب والمبتدئين كما يفيد العلماء والباحثين، فقد كان وسطاً بين الإيجاز والإطناب، والكلام بلسان العوام والخواص، فليس هو بمختصر مثل تفسير (الجلالين) للسيوطي أو تفسير (الوجيز) للسيّد عبدالله شبر أو (الأصفى) أو (المُصفَى) للفيض الكاشاني أو (التسهيل) لابن جزي الكلبي الغرناطي، وليس بمطول مثل التفاسير الجامعة المعروفة المطولة.

وهي كما وصفها المؤلف مقتنيات للدَّرر الثمينة التي حصل عليها وملتقطات للثمار التي جناها.

وهذا التفسير أشبه بمعرض للتحفيات والنوادر التي حصل عليها أيّام اشتغاله العلمي، جعلها في متناول أيدي المؤمنين للاستفادة منها، مستخدماً في عمله التمثيل والتنظير تسهيلاً للقارئ، وقد يكون التمثيل والشاهد الذي اعتمده قد أخذه من القرآن الكريم، أو الحديث النبوي الشريف، أو جاء في مَقْتَلَيْنَ .....

كلام أحد العلماء أو العرفاء، وقد يكون التمثيل من عند نفسه. وقد وضّح المؤلف أهمّيّة التمثيل ضمن تفسيره لقوله تعالى: ﴿مَثَلُهُمَ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا...﴾

بأن التمثيل ألْطُفُ ذريعةٍ لبيان الأحكام «ولتصوير الحقائق الغامضة العقلية بكسوة الأمثال الحسيّية، وذلك لأن أكثر الناس يغلب عليهم الجهة الحسية»، إلى أن يقول:

«ثم اعلم إنّ الأمثال تتفاوت في الدرجات نازلة، «مثلا ما بعوضة فما فوقها»، وصاعدة حتى تنتهى إلى آل محمد صلوات الله عليهم، كما في فقرة الزيارة الجامعة، «المثل الأعلى»، وليس فوقهم مَتْلَى، وقد ضرب الله الأمثال، في السُّور، لهذه الحكمة، في البقرة، وآل عمران، والأنعام، والأعراف، ويونس، وهود، والرعد، وإبراهيم، والنحل، وبني إسرائيل، والكهف، والحجّ، والنور، والفرقان، والعنكبوت، والروم، ويَس، والزمر، وزخرف، ومحمد، والفتح، والحديد، والحشر، والجمعة، والتحريم، والمدِّثر، وغيرها»<sup>(١)</sup>. ثمَ قال ضمن تفسيره لقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحِيءَ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً ﴾ لأنّ المثل «يؤتى به لفهم المخاطب، سواء كان صغيراً كالبعوضة أو جليلاً كالفيل، وقد ورد في كلام العرب والعجم، فقالوا في التمثيل: أجرأ من الذباب، وأُسْمَعُ من القُراد». تزعم العرب أنَّ القُراد يسمع الهَمْس الخفيِّ من مناسم الإبل على مسافة سبع ليال أو سبعة أميال، وفي المثل: «فلان أعمر من القراد»، وذلك أنُّها تعيش سبعمائة سنة، «وأجرأ من الذباب»، لأنَّه

١\_ مقتنيات الدرر، ج ١، ص؟؟؟.

يقع على أنف الملك، وجفن الأسد، فإذا ذُبَّ ودُفِعَ آب ورجع، ولذلك سُمّي بالذباب، وفي المثل يقال: هو أجمع من ذرّة، يزعمون أنّها تدّخر قوت سبع سنين، فانظر أيّها المتأمل، كيف خلق الله للذباب والبعوض مع صغر حجمهما كلَّ آلة وعضو أعطاه الفيل القويَ الكبير، بزيادة جناحين، وأعطى البعوض والذُباب جُرأة، أظهرها في طيرانهما في وجوه الناس، مع مبالغة الناس في ذبّهما ودفعهما بالمذبّة.

وكيف ركَّب الجُبْنَ في الأسد، وأظهر ذلك الجُبْن فيه بتباعده عن مساكن الناس وطرقهم وأمكنتهم، ولو تجاسر الأسد تجاسرً الذباب والبعوض، لهلك الناس، فجعل بقدرته في الضعيف التجاسر والجُرْأة، وفي القوي الجُبْن، وأعجب من هذين الأمرين عجزك عن هذا الضعيف، وقُدرتك على ذلك الكبير.

«حكي أنَّه خطب المأمون ذات يوم، فوقع ذباب على عينه، فطرده، فعاد مراراً حتى عجز وقطع الخطبة، فلمّا صلّى، أحضر أبا هذيل شيخ الاعتزال، فقال له: لِمَ خلق الله الذباب؟ قال الشيخ: ليذلّ به الجبابرة، قال: صدقت»<sup>(1)</sup>.

فالروح المعتدلة، والنظرة المتّزنة، وسلاسة التعبير، والشمولّية، والاحتواء على النكات الدقيقة والظرائف الأنيفة، هي من سمات تفسير الحائري.

فهو حينما يريد أن يبيّن حُكْماً، أو يشرح موضوعاً، سعى اأن يُحيط بكلَّ جوانبه مستخدماً العقل طريقاً إلى العلم، ذاكراً الروايات الواردة فيه، وقد يستشهد بأشعار العرب، والأمثال، ويتعرّض لمختلف الأقوال الفقهية والكلامية،

١\_ مقتنيات الدرر، ج ١: ص ؟؟؟ = ؟؟؟.

مَقَانَيْتَ

فهو ليس بالطويل المملّ، ولا بالقصير المخلّ، بل هو الوسط بينهما.

فإنَّه إن تكلَّم عن شيء أجاد. وغالباً ما ينتقد كلام الفلاسفة والعرفاء. ويجهر بما يعتقد به ويدافع عنه.

والكلام عن هذا الكتاب كثير، ولا يمكن بيانه في هذه الوريقات، وباعتقادي أنَّ المؤلف لم يُنْصَف \_ كما ينبغي \_ بعد من قبل الباحثين، ولم تُعرف قيمته في المحافل العلمية، فأردت بقدر المستطاع رفع هذه الظلامة غير المقصودة عنه، لأنَّ الباحثين والمفسّرين قلّما يرجعون إلى تفسيره، ولم يطبع كتابه إلاّ لمرة واحدة، وإني استجابة لطلب عزيزي \_ سبط المؤلف \_ السيّد وحيد بن السيّد علي النقي الطبسي الحائري \_ الذي سرني في إقدامه على إعداد الكتاب ونشره \_ ونزولاً عند رغبته، كتبت هذه الأوراق، راجياً أن يكون قد وفّق لإخراج كتاب جداه بأحسن صورة وأبدع أسلوب، سائلاً المولى سبحانه أن يوفّقه لإحياء آثار أجداده الكرام، وآخر دعونا أن الحمد لله رب العالمين.

علي الشهرستاني في ١٨ محرم الحرام ١٤٣٢هـ

مقدمة بسُب \_\_\_\_

الحمد لله الذي وفقنا لاقتناء الدرر من كلماته الغرر، وهدانا لمعرفة التقاط الثمر من الشجر، شجرة مباركة كثيرة النماء. أصلها ثابت وفرعها في السماء، قرآنا عربياً غير ذي عوج، ناطقاً بالبينات والحجج، تكاد الرواسي لهيبته تمور، ويذوب من خشيته الحديد وصم الصخور.

أنزله على عبده وحبيبه محمد المصطفى لرسالاته، والمرتضى بكمالاته، أرسله بالهدى ودين الحق، وعرفه من شعائر الشرائع ما جلً ودق، صلوات الله عليه وعلى ابن عمه وخليفته المخلوق من سنخه وطينته وجعله مستودعاً لعلمه وعلى الأئمة الأحد عشر من أولاده، الذين لم يعصوا الله طرفة عين وهم بأمره يعملون، وبوحيه يحكمون.

يا بني الزهراء والنُور الذي ظن موسى أنَّه نــاراً قــبس لا أوالي الدّهر من عاداكم إنه آخر حرف مــن عــبس

وبعد فيقول الحقير الفقير «علي بن حسين الموسوي» الطهراني مسكناً والحائري مسقطاً ومولداً، لما رأيت أن يوسف الصديق يباع في سوق العدو والصديق، وعرض كل غنى في شرائه أموالاً خطيرة، وحضروا في ذلك السوق والحظيرة، فساقني الطمع وشاقني حبي إلى ذلك المطمع، أن أقدم بين يدي نجوى صدقة بدراهم معدودة، استجديتها برهة من الزمان من هاهنا وهاهنا، وأنا ذو بضاعة مزجاة وظلَي فيه أقلص من ظل حصاة، فلمت نفسي من هذه الإرادة وقلت لها قفي مكانك، من أنت وما تمنيك وأنت أحقر من ذرة، والصفقة أغلى من ملايين درة، لكني ما استطعت أن أمنعها لأن الذكرى تسوق وذو الهوى يتوق ومن يعلق به الحب يصبه.

فغلبني الغرام والهيام، فألقيت دلوي في الدلاء، رجاءً أن ينفعني حب الصديق، فما باليت عذل العدو والصديق وأنا أعلم انه ليس من لمس درهماً صيرفياً، ولا من اقتنى دراً جوهرياً، ومعذلك اقتنيت درراً من البحور الزاخرة، والتقطت ثماراً جيدة فاخرة من كتب التفاسير من الأساتيد والنحارير، مستعيناً بالله وألفت الملتقطات، وسميته بـ(مقتنيات الدرر وملتقطات الثمر) وأرجو من الله أن يتفضل عليّ بالغفران ويجعلني من أهل القرآن.

أعُوذُ بِأَللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ \_\_\_\_\_ بنــــ

وفي تقديم الاستعاذة على البسملة من باب تقديم التخلية على التحلية. فإن طبيب القلوب يبدأ أولاً بتنقيتها من العقائد الزائغة، ثمّ يعالجها بما يقويها على الطاعات، وكذلك طبيب الأجسام، ومن أراد قراءة القرآن والدخول في المناجاة مع الحبيب يحتاج إلى طهارة اللسان، لأنه قد تلوث بفضول الكلام. فيظهره بالاستعاذة. فهذه الكلمة فاتحة كلام المتقربين، على أنه امتثال أمر رب العالمين، حيث قال: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْآنَ فَآسْتَعِذْ بِأَلَلَهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾

فإن قيل: فاستعيذ بالله من الشيطان الرجيم أوفق دراية لمطابقته المأمور به.

فالجواب، أنّه يلي قال: «**هكذا أقرانيه جبرنيل عن القلم عن اللوم**». فمعنى أعوذ ألتجئ وأستعصم وأستجير بالله، واختلف في أن هذا الاسم الشريف علم فرد أو صفة مشتق أو غير مشتق، قيل هو من وله لتحيّر العقول عن إدراك كنهه، وقال بعض أهل التحقيق مثل السعد التفتازاني في حواشي الكشاف، انه كما تحيرت الأوهام في ذاته وصفاته تعالى فكذا في اللفظ الدال عليه، والاستعاذة تتناول جمع أقسام الشرور من المذاهب الباطلة والعقائد الزائغة وما يضر في الدين وهو منهيات للتكليف بل من جميع المكاره

١- سورة النحل: ٩٨.

| /ج ۱ | مقتليا اللالا |  |  | ۲ |
|------|---------------|--|--|---|
|------|---------------|--|--|---|

والبلايا النازلة كالغرق والحرق والعمى والزمانة والفقر وأشباهه من المخاوف والآفات. فأعوذ بالله يتناول الكل، فالعاقل لما علم ان التحرز من مجموع هذه الأمور لا يمكن لعدم تناهيها، وان قدرة الخلق لا تفيء بدفعها، فحمله وعلمه العالم بأن يقول أعوذ بالله القادر على كل المقدورات من الشيطان أي: المبعد من رحمة الله، والاستعاذة من الجن والإنس لازمة وعظة الإنسان نفسه ألزم.

قال ابن عباس: «**لمّا عمى لعن وصار شيطاناً وإنّما ستي بهذا الاسم بعد لعن** الله له». والشيطان من الشطن وهو البعد. أو من شاط إذا بطل. وامّا قبله فاسمه عزازيل أو نأيل.

وفي روضة الأخبار "الشياطين ذكور وإناث يتوالدون ولا يموتون، بل مخلّدون حتى تنقر من الدنيا. لكن الجن ذكور وإناث يتوالدون ويموتون، والملائكة ليسوا بذكور ولا إناث ولا يتوالدون ولا يأكلون ولا يشربون"، وللشيطان والجنّة حقيقة ووجود، ولم ينكر الجن إلّا شرذمة<sup>(1)</sup> قليلة من الجهّال وحمقاء الفلاسفة. وحقيقتهم عند من لم يقل بالمجردات، هي: أجسام هوائية، وقيل: (ناريّة قادرة على التشكّل بأشكال مختلفة من الحيوان والطير وبني آدم، لها عقول وأفهام تقدر على الأعمال الشاقة)<sup>(٢)</sup> كما كانوا يعملون لسليمان المحاريب والتماثيل والجفان والقدور، وعند من قال لها: مجردات أرضية سفلية، وذلك عالية مقدسة، وهم الملائكة، ويسمّيها المشائيون عقولاً، والإشراقيون أنواراً قاهرة، أو متعلقة بتدبيرها، ويسمّيها المشائيون، نفوساً سماوية، والإشراقيون أنواراً مدبّرة، وأشرفها حملة العرش، ثم الحافون حوله، ثم ملائكة الكرسي،

> ١\_ شرذمة: معناء، جماعة قليلة من الناس. ٢\_ انظر: بحار الأنوار، ج ٦٠. ص ٢٩١.

الإستعاذة .....

ثم ملائكة السماوات طبقة طبقة، ثم ملائكة كرة الأثير والهواء الذي من طبع النسيم، ثمّ ملائكة كرة الزمهرير، ثمّ ملائكة البحار، ثم الجبال. وهكذا. (الرَّحِير) أي المرمي من السموات بإلقاء الملائكة حين لعن وطرد، أو المرمي بشهب السماء إذا قصدها. قيل: من استعاذ بالله من الشيطان على وجه الحقيقة بحضور القلب وبشرائطها، جعل الله بينه وبين الشيطان ثلاثمائة حجاب، كل حجاب كما بين السموات والأرض، ومن المعلوم ان الدعاء الذي لا يختلف عن الاستجابة المشار إليها في الآية بقوله تعالى (أدَعُونيَ الذي لا يختلف عن الاستجابة المشار اليها في الآية بقوله تعالى الدعاء الشرط إذا كان مناف لمقتضى العقد فذلك العقد فاسد، فتأمل في سبب حرمانك من الإجابة.

قال ابن عباس: (خرج النبي عنه ذات يوم من المسجد فإذا هو بإبليس فقال له النبي عنه: «ما الذي جاء بك إلى مسجدي؟» قال: يا محمد جاء بي الله، قال: «فلم ذا»، قال: لتسالني عمّا شئت، قال ابن عباس: فكان أول شيء سأله الصلاة، فقال عنه له: «يا ملعون لم تمنع أمتي عن الصلاة بالجماعة؟» قال: يا محمد إذا خرجت أمتك للصلاة، تأخذني الحمى الحارة فلا تندفع حتى يتفرقوا فقال عنه: «لم تمنع أمتي عن العلم والذعاء؟»، قال: عند دعائهم يأخذني الصمم والعمى، فلا تندفع حتى يتفرقوا. وقال عنه: «لم تمنع أمتي عن الجهاد؟» قال: عند قراءتهم أذوب كالرصاص، قال على قدمي قيد حتى يرجعوا وإذا خرجوا إلى الحج أسلسل وأغلل حتى يرجعوا وإذا هموا بالصدقة توضع على رأسى المناشر فتنشرني كما ينشر الخشب. وكل معروف صدقة).

ا\_ سورة غافر: ٦٠.

قال النبي الله أتاني جبرنيل وقال أن الله يقول وعزّتي أنه ليس من الكبانر. كبيرة هي أعظم عندي من حبّ الدنيا وقال: ما عبد الله أبغض على الله من الهوى» انتهى.<sup>(1)</sup>

أقول: ومن أبواب التخلص من شر اللعين، المراقبة والمحاسبة بمؤاخذة النفس وملامتها، مثل أن يخاطبها يا نفس ويحك مضى ربيع الشباب فلا يفوتك خريف الشيب فإن فاتك الهرفي فلا تحرم من الرجعى، يا ظالم النفس والعباد أما سمعت قول الله: ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾<sup>(٢)</sup> أليس ورائك عقبة كنود والرّجل حافية وما لك مركب وان قدامك يوماً لو طلعت فيه شمس الضحى لعاد أظلم من ليلك وقد دنوت إلى منازل دونها حتوف والطريق مخوف. قال علي ﷺ اليفن الكبير قد لهزه القتير إأي: خالطه الشيب] كيف أنت إذا التحمت أطواق النار بعظام الأعناق»<sup>(٣)</sup>؛ فاغتنم مهلة قبل قدوم الغائب المنتظر.

أقول: وكيف يكون الإنسان عاقلاً ولا يقسم أوقائه. وفي الخبر: (ان إبليس يرفع الدنيا كلّ يوم في يديه فيقول: من يشتري ما يضره ولا ينفعه ويهمه ولا يسرّه فيقول: أصحاب الدّنيا نحن، فيقول: لا تعجلوا فإنها معيوبة، فيقولون: لا بأس بها، فيقول: ثمنها ليس بدراهم ولا دنانير، إنّما ثمنها نصيبكم من الجنّة واني اشتريتها بأربعة أشياء بلعنة الله وعذابه وقطيعته، وبعت الجنّة بها فيقولون: يجوز لنا ذلك، فيقول: أريد أن تربحوني على ذلك وهو أن توطنوا قلوبكم على أن لا تدعوها أبداً، فيقولون: نعم فيأخذونها فيقول

> ١\_ تفسير الآلوسي، ج ٢٣، ص ٢٣١. ٢\_ سورة الفجر: ١٤. ٣\_ نهج البلاغة، الخطبة ١٨٣.

الإستعاذة ..... ٢٥

الشيطان: بئست التجارة).(1)

وسئل النبي ي عن وسوسة الشيطان، فقال: «السارق لا يدخل بيتاً ليس فيه شيء فذلك من محض الإيمان». قال أمير المؤمنين الله: «الفرق بين صلاتنا وصلاة أهل الكتاب وسوسة الشيطان»، لأنه قد فرغ من عمل الكفّار وانّهم وافقوه والمؤمنون يخالفونه والمحاربة تكون مع المخالفة.



بِنسبِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِي ٱلرَّحِيمِ ()

في الفاتحة وعلومها في البسملة وعلومها في الكتب السّماويّة في القرآن وعلومه في الفاتحة وعلومها في البسملة وعلومها في الباء)<sup>(١)</sup>. وقد وقع الاختلاف بين فقهاء المدينة والشام والبصرة وقراء مكّة والكوفة وفقهائهما، في أنّ البسملة هل هي آية من الفاتحة وغيرها فقال، فقهاء المدينة والبصرة والشام: (ان التسمية ليست من الفاتحة وغيرها من السّور وإنّما كتبت للفضل والتبرك) وهو مذهب أبو حنيفة ومن تابعه، وقراء مكّة والكوفة وفقهائهما على أنها: (آية من الفاتحة ومن كلّ سورة) كما عليه ابن عبّاس، فقال: (هي آية في كل سورة) وهو الصحيح، وأول ما جرى به القلم في اللوح، وأول ما نزل على والعزّى، فوجب أن يقصد الموخد، معنى اختصاص اسم الله بالابتداء فلذلك قدر المتعلّق متأخراً أي: باسم الله أتلو وأقرأ وأستعين؛ والابتداء فلذلك نحو قوله: (إيتسـم ألمي بياسم الله أتلو وأقرأ وأستعين؛ والابتداء يكون بالاهم والتقدير أعرست باليمن، والاسم أحد أسماء التي بنوا أوائلها على المات

١- نور البراهين، للجزائري، ج ٢، ص ٣.

۲\_ سورة هود: ٤١.

فإذا نطقوا لها مبتدئين زادوا همزة لئلا يقع الابتداء بالساكن. أو من الوسم محذوف الفاء، وطولوا الباء في كتابة (بسم الله) تعويضاً من طرح الألف وكلمة فوالله في أصله الإله، أو من لاه يليه إذا تستر من الستر، ثم ادخلت عليه الألف واللام فجرى الاسم العلم، مثل النّاس أصله أناس فحذفت الهمزة وعوّضت منها حرف التعريف، والصحيح انّ: معنى الإله هو الذات الذي يحق له العبادة وإنّما حقّت له، لقدرته تعالى على أصول النعم ولا يطلق هذا الاسم على غيره تعالى أبداً.

عن الصّادق الله قال: «من قال لا إله إلا الله مخلصاً دخل الجنة، وإخلاصه بها أن يحجزه لا إله إلا الله عمًا حرم الله»<sup>(1)</sup> وعن حذيفة بن اليمان قال: (لا يزال لا إله إلّا الله ترد غضب الربّ عن العباد ما كانوا لا يبالون ما انتقص من دنياهم إذا سلم دينهم، فإذا كانوا لا يبالون ما انتقص من دينهم إذا سلمت دنياهم. ثم قالوا هذه الكلمة ردّت عليهم وقيل لهم كذبتم ولستم بصادقين).<sup>(1)</sup> قال علي الله: في تفسير الإمام في معنى البسملة: «أستعين على هذا الأمر بالله الذي لا يحق العبادة لغيره إذا استغيث والمجيب إذا دعي».<sup>(1)</sup>

وقد أودع جميع العلوم في الباء أي: بي كان ما كان وبي يكون ما يكون فوجود العوالم بي. وقال بعض أهل النظر لعلَّ السرَّ في أن جعل افتتاح الكتاب الكريم بحرف الباء؛ وقدّمت على سائر الحروف، لا سيّما على الألف مع تجرد الألف، بل يسقط الألف ويثبت مكانه الباء في (بسم الله).

إنَّ في الباء تواضعاً وانكساراً وفي الألف ترفِّعاً وتطاولاً، فمن تواضع لله

١- تفسير نور الثقلين، للحويزي، ج ٥، ص ٤٠.
 ٢- يحار الأتوار، ج ٩٣، ص ١٩٧ ـ ١٩٨، ح ٢٣ (عن ثواب الأعمال).
 ٣- معجم المحاسن و المساوئ، أبوطالب التجليل التبريزي، ص ٢٤٠.

رفعه الله والباء للاتصال والإلصاق، بخلاف أكثر الحروف خصوصاً الألف من حروف القطع، والباء مكسورة فلما كانت فيها انكسار في الصورة والمعنى وجدت شرف العندية من الله، وذكروا فيها استحساناتاً أخرى ليس هذا المختصر يسعها، مثل ان للباء علو الهمة بخلاف بعضها، فإنّه لما عرضت عليها النقط ما قبلت إلّا واحدة، ومن قبيل هذه المناسبات كثيرة ذكروها في شروحهم.

قال أمير المؤمنين لي «**أنا النقطة تحت الباء»<sup>(١)</sup> لعلَّ مراده بيان مرتبة** دلالته وإرشاده على التوحيد، أو يصف نفسه لي في مقام معرفة التوحيد ولذا وجبت ولايته.

قال محمّد بن صفوان عن ابن عبّاس قال: (كنّا عند رسول الله فأقبل علي علي الله النبي الله النبي المرحبا بمن خلقه الله قبل أبيه آدم بأربعين ألف سنة»، قلنا أكان ابن قبل أبيه، فقال: «نعم ان الله خلقني وعليًا من نور واحد قبل هذه المدة. ثم قسّمه نصفين، ثم خلق الأشياء من نوري ونور علي ....»<sup>(٢)</sup> الحديث أو مراده علمه بعلوم الكتب الأولين والآخرين فيما أشرنا قبيل ذلك. قال صاحب التأويلات النجمية: ان الباء شفوي وكان أول انفتاح فم الذرة الإنسانية في عهد (الست) بالجواب بكلمة (بلي)، فاختصت الباء بهذه الاختصاصات، فجعلها سبحانه مفتاح كتابه ومبدأ كلامه وخطابه؛ وأسماء الله تذكر فيما يصح أن يطلق عليه بالنظر إلى ذاته أو باعتبار صفة من صفاته الثبوتية، كالعليم، أو السلبيّه كالقدوس، أو باعتبار فعل من أفعاله كالخالق، لكنها توقيفية عند الأكثر.

١- تفسير الألوسي، ج ١، ص ٥١. و رواه السبزواري في شرح الأسماء الحسنى، ج ١، ص ٥. ٢- مشارق أنوار اليقين، للحافظ رجب البرسي، ص ٥٨. الرَّحْمَنِي الرَّحْمَة في اللغة رقة القلب والانعطاف ومنه الرحم، والمراد هنا هو التفضل والإحسان فالمعنى العاطف على خلقه بالرزق لهم ودفع الأفات عنهم؛ والرحمن، فعلان، في الرحمن الذي يرحم ويبسط الرزق علينا، الرحيم في دنيانا وديننا؛ وفي الرحمن من المبالغة ما ليس في الرحيم تلك المبالغة لشمول الرحمن في الدارين واختصاص الرحيم بالآخرة أو بالمؤمنين.

التَحِيمِ ﴾ أي: المترخم، إذا سئل أعطى وإذا لم يسئل غضب، وبني آدم حين يسأل يغضب، قال النبي الدم حين يسأل يغضب، قال النبي الله الله مانة رحمة أعطى واحدة منها لأهل الدنيا كلها واذخر تسعاً وتسعين إلى الآخرة يرحم بها عباده».<sup>(1)</sup>

واعلم؛ ان الرحمة من الصفات الإلهية وهي حقيقة واحدة؛ لكنها تنقسم بالذاتية والصفاتية، أي تقتضيها أسماء الذات وأسماء الصفات وكل منهما عامة وخاصّة، فالرحمة العامة والخاصة الذاتيتان ما جاء في البسملة، قيل: (ان لله تعالى ثلاثة آلاف اسم، ألف عرفها الملائكة لا غير، وألف عرفها الأنبياء لا غير، وثلاثمائة في التورية وثلاثمائة في الإنجيل وثلاثمائة في الزبور وتسعة وتسعون في القرآن وواحد استأثر الله به؛ ثم معنى هذه الثلاثة آلاف في هذه الأسماء الثلاثة ألقيم و و آلرَّغْنَ في و آلرَّحِي فمن علمها وقال فكأنّما ذكر الله بكل أسمائه).<sup>(٢)</sup>

وفي الخبر انّ النبي ظلى الله قال: «ليلة أسري بي إلى السماء عرض عليّ جميع الجنان، فرأيت فيها أربعة أنهار: نهراً من لبن ونهراً من ماء ونهراً من خمر ونهراً من عسل فقلت: يا جبرئيل، من أين تجيء هذه الأنهار والى أين تذهب؟ قال: تذهب إلى حوض الكوثر ولا أدري من أين تجيء فادع الله ليعلّمك أو يراك، فدعا ربّه فجاء ملك

> ١- نهج الحق وكشف الصدق، للعلّامة الحلي، ص ٣٧٤. ٢- انظر: عوالي اللآلي، ج ٤. ص ١٠٦.

فسلم على النبي ٢٠٠٠ ثم قال: يا محمد غنض عينك، قال: فغمضت عيني ثم قال: افتح عينك ففتحت. فإذا أنا عند شجرة ورأيت قبة من درة بيضاء ولها باب من ذهب وقفل لو أن جميع ما في الدنيا من الجن والانس وضعوا على تلك القبة لكانوا مثل طائر جالس على جبل. فرأيت هذه الأنهار الأربعة. تخرج من تحت هذه القبة. فلما أردت أرجع قال لى ذلك الملك: لم لا تدخل القبة قلت: كيف أدخل وعلى بابها قفل لا مفتاح له عندي. قال الملك: مفتاحه ﴿ بِنسبِ ٱنَّهِ ٱلرَّخْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾، فلما دنوت من القفل. وقلت بسم الله الرحمن الرحيم انفتح القفل فدخلت في القبة فرأيت هذه الأنهار تجرى من أربعة أركان القبة؛ ورأيت مكتوباً على أربعة أركان القبة ﴿ بِنْسُعِ ٱلْتَعْنَا الْعَبْ ٱلتَّحِيمِ ﴾`` ورأيت نهر الماء يخرج من ميم بسم الله ورأيت نهر اللبن يخرج من هاء الله. ونهر الخمر يخرج من ميم الرّحمن ونهر العسل من ميم الرّحيم فعلمت ان أصل هذه الأنهار. الأربعة من البسملة. فقال الله سبحانه: يا محمد من ذكرتي بهذه الأسماء من أمتك بقلب خالص من الرياء وقال: ﴿ بِنسبِ آلَنَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيرِ ﴾ سقيته من هذه الأنهار» وفي الحديث: «من رفع قرطاساً من الأرض مكتوباً عليه ﴿بِنسبِ آللَّهِ الرَّحْمَنِ ٱلرَجِيمِ ﴾ إجلالاً له ولاسمه عن أن يدنس كان عند الله من الصديقين، وخفَّف عن والديه وان كانا مشركين». (``

وعن الرضائية: «ان البسملة أقرب إلى اسم الله الأعظم من سواد العين إلى بياضها»<sup>(\*\*)</sup> قال النبي تشتق: «إذا قال المعلم للصبي بسم الله بالخلوص، كتب الله له ولأبويه ولمعلمه برانة من النار إذا كانوا مؤمنين»<sup>(\*)</sup> ولا يحصل الخلوص الا بهذه الأربع. فال النبي تشتق: «أوصيك بأربع خصال (الأولى) الصدق فلا تخرجن عن فيك

كذبة أبداً (الثانية) الورع ولا تجرأ على خيانة أبداً و(الثالثة) الخوف من الله كأنك تراه و(الرابعة) كثرة البكاء من خشية الله يبنى لك بكل دمعة ألف بيت في الجنة».<sup>(``)</sup>

قال الشيخ أحمد البوني في لطائف الإشارات: (ان شجرة الوجود تفرعت عن البسملة والعالم كله قائم بها ومن أكثر من ذكرها رزق الهيبة عند العالم العلوي والسفلي)، قال الشيخ الأكبر في الفتوحات: (إذا قرأت فاتحة الكتاب، فصل بسملتها معها في نفس واحد من غير قطع). قال النبي تشن «حالفاً عن جبرتيل حالفاً عن ميكانيل حالفاً عن إسرافيل قال الله: يا إسرافيل بعزتي وجلالي وجودي وكرمي من قرأ بسم الله الرحمن الرحيم متصلة بفاتحة الكتاب مرة واحدة فاشهدوا علي اني قد غفرت له وقبلت منه الحسنات وتجاوزت له عن السيئات الأكبر».<sup>(۲)</sup>

وجه التسمية بفاتحة الكتاب

إمّا لافتتاح المصاحف بها، وإمّا لأنّ الحمد فاتحة كل كلام، واما لأنها أول سورة نزلت وسمّيت بأم القرآن، وأم الشيء أصله وذلك لأنّ المقصود من كل القرآن تقرير أمور أربعة: إقرار بالألوهية والنبوة، وإثبات المعاد، وإثبات الحكم، والأمر له، وهذه السورة جامعة لهذه المراتب، وسميت بالسبع المثاني لأنها سبع آيات، أو لأنّ كل آية منها تقوم مقام سبع من القرآن، فمن قرأها اعطي ثواب قراءة الكل أو لأنّ من قرأ آياتها السبع غلقت عنه أبواب النيران السبعة. واما وجه التسمية بالمثاني: فلأنها تثنى في كل صلاة، أو لأنّ نزولها مرتين، مرة في مكّة وأخرى في المدينة. وسمّيت بسورة الصلاة،

> ١- الكافي، ج ٨، ص ٧٩ ومن ذهب إليها في «من لايحضره الفقيه»، ج ٤، ص ١٨٩. ٢- انظر: الفتوحات المكية لإبن عربي، ج ٤، ص ٤٩٥.

وسورة الشافية، والكافية، والوافية وسورة الحمد، وسورة السؤال. وسورة الدعاء. وسورة الكنز لما روي: «**ان الله تعالى قال فاتحة الكتاب كنز من كنوز عرشيّ**».<sup>(۱)</sup> آ**لْحَـَمْدُ** يِلَمِ وَمِبِّ آلْعَــُـلَمِينَ ۞

قال الزمخشري: (الحمد على الابتداء وخبره الظرف، الذي هو لله، وأصله النصب بإضمار فعله، على انه من المصادر التي تنصبها العرب بأفعال مضمرة ومعنى الاخبار كقولهم شكراً وعجباً وما أشبهه، ومنها: سبحانك، ومعاذ الله، ينزلونها منزلة أفعالها، والعدول بها عن النصب إلى الرفع في الآية على الابتداء للدلالة على ثبات المعنى واستقراره).

ومنه قوله تعالى ﴿قَالُوا سَلَمًا ﴾<sup>(\*)</sup> قال إبراهيم: سلام، رفع السلام للدلالة على ان إبراهيم حيّاهم بتحيّة أحسن من تحيّتهم، لأن الرفع دال على معنى ثبات السلام لهم، فيؤول حقيقة المعنى نحمد الله حمدا فلذلك قيل ﴿إِيَّاكَ نَعْبُهُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ انتهى.

فقوله ﴿**الْحَــَمَدُ يَتَمِ**﴾ لامه؛ امّا للعهد، أي الحمد الكامل؛ وهو حمد الله لنفسه وحمد الرسل، أو اللام للعموم والاستغراق، أي جميع المحامد والأثنية من الملك والبشر خاص لله.

والحمد والمدح أخوان وهو الثناء الجميل من نعمة أو غيرها. والحمد والثناء ذاتاً خاص به تعالى شأنه على لسان أنبيائه، والتكليف من النعمة لأن بقائك موقوف عليه، واما الشكر فعلى النعمة خاصة، والحمد ثناء المحمود وإظهار كماله وأفعاله وآثاره، وهو: قولي، وفعلي، وحالي.

امًا (القولي): فحمد اللسان وثنائه عليه بما أثنى به نفسه على لسان أنبيائه.

۱۱ علل الشرايع، ج ۱، ص ۱۲۸.
 ۲ سورة هود: ٦٩.

وامّا (الفعلي): فهو الإتيان بالأعمال البدنية من العبادات والخيرات ابتغاء لمرضاته حتى يستعمل الحامد كل عضو فيما خلق لأجله، على الوجه المشروع حتى يوافق ساير أعضائه لسانه.

وامما (الحالي): فهو بحسب القلب؛ كالتخلق بأخلاق الله من الرضا والتسليم والاتصاف بالكمالات العلمية وحبّ المعروف وبغض المنكر ورده، وهو الجهاد الأكبر، فيكون في حكم الشهيد ثواباً. فمن ما روي في ثواب الشهداء يشمله فحيننذ يكون أهل الحال ويستحق المواهب من الله الواردة عليه ميراثاً ف**أولَ**يتك هُمُ **ألَوَرِثُونَ \* الَّذِي**بَ يَرِثُونَ **آلَفِردَوْسَ هُمَ فِيَا** عليه ميراثاً فولَتيك هُمُ **الوَرِثُونَ \* الَّذِي**بَ يَرِثُونَ آلفِردَوْسَ هُمَ فِيا عليه ماليات العلم الحال ويستحق المواهب من الله الواردة عليه ماليات فولتيك هُمُ الوَرِثُونَ \* الَذِيبَ يَرِثُونَ آلفِردَوْسَ هُمَ فِيا عليه ماليات العليم العالية المالي المواد عليه ماليات العليمية وعبر عليه ماليات العمل العالية المواد المواد بالحال لحول العبد به من الرسوم العادية الشهوية إلى الصفات الحقية، وأول قدم الحال الدخول في باب الأبواب وهو التوبة، لأنها أول ما يدخل به العبد حضرت القرب من جبان الرب.

(مَبَ أَلْعَ لَمِينَ ﴾ ربّه يُربّه فهو ربّ، ويجوز أن يكون وصفاً بالمصدر للمبالغة، كما وصف بالعدل والرب السيد المالك، ومنه قول صفوان لأبي سفيان: (لأن يربّني رجل من قريش، أحبّ إليّ من أن يربّني رجل من هوازن)،<sup>(\*)</sup> ومنه قوله ﷺ: «**اللهم لا تجعل لفاجر عليّ يد**ا»<sup>(\*)</sup>: بيان برهان على استحاقه تعالى الحمد بقوله مربي العالمين بإيجادهم وتربية أسباب وجودهم فيربي الظاهر بالنعمة والباطن بالفيض والرحمة وأحكام الشريعة التي بها قوام بقائهم في السعادة الأبدية ويربي سبحانه أجزاء العوالم كلاً بحسبها، فسبحان

١- سورة المؤمنون: ١٢ - ١١.

٢\_ التوحيد، للصدوق، ص ٢٠٣، عدة الداعي، ص ٣٠٣. المصباح، للكفعمي. ص ٣٣٥. بحار الأنوار، ج ٤. ص ١٩٤. ٣\_ التحفة السنية، ص ٨٤.

| <b>۲</b> ٥ | الفاتم | ý | $\hat{z}$ | 7 | - |
|------------|--------|---|-----------|---|---|
|------------|--------|---|-----------|---|---|

من ربى الإنسان بأحسن التربية فاسمع بعظم وبصر بشحم.

اعلم أنّه اختلف في أفضلية نعمة البصر والسمع، فقال قائل: بأفضلية السمع لوجوه: منها: أنّ الله قدّم في الذكر في أغلب القرآن، السمع على البصر والتقديم في الذكر دليل على الشرف.

ومنها؛ أنّ العمى وقع في حقّ الأنبياء وأمّا الصمم فغير جائز، لأنّه مخل بأداء الرسالة.

> ومنها؛ ان السمع تدرك من جميع الجوانب دون البصر. بريسالا ان السمع تدرك من جميع الجوانب دون البصر.

ومنها؛ انّ الإنسان يستفيد من المعارف من المعلم وذلك لا يمكن إلَّا بالسمع. "

ومنها؛ انّ امتياز الإنسان عن سائر الحيوانات بالنطق والكلام، وأنَّما ينتفع به السامعة لا الباصرة ومتعلّق السمع، النطق الذي به شرف الإنسان، ومتعلق البصر الألوان والأشكال وذلك أمر مشترك بين الإنسان وسائر الحيوان.

ومنهم؛ من قال بأن البصر أفضل من السمع، قالوا: المشهور انَّه ليس الخبر كالمعاينة وذلك تدلَّ على أنَّ أكمل وجوه الإدراك البصر.<sup>(1)</sup>

الثَّاني: انَّ عجائب حكمة الله في العين، أكثر من عجائب حكمته في تخليق الأذن فركَّب العين من سبع طبقات وثلاث رطوبات وجعل لها عضلات كثيرة على صور مختلفة والأذن ليس كذلك، وكثرة العناية في التخليق في الشيء يدلَ على كونه أفضل من غيره.

الثَّالث: انَّ القوَّة الباصرة هي النور والآلة السّامعه هي الهواء والنَّور أشرف من الهواء.

الرابع: انّ البصر، يرى ما فوق سبع سماوات والسمع، لا يدرك ما بعد على فرسخين فكان البصر أقوى.

١\_ انظر: شرح أصول الكافي، ج ١. ص ١٢٧.

الخامس: إن بعض النّاس يسمع كلام الله وكلام الملائكة في الدنيا ولا يراه أحد وأن موسى سمع كلام من غير سؤال؛ ولمّا سئل الرؤية، قال: ﴿لَن تَرَيْنِي ﴾، فذلك يدل على أن حال الرؤية أعظم وأعلى من السماع، على أن ذهاب العين ليس كذهاب السّمع وهي الكريمتان. وأنطق بلحم ورتّب غذائه في النبات بحبوبه وثماره وفي الحيوان بحياته وآثار نفعه، وفي الأراضي بأشجاره وأنهاره وفي الأفلاك بكواكبه وأنواره.

ولما علم أن النفوس لو يهملوا أهلكوا أنفسهم في مدة قليلة لعدم علمهم في تدبير أمورهم وبقائهم، وضع لهم قانوناً سماوياً لحفظ نفوسهم ودرك السعادة الفانية والباقية لأنهم خلقوا للبقاء لا للفناء، فسبحان من فلحت حجته واستظهر سلطانه وأقسطت موازينه، فجعل السيئة ذنباً والذنب فتنة والفتنة دنساً، وجعل الحسنى عتباً والعتبى توبة والتوبة طهوراً، فمن تاب اهتدى ومن افتتن غوى، ما لم يتب إلى الله ويعترف بذنبه، ولا يهلك على الله هالك. الله الله فما أوسع ما لديه من التوبة والرحمة والبشرى والحلم العظيم. وما أنكل ما عنده من الإنكال والجحيم والبطش الشديد، فمن ظفر بطاعته اجتلب كرامته ومن دخل في معصيته ذاق وبال نقمته وعمًا قليل ليصبحن نادسين.

قال الباقر الله: «صلّى عليَّ الله بالعراق صلاة الصبح، ثمّ خطب خطبة، فبكى وأبكى الناس من خوف الله ثمّ ما رؤي بعد ذلك ضاحكا إلى أن توفي فما ظنّك بنفسك».

وربما يغتر بعض الجهّال ببعض ظواهر الأخبار بما ورد في ثواب الأعمال وهو غافل عن شرائطها الشرعية الواقعية، أو يغتر بالنسب الرفيع كالسيادة والعالمية، فيقول مثلا: جدّي يشفعني، فلا يقوم بالشرعيات ولا يعمل بالفرعيات ولا ينفعه الحسب ولا النسب كما في روضة الكافي.

قال الباقر الله: «**لا تتخذوا من دون الله وليجة، فلا تكونوا مؤمنين فإنَّ كل سبب** 

ونسب وقرابة ووليجة وشبهه منقطع مضمحل، كالغبار الذي يكون على الحجر الصلد إذا أصابه المطر الكثير إلا ما أثبته القرآن"<sup>(()</sup>، ويكون بإطاعة الرسول و﴿أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي ٱلأَمَرِ مِنكُمْ ﴾<sup>(()</sup> ودع عنك الفضولي والمعضلات، وإنّ سنة الله لا تبدل.

و﴿ أَلْعَــُكَمِعِتَ ﴾ جمع عالم والعالم جمع لا واحد له من لفظه. والعالم اسم لكلّ ما يعلم به في الأصل كالحاتم اسم لما يحتم، ثمّ غلب استعماله فيما سوى الله.

قال وهب: (لله ثمانية عشر ألف عالم والدنيا عالم منها).<sup>(\*\*)</sup> قال كعب الأحبار: (العوالم لا تحصى لقوله تعالى: ﴿وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِكَ إِلَّا هُوَ ﴾).<sup>(1)</sup>

وعن أبي هريرة: (إنّ الله تعالى خلق الخلق من ذوي العقول أربعة أصناف: الملائكة والشياطين والجنّ والإنس، ثمّ جعل هؤلاء عشرة أجزاء: تسعة منهم الملائكة وواحد الثلاثة الباقية، ثمّ جعل هذه الثلاثة عشرة أجزاء: تسعة منهم الشياطين وجزء واحد الجنّ والإنس، ثمّ جعلهما عشرة أجزاء تسعة منهم الجنّ وواحد الإنس. ثمّ جعل الإنس مائة وخمسة وعشرين جزءا فجعل مائة جزء في بلاد الهند، منهم ساطوخ وهم أناس رؤوسهم مثل رؤوس الكلاب، ومالوخ وهم أناس أعينهم في صدورهم، وماسوخ وهم أناس آذانهم كآذان الفيلة، ومألوف وهم أناس لا يطاوعهم أرجلهم يسمّون «دوالياي» وهؤلاء كلّهم كفرة مصيرهم إلى النار. وجعل اثني عشر جزءاً منهم في بلاد الروم: النسطوريّة والملكائيّة والإسرائيليّة ومصيرهم إلى النار جميعاً.

١- الكافي، ج ٨. ص ٢٤٢.
 ٢- سورة النساء: ٥٩.
 ٣- تفسير الن كثير، ج ١، ص ٢٦.
 ٤- سورة المدثر: ٣١.

| ** |
|----|
|----|

وجعل ستَّة أجزاء منهم في المشرق: يأجوج ومأجوج وترك وخاقان. وترك حد خلخ وترك خضر، وترك جرجر، وجعل ستَّة أجزاء في المغرب: الزنج والزط والحبشة والنوبة وبربر وسائر كفَّار العرب ومصيرهم إلى النار، وبقي من الإنس من أهل التوحيد جزء واحد، فجزاًهم ثلاثا وسبعين فرقة: اثنتان وسبعون على خطر وهالكة، وهم أصحاب البدع والضلالات وفرقة ناجية).

وفي الحديث: «**إنّ بني إسرانيل تفرّقت على اثنتين وسبعين فرقة، وتفرّق أمّتي** ع**لى ثلاث وسبعين فرقة كلّهم في النار إلّا فرقة واحد**ة» قالوا: من هي يا رسول الله؟ قال: «من هم على ما أنا عليه...»<sup>(^)</sup> يريد في الاعتقاد والقول والفعل.

وبالجملة؛ هو تعالى شأنه ربّ العوالم بأسرها، و«العالم» بفتح اللام اسم لذوي العلم من الملائكة والثقلين ويطلق على كلّ ما علم به الخالق من الأجسام والأعراض.

فأقول: عالمون وعالمين جمع الواو والنون وهو جمع العقلاء.

اعلم؛ أن العاقل من اجتمع فيه هذه الخصال العشرة: أن يحلم عمّن جهل عليه، ويتجاوز عمّن ظلمه، ويتواضع لمن هو دونه، ويسابق من فوقه في طلب البرّ، وإذا تكلّم تدبّر، فإن كان خيرا تكلّم فغنم، وإن كان شرّا فسكت فسلم، وإذا عرضت له فتنة استعصم بالله، وأمسك يده ولسانه، وإذا رأى فضيلة في الأدنية انتهز لها، لا يفارقه الحياء ولا يبدو منه الحرص، فتلك عشرة خصال يعرف بها العاقل.

وأمّا الجاهل هو: أن يظلم من خالطه، ويتعدّى على من هو دونه، ويتطاول على من هو فوقه، كلامه بغير تدبّر إن تكلّم أثم، وإن سكت غفل،

۱ـ الملاحم والفتن، للسيد بن طاووس، ص ۳۰۹ (باختلاف يسير)، وانظر: بحار الأنوار، ج ۲۸. ص ۳۰، ومسند أحمد، ج ۳، ص ۲۰، والسنن الكبري، ج ۱۰، ص ۲۰۸. شِيْعَةُ المُتَاجِحَينِ

وإن عرضت له فتنة سارع إليها، فأردته، وأن رأى فضيلة أبطأ عنها، لا يخاف ذنوبه القديمة، ولا يرتدع فيما بقي من عمره من الذنوب، يتوانى عن البرّ، غير مكترت لما فاته من الطاعة، فتلك عشر خصال من صفة الجاهل الّذي حرم العقل بشهوته.

[فإن قيل: | هذا اسم لا صفة فكيف جمعت بالواو والنون؟

قالوا: ساغ ذلك لتضمّن معنى الوصفيّة فيه وهي الدلالة على معنى العلم أو للتغليب: لأنّ في هذه العوالم عالم العقلاء من الملك والجنّ والبشر. فصحّ أن يؤتى بجمع العاقل.

الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٢)

وفي التكرار إشعار بأنّ التسمية آية مستقلّة وأيضاً ندب العباد بذكر رحمته ويناسب الربّيّة الرحمانيّة السائقة إليهم أرزاقهم في الدنيا. والرحيميّة الّتي توجب الغفران لهم في العقبى، ولأنّ الرحمة تنال بعد الحمد أو بالرحمانيّة والرحيميّة المتعلّقة بالذات، وفي البسملة وهو المتعلّقة بالصفات.

مَنْلِكِ يَوَمْ الدِّينِ ١

وقرئ «مَلِكِ يَوْمِ الدّينِ» قال هرمس الهرامسه:<sup>(\*)</sup> (أشدّ الأعمال ثلاثة: الجود عند القلّة، والورع عند الخلوة، والعفو عند القدرة)،<sup>(\*)</sup> ويقال لذي السلطة أيضاً: ملك عادل.

ولا تدوم ملكيّته هي في الدنيا إلّا بأمور ستّة:

١- هرمس الهرامسة: المعبر عنه في أساطير اليهود بالعربية بإدريس النبي: قال القفطي في كتاب إخبار العلماء بأخبار الحكماء في ترجمة إدريس: اختلف الحكماء في مولده ومنشأه وعمن أخذ العلم بالنبوة.

٢- انظر: فيض القدير شرح جامع الصغير، للمناوي، ج ٢، ص ٥٢.

الأوّل؛ أن لا يتجاوز عن قانون الكتب فإنه متى ما عدل عنه عدل النظام عن ملكه لا محالة.

الثاني؛ فإنه ان لا تأخذه في الله لومة لائم.

الثالث؛ صاحب شرطة توقف الرعية على حدودهم وينتصف من الأقوياء للضعفاء.

والرابعة؛ صاحب خراج يستقصى ولا يخون ولا يظلم.

والخامسة؛ صاحب بريد صادق ينهى الاخبار بالصدق، يوسع ولا يضيق على الحفد والولد وإذا ملك الأراذل باد، وقراءة أهل الحرمين ملك لقوله: لمن الملك اليوم ولقوله: ملك الناس وأصل الملكة، الربط والشدة والقوة، والمراد من اليوم في الآية، مطلق الوقت، لا ما نعبّر به من أنّه من الطلوع إلى الغروب وإضافة اليوم إلى الدين كإضافة سائر الظررف إلى ما وقع فيها من الحوادث، كقولهم: (يا سارق الليلة أهل الدار)<sup>(١)</sup>؛ أي مالك الأمر في يوم الجزاء، وقيل: قراءة الملك أبلغ من المالك لأن المالك هو الذي ملك شيئاً من الدنيا واما (ملك) هو الذي يملك الملوك لكنه مع هذا قالوا: (مالك) بالألف، أكثر ثواباً من ملك لزيادة حرف فيه.

حكي عن الثلجي انّه قال: (كان من عادتي قراءة مالك فسمعت من بعض أهل الفضل، ان ملك أبلغ فتركت عادتي وقرأت ملك ورأيت في المنام قائلاً يقول لي لم نقصت من حسناتك عشراً. أما سمعت قول النبي عنه «من قرأ القرآن كتب له بكل حرف عشر حسنات ومحيت عنه عشر سينات ورفعت له عشر درجات»<sup>(\*)</sup>، فلم أترك عادتي حتى رأيت ثانيا في المنام انّه قيل لي لم لا

۱ـ الكتاب، للسيبويه، ج ۱، ص ۸۹. (و نسبه إلى بعض الرجاز).
 ۲ـ تفسير القرآن الكريم، للسيد مصطفى الخميني، ج ۱، ص ٤٣١.

شِيْحَةُ المُنْاتِحَتَرُ

تترك هذه العادة اما سمعت قول النبي تشكر: «اقروا القرآن فخماً مفخماً» أي: عظيماً معظماً، فأتيت قطربا فسألته ما بين المالك والملك قال الملك أفخم معنى من المالك وهو الأنسب بمقام الإضافة إلى يوم الدين). إِيَّاكَ نَعَبُكُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ (نَ)

(إياً) ضمير منفصل للمنصوب واللواحق التي تلحقه من الكاف والها، والياء لبيان الخطاب، والغيبة والتكلم وتقديم المفعول لقصد الاختصاص، والعدول عن لفظ الغيبة الي الخطاب يسمى الالتفات عادتا من كلام الفصحاء، لأن فيه فائدة للسامع وتطربة نشاط يحصل له في الافتنان ويحصل بهذه الصنعة في الكلام استدرار إصغائه إليه بحسن الإيقاظ، فبيّن الله سبحانه للعبد بيان الحقيق بالحمد وأمره بالحمد واستشهد سبحانه في استحقاقه الحمد واختصاصه له تعالى بربوبيّته ومن صفاته برحمانيته فانكشف للعبد علم اليقين بمالكيته وخالقيته، فإن من كانت هذه صفاته لم يكن غيره يستحق العبادة والثناء إذ هو المختص بالحمد وهو الرّب المالك للعالمين بأسرها لا يخرج أحد من ملكوته وربوبيته وهو موصوف بولاية النعم الظاهرة والباطنة من الرحمة فالمعبودية خاصة به.

والفائدة المختصة من صنعة الالتفات في الآية هي: انه بعد بيان شئون (الجلالة) بالأوصاف المذكورة، تعلق العلم بمعلوم عظيم الشأن حقيق بالعبادة والاستعانة به، فخوطب ذلك المعلوم المتميز فقيل: ﴿إِيَّاكَ نَعْبَتُهُ ﴾ وإنّما قدم ذكر العبادة على الطلب لأن تقديم الوسيلة يكون قبل طلب الحاجة ليستوجب العبد الهداية فقال: ﴿ آهٰدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾.

وروي ان الصادقﷺ قرأ: ﴿ **أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ**﴾ واعلم ان المهتدى هو الذي ترك الدنيا والعادة، ثم اشتغل بوظائف الطاعة والعبادة، لا من اتبع هواه أو خلط هواه بهداه. قال الشيخ الطبرسي: (من استدام ذكر الهادي الخبير المبين عقيب سهر وجوع اطلع على أسرار الغيب). وكذا ذكر النور الهادي، ويقول بعده: اهدني يا هادي وأخبرني يا خبير، فبهذا البيان الجلي صار العبد يشاهد بعين اليقين ويخاطبه وجاهاً ويناجيه شفاهاً.

(إياك) يا من هذه صفاته، نخص ك] بالعبادة ونستعين منك ولا نعبد غيرك والضمير المستكن في (نعبد) و(نستعين) للقارئ ومن معه من الحفظة وحاضري الجماعة، أو له ولسائر الموحدين، أدرج عبادته في تضاعيف عبادتهم وخلط حاجته بحاجتهم، لعلها تجاب وتقبل ببركاتها ولهذا شرّعت الجماعة.

والعبادة، هي العبودية على النهج الذي امر به المعبود، فمن العبادة الصلاة بلا غفلة، والصوم بلا غيبة، والصدقة بلا منة، والحج بلا إرانة، والغزو بلا طمع ولا سمعة، والعتق بلا أذية، والذكر بلا ملالة، وسائر الطاعات بلا أفة، وكذلك في الأخلاق الرضى بلا ملال وكدورة، والصبر بلا شكاية. واليقين بلا شبهة، والإقبال بلا رجعة، والإيصال بلا قطيعة، ويجمع كل هذه الأمور اتباع السنة وهو مفتاح السعادة، كما قال: ﴿إِن كُنتُمَ تُحِبُونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِ

ولما أنعم الله على عبده بنعمة الصلاة، قسّمها بينه وبين عبده كما قال على لسان نبيّه «قسمت الصلاة بيني وبين عبدى نصفين، فنصفها لي ونصفها لعبدي، ولعبدي ما ستل فنصفها الذي لحضرة جلاله: الصفات والأسماء الحسنى والحمد والثناء والشكر ونصفها الذي للعبد الطلب والدعاء"<sup>(\*\*)</sup>.

> ۱\_ سورة أل عمران: ۳۱. ۲\_ المجموع، محي الدين النوري. ج ۳. ص ۳۲۸.

لَيْحَانُو المُنْاحِدَةِ المُنْاحِدَةِ

آهْدِنَا ٱلْعِبَرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ (

بيان الطلب والمعونة المطلوبة، إذ هو الذي سئله الأنبياء والأولياء، كما قال يوسف ليله: توفني مسلما إذ لا يعتمد على ظاهر الحال، فقد يتغير بالمآل كما لإبليس وبرصيصا وبلعم، أي ارشدنا طريق الهداية، والصراط المستقيم، استعارة عن ملة الإسلام والدين الحق، وأثبتنا على الهداية، وهداية الله على أنواع، منها الهداية بإرسال الرسل، فإنهم الدعاة إلى الله في عالم الأمر والخلق اي: الباطن والظاهر قال تعالى ﴿ رَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِى لِلْإِيمَنِ أَنَّ عامِنُوا بِرَيَكُم فَعَامَنًا ﴾<sup>(1)</sup> وهذا سماع يعم المعنوي شامل للمعاينة القلبية المساوق للإيمان بالغيب، ومنها الهداية بإنزال الكتب سيما الفرقان. ﴿ إِنَّ هَذَا ٱلْفُرَّانَ يَهْدِى لِلَتِي هِمَت ٱقَوْمُ ﴾<sup>(1)</sup>، ﴿ ذَلِكَ ٱلْصِحَبَّبُ لَا رَبْبَ فِيهِ هُدى قَلْدَا ٱلْفُرَانَ يَهْدِى لِلَتِي هِ مَنها الهداية اليا الحديث: «إذا أراد الله بعبد خيراً فتح عينا قلبه لا يسمع بمعروف إلا عرفه ولا بمنكر الا أنكره<sup>8.(1)</sup> ومنها الهداية بإنزال الكتب سيما الفرقان. أي الرباني، المخصوص بالأولياء، أو المعجزات الباهرات الجاريات على أيديا ومنها الهداية اللهام الرباني، المخصوص بالأولياء، أو المعجزات الباهرات الجاريات على أل الرباني، الموني أيدينا ومنها الهداية ال

وإلى هذه الإشارة بقوله ﷺ «**إنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترق ما أن تمسكتم بهما لن تضلُوا**»<sup>(٥)</sup> والألف واللام في الصراط، للعهد، يشمل جميع أنواع الهدايات بقرينة بعده في قوله ﴿ صِرَطَ الَّذِينَ أَنْعَمَتَ عَلَيْهِمْ﴾ فيعمَ هذا المعنى الكلّي في هذا الفرد، فهو من قبيل الاشتراك المعنوي، لكن ليس بمشترك

> ١ـ سورة آل عمران: ١٩٣. ٢ـ سورة الإسراء: ٩. ٣ـ سورة البقره: ٢. ٤ـ انظر: المحاسن، ج ١، ص ٢٠٠. ورواه الكليني في الكافي، ج ١، ص ١٦٥. ٥ـ الاحتجاج، ج ١، ص ٣٩١.

|  | ٤٤ |
|--|----|
|--|----|

معنوي، بل هذه الأنواع افراده وأعداده كعدد الأول والثاني في معنى العترة، فالصراط المتصف بالاستقامة مندرج تحت هذا المفهوم الكلي، وهو صراط أوليائه.

قيل فيه وجوه أخرى (أحدها) ثبتنا على الدين الحق، لأن الله قد هدى الخلق كلّهم على الفطرة، آلا ان الإنسان قد ينزل وترد عليه الخواطر الفاسدة، فيلزم أن يسأل الله أن يثبته على دينه ويدعه عليه ويعطيه زيادات الهدى التي هي أحد أسباب الثبات على الدين كما قال تعالى: ﴿ وَالَذِينَ اَهْتَدَوَا زَادَهُرَ هُدًى ﴾<sup>(1)</sup> وهذا كقول القائل لغيره وهو يأكل: كل، أي دم على الأكل. و(ثانيها) ان الهداية هي الثواب أو لازمها الثواب فمعناه اهدنا إلى طريق الجنة ثوابا و(ثالثها) ان المراد، دلنا على الدين الحق في مستقبل العمر كما دللتنا عليه في الماضي، قال أمير المؤمنين <sup>(1)</sup>: «يعنى أدم لنا توفيقك الذي أطعناك به في ماض عمرنا، حتى نظيعك لذلك في مستقبل أيامنا».<sup>(1)</sup>

وفي الكلام تحقيق آخر؛ وهو ان العبد يحتاج إلى الهداية في جميع أموره آناً فآناً ولحظة فلحظة، فإدامة الهداية هي هداية أخرى بعد الهداية الأولى، فتفسير الهداية بإدامتها ليس خروجا عن ظاهر لفظها، وفي الآية الشريفة لفظ جامع يشتمل على مسألة أحكام المعرفة، والتوفيق لإقامة الشرائع في الإسلام ومعرفة من أوجب الله طاعته، واجتناب المحارم والآثام، والبرائة من أحوال الزائلين المزيلين والضالين المضلّين ممن عائد الحق وعمى عن طريق الرشد، فقال:

صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعُمَتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَعْصُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ بدل من الصراط الأول، بدل الكلّ، والمنعم عليهم الذي اصطفاهم من

> ۱\_ سورة محمد: ۱۷. ۲\_ الميزان في تفسير القرآن، ج ۱، ص ۳۸.

خلقه من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين والذين أقبلوا بالقبول من طلب رضاه حتى لو امر بذبح ولده، كإبراهيم أو بأن ينقاد للذبح، كإسمعيل، أو بأن يرى نفسه في البحر، كيونس، أو بأن يتلمذ مع بلوغه أعلى درجات الغايات، كموسى، أو بأن يصبر في الأمر بالمعروف على القتل والشق بنصفين، كيحيى وزكريا.

ومعلوم ان المنعم عليهم طبقات، وهؤلاء المذكورون وأمثالهم المكمّلون في الاهتداء بحسب قابلياتهم، فأنعم الله على ضمائرهم وأرواحهم أنوار العناية، وعلى هممهم آثار الولاية وعلى نفوسهم وطباعهم قمع الهوى وقهر الطبع وحفظ الشرع بالرعاية ومن مكايد الشيطان بالمراقبة والكلاية، ودونهم المؤمنون الذين معهم، وقالوا ربنا الله ثم استقاموا في اتباع السنة وانقياد النفس للأوامر والنواهي.

وفي كتاب المعاني: عن الصادق الله: «الهداية هي الطريق إلى معرفة الله وهما صراطان صراط في الدنيا وصراط في الآخرة. فأما الصراط في الدنيا فهو الإمام المفترض الطاعة من عرفه في الدنيا واقتدى بهداه مر على الصراط الذي هو جسر جهنم في الآخرة. ومن لم يعرفه في الدنيا زلّت قدمه عن الصراط الذي هو جسر جهنم في الآخرة».<sup>(1)</sup>

وعنه الله «ان الصراط أمير المؤمنين».<sup>(٢)</sup> وزاد في رواية أخرى (ومعرفته)،<sup>(٣)</sup> وفي أخرى «نحن الصراط المستقيم، فمعرفته واتّباعه، الصراط المستقيم، فمن أصابه تلك المعرنة وذلك النور فقد اهتدي، ومن أخطأه فقد ضلّ. يا علي أنت صراط الله، لو

- معاني الأخبار، للصدوق، ص ٣٢.
   ٦- المصدر السابق نفسه.
  - ٢- المصدر السابق نفسه.

ا**لصفوك**» وقرأ: صراط من أنعمت عليهم، عن أهل البيت ﷺ وعن عمر بن الخطاب وعمر بن الزبير.

لكن الصحيح هو المشهور، والمنعم عليهم هم الذين خصهم الله بعصمته واحتج بهم على بريته وفضلهم على خليقته، فيكون ذلك شهادة لصراطهم بالاستقامة على أكد الوجوه، كما تقول: هل دلك على أكرم [الناس] فلان فيكون ذلك في وصفه بالكرم من قولك هل أدلك على فلان الأكرم، لأنك ذكرت كرمه مجملاً أولاً ومفصلاً ثانياً وأوقعت فلاناً تفسيراً للأكرم فجعلته علماً في الكرم، ومعنى الكلام انه: من أراد رجلاً جامعاً للكرم ففلان: والمنعم عليهم هم الذين سلموا من غضب الله وقائدهم ورئيسهم الذي لم يشرك بالله طرفة عين، وهو الصراط الأعظم أمير المؤمنين التي

قال الشاعر:

بغضبه منشبا نبار وسقر نبوره فيبه تجلب وظهر هو والواجب نبور وقمر كنان للعبالم عبين وأثبر معنه الله كنبار وحجر من عقول ونفوس وصور من عقول ونفوس وصور نوع الأنواع إلى الحادي عشر موتبه موت حمير وبقر كيف من أشرك دهرا وكفر سهمه سبهم قضاء وقبر



قال شيخ الطائفة في أماليه، بإسناده عن الأصبغ بن نبائة قال: دخل الحارث الهمداني على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب <sup>إلي</sup> في نفر من الشيعة وكنت فيهم، وذكر الحديث، وقال في آخره «وأبشرك يا حارث والذي فلق الحبة وبره النسمة ليعرفني وليّي وعدوّي في مواطن شتى ليعرفني عند الممات وعند الصراط، وعند المقاسمة»، فقال: وما المقاسمة يا مولاي قال: «مقاسمة الجنّة والنّار، أقول: هذا وليي وهذا عدوّي»، ثمّ أخذ أمير المؤمنين بيد الحارث وقال: «يا حارث؛ أخذت بيدك كما أخذ رسول الله بيدي، فقال لي، وقد اشتكيت حسدة قريش والمنافقين: انه إذا كان يوم القيمة أخذت بحجزة، يعني: عصمة من ذي العرش تعالى، وأخذت أنت يا عليّ بحجزتي وأخذت ذريتك بحجزتك وأخذت شيعتك بحجزتكم، وأخذت أنت يا عليّ بحجزتي وأخذت ذريتك بحجزتك وأخذت شيعتك بحجزتكم، فماذا يصنع بنيته، وما يصنع نبيته بوصيّه، وما يصنع وصيّه بأهل بيته وشيعتهم، خذها فماذا يصنع بنيته، وما أبالي وربّي بعد هذا متى لتسبت. قالها ثلاثا». فقام الحارث أليك قصيرة من طويلة، أنت مع من أحببت ولك ما اكتسبت. قالها ثلاثا». فقام الحارث أحررة أو لقيني أنه إذا ما أبالي وربّي بعد هذا متى لقيا، في الواتي في ألماني.

> ال القصيدة الغديرية المعروفة: للحاج ملاعلي الخوئي النجفي (المتوفى ١٣٥٠ ق). ٢\_ الأمالي، للطوسي، ص ٦٣٥. ورواه المجلسي في البحار، ج ٦٥. ص ١٢٠.

سبع خصال أنت أول من ينشق القبر عنه واوّل من يقف على الصراط معي، فتقول للنار خذي هذا، فهو لك وذري هذا، فليس هو لك، وأنت أول من يكتسى إذا كسيت ويحيى إذا حييت، واوّل من يقف معي عن يمين العرش وأول من يقرع باب الجنّة وأول من يسكن معي عليين وأول من يشرب معي من الرحيق المختوم الذي ختامه مسك وفي ذلك فليتنافس المتنافسون».<sup>(۱)</sup>

ابن بابويه قال: قال رسول الله يشي المعاشر الناس من أحسن من الله قيلا وأصدق من الله حديثا، معاشر الناس ان ربكم أمرني أن أقيم لكم علياً علماً وإماماً وخليفة ووصياً وأن أتخذه أخاً ووزيراً، معاشر الناس ان علياً باب الهدي بعدي والداعي إلى ربي وهو صالح المؤمنين ومن أحسن قولا ممن دعا إلى الله وعمل صالحا وقال: انني من العسلمين، معاشر الناس ان عليا متى، ولده ولدي وهو زوج حبيبتي، أمره أمري ونهيه نهيي، أيها الناس عليكم بطاعته واجتناب معصيته، وإن طاعته طاعتي ومعصيته معصيتي، معاشر الناس ان علياً صديق هذه الأمة وفاروقها وهارونها ويوشعها أمري ونهيه الله باب حطتها وسفينة نجاتها، انه طالوتها وذو قرنيها، معاشر الناس وشمعونها وآصفها، انه باب حطتها وسفينة نجاتها، انه طالوتها وذو قرنيها، معاشر الناس انه محنة الورى والحجة العظمى والآية الكبرى وإمام الهدى والعروة الوقمى، معاشر الناس أن علياً قسيم، لا يدخل النار ولي له ولا ينجو منها عدو له، أنه قسيم الجنة لا يدخلها عدو له ولا يتزحزح منها ولي له، معاشر أصحابي قد نصحت لكم وبلغتكم رسالة ربي ولكن لا تحبون الناصحين أقول قولي هذا واستغفر الله لي ولكم".<sup>(1)</sup>

وأصل الصراط، سراط من السين وبدلوا السين بالصاد لما بين الصاد والطاء مواخاة في الاستعلاء، ولكراهة ان يتسفل بالسين، ثم يتصعد بالطاء أبدلوا بالصاد.

١- الأمالي، الصدوق، ص ٦٤٣.

٢\_ الأمالي، للصدوق، ص ٨٣. ورواه الفتال النيسابوري في روضة الواعظين، ص ٩٠٠. حلية الأبرار، للسيد هاشم البحراني، ج ٢. ص ٤٣٨.

| فلاتيختم ٤٩ | ب <u>نونؤ</u> ال |
|-------------|------------------|
|-------------|------------------|

﴿عَ<u>نَّرِ</u> ٱ**لْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّتَ**آلَكِينَ ﴾ جرّ غير على البدلية من الهاء والميم في عليهم مثل قول الشاعر:

على حالة لو انّ في القوم حاتم على جوده لضنّ بالماء حـاتم

فجر حاتم على البدلية من الهاء من جوده، أو يكون غير مجروراً على البدلية من الذين، أو يكون صفة للذين وكلمة، غير، يستعمل لمعنى المغايرة ونفى الحكم. ومعنى الغضب ثوران النفس عند ارادة الانتقام ويحصل غليان في دم القلب لشهوة التشفي والانتقام، وهذه الكيفية في حق الله تعالى محال، والمراد هنا نقيض الرضى، أو ارادة الانتقام أو الأخذ الشديد: وذلك لأن القاعدة التفسيرية عند أهل التفسير، ان الأفعال التي لها أوايل بدايات وأواخر غايات، إذ لم يجز ولم يمكن إسنادها إلى الله، باعتبار البدايات يراد بها حين الإسناد النهايات؛ كالغضب والحياء والتكبر والاستهزاء والسرور والغم. والمراد من المغضوب عليهم، هم اليهود، والضالين، النصاري.

ويدل على هذا المعنى قوله تعالى: ﴿مَن لَعَنَهُ ٱللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْخَنَازِيرَ ﴾<sup>(()</sup> وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلَّذِينَ أَعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي ٱلسَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَسِبِينَ ﴾.<sup>(٢)</sup>

واما النصارى بدلالة قوله: ﴿وَلَا تَتَبَعُوَا أَهْوَاءَ قَوَمِ قَدْ ضَكَلُوا مِن قَبْلُ وَأَضَكَلُوا كَيْبُرُا وَضَكَلُوا عَن سَوَاءِ ٱلسَّكِيلِ ﴾<sup>(\*\*)</sup>، والآية في حقهم، وقد اشتهر تفسير المغضوب عليهم باليهود والضالين بالنصارى، وفسر المغضوب عليهم بالعصاة في الفروع، والضالين بالمختلين في الاعتقاديات،

- ۱ـ سورة المائده: ۲۰.
- ٢\_ سورة البقره: ٦٥.
- ٣ سورة المائدة: ٧٧.

| / ج \ | مقتليا اللالا |  |
|-------|---------------|--|
|-------|---------------|--|

فإن المنعم عليه من وفق الجمع بين العلم والعمل بالأحكام الاعتقاديّة والعمل بالشريعة، فالمقابل له، من اختل إحدى قوتيه العاقلة والعاملة،<sup>(۱)</sup> ولفظة الا تفيد تأكيد النفي الواقع قبلها، وفي عدوله سبحانه عن إسناد الغضب إلى نفسه تعالى، مع التصريح باسناد عديله أعني، النعمة، إليه، تشييد لمعالم العفو والرحمة وإشارة لمباني الجود والكرم، حتى كان الصادر عنه هو الإنعام لا غير، وان الغضب صادر عن الغير بسبب أن الغير صار سبب الغضب والا فالمناسب ان يقول غير الذين غضبت عليهم، فصار الكلام في قوة التصريح في جانب الرحمة، والتعريض في جانب العقاب.

وكذلك أغلب الآيات المتضمنة لذكر العفو والانتقام، فإنك تجدها ظاهرة في ترجيح جانب العفو، مثل قوله تعالى: ﴿ يَغْفِرُ لِمَن يَسَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَسَاءُ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾<sup>(٢)</sup> مع إن ظاهر المقابلة ونسق الآية أن يقول: وكان الله غفوراً معذباً، وكذلك قال تعالى ﴿ غَافِرِ الذَّئُبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ العِقَابِ ذِى الطَولِ﴾<sup>(٣)</sup> حيث بعد بيان صفة الانتقام بقوله شديد العقاب جعلها محفوفة بنعوت الإحسان. وليس المراد تخصيص نسبة الغضب باليهود ونسبة الضلال بالنصارى، بل جميع الكفار في بين النسبتين داخلون والكفر ملة واحدة، الا إن الله يخص كل فريق بسمة يعرف بها ويميز بينه وبين غيره بها وان كانوا مشتركين في صفات كثيرة.

وقال عبد القاهر الجرجاني: (ان حق اللفظ فيه أن يكون خرج مخرج الجنس)<sup>(4)</sup>.

> ١- انظر: مشرق الشمسين، للبهاني العاملي، ص ٤٠٩. ٢- سورة آل عمران: ١٢٩. ٣- سورة غافر: ٣. ٤- رواه صاحب مجمع البيان، ج ١، ص ٧١.

وقيل: المراد من ﴿**الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ العصاة، ومن ﴿ٱلضَّالَيْنَ ﴾** الجاهلون بالله، لأن المنعم عليهم هم الجامعون بين العلم والعمل، فكان المقابل لهم من اختل إحدى قوتيه العاقلة والعاملة والمخل بالعلم والعمل جاهل ضالً.<sup>(1)</sup>

فإن قيل: انّ من المعلوم ان المنعم عليهم غير الفريقين فما الفائدة في البيان، أقول: الفائدة إشعار مقام الخوف والرجاء.

قال محمد الحلبي: (عن أبي عبد الله الله، أنَّه كان يقرء ملك يوم الدَّين، ويقرء اهدنا صراط المستقيم)() وعند أهل السنَّة بعد فراغ الفاتحة، يستحب إمام ففرغ من قراءة الفاتحة فقل أنت من خلفه: الحمد لله ربّ العالمين».<sup>(٣)</sup> وروى فضيل بن يسار عنهﷺ «**إذا قرأت الفاتحة ففرغت من قراءتها وأنت في الصلاة فق**ل الحمد لله رب العالمين». (٤) واعلم أنَّ المصلَّى إذا توجه بوجهه إلى الله لأداء وظيفة العبودية وأحرم بالتكبيرة مع النية الخالصة لمولاه. والتزم بحضور قلبه وعرف نعم الله بالمشاهدة، ونفسه بذلك أعدل شاهد وأصدق رائد، ابتدأ بالتسمية استفتاحا باسم المنعم واعترافا بإلهيته واسترواحا إلى ذكر فضله. فبعد أن اعترف بالمنعم الفرد اشتغل بالشكر له والحمد له، فقال أألحكمد يِنِّمِ ﴾ ولما رأى نعم الله على غيره واضحة. كما شاهد آثارها على نفسه لائحة، عرف أنَّه رب الخلائق أجمعين، فقال: ﴿ رَمِبِّ ٱلْعَــُلَمِينَ ﴾ ولذلك لمّا كان شمول فضله وعموم رزقه للمربوبين، قال: ﴿ ٱلْخَمَّنِي ﴾ ولما رأى تقصيرهم في واجب شكره وعدم مؤاخذته عاجلاً بالعصيان، قال: ﴿ ٱلرَّحِيمِ ﴾

| مقتلنات الزمريز | ١ | $\tau^{\prime}$ | مقتليا |  |
|-----------------|---|-----------------|--------|--|
|-----------------|---|-----------------|--------|--|

ولما رأى ما بين العباد من التباغي والفساد والتكالب والتلاكم وان ليس بعضهم من شرّ بعضهم بسالم، علم أنّ ورائهم يوما ينتصف فيه للمظلوم من الظالم فقال: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ الدِمِنِ ﴾ ولما عرف هذه الجملة، فقد علم ان له خالقاً رازقاً يحيى ويميت ويبدي ويعيد ولما صار الإله الموصوف بهذا الوصف كالمدرك بالحس والعيان تحول عن لفظ الغيبة إلى الخطاب فقال: ﴿ إِيَّاكَ فَبَسُدُ ﴾ ثم سئله الإستعانة لأموره ديناً ودنياً بقوله ﴿ وَإِيَّاكَ مَسْتَعِينُ ﴾ ثم سئله الإستعانة لأموره ديناً ودنياً بقوله ﴿ وَإِيَّاكَ جامعاً لجميع مراتب الخير فقال: ﴿ آهْدِنَا العِبَرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ صراط أوليائك الذين اصطفيتهم، فسأله أن يلحقه بهم ويسلك به سبيلهم، لا سبيل الزانغين والمنحرفين فقال: ﴿ مَرَطَ الَذَينَ أَنْعَمَتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ الْمَعْصُوبِ

والقرآن أعجز الأولين والآخرين بالبلاغة والفصاحة. اعلم أنّه لا بدّ أن يكون لكلّ كلام مرغوب حظّ من البلاغة وقسط من الجزالة والبراعة فحينئذ ما ظنّك بما في ذروة الإعجاز، واعلم ان شعب البلاغة في علم المعاني والبيان عشرة: الاستعارة، والتشبيه والكناية والإيجاز والإطناب والمغالطة والتضمين والاستدراج والمبادي والتخلص.

«ا**لأولى**»: أي الاستعارة؛ هو أن يحاول المنشي والمتكلم تشبيه شي، بغيره ولا يأتي بأداة التشبيه طلبا لزيادة الدلالة مع الإيجاز فيستعير اسم المشبه به ويكسوه الشبه من غير تعرض لذكر المشبه فيحصل به زيادة بلاغة مثاله هُوْفَاَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ ﴾<sup>(1)</sup>.

الضمير المؤنث راجع إلى مكة باعتبار أهلها، ووجه الاستعارة ان الثوب

١\_ سورة النحل: ١١٢.

لما كان يحيط بجوانب اللابس استعار اسم اللباس للخوف والجوع حيث أراد سبحانه الإخبار عن إحاطة الجوع والخوف من جميع الجهات، فهو أبلغ في المقصود، إذ لو قال: جعل الله الجوع والخوف محيطين بهم من جوانبهم، كأنّه لباس لهم لم يكن في الكلام من الحسن ما في الاستعارة.

«الثانية»: من أبواب البلاغة التشبيه؛ وهو الدلالة على شيئين اشتركا في معنى لكن ذلك المعنى ثابت ومعروف في الاسم الذي دخلت عليه أداة التشبيه، فيجعل المنشي والمتكلم الاسم الذي لم تدخل عليه الأداة كالاسم الذي دخل عليه الأداة مثاله «زيد كالأسد» و«وجهه كالقمر»، ﴿كَأَنَّهُمْ جَزَدُ مُنْتَثِرٌ ﴾ شبّه سبحانه الناس عند خروجهم من القبور مضطربين متحيرين قد طبقوا الجهات بكثرتهم لا يلوي بعضهم على بعض، بالجراد المنتشر،

«الثالثة»: الكناية؛ وهو لفظ استعمل في معناه لكن المراد ما يلزم ذلك المعنى، مثاله في، عيسى وامه، كانا يأكلان الطعام، كنى به عن خروج الخارج منهما، لأنه من لوازم الأكل، وهو أفصح وأوجز والطف، والمقصود من هذه الكناية ان من خرج منه، هذا الخارج، فهو بمعزل عن الإلهية، ورد محكم لقول النصاري.

«الرابعة»: الإيجاز؛ وهو التعبير بالألفاظ القليلة عن المعاني الكثيرة وهو دليل على رجحان العقل، فكل نوع صحيح من الإيجاز معدود من الإعجاز، وقد أجمع أرباب المعاني والبيان ان أوجز كلمة استعملتها العرب هي قولهم: القتل أنفى للقتل، فلمًا نزل قوله: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْهُ ﴾<sup>(1)</sup> أذعنوا برجحانه، بل قولهم: القتل انفى للقتل، هذا الكلام ليس بتام فإن بعض القتل هو موجب لكثرة القتل لانفيه.

الماسورة البقرة: ١٧٩.

«الخامسة»: الإطناب؛ وهو ذكر الشيء مرّة أخرى بلفظ غير الأول، لشدة الاعتناء به، مثاله: ﴿إِذَ تَلَقَوْنَهُ, بِأَلْسِنَتِكُرَ وَتَقُولُونَ بِأَفَواَهِكُر مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْرٌ ﴾``، فقوله بأفواهكم إطناب؛ لأن قوله تقولون، دلّ على ما دلٌ بأفواهكم، فإن القول لا يكون الا بالفم ولكن نبّه به على تعظيم هذا الأمر لشدة قبحه.

«السادسة»: المغالطة؛ وهي أن يأتي المنشي المجيد بكلام يدلّ على معنى وله مثل أو نقيض، يكون المثل والنقيض أحسن موقعا، مثاله في حق المنافقين وقد صدر منهم كلمات في حق النبيّ بالاستهزاء، فقال: ﴿ وَلَـبِن سَــَالَتَهُمُ لَيَقُولُتَ إِنَّمَا حَكُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ ﴾<sup>(٢)</sup> فغالطوا في الجواب بهاتين الكلمتين الموهمتين صدق ما كانوا فيه، فكذّبهم الله بقوله: ﴿قُلْ أَبِأَللَّهِ وَمَالِنَنِهِ، وَرَسُولِهِ، كُنْتُمَ تَسَتَهَزِءُوتَ ﴾.<sup>(٣)</sup>

«السابعة»: التضمين؛ وهو أن يضمن المنشي كلامه شيئاً من الأمثال أو الشعر أو الحديث وهو يزيد الكلام عذوبة وحسناً.

«الثامنة»: الاستدراج؛ وهو أن يصوغ لغرضه ألفاظاً يكسوها من اللطافة ما يحيّر الألباب، وهو الركن الأعظم في هذه الصناعات، مثاله في القرآن: (وَ إِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ، يَنَقَوْمِ أَذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَاءَ ﴾<sup>(1)</sup>، فإن موسى للله لما أراد أن ينقل قومه من أرضهم إلى غيرها أسمعهم ما سرّهم ثم استدرجهم إلى مطلوبه بقوله: ﴿ يَنَقَوْمِ أَذَكُرُواْ آلأَرْضَ الْمُقَذَسَةَ ٱلَتِي كَنَبَ ٱللَهُ لَكُمْ ﴾.<sup>(2)</sup>

- ١٠ سورة النور: ١٥.
   ٢- سورة النوبه: ١٥.
- ٣\_ المصدر السابق نفسه.
  - ٤\_ سورة المائدة: ٢٠.
  - ٥\_ سورة المائدة: ٢١.

سُبُوْلَا القَالِحَتَا .....

«**التاسعة**»: المبادي؛ وتسمَى براعة الاستهلال، وهو أن يجعل أوّل كلامه دالاً على المقصود كقول النحوي: الحمد لله الذي رفع من الخفض لجلاله.

«العاشرة»: التخلص؛ وهو أن يجعل بين المعنى الذي ينتقل عنه والذي ينتقل إليه ارتباطاً وتعلقاً بحيث يكون الكلام المشتمل على المعاني المتعددة كالمنتظم في سلك واحد مثاله: ﴿ وَآتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَهِيمَ \* إِذ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ \* قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُّ لَهَا عَكَفِفِينَ \* قَالَ هَل يَسَمَعُونَكُر إِذ تَدْعُونَ \* أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوَ يَضُرُونَ ﴾ إلى أن يقول: ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُوُّ لِنَ إِلَى الْعَلَمِينَ \* أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوَ يَضُرُونَ ﴾ إلى أن يقول: ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُوُّ لِنَ إِلَا رَبَ مَا يَدهش العقول. فتأمل في هذه الآيات إلى قوله: (ثم يحيين) من حسن التخلص ما يدهش العقول. فتأمل في حسن البلاغة.

قال أهل البيان: ان من البلاغة، براعة الاستهلال وحسن الابتداء، وهو أن يأتي المتكلّم بكلام يفهم غرضه من كلامه، عند الابتداء من كلامه، استهل الصبي، أي: صاح عند الولادة، واستهل رأى الهلال واستهلت السماء، أي: جادت بالهلال وهو أول النظر والمقصود من إنزال القرآن حفظ الأصول التي عليها مدار الدين والدنيا والأصل الأول معرفة الله وصفاته، والى هذا المعنى الإشارة برب العالمين، الرحمن الرحيم، من الصفات.

فيستحق الحمد والإطاعة، ثم الأهم معرفة النبوات، وإليه الإشارة بالذين أنعمت عليهم، ومعرفة المعاد، وإليه الإشارة بمالك يوم الدين، ثم علم العبادات وإليه الإشارة بإيّاك نعبد، وعلم السلوك وهو حمل النفس على الأداب الشرعية والانقياد، وإليه الإشارة باهدنا الصراط المستقيم، وعلم القصص وهو الاطّلاع على أخبار الأمم السابقة ليعلم المطّلع على ذلك سعادة من أطاع الله وشقاوة من عصاه، وإليه الإشارة بقوله:

۱\_ سورة الشعراء: ۷۷.

وَصَرَطَ الَّذِينَ أَنْعَمَتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّآلِينَ ﴾ ففي فاتحة القرآن براعة وتنبيه على الغرض من إنزال القرآن، وكذلك سورة (اقرأ) فيها حسن الابتداء والبراعة، فإن فيها الأمر بالقرائة، والبدء فيها باسم الله لتعريف ذاته، وفيه إشارة إلى علم الأحكام بقوله: ﴿ عَلَمَ الإِنسَنَ مَا لَمَ يَعْلَمُ ﴾ مثال براعة الاستهلال في الشعر، قول أبي تمام يهني المعتصم العباسي بفتح عمورية وكان المنجمون زعموا انها لا تفتح في هذا الوقت: السيف أصدق أنباء من الكتب

السيف أصدق أنباء من الكتب في حدّه الحدّ بين الجدّ واللعب بيض الصفائح<sup>(۲)</sup> لاسود الصحائف فـي متونهنّ جلاء الشـك والريب<sup>(۳)</sup>

قيل في معنى التفسير: أصله من التفسرة وهو ماء المريض، يجعلونه في القارورة، ليعلم ويستنبط الطبيب مرض المريض فيستكشف منه، وقيل غيره. والقرآن معانيه على أقسام؛ منها: ان المصلحة لا تقتضي أن يعلم علمه أحد حتى الأنبياء، مثاله: ﴿ يَسْتُلُوْنَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرَّسَنها قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِي لَا يُجَلِيها لِوَقْنِهَآ إِلَا هُوَ ﴾<sup>(1)</sup> وقسم يعلمه من عرف العربية وهو المحكم، مثل قوله تعالى: ﴿وَلَا نَقَـنُلُوا ٱلنَّفْسَ ٱلَتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا فِأَلْحَقَ ﴾<sup>(2)</sup> وفر وَلَا نَقَرَبُوا ٱلزِّنَ ﴾<sup>(1)</sup> وفر وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ ٱلْيَنِيمِ ﴾<sup>(4)</sup>. وأغلب القرآن من هذا القسم الثاني.

وقسم ثالث؛ وهو الذي لا يتبين المراد منه كاملا ألّا إذا شرحه النبي، وهو الذي يسمّى بالمجمل نحو: ﴿وَأَقِيعُوا أَلصَّلَوْةَ وَمَاتُوا أَلزَّكُوْةَ ﴾<sup>(١)</sup> ومثل: ﴿وَلِلَهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيَّبَتِ﴾

وقسم رابع؛ وهو الذي لفظه مشترك وهو الذي يسمّى بالمتشابه ومثال آيات متشابهة، مثل: ﴿ وَجَاّءَ رَبُّكَ ﴾<sup>(٣)</sup> وقوله: ﴿فَنَمَّ وَجَهُ أَللَهِ ﴾<sup>(٤)</sup>، بعبارة أخرى؛ لا يقدم المكلّف في العمل به الا بإخبار الرسول والإمام من نقل الصحيح عنهم.

والقران فيه الناسخ والمنسوخ، بمعني ان الآية التالية تنسخ حكم ما قبلها مثل: ﴿وَالَذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَنَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرَبَّعَةً أَشْهُرٍ وَعَشَرًا ﴾<sup>(٥)</sup> حيث نسخت هذه الآية ما كان من حكم الآية: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُم وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَتَنعًا إِلَى الْحَوْلِ ﴾<sup>(١)</sup> وهذا الحكم منسوخ لكن التلاوة غير منسوخة، هذا قسم من النسخ، واما العام فهو لفظ يشمل جميع أفراد جنسه، والخاص لا يشمل الا الفرد. واما أسامي القرآن: أولها القرآن، من الضم والجمع، وفرقان، وكتاب، وذكر، وتنزيل، وحديث، وموعظة، وتذكرة، وتبيان، وبصائر، وفصل، وحكم، وحكيم، وذكرى، وحكمة، ومهيمن، وشافي، وهدى، وهادي وصراط مستقيم، ونور،

١- سورة المزمل: ٢٠.
 ٢- سورة آل عمران: ٩٧.
 ٣- سورة الفجر: ٢٢.
 ٩- سورة البقره: ١١٥.
 ٥- سورة البقره: ٢٤٠.
 ٦- سورة البقره: ٢٤٠.

لأنّها نزلت نجماً نجما قال الله: ﴿فَلَا أَقْسِمُ بِمَوَقِع ٱلنُّجُومِ ﴾<sup>(()</sup> وهو المراد من المعنى، ومجيد، وعزيز، وكريم، وعظيم، وسراج، ومنير، وبشير، ونذير. وعجيب وقيّم، ومبين، ونعمة، وعليّ، فهي ثلاثة وأربعون اسما لها مناسبات مع المسمى. واما السورة، سميت بها، قيل: السورة المنزلة العظيمه. قال النابغة:

الـــم تــر ان الله أعطــاك ســورة ترى كل ملك دونهـا يتذبـذب<sup>(\*)</sup> أي منزلة شريفة عالية، وكذا سور البلد لأنه مرتفع.

هذا إذا كان بغير الهمزة، لكن إذا كان مهموزا فالمعنى، بقية الما، والطعام في الإناء، واما الآية، بمعني: العلامة، مثل: وآية منك، في كلام عيسى وبمعنى الرسالة، أبلغه عني آية، أي: رسالة، وبمعنى: الجماعة، كقولهم خرج القوم بآيتهم أي بجماعتهم، وبمعنى الأعجوبة، كل هذه المعاني مناسبة للآية. واما الكلمة: لفظ موضوع يدل على معنى بالوضع.

في ثواب القراءة، روى شهر بن حوشب عن النبي يشير قال: «فضل القرآن على سائر الكلام كفضل الله على خلقه»<sup>(٣)</sup>، وقال يشير: «القرآن غني لا غنى دونه ولا فقر بعده<sup>(4)</sup> وقال يشير: «القرآن أفضل كل شيء دون الله فمن وقر القرآن فقد وقر الله ومن لم يوقر القرآن فقد استخف بحرمة الله وحرمة القرآن عند الله كحرمة الوالد عند ولده».<sup>(6)</sup>

وعن أبي امامة عن رسول الله على قال: «من قرأ ثلث القرآن كأنه أوتي ثلث \_\_\_\_\_

شِحْظَةُ الفَاتِحَتَىٰ

النبوّة؛ ومن قرأ ثلثيه كأنّما أوتي ثلثي النبوّة؛ ومن قرأ تمام القرآن فكأنّما أوتي تمام النبوّة؛ ثمَ يقال له اقرأ وارقاً بكلّ آية درجة في الجنّة».<sup>( ( )</sup>

وفي رواية عن نساء النبي، قال رسول الله ينهي: «حملة القرآن هم المحفوفون برحمة الله، الملبسون نور الله، المعلمون كلام الله، من عاداهم فقد عادي الله، ومن والاهم فقد وإلى الله، يقول الله تعالى: يا حملة القرآن تحبّبوا إلى الله بتوقير كتابه يزدكم حبًا ويحببكم إلى خلقه ويدفع عن مستمع القرآن شرّ الدنيا ويدفع عن تالي القرآن بلوى الآخرة، ولمستمع آية من كتاب الله خير من مبشر ذهبا، ولتالي آية من كتاب الله خير مما تحت العرش إلى تخوم الأرضين السفلى»<sup>(٢)</sup>، وفي رواية عن النبي يُشين: «من تلا كتاب الله من الصفحة لا من ظهر الخاطر خفف الله عن والديه ولو كانا مشركين».<sup>(۲)</sup>

وفي خبر آخر، قال معاذ بن جبل: قال رسول الله في «إن أردتم عيش السعداء وموت الشهداء والنجاة يوم الحشر والظل يوم الحرور، والهدى يوم الضلالة فادرسوا القرآن فإنه كلام الرحمن وحرز من الشيطان ورجحان في الميزان».<sup>(٤)</sup> وروى حارث الهمداني عن أمير المؤمنين عن رسول الله، اله يشي ذكر فتنة بعده، فقلنا يا رسول الله فبما الخلاص منها؟ قال: «بكتاب الله».<sup>(٥)</sup>

قال عطا: (أنزلت فاتحة الكتاب بمكّة يوم الجمعة، كرامة أكرم الله نبيّه بها وكان معها سبعة آلاف ملك حين نزل بها جبرئيل)، روي ان عير أقدمت

١ـ مستدرك الوسائل، ج ٤، ص ٢٦٢. وتاريخ مدينة دمشق، ج ٥٦، ص ١٠٠ وكنز العمال، ج ١. ص ٥٢٤. ٢ـ مجمع البيان، ج ١، ص ٤٤. بحار الأنوار، ج ٨٩، ص ١٩. كنز العمال، ج ١، ص ٥٢٧. ٣ـ انظر: مستدرك الوسائل، ج ٤، ص ٢٦٩. ٤ـ أمالي الطوسي، ج ١، ص ٥. جامع الأخبار، للسبزواري، ص ١١٥. بحار الأنوار، ج ٨٩ ص ١٩. ٥ـ لم نعثر عليه فيما بأيدينا من المصادر. من الشام لأبي جهل بمال عظيم وهي سبع فرق ورسول الله وأصحابه ينظرون إليها وأكثر الصحابة بهم جوع وعرى فخطر ببال النبي الثنى ان يسأل شيئاً من الله لحاجة أصحابه فنزل قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي ﴾ ('' أي مكان سبع قوافل لأبي جهل، ولمّا علم الله ان تمنّيه لم يكن لنفسه بل لأصحابه قال: ﴿وَاَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ .<sup>(٢)</sup>

وفضايل هذه السورة كثيرة، قيل: أنّه ليست فيها سبعة أحرف، ثاء الثبور، وجيم الجهيم، وخاء الخوف، وزاء الزقوم، وشين الشقاوة، وظاء الظلمة، وفاء الفراق، ومن قرأها على التعظيم والحرمة أمن من هذه الأشياء السبعة. وفي الروضة من خطبة لعليّ بن الحسين الثيّة: «وأشعروا قلوبكم» خوف الله وتذكّروا ما وعدكم الله في مرجعكم إليه من حسن ثوابه كما قد خوّفكم من شديد العقاب، فإنّه من خاف شيئاً حذره ومن حذر شيئاً تركه، ولا تكونوا من الغافلين.<sup>(۳)</sup> قال الصادق الثينية: «من عرف الله خاف الله، ومن خاف الله سخط نفسه عن الدنيا».<sup>(1)</sup>

وان حبّ الشرف والذكر لا يكونان في قلب الخائف الهارب<sup>(٥)</sup> والمؤمن بين مخافتين ذنب قد مضى وعمر قد بقي لا يدري ما يكتسب فيه من المهالك فهو لا يصبح إلا خائفاً، ولا يصلحه إلا الخوف ولا يكون المؤمن مؤمناً حتى يكون خائفاً راجياً، حتى يكون عاملاً لما يخاف ويرجو.<sup>(٦)</sup>

> ١- سورة الحجر: ٩٠. ٢- سورة الحجر: ٨٨. ٣- الكافي، ج ٨. ص ٧٤. ٤- وسائل الشيعة، ج ١٥. ص ٢٢٠. ٥- الكافي، ج ٢، ص ٦٩.

شِيْنَةُ المُنَابِخَتِيَّ شِيْنَةُ المُنَابِخَتِيَ

روى الصدوق من ليث بن ابى سليم قال: (سمعت رجلاً من الأنصار يقول: بينما رسول الله على مستظل بظل شجرة في يوم شديد الحر، إذ جاء رجل فنزع ثيابه، ثمّ جعل يتمرّغ في الرّمضاء يقلّب ظهره مرة وبطنه مرة وجبهته مرة ويقول: يا نفس ذوقي فما عند الله أعظم ممّا صنعت بك، ورسول الله ينظر إليه ما يصنع، ثمّ ان الرجل لبس ثيابه ثمّ أقبل، فأومى إليه النبي يح بيده ودعاه، فقال له: «يا عبد الله ما حملك على ما صنعت»، قال: مخافة الله، فقال النبي على «لقد خفت ربك حق مخافته، فإنّ ربّك يباهي بك أهل السماء»: ثم قال ياتي لا محابه: «يا معشر من حضر ادنوا من ماحبكم حتى يدعو لكم»، فدنوا منه، فدعا لهم فقال: «اللهم أجمع أمرنا على الهدى واجعل التقوى زادنا والجنة مآبنا».<sup>(1)</sup>

أقول: وقلّة الخوف ناشية من ضعف الإيمان وشدة الغفلة، امّا ضعف الإيمان لأنّك ما استكملته باليقين وإيمانك ظنيّاً تخمينياً ومن لم يعقل عن الله لم يعقد قلبه على معرفة ثابتة، والعلاج ملازمة الفكر في أهوال القيامة والتدبّر في سيرة الأنبياء والكمّلين، فإنّهم مع عصمتهم وجلالة شأنهم كيف يخافون الله ويأخذهم الغشوة من الخوف ويتململون تململ السليم؟

وأما الغفلة؛ فتزول بالتذكير ومجالسة الأخيار ومشاهدة أحوالهم، فإن فاتت المشاهدة فالسماع لا يخلو من تأثير. قال السجادلليَّة: «**سبحانك عجبا لمن** عرفك. كيف لا يخافك؟»<sup>(٢)</sup>

أد لي: إنّ الخوف، إذا كان صادقاً يظهر أثره في الظاهر والباطن، كما ترى المتصف بالغضب، يحمر وجهه ويقف شعره ويشتد حركاته إلى انتقام

- الأمالي، للصدوق، ص ٤٢٠.
- ٢\_ مستدرك الوسائل، ج ٥، ص ١٤٩.

من ظلمه، كذلك من اتّصف بالخوف يصفر وجهه ومن اتّصف برقة القلب تجرى دمعة عينيه بمجرّد سماع مصيبة، كلّ ذلك للعلاقة الذاتية بين الظاهر والباطن. وهذا معنى قولهم بين الروح والجسد علاقة طبيعية، ففي الروح كالأصل واللب وفي الجسد كالفرع والقشر وهما متلازمان، اما سمعت انّه الله كان إذا قام إلى الصلاة تغير لونه حتى يعرف ذلك من وجهه<sup>(۱)</sup>، وكذلك ابنه السجاد الله كان إذا قام للوضوء تغيرت حاله<sup>(۲)</sup>، وذلك لأنّه قد غلب عقولهم على شهواتهم، فتركوا اللذائذ الدنيويّة علماً منهم بفنائها وخافوا من هيبة كبرياء الله ورجوا رضى الله والرجاء مقام سني.

۱۰ فلاح السائل، ص ۱۰. وانظر: وسائل الشيعة (باب مقدمات العبادات).
 ۲۹۸ منتهى المطالب، العلامة الحلي، ج ۱. ص ۲۹۸.



مدنيّة إلّا آية منها. فإنّها نزلت في حجّة الوداع بمنى وهي: ﴿وَٱتَّقُوٰا يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللّهِ ﴾ .<sup>(1)</sup>

## بِنْسَعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ

مرَ تفسيره، واعلم انّ المراد من قولهم مكيّة أو مدنيّة انّه كلّما نزل قبل الهجرة يقال: مكيّة، وكلّما نزل بعد الهجرة يقال: مدنيّة، سواء نزلت بالمدينة أو غيرها، وفي الكافي عن العياشي عن أبي جعفر الله قال: «نزل القرآن على أربعة أرباع ربع فينا وربع في عدوّنا وربع سنن وأمثال وربع في فرانض».<sup>(\*)</sup>

وفي رواية عن الأصبغ بن نباتة قال: سمعت أمير المؤمنين الله يقول: «نزل القرآن أثلاثاً، ثلث فينا وفي عدونا وثلث سنن وأمثال وثلث فرانض وأحكام».<sup>(\*\*)</sup> والمثل إتيان لفظ جلي لايضاح معنى خفي وفائدته التأكيد في إثبات الحكم للممثّل، مثل قوله بي «مثل أهل بيتي مثل سفينة نوح من ركب فيها نبى ومن تخلف عنها هلك».<sup>(3)</sup>

> ١\_ سورة البقرة: ٢٨١. ٢\_ تفسير العياشي، ج ١. ص ٩. ٣\_ المصدر السابق نفسه. ورواه المجلسي في البحار، ج ٨٩. ص ١١٤. ٤\_ تحف العقول. ص ١١٣ وشرح أصول الكافي، ج ٦. ص ٤٢٢.

الَّتر (1)

.....٦٤

وقد تكلّموا في شأن فواتح السور الكريمة، فقيل: إنها من الأسرار المحجوبة، والعلوم المستورة ومن المتشابه الذي استأثر الله بعلمه وهي سرّ القرآن، فنحن نؤمن بظاهرها ونكل العلم فيها إلى الله، وهذا هو المروي عن أئمتنا اللجّيج وفسرّها الآخرون على وجوه:

أحدها: انها أسماء السور.

وثانيها: ان المراد الدلالة على أسماء الله، فقوله: ﴿ **آمَرَ ﴾** معنى الالف: أنا الله، واللام: اللطيف، والميم: المجيد، كما في قوله: ﴿ **آمَرَ ﴾** أنا الله أرى، و**( تَهيعَصَ )**: أنا الله الكريم الهادي الحكيم العليم الصادق<sup>(۱)</sup>، فهي حروف مقطعة كل منها مأخوذ من اسم من أسمائه، وقالوا: الاكتفاء ببعض الكلمة معهود في العربيّة كما قال الشاعر: (قلت لها قفي فقالت: ق)، أي: وقفت. والقول الأول أقرب إلى القبول، فيكون من المواضع المعمّيات بالحروف بين المحبين، لا يطلع عليها غيرهما.

قال الرازي في المفاتيح: إن الألفاظ التي يتهجّى بها، أسماء مسمّياتها الحروف المبسوطة، لأن الضاد مثلا لفظة مفردة دالة على معنى مستقل بنفسه من غير دلالة على الزمان المعين لذلك المعنى وذلك المعنى هو الحرف الأول من ضرب، فثبت أنّها أسماء لذلك المسمّيات، ولأنّها يتصرّف فيها بالتعريف والتنكير والجمع والتصغير والوصف والإضافة والإسناد، وحكمها ما لم تلها العوامل أن تكون ساكنة الأعجاز كأسماء الاعداد فيقال:

ألف، لام، ميم، كما تقول: واحد، اثنان، ثلاثة، فإذا وليتها العوامل أدركها الإعراب، كقولك: هذه ألف وكتب ألفاً، ونظرت إلى ألف، وإنَّما

۱\_ مجمع البيان، ج ۱. ص ۷۵.

لملحق التبقتة

سكنت سكون ساير الأسماء حيث لا يمستها إعراب لفقد موجبه، وسكونها وقف لا بناء، لأنّها لو بنيت لحذي بها حذو كيف وأين، انتهى.

٦٥ ...

والذين قالوا: ان هذه الحروف المقطعة سرّ محجوب استأثر الله به، كما سئل الشعبي عن هذه الحروف، فقال: (سرّ الله فلا تطلبوه).<sup>(()</sup> وعن ابن عبّاس قال: (عجزت العلماء عن إدراكها)<sup>(\*)</sup> فقد ردّ عليهم المتكلّمون وقالوا: لا يجوز أن يرد في كتاب الله ما لا يكون مفهوما للخلق، واحتجوا بالآيات والاخبار والمعقول مثل قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾<sup>(\*)</sup> أمرهم بالتدبر في القرآن ولو كان غير مفهوم فكيف يأمرهم على قلّي فلُوب على قلّيكُ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِينَ \* يلِسَانٍ عَرَقٍ تُعِينٍ ﴾<sup>(\*)</sup> يدل على أنه نازل بلغة على قلي قليك لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِينَ \* يلِسَانٍ عَرَقٍ تُعِينٍ ﴾<sup>(\*)</sup> يدل على أنه نازل بلغة العرب وإذا كان كذلك وجب أن يكون مفهوما، وكذلك قوله: ﴿ لَعَلَمَهُ ٱلَذِينَ وقوله: ﴿ أَوَلَدَ يَكْفِهِمَ أَنَّا أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْحَينَ \* يُوَلِي مُعالى، في الأول على ألا مع الإحاطة بمعناه، وهوله: ﴿ أَوَلَدَ يَكْفِهِمَ أَنَا أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْحَينَ مَكَانًا لا مع الإحاطة بمعناه، وهو غير مفهوم.<sup>(\*)</sup>

وأما الأخبار: قال عليﷺ: «**عليكم بكتاب الله. فيه نبأ ما قبلكم وخبر ما** 

١- تفسير أبي السعود، ج ١، ص ٢١.
 ٢- المصدر السابق نفسه.
 ٣- سورة محمد : ٢٤.
 ٩- سورة الشعراء: ١٩٢ – ١٩٥.
 ٩- سورة النساء: ٨٣.
 ٢- سورة العنكبوت: ٥١.
 ٧- انظر: تفسير الرازي، ج ٢. ص ٣.

بعدكم وحكم ما بينكم، هو الفصل ليس بالهزل، من تركه من جبّار قصمه الله ومن اتبع الهدى في غيره أضلّه الله، وهو حبل الله المتين، والذكر الحكيم، هو الذي لا يزيغ به الأهواء. ولا تشبع منه العلماء، ولا يخلق على كثرة الرد. ولا تنقضي عجانبه، من قال به صدق. ومن حكم به عدل. ومن خاصم له فلج. ومن دعا إليه هدي إلى صراط مستقيم".<sup>(()</sup>

أمّا المعقول: أنّه لو ورد شيء لا سبيل إلى العلم به لكانت المخاطبة به تجري مجرى مخاطبة العربي باللّغة الزنجيّة ولمّا لم يجز ذلك فكذا هذا. واحتجّ مخالفوهم بالآية والخبر والمعقول.

أما الآية، فهو: ان المتشابه من القرآن وأنّه غير معلوم لقوله: ﴿وَمَا يَعْـلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾<sup>(\*)</sup> والجواب، عن هذا الجواب انّه إنّما استدلوا على مدّعاهم بهذه الآية حيث أوجبوا الوقف بقوله ﴿وَمَا يَعْـلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ ومن أين ثبت وجوب الوقف، ثم من أين لزم فهم المتشابهات لكل احد، بل كلَ أحد يجب أن يفهم من القرآن ما بيّنه الشارع على لسان النبي يُشا وذلك مفهوم من المحكمات بتعليم النبي وبيانه، وأمّا العلم بتأويله وما لا يجب عليهم فذلك علمه عند رسوله وإنّما يعرف القرآن من أنزل عليه، فيكون علم فواتح السور من العلوم المخزونة عنده وعند نبيّه، ومن المعلوم أنّ معرفة كمال الثريا من يد المتناول، ولكن يجب معرفته لأداء ما يجب على المكلّف أدانه، فأي محذور يترتّب إذا لم يفهم المكاري من قوله: ﴿حمّ \* عَسَقَ ﴾<sup>(\*)</sup> وهو علم غير محذور يترتّب إذا لم يفهم المكاري من قوله: ﴿حمّ \* عَسَقَ ﴾<sup>(\*)</sup>

> ۱\_التفسير الكبير، للرازي، ج ۲، ص ٤. ۲\_سورة آل عمران: ۷. ۳\_سورة الشوري: ۱ ـ ۲.

سُحِنَةُ البَقَنَةُ

الشارع، على أنّ القول بأنّ هذه الفواتح من السّور غير معلومة مروي عن أكابر الصحابة.

والأفعال التي كلفنا بها قسمان: منها ما نعرف وجه الحكمة فيها على الجملة كالصلاة، والزكاة، والصوم، مثل أن الصلاة تواضع محض وتضرع للخالق، والزكاة سعي في دفع حاجة الفقير والصوم سعي في كسر شهوة النفس والاستغفار مثلا حط للذئوب، فمن استغفر السبعين بهذا الاستغفار المذكور في (الصحيفة العلوية) الذي في آخره: «اللهم واستغفرك لكل ذنب جرى به علمك في وعليّ إلى آخر عمري بجميع ذنوبي لأؤلها وآخرها وعمدها وخطانها وقليلها وكثيرها ودقيقها وجليلها وقديمها وحديثها وسرّها وعلانيتها وجميع ما أنا مذنبه. وأتوب إليك وأسألك أن تصلّي على محمّد وآل محمّد وأن تغفر لي جميع ما أنا مذنبه. من مظالم العباد قبلي فإن لعبادك عليّ حقوقاً أنا مرتهن بها تغفرها لي كيف شنت وأتى شنت يا أرحم الراحمين»<sup>(1)</sup>، غفر الله ذنبه.

ومنها؛ ما لا نعرف وجه الحكمة فيه ولا يلزم لنا معرفة حكمة أفعاله، مثل رمي الجمرات، ومعرفة بعض متشابهات القرآن، وفواتح السور يكون من هذا القبيل، انتهى.

(<sup>(\*)</sup> وقيل: إنّها أسماء القرآن.<sup>(\*)</sup> وقيل: إنّها تسكيت للمشركين كانوا تواصوا وقيل: إنّها أسماء القرآن.<sup>(\*)</sup> وقيل: إنّها تسكيت للمشركين كانوا تواصوا فيما بينهم أن لا يستمعوا لهذا القرآن وأن يلغوا كما ورد به التنزيل من قولهم: لألا تَسَمَعُوا لِمَذَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوَّا فِيهِ ﴾ فرتما صفقوا وصفروا ليغلطوا النبي يُشْك، فأنزل الله هذه الحروف، حتى إذا سمعوا شيئاً غريباً استمعوا إليه، وتفكّروا، واشتغلوا عن تغليطه، فيقع القرآن في مسامعهم، ويكون ذلك سبباً لدرك منافعهم.<sup>(۱)</sup> وقيل: إنّ المراد بها أن هذا القرآن الذي عجزتم عن معارضته، من جنس هذه الحروف التي تتحاورون بها في خطبكم وكلامكم، فإذا لم تقدروا عليه فاعلموا أنّه من عند الله؛ لأنّ العادة لم تجر بأنّ النّاس يتفاوتون في القدر من الكلام هذا التفاوت العظيم، وإنّما كرّرت في مواضع استظهاراً في الحجة.<sup>(۱)</sup>

وقيل: ان كل حرف منها يدلّ على مدّة قوم وآجال آخرين<sup>(\*\*)</sup> يعرفه النبي يُشير وفي تأويلات القاسانية، «ألف» إشارة إلى الذات الذي أول الوجود، و«ل» إشارة إلى العقل الفعّال المسمّى بجبرئيل وهو أوسط الوجود الذي يستفيض من المبدأ ويفيض إلى المنتهي، و«م» إشارة إلى محمّد الذي هو آخر الوجود ولذا ختم به. وقيل وجوه أخر لا يسعها هذا المختصر.

وأما إعراب موضع ﴿ الْمَرَ ﴾ فيختلف بحسب اختلاف هذه الوجوه، فيجوز الرفع على الابتداء أو على الخبر لمبتدأ مقدر، ويجوز النصب محلاً على إضمار فعل، تقديره اتل أو اقرأ. وأما على قول من جعل هذه الحروف المقطعة قسماً موضعها النصب أيضاً بإضمار، لأنّ حرف القسم إذا حذفت يصل الفعل إلى المقسم به فينصبه، فإنّ معنى قولك: بالله، أقسم بالله، ثم حذف أقسم فبقى بالله، فلو حذفت الباء، لقلت: الله لأفعلنّ، بنصب الله. وأما على مذهب من جعل هذه الحروف اختصاراً من كلام يعلمه النبي والقائل ابن عبّاس، فلا محلّ لها من الإعراب لأنّها بمنزلة قولك زيد قائم، في أنّ موضعه لا محلّ له من الإعراب، وإنّما يكون للجملة موضع إذا وقعت

شَوْرَةُ البَقَنَةُ .....

موقع المفرد، وهذه الحروف المتهجيّة وأسماء الأعداد إذا أخبرت عنها أدخلتها في جملة الأسماء المتمكّنة وأخرجتها بذلك من حيّز الأصوات، والّا فحكمها على السكون كالمبني أو هو المبني.

ذَلِكَ ٱلۡحِيۡتَبُ لَا رَيۡبَ فِيهِ هُدُى لِلۡسُلَقِينَ ﴾

إن جعلت ﴿ الْمَرَ ﴾ اسماً للسورة ففيه وجوه:

أحدها: أن يكون الم مبتدأ وذلك مبتدأ ثانياً، والكتاب خبره، والجملة خبر المبتدأ الأول، فيكون المعنى: ان ذلك الموعود به، الكتاب الذي يستأهل أن يسمّى كتابا. كأنّ ما سواه بالنسبة إليه ناقص، كما تقول هو الرّجل أي الكامل في الرجولية.

والوجه الثاني: أن يكون الكتاب صفة، فيكون المعنى الم هو ذلك الكتاب الموعود.

والوجه الثالث: أن يكون التقدير هذه الم، فيكون جملة ﴿ نَالِكَ ٱلۡحَكِتَٰبُ﴾ جملة أخرى، ﴿ نَالِكَ ﴾ يشار إلى البعيد كما انّ هذا إشارة إلى ما قرب، والاسم ذا، والكاف للخطاب واللام مزيدة للتأكيد.<sup>(۱)</sup> قال الأخفش ذلك في الآية بمعنى هذا لأنّ الكتاب كان حاضراً.<sup>(۲)</sup>

> قال الحفاف بن ندبه: أقول له والرمح يأطر متنـه تأمّل خفافا اننى أنا ذلكا<sup>(۳)</sup>

أي أنا هذا، وهذا الاستشهاد غير تام، لأنّه يمكن إجرائه على أصله، أي انّني ذلك الرّجل الّذي سمعت به وبشجاعته.

١ــ انظر: الكشاف، ج ١، ص ١١. وتفسير النسفي، ج ١، ص ١١. ٢ـ مجمع البيان، ج ١، ص ٨١. ٣ـ انظر: التبيان، ج ١، ص ٣٣٥، نقلاً عن الأغاني، ج ٢، ص ٣٢٩. (قال هذا في مقتل ابن عمه معاوية بن عمرو أخي الخنساء)

| /ج ( | مقتليا اللالا |  | ' י |
|------|---------------|--|-----|
|------|---------------|--|-----|

قال الزمخشري: الإشارة وقعت إلى الم بعد ما سبق التكلّم به وتقضى، والمنقضي في حكم المتباعد، وهذا جار في كلّ كلام، يحدث الرجل بحديث ثم يقول: وذلك مما لا شكّ فيه، ويحسب الحاسب ثم يقول: فذلك كذا وكذا، وقال تعالى: ﴿ لَا فَارِضٌ وَلَا بِكُرُ عَوَانٌ بَيْنَ ذَلِكَ ﴾<sup>(()</sup> ولأنه لما وصل من المرسل إلى المرسل إليه وقع في حدّ البعد كما تقول لصاحبك وقد أعطيته شيئاً: احتفظ بذلك.<sup>(۲)</sup>

والحق؛ ان هذه البيانات لا يطمئن إليها النفس وأضعف من حجة نحوي، لكن الأوجه، هو ان الله وعد نبيّه أن ينزل عليه كتاباً لا يمحوه الماء. ولا يخلق على كثرة الرد فلما أنزل القرآن قال: هذا القرآن ذلك الكتاب الذي وعدتك أو هذا القرآن (و القرآن يشمل على الكل والبعض ولو آية) ذلك الكتاب الذي وعدت به في الكتب السالفة والكتاب مصدر بمعنى المكتوب، كالحساب بمعنى المحسوب، والكتب بمعنى الضم لانضمام بعض الحروف ببعض، ومنه يقال للجند كتيبة، ومن قال ان المراد من الكتاب في الآية: التوراة والإنجيل فقول فاسد. لأنه وصف الكتاب بأنه لا ريب فيه وانه هدى، ووصف ما في أيدي اليهود والنصاري بأنه محرّف بقوله: (يُحَرِّفُونَ ألْكَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ، (") والكتاب جاء في القرآن على وجوه:

أحدها: الفرض مثل: ﴿كُنِبَ عَلَي**َحُمُ ٱلصِّيَامُ ﴾**`` ومثل: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَوْقُوتَ ﴾ .<sup>``</sup>

- ١\_ سورة البقرة: ٦٨.
- ۲\_الكشاف، ج ٦ ص ١٠٨. ٣\_ سورة المائدة: ١٣.
  - ٤\_ سورة البقرة: ١٨٣.
  - ٥\_ سورة النساء: ٢٠٣.

وثانيها: الحجّة والبرهان مثل: ﴿ فَأَنُّوا بِكِنَبِكُمْ إِن كُنُمُ صَلِقِينَ ﴾ <sup>(١)</sup> وثالثها: الأجل مثل: ﴿ وَمَآ أَهْلَكْنَا مِن قَرْبَيَةٍ إِلَّا وَلَهَا كِنَابٌ مَعَـلُومٌ ﴾ <sup>(٢)</sup> ورابعها: المكاتبة مثل كتابة السيّد عبده، ﴿وَٱلَّذِينَ يَبْنَعُونَ ٱلْكِنَبَ مِعَاً مَلَكَتَ أَيْمَنْتُكُمْ ﴾ .<sup>(۳)</sup>

لا رَيْبَ فِيمِ ﴾ : أي لا ريب وشك كائن في الكتاب، وانَّه حقَ وصدق ومعجزة، وريب اسم لا، وفيه خبرها. والريب من رابني الشيء إذا حصل فيه الريبة، وهي قلق النفس واضطرابها، والريب أقبح أقسام الشكوك.

فإن قيل: انّه نفى الريب ونحن نرى انّ الكفار شكّوا فيه، والمبتدعون شكّوا في معاني متشابهة، فما معنى نفي الريب على سبيل الاستغراق؟ فالجواب: انّ نفي الريب عن الكتاب يعني انّ الكتاب ليس فيه سبب ريب ولا يتمكّن فيه ريب لصدقه، لا انّ الناس لا يشكّون فيه.

وقيل معنى الآية النهي وإن كان لفظها الخبر، أي لا ترتابوا ولا تشكّوا فيه<sup>(1)</sup> كقوله: ﴿فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَتَ وَلَا جِـدَالَ ﴾ .<sup>(٥)</sup>

هُدُى ؟ : أي القرآن رشد، أو فيه هدى.

(لِلْمُنَعَيِّنَ ﴾ : المتَصفين بالتقوى، وتخصيص الهداية بالمتَقين وإن كان القرآن هدى لجميع الناس؛ لأنّهم هم المهتدون به، فالشمس شمس وان لم يرها الضرير، والعسل عسل وان لم يجد طعمه المحرور والمتّقين أصله الموتقين، مفتعلين من الوقاية، فقلبت الواو تاء وأدغمت تاء الأولى في الثانية

> ١- سورة الصافات: ١٥٧. ٢- سورة الحجر: ٤. ٣- سورة النور: ٣٣. ٤- تفسير الثعلبي، ج ١، ص ١٤٢. ٥- سورة البقرة: ١٩٧.

التي بعدها وحذفت الكسرة من الياء استثقالاً لها ثم حذفت لالتقاء الساكنين فبقي متّقين، والتقوى أصله وقوى، فقلبت الواو تاء كالتراث أصله وراث. والتقوى له ثلاث مراتب:

الأولى: التوقّي عن العذاب المخلّد بالتبرّى عن الكفر، وعليه قوله تعالى: ﴿وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلنَّقَوَىٰ ﴾ <sup>(١)</sup>

والثانية: التجنب عن كلَّ ما يؤثم من فعل أو ترك حتى الصغائر وهو المتعارف بالتَّقوى في لسان الشرع، وهو المعنى بقوله: ﴿وَلَوَ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَى مَامَنُوا ﴾ .<sup>(1)</sup>

والثالثة: ان يتنزّه عمّا يشغل ضميره عن الحقّ ويتبتّل إليه بكليته وهو التقوى الحقيقيّة المأمور بها في قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَائِدِ ﴾<sup>(٣)</sup> وهذا النوع من التقوى ما انتهى إليه همم الأنبياء والأولياء، وما عاقهم التعلّق بعالم الأشباح عن العروج إلى عالم الأرواح ولم تصدّ هم الملابسة بمصالح الخلق عن الاستغراق في شئون الحق ولم يتعدوا الحدود، ولذا احتملوا في دين الله حتى شتموهم: يا مذلّ المؤمنين.

وروى الصدوق في أماليه بإسناده عن المفضّل بن عمر، قال: سألت الصّادق للي عن العشق، فقال: «**قلوب خلت عن ذكر الله فأذاقها الله حب** غ**يره**».<sup>(1)</sup>

قال أفلاطون الإلهي: (العشق قوّة غريزية متولدة عن وساوس الطبع وأشباح التخيل للهيكل الطبيعي يحدث للشجاع جبنا وللجبان شجاعة ويكسو

> ١- سورة الفتح: ٢٦. ٢- سورة الأعراف: ٩٦. ٣ـ سورة آل عمران: ١٠٢. ٤ـ الأمالي، للصدوق، ص ٣٩٦ ورواه المجلسي في البحار، ج ٧٠، ص ١٥٨.

يُوَرَيُ النِّعَةِ

كلَّ إنسان عكس طباعه). قيل: (ان بعض الصلحاء غسل ثوبه في الصحراء مع صاحب له فقال له: تعلَّق الثوب في جدار الكروم، فقال: لا تضرب الوتد في جدار الناس، فقال: نعلقه في الشجر، فقال: انّه لعلّ يكسر الأغصان أو يضرّها، فقال: نبسطه على الأرض، فقال: انّها معلف الدواب لا نستره عنها، فولى ظهره حتى جف جانب ثم قلّبه حتى جف الجانب الآخر). وكان بعض الصلحاء لا يجلس في ظل شجرة غريمه، ويقول في الخبر: «كل قرض جز نفعاً فهو ربا».<sup>(1)</sup>

ν۳ .....

ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيَبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُفِقُونَ ٢

صفة للمتّقين، فحينئذ الجملة محلّها الجر، ويجوز أن يكون محلّها النصب، تقديره أعني: ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ ﴾، ويجوز أن يكون محلّه الرفع أي هم الذين يؤمنون بما غاب عن العباد علمه، وخفي عن حواسهم من التوحيد والبعث والجنّة والنار وقيام القائم والرجعة وسائر الأمور التي يلزمهم الإيمان بها مما لا يعرف بالمشاهدة، وإنّما يعرف بدلائل نصبها الله عليهم. والإيمان هو التصديق بالقلب والإقرار باللسان والعمل بالأركان.

وقد جاء هذا المعنى بلفظ آخر، وهو ان الإيمان قول مقول وعمل معمول وعرفان بالعقول واتباع الرّسول، وقيل انّ المراد من الغيب في الآية القرآن، فمن أخلّ بالاعتقاد به وحده فهو منافق، ومن أخلّ بالإقرار والاعتقاد فهو كافر، ومن أخلّ بالعمل دونهما فهو فاسق عندنا، وكافر عند الخوارج، وخارج عن الإيمان غير داخل في الكفر عند المعتزلة: والغيب قسمان، قسم لا طريق عليه كما قال تعالى: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَآ إِلَّا هُوَ ﴾<sup>(1)</sup>

۱ـ انظر: من لا يحضره الفقيه، ج ٣. ص ٢٨٥. والخلاف، ج ٣. ص ١٧٤.

وقسم نصب عليه دليل كالتوحيد والنبوّات واليوم الآخر وأمثاله وهو المراد هنا، والباء للملابسة، وقيل المراد بالغيب: القلب لأنّه مستور، والمعنى: يؤمنون بقلوبهم حقيقة، لا كالمنافقين الذين ﴿يَقُولُونَ بِأَفَوَهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمَ ﴾``، فحينئذٍ الباء للآلة والاستعانة.

وقيل في معنى قوله: ﴿**يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيَّبِ**﴾ أي؛ غائبين عن مرأى الناس متلبسين بالغيب كقوله تعالى: ﴿**يَخْشَوْنِ رَبَّهُم بِٱلْغَيَ**بِ ﴾ <sup>(1)</sup>

وعن عمر بن الخطاب قال: بينما نحن عند رسول الله يشير إذ أقبل رجل شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر، ما يرى عليه أثر السغر ولا يعرفه أحد منا، فأقبل حتى جلس بين يدي رسول الله يشير وركبتيه يمس ركبة رسول الله، فقال يا محمد أخبرني عن الإسلام، فقال النبي يشير الن تشهد أن لا إله إلا الله وإن محمداً رسول الله وتقيم الصلاة وتوتي الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت ان استطعت إليه سبيلا»، فقال: صدقت، فتعجبنا من سؤاله وتصديقه، ثم قال فما الإيمان؟ قال يشير «أن تؤمن بالله وملانكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت البيت ان استطعت إليه معيلا»، فقال: صدقت، فتعجبنا من سؤاله وتصديقه، ثم والجنة والنار وبالقدر»، فقال: صدقت، ثم قال فما الإحسان؟ قال عنه المن الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يرك»، قال صدقت، ثم قال فا يعد بدني عن الساعة فقال النبي عن ما المسؤول عنها بأعلم من السائل؟» قال مدقت، قال فأخبرني عن أماراتها، قال تشير «أن تلد الأمة ربتها وأن ترى الحفاة العراة رعاء الساءة والنار في البنيان»، قال صدقت، ثم الله وملانكته وكتبه ون النه النه الذ الساعة فقال النبي الله على تكن تراه فإنه يراك»، قال صدقت، ثم قال فاله النه علم الساعة فقال النبي الله عليه اله وملائكته وكتبه ورسوله والعث بعد الموت الساعة فقال النبي اله من تراه فإنه يراك»، قال صدقت، ثم قال فا الاحسان؟ قال علم الله الماء يتعار إله إله من الم تكن تراه فإنه يراك»، قال صدقت، ثم قال اله أن تعبد الساعة فقال النبي اله ما المسؤول عنها بأعلم من السائل؟» قال صدقت، قال واخبرني عن أماراتها، قال عنه المان تلد الأمة ربتها وأن ترى الحفاة العراة رعاء الساء يتطاولون في البنيان»، قال صدقت، ثم انطلق، فلما كان بعد ثائية، قال لي رسول الله: «يا عمر هل تدري من الزجل؟» قلت الله أعلم ورسوله، قال النه اله ال

- ۱\_ سورة أل عمران: ۱۹۷.
  - ٢\_ سورة الأنبياء: ٤٩.

جبرنيل أتاكم يعلَمكم امر دينكم، وما أتاني في صورة إلّا عرفته فيها إلّا صورته هذه"<sup>(1)</sup>. فَوَيُعَبُونَ اَلْعَلَوْةَ فَي وإقامة الصلاة إدامتها على الوجه المأمور به، يقال: أقام القوم سوقهم، إذا لم يعطَلوها عن البيع والشراء، ولعلّ معنى الصلاة ماخوذ أصله من رفع الصلا في الركوع والسجود، والصلا عظم في العجزة وللصلاة إطلاقات: للدعاء، كما في قوله: فوصَلَ عَلَيَهِم <sup>(1)</sup> أي ادع لهم، وللثناء، كقوله: فإنَّ أندَة وَمَلَتَهِ حَمَّةُ يُصَلُونَ عَلَى النَّبِي <sup>(1)</sup> أي ادع لهم، وللثناء، كقوله: فإنَّ أندَة وَمَلَتَهِ حَمَّةُ، يُصَلُونَ عَلَى النَّبِي <sup>(1)</sup> أي ادع لهم، وللثناء، كقوله: فإن أندَة وَمَلَتَه حَمَّةُ، يُصَلُونَ عَلَى النَّبِي <sup>(1)</sup> أي ادع لهم، وللثناء، كقوله: فإن أندَة وَمَلَتَه حَمَّةُ، يُصَلُونَ عَلَى النَّبِي <sup>(1)</sup> والقراءة، مثل قوله: فولا تجهر أولا تجهر القراءة، والرحمة، كقوله تعالى: فأولَتَتِكَ عَلَيْهِم مَلُوَتُ مِن زَبِهِم أُن وبالصلوة المشروعة المخصوصة بأفعال وأذكار، سميت مَلَوَتُ مِن وَالمواد في الآية المداومة على الصَلوات الخمس المنتملة على الرحمة، والمراد في الآية المداومة على الصلوات الخمس المئتملة على والسنن وحقوقها الباطنة من الحضور والإقبال بالقلب.

قال إبراهيم النخعي: (إذا رأيتُ رجلاً يخفَف الرَكوع والسجود فترحم على عياله) يعني من ضيّق المعيشة.

فاستمع آداب الصلاة حتى لا تكون كالتاجر الذي اشترى حمل أبريسم ولم يره فلما أتى بالأحمال في معرض البيع رآها التجار كلها خرق الصوف، فقاموا يضحكون من بضاعته وهو مطرق برأسه خجلان، وأنت كذلك يوم تبلى السرائر قال الله: ﴿قُلْ هَلْ نُنَيَّنَكُمُ بِٱلْأَخْسَبِنَ أَعْمَالًا \* ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُمْ فِ

١ـ المحلى، لابن حزم، ج ١، ص ٣٨.
 ٢ـ سورة التوبة: ١٠٣.
 ٣ـ سورة الأحزاب: ٥٦.
 ٤ـ سورة الإسراء: ١١٠.
 ٥ـ سورة البقرة: ١٥٧.

ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِبُونَ صُنْعًا ﴾ .(()(<sup>٢)</sup>

.....٧٦

فاعمل خالصاً ونقّحه عن الشوائب، مثل الرياء فإن الرياء يتصور بصورة الحية في قبرك وتنهشك، وكذلك البخل بصورة العقرب فتلسعك.

وقليل من العمل، إذا كان خالصا يكشف سدد الغفلة ويدفع الشبه القلبية ويزيل سوادها، فتنور بنور الصدق ويتطهر عن قذارة المعاصي السالفة وعن لوث الأجسام الرذلة المعلولة، فيكون أول باب بدر الهداية، رؤية كوكب ضعيف ثم ينبسط بالخلوص والعمل شيئاً فشيئاً فصار قمراً وشمساً، فينقلب الليل من شمس وجودك نهارا، فعند ذلك تدرك ذوق حلاوة الخلوة والمناجاة، وإنما منعك عن الذوق وصرف وجهك عن الباب، عاداتك المألوفة وشهواتك النفسيّة ومخالطتك مع أبناء الدنيا.

وفي كتاب تنبيه الغافلين، ان حاتم الزاهد دخل على عاصم بن يوسف فقال له عاصم: يا حاتم هل تحسن أن تصلّي؟ فقال: نعم، قال: كيف تصلى؟ قال: إذا تقارب وقت الصلاة أسبغ الوضوء، ثم أستوي في الموضع الذي أصلّي فيه حتى يستقر كل عضو منّي، وأري الكعبة بين حاجبي والمقام بحيال صدري والله فوقي يعلم ما في قلبي، وكأن قدمي على الصراط والجنة عن يميني والنار عن شمالي وملك الموت خلفي، وأظن آنها آخر صلاتي في الدنيا؛ ثم أكبّر تكبيراً بإحسان، وأقرأ قراءة بتفكر، وأركع ركوعاً بتواضع، وأسجد سجوداً بتضرع، فأجلس وأتشهد على الرجاء، وأسلّم على الإخلاص،

۱- سورة الكهف: ١٠٣ – ١٠٤.
٢- اشار المفسر في بيانه إلى بيت شعر بالفارسية نورده في الهامش مع ترجمته:
٣- اشار المفسر في بيانه إلى بيت شعر بالفارسية نورده في الهامش مع ترجمته:
٣- اشار المفسر في بيانه إلى بيت شعر بالفارسية نورده في الهامش مع ترجمته:
٣- اشار المفسر في بيانه إلى بيت شعر بالفارسية نورده في الهامش مع ترجمته:

فأقوم وانا بين الخوف والرجاء، وأتعاهد على الصبر، قال عاصم، يا حاتم أهكذا صلاتك؟ قال: كذا صلاتي منذ ثلاثين سنة فبكى عاصم وقال: ما صلّيت من صلاتي مثل هذا قطّ.

وفي ثواب الأعمال؛ قال الصادق الله: «فضل الصلاة في أول وقتها خير للمؤمن من ولده وماله»<sup>(1)</sup>، وفي حديث آخر أيضاً عنه الله: «كفضل الآخرة على الدنيا»<sup>(7)</sup>، وعن أصبغ بن نباتة عن أمير المؤمنين الله قال: «ان الله ليهم بعذاب أهل الأرض جميعا حتى لا يحاشي منهم أحداً إذا عملوا بالمعاصي واجترحوا السينات فإذا نظر إلى الشيب ناقلي أقدامهم إلى الصلاة والولدان يتعلّمون القرآن، رحمهم فأخر ذلك عنهم».<sup>(7)</sup> والنوافل لها آثار مخصوصة وهي مكمّلات لنواقص الفرائض. وللأذكار وللآيات آثار مخصوصة، مثل: ان آية الكرسي مع قطع النظر عن ثواب قراءتها يدفع كيد العفاريت.

قال رسول الله الله التي جبرنيل فقال يا محمّد أنّ عفريتاً من الجنّ يكيدك في منامك فعليك بقرانة آية الكرسي عند منامك»<sup>(٤)</sup>، فكان يقرئها حين منامه وإذا قام من نومه خرّ لله ساجداً ثم يقول: «الحمد لله الذي أحياني بعد موتي أنّ رتي لغفور شكور».

ومن أفضل الطاعات، الصلاة، والصبر على الطاعات شديد مطلقا، لأنّ النفس بطبعها تنفر من العبوديّة وتشتهي الربوبيّة ومن الطاعات والعبادات ما يكره بسبب الكسل، كالصلاة فيحتاج إلى الصّبر، ومنها ما يكره على الطبع بسبب البخل وحبّ المال، كالزكاة والإنفاق، وكذلك، الحج والجهاد. ويحتاج

> 1\_ثواب الأعمال، ص ٣٦. وأيضاً رواه في من لا يحضره الفقيه، ج ١، ص ٢١٧. ٢\_الكافي، ج ٣. ص ٢٧٤. ورواه الصدوق في ثواب الأعمال، ص ٣٦. ٣ـ ثواب الأعمال، ص ٢٨. ٤ـ مكارم الأخلاق، ص ٣٨. وبحار الأنوار، ج ١٦، ص ٢٥٣.

المطيع في إطاعته إلى الصبر في ثلاثة أحوال، ا**لأولى**: قبل الطاعة بتصحيح النية والإخلاص، **والثانية**: حالة العمل كي لا يغفل عن الله في أثناء عمله، لئلا يكون العمل جسداً بلا روح فلا يتكاسل في آدابه ويدوم على ذلك إلى الفراغ، **والثالثة**: بعد الفراغ فيحتاج إلى الصبر، أيضاً عن إفشائه من السمعة والرياء والعجب.

وكذلك المعاصي يحتاج إلى الصبر عن تركها، فأشد أنواع الصبر عليها بالصبر عما كان مألوفاً بالعادة فإن العادة طبيعة خامسة فإذا انضافت إلى الشهوة تظاهر جندان من جنود الشياطين على جند الله فلا يقوى الجند جندين، ثم ان كانت تلك المعصية مما تيستر فعله كان الصبر عنه أثقل كالصبر عن معاصي اللسان من الكذب والغيبه والثناء على النفس وجميع هذه المعاصي تحتاج إلى الصبر وتركها شديد على النفس.

وهيهات فأين الثريا من يد المتناول، فمن لم يقدر على حفظ لسانه كيف يتمكن من عفة بطنه وفرجه؟ مع أنّه عرف ان الصّمت سلّم الخلاص، والنطق يحبس الهزار في الأقفاص. ولن تدرك لذة العبادة إلّا بالتدبّر والتفكر في خلوص العمل، وهذه القطعة من اللحم إذا ما حبسته بطابقين لا تبقي لك عملاً في الغالب، أما سمعت ان الجرس آفة القوافل؟ خير القوس الكتوم، وخير الشراب المختوم، وشين الفتى يطرد الأحبّاء، ووسواس الحلي يوقظ الرقباء.

وا أسفاه على غفلة الملدوغ ومعه الترياق يتداوله ولا يتناوله. اما يعلم أن تأخير العمل عن العلم حبس الماء من النبت، وإصلاح الظاهر مع فساد الباطن حيلة أصحاب السبت؟ دانق من الصلات أحب إليه من الصلاة. أترجو نجاة المخفين بأوزار جمعتها وحقوق منعتها؟ عرض عليك زخارف الدنيا فنسيت كلمة الله العليا، سترى حين تبدوا الضمائر وتبلى السرائر. ثوب مطوي تبصر خروقه يوم النشر وبزُ مكتوم تظهر عيوبه يوم الحشر ولو ان الحراثة ريعان الحداثة والزُراعة في أوّل الخريف لا في آخر المصيف، ولكن يا نفس لا تياسي من روح الله ما دامت بقية فيك بشرط خلوص النيّة والإقبال الكلي إلى الله والإعراض عن غيره الإوَنُنَزَلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاً وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ .<sup>(1)</sup> والقرآن شفاء ويختلف الأثر باختلاف الكلام والمتكلم.

وقصة علقمة بن عطارد وتنصّره بعد إسلامه في زمن أبي بكر حيث ناقش في اهدنا الصراط المستقيم فشكي أبو بكر إلى أمير المؤمنين فكتبﷺ:

إبس من الله العَزِيزِ العَلِيمِ \* عَافِرِ الذَّئِبِ وَقَابِلِ التَّوْتِ شَدِيدِ آلعِقَابِ ذِى الطَّوْلِ\*"، ثم فسر معنى ألعَلِيمِ \* عَافِرِ الذَّئِبِ وَقَابِلِ التَّوْتِ شَدِيدِ آلعِقَابِ ذِى الطَّوْلِ\*"، ثم فسر معنى ألعدِنَا الصِرَطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ في الكتاب وبعثه إلى علقمة فأسلم علقمة ورجع إلى المدينة. فاستشف بالقرآن وتلاوته مع التدبر في فحاويه من الأمراض الروحانية والعقائد الفاسدة والأخلاق المذمومة، فإنه يهديك إلى الذي ينفعك النفع الباقي لا الفاني، تأمّل في قوله تعالى: ﴿ أَسْتَجِعبُوا لَرَبِكُمُ وهو إجابة ربكم بالإطاعة، ووقت الإجابة في أيام عمرك، وإشارة إلى أن الطريق إليه مفتوح، وعن قريب سيغلق الباب عليكم بالموت بغتة.

قال الشاعر:

تمتع من شميم عرار نجد (٢) فما بعد العشيّة من عوار (٥)

ك سورة الإسراء: ٨٢. ٢- سورة غافر: ٣. ٣- سورة الشورى: ٤٧. ٤- ترزيد بالفتح وتكرير الراء وهو بنت طيب الريح. ٥- أرزيده الصمة بن عبدالله القشيري، راجع: تاج العروس، للزبيدي، ج ٣ ص ٢٥٣.

| /ج ۱ | مقتليا اللالا | λ | • |
|------|---------------|---|---|
|------|---------------|---|---|

فشم العرار في النجد فانّك ان انتقلت إلى حدّ البرزخ بزوال شمس الحيوة لا يمكنك التدارك وشمه فلا تغلق على نفسك أبواب المواهب والفتوحات حيث أقدرك على تحصيلها، فتنبّع القرآن في الليل والنّهار يوصلك إلى مقام الإيمان ومرتبة اليقين والإجابة فإن الله جعل القرآن علاجاً للقلوب المريضة التي ناشئة من نسيان الله كما قال: ﴿نَسُوا أَللَهُ فَنَسِيَهُمُ ﴾<sup>(1)</sup> والعلاج يكون بالذكر كما قال: ﴿ فَأَذَكُرُونِ آَذَكُرُكُمْ ﴾<sup>(2)</sup> فإذا ذكر الله وتدبّر في القرآن استشفي، ويكون قلب الذاكر عرش الرحمن والمنظر الإلهي، والقرآن أعظم نعم الله وهو حبل الله المتين، فالويل لمن انقطع عن هذا الحبل.

فما تنفعه شفاعة الشافعين وكان السلف إذا فاتهم بعض آداب الليل من الصلاة والتلاوة يبكون طول النهار لما فاتهم من الليل ويقول ما أشد ألمي بابي مغلق وستر الليل مسدل ولم أقرأ حزبي البارحة وما ذاك الابذنب أحدثته.

في أخبار داود للله الله أوحى إلى داود. يا داود أبلغ أهل الأرض اني حبيب لمن أحبني، مونس لمن أنس بذكري، جليس لمن جالسني، وصاحب لمن صاحبني، ومختار لمن اختارني، ومطيع لمن أطاعني، ما أحبّني عبد أعلم ذلك يقيناً من قلبه الا قبلته لنفسي وأحببته حباً لا يتقدمه أحد من خلقي، من طلبنى بالحق وجدني، ومن طلب غيرى لم يجدني، فارفضوا يا أهل الأرض ما أنتم عليه من غرورها، وهلمّوا إلى كرامتي ومصاحبتي، وأنسوا بي أو أنسكم وأسارع إلى محبتكم<sup>(۳)</sup> فاني خلقت طينة إحبائي من طينة إبراهيم خليلي وموسى نجيي ومحمد حبيبي.

- ۱\_التوبة: ۱۷.
- ٢\_ البقرة: ١٥٢.
- ٣\_ جامع السعادات، ج ٣. ص ١٥٣.

ليوك التقنة .....

وروي: «ان الله أوحى إلى بعض الأنبياء انَّ لي عبادا يحبوني وأحبُّهم ويشتاقون إلىّ واشتاق إليهم ويذكروني أذكرهم. فإن حذوت طريقهم أحببتك. وإن عدلت عنهم مقتك، قال: يا رب وما علامتهم؟ قال سبحانه: يراعون الظلال بالنهار. كما يراعي الراعي الشفيق غنمه ويحتون إلى غروب الشمس كما يحن الطانر إلى وكره عند الغروب فإذا جنهم الليل واختلط الظلام وفرشت الفرش ونصبت الأسرة وخلاكل حبيب بحبيبه نصبوا إلىّ أقدامهم وافترشوا إلىّ وجوههم وناجوني بكلامي وتملّقوا إلى بانعامي، فبين صارخ وباك وبين متأوه وشاك وبين قاعد وقائم وراكع وساجد بعيني ما يتحمّلون من أجلى وبسمعي ما يشتكون من حتى أوّل ما أعطيهم ثلاث: أقذف من نوري في قلوبهم فيخبرون عتى كما أخبر عنهم، والثانية: لو كانت السموات والأرض وما فيها في موازينهم لاستقللتها لهم، والثالثة: أقبل بوجهي عليهم أفترى من أقبلت بوجهي عليه يعلم أحد ما أريد أن أعطيه"``، وأوحى إلى داودﷺ «اعلم بني إسرانيل انه ليس بيني وبين أحد من خلقي نسب فلتعظم رغبتهم عندي ضعني بين عينيك وانظر إليّ ببصر قلبك، وخذ من نفسك لنفسك، واقطع شهوتك لي فانَّما ابحت بعض الشهوات لضعفة خلقي، وامّا الأقوياء فإنَّ نيل الشهوات المباحة تنقص حلاوة مناجاتي، فاني لا أرضى الدنيا لحبيبي ونزهته عنها، يا داود لو يعلم المدبرون عتى كيف انتظاري لهم ورفقي بهم وشوقي إلى ترك معاصيهم لماتوا شوقاً إلى وتقطعت أوصالهم من محتتي يا داود هذه إرادتي في المدبرين عنى فكيف إرادتي في المقبلين عليّ وما أجلّ ما يكون عندي إذا رجع إلى». <sup>(٢)</sup>

قال قطب محيى: الخروج من زمرة الخاسرين بنص القرآن المجيد الإيمان والعمل الصالح والتواصي بالحق أي المعروف والصبر أي تحمل

- ١\_ الجواهر السنية، للحر العاملي، ص ٣٥٨.
- ٢\_ المحجة البيضاء، ج ٨، ص ٥٩ \_ ٦٠ وجامع السعادات، ج ٢، ص ١٠٣.

فعلى هذا إذا كان المؤمن رأى ان أخاه جاهلاً في أمور دينه فلا يهتم له ولا يرفع جهله، لا يخرج من زمرة الخاسرين ولو أمن وعمل صالحاً، لأنَّه مسامح في إقامة الحدود ومداهن في دينه، بل يسري جهل الجاهل إليه فإنّ العالم والجاهل من نوع واحد والناس مشتركون في القعود في سفينة الدّنيا. فإذا كان واحد من أهل السفينة بسبب جهله، أخذ قدوما واشتغل بنقر السفينة ليشرب الماء من النقب فإذا ما منعوه وما أخذوا القدوم من يده فيغرق السفينة وأهلها جميعاً، كما أن البدن إذا أصاب عضوه مرض فجميع الأعضاء تكون مؤفة. وأيضا يسرى الجهل والضلالة إلى ذلك المؤمن العالم الصالح لان السيل إذا كان جارفا ليذهب الفيل، والنجار إذا لم يجد المنشار والخشب من أين يصنع الباب، فيكون بطالا وينقطع صنعة النجارة ولا يكون باب ولا نجّار، وبالجملة فهذان العمودان وهو الأمر بالمعروف والنَّهي عن المنكر. ان لم يكونا من أصول الدين كما قالته المعتزلة، فهما قواما للدين ولولاهما ما بقي الدين، فاكشفوا يا أهل الدين صحائف التعليم وصفائح التعلم وأحيوا السنة بتواصى الحق وأكثروا مجالس مذاكرة العلم النافع على طريقة محافظة السلف من دون الجدل والمراء في بيان الأسباب المنجية من النار والمؤدية إلى دار السلام من السنة النبوية، والقرآن العظيم، الذي أخرست أباته الفصحاء وحيّرت حكمته ومعانيه العقلاء، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد؛ ولا تضيّع الجوهر النفيس وهو أيّام عمرك

١- سورة العصر: ١ ـ ٣.

حَيَّوَكُوُ البَّحَةُ

في تحصيل بعض العلوم، واعلم ان أجلَّ العلوم ما دخل معك في القبر وهو علم التوحيد ولا ينكشف لك هذا الباب الًا بعد أن تعمل بقدر معلومك منه فما تصنع بالسيف إذا لم تك قتالا فالخرم التجنَّب عن المعاصي حتى تكون النفس مطمئنة.

وأول ما يجب عليك بعد أن عرفت ان لك رباً صون النفس عن القبائح والرذائل ففي إقامة الفرائض فجاهد وعلى سنن الرسول فعاهد فمن لم يوقر السنة ولم يجلها لم يعرف قدر الفريضة ولا محلَها فإن العروس يجب لها الزينة والسنة زينة الفريضة، ثم لا تغفل من هفوات تصدر منك وأنت غافل ولا تقل، اني اتقيت الكبائر فإن السيل اوتها القطرة وان شبل الزنبال تقطع أوصاله النمل ولا يقدر الزنبال دفع النمل الضعيف مع قوته عن شبله، ولا تقل انها صغيرة النهاية الصغيرة تولد في قبرك حيّة والكبيرة ثعباناً.

اما سمعت قول الله تعالى: ﴿وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ آحَدًا ﴾ ''؟

وفي كتاب (انس الجليل في تاريخ القدس والخليل) ان بجانب الغربي من بيت المقدس مقبرة كانت معروفة بمقبرة ماملا تصحيف ما من الله يسمونها اليهود بيت مملو فاتفق يوماً ان قارئ قرأ هذه الآية في تلك المقبرة في ضمن تلاوته فسمع من قبر وجدنا وجدنا، وكان ذلك القبر معروفا بقبر وجدنا وما عرف صاحب القبر.

وبالجملة فإن كنت في ريب فعافاك الله وان كنت من أهل اليقين فما هذه الغفلة فكما ان الحكم في القود والقصاص يختلف في تنوين وإضافة في قولك: أنا قاتل غلامك وأنا قاتل غلامك كذلك بحركة أو كلمة أو فعلة تكون

١\_ سورة الكهف: ٤٩.

١ - ٢ - ٢

في الآخرة من أهل الشقاوة أو السعادة فاعمل ولا تغفل ولا تيأس.

أما سمعت قوله تعالى: ﴿قُلْ يَنِعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسَرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا لَقَـنَطُوا مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلْذُنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ هذه الآية متضمنة كثرة الرحمة من وجوه:

الأول: خطاب اللطف بالنسبة إلى ذاته، فقال يا عبادي ولم يقل يا أيّها العصاة مع ان الخطاب إليهم.

**الثاني**: قال: لا تقنطوا ولفظ القنوط مستلزم تحريم اليأس من المغفرة مع الإسراف والتجاوز في ارتكاب المعاصي.

الثالث: أنَّه تعالى لم يكتف بذكر لا تقنطوا بل أكَّد بقوله: أنَّ الله يغفر الذنوب جميعا.

الرابع: وضع المظهر موضع المضمر وقال ان الله وذلك لأسناد المغفرة بصريح اسمه الذي قامت السموات والأرض به.

الخامس: استوعب مغفرته بلفظ الجميع للتحقَّق والتأكيد في وقوع المغفرة. السادس: إتيان ضمير الفصل بين الاسم والخبر ليفيد معنى الحصر من رحمته ومغفرته للدلالة على التأكيد في المغفرة.

السابع: ضمّ الرحمة بالمغفرة دلالة على سعة رحمته.

عن ثوبان مولى رسول الله، قال رسول الله ﷺ: «**بعد نزول الآية ما أحب** ان لي الدنيا وما فيها بهذه الآية».<sup>(۲)</sup> في النهج، عن أمير المؤمنين ﷺ: انّ هذه الآية أوسع آية دالة على الرحمة وقيل: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَكِتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّكَاتِ ﴾<sup>(۳)</sup>

۱\_ سورة الزمر: ٥٣.

٢\_ مسند أحمد، ج ٥، ص ٢٧٥. وتفسير ابن أبي حاتم، ج ١٠، ص ٣٢٥٣. والدر المنثور، ج ٥. ٣٣١. ٣\_ سورة هود: ١١٤. الله المحمد المحمد

أوسع آية في القرآن.<sup>(١)(٢)</sup> وهذا معنى قوله تعالى: ﴿وَ**اَسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْةِ ﴾**<sup>(٣)</sup>. فاسع أن تدرك المراتب الأربعة (تخلية وتحلية وتجلية وفناء) حتى يكون قلبك أزهر أجرد.

في الكافي: القلوب أربعة؛ قلب فيه نفاق وإيمان إذا أدرك الموت صاحبه على نفاقه هلك وان أدركه على إيمانه نجى وقلب منكوس وهو قلب المشرك والكافر وقلب مطبوع وهو قلب المنافق وقلب أزهر أجرد وهو قلب المؤمن فيه كهيئة الستراج، ان أعطاه الله شكر وان ابتلاه صبر فحينئل أدرك المرتبة الرابعة من النفس وهي (الأمّارة واللوامة والملهمة والمطمئنة).<sup>(3)</sup>

في البحار من الحديث: انّ في القيامة تنكشف خزانة ساعات يومك وليلك، فالساعة التي عملت فيها الخير والحسنات يصيبك فرح وسرور لو قسم على أهل النار لما وجدوا الم النّار وكذلك الساعة التي عصيت فيها يصيبك خوف لو قسم على أهل الجنة لا يستلذّون من نعيمها، وكذلك ساعة اشتغلوا في المباحات يتحسرون غاية من تضييع الوقت فيا مغرور ترتكب الكبائر، فلو نصحك ناصح تعتّل بالضرورة، ما أشبه عذرك بعذر السارق للغمر فلو اغتررت بانتسابك التشيّع وحبّ عليّ لي فما هذه النسبة مع إدمان المعاصي الاكذب محض وادّعاء، إنّما شيعة علي ليلا من شايعه وتابعه فما أشبه كلامك بكلام ذلك المداح السكران لمّا قيل له لم تشرب الخمر وما

١- مجمع البيان، ج ٨، ص ٤٠٧.
 ٢- كما أنّ المفسر قد استشهد في هذا المجال ببيت شعر من الأدب الفارسي وهو:
 قــالم باشــى بخــدمت حــق
 صــالم باشــى ز شــر مطلـق
 المعنى: مادمت قائماً بخدمة الحق (سائراً في طريقه) لابد أن تكون تاركاً للشر والرذيلة مطلقاً.
 ٣- سورة البقرة: ٤٥.
 ٤- الكافي، ج ٢، ص ٤٢٢. وانظر: معاني الأخبار، ص ٣٩٥.

تصنع ان لم يغفرك لك الله؟ فقال: ان لم يغفرلي فعليًّا؟» حيّ يوم القيمة فيغفر لي آه. آه! فما رعوها حق رعايتها.

والحاصل ان الله سبحانه سن في الصلاة أموراً فبالمداومة عليها قال: (أَلَذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَآبِمُونَ ﴾<sup>(()</sup> وبالإقامة عليها بقوله: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوَةَ ﴾<sup>(\*)</sup> وبأدائها في أوقات مخصوصة بقوله: ﴿ كَانَتَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَلَبًا مَوَقُوتَ ﴾<sup>(\*)</sup> وبأدائها في الجماعات بقوله: ﴿ وَأَزَكَعُوا مَعَ ٱلزَكِوِينَ ﴾<sup>(\*)</sup> وبالحضور والخشوع فيها بقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾<sup>(\*)</sup> ما الناس على طبقات:

طبقة لم يقبلوها رأسا ورئيسهم أبو جهل، قال الله في حقّه: ﴿ فَلَا صَدَّقَ وَلَا صَلَى﴾ فذكر سبحانه مصيرهم بقوله: ﴿ مَا سَلَ<del>كَ</del>كُرْ فِ سَقَرَ \* قَالُوا لَرْ نَكْ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ﴾ () إلى قوله: ﴿ وَكُنَّا نُكَذِبُ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ﴾ ().

وطبقة قبلوها ولم يؤدوا حقها وهم أهل الكتاب قال الله: ﴿ فَخَلَفَ مِنُ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ ﴾<sup>(^)</sup> فذكر سبحانه مصيرهم إلى النّار فقال: ﴿فَسَوْفَ يَلْفَوْنَ غَيَّا﴾<sup>(٩)</sup> وهي دركة في جهنَم أهيب موضع فيها تستغيث الناس منها كل يوم كذا وكذا مرّة.

ليكونك التقلق

وطبقة ادَوا بعضاً ولم يؤدَوا بعضاً متكاسلين وهم المنافقون قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَفِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَبُهُوَ خَدِعُهُمٌ وَإِذَا قَامُوَا إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى ﴾`` وذكر ان مصيرهم إلى النار والويل، وهو واد في جهنّم لو جعلت فيها جبال الدنيا لماعت وسالت.

قال النبي: الله عن ترك صلاة حتّى مضى وقتها عذّب بالنار حقباً، والحقب ثمانون سنة، كل سنة ثلاثمانة وستون يوماً، كل يوم ألف سنة مما تعدّون وتأخير الصلاة من غير عذر كبيرة».

وطبقة قبّلوها وراعوها بشرائطها، ورأسهم المصطفى الله قال تعالى: (إِنَّ رَبَّكَ يَعَلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن ثُلُثَى ٱلَيْلِ؟ بقوله: ﴿قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ \* ٱلَّذِينَ هُمْ فِ صَلَاتِهِم خَشِعُونَ ﴾ وذكر مصيرهم فقال: ﴿ أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ \* ٱلَّذِينَ مُنَم فِ صَلَاتِهِم خَشِعُونَ ﴾ وذكر مصيرهم فقال: ﴿ أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ \* ٱلَّذِينَ مُنَم فِ صَلَاتِهِم خَشِعُونَ ﴾ وذكر مصيرهم فقال: ﴿ أُوْلَتِهَ مَا المؤمنُونَ \* ٱلَّذِينَ مُنهم فِ صَلَاتِهِم خَشِعُونَ ﴾ وذكر مصيرهم

والصلاة خير موضوع فمن شاء فليستقلل ومن شاء فليستكثر. قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْ<mark>صَكَلُوْةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُ</mark>نَكَرِ ﴾<sup>(٥)</sup> وقال النبي لِيُثِنَّ: «**الصلاة قربان كل تقى**».<sup>(1)</sup>

وعليك بعد إتمام الفرائض بأدابها وإتيان قضاء ما فات من عمرك كما فات الاشتغال بالنوافل خصوصاً نافلة الليل كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ نَاشِئَةَ ٱلَيَّلِ هِيَ

> السمبورة النساء: ١٤٢. ٢- سورة المزمل: ٢٠. ٣- سورة المؤمنون: ٢١ـ١. ٣- سورة العنكبوت: ٤٥. ٦- الكافي، ج ٣. ص ٢٦٥. والخصال، ص ٦٢٠.

أَشُدُ وَطَ<sup>1</sup> وَأَقُوْمُ</sup> فِيلاً ﴾ <sup>(\*)</sup> وقد جاء في الحديث: "قم من الليل ولو قدر حلب شاة أو قدر أربع ركعات أو ركعتين<sup>» (\*)</sup> وقيل في تفسير <sup>(\*</sup> تُوَقِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَآءُ وَتَنْبَعُ ٱلْمُلْكَ مِمَن تَشَآءُ ﴾ <sup>(\*)</sup> هو قيام الليل كسلا أو تهاونا لقلة الاعتداد بذلك، يليك عليه، فقد حرم من الخير الكثير، وقد يكون العبد شائقاً وتائقاً لقيام الليل ولا يتوفق فالسبب فيه ان ذنوب النهار قد قيّدته فليحذر العبد في نهاره، حتى قال بعض المتهجّدين: حرمت قيام الليل سبعة أشهر بذنب فقيل له ما كان ذلك الذنب، قال: رأيت رجلاً بكاً فقلت في نفسي هذا مراء، وقد يكون ينقطع عنك التوفيق خمسين سنة بسبب أداء حق من حقوق الله أو حقوق الخلق، مثل ان تطلق ـ مثلاً ـ امرأتك وهي تهب لك صداقها بمحضر القاضي وأنت مديون لها وما أوفيت صداقها مع انها وهبتك، أما سمعت قول الته: (فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَقَيْء مِنْهُ فَقَسًا فَكُلُوهُ هَنِيتَا مَرْيَتَا الله الك بسبب سوء العشرة معها، لا عن طيب نفسها والقاضي الفقير لا يعلم بذلك وقد حكم لك بالتخليص من الصداق.

ومن آداب الصلاة؛ أنّه إذا دخل الوقت، يقدم السنة والنوافل الراتبة، ففي ذلك سر وحكمة، منها ان العبد تشعث باطنه وتفرق همة بسبب المخالطة من الناس والدنيا وقيامه بمهام المعاش من صرف هم إلى أكل أو نوم بمقتضى الحيلة فإذا قدم النافلة ينجذب باطنه إلى الحضور ويتهيًا للمناجات فيذهب بالنافلة أثر الغفلة والكدورة من الباطن فيصير مستعداً حاضراً للفريضة، يستنزل بها البركات وتطرق النفحات، ثم بعد النافلة يجدد

> ١- سورة المزمل: ٦. ٢- انظر: مكارم الأخلاق، ص ٢٩٤. وراجع بحار الأنوار، ج ٨٤ ص ١٦٧. ٣- سورة آل عمران: ٢٦. ٤- النساء: ٤.

التوبة عند الفريضة عن كل ذنب عمله من الذنوب عامّة وخاصة، فالعامّة، الكبائر والصغائر مما نطق الكتاب به، واما الخاصّة ذنوب الحال، فكلّ عبد على قدر صفاء حاله له ذنوب تلائم حاله ويعرّفها صاحبها كما قيل: «حسنات الأبرار سيئات المقربين».<sup>(۱)</sup>

ثم إذا تمكّن لا يصلّي الًا جماعة، فإنّها تفضل صلاة الفرد بسبع وعشرين درجة.

وبعد ان استقبل القبلة بظاهره والحضرة الإلهيّة بباطنه، يقرأ سورة الناس وآية التوجّه قبل الصلاة، فتوجّه ظاهراً وباطناً ثم يرفع يديه حذو منكبيه بحيث يكون كفًاه حذو منكبيه وإبهاماه عند شحمة أذنيه ويضمّ الأصابع، والضمّ أولى من النشر، ويكبّر ويجزم «راء» أكبر ويجعل المدّ في «الله» ولا يبالغ في ضمّ الهاء من «الله» ثم يرسل اليدين مع التكبير من غير نقص.

وصفوة الصلاة «التكبيرة». ويكون النيَّة بالله لله ومن الله. وقال السلف: كيفيَّة الدخول في الصلاة هو أن تقبل على الله إقبالك عليه يوم القيامة ووقوفك بين يدي الله ليس بينك وبينه ترجمان وهو مقبل عليك وأنت تناجيه وتعلم بين يدي من أنت واقف، فإن لله عباداً إذا كبّر في الصلاة غاب في مطالعة العظمة والكبرياء وامتلأ باطنه نوراً فصار الكون بأسره في فضاء شرح صدره كخردلة في فلاة وإذا شرع في القراءة يطرق رأسه في قيامه ويكون نظره إلى موضع السجود ويكمل القيام بانتصاب القامة ونزع يسر الانطواء عن الركبتين ويعاطف البدن ورعاية الاعتدال في الاعتماد على الرجلين جميعا، ويقول: «أعوذ بائله من الشيطان الرجيم» قبل «البسملة» في الركعة الأولى، ويقرء (الفاتحة والسورة) بحضور قلب، وجمع هم وخاطر، بين القلب واللسان،

ا\_بحار الأنوار، ج ٧٠، ص ٣١٦.

بحظ وافر من الوصلة والدنو والهيبة والخشية والوقار، وان لم يكن كذلك وقال باللسان من غير مواطاة القلب، فما اللسان ترجمانا، ولا القاري متكلّماً. قاصداً سماع الله حاجته، ولا مستمعاً إلى الله، فاهماً عنه سبحانه ما يخاطبه. فصلوته جسد بلا روح، واقلَ مراتب الخاصَة الجمع بين القلب واللسان في التلاوة، فتخرج الكلمة من لسانه، ويسمعها بقلبه، فتقع الكلمة من القرآن في فضاء قلب ليس فيه غيرها بكمال الوعي، ودرك شريف فحواها من معان تلطَف عن تفصيل الذكر، فيكون الظاهر له من معاني القرآن قوت النفس، فالنفس المطمئنة متعوضة من معاني القرآن، وبمثل هذه المطالعة يكون كمال الاستغراق في لجج الاشواق، كما حكى عن أمير المؤمنين في، انه صلّى ذات يوم فاستخرجوا كسرة النشارة التي كانت في رجله وهو لم يحسّ بذلك.

ثم إذا أراد الركوع يتأملٌ قدراً يسيراً، فيركع والنصف الأسفل بحاله في القيام من غير انطواء الركبتين، وتجافي مرفقيه عن جنبيه، ويمدّ عنقه مع ظهره، ويضع راحتيه على ركبتيه، منشورة الأصابع، ويستحب في الركوع نشر الأصابع وفي السجود بالعكس.

ويقول: «سبحان ربي العظيم وبحمد» ثلاثة، وهذا العدد أدنى الكمال، والذكر يكون بعد التمكن من الركوع ويكون في ركوعه ناظراً نحو قدميه فهو اقرب إلى الخشوع من النظر إلى موضع السجود، وإنّما النظر إلى موضع السجود حال قيامه ويقول بعد الذكر راكعاً: «اللهمّ لك ركعت ولك خشعت وبك آمنت ولك أسلمت خشع لك سمعي وبصري وعظمي ومني وعصبي"، ويكون قلبه في الركوع متصفاً بالتواضع والإخبات.

 «سمع الله لمن حمده» عالماً بقلبه ما يقول، فإذا استوى قائماً يحمد ويقول: «ربّنا لك الحمد ملأ السموات والأرض وملأ ما شئت» إلى آخر الدعاء فإن أطال في القيام فيكون ذلك في النافلة بعد الرفع من الركوع فليقل الربي الحمد» مكرّرا ما أراد، فامًا في الفرض فلا يطول تطويلا يزيد على الحدّ زيادة بيّنة تخرجه عن صورة الصلاة، ثم يهوي ساجدا ويكون في هويّه مستيقظاً حاضراً خاشعاً عالماً بما يهوي فيه وإليه وله، فإنَّ من الساجدين من يتصور ويكاشف أنَّه يهوي إلى تخوم الأرضين، متغيَّبًا في أجزاء الملك، من الحياء، واظهار الانكسار والذلَّة واستشعار روحه عظيم كبريائه تعالى. كما ورد أن جبرئيل يستر بخافقة من جناحه استصغاراً لنفسه، وحياء من الله، ويتفاوت الساجدون في مراتب العظمة واستشعار كنهها من الأنبياء والأولياء والمؤمنين لكل منهم على قدر حظَه من ذلك، وفوق كل ذي علم عليم. فمنهم من يتَّسع دعاؤه وينشر صباؤه في سجوده ويخطى بالصنيعين ويبسط الجناحين فيتواضع بقلبه إجلالا ويرفع بروحه إكراما فيجتمع له الأنس والهيبة، والحضور والغيبة، والقرار والفرار، والأسرار والجهار، فيكون في سجوده سابحا في بحر معرفته وشهوده لم يتخلُّف منه عن السجود شعرة كما قال سيد البشر في سجوده: «**سجد لك سوادي وخيالي**» إلى أخره.

ويقول في سجوده الذكر ثلاثاً إلى السبع الذي هو الكمال وفي الهوي يضع ركبتيه أولاً ثم يديه ثم جبهته وأنفه، ويباشر بكفّيه من دون حائل من الأرض من ثوب وغيره، ويكون رأسه بين كفّيه ويداه حذو منكبيه من تيامن وتياسر منهما ولا يلصقهما بفخذه، ويقول بعد التسبيح بالدعاء المأثور: «اللهم لك سجدت وبك أمنت» إلي آخره، ثم يرفع رأسه بكراً ويجلس على رجله اليسرى موجهاً بالأصابع إلى الكعبة ويضع اليدين على الفخذين ويقول: «رب اغفر لي وارحمني»، ولا يطيل هذه الجلسة في الفريضة.

اما في النافلة؛ فلا بأس بالإطالة ويكرّر قوله: «رب اغفر وارحم»، ثم يسجد السجدة الثانية مكبّراً ثم إذا أراد النهوض إلى الركعة الثانية يجلس جلسة خفيفة للاستراحة، وهكذا بقيّة الركعات، وفي الصلاة سرّ المعراج وهو معراج القلوب فليذهن ويفهم ما يفعل ويقول، فالتشهد مقرّ الوصول بعد قطع الهيئات على تدريج طبقات السموات والدعوات والمناجاة ويدرى ما يفعل وما يقول، فبعد الشهادة يسلم على النَّبي ﷺ بأدب كامل، ثم على عباد الله الصالحين، فإذا صلَّى وسلَّم لا يبقى عبد في السماء ولا في الأرض من عباد الله الصالحين الَّا ويسلَّم عليه بالنسبة الروحيَّة والخاصيَّة الفطريَّة. ويدعو في أخر صلاته لنفسه وللمؤمنين وان كان المصلّى إماماً لا ينفرد بالدعاء بل يدعو لنفسه ولمن ورائه وللمؤمنين.

فان الإمام المتيقَّظ كحاجب دخل على سلطان وورائه أصحاب الحوائج يسأل لهم ويعرض على السلطان حاجاتهم، والمؤمنون كالبنيان يشد بعضه بعضاً ولهذا وصفهم الله بقوله: ﴿ كَأَنَّهُم بُنْيَنَنَّ مَّرْصُوصٌ ﴾ (). كلّما اجتمعت ظواهرهم تجتمع بواطنهم، فالبركات تسري من البعض الى البعض بل جميع المؤمنين المصلِّين في أقطار الأرض، بالصلوة يقع بينهم تناصر وتعاضد بحسب القلوب، بل يمدّهم الله بالملائكة الكرام كما أمدّ رسول الله بالملائكة المسومين، وهذا الإمداد يقع لهم إذا اصطفوا للجماعة.

كما حكى عن كعب الأحبار أنَّه سنل كيف تجد نعت رسول الله عليه الله قال: «يولد بمكَّة ويهاجر بطيّبة ليس بفحّاش ولا يكافئ بالسيئة السيئة ولكن يعفو، وأمّته الحمّادون لله ويكبّرون الله على كل نجد، يوضَّئون أطرافهم

١\_ سورة الصف: ٤.

شِينَ البَقَا .....

ويأتزرون في أوساطهم، يصفّون في صلاتهم كما يصفّون في قتالهم، دويَهم في مساجدهم كدويّ النحل».<sup>(۱)</sup>

ومن أقام الصلوات الخمس في جماعة بحضور القلب فقد ملأ البرّ والبحر عبادة، وهي سرّ الدين وتمحيص للذنوب، لكن يجتنب المصلّي أن يكون باطنه مرتهناً بشيء ويدخل الصلاة، وكذا قيل: من فقه الرجل أن يبدأ بقضاء حاجته قبل الصلاة ولا يدخل في الصلاة وهو مغضبا بل يكون خاشعاً. قال ابن عباس: ان الخشوع في الصلاة أن لا يعرف المصلَّى من على يمينه وشماله. (٢) قال بعضهم: «إذا كبّرت التكبيرة الأولى ان الله ناظر إلى شخصك عالم بما في ضميرك فمثَّل الجنة عن يمينك والنار عن شمالك». وهذا التمثُّل يكون تداويا لدفع الوسوسة. قال النبي الله: «من صلّى ركعتين صحيحتين ولم تحدّث نفسه بشيء من الدنيا غفر الله ما تقدم من ذنبه».<sup>(٣)</sup> وقد قيل ورد: «أن المؤمن إذا توضأ للصلاة تباعد عنه الشيطان خوفاً منه لأته تأهب للدخول على الملك ويضرب بينه وبين الشيطان سرادق، فإذا قال الله أكبر، اطَّلع الملك في قلبه، فإذا لم يكن في قلبه أكبر من الله وأهمَ منه يقول الملك صدقت. الله في قلبك كما تقول. وتشعشع من قلبه نور يلحق بملكوت العرش وإذا كان في قلبه شيء أكبر واهمً منه يقول له كذبت فيثور من قلبه دخان يلحق بعنان السماء فيكون حجاباً لقلبه من الملكوت، فيلتقم الشيطان قلبه فلا يزال ينفخ فيه وينفث ويوسوس إليه حتى ينصرف من صلاته».<sup>(1)</sup> والقلوب الصافية تصير سماويّة فيدخل بالتكبير في السماء، والله تعالى حرس السماويّات من تصرّف الشياطين، والمؤمن لا زال يكون

> ١ـ بحار الأنوار، ج ٦١، ص ٢٣٩. ٢ـ انظر: مستدرك الوسائل، ج ٢٤ ص ٩٩. ٣ـ سنن أبي داود، ج ١، ص ١٠٦، سنن البيهقي، ج ١، ص ٤٨. ٤ـ روضة الواعظين، للفتال النيسابوري، ص ٣٠٦.

المعالية الم

يرفع الحجاب، ورفع الحجاب لا يحصل آلًا بعد فناء نفسه في رضى الله. قال النبي ﷺ "لا يستكمل العبد الإيمان حتى تكون قلة الشيء أحب إليه من كثرته وحتى يكون أن لا يعرف احب إليه من أن يعرف».<sup>('')</sup> وهذا مقام يحصل بعد مجاوزة عقبات، وطيَّ مقامات كثيرة صعبة، أدناها الإخلاص وإلقاء حظوظ النفس بالكلية ثم مكاتمة ذلك عن الخلق جملة، فإذا حصل هذا المقام لا يبقى للنفس أنيّة وصار تسليماً محضاً ورضى بحتاً، ولا يريد اللّا ما يريد الله، فيتخلُص حينتذٍ من الكبر والرياء والحرص والعجب والمهلكات جميعا.<sup>(٢)</sup>

حتى أنهم إذا لم تحضرهم النية لم يقدموا على العمل لأنّ النيّة انبعات النفس وتوجّهها إلى ما ظهر، وذلك ممًا يقدر عليه وممًا لا يقدر عليه في بعض الأحيان، فإنّ الدواعي لها أسباب مثل ان إذا غلبت على الإنسان شهوة النكاح كيف يتمكّن أن يكون غرضه تواب كثرة النسل في أمّة محمّد تلايشًا بل الداعي دفع الشهوة ودرك اللذَة، فالقصد الشهوة لا السنّة.

فمن مال قلبه إلى الدنيا لم يتيسر له القربة في غالب الأعمال حتى في الفرائض، وغايته أن يتذكّر النّار ويحذّر نفسه عقابها، أو نعيم الجنة ويرغب في ثوابها، فيكون ثوابه ناقصاً بسبب انّه انبعثت له داعية ضعيفة فيكون الثواب بقدر الرغبة والقصد، واما الطاعة على نيّة إجلال امر الله لاستحقاقه تعالى الطاعة والعبوديّة فلا يتيسر للراغب في الدّنيا، وهي أعزّ النيّات والعبادات ويعزَ على بسيط الأرض من يفهمها فضلا عمن يتعاطاها.

۱- التحصين، لابن فهد الحلّي، ص ١٢.
۲- استشهد المفسر في كلامه بببت شعر باللغة الفارسيه نورده في الهامش مع ترجمته:
نردبان خلق اين ما ومنيست
عاقبت زين نردبان افتادنيست
المعنى: السلّم الذي يرتقيه الناس (لبلوغ مقاصدهم) يقوم على الـ(أنا) و(نحن) = (الأنانية)
سيكون مصير من يرتقى هذا السلّم إلى الانهيار والسقوط.

۹٤

شِينَ الْبَعَنَ الْمُ

فافهم سبب قلة آثار الفيض من عبادتك، وقد غلط أقوام حيث اعتقدوا ان المقصود من الصلاة ذكر الله فاي حاجة إلى الصلاة وقد سلكوا سبيل الضلال. وقوم أخرون سلكوا طريقاً اذتهم إلى نقصان الحال فإنّهم راقبوا الفرائض ولكن أنكروا فضل النوافل واغتروا بسير روح الحال وأهملوا فضل الأعمال ولم يعلموا ان لحكم الله في كلّ هيئة من الهيئات أسراراً وحكماً لا توجد في شيء من الأذكار.

فالأحوال والأعمال روح وجسمان، فالأعمال تزكوا بالأحوال، والأحوال تترقى وتنمو بالأعمال، وصاحب الشريعة اعلم بصلاح الأمر منك يا فضول، وصاحب البيت أدرى بما في البيت، وعليك بإجراء سنة الله، وعليك بالتناسب في الأحوال.

فمن المناسب أن يكون اللباس شاكلاً للطعام والطعام شاكلاً للكلام والكلام شاكلاً للفعال، ترى بعض الناس يلبس عبائة بثلاثة دراهم، وشهوته في بطنه بخمسة دراهم، كل أكله ومنكحه بدنانير، فمن خشن ثوبه ينبغي أن يكون مأكوله من جنسه، فمتى اختلف الثوب والمأكول أو القول والفعل فذلك دليل على كون الهوى في أحد الطرفين، امّا في طرف الثوب لموضع نظر الخلق إلى زهده، وامّا في طرف المأكول لفرط الشره، وكلا الوصفين مرض، الم تعلم ان الذين حفظوا علانيتهم وأضاعوا سرائرهم تسود وجوههم؟ ومما ينسب إلى السجاد في من الأدعية: «اللهم أتي أعوذ بك أن تحسن في لامعة العيون علانيتي وتقبح لك فيما أخلو سريرتي فيحل بي مقتك».<sup>(1)</sup>

و عكي عن بعض الكاملين انَّهم لم يحضروا بعض الأوقات عند أساتيدهم، فسئلوا عن السبب فقال: انّي إذا رأينه أحسن له كلامي وتظهر نفسي عنده بأحسن أحوالها وفي ذلك الفتنة والعجب، وكلَ ذلك لأجل

١- الصحيفة السجادية، ص ٧١

التخلُّص من شائبة الرياء.

في بيان حكم العمل المشوب، هل يستحق به الثواب أم هدر؟ فقد اختلف فيه بأن يقتضي ثوابا أم عقابا أم لا ثواباً ولا عقاباً، وظاهر بعض الاخبار تدلّ على انّه لا ثواب له، وليس بعض الأخبار يخلو عن تعارض والعلم عند الله، ولعلّ أن ينظر إلى قدر قوّة الداعي فإن كان الداعيين مساوياً في القوّة تقاوماً وتساقطاً فصار العمل لا له ولا عليه وان كان باعث الدنيا أغلب فليس بنافع ومفض للعقاب نعم العقاب الذي فيه أخف من الرياء ولما من وان كان قصد التقرب أغلب بالإضافة إلى الباعث الدنيوي والرياء فله بقدر ما فضل من قوّة الباعث الديني، والدليل عليه هُمَن يَعَمَل فله بقدر ما فضل من قوّة الباعث الديني، والدليل عليه هُوَمَن يَعَمَل الخالص، وان كان قصد التقرب أغلب بالإضافة إلى الباعث الدنيوي والرياء فله بقدر ما فضل من قوّة الباعث الديني، والدليل عليه هُوَمَن يَعَمَل فله بقدر ما فضل من قوّة الباعث الديني، والدليل عليه هُوَمَن يَعَمَل فله بقدر ما فضل من قوّة الباعث الديني، والدليل عليه هُوَمَن يَعَمَل فله بقدر ما فضل من قوة الباعث الديني، والدليل عليه هُوَمَن يَعَمَل فله بقدر ما فضل من قوة الباعث الديني، والدليل عليه هُوَمَن يَعَمل فله بقدر ما فضل من قوة الباعث الديني، والدليل عليه هُوَمَن يَعَمل فله بقدر ما فضل من قوة الباعث الديني، والدليل عليه هُوَمَن يَعَمل فله بقدر ما فضل من قوة الباعث الديني، والدليل عليه هُوَمَن يَعَمل فله بقدر ما فضل من قوة الباعث الديني، والدليل عليه هُوَمان في مُوَان مَن المهلكات، وداعية الخير من المنجيات، فإذا اجتمعت الصفتان في الرياء من المهلكات، وداعية الخير من المنجيات، فإذا اجتمعت الصفتان في فكما ان المستضر بالحرارة لا يخلوا عن أثر فكذلك.

قال بعض أهل السلوك: كن نجماً فإن لم تستطع فكن قمراً، فإن لم تستطع فكن شمساً، أي كن مصلّياً جميع الليل كالنجم يشرق أو كالقمر يضيئ بعض الليل أو فصلً بالنهار.

وأداء الفرائض بالجماعة من المستحبّات الأكيدة؛ خصوصاً اليومية منها؛ وخصوصا لجيران المسجد أو من يسمع النداء، وقد ورد في فنسلها وذمّ تاركها من ضروب التأكيدات ما كاد تلحقها بالواجبات، ففي الصحيح: ا**المىلاة** 

۱\_ سورة الزلزال: ۷

٢ سورة النساء: ٤٠.

الله المحمد المحمد

في جماعة تفضل على صلاة الفرد بأربع وعشرين درجة». <sup>(1)</sup>

قال رسول الله ﷺ: «أتاني جبرنيل مع سبعين ألف بعد صلاة الظهر فقال يا محمد انَ ربِّك يقرنك السلام وأهدى إليك هديَّتين، قلت ما تلك الهديتان؟ قال الوتر ثلث ركعات والصلاة الخمس في الجماعة، قلت يا جبرتيل ما لأمّتي في الجماعة. قال إذا كان اثنين كتب الله لكل واحد بكل ركعة مانة وخمسين صلاة وإذا كانوا ثلاثة كتب الله لكلّ واحد بكل ركعة ستمائة صلاة، وإذا كانوا أربعة كتب لكل واحد ألفاً ومأتي صلاة وإذا كانوا خمسة كتب الله لكل واحد بكل ركعة ألفين وأربعمانة صلاة. وإذا كانوا ستة فأربعة آلاف وثمانمانة بكل ركعة، وإذا كانوا سبعة فلهم بكلّ ركعة تسعة آلاف وستمانة صلاة. وإذا كانوا ثمانية كتب الله لكل واحد منهم بكل ركعة تسعة عشر ألفأ ومأتي صلاة، وإذا كانوا تسعة كتب لكل واحد منهم بكل ركعة ستة وثلاثين ألفأ وأربعمائة صلاة، وإذا كانوا عشرة كتب الله لكل واحد منهم بكل ركعة سبعين ألفاً وألفين وثمانماتة صلاة، فإن زادوا على العشرة فلو صارت السموات كلُّها مدادا والأشجار أقلاما والثقلان مع الملانكة كتَّابا لم يقدروا ثواب ركعة. يا محمد تكبيرة يدركها المؤمن مع الإمام خير من ستين ألف حجة وعمرة، وخير من الدنيا وما فيها بسبعين ألف مرة، وركعة يصلّيها المؤمن مع الامام خير من مائة ألف دينار يتصدّق بها على المساكين وسجدة يسجدها المؤمن مع الإمام في جماعة خير من عتق مانة رقبة».<sup>(٢)</sup>

وكذلك يتضاعف الثواب والأجر بتضاعف الأمكنة والأئمة مثل مسجد الكوفة وساير المساجد، ومثل العالم الهاشمي وغيره. ولا يجوز ترك الجماعة رغبة عنها أو استخفافاً بها. ففي الخبر: «لا صلاة لمن لا يصلّي في المسجد إلا من علة. ولا غيبة لمن صلّى ورغب عن جماعتنا، ومن رغب عن جماعة المسلمين وجب

- ١- كشف الغطاء، ج ١، ص ٢٦.
- ٢\_ مستدرك الوسائل، ج ٦. ص ٤٤٤.

على المسلمين غيبته وسقطت عدالته، ووجب هجرانه، وإذا دفع إلى إمام المسلمين أنذره وحذّره فإن حضر جماعة المسلمين والا أحرقت عليه داره<sup>(1)</sup> وفي خبر أخر أمير المؤمنين في بلغه ان قوماً لا يحضرون الصلاة في المسجد فخطب فقال: •إن قوماً لا يحضرون الصلاة معنا في مساجدنا فلا يؤاكلونا، ولا يشاربونا، ولا يناكحونا، أو يحضروا معنا صلاتنا جماعة، وإني لأوشك بنار تشعل في دورهم فأحرقها عليهم أو ينتهون».<sup>(7)</sup>

وأمثال هذه الأخبار عندنا الإمامية كثيرة. واما عند أهل السنة، قال بعضهم: المراد من قوله تعالى: ﴿ يَعَوَّمَنَا أَجِيبُوا دَاعِى اللَّهِ ﴾<sup>(\*\*)</sup> المراد من الداعي المؤذنون الذين يدعون إلى الجماعة في الصلوات الخمس وتارك الجماعة شرّ من شارب الخمر وقاتل النفس بغير حق، ومن القتات ومن العاق لوالديه. ومن الكاهن والساحر، ومن المغتاب وهو ملعون في التورية والإنجيل والزبور والفرقان، وهو ملعون على لسان الملائكة، لا يعاد إذا مرض، ولا يشهد جنازته إذا مات. قال النبي تشت «تارك الجماعة ليس مني، ولا أنا منه، ولا يقبل الله منه، صرفاً ولا عدلاً، أي نافلة ولا فريضة. فإن ماتوا على حالهم، فالنار أولى بهم».

كذا في روضة العلماء، قال ابن عباس بعث الله نبيّه الله بشهادة أن لا إله إلا الله فلما صدق زاد الصلاة فلما صدق زاد الزكاة فلما صدق زاد الصيام فلما صدق زاد الحج ثمّ الجهاد ثمّ أكمل لهم الدّين<sup>(1)</sup>، قال مقاتل كان النبي الله يصلّي بمكّة ركعتين بالغداة، وركعتين بالعشاء، فلما عرج به إلى

١- الاستيصار، ج ٣. ص ١٣ ووسائل الشبعة، ج٨. ص ٣١٧.
 ٢- لم تعثر عليه فيما بأيدينا من المصادر.
 ٣- سورة الأحقاف: ٣١.
 ٢- و أيضاً رواه السيوطي في الدرالمنثور، ج ٢. ص ٧١.

السماء امر بالصلوة الخمس<sup>(۱)</sup> وإنما فرضت الصلاة ليلة المعراج لأنّ المعراج أفضل الأوقات وأشرف الحالات، والصلاة بعد الإيمان بالله أفضل الطاعات، وفي مرتبة العبودية أحسن الهيآت، ففرض أفضل العبادات.

ولما اسرى به شاهد ملكوت السما، وعبادات سكانها من الملائكة، فاستكثرها على غبطة، وطلب ذلك لأمته، فجمع الله له في الصلوات الخمس عبادات الملائكة كلّها، لأن منهم من هو قائم، ومنهم من هو راكع، ومنهم من هو ساجد، وحامد، ومسبّح، إلى غير ذلك، فأعطى الله أجور عبادات أهل السموات لأمّته إذا أقاموا الصلوات الخمس.

وقيل: انّ الحكمة في كونها خمس صلوات، لأنّها كانت في الأمم السالفة متفرقة فجمعها لنبيّه وأمّته مجمع الفضائل كلّها، فأوّل من صلّى الفجر آدم لا والظهر إبراهيم لا والعصر يونس لا والمغرب عيسى له والعشاء موسى للا <sup>(1)</sup> وقيل: صلّى آدم له الصلاة الخمس كلّها، ثم تفرقت بعده بين الأنبياء، واوّل من صلّى الوتر رسول الله للا لي لينة المعراج، لذلك قال زادني ربي صلاة - أي الوتر - على الخمس، - أو صلاة الليل - واوّل من بادر إلى السجود جبرئيل ولذلك صار رفيق الأنبياء، واوّل من قال: (سبحان الله) جبرئيل، (والحمد لله) آدم، (ولا إله إلا الله) نوح، (والله أكبر) إبراهيم، (ولا الرموز، وفي بعض الشروح لمّا أراد الله افاضة الخيرات لنبيّه وتيسير الأمر لهم كي لا يملوا من العبادات لوّن لهم الطاعات ليستريحوا من نوع إلى نوع، فجعل في اليوم خمساً وفي السنة شهراً وفي المأتين خمسة وفي العمر نورة

۱\_ بحارالأنوار، ج ۱۹. ص ۱۹۳.

٢- انظر: السيرة الحلبية، ج ٢. ص. ١٥٠.

| ۱ ر اج | مقتليا للالا |  | •• |
|--------|--------------|--|----|
|--------|--------------|--|----|

كيلا ينفكون عن العبودية ولا يملون، ووسع عليهم الوقت حتى لا يتأسفون بفوت أوقاتها، وتبقى لهم صفة الاختيار، وفرق بين يد المرتعشة من الفلج واليد التي تحركها وترعشها أنت، فتأمل يا أخي في هذه الدقيقة كي تبين لك نكتة الجبر والاختيار، انتهى.

وَمَمَّا رَنَقْنَهُمْ يُفِعُونَ ﴾ اي ومن الذي رزقناهم وأعطيناهم ينفقون، والرزق في اللغة العطاء، والإنفاق إخراج المال يقال أنفق ماله اي أخرجه عن ملكه وصرفه، وتقديم المفعول في الآيه للاهتمام به، والمحافظة على رؤس الآية، والمراد بهذا الإنفاق الصرف إلى سبيل الخير فرضاً كان أو نفلاً، ومن فستره بالزكوة ذكر أفضل أنواعه أو خصّصه بها لاقترانه بما هي شقيقتها وأختها، وهي الصلاة. والأظهر في الآيه انّ المراد من النفقة الزكاة، وفي الإنفاق فضائل لا تحصى قال الله تعالى: ﴿مَتَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَتَكِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ ﴾<sup>(١)</sup> الآية.

واعلم انّ إنفاق المال في الخيرات أحد أركان الدّين والسرّ فيه انّ المال محبوب الخلق وهم مأمورون بحبّ الله ومدعوّون للحبّ بنفس الإيمان فجعل تعالى بذل المال امتحاناً لصدقهم في دعواهم فإنّ المحبوبات تبذل لأجل المحبوب.

فانقسم الخلق إلى ثلاث طبقات:

الطبقة الأولى: الأقوياء وهم الَّذين أنفقوا جميع ما ملكوا ونصف ما ملكوا فهولاء صدقوا ما عاهدوا الله في دعواهم، ﴿وَمَنَ أَوْفَى بِمَا عَنهَدَ عَلَيْهُ ٱللَّهَ فَسَبُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾<sup>(٢)</sup>.

> ١- سورة البقرة: ٢٦١. ٢- سورة الفتح: ١٠.

الطبقة الثانية: المتوسطون وهم الذين لم يقدروا على أخلاء اليد عن المال دفعة ولكن أمسكوها لا للتنعم، بل للإنفاق عند ظهور محتاج، ويقنعون في حق أنفسهم بما يقويهم على العبادة، وإذا عرض محتاج بادروا إلى سدّ خلّته، ولم يقتصروا على قدر الواجب من الزكاة، وإنما غرضهم العمدة في الإمساك ترصّد الحاجات.

والطبقة الثالثة: الضعفاء وهم المقتصرون على أداء الواجب فلا يزيدون عليها ولا ينقصون منها ولا شك بانًا لسنا من الطبقة الأولى والثانية، لكن ينبغي أن نتجاوز الدرجة الثالثة ولوالى أواخر طبقات المتوسّطين، ونزيد على الواجب فإن الاكتفاء بمجرك الواجب حد البخلاء. قال الله تعالى: ﴿ إِن يَسَتَلَكُمُوهَا فَيَحْفِكُم تَبْخَلُوا ﴾<sup>(١)</sup> فاجتهد لا ينقضي عليك يوم الًا وتتصدق بشيء وراء الواجب ولو شيئاً يسيرا فترتفع بذلك من طبقة البخلاء، وإن لم تملك شيئاً فمعونة في حاجة أو شفاعة خير فيكون بذلك في الخير ممّا تقدر عليه من جاه وكلمة طيّبة إذا كنت فقيراً.

وحافظ في صدقتك على خمسة أمور:

الأول: الأسرار، فإنّ صدقة السّر تطفي غصّب الربّ. وقد قال الله تعالى: ﴿وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤَتَوُهَا ٱلْفُحَرَآءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمُمُ ﴾<sup>(٢)</sup> وبذلك تخلص عن الرياء، والرياء محبط ومهلك ينقلب في القلب في صورة حيّة إذا وضع في القبر أو يولم إيلام الحيّة، كما انّ البخل ينقلب في القبر في صورة عقرب.

الثاني: ان يحذر من المنّ وحقيقته أن ترى نفسك محسناً إلى الفقير، وعلامته ان تتوقّع شكراً منه. قال الله تعالى: ﴿لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَنتِكُم بِٱلْمَنَ

۱\_ سورة محمّد: ۳۷.

٢\_ سورة البقرة: ٢٧١.

وَٱلْأَذَىٰ <sup>(١)</sup> مع انَ آخذ الصدقة هو الذي يكون له على المعطى حق بقبوله منه، والزكاة والصدقات أو ساخ الأموال فإذا أخذ الفقير منك فقد طهر لك طهرة فله الفضل عليك، أرايت لو انَّ فصَّاداً فصدك مجّاناً وأخرج من باطنك الدَم الَذي تخشى ضرره أليس هو المحسن لك؟ فالَذي أخرج من الباطن رذيلة البخل مع انَّ ضرره في الحيوة الآخرة أولى بأن تراه متفضّلا عليك.

الثالث: أن تخرج من أطبب أموالك قال الله تعالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ مَا يَكْرَهُونَ ﴾ قال الله تعالى: ﴿وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾". والإنسان يؤثر الأعزَ لحبيبه دون الأخس.

الرّابع: ان تعطى بوجه طلق فرح غير مستكره، قال رسول الله: المُتَعَمَّة: «سبق درهم بمانة ألف درهم»<sup>(٣)</sup>، وإنَّما أرادﷺ به ما يعطيه عن بشاشة وطيب نفس من أنفس أمواله فذلك أفضل من مائة ألف درهم مع الكراهيّة.

الخامس: أن تتحرى بصدقتك محلًا تزكوا به الصدقة مثل الرّجل المتُقي العالم الذي يستعين بها على تقوى الله والصالح المعيل ذي الرحم، وإن لم تجتمع تمام هذه الأوصاف فباحادها أيضاً تزكوا الصّدقة. قال رسول الله يُخْتُ: «أطعموا طعامكم الاتقياء وأولوا معروفكم المؤمنين»<sup>(٤)</sup>، وقال يُخْتُنُ الا تأكل الا طعام تقي ولا يأكل طعامك الا تقيّ».<sup>(٥)</sup>

وفي ثواب الأعمال عن أبي جعفر الله قال: «انّ عابدا عبد الله ثمانين سنة ثم أشرف على امرأة فوقعت في نفسه فنزل إليها فراودها على نفسها فطاوعته فلمّا قضي

منها حاجته طرقه ملك الموت فاعتقل لسانه فمز سائل فأشار إليه ان خذ رغيفاً كان في كسانه فأحبط. الله عمل ثمانين سنة بتلك الزنية. وغفر الله له بذلك الرغيف»<sup>(۱)</sup>. أنظنَ أن ينفعك في غنمته لا بل الربح في خير أمضيته أو خصم أرضيته فأذ قرضك وأوف فرضك ولا تسع لقاعد ولا تسهر لراقد.

روي أنّه أوحى الله إلى بعض أنبيائه، أنّي قضيت عمر فلان نصفه بالفقر ونصفه بالغنى فخيّره حتى أقدّم له أيّهما شاء فدعى النبيّ وطلبه، فجاء الرّجل فأخبره النبيّ بما أخبره الله، فقال الرجل حتى أشاور زوجتي، فقالت زوجته: اختر الغنى حتّى يكون هو الأول، فقال لها الرّجل: انّ الفقر بعد الغنى صعب شديد والغنى بعد الفقر طيب لذيذ، فقالت: لا بل أطعني في هذا فرجع إلى النبيّ فقال اختار نصف عمري الذي قضى لي فيه بالغنى أن يقدّم، فوسّع الله عليه الدنبا، وفتح عليه باب الغنى، فقالت له امرأته: ان أردت أن تبقى هذه النعمة فاستعمل السخاء مع خلق ربّك، فكان الرجل إذا اتّخذ لنفسه توباً اتّخذ لفقير ثوباً مثله، فلمّا تم نصف عمره الذي قضى له فيه بالغنى أو حى الله إلى النعمة فاستعمل السخاء مع خلق ربّك، فكان الرجل إذا اتّخذ لنفسه توباً اتّخذ نقير ثوباً مثله، فلمّا تم نصف عمره الذي قضى له فيه بالغنى أو حى الله إلى نقير ثوباً مثله، فلمّا تم نصف عمره الذي قضى له فيه بالغنى أو حى الله إلى نبي ذلك الزمان، أني كنت قضيت نصف عمره بالفقر ونصفه بالغنى لكنّي وجدته شاكراً لنعمائي والشكر يستوجب المزيد فبشّره أني قضيت باقي عمره بالغنى.

وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِٱلْآخِرَةِ هُمُ يُوقِنُونَ (٢)

ثم بيّن سبحانه صفة المتّقين فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ أي القرآن بأسره والشريعة عن اخرها والتعبير عن إنزاله بالماضي مع كون بعضه مترقّبا ولم ينزل لتغليب المحقّق وقوعه على المقدّر ولتنزيل ما في شرف الوقوع لتحققه منزلة الواقع ولأنّ القرآن شيء واحد في الحكم، أو الإنزال في هذه الآية بمعنى الوحي، وهذا النزول الثانوي على عالمه البشريّة والنزول

المانواب الأعمال. ص ١٣٩.

١٠٤

الأول إلى عالم نوره من غير واسطة جبرئيل والنزول الثاني إلى عالم الخلق زيادة في علمه غير مسبوق بالجهل بل نزول علم على علم أو زيادة علم على علم، وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَلَا تَعَجَلَ بِٱلْقُرْمَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَجُيُهُمْ وَقُل زَبِّ زِدْنِي عِلْماً ﴾<sup>(1)</sup> ويستفاد من هذه الآية وهي قوله: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَآ أُمْزِلَ إِلَيْكَ ﴾ ان الكلام مخلوق لأن المنزل لا بدّ وأن يكون حادثاً وممكناً ولا يكون قديماً خلافاً للأشاعرة فإنّهم قالوا بالكلام النفسي فزعموا أن الله لم يزل متكلّما مع وضوح أن الكلام غير المتكلّم.

ويمتنع اقترانهما كما يمتنع اتحادهما مع أنّه يستلزم تعدّد القدماء وهو ينافي التوحيد، فالكلام الإلهي المنزل على أنبيائه كلّه حادث ومخلوق، والمتكلّم هو الخالق فيخلق الكلام بإرادته ومشيّته والأشاعرة يقولون بالصفات الزائدة مع ما يدّعون من الإقرار بالتوحيد ويقولون بالقدماء الثمانية ومنها الكلام وحقيقة الوجود اينافي التوحيد ضرورة ان مفهوم الواجب لا يصدق على كثيرين، وحقيقة الوجود البحت لا يشوبه شيء من التركيب الذاتي والخارجي والذهني والجنس والفصل وما قاله الأشاعرة يستلزم تركّب الواجب من الذات والصفات بشهادة ان الصفة غير الموصوف. والقول بالصفات الزائدة يستلزم كون الذات النقص، وكل ناقص ممكن، قال أمير المؤمنين لي<sup>ين</sup>: «ونظام توحيد الله تعالى نفي النقص، وكل ناقص ممكن، قال أمير المؤمنين لي<sup>ين</sup>: «ونظام توحيد الله تعالى نفي المفات عنه، فمن وصف الله فقد حده، ومن حده فقد عده. ومن عدة فقد نتاه. ومن الواحد وان العقل الأول هو المخلوق من غير واسطة وات الواح لا يصدر عنه ال

۱\_ سورة طه: ۱۱٤.

٢ انظر: الكافي، ج ٦ ص ١٤٠ والتوحيد، للصدوق، ص ٥٧

الخالق للعقل الثَّاني. وهكذا إلى أن ينتهى إلى العقول العشرة، فهذه القاعدة مع عدم ورود تصديقها في شيء من الكتاب والسنَّة مخالفة لما ينساق من هذه الآية الكريمة لأنَّ العقل الأول هو الحقيقة المحمَّديَّة كما يستفاد من الحديث، وهو: «أول ما خلق الله نور نبيك» (): وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَنُهُمُ ٱلْكِتَبَ يَفْرَحُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمِنَ ٱلْأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ. قُلْ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَن أُعْبُدَ ٱللَّهَ وَلَا أُشْرِكَ بِهِۦٓ إِلَيْهِ أَدْعُوا وَإِلَيْهِ مَنَابٍ ﴾ `` صريح في أنَّ المنزل بالكسر إنَّما هو الله، والقول بأنَّهﷺ خالق للعقل الثاني مخالف للأدلة الأربعة وهي الكتاب والسنة والإجماع ودليل العقل، إذ نسبة الخلق والصنع إلى غيره غير جائز، هل من خالق غير الله؟ وقد صحَّ أنَّه ﷺ عبد ونبيَّ وقوله: ﴿ مِمَّا أَنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ إشارة إلى الهدايات والإفاضات والوحى النازلة من الله بالنسبة إليه. وقد جعلهم الله مجرى للفيوضات، وليس علمه ذاتيًا مستغنيا عن الافاضة، وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ ﴾ (")، ولا شك اله عليه ممكن، فيحتاج في هدايته وساير صفاته إلى الواجب، والضالَّة بمعنى الغيبوبة، لأنّ مرتبته كانت خفيّة من أول الأمر، فهدى الله بإظهار تلك الحقيقة المقدَّسة وإعلانها وإعلاء كلمتها والله متمَّ نوره ولو كره المشركون، قال عليٍّ الله: «أنا **الأول، أنا الآخر، أنا الظَّاهر، أنا الباطن**»<sup>(1)</sup>، قيل في معناه وجوه:

> ١\_ بحار الأنوار، ج ٥٤، ص ١٩٨. ٢\_ سورة الرعد: ٣٦. ٣\_ سورة الضحى: ٧. ٤ـ مناقب آل ابي طالب، لابن شهر أشوب، ج ٢، ص ٢٠٦.

| ر ج ۱ | Sille Line |  | • | ٦ |  |
|-------|------------|--|---|---|--|
|-------|------------|--|---|---|--|

الثاني المتّصف بالإجابة المشروطة. والذّر الثالث المشتمل على الإجابة المتخيّرة وعالم الملك والناسوت، فإنّه للله أول من دعي وأجاب.

الثاني: انَه الله أول من أجاب نداء إبراهيم حين اذَن للناس بالحج. وهو والأثمة، حقيقة الرسول. وهم والرسول أول الأولياء وآخرهم وجوداً أو رتبة وتمام الأنبياء، والأولياء والأوصياء إنّما خلقوا من اشعّة انوار محمد وأهل بيته (صلوات الله عليهم) ومن قبسات فيضهم ونورهم، وهو قوله لي المحمد بدأ المه وبكم يختم».<sup>(()</sup> وفي الحديث قال الصادق الله «نحن الأولون ونحن الآخرون»<sup>(()</sup>، وأيضاً في الحديث عنهم انّه (أي علياً) لي الأول والآخر، أي مرجع الأولياء بدأ وختماً وأن له الولاية الكلية في الدنيا والآخرة. وإنّه أول الخلق شرفاً (وإياب الخلق إليهم) لأنه الواسطة في جميع الفيوضات.

﴿وَمَا أُنزِلَ مِن فَب**َلِكَ**﴾ التورية والإنجيل وسائر الكتب السالفة والإيمان بالكلُ فرض عين جملة، وبالقرآن فرض عين تفصيلا حيث أنًا متعبّدون بتفاصيله.

وَيَالَأَخِرَةِ ﴾ تأنيث الآخر الذي يقابل الأول وسمّيت الدنيا دنيا لدنوها من الآخرة، وسمّيت الآخرة آخرة لتأخرها ولكونها بعد الدنيا، والآخر بفتح الخاء الذي يلي الأول. ﴿ هُمْ يُوقِقُونَ ﴾ الإيقان إتقان العلم بالشيء بنفي الشك والشبهة عنه نظراً واستدلالاً. والمراد من الآخرة الدار الآخرة بحذف الموصوف لأن الآخرة صفة، ولا بد لها من موصوف. و﴿ يُوقِقُونَ ﴾ أي يعلمون، وذلك لأن الكافرين ما كانوا متيقّنين بها بل كانوا يقولون: ﴿ إِنّ هِيَ

١- الزيارة الجامعة الكبيرة، منسوب للإمام الهادي ٢٠٠.
 ٢- الأمالي. للشيخ المفيد، ص ١١٠.
 ٣٠ سورة المؤمنون: ٣٧.

المتحكة المتحققة المحافظة المحاف

وكانوا يقولون: لا تمسيّنا النار اللّا أيّاماً معدودات وكذلك مختلقاتهم في أنّ نعيم الجنّة هل هو من قبيل نعيم الدنيا ألا وهل هو دائم أم لا؟ فقال فرقة منهم: يجرى حالها في التلذّذ بالمطاعم والمشارب والمناكح على حسب مجراها في الدنيا، وقال آخرون: إنّ ذلك إنّما أحتيج إليه في هذه الدنيا من أجل نماء الأجسام والتوالد والتناسل، وأهل الجنّة مستغنون عنه فلا يتلذّذون الا بالنسيم والأرواح العبقة والسّماع اللذيذ والفرح والسرور، فهم عن الاعتقاد في أمور الآخرة بمعزل من الصحّة فضلا عن الوصول إلى مرتبة اليقين، وأمّا المؤمنون فهم موقنون غير مختلفين ولا شاكّين.

قال علماء الأخلاق: اليقين على ثلاثة أوجه؛ يقين عيان ويقين خبر ويقين دلالة، فأمًا يقين العيان فهو أنّه إذا رأى شيئاً زال عنه الشك في ذلك الشيء، وأمًا يقين الدلالة فهو أن يرى الرّجل دخاناً ارتفع من موضع فيعلم باليقين ان هناك ناراً وإن لم يرها، وامّا يقين الخبر فهو ان الرجل يعلم باليقين ان في الدنيا مدينة يقال لها بغداد وإن لم ينته إليها، فهاهنا يقين خبر<sup>(1)</sup>، والعلم اليقين هو العلم الحاصل بالإدراك والاستدلال والنظر. ودرجات اليقين تكمل بدوام النظر والمجاهدات المشروعة مثل دوام الوضوء وقلّة الأكل وكثرة الذكر والسكوت بالفكر في ملكوت السموات والأرض وبأداء السنن والفرائض وترك ما سوى الحق وتقليل المنام وأكل الحلال وصدق المقال المتعاد للآخرة.

ولذا قيل عشرة من المغرورين، من أيقن ان الله خالقه ولا يعبده، ومن أيقن ان الله رازقه ولا يطمئنَ به، ومن أيقن ان الدنيا زائلة ويعتمد عليها، ومن

١- تغسير السمرقندي، ج ١، ص ٥٠.

أيقن ان الورثة اعداؤه ويجمع لهم، ومن أيقن ان الموت آت فلا يستعدّ له ومن أيقن ان القبر منزله فلا يعمره، ومن أيقن ان الدّيان يحاسبه فلا يصحّح حسابه وحجته، ومن أيقن ان الصراط ممرّه فلا يخفّف ثقله، ومن أيقن انّ النار دار الفجّار فلا يهرب منها، ومن أيقن انّ الجنّة دار الأبرار فلا يعمل لها.

قال رجل من الزَّهاد: رأيت غلاماً في البادية يمشى بلا زاد فقلت إن لم يكن له يقين فقد هلك، فقلت: يا غلام أتمشي في مثل هذا الموضع بلا زاد؟ فقال: يا شيخ ارفع رأسك، هل تري غير الله تعالى؟ فقلت: له الآن فاذهب حيث شئت.

قال إبراهيم الخواص: طلبت المعاش لأكل الحلال فاصطدت سمكة وقعت في الشبكة وأخرجتها وطرحت الشبكة في الماء فوقعت أخرى فيها ثم عدت فهتف بي هاتف لم تجد معاشاً آلا ان تأتي إلى ما يذكر الله فتقتلهم، فكسرت القصبة وتركت.

فعاشر أهل الرشد تهتـدى و لا بدّ للمبتدي من منبّــه

من الأولى فالأولى بالنسبة إلى حال السالك. أُوْلَتِهِكَ عَلَىٰ هُدُى مِن رَّبِهِمٌ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ آلْمُفْلِحُونَ۞

أولاء: جمع لا واحد له من لفظه، ومفردة ذلك والكاف للخطاب، وما في إشارة لفظ أولئك من البعد للإشعار بعلو درجتهم وبعد منزلتهم في الفضل، وهو مبتداء أي الموصوفون بالصفات المذكورة كائنون على هدى وتنكير هدى لكمال تفخيمه كأنّه قيل على هدى أي هدى لا يبلغ كنهه كما تقول لو أبصرت فلاناً لأبصرت رجلاً فيمن رَبِعِمَ كه من عنده تعالى، وإنّما قال من ربّهم لأن كل خير وهدى من الله والهداية في اتباع الرسول. فوأوزَنَتِكَ هُمُ آلْمُغْلِحُونَ كه تكرير أولئك للتفخيم وللدلالة على ان كلَ واحد من الحكمين مستقلّ لهم في التميّز به عن غيرهم فكيف بهما، وكلمة «هم» في مثل هذه المواضع يسمّونه البصريّون فصلا والكوفيّون عمادا إنّما يأتون بها للدلالة على ان الواقع بعده خبر لا صفة وان المسند ثابت للمسند إليه دون غيره، فالقصر قصر الصفة على الموصوف لا العكس. والمفلح الفائز بالبغية والفلح الشق والقطع والفتح، ومنه سمّى الزارع فلّاحاً لأنه يشقّ الأرض، وحاصل المعنى هم الفائزون بالجنّة والناجون من النار وتشبّت الوعيدية بالآية في خلود الفساق من أهل القبلة في العذاب.

وأجيبوا بأن المراد من المفلحين، الكاملون في الفلاح، فيلزم من المعنى عدم كمال الفلاح لمن ليس على صفتهم، فأما عدم الفلاح لهم رأسا لا يلزم. هذا ما اجابه البيضاوي وتمسك المرجئة بهذه الآية من وجه آخر واحتجوا بأن الله حكم بالفلاح على الموصوفين بالصفات المذكورة في هذه الآية فوجب أن يكون الموصوف بهذه الأشياء مفلحاً وإن زنى وإن سرق وشرب الخمر، وإذا ثبت في هذه الطائفة تحقق العفو ثبت في غيرهم ضرورة إذ لا قائل بالفرق. والجواب عن قول المرجئة ان وصفهم بالتقوى يستلزم اتقاء ترك الواجبات والمعاصي، ومعلوم بالضرورة ان من اتقى من المعاصي كيف يسرق ويزني؟ وهو متّقي من المعاصي؟

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾

لما ذكر خاصة عباده بصفات الإيمان والتقوى والفلاح ذكر في هذه الآية العتاة المردة الذين لا يغني عنهم الآيات والنذر. وتعريف الموصول امّا للعهد، والمراد به ناس بأعيانهم، كأبي لهب وأبي جهل وأحبار اليهود، أو للجنس متناولاً كل من صمّم على كفره تصميما لا يرعوي بعده، والكفر لغة الستر والتغطية، وفي الشريعة إنكار ما علم بالضرورة مجيئي الرسول به. والكافر له إطلاقات. أحدها نقيض المؤمن، قال الله تعالى: ﴿ أَلَذِينَ كَفَرُوا وَصَدُوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾<sup>(١)</sup>، ويطلق على الجاحد قال: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِّ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾<sup>[1]</sup> أي جحد وجوب الحج، ويطلق نقيض الشاكر، قال تعالى: ﴿ وَٱشْكُرُوا لِى وَلَا تَكْفُرُونِ ﴾<sup>(٣)</sup> ويطلق على المتبري، قال تعالى: ﴿ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ يَكَفُرُ بَعَضُكُم بِبَعْضٍ ﴾<sup>(١)</sup> أي يتبرأ بعضكم من بعض.

(سَوَآةُ عَلَيْهِمَ) أي متساو، وسواء اسم بمعنى الاستواء، وخبر لأن. (تَانَذَرْتَهُمَ) يا محمد (أمَ لَم نُنذِرْهُمَ) وهذا مثل قولك، سواء علي أقبلت أم أدبرت واللفظ لفظ الاستفهام ومعناه الخبر أي الإنذار وعدم الإنذار سيان لهم، واصل الإنذار الإعلام بأمر مخوف وكان هؤلاء القوم كقوم هود الذين قالوا لهود، سواء علينا أوعظت أم لم تكن من الواعظين.

لا يُؤمِنُونَ ﴾ جملة مؤكَدة مبيّنة لما قبلها من إجمال ما فيه الاستوا، وتخفيف وتفريغ لقلبه يشيئة فإن قلت لما علم الله انهم لا يؤمنون فلم امر نبيه بدعائهم، فالجواب: ﴿لِنَكَمَ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَهِ حُجَّةُ ﴾ وقال: ﴿ وَلَوْ أَنَّا اَهْلَكُنَهُم بِعَذَابٍ مِن قَبْلِهِ، لَقَالُوا رَبَّنَا لَوَلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ مَايَنِنِكَ ﴾.<sup>(٥)</sup>

خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَلُوهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ فَ

لما ذكر هم بصفاتهم الخبيثة ذكر عقوباتهم فهو تعليل للحكم السابق وبيان ما يقتضيه. وفي معنى الختم وجوه:

١- سورة النساء: ١٦٧.
 ٢- سورة آل عمران: ٩٧.
 ٣- سورة البقرة: ١٥٢.
 ٢٠ سورة العنكبوت: ٢٥.
 ٥- سورة طه: ١٣٤.

يُبْوَعُ البَقَابَ

أحدها: ان المراد بالختم العلامة فإذا انتهى الكافر من كفره إلى حالة يستحق الحرمان من الفيض الأقدس ختم وطبع على قلبه علامة ونكتة سوداء تشاهدها الملائكة فيعلمون بها انَّه لا يؤمن بعدها كما انَّه يعلم ويكتب في قلب المؤمن علامة تعلم الملائكة بها انَّه مؤمن فيمدحونه ويستغفرون له.

**وثانيها**: أن المراد بالختم أن الله شهد عليها وحكم بأنها لا تقبل الحق.

**وثالثها**: أن المراد بذلك أنه ذمهم بأنها كالمختوم عليها في أنّه لا يدخلها الإيمان ولا يخرج عنها الكفر فتمكن الكفر في قلوبهم فصارت كالمختوم عليها.

ورابعها: أن قلبه ضاق عن النظر والاستدلال، فهو خلاف من ذكر في قوله: ﴿أَفَمَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدَرَهُ. لِلإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِن رَّبِهِ ﴾`` ومثل قوله: ﴿أَمْرَ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَآ ﴾`` والوجوه بحسب المعنى متقاربة:

وَعَلَىٰ سَمَعِهِم ﴾ أي وختم الله على آذانهم فجعلها بحيث تعاف استماع الحق ولا تصغى إلى خبر ولا تعيه عقوبة لهم على سوء اختيارهم فعبر سبحانه من احداث هذه الكيفية والهيئة بالطبع والختم على الاستعارة، فلو قيل إذا ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم فمنعهم الهدى فكيف يستحقون العقوبة؟ فالجواب ان الختم والطبع والضلال وأمثال هذه الأمور عقوبة ومجازاة من الله بكفرهم، وهي مستندة إلى الله من حيث ان الممكنات بقدرته ومن حيث انها جزاء منه تعالى لكن هذا الجزاء مسبب مما اقترفوه بدليل قوله : (بَل طَبَعَ مَلَه عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمَ ﴾ . وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَهُمَ بدليل قوله : (بَل طَبَعَ مَلَه عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمَ ﴾ .

- المسورة الزمر: ٢٢.
- ۲ سورة محمد: ۲٤.
- ٣\_سورة النساء: ١٥٥.
- لك سورة المنافقون: ٣.

على الكافر، والله تعالى قد يسرّ عليهم السبل فلو سلكوا سبيله لوفَّقهم، فحاصل معنى الختم عقوبة من الله لا تمنع العبد جبراً ولا تحمله على الكفر كرها بل هي زيادة عقوبة له على سوء اختياره، وتماديه وغيّه في الكفر تسبّب عن هذا الطبع. والأمر لهم بالإيمان بقوله تعالى: ﴿ فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (١) يدلُ على أنَّهم متمكنين من الإيمان والخطاب بقوله: ﴿ مَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، ﴾ `` يدلّ على أنّهم غير عاجزين عن الإيمان والّا لزال الخطاب وسقط اللّوم، فالعبد هو الذي أورد هذا الختم على قلبه وعلى سمعه. وفي توحيد السمع، قيل: السبب فيه أنَّه في الأصل مصدر والمصادر لا تجمع لصلاحيتها للمفرد والجماعة، مثل انَّهم يكيدون كيدا وأكيد كيدا، لكن الأبصار جمع البصر وهو اسم عين لا مصدر، فجمع، والإضافة إلى الجماعة تغنى عن الجماعة. وقال سيبويه أنَّه توسِّط جمعين فدلَّ على الجمع وإن وحد، مثل قوله: ﴿ يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَكَتِ إِلَى ٱلنُّوَرِ ﴾ (") دلَّ على الأنوار.

﴿ وَعَلَى أَبْصَرِهِمْ غِشَوْهٌ ﴾ أي: غطاء، والمراد حدوث حالة تجعل أبصارهم بسبب كفرهم لا تجتلى الآيات كما تجتليها أعين المستبصرين ومعنى التنكير في الغشاوة بيان أنَّه على أبصارهم ضرباً من الغشاوة خارجاً ممَّا يتعارفه الناس وهي غشاوة التعامي عن الآيات، وترتيب الذكر يوافق الخطابات حيث يقول: أفلا تعقلون، أفلا تبصرون، أفلا تسمعون.

﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ والتنكير أي لهم من الآلام نوعاً عظيماً لا يعلم كنهه ألَّا الله، نعوذ بالله من سوء الخاتمة. حكى أنَّ ملكا شاءً في بني

- ا\_ سورة الانشقاق: ٢٠.
- ٦- سورة الحجرات: ١٥.
  - ٢\_ سورة البقرة: ٢٥٧.

إسرائيل، قال: انّي أجد في الملك للاّة فلا أدري أكذلك يجده الناس أم أنا أجده، فقالوا له: كذلك يجده الناس، قال، فماذا يقيمه ويديمه؟ قالوا: يديمه ويقيمه لك ان تطبع الله ولا تعصيه، فدعا من في بلده من العلماء والصلحاء وقال لهم: كونوا بحضرتي ومجلسي فما رأيتم من طاعة الله فأمروني وما رأيتم من المعصية فازجروني عنها، فعل ذلك فاستقام له الملك أربعمائة سنة، ثم أن إبليس: أتاه يوماً على صورة رجل وقال له من أنت؟ قال الملك رجل من بني آدم، قال إبليس: لو كنت من بني آدم لمت كما يموت بنو آدم ولكنك إله، فادع الناس إلى عبادتك، فدخل في قلبه شيء ثم صعد المنبر، فقال: أيتها الناس انّي أخفيت عليكم امراً حان ولزم إظهاره، وهو انّي ملككم منذ كذا سنة ولو كنت من بني آدم لمت بله فاعبدوني، فأوحى الله عامل كذل النام ان وقال: أخبره انّي استقمت له ما استقام لي في فاد من بله منا كم يموت بنو من

وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِٱللَّهِ وَبِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا لَهُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾

لما افتتح الله السورة ببيان أحوال المؤمنين وأوصافهم وثنًى بذكر أضدادهم الماحضين في الكفر ظاهراً وباطناً ثلّث في هذه الآية بالقسم الثالث المذبذب بين القسمين وهم المنافقون الذين آمنوا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم وهم أخبث الكفرة وأبغضهم إلى الله لأتَهم موّهوا الكفر وخلطوا به خداعاً واستهزاء.

و﴿ ٱلنَّاسِ﴾ اسم جمع للإنسان سمَي به لأنَّه عهد إليه فنسي قال الله: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبَـلُ فَنَسَِى وَلَمْ نَجِدْ لَهُ. عَـزْمًا ﴾ (' وقيل سمّي به لظهوره بخلاف الجن من إنس أي أبصر لأنّهم ظاهرون. ولذلك أيضاً سمّوا

ا\_سورة طه: ١١٥.

| اج ۱ | فتنبأ لللالا | ١ | ۱۱ | ٤ | , |
|------|--------------|---|----|---|---|
|------|--------------|---|----|---|---|

بشر، وقيل من الأنس الذي هو ضد الوحشة، لأنّهم يستأنسون بأمثالهم، والأام في «ومن الناس» للجنس «ومن» موصوفة، وتقدير الكلام، ومن الناس، ناس يقرّون باللّسان ويقولون صدقنا بالله وبيوم القيمة؛ وسمّي آخراً، لأنّه لا يوم بعده ولا ليلة بعده ومتأخر عن جميع الأيّام. والناس أصله أناس، وزنه فعال فأسقطت الهمزة منها لكثرة الاستعمال إذا دخله الألف واللّام وأدغمت اللّام في النّون كما قيل لكنا في لكن أنا.

﴿ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ «ما» حرف مشبّه بليس من حيث يدخل على المبتدأ والخبر كما يدخل ليس عليهما. وفيه معنى، نفي الحال، كما في ليس فأجرى مجراه في العمل، و«الباء» زائدة، مؤكّدة للنفي، أي ليسوا بمصدقين في دعويهم واظهارهم الإيمان.

يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُهُونَ ﴾

استيناف وقع جواباً عن سؤال ينساق إليه الذهن كأنّه قيل ما لهم يقولون ذلك وهم غير مؤمنين؟ فقيل يخادعون الله ويخادعون المؤمنين بقولهم إذا رأوهم آمنا وهم غير مؤمنين، فإنّهم كانوا يريدون بما صنعوا أن يطلعوا على أسرار المؤمنين فيشيّعوها إلى مخالفيهم وأعدائهم وأن يدفعوا أنفسهم ما يصيب ساير الكفّار من القتل والنهب والأسر، وصنع الله معهم من إجراء أحكام المسلمين عليهم وهم عنده أخبت الكفّار وأهل الدرك الأسفل من النار، استدراجاً لهم ومجازاة لهم بمثل صنيعهم صورة صنع المخادعين فتكون المخادعة بين الاثنين.

وَمَا يَخَدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَتَعْمُونَ ﴾ النفس ذات الشيء وحقيقته أي ان ضرر مخادعهتم راجع إليهم لا يتخطاهم إلى غيرهم وما يضرون بذلك الّا أنفسهم فيستوجبون بذلك النفاق العقاب في العقبى، وفي الحديث: «يومر

الميتين الثقنة

بنفر من الناس يوم القيمة إلى الجنة حتى إذا دنوا منها واستنشقوا راتحتها ونظروا إلى قصور الجنة والى ما اعد الله تعالى لأهلها نودوا ان اصرفوهم عنها لا نصيب لهم فيها فيرجعون بندامة وحسرة ما رجع الأولون والآخرون بمثلها فيقولون يا ربّنا لو أدخلتنا النار قبل أن ترينا ما أريتنا من ثواب ما أعددت لأوليانك فيقول ذلك أردت بكم كنتم إذا خلوتم بي بارزتموني بالمعاصي فإذا لقيتم الناس لقيتموهم مخبتين وتظهرون خلاف ما تنطوي قلوبكم عليه هبتم الدنيا ولم تهابوني، أجللتم الناس ولم تجلّلوني، فاليوم أذيقكم أليم عذابي». قال الله لعيسى: «يا عيسى، ليكن لسانك في السر والعلانية واحداً وكذلك قلبك»<sup>(1)</sup>، وعن الصّادق عنه قال، قال رسول الله تشينية «ما زاد خشوع الجسد على ما في القلب فهو عندنا نفاق»<sup>(1)</sup>

والمنافق قسم معادل للمشرك حيث قال: ﴿وَيُعَـذِّبَ ٱلْمُنَكَفِقِينَ وَٱلْمُنَكِفِقَاتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكَاتِ ﴾<sup>(\*\*</sup> بل أشد عذاباً لأنهم في الدرك الأسفل من النار.

وَمَا يَسْعُرُونَ ﴾ حال من ضمير يخدعون أي ما يحسون بذلك الفعل القبيح لتماديهم في الغواية ونزلهم منزلة الجمادات وحطُهم من منزلة البهائم حيث سلب عنهم الحس الحيواني. اعلم ان كل واحد نوع من الموجودات له كمال خاص وفعل لا يشاركه فيه غيره من حيث هو ذلك الشيء بمعنى انّه لا يجوز ان يكون موجود آخر سواه يصلح لذلك نوعاً، وهذا حكم مستمر في الأمور العلوية والسفلية كالشمس والكواكب وكأنواع الحيوان وكأنواع النبات والمعادن وكالعناصر، إذا تقرر هذا فاذن نوع الإنسان له كمال وفعل خاص به

> ١\_ ثواب الأعمال. ص ٢٦٩. ٢\_ الكافي، ج ٢. ص ٣٩٦. ٣ـ سورة الأحزاب: ٧٣.

110

١٦٦ / ج ١

لا يشاركه فيه غيره وهو ما يصدر عن قوته المميّزة، فكل من كان تميزه واختياره أفضل كان أكمل في إنسانيته لأن أفضل السيوف ما كان امضي. فمن كان اقدر على فعله الخاص به وأشد تمسكاً بشرائط جوهره الذي تميّز به عن الموجودات كان أكمل. فإنَّ الفرس إذا قصَّر عن كماله ولم تظهر أفعاله الخاصّة به وهو العد وحطَّ عن مرتبة الفرسيّة واستعمل بالإكاف كما يستعمل للحمير، فإذا قصّر الإنسان عن أفعاله التي خلق لها حطّ عن مرتبة الإنسانيّة إلى مرتبة البهيميّة، هذا إذا صدرت أفعاله ناقصة غير تامّة، لكن إذا صدر منه افعال ضد ما خلق له يستحق المقت والعذاب وان دام على الضد استحق العذاب الدائم كما إذا دام على فعل ما خلق له استحق النعيم الدائم، وسعادة كل موجود إنَّما هي صدور أفعاله التي تخصُّ صورته عنه تامَة كاملة فسعادة الإنسان تكون في صدور أفعاله التي خص بها وخلق لأجلها بحسب تميّزه ورويّته وان كان لهذه الرويّة والمروي فيه تفاوت، فأفضل الرويّة ما كان في أفضل مروي ثم ينزل رتبة فرتبة إلى ان ينتهى إلى النظر في الأمور الممكنة من العالم الطبيعي والحسّي فيكون الناظر في هذه الأشياء اعرض عن خاصَّته التي بها صار إنساناً وسعيداً وأقبل في أشياء دنيَّة لا فائدة له بها واستعمل نظره وفكره فيما لم يخلق لأجله فتنزل عن درجته فإذا اشتغل بالشهوات صار في زمرة البهايم وإذا اشتغل في الفتنة والفساد صار في زمرة المؤذيات والسباع، وإذا تعطل صار في زمرة الجمادات وهكذا إلى ان تفني خاصَته ودخل في خاصَّة غيره على حسب اعماله واختياره.

واعلم أنَّ الحكماء الإلهيون وعلماء الأخلاق؛ أجمعوا على أنَّ أصول أجناس الفضائل أربع وهي (الحكمة والعفَّة والشجاعة والعدالة)؛ ويتنوع منها فروع، كما ان أصول أجناس الفضائل أربع ويتنوع منها فروع وهي (الجهل شَوْرَةُ البَقَانَةِ

والشره والجبن والجور) وهي أضداد الأربعة الأولى لكن أشخاص الأنواع من الطرفين بلا نهاية.

أما الحكمة. فهي فضيلة النفس الناطقة المميّزة وهي أن يعلم الموجودات من حيث هي موجودة، وثمرة علمه أن يعرف أيّها يجب أن يفعل وأيّها يجب أن يترك، وامّا العفّة فهي فضيلة الحسّ الشهواني، وثمرة هذه الفضيلة أن يصرف شهواته بحسب النظر حتى لا ينقاد لها ويكون غير متعبّد لشيء من شهواته الضارة حتى يصير حرّا مالكاً لا مملوكاً.

وأمّا الشجاعة، فهي فضيلة النفس الغضبيّة، فيستعمل ما يوجب الرأي الحاذق ولا يخاف من الأمور الهائلة المفزعة إذا كان فعلها جميلاً وتحمّلها محمودا، وامّا العدالة، فهي فضيلة للنفس ويحدث للنفس بعد اجتماع هذه الفضائل الثلاث المذكورة، فيحدث للإنسان بالعدالة سمة يختار بها دائماً والفضائل من نفسه على نفسه أولاً، ثم الإنصاف والانتصاف من غيره، والفضائل التي من فروع أجناس الأربع كثيرة، مثل الفروع التي تحت العفّة، الحياء والصبر والقناعة والدماثة، ومعنى الدماثة حسن انقياد النفس وتبرعها في الجميل. وكذلك من فروع العفَّة الانتظام ومعناه حال للنفس تقودها إلى تقدير الورع والوقار وهي لا تعد، وكذلك فروع الرذائل الأربع كثيرة، وهي اجمالاً ما يضاد الفضائل الأربع، لأنه في معناه حال للنفس تقودها إلى تقدير يضاد الفضائل الأربع، لأنه يفهم من كلَّ واحدة من الفضائل الأربع وفروعها ما يضاد الفضائل الأربع، لأنه يفهم من كلَّ واحدة من الفضائل الأربع وفروعها ما يقابلها، مثل ان الجهل يقابل العلم والوقاحة يقابل الحياء إلى ما لا يتناهى.

فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَهُمُ أَنْنَهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيعُ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ( )

المراد بالمرض في الآية الشك والنفاق وإنَّما سمّي الشك والنفاق مرضاً لأنَ المرض هو الخروج عن حدّ الاعتدال فالبدن ما لم تصبه آفة يكون

صحيحا وكذلك القلب ما لم يصبه آفة من الريب يكون صحيحاً، والمراد انَّه في اعتقاد قلوبهم الذي يعتقدونه في توحيد الله ورسالة رسوله مرض، وزاد يجيء متعدّياً كما في هذه الآية، ولازماً كما في قوله: ﴿ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِأْئَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ `` فالمرض حقيقة فيما يعرض للبدن، فيخرجه عن الاعتدال ومجاز في الاعراض النفسانيَّة التي يخلُّ بكمالها كالجهل وسوء العقيدة والحسد وحبّ المعاصي من فنون الفسق والكفر المؤدّي إلى الهلاك الروحاني، وزوال الحيوة الابديَّة وكانت قلوب المنافقين متألَّمة تحرقاً على ما فات عنهم من الرياسة، وحسداً على ما يرون من إثبات أمر الرسول واستعلاء شأنه يوما فيوما فزاد الله غمّهم بما زاد في إعلاء أمره فزاد المرض بأن طبع على قلوبهم لعلمه بأنَّه لا يؤثَّر فيها التذكير والإنذار وبازدياد التكاليف الشرعية وتكرير الوحى وتضاعف النصر لأنهم كلما ازداد التكاليف بنزول الوحي يزدادون كفرا ويشقّ عليهم التكلّم بالشهادة حقيقة. وازدادوا بذلك اضطرابا وامتناعا، وازدادوا بذلك في الأخرة عذابا على عذاب كما قال سيحانه: ﴿ زِدْنَاهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يُفْسِدُونَ ﴾ " يصل ألمه إلى القلوب.

فريما كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴾ بسبب كذبهم المستمر، أو بمقابلة كذبهم الدائم، وهو قولهم، آمناً والكذب من قبايح الذنوب، وفواحش العيوب، لا سيّما الكذب في الدين، ورأس كلّ معصية، به يتكدّر القلوب، وانّه أبغض الأخلاق ومجانب للإيمان، بمعنى انّ الإيمان في جانب، والكذب في جانب آخر مقابل له. وفي الحديث: «ما لي أراكم تتهافتون في الكذب تهافت الفراش في

ا\_ سورة الصافات: ١٤٧.

٢\_ سورة النحل: ٨٨.

النار»<sup>(\*)</sup>، وبالجملة فقبح الكذب وحسن الصدق ضروريتان مطلقتان. انظر إلى الصبح الكاذب طالما قتل القوافل والصبح الصادق ظهر به تباشير الهداية والنور لأهل المراحل، فلا تكدّر جوهر النفس بترك الفضائل فضلاً عن ارتكاب الرذائل ويكون أول تجريد افعال النفس أن ترفعها عن رتبة الأخس التي يستحق بها المقت من الله والعذاب الأليم ثمّ تكميلها بالعلوم الشريفة الأولى فالأولى، فإنَّ كسب الفضائل كالصناعات في مراتب الشرف فإنَّ في الصناعات ما هو أشرف وما هو أدون كصناعة الطب وصناعة الدباغة التي يستصلح بها جلود البهائم، والسيف الصمصام، غير السيف الكهّام واعلم أن وجود الجوهر الإنساني بقدرة فاعله وخالقه تعالى، فأمّا تجويد جوهره ففوض إلى الإنسان ليستعمل قوتيه اعنى العالمة والعاملة فيما خلقا له، فيختار الأشرف فالأشرف في العالمة، وهو العلم بمعرفة خالقه، وكذلك العاملة لخدمة مولاه حيث أنَّه عبد وما خلقت الجنَّ والانس إلَّا ليعبدون ولا يهمل دقيقة ولا ساعة من عمره هاتين القوتين، ولما كان هذا الإنسان مركَّب ومحتاج إلى أمور يتعيّش بها فلا بلاّ أن يصرف بعض قواه العاملة لمعاشه بقدر ما يتوقف معاشه عليه والزائد علية تفريط للنعمة وتفويت للسعادة الإنسانيّة التي خلقه الله لها.

واعلم ان الإنسان من بين جميع الحيوان انسيّ الطبع لا يكتفي بنفسه في تكميل ذاته ولا بدّ له من معاونة قوم كثيري العدد حتى يجري أمره على السداد، ولهذا قال الحكماء، انّ الإنسان مدنيّ بالطبع وكلّ إنسان بالطبع وبالضرورة يحتاج إلى غيره، ولا بدّ أن يعاشر الناس بقدر الضرورة لاحتياجه ولأنّهم يكملون ذاته ويتمّمون إنسانيّته، وهو أيضاً يفعل بهم مثل ذلك، فإذا

۲۰ كنزالعمال، المتقي الهندي، ج ٣، ص ٦٣٤.

١٢٠ .

كان الأمر كذلك كيف يؤثر الإنسان التفرّد والتخلّي بملازمة المغارات والكهوف أو الإسكان في الصوامع أو التعيش الصعب في المفاوز ويمنع نفسه عن درك هذه الفضائل.

ولذا قيل: (كن بين الناس ولا تكن مع الناس)، والنهي بسبب ان الشرور فيهم غالبة على الخير لكن بالانفراد لا تظهر أفعاله الخاصّة وصار بمنزلة الجماد، وليست الفضائل اعداماً بل هي أعمال وأفعال وهي تظهر عند مشاركة الناس ومساكنتهم من ضروب الاجتماعات لأن العفّة مثلاً أو الحياء أو الصبر أو السخاوة أو الحلم وأمثالها، كيف يتحقّق وجودها من دون أن يكون الإنسان متعاشراً في أمثاله؟ وبئس العادة الجهل، والخلق، حال للنفس داعية لها إلى أفعالها من غير فكر ورويّة.

وهذه الحالة تنقسم إلى قسمين، منها ما يكون طبيعياً من أصل المزاج كالإنسان الذي يحركه أدنى شيء نحو غضب ويهيّج من أقل سبب أو يجبن من أيسر شيء أو يرتاع من خبر يسمعه أو يغتم ويحزن من أيسر شيء يناله. ومنها ما يكون مستفاداً بالعادة أولاً فأولاً حتى يصير ملكة وخلقا. واختلف الناس فقال بعضهم من كان له خلق طبيعيّ لم ينتقل عنه، وقال آخرون ليس شيء من الأخلاق طبيعيّاً للإنسان بل تنتقل بالتأديب امّا سريعاً أو بطيئاً، وهو المختار، لأنّا نشاهد خلافه عياناً ولأنّ القول الأول يؤدّي إلى إبطال قوة العاقلة والى رفض السياسات وترك الناس همجاً مهملين، وهذا ظاهر الشناعة.

والرواقيّون قالوا: (انّ الناس كلَهم يخلقون أخياراً بالطبع ثم بعد ذلك يصيرون أشراراً بمجالسة أهل الشرّ والميل إلى الشهوات الرديئة التي لا تقمع بالتأديب)، وامّا قوم آخرون قبل الرواقيين قالوا: (انّ الناس خلقوا من الطينة السفلى وهي كدر العالم فهم لأجل ذلك أشرار بالطبع وإنّما يصيرون أخياراً بالتأديب إلًا انّ فيهم من هو في غاية الشرّ لا يصلحه التأديب، وفيهم من ليس هو في غاية الشرّ فيمكن ان ينتقل من الشرّ إلى الخير بالتأديب).<sup>(١)</sup>

وامّا جالينوس قال: (انّ النّاس من هو خيّر بالطبع وفيهم من هو شرير بالطبع وفيهم من هو متوسّط بين هذين) وأفسد المذهبين الأولين، واثبت مذهبه، بأن قال: (أنّا نرى من النّاس من هو خيّر بالطبع وهم قليلون وليس ينتقل هؤلاء إلى الشرّ، ومنهم من هو شرير بالطبع وهم كثيرون، وليس ينتقل هؤلاء إلى الخير، ومنهم من هو متوسّط بين هذين، وهؤلاء قد ينتقلون بمصاحبة الأخيار إلى الخير وقد ينتقلون بمصاحبة الأشرار إلى الشرّ).<sup>(٢)</sup>

أقول: ان في كلام جالينوس، نظراً، بأن يكون من الناس شرير بالطبع، لأنه لو صح هذا لكان التكليف عليهم عبثاً ولغواً، فإنهم يكونون بطبعهم خارجين عن حد تعلق سياسة الله إليهم، فإن أحداً لا يروم أن يغير حركة النار التي إلى فوق بأن يعودها الحركة إلى أسفل، ولا أن يعود الحجر حركة العلو، ولو رامه ما صح له، وبهذا البيان ثبت منع الشرير بالطبع، وصح التوسط بينهما، فحينئذ الإنسان قابل الأخلاق في الخير والشر، فليتخلق بأخلاق الله وسياسته التي بينها في الكتاب على السنة أنبيانه، فأبواب هذه السياسة متابعة الكتاب كما ان أبواب الشر مخالفة الكتاب والسنة، وبالمتابعة يظهر جوهر بينهما كمون الأضداد. قال رسول الله تشنى الطرفين من هذا الباب لكن البون الإنسان واسم الإنسان وإن كان يطلق على الطرفين من هذا الباب لكن البون بينهما كبون الأضداد. قال رسول الله تشنى: «ليس شيء خيراً من ألف معله إلا الإنسان»<sup>(٣)</sup>، وقال تشنى: «الناس كابل مائة لا تجد فيها راحلة وإحدة».<sup>(٤)</sup>

> ١- راجع: فيض القدير شرح الجامع الصغير، ج ٢، ص ١٣٣. ٢- المصدر السابق نفسه. ٣- كنز العمال، للمتقي الهندي، ج ١، ص ١٤٦. ٤- تفسير مجمع البيان، ج ١٠. ص ٤٥٠.

..... تشايلان اج ١

قال الشاعر:

ولم أر أمثال الرجال تفاوتاً إلى المجد حتى عدّ ألف بواحد قالﷺ **«وزنت بأمّتي فرجحت بهم**»<sup>(\*)</sup> ولذا قال سبحانه: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ مع آنه سلام الله عليه واحد، فكن ألفاً ولا تكن واحداً.

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓا إِنَّمَا خَنْ مُصْلِحُونَ ﴾

اي وإذا قال المسلمون لهؤلاء المنافقين هذا القول. وهو قولهم، لا تفسدوا في الأرض. والفساد خروج الشيء عن الصلاح، والفساد في الأرض. تهيّج الحروب والفتن المتتبّعة لزوال الاستقامة في أحوال العباد واختلال النظام والمعاش والمعاد، والمراد ما نهوا عنه من افشاء امر المسلمين وأسرارهم إلى الكفّار.

﴿إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ﴾ جواب لـ«إذا» وردَ للناصح انَّ شأننا الإصلاح وحالنا متمخضة عن شوائب الفساد، الا تنبيه أي اعلموا أيّها المؤمنون.

أَلَآ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِنِ لَا يَشْعُرُونَ ﴿

أثبت سبحانه لهم ما نفوه ونفى عنهم ما أثبتوه، أي، هم مقصورون على الفساد، لأنفسهم بالكفر، وللناس بالتعويق عن الإيمان ﴿وَلَكِمْن لَا يَشْعُرُونَ ﴾ ولا يحسّون فيدركون الصلاح عن الفساد، فيفسدون صلاح آخرتهم بإصلاح دنياهم، ولا شعور لهم.

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا كَمَا ءَامَنَ ٱلنَّاسُ قَالُوَا أَنْؤَمِنُ كَمَا ءَامَنَ ٱلسُّفَهَاءُ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَاءُ وَلَكِنِ لَا يَعْلَمُونَ (٢)

کتاب التعجب، لأبي الفتح الكراجكي، ص ٥٨.

شُوْرَةُ البَّعْنَةُ .....

من طرف المؤمنين بطريق الأمر بالمعروف (آمِنُوا) حذف المؤمن به لظهوره أي (آمنوا بالله وباليوم الآخر كما آمن الناس) إيماناً مماثلاً لإيمانهم، واللام في النّاس للجنس والمراد به الكاملون في الإنسانيّة، العاملون بعطيّة العقل أو للعهد، والمراد به الرسول ومن معه. فقالُواً أنُؤَمِنُ كَمَا مَامَنَ السُفَهَاء ﴾ الهمزة للإنكار، وإنّما نسبوهم إلى السفاهة مع انهم في الغاية من الرشد والرزانة والعقل، لكمال انهماكهم في الغواية، فمن حسب الضلال هدى فسمي الهدى لا محالة ضلالاً، وكان حيننذ كثير من المؤمنين فقراء صعاليك، ومنهم موالي، كصهيب وبلال وأمثالهم. فإن قيل كيف يصح النفاق مع المجاهرة بقولهم، أنؤمن كما آمن السفهاء، فالجواب: ان المنافقين كانوا يتكلّمون بهذا الكلام في أنفسهم سرا، دون أن ينطقوا به جهراً، لكن هتك الله استارهم، واظهر أسرارهم، وكانوا يظهرون هذا القول فيما بينهم لا عند المؤمنين، فرد الله عليهم هذا القول بقوله:

ألاّ إنّهُم هُمُ الشُفَهَاءُ وَلَكِن لا يَعْلَمُونَ ﴾ والآية تنبيه، ورد، ومبالغة في تسفيههم وتجهيلهم، فإنّ الجاهل بجهله، الجازم على ما هو الواقع أعظم ضلالة وأتم جهالة من المتوقف، فإنّه ربّما ينفعه الآيات والنذر، وقوله لا يعلمون، بيان على أن ذلك الجهل لازم لهم، لعدم علمهم بجهلهم، وذلك لعدم تعقلهم بما ينفعهم وما يضرّهم، فإن العلم تابع للعقل، وبئس العادة والخلق الجهل.

روي انّه لما خلق آدم، أتى إليه جبرئيل بثلاث تحف: (العلم والحياء والعقل)، فقال: يا آدم اختر من هذه الثلاث ما تريد، فاختار العقل فأشار جبرئيل إلى العلم والحياء بالرجوع إلى مقرّهما، فقالا أنّا كنّا في عالم الأرواح مجتمعين فلا نرضى أن يفترق بعضنا عن بعض في الأشباح أيضاً، فنتبع

| 1ج/ | مقتليا لللالا |  | 173 | ٤ |
|-----|---------------|--|-----|---|
|-----|---------------|--|-----|---|

العقل حيث كان فقال جبرئيل للتيمج: استقراء فاستقر العقل في الدماغ والعلم في القلب والحياء في العين<sup>(۱)</sup>، فليسارع العاقل إلى تحصيل العلم والمعرفة، وللعقل نجوم وهي للشيطان رجوم وللعلوم أقمار وللقلوب أنوار واستبصار، وللمعارف شموس ولها في قلوب المتقين طلوع، وللعاملين بالتقوى مشارق ليس لها مغارب، فالعلم بلا عمل يتيم، والعمل بلا علم سقيم، وهما معاً صراط مستقيم.

في الكافي عن السجاد للله قال: «ان المنافق ينهى ولا ينتهي، ويأمر بما لا يأتي، وإذا قام إلى الصلاة اعترض»، قلت يا بن رسول الله وما الاعتراض قال: «الالتفات، وإذا ركع ربض<sup>(٢)</sup> يمسي وهمته العشاء وهو مفطر ويصبح وهمته النوم ولم يسهر، إن حدثك كذبك وإن انتمنت خانك وإن غبت اغتابك وإن وعدك أخلفك».<sup>(٣)</sup> إِذَا لَقُوا الَّذِينَ عَامَنُوا قَالُوا عَامَنَا وَإِذَا خَلَوًا إِلَى شَيَطِينِهِم قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ

روي أنّ عبد الله بن أبي وأصحابه خرجوا ذات يوم فاستقبلهم نفر من الصحابة، فقال: إبن ابي، انظروا كيف أردّ هذه السفهاء عنكم، فلما دنوا منهم أخذ عبد الله بيد علي بن أبي طالب الله، فقال: مرحباً بابن عمّ رسول الله وختنه وسيّد بني هاشم ما خلا رسول الله الله، فقال علي الله: يا عبد الله إتق الله ولا تنافق، فإنّ المنافقين شرّ خلق الله، فقال له عبد الله: مهلاً يا أبا الحسن أنّى تقول هذا، والله إنّ إيماننا كإيمانكم وتصديقنا كتصديقكم، ثمّ افترقوا، فقال ابن أبيّ لأصحابه: كيف رأيتموني فعلت، فإذا رأيتموهم فافعلوا ما

١- كتاب العقل وفضله، ابن أبي الدنيا، ص ٤٥.
 ٢- ربض: مأوي الغنم وكل مايؤوي ويستراح إليه.
 ٣- الكافي، ج ٢، ص ٣٩٦.

لِيُوَلَّةُ البَّقَنَةِ المُؤْلَةُ البَقَنَةِ

فعلت، فاثنوا عليه خيرا وقالوا: ما نزال بخير ما دمت فينا، فنزلت الآية.<sup>(1)</sup> المعنى، ساق القصة في تمهيد نفاقهم وبيان مذهبهم ومعاملتهم مع المؤمنين بأن يظهرون معهم الإيمان وإذا اجتمعوا في الخلوة، و(الى) في الآية بمعنى (الباء) أو (مع) مثل خلوت بفلان وإليه إذا انفردت معه، والمراد من شياطينهم المشاركون في النفاق والتمرد وكل عات متمرد فهو شيطان، وقيل: المراد من شياطينهم، كهنتهم في بني قريضة، كعب ابن الأشرف، وفي جهينة، عبد الدار، وفي بني اسد، عوف بن عامر، وفي الشام، عبد الله بن سوداء، وكانت العرب تزعم فيهم انهم مطلعون على الغيب ويداوون المرضى ويعرفون الأسرار، وليس من كاهن أل وعند العرب ان معه شيطانا.

فَوَ**الُوَّا إِنَّا مَعَكُمُ ﴾** موافقوكم على اعتقادكم ودينكم ولا نفارقكم في حال من الأحوال، وكأنَّه قيل لهم عند قولهم، أنَّا معكم، فما بالكم توافقون المؤمنين بكلمة الشهادة والحضور في جماعاتهم ومساجدهم، فقالوا إنّما نحن في اظهار الإيمان عندهم مستهزؤن بهم وإنّما نكون معهم ظاهراً لنشاركهم في غنائمهم وننكح بناتهم ونحفظ أموالنا ونسائنا من أيديهم، فرد الله عليهم بقوله:

اللهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَيَمُدُهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ٢

اى يجازيهم على استهزائهم ويرجع وبال الاستهزاء عليهم فيكون كالمستهزئ بهم أو يعاملهم معاملة المستهزئ بهم في الآخرة كما أشرنا إليه سابقاً، يررى انَّه يفتح لهم باب إلى الجنة وهم في جهنم فيسرعون نحوه فإذا وصلوا إليه سد عليهم وردوا إلى جهنم، والمؤمنون على الأرائك في الجنة ينظرون إليهم فيضحكون منهم كما ضحكوا من المؤمنين في الدنيا فذلك

110

بمقابلة هذا، ويفعل بهم ذلك مرة بعد مرة، ويمدهم أي يزيدهم من ما الجيش وامده إذا زاده، والمد الجذب، لأنه سبب الزيادة في الطول والمادة، كلشيء يكون مدداً لغيره، وقيل: كلشيء حدثت زيادته في نفسه فهو مدد بغير ألف، وكل زيادة أحدثت في الشيء من غيره فهو أمده، ويمدهم في طغيانهم قيل: معناه يملي لهم ليؤمنوا، وهم مع ذلك متمسكون بطغيانهم وعمههم، والعمه في البصيرة كالعمى في البصر وهو التحيّر، وقيل المعنى: يدعهم ويتركهم من فوائده ومنحه التي يكرم المؤمنين ثواباً لهم ويمنعها الكافرين عقاباً، كشرح الصدور وتنوير القلب، فهم في ضلالهم يتحيّرون وذلك بسبب انهم أعرضوا عن الحق.

أولئك المنافقون الموصوفون الذين اشتروا الضلالة وهي الكفر والنفاق بالهدى وهو الإيمان وقبول القرآن واستبدلوها به فَهَمَا رَحِمَت يَجْزَرُتُهُمْ ) فإسناد التجارة إلى مثل هذا الأمر على الاتساع ولمشابهتها إيّاه من حيث انّها سبب الربح والخسارة والتاجر الرابح من اتفق له في الصبا أن يربى على أدب الشريعة وأخذ بوظائفها حتى تعودها فقد بلغ مراتب الإنسانيّة فليكثر حمد الله على هذه الموهبة العظيمة ومن لم يتفق له ذلك في مبدأ نشوه وابتلي بمعاشرة أهل الخلاعة والمجون ورواية الشعر الفاحش ونيل اللذات، مثل أشعار امرئ القيس والنابغة، ومال طبعه إلى التغزل والتعشّق، فقد أدركه الشقاء والخسران، فما ربحت تجارته ومهما تنبّه وهيهات، فليجتهد على التدريج إلى نظام نفسه منها، ممّا لا يدرك كلّه لا يترك بعضه فإن عاته الربح فلا يفوته رأس المال، وادخل الستفينة قبل ان يغرق.

**وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾** إلى طريق التجارة لأنّه قد فات منهم الربح ورأس المال لأنّهم اكتسبوا من طول العمر خذلاناً ومن كثرة الأموال والأولاد حرماناً. قال الله سبحانه لحبيبه ليلة المعراج: «ان من نعمتي على امتك أني قضرت أعمارهم كيلا تكثر ذنوبهم وأقللت أموالهم كيلا يشتد في القيامة حسابهم وأخرت زمانهم كيلا يطول في القبور حبسهم» قال بعض علماء الأخلاق: ينبغي للسالك أن يتحفُظ رأس ماله ثم يطلب الربح حتى إذا فاته الربح في صفقة فربما يتداركه في صفقة أخرى لبقاء الأصل.

حكي أنّه كان للشيخ أبى علي الدقاق مريد تاجر متمول فمرض يوماً فعاده الشيخ وسأل منه سبب علّته، فقال التاجر: اشتغلت نهاري في التجارة حتى تعبت فقمت هذه اللبلة لمصلحة التهجد فلما أردت الوضوء بدء لي من ظهري حرارة فاشتد أمري حتّى صرت محموماً، فقال الشيخ: لا تفعل فعلاً فضولياً ولا ينفعك التهجد ما دمت لم تهجر دنياك وتخرج محبتها من قلبك وتحرص عليها فاللائق لك أولاً هو ذاك ثم الاشتغال بوظائف النوافل فمن كان به أذى من صداع لا يسكن ألمه بالطلاء على الرجل ومن تنجست يده لا يجد الطهارة بغسل ذيله وكمّه ومن علامة اتباع الهوى المسارعة إلى نوافل الخيرات والتكاسل عن القيام بالواجبات ترى الواحد منهم يقوم بالأوراد الكثيرة والنوافل الثقيلة ولا يقوم بفرض واحد على وجهه.

وفي قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ صنعة الإيغال فإن الإيغال في اصطلاح البديعين ختم الكلام بما يفيد نكتة يتم المعنى بدونها فإن في قوله: ﴿ أُوَلَتِكَ ٱلَذِينَ ٱشْتَرَوا ٱلضَّلَالَةَ بِٱلَّهُدَىٰ فَمَا رَحِمَت تِجْدَرَتُهُمْ ﴾ تم المعنى وأفاد بقوله: ﴿ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ مبالغة في ضلالتهم لأن المطلوب في تجارتهم سلامة رأس المال وحصول الربح وربما تضيع الطلبتان ويبقى لهم معرفة التصرف في طريق التجارة فبيّن هذه النكتة انّهم ضلّوا الطريق، وليس لهم طريق ومعرفة في التجارة بعده أبداً، فتاجروا مع الله، بالأعمال الصالحة،

| ١ | ا ج | مقتليا اللالا |  | ۱۲ | ١, | ł |
|---|-----|---------------|--|----|----|---|
|---|-----|---------------|--|----|----|---|

والصدقات، واطلب التجافي عن دار الغرور، واقرع باب الاستغفار والاعتذار، ودع المباهات والافتخار ولا يغرك عزك في دنياك، وإقبال أيّامك، فإنّ الإقبال مقلوب لا بقاء، فبموتك يذهب الذهب، والغناء عناء، والدرهم همّ، والدينار نار، بل لا تضيع عمرك في تحصيل العلوم الفضول، فاقنع من العلوم بقدر حاجتك للعمل، فإن النحو محو، والنجوم رجوم والرياضي رياضة، والفلسفة فلّ وسفه، والعلم النافع، علم القرآن والحديث، وهما أصول الشريعة وقانون الطريقة، كل العلوم سوى القرآن مشغلة غير الحديث، وإلّا الفقه في الدين، العلم ما كان فيه قال حدثنا وما سوى ذاك وسواس الشياطين.

مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّآ أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ. ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلْمَنتِ لَا يُبْصِرُونَ ۞

اي مثل هؤلاء المنافقين لمّا أظهروا الإيمان وابطنوا الكفر كمثل الذي أوقد نارا، واصل المثل بمعنى النظير، ثم قيل للقول الناشر واستعير لكل حال أو قصّة أو صفة لها شأن عجيب وغرابة، كقوله، ولله المثل الأعلى أي الوصف الذي له شأن من العظمة والجلال، والتمثل الطف ذريعة إلى تفهيم الجاهل ويجعل المعقول محسوساً، والخفي جليّاً، ولذا أكثر الله في كتبه الأمثال، وفي الإنجيل سورة تسمّى سورة الأمثال، قيل وفي القرآن قريب من ألف آية من الأمثال والعبر، اعلم ان التمثيل ألطف ذريعة إلى تفهيم الجاهل الغبي، وقمع سورة الجامح الأبي كيف لا، وهو رفع الحجاب عن وجوه المعقولات الخفية، وإبراز لها في معرض المحسوسات وكان من عادة الأنبياء والرسل، بيان الحكم في بعض المقامات بالأمثال، وتصوير الحقائق الغامضة العقلية، بكسوة الأمثلة الحسيّة، وذلك لأن أكثر الناس يغلب عليهم الجهة الحسيّة.

فيحكة التقنة

قال إبراهيم النظام: في المثل أربع خصال، لا يجتمع في غيره من الكلام، إيجاز اللفظ، وإصابة المعنى، وحسن التنبيه، وجودة الكناية<sup>(۱)</sup>، ثم اعلم، ان الأمثال، تتفاوت في الدرجات، نازلة (مثلاً ما بعوضة فما فوقها) وصاعدة، حتى ينتهى إلى (آل محمد صلوات الله عليهم) كما في فقرة الزيارة الجامعة (المثل الأعلى) وليس فوقهم مثل، وقد ضرب الله الأمثال في السور لهذه الحكمة، في البقرة، وآل عمران، والانعام، والأعراف، ويونس، وهود، والرعد، وإبراهيم، والنحل، وبني إسرائيل، والكهف، والحجّ، والنور، والفرقان، والحشر، والجمعة، والتحريم، والزمر، وزخرف، ومجمد، والفتح، والحديد، والمشبّه به، على أربعة أقسام:

الأول: يقال له التشبيه الملفوف، وهو أن يؤتى على طريق العطف بالمشبهات أولا، ثم تم بالمشبه بها، يقول امرء القيس:

كأن قلوب الطير رطباً ويابساً ` لدى وكرها العناب والحشف البالي

**والثاني**: يقال له التشبيه المفروق، وهو أن يؤتى بمشبّه، ومشبّه به ثمّ آخر وآخر، كقول المرقش، يصف النساء:

النشـر مسلك والوجموه دنـا نير وأطراف الأكـف عـنم''

الثالث: التسوية، وهو أن يتعدد المشبه دون المشبّه به. كقول الشاعر: صدغ الحبيب وحالي كلاهما كالليالي وتغره في صفاء وأدمعي كاللنـالي<sup>(٣)</sup>

**والرابع**: المجمع، وهو أن يتعدّد المشبّه به دون المشبّه، كقول البحتري.

١- الأمثال في القرآن الكريم. ص ١٢. ٢- النشر: ريح فم المرأة.. العنم: شجرة حجازية لها ثمرة حمراء تشبه بنان المخضوبة بها. ٣- أنشده، صدغ الحبيب وحالي

| /ج ۱ | مقتليا اللالا |  | ٠, |
|------|---------------|--|----|
|------|---------------|--|----|

كأنَّما يبسم عن لؤلمؤ منضَّد أو بمرد أو أقصاح

وقد مثّل الله حال المنافقين، في سورة البقرة: ﴿ مَتَلَهُم كَمَتُل الَّذِي اَسَتَوْقَدَ نَارًا فَلَمًا آضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ. ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَنتَ لَا يُبْعِرُونَ ﴾<sup>(\*)</sup> ثم انه لزيادة التوضيح مثّل مثالاً آخر: فقال: ﴿ أَوَ كَصَيِّبِ فِيَ السَّمَةِ فِيهِ ظُلُمَنَ<sup>\*</sup> وَرَعَدٌ وَبَقٌ ﴾<sup>(\*)</sup> فقوله: ﴿ أَوْ كَصَيِّب ﴾ أو هاهنا للإباحة، نحو جالس الفقهاء أو المحدثين، يعني كلا الفريقين أهل ان تجالس، كصيّب أي كاصحاب مطر منزل من السماء، وتنكر الصيّب أريد به نوع تهويل شديد، كالنار في التمثيل الأول، فالمعنى مثل هؤلاء المنافقين، في جهلهم كاصحاب مطر منزل عليهم من السحاب، في هذا المطر ظلمات، لأنّ السحاب يغشى الشمس بالنهار، والنجوم باللّيل، فيظلم الجو، ورعد وبرق، فحاصل المعنى هذه الأحوال، من الرعد والبرق وخوف من الصواعق، في ليلة مظلمة، مع هذه الأحوال، من الرعد والبرق وخوف من الصواعق، في ليلة مظلمة، مع وغنيمة، اسرعوا لطلب النفع، كما ان أولئك كلّما أضاء لهم البرق مشوا بضوء وغنيمة، الرعو الحال النفع، كما ان أولئك كلّما أضاء لهم البرق مشوا بضوء البرق لكن إذا وردت شدة على المسلمين، مثل يوم أحد وقفوا وتحيّروا

تأمّل في هذا التمثيل، كيف جمع بياناً شافياً واضحاً مفيداً، يتعقله كل جاهل، ويفهم منه معان كثيرة، دون إطناب، مع وضوح المقصود المعنّى به. وهذا التشبيه، من القسم الثالث، من الأقسام الأربعة، لأنّ القسم الثالث. هو أن يتعدد المشبه، دون المشبه به، انتهى.

وقد يحذف آلة التشبيه، لأنَّه يستنبط التشبيه، من الكلام، مثاله في

۱ـ سورة البقرة: ۱۷. ۲ـ سورة البقرة: ۱۹. القرآن، قوله تعالى: ﴿ أَيُحِبُّ أَحَدُكُمَ أَن يَأْكُلُ لَحَمَ أَخِيهِ مَيْتًا ﴾<sup>(1)</sup> فإنّه مثل الاغتياب بأكل الإنسان، لحم إنسان آخر مثله، ثم لم يقتصر على ذلك، حتى جعله لحم الأخ، ثم لم يقتصر عليه حتى جعله ميتا، ثم جعل ما هو في غاية الكراهة، ففيه أربع دلالات، وفيه لطف آخر فإنّه تعالى جعل المغتاب بمعنى المفعول، بمنزلة الميت، لأنه كما لا يقدر الميت، الدفاع من السّوء عن نفسه، كذلك حال الغائب الذي اغتيب، لا يعلم حتى يدفع عن نفسه ذكر السوء.

﴿ اَسْتَوَقَدَ نَارًا ﴾: الاستيقاد طلب سطوع النار، وارتفاع لهبها، والمعنى أوقد في مفازة في ليلة ظلماء، ﴿ فَلَمَّا آَضَكَمَتْ ﴾: الاضائة فرط الإنارة، ﴿ مَا حَوَلَهُ, ﴾: أي حول المستوقد من الأماكن والأشياء، واصل الحول، الدوران، ومنه الحول للعام، لأنه يدور، وجواب لمّا ﴿ ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ ﴾ أي أذهب وأطفأ نارهم التي هي مدار نورهم وضوئهم ﴿ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَنْتَرَ لَا يُبْعِرُونَ ﴾: بحيث لا يبقى من النور عين ولا أثر أي صيّرهم في ظلمات لا يبصرون ما واستعزوا بعزَها، فناكحوا المسلمين، وأورثوهم، وقاسموهم الغنائم، وأمنوا على أموالهم وأولادهم، فإذا بلغوا آخر العمر، كلَّ لسانهم عنها وحرموا من واستعزوا بعزَها، فناكحوا المسلمين، وأورثوهم، وقاسموهم الغنائم، وأمنوا على أموالهم وأولادهم، فإذا بلغوا آخر العمر، كلَّ لسانهم عنها وحرموا من وائلامة.

صم بكم عُتى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ٢

اي هم صم عن الحق لا يسمعونه، كأنه انسدت خروق مسامعهم، بكم، خرس. لا يقولونه، كأنّهم لا يتمكّنون أن ينطقوا به، مثل من به آفة في لسانه، فَحْمَى ﴾ فاقدوا الأبصار عن النظر، وهم في الآخرة يعاقبون بجنسها قال الله: فَوَيَحَشُرُهُمْ يَوَمَ ٱلْقِيَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيَا وَبُكْمًا وَصُمَّا ﴾ لا يسمعون سلام ..... بَقْتَلْيَا لِلْذَلِكَ / ج /

الله، ولا يخاطبون الله، ولا يرون آثار رحمته. والمؤمنون يكرمون يومنذ بخطابه، ولقاء كرامته، وسلامه ﴿فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ بسبب اتصافهم بالصفات المذكورة، لا يعودون عن الضلالة إلى الهدى والفطرة السليمة التي فطر النّاس عليها. آو كَصَبِّبٍ مِنَ ٱلسَّمَاء فِيهِ ظُلُمَنتُ وَرَعْدٌ وَبَرَقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُم فِي عَادَانِهِم مِنَ ٱلصَوَعِقِ حَدَرَ ٱلْمَوْتِ وَٱللَهُ مُحِيطًا بِٱلكَفِرِينَ أَنَ

١٣٢....

مثّل الله مثالاً آخر، عن حال المنافقين، أي حالهم كحال أصحاب مطر يصوب ويقع، وصيّب أصله صيوب، على وزن فيعل، فاجتمعت الواو والياء، والأولى ساكنة، فقلبت ياءاً، وأدغمت، مثل سيّد وجيّد، وأو في الآية للتخيير والتساوي، أي كيفيّة قصة المنافقين، شبيهة بهاتين القصتين، فإن مثلت بأحدهما. أو بهما جميعاً، فأنت مصيب، وأو، بكون بمعنى الواو أوجه، مثل قوله تعالى: ﴿أَن تَأْكُوا مِنْ بُيُوتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ مَابِكَابٍ حُمْمَ ﴾.<sup>(1)</sup>

قال الشاعر:

و قد زعمت ليلي بأنّي فـاجر لنفسي تقاهـا أوعليهـا فجورهـا

فرّن السَّمَةِ ﴾: يتعلَق بصيّب، والصيّب ليس بعاقل، ولا يعطف غير العاقل على العاقل، فالمراد أصحاب الصيّب المنزل من السماء، قال الامام الرازي: (من الناس من قال: المطر إنّما يتحصل من ارتفاع أبخرة رطبة من الأرض، ومن البحار إلى الهواء، فينعقد هناك من شدة البرد، ثم ينزل مرة أخرى، وأبطل الله ذلك المذهب، بأن ذلك الصيب نازل من السماء، ومادته منها)<sup>(1)</sup>, وعن ابن عباس: (ان تحت العرش بحراً، ينزل منه أرزاق الحيوانات.

- المسورة النور: ٦١.
- ۲۔ تفسير الرازي، ج ۲. ص ۷۹.

ينيونكُ البَقَانِي ......

بوحي إليه، فيمطر ما شاء من سماء إلى سماء، حتى ينزل إلى سماء الدنيا. ويوحى إلى السحاب، ان غربله، فيغربله، فليس من قطرة يقطر إلًا ومعها ملك، يضعها موضعها، ولا ينزل من السماء قطرة، إلًا بكيل معلوم، إلًا ما كان من يوم الطوفان، فإنه ما نزل بكيل)<sup>(1)</sup>.

في في في في المنت عنه الميب، أو في السحاب، فأيّهما أريد، فظلمة المطر تكاثفه، وانسجامه بتتابع القطر، وظلمة لازمة، وهو الغمام، وكذلك ظلمة السحاب، تطبيقه، وانسجامه، وتراكمه، وظلمة الليل، ولما كان التعلّق بين السحاب، والمطر شديداً، جاز إحراء أحدهما مجرى الآخر، في بعض الأحكام.

ورَعَدٌ وَبَرَقٌ ﴾ الرّعد هو صوت قاصف يسمع من السحاب، والبرق هو ما يلمع من السحاب، والمشهور بين الحكماء، ان الرعد يحدث من اصطكاك أجرام السحاب، بعضها ببعض، أو من إقلاع بعضها عن بعض، عند اضطرابها، بسوق الرياح إيّاها سوقاً عنيفاً، ولا يعتمد على مثل هذه الكلمات، سواء صدرت من حكيم أو غيره، ما لم يوافق الروايات المأثورة عن الأئمة عنه، بل إذا خالف قول الحكيم، بما نطق به الأئمة المعصومون، فذلك ليس بحكمة، والقائل ليس بحكيم، بل هو حجّام.

قال المورج: (الحكمة مأخوذة من حكمة اللجام، لأنّها تضبط الدابة، ولمّا كانت الحكمة تمنع السفه، فلذا سميت حكمة)<sup>(٢)</sup>، فلو قيل انّ الحكيم، يأوّل الحديث، ولا ينكره، فالجواب، ان الضرورة باعثة على التأويل في أمور لا يجوز أن يحمل على ظاهر حكمها، لا في كلّ محكم ورد في لسان الشرع، فأرادوا أن يوافقوا معنى أرادوا فأولوه فمثل هذه التأويلات، آخر باب

- ۱\_الکافي، ج ۸، ص ۲۳۹.
- ۲۔ تفسیر مجمع البیان، ج ٦. ص ۲۱۰.

مَعْدَلِيَا اللَّهُ الج ا

التعطيل، وفتح أول باب الإلحاد، والحكمة المحمدية، اغنتنا عن كلَ حكمة، وانفع الحكم ما أمرنا به، وهو الزهد في الدنيا، حتى يكون سلامة لنا في آخرتنا، قال عبد المؤمن الأصبهاني، في رسالته الموسومة (بأطباق الذهب) وهي مائة مقالة، عارض بها (اطراق الذهب) للزمخشري وقد صنع في تمام مقالاته المأة، صنعة الاقتباس، قال في المقالة السابعة، طوبى للتقي الحامل الذي سلم من إشارات الأنامل وتباً لمن قعد في الصوامع ليعرف بالأصابع، والكامل، كامن متضائل، والناقص، قصير يتطاول، والعاقل قبعة، والجاهل طلعة، والوجاهة فتنة، والاشتهار محنة، اجعل كنزك في التراب، وسيفك في تخايل كبراً، وسيقول البلبل العيقل، يا ليتني كنت غراباً، ويقول الكافر، يا ليتني كنت تراباً.

قال الله: ليس لك من الأمر، وان الأمر كلّه لله، فلا تختر ما نهاك الله، وامتثل ما أمرك الله ولا تعتذر بالضرورة، وبالجملة فالصحيح، الذي يعول عليه ان الرعد صوت ملك السحاب، يزجرها، وهو يسبّح، قال الطبرسي: روي ذلك عن ابن عباس، ومجاهد وهو المرويّ عن أثمتنا عليهم الصلاة والسلام وروى الترمذي، عن ابن عباس في روح البيان، قال: أقبلت اليهود، إلى رسول الله يشيّه، فقالوا أخبرنا عن الرعد، ما هو، قال يشيّه: الملك من الملائكة، موكل بالسحاب، معه مخاريق من نار، تسوقه بها حيث شاء الله، فقالوا: ما هذا الصوت الذي يسمع، قال: الزجره حتى ينتهى إلى حيث امر، فقالوا

فعلى هذا، المراد بالرعد، صوت ذلك الملك، لا عينه، وانَّه يخور في \_\_\_\_\_ ١ـبحار الأنوار، ج ٥٦. ص ٣٥٧. ورواه الترمذي في سنته، ج ٤. ص ٣٥٧. ﴿ وَبَرَقٌ ﴾: قيل: (انه مخاريق الملائكة من حديد (")، يضرب بها السحاب، فينقدح منه النار) عن على سلام الله عليه وقيل: (أنَّه سوط من نور، يزجر به الملك السحاب) (`` وامّا في مناسبة المثل، قيل وجوه: أحدها انَّه شبَّه المطر المنزل من السماء بالقرآن، وما فيه من الظلمات بما في القرآن من الابتلاء. والوعيد بزواجر القرآن، ومن البرق، والصواعق، ببيانه، ووعيده والأقرب في بيان التشبيه، ما روي عن ابن مسعود، وجماعة من الصحابة: (ان رجلين، منافقين، من أهل المدينة، هربا من رسول الله ﷺ فأصابهما المطر الَّذي ذكر الله في الآية، ورعد وبرق وصواعق، فكلما أضاء لهما الصواعق، جعلا أصابعهما في آذانهما، مخافة أن تدخل الصواعق، في آذانهما، فتقتلهما، وإذا لمع البرق، مشيا في لمعه، وإذا لم يلمع لم يبصرا، فندما، وجعلا، يقولان يا ليتنا قد أصبحنا، فنأتى محمداً، فنضع أيدينا، في يده فأصبحا، فاتياه، وأسلما، وحسن إسلامها. فضرب الله شأن هذين الرجلين مثلا لمنافقي المدينة، فإن منافقي المدينة. كانوا إذا حضروا النبي علما أصابعهم في أذانهم، فرقا من كلام النبيِّ أن ينزل فيهم شيء، كما كان ذلك الرجلان، يجعلان أصابعهما فی آذانهما).<sup>(۱)</sup>

فرَّن الضَّوَعِقِ ﴾ جمع صاعقة، وهي الوقع من السحاب، تسقط معه نار محترق، لكنّها مع حدتها سريعة الخمود، قالوا بين السماء وبين الكلة الرقيقة، التي لا يرى أديم السماء، الّا من ورائها نار منها تكون الصواعق، تخرج النار، فتفتق الكلة وتكون الصوت منها أو جرم، ثقيل، مذاب، مفرغ من الأجزاء اللطيفة الأرضية الصاعدة، المسمّاة دخاناً، والمائية المسمّاة بخاراً حارً حاد، في غاية الحدة والحرارة، لا تقع على شيء الّا ثقب وأحرق. ونفذ في الأرض حتَى بلغ الماء، فانطفاً ووقف.

قال ابن عباس، من سمع صوت الرعد فقال، سبحان الذي يسبّح الرعد بحمده والملائكة من خيفته وهو على كلشيء قدير، فإن أصابته صاعقة فعليَ ديته، وكان النبي يشيئ إذا سمع الرعد، وصواعقه، يقول: «اللهم لا تقتلنا بغضبك ولا تهلكنا بعذابك وعافنا قبل ذلك».<sup>(1)</sup>

﴿ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ ﴾ منصوب بيجعلون على العلة أي خوفاً من الموت.

فَوْوَاللَّهُ نُحِيطٌ بِالْكَفِرِينَ ﴾ الإحاطة الإحداق بالشيء من جميع جهاته وهو مجاز في حقه تعالى أي محدق بعلمه وقدرته لا يفوتونه فيحشرهم يوم القيمة ويعذبهم والحيل لا ترد بأس الله ووضع الظاهر موضع الضمير للإيذان بأن ما دهمهم من الأمور الهائله بسبب كفرهم والتصريح بكفرهم.

يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَـٰرَهُمْ كُلَمَآ أَضَاءَ لَهُم مَّشَوْا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواً وَلَوَ شَآءَ ٱللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَـٰرِهِمْ إِنَ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَىْءٍ قَدِيرٌ ۞

الكلام وقع جواباً عن سؤال مقدّر كأنّه قيل فكيف حالهم مع ذلك البرق فقيل يكاد ذلك البرق يختلس ويستلب أبصارهم بسرعة. من شدّة

١- مجمع ألبيان، ج ٦، ص ٢٢.

يُؤَوَّ البَقَانَ

ضوئه، وكاد من أفعال المقاربة ولا يتم بالفاعل، ويحتاج إلى خبره، وخبره الفعل المضارع، ويخطف أبصارهم في موضع النصب، وخبر يكاد وكلّما: أصله كلّ، وضمّ إليه ما الجزاء، وهو منصوب بالظرف، والعامل فيه أضاء: فالمعنى متى ما أضاء البرق لهم مشوا فيه: أي في ذلك المسلك وفي مطرح نور البرق، خطوات يسيره.

أَظْلَمَ عَلَيْهِم ﴾ وخفي البرق، واستتر صار الطريق مظلماً، ووقفوا في أماكنهم متحيرين.

أولَو شَمَة الله لذَهبَ بِسَمْعِهِم وَأَبْصَرَهِم ﴾ أي ولو أراد الله أن يذهب الأسماع التي في الرأس، والأبصار لذهب بها بصوت الرعد ونور البرق عقوبة لهم لأنه لا يعجز عن ذلك وذلك مثل قول الشاعر فلو شئت أن أبكي دماً لبكيته عليه ولكن ساحة الصبر أوسع<sup>(1)</sup>

إلك ألله عَلى كُل شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ فاعل له بقدرته وحاصل المعنى إن الله شبه حال المنافقين في حيرتهم وضلالتهم بحال من أخذته السماء في ليلة مظلمة مع رعد وبرق وخوف من الصواعق والموت فكلما دعوا إلى خير وغنيمة أسرعوا لطلب الخير والنفع كما إن أولئك كلّما أضاء لهم البرق مشوا فيه لاهتدائهم الطريق بضوء البرق فكذلك حال المنافقين لكن إذا وردت شدة على المسلمين مثل يوم أحد تحيّروا ووقفوا لكفرهم كما وقف أولئك في الظلمات متحيرين وقيل المراد أنّهم إذا آمنوا صار الإيمان لهم نوراً ومشوا باهتداء نور الإيمان فإذا ماتوا عادوا إلى ظلمة العقاب لان إيمانهم ليس عن حقيقة.

١- لأبي يعقوب إسحاق بن حسان الخذيمي، وذكرء المشهدي في تفسيره «كنز الدقائق»، ج ١، ص ١٦٣.

| ١ | 7 | / | Julia |
|---|---|---|-------|
|   |   |   |       |

يَنَأَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُوا رَبَّكُمُ ٱلَذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ أَن ياء حرف نداء وأي اسم مبهم يقع على أجناس كثيرة ولا يتم الا بأن يوصف وصفته تكون باسم الجنس مثل الناس واي منادي مفرد معرفة لأنه وقع موقع حرف الخطاب وهو الكاف وإنّما بني على الحركة مع ان الأصل في البناء السكون لأنه ليس بغريق في البناء والبناء عارض فيه وحرك بالضم لأنه كان في أصله أي بالتنوين فلما سقط التنوين أشبه قبل وبعد الذي قطع عنه الغاية والناس مرفوع لأنه صفة لاى فتبعه على حركة لفظه ولا يجوز والرفع لأن هنا السحب وان كانت الأسماء المنادات المعرفة يجوز في صفاتها النصب والرفع لأن هنا الصفة هو المنادى في الحقيقة واي وصلة إليه ويدل على ذلك لزومها هاء التنبيه وبالجملة الناس يصلح اسما للمؤمنين والكافرين والمنافقين والرفع لأن هنا الصفة هو المنادى في الحقيقة واي وصلة إليه ويدل على ذلك لزومها هاء التنبيه وبالجملة الناس يصلح اسما للمؤمنين والكافرين والمنافقين والرفع لأن هنا الصفة هو المنادى في الحقيقة واي وصلة إليه ويدل على ذلك لزومها هاء التنبيه وبالجملة الناس يصلح اسما للمؤمنين والكافرين والمنافقين والنداء تنبيه الغافلين وتعريف الجاهلين وتهيج المطيعين اعبدوا ربكم يقول للكفار وحدوا ربكم وللعاصين أطيعوا ربكم، وللمنافقين أخلصوا معرفة ربكم، وللمطيعين اثبتوا على طاعة ربكم واللفظ قابل لهذه الوجوه كلها وهو من جوامع الكلم والعادة استفراغ الطاقة في استكمال الطاعة.

أَأَلَنِى خَلَقَكُمَ الله صفة تدل على التعظيم والتعليل والخلق اختراع الشيء على غير مثال سبق وخلق الذين من قبلكم من الأمم المتقدمة قبل زمانكم وان خلق أصولهم من موجبات العبادة كخلق أنفسهم.

**(لَعَلَكُمُ تَتَقُونَ ﴾** أي لعلّكم تتُقون الحرمات بينكم وتكفون عما حرّم الله وهذا كقول القائل: أقبل لعلّك ترشد وإنّه ليس من ذلك على شك وإنّما يريد أن يقبل فيرشد. قالوا فائدة إيراد لفظة لعلّ هي: ان لا يحل العبد أبداً محل الًا من المدلّ بعمله، بل يزداد حالاً فحالاً حرصاً على العمل وحذراً من تركه.<sup>(۱)</sup>

١\_ مجمع البيان، ج ١، ص ١٢٢. وأيضاً التبيان، ج ١، ص ٩٩.

شِيغَانَةُ البَعَنَةِ البَعَنَةِ .....

والحاصل ان لعل للترجي والأطماع وهي من الله واجب لأنه تعالى لا يطمع المّا فيما يفعل واستعمال لعل مشعر: بأن العامل لا ينبغي أن يغتر بعبادته وعمله، بل يكون ذا خوف ورجاء فعليك في مراقبة الواردات من خزانة الخيال عن كتاب «إسعاف الراغبين» ان الشيخ محمّد ابو المواهب الشاذلي رأى النبي عنه فقال النبي له: **«إذا كان لك حاجة فأنذر للطاهرة النفيسة ولو بدرهم** يقفي الله حاجتك» وهي بنت الحسن ابن زيد بن الحسن المجتبى لي زوجة الإسحاق المؤتمن ابن أبي جعفر الصادق عنه توفيت بمصر ودفن بها وكانت حفرت قبرها بيدها تنزل فيه وتصلّي وقرأت فيه ستة آلاف ختمة توفيت سنة ثمان ومأتين، احتضرت وهي صائمة فالتزموها لتفطر، فقالت: وا عجباه انّى منذ ثلاثين أسئل الله أن ألقاه وانا صائمة، أفطر الأن، هذا لا يكون، ثم قرئت سورة الانعام إلى أن وصلت للآية، لهم دار السلام عند ربهم، وماتت.<sup>(1)</sup>

بِهِ، مِنَ ٱلثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ ۖ فَكَلَا تَجْعَـلُوا لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ٢

صفة ثانية لربكم، الأرض بساط العالم وبسيطها، روي عن أمير المؤمنين انَه قال: «**إنما سنيت الأرض أرضاً لأنها تتأرض ما في بطنها يعني تأكل ما** فيها وقيل لأنها تتأرض بالحوافر والأقدام»<sup>(٢)</sup>، قال أهل المساحة: ان بسيطها من حيث يحيط بها البحر الذي يقال له المحيط أربعة وعشرون ألف فرسخ، كل فرسخ ثلاثة أميال، يصير اثنا عشر ألف ذراع وكلّ ذراع ست وثلاثون إصبعا، كلّ إصبع ست حبّات شعير مصفوفة بطون بعضها إلى بعض، فللسودان اثنا عشر ألف فرسخ، وللبيضان ثمانية، وللفرس ثلاثة، وللعرب ألف، كذا نقل

> ١ـ انظر: مستدرك سفينة البحار، ج ١٠، ص ١٢١. ٢ـ الجامع لأحكام القرآن، الأنصاري القرطبي، ج ١٩، ص ١٩٧.

١٤٠ تقتيانات /ج ١

صاحب الكتاب الملكوت وسمت وسط الأرض المسكونة حضرة الكعبة، وامّا وسط الأرض كلّها عامرها وخرابها فهو الموضع الذي يسمّى قبّة الأرض، وهو مكان يعتدل فيه الأزمان في الحرّ والبرد، ويستوي الليل والنهار أبداً، لا يزيد أحدهما على الاخر.

فِرَسَا به جعلها متوسطة بين الصلابة واللين، صالحة للتوطن والقعود عليها، والنوم فيها كالبساط المفروش، وليس من ضرورة ذلك كونها سطحاً حقيقياً، فإنها وان سلّمنا كرويتها لكن مع عظم جرمها قابلة للتسطيح والافتراش، وجعل فواًلسَّماء كه وهو ما علاك فريناء كه قبّة مضروبة عليكم، وكلِّ سماء مطبّقة على الأخرى، مثل القبّة، والسماء الدنيا ملتزمة أطرافها على الأرض كذا نقل في بعض التفاسير كما في تفسير أبي الليث.

فَوْوَأَنزَلُ مِنْأَلَسَمَاءَ مَآءً ﴾ أي مطراً ينحدر من السماء على السحاب ومنه على الأرض ولعلَّ حكمة نزوله على السحاب بدواً ثم على الأرض لأجل ان يغربله السحاب حتى ينزل على ترتيب التقاطر حسب ما نشاهده.

﴿ فَأَخْرَجَ بِهِ ﴾ أي أنبت الله بسبب الماء المنزول.

**فرمِنَ ٱلثَّمَرَتِ ﴾**: أي المأكولات من الحبوب والفواكه من الأرض والشجر.

فرِزَقًا لَحُمَّهَ ﴾ وذلك بأنّ أودع في الماء قوّة فاعليّة وفي الأرض قوّة منفعلة فتولد من تفاعلهما أصناف الثمار لتعرفوه بالخالقيّة والرازقية فتوحدوه.

فَكَلا تَجْعَمُ لُوا لِلَهِ أَسْدَادًا ﴾: جمع ند وهو المثل أي أمثالاً تعبدونهم كعبادة الله، قال ابن عباس لا تقولوا لو لا فلان لأصابني كذا ولو لا كلبنا يصيح على الباب لسرق متاعنا، وعن النبي الله قال: «ايًاكم ولو، فإنه من كلام المنافقين، قالوا لو كانوا عندنا ما ماتوا وما قتلوا». فَوَأَنتُمُ تَعْلَمُونَ ﴾: ان الله هو الذي خلقكم وخلق الأرزاق لكم لتعبدوه وتعرفوه باستحقاقه الوحدانيّة والتفرد، والآية تفيد ان الإنسان لا بدّ أن يخلص عمله لله فقط، ويترك ملاحظة الأغيار.

واعلم انَ معرفة النفس من أهمَّ الأمور فيكون [أن] نعرف ما هي، وايَّ شيء هي، ولايَّ شيء أوجدت فينا، حتى نستعملها فيما ينبغي، ونمنعها عمَّا لا ينبغي، وما الذي يزكيها فنفلح وما الذي يدسيها فنخيب، كما قال الله: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنْهَا \* وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا ﴾ (''، وقد اتضح انّ فينا شيء ليس بجسم، ولا بجزء من جسم، ولا عرض، بل هو جوهر بسيط غير محسوس بشيء من الحواس، وله أفعال تضاد أفعال الأجسام، ولا يشاركها في حال من الأحوال، والدليل على أنَّه ليس بجسم ولا عرض، أنَّ كلُّ جسم له صورة ما، فإنَّه ليس يقبل صورة أخرى، الا بعد مفارقة الصورة الأولى، مثل ان الجسم إذا كان في صورة وشكل من الأشكال كالتثليث مثلا فليس يقبل شكلاً آخر من التربيع والتدوير الا أن يفارقه الشكل الأول وان بقى فيه شيء من رسم الصورة الأولى، لم يقبل الصورة الثانية على التمام بل يخلط به الصورتان، ولا يخلص له أحدهما على التمام، ونحن نجد أنفسنا تقبل صور الأشياء كلها على اختلافها من المحسوسات والمعقولات على التمام من غير مفارقة للأولى ولا زوال رسم، بل يبقى الرسم الأول تاماً كاملاً وتقبل الرسم الثاني أيضا تاما كاملا ثم لا تزال تقبل صورة بعد صورة دائماً، وهذه الخاصة مضادة الخواص الأجسام وبهذه العلَّة يزداد الإنسان فهما كلما تخرج في العلوم والأداب، فليست النفس جسما.

وامًا انَّها ليست، بعرض لأن العرض في نفسه محمول أبداً، موجود في

ا\_ سورة الشمس: ٩\_١٠.

١٤٢ - ٢ - ١

غيره، لا قوام له بذاته، فثبت ان طباع النفس وجوهرها من غير طباع الجسم وللبدن، وانها أكرم جوهراً من كل ما في هذا العالم، من الأمور الجسمانية، والنفس وان كانت تأخذ كثيراً من مبادي العلوم عن الحواس، لكن لها من نفسها مباد أخر، لا تأخذها عن الحواس، وهي المبادي العالية التي تبتني عليها القياسات الصحيحة المقطوعة الصحة، بل الحواس تخطئ أحياناً مثل حركة السفينة والشاطئ، لكن النفس العاقلة ترد على الحواس هذا الحكم، وتغلطه في إدراكه، وتعلم انه ليس كما يراه، وهذا العلم من ذاتها وجوهرها فهذه فضيلة النفس، وبهذه الفضيلة يدرك الإنسان السعادات، ما لم تتلوث النفس برذائل الشهوات الرديئة الجسمانية، فحيناني تنقلب هذه الملكة الملكية إلى ملكة الشيطانية، وخاب من دسيها.-

فالعاقل ينبغي أن يقوي قوة ملكيته، ويضعف قوى بهيميّته، حتى يستدرك من فيض النور المودع فيه، وهو المعبّر بالنفس الناطقة، وبالروح القدسي وبالعقل، لأن يستفيد من تلك القوة، السعادة الدائمة، ويبعد عن عالم البهيميّة والشقاوة الابدية، ولا يحصل هذا الفيض الا إذا كان حريصاً في الإطاعة والعبادة، قنوعاً في الدنيا، ولم يكن حريصاً في المال وزخارف الدنيا، لأن من أحب المال والدنيا حباً مفرطاً فقد هلك هلاك الأبد، ويكون حاله أسوأ من البهيمة، لأن البهيمة إذا ماتت وهلكت استراحت، وهو أول عذابه، ومعلوم ان حرصه على المال يصده عن استعمال الرأفة وبذل ما يجب، واستجلاب الحبة والدانق، وربما يسعى في قتل نفسه، بسبب معارضة خصمه، فليستعمل الإنسان نفسه فيما خلق له، ولا يغير جبلّتها فيكون مستعملاً الماء لإيقاد النار، والنار لدفع العطش، قد خسر ودسيها، وكان عليه شِوَرَةُ البَّعَنَةُ

أن يفلها، ومع ذلك جعل الله لك برحمته الواسعة مندوحة، وهي باب التوبة والاستغفار.

قال رسول الله يتشكر: "طوبي لمن وجد في صحيفة عمله يوم القيامة تحت كل ذنب استغفر الله»<sup>(1)</sup>، قال الصادق على الإذا أكثر العبد الاستغفار رفعت صحيفتة وهي تتلألا<sup>(1)</sup>، وعنه يك قال: "كان رسول الله يتشكر لا يقوم من مجلس وان خف، حتى يستغفر الله خمساً وعشرين مرة<sup>(1)</sup>، وقال سلام الله عليه: "ان المؤمن ليذكره الله الذنب بعد بضعة وعشرين سنة، حتى يستغفر الله منه، فيغفر له» قال رسول فأعلز أنه، لا إله الا الله والاستغفار خير العبادة<sup>(1)</sup> كما قال الله سبحانه: الله يتفار من قول لا إله الا الله والاستغفار خير العبادة<sup>(1)</sup> كما قال الله سبحانه: وفاعلز أنه، لا إلكه إلا ألله والاستغفار خير العبادة<sup>(1)</sup> كما قال الله سبحانه: الاستغفار من قول أمير المؤمنين يك، أولها: الندم، الثاني: العزم على ترك العود، الثالث: أداء حقوق الناس، الرابع: إذابة اللحم الذي نبت من الحرام، وينبت لحم جديد، الخامس: أداء الفرائض المضيعة، السادس: أن تذيق الجسم ألم الطاعة، كما أذقتها حلاوة المعصية، ثم يقول استغفر الله.<sup>(1)</sup>

وفي توصية رسول الله الله لمعاذ: «يا معاذ اتي محدّثك بحديث إن أنت حفظته نفعك وإن أنت ضيّعته انقطعت حجّتك عند الله، يا معاذ انّ الله خلق سبعة أملاك قبل أن يخلق السّموات والأرض، فجعل لكلّ سماء من السبعة ملكاً بوّاباً، فيصعد

عليه الحفظة بعمل العبد من حين أصبح إلى حين أمسي. له نور كنور الشمس حتَّى إذا طلعت به الملائكة إلى السّماء الدنيا زكته وكثرته، فيقول الملك الموكّل للحفظة: قفوا وإضربوا بهذا العمل وجه صاحبة أنا صاحب الغيبة أمرني ربّي أن لا أدع عمل من اغتاب الناس يتجاوزني، انه كان يغتاب الناس، وكذلك إلى السماء الثانية، ملك الفخر، يرده، وهكذا إلى السّماء الثالثة، فيردّه ملك التكبّر، وكذلك إلى الرابعة. فيردّه ملك العجب، وكذلك إلى السماء الخامسة، فيردِّه ملك الحسد، وكذلك إلى السماء السادسة. فيرده ملك الرحمة. وكذلك إلى السماء السابعة. بعمله من صلاة وصوم وفقه واجتهاد وورع، لها دويّ كدويّ النحل. وضوء كضوء الشمس. معها ثلاثة آلاف. ملك فيقول لهم العلك الموكّل بها: قفوا واضربوا بهذا العمل وجه صاحبه واقفلوا على قلبه. أنا أحجب عن ربِّي كلَّ عمل لم يرد به ربِّي، انَّه كان يعمل لغير الله، انَّه أراد به رفعة عند الناس. وذكراً عند العلماء. وصيتاً في المدانن، أمرني ربي أن لا ادع عمله يجاوزني إلى غيري. وكل عمل لم يكن لله خالصاً فهو رياء»؛ قال النبي عنه: «ويصعد الحفظة بعمل من زكاة وصوم وصلاة وحج وعمرة وخلق حسن وذكر لله. ويشيعه ملانكة السموات حتى يقطعون الحجب كألها إلى الله عز وجل، فيقفون بين يديه ليشهدوا له بالعمل الصالح المخلص لله، فيقول الله: أنتم الحفظة على عمل عبدي وإنا الرقيب على قلبه. انَّه لم يردني بهذا العمل وأراد به غيري. فعليه لعنتي، فيقول الملائكة كلّهم: عليه لعنتك ولعنتنا، فتلعنه الشموات السبع ومن فيهنّ»، قال معاذ، قلت: يا رسول الله، كيف لي بالنجاة والخلوص، قال: «اقتد بي وعليك باليقين، وإن كان في عملك تقصير، وحافظ على لسانك من الوقيعة \_ أي الغيبة \_ في إخوانك من حملة القرآن، ولا تزك نفسك عليهم ولا تدخل عمل الدنيا بعمل الآخرة. ولا تمزق الناس فيمزقك كلاب النار يوم القيامة في النار. ولا تراء بعملك الناس». (``

١- عدة الداعي ونجاح الساعي، لإبن فهدالحلي، ص ٢٢٩.

وَالِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنُوْا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ۔ وَٱدْعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُعْ صَندِقِينَ ۞

أي في شك من القرآن الذي نزلناه على محمّد على في كونه وحياً منزلاً من عند الله، والننزيل النزول على سبيل التدريج، فاتوا، جواب الشرط وهو امر تعجيز ف**بسُورَةٍ ب**وحد السورة قطعة من القرآن معلومة الأول والآخر، أقلّها ثلاث آيات وإنّما سميت سورة لكونها أقوى من الآية مأخوذة من سورة الأسد، أي قوته، هذا ان كانت واوها اصلية وان كانت منقلبة عن همزة فهي مأخوذة من السؤر، الذي بقيّة الشيء، فالسورة قطعة مفرزة ما فيه من غيرها.

فرمين مِثْلِمِ، ﴾ أي مثل القرآن في البيان الغريب والمعنى الجامع النافع وعلو الطبعة في النظم والتركيب أي ائتوا بمثل ما أتى هو، إن كنتم تزعمون انّه كلام البشر إذ أنتم وهو سواء في الجوهر واللسان والخلقة وليس هو أولى منكم بالاختلاق منكم.

تأمّل في إبداع هذه الآية: ﴿ وَقِيلَ يَتَأَرّضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَنسَمَآهُ أَقَلِمِي وَقِد أَجْمَع ٱلْمَآهُ وَقُضِي ٱلأَمْرُ وَأَسْتَوَتَ عَلَى ٱلْجُوْدِيُّ وَقِيلَ بُعَدًا لِلْقَوْرِ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ وقد أجمع الفصحاء على أن هذه الآية اشتملت على اثنين وعشرين نوعاً من البديع مع أنّها سبعة عشر لفظة: ١- المناسبة بين ابلعي واقلعي ٢- الاستعارة ٣- الطباق بين الأرض والسماء ٤- المحاز ٥- الإرداف ٦- التمثيل ٧- التعليل ٨- صحة التقسيم ٩- الاحتراس ١٠ حسن النسق ١١- المساواة ١٢- ائتلاف اللفظ مع المعنى ١٣- الإيجاز، فإنّه امر ونهي واخبر ونادى وأهلك وأبقى وأسعد وأشقى وقص من الأنبياء ما لو شرح لاحتاجت إلى الظواهر باخصر لفظ وأبلغ معنى ١٤- التسهيم ٥٥- التهذيب، لأن مفرداته موصوفة بصفات الحسن

كل لفظة سهلة المخارج سليمة عن التنافر بعيدة عن التباعد وعقادة التركيب 17- حسن البيان 1۷- الاعتراض، وهو قوله: ﴿وَغِيضَ ٱلْمَاءَ وَقَضِيَ ٱلْأَمَرُ وَٱسْتَوَتَ عَلَى ٱلجُودِيَ ﴾ 14- الكناية، فإنَه لم يصرح بمن غاض الماء ولا بمن قضى الأمر وسوى السفينة وأتى على سبيل الكناية لأن تلك الأمور العظام لا تأتي إلّا من ذي قدرة لا يغالب فلا مجال لذهاب الوهم إلى غيره تعالى 14- التعريض 14- التمكين 11- الانسجام 17- الإبداع.

أقول: ان الفصيح التكلّم يعرف ان هذه الصنائع في سبع عشرة لفظة في غاية الإعجاز، مثلا المساواة، هي ان اللفظ لا يزيد على معناها وهذه غاية الفصاحة، لأن المعاني الدقيقة يحتاج بألفاظ كثيرة حتى يستخرج ذلك المعنى من تلك الألفاظ المتكثّرة فحينئذٍ إذا كان اللفظ لا يتكثّر وأفاد المعنى إفهوا غاية الفصاحة.

وَأَدْعُوا شُهَدَآءَكُم ﴾: جمع شهيد بمعنى الحاضر والناصر في دُونِ أَلَقَعِ مَتعلَق بادعوا أي ادعوا متجاوزين الله من حضركم كائناً من كان للاستظهار في معارضة القرآن أو المراد الحاضرين في مشاهدكم وانديتكم من رؤسائكم وفصحائكم وأشرافكم الذين تفزعون إليهم في الملمات والمهمات ليعينوكم في الإتيان بمثله وقيل ان الظرف متعلق بشهدائكم والمراد بالشهداء الأصنام ودون بمعنى التجاوز أي ادعوا أصنامكم الذين اتخذتموهم آلهة وزعمتم انهم يشهدون لكم يوم القيمة انكم على الحق متجاوزين الله في اتخاذها.

المجان كُنتُم صَدِقِينَ ﴾ في أنّ محمداً الله يقوله من تلقاء نفسه وجواب ان محذوف أي ما فعلوا كذلك من الإتيان بمثله.

فيتخلف التقل

فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَأَتَقُوا النَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ أُعِدَتْ لِلْكَفِرِينَ؟

فإن لم تفعلوا ما أمرتم من الإتيان بالمثل بعد ما بذلتم سعيكم ﴿وَلَن تَفَعَلُوا ﴾ فيما يستقبل أبداً فإنّه معجزة النبيﷺ اعتراض بين الشرط والجواب وقد وقع الأمر حيث أخبر بعدم وقوعه ولو عارضوه بشيء يدانيه في الجملة لتناقله الرّواة خلفاً عن سلف.

فَاتَقُوها واتركوا العناد واحذروا النار التي حطبها وهو ما يوقد به النار فاتَقوها واتركوا العناد واحذروا النار التي حطبها وهو ما يوقد به النار ألنَّاسُ أن أي العصاة فو**المُحجارةُ إن** أي حجارة الكبريت وإنّما جعل حطبها منها لسرعة التهابها وبطوء خمودها وقبح رائحتها ولصوقها بالبدن أو المراد من الحجارة الأصنام التي عبدوها ونحتوها من الحجارة وإنّما جعل التعذيب بها ليتحققوا انّهم عذّبوا بعبادتها وليست نار الجحيم كلّها توقد بالناس والحجارة بل هي نيران شتّى منها نار بهذة الصفة.

(أَعِدَّتْ لِلْكَفِرِيْنَ ﴾: وهيئت للذين كفروا بما نزلناه وفيه دلالة على ان النار مخلوقة موجودة الآن خلافاً للمعتزلة وفي الآية إشارة إلى ان ثمرة الأخذ بالقرآن والقبول به وبمحمد يُشْتُنُ هو النجاة من النار التي وقودها الناس والحجارة.

وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا ٱلصَّلِحَنتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَخْتِهَا الأَنْهَـُرُّ كُلَما رُزِقُوا مِنْهَا مِن تَحَرَةٍ زِزْقَا قَالُوا هَنذَا ٱلَّذِى رُزِقْنَا مِن قَبَـلٌ وَأَنُوا بِهِ مُتَشَبِهَا وَلَهُمْ فِيهَا آزَوَجُ مُطَهَـرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ٣ البشارة: الخبر المتار الذي يظهر به أثر السرور، أي فرّح يا محمد قلوب الذين آمنوا بأنّ القرآن منزل من الله، مثل قوله: بشر المشائين إلى المساجد في ظلم الليالي بالنور التام يوم القيامة.

وَعَكِمِلُوا الْصَلِحَاتِ ﴾ وفعلوا الفعلات الصالحات وهي كل ما كان لله تعالى حسب ما أمر به وفي عطف العمل على الإيمان دلالة على تغايرهما واشعار بأن مدار الاستحقاق مجموع الأمرين فإن الإيمان أساس والعمل الصالح كالبناء عليه ولا غناء بأساس لا بناء عليه وطلب الجنة بلا عمل حال السفهاء.

﴿ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ ﴾ بساتين فيها أشجار مثمرة، قيل: الجنة ما فيه النخيل والفردوس ما فيه الكرم، كذا قال الفراء، ولفرط التفاف أغصان أشجارها وتسترها سميت جنة كأنها ستره، والجنان ثمان (دار الجلال) كلُّها من نور. مدائنها وقصورها وبيوتها وأوائيها وأبوابها ودرجها وغرفها وأعاليها وأسافلها وخيامها وحليها. و(دار القرار) كلها من المرجان، و(دار السلام) كلها من الياقوت الأحمر، و(جنة عدن) من الزبرجد وهي قصبة الجنة وهي مشرفة على الجنان كلها و(باب جنة عدن) مصراعان من زمرد وياقوت ما بين المصراعين كما بين المشرق والمغرب و(جنة المأوى) من الذهب الأحمر، و(جنة الخلد) من الفضة، و(جنة الفردوس) من اللؤلؤ كلها وحيطانها لبنة من ذهب ولبنة من فضة ولبنة من ياقوت ولبنة من زبرجد وملاطها وما يجعل ما بين اللبنتين مكان الطين المسك وقصورها الياقوت وغرفها اللؤلؤ ومصاريعها الذهب وأرضها الغضة وحصباؤها المرجان وترابها المسك ونباتها الزعفران والعنبر و(جنة النعيم) من الزمرد كلها وفي الخبر: «أن المؤمن إذا دخل الجنة رأى سبعين ألف حديقة في كل حديقة سبعون ألف شجرة، على كل شجرة سبعون ألف ورقة. وعلى كل ورقة مكتوب لا إله الا الله محمد رسول الله على ولي الله، أمة مذنبة. ورب

بيكوكة التقلق

غفور، كل ورقة عرضها من مشرق الشمس إلى مغربها». <sup>(``</sup>

فيتمغرى من تمخيتها **الأنهائر ؟** والأنهار جمع نهر بسكون الهاء وفتحها وهو المجرى الواسع وعن مسروق ان أنهار الجنّة تجري من غير أخدود وشق في الأرض وأنزه البساتين وأكرمها منظراً ما كانت أشجارها مطلّلة والأنهار في خلالها مطرّدة والأنهار أربعة الخمر والعسل واللبن والماء فإذا شربوا من نهر الماء يجدون حيوة ثم انهم لا يموتون وإذا شربوا من اللبن يحصل في أبدانهم تربية ثم انهم لا ينقصون وإذا شربوا من اللبن يجدون شفاء وصحة ثم انهم لا يسقمون وإذا شربوا من نهر العسل طرباً وفرحاً ثم انهم لا يحزنون.

روي: أنّه كتب عرضا على ساق العرش (بسم الله الرحمن الرحيم) فعين الماء تنبع من ميم بسم، وعين اللبن تنبع من هاء الله، وعين الخمر تنبع من ميم الرحمن، وعين العسل تنبع من ميم الرحيم، هذا منبع الأنهار، وأمّا مصبّها فكلّها تصب في الكوثر، وهو حوض النبي، وهو في الجنة اليوم وينتقل يوم القيامة إلى العرصات لسقي المؤمنين ثم ينتقل إلى الجنّة، ويسقى أهل الجنّة أيضاً من عين الكافور، وعين الزنجبيل، وعين السلسبيل، وعين الرحيق، ومزاجه من تسنيم بواسطة الملائكة ويسقيهم الله الشراب الطهور بلا واسطة، كما قال: في وَسَقَهْمُ رَبُّهُمْ شَكَرابًا طَهُورًا بِ<sup>(٢)</sup>.

الحَّنَّة ﴿ عَنَيْهَا مَنْهَا ﴾: أي متى أطعموا من الجُنَّة ﴿ مِن تُحَرَقٍ﴾ ليس المراد بالثَمرة التفَّاحة الواحدة أو الرمانة الفذة وإنَّما المراد نوع من أنواع الثمار ومن الأولى والثانية كلتاهما لابتداء الغاية لأن الرزق قد ابتدئ من

١- انظر: روضة الواعظين، للفتال النيسابوري، ص ٥٠٥. ٢- سورة الإنسان: ٢١.

الجنّات ومن الجنّات قد ابتدئ من ثمرة.

وَزَنَعًا ﴾ مفعول رزقوا وهو ما ينتفع به الحيوان طعاما.

فَنَالُوا هَنذَا الَّذِى رُزِقَنَا مِن قَبَلُ ﴾ أي هذا مثل الذي رزقنا من قبل هذا في الدنيا ولما استحكم الشبه بينهما جعل ذاته ذاته وإنّما جعل ثمر الجنّة كثمر الدنيا لتميل النفس إليه حين تراه فإنّ الطباع مائلة إلى المألوف متنفُرة عن غير المعروف كأنهم قالوا هذا عين ما رزقناه في الدنيا مثلا ان هذه الرّمانة مثل الرّمانة التي أكلناها في الدنيا فمن أين لها من اللَّذَة والطبب هذه اللذة وهذا البيان لفرط استعجابهم واستغرابهم ممّا يجدون من اللذة مع اتحادهما في الشكل واللون ولا يقدح فيه ما روي عن ابن عباس أنّه قال ليس في الجنّة من أطعمة الدنيا إلا الاسم فإنّ ذلك لبيان كمال التفاوت بينهما من حسن اللذة من أطعمة الدنيا إلا الاسم فإنّ ذلك لبيان كمال التفاوت بينهما من حسن اللذة والهيئة لا لبيان ان لا تشابه بينهما أصلاً كيف لا واطلاق الأسماء منوط بالاتحاد النوعي قطعاً وقيل معنى قوله هذا الذي رزقنا من قبل ان ثمار الجنّة إذا اجتنيت من أشجارها عاد مكانها مثلها فيشتبه عليهم فيقولون هذا الذي رزقنا من قبل، قاله يحيى ابن كثير وأبو عبيدة، والقول الأول قال به ابن عبّاس واختاره الشيخ أبو جعفر الطوسي.

**وَأَتُوْا بِهِ، مُتَنَبِهُ ا**يمَ: على البناء للمجهول أي جيئوا بذلك الرزق، والمراد جنس الرزق متشابها أي متشابه في الجودة، خيار لا رذل فيه. متساوي في الفضل، كقول الشّاعر:<sup>(۱)</sup>

من تلق منهم فقل لاقيت سيّدهم مثل النجوم التي يسري بها الساري

وقيل المعنى متشابهاً في الصورة واللون مختلفاً في الطعم، والقول الآخر في الآية ان التشابه في كل ما أتوا به من حيث الموافقة بالمسكن يوافق \_\_\_\_\_\_

١\_ هو العرندس، من بني بكر بن كلاب.

شِيْرَةُ البَعَةِ

الساكن والخادم يوافق المخدوم والمسكن يوافق الفرش وكذلك جميع ما يليق به.

فوَلَهُمْ فِيهَا أَزَوَبَ مُطَهَرَةٌ في قيل انّها حور العين وقيل هن من نساء الدنيا مهذبة من الأحوال المستقذرة كالحيض والنفاس والبول والغائط والصداع والولادة وجميع الأدناس وكلمة مطهرة أبلغ من طاهرة وإشعار بأن مطهّرات طهرهن الله قال الحسن هن عجائزكم العمش الغمص الرمص طهرن من الأقذار والآثام وعن ابن عبّاس عن النبي الله «خلق العور العين من أصابع رجليها إلى ركبتيها من الزعفران ومن ركبتيها إلى ثدييها من المسك الإدفر ومن ثدييها إلى عنقها من العنبر الأشهب أي الأبيض ومن عنقها إلى رأسها من الكافور إذا أقبلت يتلألأ نور وجهها كما يتلألا نور الشّمس لأهل الدنيا».

وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾: أي في الجنّة دائمون يبقون ببقاء الله لا انقطاع ولا نفاد لأن النعمة تتم بالبقاء والخلود كما تنتقص بالزوال والفناء، والخلود هو الدوام من وقت مبتد، ولذا لا يقال في حق الله خالد، قال عكرمة أهل الجنة ولد ثلاث وثلاثين سنة رجالهم ونساؤهم وقامتهم ستون ذراعاً على قامة أبيهم آدم الله شباب جرد مرد مكحلون، عليهم سبعون حلّة، تتلون كل حلّة في كل ساعة سبعين لوناً، لا يبترنون ولا يمتخطون، يزدادون كل يوم جمالاً وحسناً، كما يزداد أهل الدنيا هرماً وضعفاً، لا يفنى شبابهم، ولا تبلى ثيابهم.

إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحْيَ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا ٱلَّذِينَ حَفَرُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن تَرَبِّهِمٌ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ حَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن تَرَبِّهِمٌ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ حَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُ مِن تَرَبِّهِمٌ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ حَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَهُ الْحَقُ مِن تَرْبِهِمٌ وَأَمَّا ٱلَذِينَ حَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَهُ ٱلْحَقُ مِن تَرْبِهِمٌ وَأَمَّا ٱلَذِينَ حَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَهُ الْحَقُ مِن تَرْبِهِمٌ وَأَمَّا ٱلَذِينَ حَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَهُ الْحَقُ مِن تَرْبِهِمُ وَأَمَّا ٱلَذِينَ حَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَهُ مِن تَرْبِهِمْ وَأَمَّا ٱلَذِينَ حَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ مَتَكُولُهُ مَنْ تَرْبِهِمْ وَالَمَا الَذِينَ حَضَيْرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُ مِن تَرْبِهِمْ وَأَمَّا ٱلَذِينَ حَضَيْرُوا فَيَعْلَمُونَ مَا أَنَهُ إِنَّى مِن تَرْبِهِمْ وَأَمَّا الَذِينَ حَضَيْرُوا فَيَعْلَمُونَ مَنْهُ لَهُ مِنْ تَرْبَعُ أَنَ أَمَا اللَذِينَ حَضَيْرُوا فَيَعْلَمُ مَاذَا أَرَادَ اللَهُ بِهَاذَا مَشَكَمُ يُضِلُ لُهُ فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا مِنْتُولُونَ مَا مَالَا إِن أَعْرَبْ فَيَعْلَمُونَ مَاذَا أَرَادَ أَنَهُ مِنْتُهُ مِنْ أَمَا مِنْذَى إِنَا عَنْ إِنْ فَقَلُونُ مَا مُنْ أَنْهُ مِنْ أَنْ أَنْهُ مَا مَا أَعْنَا مِنْ عَنْ أَعْنَا مُوا أَمَا مُوا لَهُ مَا مُنْ أَنْ أَ مِنْ أَمَا اللَذِينَ مَا يُولُونَ مَا يُعْنِي أَنَهُ إِنَّهُ إِنَّهُ إِنْ أَنْهُ مَا إِنَا إِنَا إِنْ أَنْهُ مُ مِقْبَلْيَا اللَّذِينَ ج ١

وجه تعلَق الآية بما قبلها، أنَّه لما جاء في القرآن ذكر النحل والذباب والعنكبوت والنمل، أورد المنافقون والكفار إنّ مثل هذه الأشياء لا يليق ان يذكر في القرآن، وكلام الفصحاء، وذلك يقدح في فصاحة القرآن فضلاً عن كونه معجزاً، فأجاب الله عن شبهتهم بأن ذكرها مشتملاً على حكم بالغة، ولذلك ضرب الأمثال بالنار والظلمات والرعد والبرق ليس بقبيح، حتى يستحي أن يضرب بها المثل، فنزلت الآية دفعاً لمقالهم، المعنى.

اعلم: ان الحياء تغيير وكيفية يعتري الإنسان من خوف ما يعاب به، يقال حي الرجل كما خشي ونسى، فاستحال هذا المعنى على الله سبحانه لأنه تغير يلحق البدن وكيفية حاصلة، وذلك لا يعقل الا إلى الجسم فيجب تأويله وهو ان هذا الكلام جاء على سبيل أطباق الجواب على السؤال والشبهة التي أوردوها، حيث قالوا: أما يستحيى رب محمد أن يضرب مثلاً بالذباب والعنكبوت؟ فرة سبحانه كلامهم على طبق إيرادهم، فقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا

ووجه آخر في الكلام، وهو أن كل صفة تطلق للعبد إذا وصف الله تعالى بذلك فهو محمول على نهايات الأعراض، لا على بدايات الأعراض، مثاله ان الحياء له مبدأ ومنتهى فالمبدأ هو التغيير الجسماني والمنتهى ترك ذلك الفعل الذي ينسب فاعله إلى القبيح، فإذا ورد الحياء في حق الله ليس المراد ذلك الخوف الذي هو مبدأ الحياء ومقدمته، بل ترك الفعل الذي هو منتهاه، وكذلك استعمال الغضب في حقه فإن مبدأ الغضب غليان دم القلب وشهوة الانتقام وله غاية وهو إنزال العقوبة بالمغضوب عليه، فإذا وصف الله بالغضب فليس المراد ذلك المبدأ، أعني شهوة الانتقام، بل المراد إنزال وشهوة الانتقام وله غاية وهو الفانون الكلي في نسبة هذه الأوصاف إلى جنابه تعالى، وقيل: وجه آخر في معنى لا يستحي، أي لا يخشى أن يصرب مثلاً، ويستعمل الخشية بمعنى الحياء مثل هذا المورد، كما استعمل الخشية في معنى الحياء حيث قال: وتخشى الناس والله أحق أن تخشيه، أي تستحيي الناس والله أحق ان تستحييه، فالاستحياء بمعنى الخشية في هذه الاية، كما ال والغشية بمعنى الاستحياء في تلك الآية<sup>(۱)</sup> واستعمال المثل تفهيم المراد وتقريب الذهن إلى المعنى، امر مستحسن شايع في العرب والعجم ولا استنكاف فيه وبالجملة. فإن ألمة لا يَسْتَحْي ال يُعْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً ﴾ أي لا يخشى أن يضرب مثلاً يوضحه به لعباده المؤمنين بما هو المثل، يمني أي مثل كان، وكلمة حما ـ في الآية لزيادة الإبهام والشيوع في النكرة، سواء مئلاً بعوضة فيكون بعوضة مفعولاً ثانياً ليضرب وضرب بمعنى جعل، او مئلاً بعوضة فيكون بعوضة مفعولاً ثانياً ليضرب وضرب بمعنى جعل، او يكون \_ما ـ نكرة، مله ما ومعنى، ما

يكون \_ ما \_ نكرة، مفسرة ببعوضة، فيكون بعوضة بدلا من ما ومعنى، ما. شيء، فحينئذ يفسر شيئاً بعوضة، وقال الفراء إن معناه إن الله لا يستحيى أن يضرب مثلاً، ما بين بعوضة إلى ما فوقها والمثل يؤتى به لفهم المخاطب. سواء كان صغيراً كالبعوضة، أو جليلاً كالفيل وقد ورد في كلام العرب والعجم فقالوا في التمثيل: أجرأ من الذباب، واسمع من القراد، تزعم العرب ان القراد يسمع الهمس الخفي، من مناسم الإبل، على مسافة سبع ليال، أو سبعة أميال، وفي المثل: فلان أعمر من القراد، وذلك انها تعيش سبعمائة سنة. وأجرأ من الذباب، لأنه يقع على أنف الملك، وجفن الأسد، فإذا ذب ودفع. آب ورجع، ولذلك سمي بالذباب وفي المثل يقال: هو أجمع من ذرة إلى يزعمون انها تدخر قوت سبع سنين، فانظر أيها المتأمل، كيف خاق الله

۱ـ راجع: التبيان، ج ۱، ص ۱۱۲.

| ج ۱ | المتليا اللال |  | ٥٤ |
|-----|---------------|--|----|
|-----|---------------|--|----|

الذباب والبعوض مع صغر حجمهما، كل آلة وعضو أعطاه الفيل القوي الكبير، بزيادة جناحين وأعطى البعوض والذباب جرأة، أظهرها في طيرانهما، في وجوه الناس، مع مبالغة الناس في ذبهما ودفعهما بالمذبه، وكيف ركب الجبن في الأسد واظهر ذلك الجبن فيه بتباعده عن مساكن الناس، وطرقهم، وأمكنتهم، ولو تجاسر الأسد، تجاسر الذباب والبعوض، لهلك الناس، فجعل بقدرته في الضعيف التجاسر والجرأة، وفي القوى الجبن وأعجب من هذين الأمرين، عجزك عن هذا الضعيف، وقدرتك على ذلك الكبير.

حكي أنّه خطب المأمون ذات يوم، فوقع ذباب على عينه، فطرده، فعاد مراراً حتّى عجز وقطع الخطبة، فلمّا صلّى، احضر أبا هذيل شيخ الاعتزال، فقال له: لم خلق الله الذباب؟ قال الشيخ: ليذل به الجبابرة، قال: صدقت.<sup>(1)</sup> وفي خلق الذباب وأمثاله حكم ومصالح، قال وكيع: لو لا الريح والذباب لانتنت الدنيا، فسبحان القادر الذي ليس خلق العرش مع عظمته عليه أعسر، ولا خلق البعوضة عليه أيسر، وأنت أيّها الإنسان العاصي، إذا كان جزعك من هذا البعوض في الدنيا وعجزك عنه، فكيف حالك إذا تسلّطت عليك الحيّات والعقارب في لظى؟! اعلم انّه لمّا ثبت بضرورة العقل والعيان الحسي، ان لنا حالقاً حكيماً، لزم معرفة ان الموجودات، لم تخلق عبثاً وإنّما خلقوا ليعرفوا خالقاً حكيماً، لزم معرفة ان الموجودات، لم تخلق عبثاً وإنّما خلقوا ليعرفوا والعقارب في معن المعرفة السعادة الدائمة والفيض الدائم وهذه المعرفة حالقاً حكيماً، لزم معرفة ان الموجودات، لم تخلق عبثاً وإنّما خلقوا ليعرفوا والعبادة تتوقف على بعث الرسل وإنزال الكتب، كي يحصل هذا الغرض من الحكيم ويعرفوا ما يصلحهم وما يفسدهم والًا لاختل النظام الأصلح، الواجب رعايته في مقام الحكمة، وبطل الغرض وذلك لا يليق بالحكيم القادر، فوجب رعايته في مقام الحكمة، وبطل الغرض وذلك لا يليق بالحكيم القادر، فوجب

١- انظر: سيرأعلام النبلاء، للذهبي، ج ٦، ص ٢٦٤.

100 .....

رجل اسمه محمّد الله وادّعي النبوّة وأتى بكتاب، مجموع فيه جميع ما يحتاجونه، من النظام الأتمّ وتحدّى بذلك الكتاب، الآيتان بمثله، لفظاً ومعنى، حكماً وحكمة، ثم أنَّه استقر في سنَّة الله وطريقته، من لدن أدم في جميع الأعصار، على نصب الحجة، من رسول، أو وصيٍّ، لئلا تبطل الحكمة ولا يفوت الغرض، والعلَّة الباعثة، لوجوب الدعوة النبويَّة، هي الباعثة لوجوب وجود وصيّ، يرشد إلى بقاء دعوة النبي ومع القطع بعدم وجود وصيّ عن المسيح، نقطع بوجوب وجود النبي، إتماما للحجّة ومعلوم بالبداهة. أنّ في هذا الزمان، لا يكفى وجود المسيح، في السماء الرابعة، كما لا يمكن الاكتفاء بوجوده تعالى عن البعثة، فلو قيل انَّ شريعة عيسي باقية، إلى هذا العصر. فالجواب انه لو كانت شريعته باقية، لوصل إلينا من طرف أوصيائه، لمعرفة مصالح الأمّة ولم يجتمعوا أمّته على الشرك، لأنّ أمّته متفقون على القول بالتثليث، والحلول والاتحاد، كما صرحوا به في الأناجيل، المجعولة، المحرفة المشتملة على أنحاء الكفر والشرك والارتداد ولم يبق عندهم شيء مما جاء به المسيح ولو كان لمسيح، حافظًا لدينهم، لم يجمعوا على الباطل، ثمَّ إن المسيح، باعتقاد النصاري، مصلوب مقتول وباعتقادنا أنَّه رفع إلى السماء، ولأجل عدم كونه متصرفاً، في الشرعيات وعدم قيامه بمصالح العباد، بمنزلة النبيّ الميّت، فلا يكتفي به، في إتمام الحجّة. فالعلَّة الباعثة لوجوب الدعوة من الأنبياء، هي الباعثة، لوجوب وجود الوصي، يرشد إلى بقاء تلك الدعوة، في عصرنا. فمع القطع بعدم وجود وصيّ، عن المسيح. في آخر الزمان نقطع بوجود البعثة النبويّة الحقية الكاملة المحمّدية، إتماما للحجّة، وهذه الحجة منحصرة في محمّد وعترته المعصومين عليهم الصلاة والسلام.

وبوجه أخر نقول: كما ان سائر الصفات، يستعلم من الأفعال والأقوال

والحركات والسكنات، كذلك الصدق والحق والعصمة وسائر كمالات الأنبياء والأوصياء يستفاد من ملاحظة حالاتهم وسيرتهم وأقوالهم ومن تتبّع وتأمل بعين الإنصاف، في أوصافهم وشئونهم، لا يبقى له ريب ولا شبهة، في حقانيتهم ويستعلم أوصافهم من التسامع والتواتر من اتصافهم بتلك الصفات الملائمة للنبوّة والوصاية، كما انّ العادل، يعرف بالمعاشرة التامة فانظر إلى ما ظهر عنه ومنه وبهﷺ من سيرته وأحواله والعلوم الكاملة والحكم الربانية. التي اندرست من أجلها، الحكمة التي كانت متداولة بين الحكماء واليونانيّين واتفق العقلاء، على هجران كتبهم، لعدم حاجتهم، إلى تلك الكتب والحكم، بعد ظهور القرآن، في هذه الأمة المرحومة، كما لا حاجة في الاستصباح بالسراج، عند طلوع الشمس، مع وضوح أنَّه ما حضر عند معلَّم، في مقام التحصيل، بل كان يتيماً، ما بين قوم، لا يعرفون شيئاً، من الحكم والأداب، فهذه الحكمة، الربانية والتربية الإلهية، من أعظم المعجزات، الدالة على صدقه، وتماميّة هذه الشريعة وناسخيّته، لجميع الأديان فعلم انّ هذا الأمر. خارج عن الطبع البشري والحكم البالغة، المستفادة من كلماته، وأفعاله، من أعظم الشواهد على نبوّته وحقيّة دينه.

والحاصل: قد ورد كثير من الأمثال، في الإنجيل، فقد مثّل سبحانه، غل الصدر، في الإنجيل بالنخالة، قال: (لا تكونوا كمنخل، يخرج منه الدقيق الطيب، ويمسك النخالة، كذلك أنتم، تخرج الحكمة من أفواهكم وتبقون الغلَ في صدوركم)<sup>(')</sup> وكذلك مثل سبحانه، مخاطبة السفهاء، باثارة الزنابير. قال: (لا تثيروا الزنابير، فتلدغكم، فكذلك لا تخاطبوا السفهاء، فيشتموكم)<sup>(')</sup>

١- تفسير كنزالدقائق، ج ١، ص ١٩٤. وأيضاً تفسير الرازي، ج ٢، ص ١٤٤.
 ٢- المصدر السابق نفسه.

وقال في الإنجيل: (لا تدّخروا ذخائركم حيث السوس والأرضة، فتفسدها ولا في البرية، حيث اللصوص، والسموم، فيسرقها اللصوص ويحرقها السموم ولكن اذخروا ذخائركم عند الله).

وجاء في الإنجيل: (مثل ملكوت السماء، كمثل رجل، زرع في قريته حنطة جيدة نقية، فلما نام الناس، جاء عدوم، فزرع الزوان وهو مبغتح الزاي وضمها محبة، مرم، يخالط البر، فقال الزراع لمولاهم: يا سيدنا، أليس حنطة جيدة، زرعت في قريتك؟ قال بلى، قالوا: فمن أين هذا الزوان؟ قال: غفلتم عن عدوكم وسامحتموه، فاخلط في زرعكم، فالزارع، الإنسان والقرية، العالم والحنطة، الطاعة والزوان، المعاصي.<sup>(۱)</sup>

أقول لا يجوز لأحد \_ من المسلمين \_ مطالعة كتاب الإنجيل والتورية، الما إذا كان مقصوده الاحتجاج على النصارى واليهود، بسبب إثبات أحقية القرآن، خصوصاً إذا كان قليل المؤنة في العلم، فإن فيها التحريف والأكاذيب المحكيّة، من لسان المسيح عن قول الله، فمنها ما في الأناجيل الأربعة، من الاختلافات في نسب المسيح، مع ان الإنجيل المنزل من الله كان منحصراً في واحد، ومنها ما في الإنجيل، من ان المسيح، صنع خمراً وأعطاها لأمّه مريم، مرسلاً إيّاها والخمر لأهل المجلس. ومنها ما في الإنجيل، من ان الأبن في الأب حلّ، والأب في الأبن، وهذا يستلزم تضاد الحال والمحل ومناف لمراتب التوحيد، ومنها ما في التوراة من ان نوحاً، شرب الخمر، بعد خروجه من السدنة ومنها أيضاً في التوراة، من ان لوطاً، شرب الخمر، بعد خروجه من السدنة ومنها أيضاً في التوراة، من ان لوطاً، شرب الخمر، وزنا بابنتيه، ومنها ما في الورية، من ان هارون، امر بصنع العجل، فمع هذه القبائح، ألتي دونوها وسموها، الإنجيل والتورية ونسبوا الأفعال القبيحة، إلى الأنبياء، كيف يكون حال أمّة، ينسبون إلى أنبيائهم، ما يأنف الفاسق، المتجاهر من مثل هذه الأمور وليس ذلك الا الإلحاد أو تفسيقا لأهل الوحي وأشد حمقاً من أولئك. بعض أهل السنّة حيث كتبوا هذه الأكاذيب، في مصنفاتهم، واعتقدوها وسموا كتابهم، بخطيئة الأنبياء.

والحاصل: أن الله سبحانه، مثَّل الأمثال، في هذه الآيات، لأن ينبّه بذلك المؤمنين على لطيف صنعه ليقرّوا بوحدانيته، وكمال قدرته وحكمته، ليهتدوا.

أَمَا ٱلَّذِبِنَ عَامَنُوا ﴾ بالقرآن وبمحمدﷺ ﴿ فَيَعْ لَمُونَ ﴾ اي: التمثَّل ﴿ أَلْحَقُّ ﴾: الثابت الذي لا يسوغ إنكاره ﴿ مِن رَّبِّهِمْ ﴾ فيفكرون ويوقنون أن الله خالق هذه الأشياء فيؤمنون به ﴿وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَغَرُوا ﴾ وهم المشركون واليهود ﴿ فَيَقُولُونَ مَاذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ بِهَندًا مَثَلًا ﴾ اي: لإعراضهم عن طريق الاستدلال، وإنكارهم، وجحودهم ماذا أراد الله، بهذا المثل واي شيء أراد، بهذا المثل الخسيس، فلمًا حذف الألف واللام في المثل نصب على الحال، أو التميز، فأجابهم الله بقوله: ﴿ يُضِلُّ بِهِ حَيْثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ، كَثِيرًا ﴾ فيه وجهان، قال الفراء انَّه حكاية عن قولهم، ومن بقية كلامهم حيث قالوا: ماذا أراد الله بهذا مثلاً يضلَّ به كثيراً ويهدى به كثيراً ثم قال الله: ﴿وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا ٱلْغَلَسِقِينَ ﴾ وهذا وجه حسن، استحسنه الطبرسي، والوجه الآخر، انه كلامه تعالى وإذا كان كلامه تعالى، فمعنى قوله يضل به كثيراً. انَّ الكفار يكذَّبونه، وينكرونه، ويقولون: ليس هو من عند الله، فيضلُّون بسببه، فإذا حصل الضلال بسببه، أضيف إليه، وكذلك لمّا حصلت الهداية بسببه أضيف، فمعنى الإضلال، على هذا، تشديد الامتحان الذي. يكون عنده، الضلال، لأنَّ المحنة، إذا اشتدت على الممتحن، فضلَّ عندها، سميت إضلالًا.

وإذا سهلت. فاهتدى عندها، سميت هداية.

وحاصل المعنى: ان الله يمتحن بهذه الأمثال، عباده، فيضل بها قوم كثير. لإنكارهم ويهدي بها قوم كثير، لقبولهم ومثله قوله تعالى: ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلَنَ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾.<sup>(1)</sup>

أي ضلوا عندها، وهذا كما يقال للرجل، إذا أدخل الفضة، النار، ليظهر فسادها، من صلاحها، فظهر فسادها، أفسدت فضَّتك وهو لم يفعل فيها.

وإنّما يراد ان فسادهم، ظهر عند امتحانه، وقريب من ذلك، قولهم، فلان أضل ناقته، ولا يريدون انّه أضلها، وإنّما يريدون، من هذا الكلام، انها ضلّت عنه، لا من غيره، ويمكن أن يكون، الإضلال، بمعنى التخلية، على وجه العقوبة، ومنع الألطاف، التي تنعل بالمؤمنين، جزاء على إيمانهم، وهذا كما يقال، لمن لا يصلح سيفه أفسدت سيفك، أريد به، انّك لم تحدث فيه الإصلاح في كل وقت بالصيقل، وقد يكون الإضلال، بمعنى الإهلاك والعذاب والتدمير.

ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرِ ﴾ " وقوله تعالى: ﴿ أَءِذَا ضَلَلُنَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ "، اي: هلكنا، فعلى هذا يكون المعنى، ان الله يهلك ويعذب بالكفر به كثيرا، بأن يضلَهم عن الثواب وطريق الجنة، فبسببه يهلكوا، ويهدي إلى الثواب وطريق الجنة، بالإيمان به كثيرا، وهذا القول، عن أبي علي الجبائي، ويدل على ذلك، قوله: ﴿ وَمَا يُضِلُ بِعِ<sup>ع</sup> إِلَا ٱلْفَنَسِقِينَ ﴾ <sup>(٥)</sup> انتهى بيان وجوه المعنى، في الإضلال من كلام علمائنا.

لكن علماء العامة، المعتزلة منهم قالوا: بأسناد الإضلال إليه تعالى، اي: خلق الضلال مبني على انّ جميع الأشياء، مخلوقة له تعالى، وان كانت أفعال العباد، من حيث الكسب، مستندة إليهم.<sup>(۱)</sup>

وامًا الأشاعرة. فتفسيرهم وعبائرهم في مثل موضوع الضلال والهداية. غبر قابل للذكر، بسبب غلوتهم في الجبر.

قال الطبرسي: وكلُ ما في القرآن من الإضلال المنسوب إليه تعالى، فهو بمعنى المذكور، من الوجوه ولا يجوز أن ينسب إلى الله تعالى، إضلال. اولا لإضلال قبله، ولا يكون الإضلال من فعله، بل إضلاله، سبحانه، تبعا، لضلال المكلف، واما الإضلال الذي يضاف إلى الشيطان، مثل قوله: ﴿ وَلَقَدْ أَسَلَ مِنكُرُ جِبِلًا كَثِيرًا ﴾<sup>(1)</sup> وقوله: ﴿ وَأَضَلَ فِرْعَوْنُ فَوْمَدُ ﴾ وكذلك إضافة الإضلال، إلى السامري، وهو أن يكون، بمعنى التلبيس والتغليط والتشكيك والإيقاع في الفساد، ممّا يؤدّى الي التظليم، فذلك في حق الله، غير جائز، تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا! انتهى بيان الإضلال.

وامًا الهداية في القرآن، يطلق على وجوه:

فتارة، بمعنى الدلالة، والإرشاد، يقال هداه الطريق، والى الطريق، إذا دلّه عليه وهذا الوجه، عام لجميع المكلّفين، فإنّه سبحانه، أهدى كلّ مكلّف وأرشده إلى الحق، على لسان رسله وكتبه، كما قال: ﴿وَلَقَدَ جَاءَهُم مِن زَجِهِمُ الْمُدَى ﴾<sup>(٣)</sup> وقوله: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ ﴾<sup>(١)</sup> وقوله: ﴿وَإَمَّا تَمُودُ فَهَدَيْنَهُمُ

> ١- راجع: تفسير أبي السعود، ج ١، ص ٧٥. ٢- سورة يس: ٦٢. ٣- سورة النجم: ٢٣. ٤- سورة الانسان: ٣.

المتلا التله المنافقة المستحد ومستحد ومستحد ومستح

فَأَسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْهُدَىٰ ٢٠٠

وتارة المراد بالهداية: زيادة الألطاف، التي بها، نثبت على الهدى، ومنه قوله. ﴿ وَٱلَذِينَ **آهَتَدَوَا** زَادَ**هُرَ هُ**دُى ﴾، أي شرح صدورهم وثبّتها.

وتارة تكون الهداية: بمعنى الإثابة، مثل قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ قُئِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَلَكُمْ \* سَيَ**هَدِيهِمْ وَيُصْلِحُ بَالْهُمْ ﴾**<sup>(٢)</sup> ومعلوم، ان الهداية. التي تكون بعد القتل، هي الإثابة لا محالة، لأنه ليس بعد الموت تكليف.

ورابعها: الحكم بالهداية، كقوله: ﴿ مَن يَهْدِ أَنَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِ ﴾ (" وهذه الوجوه الثلاثة خاصّة بالمؤمنين، لإيمانهم.

وخامسها: أن تكون الهداية، بمعنى جعل الإنسان، أي بخلق الهداية فيه، كما يجعل الشيء، متحركاً، بخلق الحركة، والله يجعل، العلوم الضرورية، في القلوب فذلك هداية منه، وهذا المعنى الخامس، عام لجميع العقلاء كالوجه الأول.

وامّا الهداية التي، كلّف الله العَبَاد فعلها، كالإيمان به، وأنبيائه، وغير ذلك، فإنّها من فعل العباد، وان كان قد أنعم عليهم بدلالتهم على ذلك، لكنّهم يستحقون على فعلهم المدح والثواب، كما انّ الكافر بفعله يستحق الهوان والعذاب، والهداية تسكن في قلب فارغ من الدنيا، نسئل الله ان لا يحرمنا من الطافه بسوء أفعالنا.

ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيشَقِهِ، وَيَقْطَعُونَ مَآ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ ٱلَّذِينَ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُوْلَتَهِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ (\*\*)

- ٢\_ سورة محمّد: ٥.
- ٦\_ سورة الكهف: ١٧.

۱\_ سورة فصلت: ۱۷.

| ا ج ۱ |  |  | ٦ | ۲ |
|-------|--|--|---|---|
|-------|--|--|---|---|

ثم وصف الله أحوال المنافقين الموصوفين في الآية السابقة فقال: ( لَذِينَ يَنقُضُونَ ﴾ النقض، فك التركيب، والنسخ، واستعمال النقض، في إبطال العهد، من حيت تسمية العهد، بالحبل، على سبيل الاستعارة، لما فيه من علاقة الوصلة بين المتعاهدين، قيل: عهد الله ثلاثة، الأول: ما اخذه على ذرية أدم، بأن تقرّوا بربوبيّته. والثاني: ما أخذه على الانبياء، بأن أفيموا الدين، ولا تفرقوا فيه، والثالث، على العلماء، بأن يبينوا الحق ولا يكتموه<sup>(11</sup>).

فرمن بَعَدٍ مِيتَفَقِو، في آي بعد الوثيقة وتوكيده بالقبول. والضمير. راجع إلى العهد أوالي الله، اي: بعد توثيق الله، ذلك العهد. بإرسال الرسل. وإنزال الكتب، وقيل: المراد في الآية، كفار أهل الكتاب، وعهد الله الذي نقضوه، هو ما أخذ عليهم في التورية من اتباع محمد في والتصديق بما جا، به، ونقضهم لذلك، تركهم وجحودهم به بعد معرفته وكتمانهم ذلك، عن الناس، ومغالطتهم، على الناس، بعد ان بينه الله، في كتابهم وأمرهم ان لا يكتمونه، فكتموا ونقضوا العهد.

**وَيَقْطَعُونَ مَآ أَمَرَ أَلَدُ بِهِ أَن يُوَصَلَ** اي: يقطعون، ما امر الله، بوصله، وهو يشمل كلَّ قطيعة، لا يرضى الله، قطعه، كقطع الرحم، وموالاة المؤمنين، وإيقاع الفتنة والفساد بين المسلمين، والتفرقة بين الأنبياء والكتب، في تصديق البعض وإنكار البعض.

قال: صاحب كشف الغطاء، العجب، ثم العجب، من قوم يعترفون بنبوة

المعنى: قد قلت (بلي) يوم قال تعالى: (الست بربكم)، واليوم ترقد في فراض الا) = اللامبالار: والغفلة.

مُرْبُعُ البُّغَانُ .....

موسى في وعيسى لي وغيرهما وينكرون نبوة محمد فينتفي الوسائط، في عدم حجيّة المعجزات، لزمهم إنكار جميع النبوات. فينتفي الوسائط، في إثبات الشرائع، بيننا وبين رب السموات، وان ادعوا، بغي المعجزات: من نبينا. فما بالهم، لا ينفون المعجزات، بالنسبة إلى أنبيائهم، مع تقدم عهدهم، وزيادة بعدهم وزمانهم. فإن إنكار الاخبار، بالنسبة إلى ما تقادم عهده، وطالت سلسلته. اقرب من إنكاره، بالنسبة إلى القريب.

وكلَّ رفض خير. فهو قطيعة، بل تعاطى الشر، أيضا، فإنه يقطع الوصلة. فيما بين الله، والعبد.

وفي الحديث: «إذا اظهر الناس، العلم، وضيّعوا العمل، وتحابوا بالألسن وتباغضوا بالقلوب، وتقاطعوا الأرحام، لعنهم الله، عند ذلك، فاصمُهم وأعمى أبصارهم» التهي.<sup>: ت</sup>

﴿**وَيُفْسِدُونَ فِى ٱلْأَرْضِ** ﴾: بالمنع عن الإيمان، والاستهزاء بالحق، وقطع الوصل، التي عليها يدور فلك نُظام العالم، وصلاحه، وقيل: أراد كلَّ معصية. تعدى ضررها، إلى غير فاعلها، والأولى حمله على العموم.

﴿**أَوْلَنَبِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾**: المغبونون، بالعقوبة في الآخرة مكان المثوبة في الجنّة لأنّهم استبدلوا النقض بالوفاء والقطع بالوصل، والفساد بالصلاح وعقابها بثوابها.

كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِٱللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتَا فَأَخْيَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢)

٢. فتنف الغطاء، للشيخ جعفر الكاشف الغطاء، ج ٢، من ٣٨٩.
 ٢. فراب الأعمال، للشيخ الصدوق، ص ٢٤٢.

١٦٤ - ٢٢

واستبعاده، والتعجيب منه لأنّ التعجب من الله، يكون على وجه التعجيب. كأنه يقول: الا تتعجبون أنّهم يكفرون بالله، ومعهم ما يصرفهم عن الكفر إلى الإيمان، من الدلائل.

فوكنتُم أموَنتًا فَأَخيَكَمُم الله: والحال انكم كنتم أجساماً، لا حيوة لها، عناصراً، وأغذية، ونطفاً، ومضغاً، وقبل هذه الحالات كنتم أعداماً، فَأَخَيَكَمُم الله بخلق الأرواح ونفخها فيكم، في أرحام أمهاتكم وهذا البيان إلزام لهم بالبعث، فكما ان الأحياء أمكن لهم بعد أن كانوا أمواتاً، كذلك يمكن حصوله بعد أن يموتوا، وحاصل المعنى انكم لم تكونوا أشياء فخلقكم، ثم يميتكم، ثم يحييكم يوم القيامة.

وقيل ان المعنى كنتم نطفا في أصلاب آبائكم، وبطون أمهاتكم، والنطفة موات، فأخرجكم في الدنيا أحياء، ثمّ يميتكم، ثمّ يحييكم في القبر للمسالة، ثمّ يحييكم ويبعثكم يوم الحشر للمجازاة على الأعمال، وسمّي الحشر رجوعاً إلى الله، لأنّ رجوع أمركم إليه وفي هذه الآية، دلالة على انّه لم يرد من عباده الكفر ولا خلقه، لأنّه لو أراد منهم أو خلقه فيهم لم يجز أن يضيفه إليهم، بقوله كيف تكفرون بالله، كما لا يجوز أن يقال لهم، كيف كنتم طوالاً، أو قصاراً، أو ذكراً أو أنثى، ممّا هو فعله فيهم المبرين ويقال له: من ربّك القبور فيحيى حتى يسمع خفق نعالهم إذا ولوا مدبرين ويقال له: من ربّك ومن نبيّك وما دينك، ويدل كلمة، ثم، التي للتعقيب على انّه لم يرد به حيوة البعث، فإن تلك الحيوة يومنذ، بالرجوع إلى الله، بالحساب، بقوله: (ثمّ أليم

هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلأَرْضِ جَيمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَىّ إِلَى ٱلسَّمَاَةِ فَسَوَّنِهُنَّ سَبْعَ سَمَوَتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ أَنَّ 170 .....

لما استعظم المشركون أمر الإعادة، عرّفهم الله خلق السموات والأرض ليدلّهم بذلك على قدرته على الإعادة: أي قدّر خلقها لانتفاعكم بها في دنياكم ودينكم.

وتمستك بعض الجهلة المتصوفة، من أهل الإباحة بهذه الآية، وحملوا اللام في لكم على الإطلاق والإباحة، وقالوا لا حظر ولا نهي وهذا منهم كفر صريح، ومخالف لتمام كتب الله ورسله. وقد نهى الله، وامر وأباح وحظر ووعد، وأوعد وبشر وهدد والنصوص ظاهرة، والدلائل متظاهرة، والأخبار متظافرة، فمن حمل هذه الآية، على الإباحة المطلقة، فقد انسلخ من الدين بالكلية.

أُمُمَ أَسْتَوَى إِلَى ٱلْتَتَمَاء ﴾ قيل فيه وجوه:

أحدها: وهو الأقرب، قصد إلى خلقها بإرادته ومشيّته، قصداً سويّاً بلا صارف يلويه ولا عاطف يثنيه، فسوّاها، وهذا كقول القائل: كان الأمير يدبر أمر الشام، ثمّ استوى إلى الحجاز: أي تَحوّل تدبيره إليهم.

و**ثانيها**: انّه بمعنى استولى على السماء كما قال لتستووا على ظهورها: أي تقهروه، فيكون المعنى: ثمّ استوى إلى السماء في تفرّده بملكها، ولم يجعلها كالأرض ملكاً لخلقه.

و**ثالثها**: ما روي عن أحمد بن يحيى بن تغلب: انّه سئل عن معنى الاستواء في صفة الله، فقال الاستواء، الإقبال على الشيء، يقال فلان كان مقبلاً على فلان ثم استوى إليّ يكلمنّى.<sup>(۱)</sup>

أقول: هذا المعنى، هو المعنى الأول الّذي ذكره الطبرسي وهذا المعنى الثالث، أيضاً ذكره الطبرسي، مع انّ الإقبال والقصد متساويان، أو متلازمان ولا

۱۔ تفسیر مجمع البیان، ج ۱، ص ۱٤۲.

يظن ظان آن بين هذه الأية وبين قوله: ﴿وَٱلأَرْضَ بَعَدَ ذَلِكَ دَحَهَمَ مَا تَعَدَس كَهِينَة لأن الدحو، البسط. روي آن الله خلق الأرض في موضع بيت المقدس كهينة الفهر: أي الحجر ملئ الكف عليها دخان يلتزق بها، ثم أصعد الدخان، وخلق منه السموات وأمسك الفهر في موضعه ثم بسط منه الأرض وقال أول ما خلق الله، جوهرة طولها وعرضها مسيرة ألف سنة في مسيرة عشرة آلاف سنة، فنظر إليها بالهيبة فذابت واضطربت، ثم ثار منها دخان، فارتفع واجتمع زبد فقام فوق الماء، فجعل الزبد أرضاً والدخان سماءً فالسماء من دخان فَسَوَنُهُنَ إِن اي: أتمهن، وقومهن مصونات عن العوج والفطور، والضمير فيه مبهم فسر بقوله: (سَبَع سَمَوَتَ ) منصوبات عن العوج والفطور، والضمير فيه سلمان الفارسي: هي سبع، الاسم الأولي رفيع وهي من زمردة واسم الثانية. موقان وهي من فضة بيضاء والثالثة قيدوم وهي من زمردة واسم الثانية. ما عون وهي من دمة بيضاء والثالثة قيدوم وهي من زمردة والسمادسة وقاد والوابعة

ا **وَهُوَ بِكُلِّ شَىٰءٍ عَلِيمٌ ﴾** فيه تعليل كأنَه قال لكونه عالماً بكنه الأشياء كلَّها. خلق ما خلق على هذا النمط الأكمل والوجه الأنفع وفي الآية دلالة على ان الأصل في الأشياء، الإباحة لأنّه سبحانه ذكر انّه خلق ما في الأرض لمنفعة العباد.

وَإِذ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِمِكَةِ إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوَا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ جِحَمْدِكَ وَنُقَدِسُ لَكُنُ قَالَ إِنِي أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ؟

المتقور ج ١٠ ص ٤٤.
 ٢١٥ الدر المنثور. ج ١٠ ص ٤٤.

يلحظ التقلة

وَإِذَ ﴾: مفعول اذكر مقدرة: أي اذكر لهم وأخبر وقت ﴿قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَمَ ﴾ قيل الخطاب لجميع الملائكة، وقال ابن عباس: الخطاب لسكنة الأرض بعد الجان من الملائكة لا جميع الملائكة<sup>(1)</sup>: والملائكة جمع ملك. والتاء لتأكيد الجماعة، وسموا بها، فإنَّهم وسائط ورسل بين الله والخلق، واختلف في اشتقاقه: قيل من الألوكة وهي الرسالة، قال الخليل الألوك الرسائة، وهي المألكة على مفعله، مأخوذ من ألك الفرس اللجام<sup>(1)</sup>، وقيل: إنَّما سمّيت الرسالة الوكا، لأنها تمضغ وتؤلك في الفم تألك الشكيم واللجام،

وقال بعض : الكلمة مهموزة، وألقيت حركة الهمزة، على اللام وحذفت الهمزة فقيل ملك وقال أبو عبيدة: ان أصله لأك، إذا أرسل، فملاك مفعل وملائكة مفاعنة غير مقلوبة، والميم في هذه الصور زائدة، لكن ذهب ابن كيسان، ان الميم أصلية، وانه من الملك، وان وزن ملاك، فعال، مثل ثمال، وملائكه فعائلة، والهمزة زائدة، وقوله تعالى: ﴿ أَللَّهُ يَصَطَعَى مِنَ أَلْمَلَيَصَحَةِ رُسُلاً وَمِنَ ٱلنَّاسِ؟: يدل: على ان جميع الملائكة ليسوا برسل، فعلى هذا يكون اسم جنس والملائكة عند أهل الإسلام وأكثر المسلمين، أنوار وأجسام لطيفة، قادرة على التشكل بأشكال مختلفة، والدليل على هذا، ان الأنبياء كانوا يرونهم.

روي في شرح كثرة الملائكة، الَّ بني آدم عشر الجن. وهما، عشر حيوانات البر، والكلَّ عشر الطيور، والكلُّ، عشر حيوانات البحر. وهؤلاء كلُهم. عشر ملائكة السماء الدنيا، وكلَّ هؤلاء، عشر ملائكة السماء الثانية،

۱ تفسير مجمع البيان، ج ۱. ص ١٤٧.

٢. المحاسن، لأحمد بن محمد البرقي، ج ٢. ص ٤٣٢. ورواه المجلسي في البحار، ج ٦٣. ص ٣٧١.

وهكذا إلى السماء السابعة، ثم كلِّ أولئك في مقابلة الكرسي، نزر قليل، ثم جميع هؤلاء. عشر ملائكة سرادق، واحدى سرادقات العرش، التي عددها ستمائة ألف، طول كلِّ سرادق وعرضه وسمكه إذا قوبلت به السموات والأرض وما فيهما وما بينهما، لا يكون لها، عنده، قدر محسوس وما منه من مقدار شبر، ألَّا وفيه ملك، ساجد، أو راكع، أو قائم. (')

﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾: الجعل، والخلق، والفعل، والأحداث، نظائر، ألَّا أنَّ الجعل قد يتعلَّق بالشيء، لا على سبيل الإيجاد، بخلاف الفعل، والأحداث يقول جعلته متحركاً، وحقيقة الجعل تغيير الشيء عمًا كان عليه، وحقيقة الفعل والأحداث الإيجاد، انَّى جاعل. أي مصيَّر قيل: ان الله خلق السماء والأرض وخلق الملائكة والجن فاسكن الملائكة. السماء. واسكن الجن، الأرض، والجنَّ هم بنوا الجان، وهو أبو الجنِّ، كأدم أبو البشر. وخلق الله الجان، من لهب، من نار، لا دخان لها، بين السماء والأرض، قيل: الصواعق تنزل منها، ثمّ لمّا سكنوا فيها، كثر نسلهم، وذلك قبل أدم بسنين متطاولة، قيل بألفي عام.

قال الحقي: «في روح البيان» بستين ألف سنة، فعمروا دهراً طويلاً. في الأرض، مقدار سبعة ألاف سنة، ثمّ ظهر فيهم، الحسد والبغي، فأفسدوا وقتلوا، فبعث الله إليهم، ملائكة سماء الدنيا، وامرّ عليهم إبليس، فهزموا الجنّ، وأخرجوهم من الأرض إلى جزائر البحور، وشعوب الجبال، وسكنوا الأرض. وأعطى الله إبليس، ملك الأرض، وملك السماء الدنيا، وخزانة الجنَّة، وكان له جناحان، من زمرد اخضر، وكان يعبد الله، تارة في الأرض، وتارة في السماء. وتارة في الجنَّة، فدخله العجب، فقال في نفسه، ما أعطاني الله هذا الملك، الَّا

ا\_بحار الأنوار، ج ٥٦. ص ٢٤١.

لأتى أكرم الملائكة عليه.<sup>(1)</sup> وإنّما عبّر سبحانه (خليفة) أراد بالخليفة آدم، لأنّه خليفته في أرضه، يحكم بالحق وكان سبحانه قد أعلم ملائكته انّه يكون من ذريته من يفسد فيها، عن ابن عباس.

وقيل: إنّما سمّى الله آدم خليفة لأنّه جعل آدم وذريّته خلفاء للملائكة، لأنّ الملائكة كانوا من سكّان الأرض، وقيل: خليفة عن الجنّ الذين أفسدوا وقتلوا وأخرجوا، فجعل آدم بدلهم، وقيل: عنى بالخليفة ولد آدم، يتخلّف بعضهم، بعضاً، وهم خلّفوا آدم، في إقامة الحق، وعمارة الأرض.<sup>(۲)</sup>

فَالُوَّا أَتَجْعَلُ فِيهَا ﴾ استيناف لبيان ما قالته الملائكة، قالوا أتجعل في الأرض فرمَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾ كما أفسدت الجن، وفائدة التكرار في الظرف تأكيد الاستبعاد، فروَيَسَفِكُ الدِمَاءَ ﴾ ظلماً كما فعل بنوا الجان أو لأن الله أخبرهم بانه سيكون من ذرية هذه الخليفة من يعصي ويسفك الدماء، وإنّما قالت الملائكة هذا الكلام، على سبيل الاستعلام، على وجه المصلحة والحكمة، لا على وجه الإنكار.

﴿وَنَحَىٰ نُسَبِّحُ بِحَمَّدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾: أي والحال أنا ننزهك، عن كل ما لا يليق بشأنك، مشتغلين بحمدك، والتسبيح نفي ما لا يليق. والتقديس إثبات ما يليق به، والسبّوح هو المستحق للتنزيه، والقدوس المستحق للتطهير، والقدس السطل الذي يتطهر به قال الله في جوابهم: ﴿إِنِّي أَعَلَّمُ مَا لَا نُعْلَمُونَ كَ من الحكمة، والمصلحة باستخلاف آدم، وان من ذريّته الطائع، والعاصي، فيظهر الفضل والعدل واوّل شيء أظهره الله بنور قدرته من ظلمة

> ۱۔ انظر: تفسير البغوي، ج ۱، ص ٦٠. ۲۔ التبيان في تفسير القرآن، ج ۱، ص ١٣١.

| اج ۱ | مقتليا جلالا |  | 17 | • |
|------|--------------|--|----|---|
|------|--------------|--|----|---|

العدم. كان نور محمد يشيم كما قال على الول ما خلق الله نوري ثم خلق العالم بما فيه من نوره (\*\*) بعضه من بعض، فلمًا ظهرت الأنوار من وجود نوره، سمي نوراً. وكلّما كان أقرب إلى الاختراع، كان أولى باسم النور، كما ان عالم الأرواح، أقرب إلى الاختراع من عالم الأجسام. فلمًا كان نور النبي الله أقرب نظر في فائدة خلقه، كان أولى باسم النور، ولهذا كان يقول النبي الا من الله والمؤمنون متي \*\*. قال الات الحلم المانكة بتسبيحه فلما خلق آدم بأربعة عشر ألف عام وكان يسبّح ذلك النور ويسبح الملائكة بتسبيحه فلما خلق الله آدم القى ذلك النور الخالق.\*\*

وروي عن أبي عبد الله الله أنه قال: «أن العلانكة سألت الله ـولم يكن جميعهم، بل بعضهم ـ أن يجعل الخليفة منهم وفالوا نحن نقدّسك، ونطيعك ـ ولا معصيك كغيرنا ـ قال: فلما أجيبوا بقوله: اني اعلم ما لا تعلمون، علموا انهم تجاوزوا عن حدّهم، فلاذوا بالعرش استغفاراً ، يقولون لبيك، ذا المعارج لبيك، وسألوه التوبة. فأمرهم أن يطوفوا بالضرل. وهو البيت المعمور، فمكفوا به سبع سنين، يستغفرون الله بما قالوا، ثمّ تاب عليهم من بعد ذلك، ورض عنهم، فكان هذا اصل الطواف، ثم جعل الله البيت الحرام. حذاء البيت المعمور، توبة لمن أذنب من بني آدم وطهورا» وفي «العلل» عن الصادق في: «فحجبهم عن نوره سبعة آلاف عام. فرحمهم وتاب عليهم».<sup>(1)</sup>

١٧١ .....

وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَكَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَيْهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَاءِ هَؤُلَاءِ إِن كُنتُم صَدِقِينَ (٣)

اي: علم الله آدم معاني الأسماء، والمراد معانيها، إذ الأسماء بلا معان لا فاندة فيها. وفي المجمع والعياشى عن الصادقﷺ أنَّه لا سنل ماذا علمه قال: «**علّمه الأرضين، والجبال، والشعاب، والأودية**»، ثمّ نظر إلى بساط تحته. فقال: ا**وهذا البساط ممّا علّمه**»<sup>(1)</sup>، وفي تفسير الامام. عن السجاد 1922 اع**لمه أسماء** كلشيء، وأسماء أنبياء الله وأوليانه، وعتاة أعدانه» (٢)، فيكون المعنى، وعلَّم أدم أصحاب الأسماء، يعنى المسمّيات، فإن قيل أنَّه كان في المسمّيات. وأصحاب الأسماء ما لا يكون عاقلا، فلم قال عرضهم ولم يقل عرضها، لأنَّه نمًا كان في جملتها الأنبياء والائمة والملائكة، والجن، والإنس، وهم العقلاء. فغلب الأكمل لأنَّه جرت عادة أهل اللسان، والعرب بتغليب الكامل على الناقص. وقال ابن عباس، وسعيد بن جبير، ومجاهد، أنَّه تعالى عَذَّمه. جميع الصناعات وعمارة الأرضين، والأطعمة، والأدوية. واستخراج المعادن. وغرس الأشجار، ومنافعها وجميع ما يتعلق بأمور الدين والدنيا، وهذا القول، هو الحديث المنقول عن الصادق، الذي ذكره العياشي وفي كيفيّة تعليم الله. ادم الأسماء. فقيل علَّمه بأن أودع قلبه معرفة الأسماء والمسمَّيات، وفتق لسانه بها، وعرّفه خواص الأشياء وهوان الفرس يصلح لما ذا، والحمار لما ذا، فكان أدم يتكلِّم بتلك الأسماء، ويعرف المعاني واللغات، وكان ذلك معجزة له، لكونه خارقا للعادة. واختلف في كيفيَّة العرض على الملائكة. فقيل إنَّما عرصها بأن خلق معاني الأسماء التي علَّمها آدم. حتى شاهدتها الملائكة.

- ۱\_ بعسير مجمع البيان، للطبرسي. ج ۱، ص ١٥٢.
- ۲- التفسير الصافي، للمولي الفيض الكاشاني، ج ١، ص ١١١.

١٧٢ - ٢٠

وقيل صور في قلوبهم هذه الأشياء، فصارت كأنّهم شاهدوها، وقيل عرض عليهم من كل جنس واحداً نموذجاً يتعرّف منه أحوال البقية.

فَفَقَالَ أَنْبِئُونِي بِأَسْمَاءَ هَنَؤُلَاءِ إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴾: إظهاراً لعجزهم، وبيانا بأن آدمﷺ أصلح لإمارة الأرض، وعمارتها، إلى ما يهتدى الملائكة إليه وتبكيتا لهم عن إقامة ما علقوا به رجائهم، من أمر الخلافة، فإن التصرف والتدبير، بغير وقوف على مراتب الاستعدادات ومقادير الحقوق، بما لا يكاد يتحقّق ويمكن.

إن كُنتُم صَديدِقِينَ في أي في زعمكم انكم أحقاء بالخلافة ممن استخلفته، فإن أدنى مراتب الاستحقاق، هو الوقوف على العلم بأسماء ما في الأرض، وجواب الشرط محذوف لدلالة الكلام: أي إن كنتم صادقين فيما ظننتم، فأخبروا بهذه الأسماء، وذلك لأنه خطر ببالهم انه لم يخلق الله خلقاً الَا وهم أعلم منه، وأفضل في سائر أنواع العلم، فخوطبوا بهذا الخطاب، فإن قيل، كيف أمرهم الله وكلفهم بأن يخبروا بما لا يعلمون، فالجواب ان الأمر مشروط بالعلم لا مطلقا، كما يقول العالم للمتعلم ما تقول في كذا، ويعلم انَه لا يحسن الجواب، وليس غرضه الجواب بل غرضه، أن ينبّهه على عدم علمه، فإذا تنبه المتعلم، على انّه لا يمكنه الجواب، أجابه حينئذ، فيكون جوابه بهذا الترتيب أوقع في قلبه واثبت، فالأمر بقوله انبتوني، للتنبيه لا للتكليف.

قَالُوا سُبْحَنَّكَ لَا عِلْمَ لَنَّا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَأْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْمَكِيمُ (٢)

استيناف واقع موقع الجواب، كأنَّه قيل فماذا قالت الملائكة حينئذٍ، هل خرجوا من عهدة ما كلَفوه، فقالوا سبحانك لا علم لنا، قيل، سبحان، علم للتسبيح، ولا يكاد يستعمل الَّا مضافا، وقد يجيء غير مضاف على الشذوذ، وغير منصرف للتعريف، والألف والنون المزيدتين، وقيل مصدر منكر. لا اسم، كغفران، ومعناه على الأول: نسبّحك عمّا لا يليق، وعلى الثاني: تنزهت عن ذلك تنزها، وهي كلمة تقدم على التوبة, والمراد الاعتذار، قال موسى للله سبحانك تبت إليك<sup>(۱)</sup>، وقال يونس للله سبحانك اني كنت من الظالمين.

المولا قدرة لنا على ما هو خارج عن دائرة استعدادنا، وانّما علمنا، ما علّمتنا، ولا قدرة لنا على ما هو خارج عن دائرة استعدادنا، وانّما علمنا، ما علّمتنا، وإنّك أنت ألْعَلِيمُ ﴾ الذي لا يخفى عليه خافية ﴿ الْحَكِيمُ ﴾ المحكم في المحكم في المحكم في المحكم في المحكم في المحكم في مبتدعاته سئل أبو يوسف القاضي عن مسألة، فقال لا أدري، فقالوا له: ترتزق من بيت المال كل يوم كذا وكذا، ثم تقول لا أدري، فقال انّما أرتزق بقدر من بيت المال كل يوم كذا وكذا، ثم تقول لا أدري، فقال المحكم في من بيت المال كل يوم كذا وكذا، ثم تقول لا أدري، فقال انّما أرتزق بقدر من بيت المال كل يوم كذا وكذا، ثم تقول لا أدري، فقال انّما أرتزق بقدر من بيت المال كل يوم كذا وكذا، ثم تقول لا أدري، فقال الما أرتزق بقدر سئل عن مسألة، وهو فوق المنبر، فقال لا أدري، فقيل له ليس المنبر موضع قلمي أنّيا عن مسألة، فقال أنّما أرتزق ألما، من بيت المال كل يوم كذا وكذا، ثم تقول لا أدري، فقال الما أرتزق بقدر من يعلى من بيت المال كل يوم كذا وكذا، ثم تقول لا أدري، فقال الما أرتزق بقدر من بيت المال كل يوم كذا وكذا، ثم تقول لا أدري، فقال الما أرتزق بقدر من علمي، ولو أعطيت بقدر جهلي، لم يسعني مال الدنيا وحكى ان رجلاً عالما، من اين مسأل عن مسألة، وهو فوق المنبر، فقال لا أدري، فقيل له ليس المنبر موضع المونا بقدر معلمي أينما علوت بقدر علمي أينما ميم أينا، أيم أقُل ألمم أينا، أيم أقُل ألمم أينا، أيم أقُل ألمم أينا، أيم أينا، أيم أينا أيم أينا، أيما علوت بقدر علمي، ما أبندون وما كُلمم أينا، أيم أيما، أيما، ألما علوت بقدر علمي، ولو علوت بقدر جهلي لبلغت السماء. ألما ما علوت بقدر علمي، ولو علوت بقدر ميما، أيم أينا، أيم أيم أينا، أيم أينا، أيم أيما، ما أيما، أيم

ثمّ خاطب الله سبحانه، فقال يا آدم، اخبر الملائكة بأسمائهم، يعني أسمائهم الذي عرضهم عليهم، وقد مضى بيانه، ﴿فَلَمَّآ أَنْبَأَهُم بِأَسَمَآتِهِمْ ﴾ روى انّه رفع على منبر وأمر أن ينبئ الملائكة بالأسماء، فلما انبأهم بها وهم جلوس بين يديه وذكر منفعة كلشيء وخواصّه، ﴿قَالَ ﴾ الله تعالى: ﴿أَلَمَ أَقُل لَكُمٌ إِنِّ أَعَلَمُ غَيَّبَ ٱلسَّهَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ والاستفهام للتقرير أي قد قلت لكم انّي أعلم ما غاب فيهما ﴿وَأَعْلَمُ مَا نُبِّدُونَ ﴾ وتظهرون من قولكم، حيث قلتم، أتجعل فيها من يفسد الآيه.

عيون أخبار الرضا، الشيخ الصدوق، ج ٢، ص ١٧٩.

﴿ وَمَا كُمْتُمْ تَكْنُهُونَ ﴾ تسترون حيث زعمتم لن يخلق الله خلقاً أكرم علمه منًّا. وهو تعريض بمعاتبهم على ترك الأولى من السؤال، وفي الأية. دلالة صريحة، بأنَّ العلم شرط في الخلافة، بل العمدة فيها، وإنَّ أدم. تفضَّل على الملائكة بالعلم. فالأعلم أفضل، لقوله هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون وليت شعري. كيف قدموا المفضول على الفاضل، مع ذلك العلم الجم، ولو لم يكن له من الفضائل الًا القضايا التي صدرت من أحكامه التي لا تعدّ، مثل صاحب الأرغفة، والحالف أن لا يفكَّ قيد غلَّ عبده ألَّا أن يتصدق بوزنه فضَّة. ومثل جواب الأعرابي حين سأله، فقال: انَّى رأيت شاة فأولدها كلب ولدا. فما حكم ذلك في الحل، فقال ٢٠ «اعتبره في الأكل. فإن أكل لحماً فكلب، وإن أكل علفاً فشاة»، فقال الأعرابي: رأيته يفعل تارة هذا، وتارة هذا. فقال ٢٢ اعتبره في الشرب، فإن كرع فهو شاة، وإن ولغ فكلب»، فقال الأعرابي: رايته يلغ مرة، ويكرع مرة فقال ٢<u>٠ «في المشي مع الماشية. فإن تأخر عنها فكلب،</u> وان تقدّم أو توسط فهو شاة» فقال الأعرابي: وجدته مرّة هكذا ومرّة هكذا. فقال 😒 «اعتبره في الجلوس، فإن برك، فشاة وإن أقعى فكلب»، قال: إنَّه يفعل مرَّة هكذا ومرَّة هكذا. فقالﷺ «**اذبحه فإن وجدت له كرشاً فهو شاة وإن وجدت له** أمعاء فكلب». فبهت الأعرابي وكيف لا وهم عيبة علم الله ووجهه. <sup>(\*)</sup>

روي في عدّة كتب كالقمي، والعياشي، «والبرهان». و«نور الثقلين». وغير ذلك في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَىْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُۥ وَمَا نُنَزِّلُهُۥ إِلَا بِقَدَرٍ مَعَلُومٍ ﴾:

قال عليه الن في العرش تمثال جميع ما خلقه الله في البرَ والبحر» ``، فتبّصر

۱۔ شرح إحقاق الحق، ج ۱۷ ص ٤٩١. ۲۔ تفسير نور النقلين. الشيخ الحويزي، ج ۳. ص ۷.

.....١٧٤

في هذا الحديث كي تعلم، إحاطة مرتبتهم، صلوات الله عليهم. على العرش. بل العرش المعنوي هو حقيقتهم المقدسة المحيطة، على العرش الجسماني. فهم. مطلعون على تمثال جميع ما خلقه الله ولا شك، أنَّهم نفطه العلم السارية في جميع الحروف الامكانيّة وهو النقطة تحت الباء وألف الابتداء في الآلاء.

هي معاني الأخبار وغيره أنَّه جاء يهودي إلى النبي الله وقال: ما معنى حروف الهجاء، وما فائدتها، قال النبي الله لعلَى الله: الجبه: فقال على ١ اما من حرف من حروف الهجاء الآ وله اسم من أسماء الله تعالى. امَّا الالف: فالله الذي لا إله ألَّا هو. والباء: بأنْ بعد فناء خلقه، والتاء توَّاب الَّذي يقبل التوبة عن عباده. والثاء: الثابت الكانن الذي ثبّت الذين أمنوا بالقول الثابت، الجيم: جلَّ ثناؤه، الحاء: حليم حكيم، الخاء: خبير بأفعال عباده، الدال: ديَّان يوم الدين، الذال: ذو الجلال والإكرام الراء: رؤف بعباده، الزاء: زين المعبودين، السين: سميع بصير، الشين: شاكر لعباده المؤمنين، الصاد: صادق الوعد، الضاد: الضار النافع، الطاء: الطاهر، الظاء: المظهر للآيات. العين: عالم بالأمور، الغين: غياث المستغيثين، الفاء: فالق الحب والنوي، القاف قادر على خلقه الكاف: كاف لم يكن له كفوء، اللام: لطيف بعباده، الميم: مالك العلك النون: تور السموات من نور عرشه. الواو: واحد أحد لم يلد ولم يولد. الهاء: هاد لخلقه. اللًا: لا إله الآ هو، الياء: يد الله باسطة بالعطاء". ``

قال الله تعالى: ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَجِّهَا ﴾ قال ابن عباس: رب الأرض إمام الأرض.'" وفي الزيارة رأشرفت الأرض بلوركم، وفوله الله الصورة الإنسانية هي أكبر حجج الله على خلقه، إشاره إلى مرتبة المظهرية.

- الدامعالي الاحبار، لتشيخ الصدوق، ص: 23.
  - المسورة الزمرة 14.
- ٣ـ تفسير بور التقلين، تنشيخ الجويزي، ج ٤، ص ٥٠٣.

الجامعة، وتعبير الربية بمعنى الواسطة في الفيوضات الرحمانية، وليس المراد من ذلك الرب الحقيقي، بل الرب هنا بمعنى الولي والهادي والمرشد والأب والمربي واطلاق ذلك كله على الولي المطلق صحيح من باب الاشتراك المعنوي وهم في الممكنات بمنزلة القطب من الرحى، والماء الذي به حياة كلَشيء، وخزانة الجود، وماء الوجود، ومجرى الفيوضات، قال الذي به عرف الله ولو لانا ما عرف الله، وبنا عبد الله ولو لا نا ما عبد الله"<sup>(1)</sup>، وإليه الإشارة بقوله، (كُلُّ مَنَيْء هَالِكُ إلَّا وَجَهَهُ، (وى الصدوق في توحيده عنه قال: «نعن وجه الله الذي لا يهلك» وان كبر عليك<sup>(1)</sup> هذا المقال فأقول ان حقيقة نورانيّتهم محيطة بسائر الأنوار الامكانيّة، كإحاطة النفس والقلب في بدن الإنسان.

واعلم ان الاعتقاد بإحاطة علومهم لجميع الممكنات ليس مستلزماً للتشبيه المنافي للتنزيه والتقديس، فإن علمه تعالى قديم، أزلي سرمدى، متّحد مع ذاته تعالى، وعلمهم صلوات الله عليهم حادث فقير، إلى الله، حصلت بتعليم الله إيّاهم متّصف بجميع لوازم الإمكان: محتاج في وجوده وبقائه إلى الواجب، والنسبة بين الواجب والممكن تباين وعلى هذا البيان فالقول بالعلم الحضوري للنبيّ والائمة في مقامهم النورانيّة وباعتبار حقائقهم المقدسة ليس مستلزماً لشيء من الشرك والتشبيه لكن جماعة من الشيعة وسولوا بين مرتبتهم النورانية والجسمانية، فقالوا بالعلم الحضوري في الأولى، والحصولي في الثانية، وأهل النظر والتحقيق من العلماء قالوا ان علمهم حصولي، يعني انّما يعلمون الممكنات كلّها بتعليم الله إيّاهم، وإحاط، علومهم بالجميع على ترتيب الحصول، وليس لازماً لذواتهم المقدسة، وليس العلم

> ۱۔ التوحيد، للشيخ الصدوق، ص ۱۵۲. ۲۔ المصدر السابق، ص ۱۵۰.

.....١٧٦

متَحداً، مع حقائقهم على سبيل الحضور حتى يكون حضوريّاً، واستدلً القائلون، بالعلم الحضوري، ببراهين عديدة.

\VV .....

أحدها: انّهم حقيقة الوجود الامكاني، والعقل الأوّل، والفيض المقدّس، وخزّان الله في أرضه وسمائه على علمه، وهذه المراتب مساوقة لمفهوم العلم، إذ العقل مقابل وضد للجهل حيثما يستفاد من الأحاديث الواردة في العقل، فظلمة الجهل ضدّ لحقيقته، والوجود المنبسط هو النّور لأنّه الظاهر في نفسه، والوجود المنبسط هو الواسطة في جميع الفيوضات، ومجرى للرحمة الواسعة الرحمانيّة والرحيميّة.

الثاني: انّهم النور ونور الأنوار الذي نوّرت منه الأنوار باعتبار العلل الثلاثة المادّية والصوريّة والغائبة، والنور مساوق للعلم وليست حقيقتهم مركّبة من العلم والجهل، كي تتركب من النّور والظلمة وظلمة الجهل ضد لحقيقة النور، فساحتهم منزّهة من الجهل.

الثالث: انّهم الصادر الأول فمرتبتهم محيطة باللوح المحفوظ، واحاطتهم على ذلك دليل على الإحاطة العلميّة إذ العالي مطّلع على ما دونه، قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أَمِرَ ٱلْكِتَكِ لَدَيّنَ لَعَلِيَّ حَكِيمً ﴾<sup>(1)</sup>، وهذا مفسّر بعلي ﷺ والكتاب كناية عن اللوح المحفوظ وقد صح تنزيههم عن السهو والنسيان فكلّما علّمهم الله في العالم الأول من العلوم الربانيّة، والفيوضات السبحانيّة من علومهم واطلاعاتهم المحيطة باللوح المحفوظ فهي بأسرها باقية في حقائقهم إلى السرمد لا يغفلون، ولا ينسون، ولا يجهلون، وهم عين الله الناظرة، منزهون، ومقدّسون عن شائبة العمى المستلزم للجهل المعنوي.

١\_ سورة الزخرف: ٤.

في الحديث: "**أول ما خلق الله نور نبيك يا جابر**"<sup>(\*\*\*</sup> فصح أنّهم القلم الأعلى، وبحقيقتهم حصل الانتقاش في اللوح المحفوظ، والإحاطة بالعالي يستلزم لإحاطته بما دونه وقد صحّ بالبرهان والسمع، انّ لهم الولاية الكليّة، إلى كافّة الممكنات، وهذه الولاية محيطة بامّ الكتاب واللوح مشتمل على تمام العلوم.

الحاصل، فالعلم أشرف جوهر لكن بشرط العمل والانتفاع بثمرته، في الحديث روى أبو ذر «حضور مجلس العلم أفضل من صلاة ألف ركعة، وعيادة ألف مريض، وشهود ألف جنازة». فقيل أو من قراءة القرآن، قال وهل ينفع القرآن الَّا بالعلم، ويكفيك ما في هذا الحديث الشريف من فضيلة العلم والعائم، قال عنه النظر إلى وجه الوالد عبادة، والنظر إلى الكعبة المكرّمة عبادة. والنظر في المصحف عبادة، والنظر إلى وجه العالم عبادة، من زار عالماً فكانما زارني، ومن صافح عالماً فكانّما صافحني، ومن جالس عالماً فكانما جالسني، ومن جالسني في الدنيا، المصحف عبادة والنظر إلى وجه العالم عبادة، من زار عالماً فكانما زارني، ومن صافح المام فكانّما صافحني، ومن جالس عالماً فكانما جالسني، ومن جالسني في الدنيا، أجلسه الله معي يوم القيامة»<sup>(٢)</sup> وفي الحديث «من أراد ان ينظر الى عتقاء الله من العالم ألا يكتب الله له بكل قدم عبادة سنة، ويبنى له بكل قدم مدينة بالجنة. ويمشي على الأرض، والأرض تستغفر له، ويمسي ويصبح منفوراً له»<sup>(٣)</sup>، وبالعكس في الخبر الصحيح حكاية عن الله: «من عادى لي ولياً، فقد بارزني بالحرب<sup>(٤)</sup>، واني لأغضب الصحيح حكاية عن الله: «من عادى لي ولياً، فقد بارزني بالحرب<sup>(٤)</sup>، واني لأغضب مخصوصاً بعلم الأسماء، لأنه خلاصة العالم، وكان روحه بذر شجرة العالم كان آدم مخصوصاً بعلم الأسماء، لأنه خلاصة العالم، وكان روحه بذر شجرة العالم

وشخصه ثمرة شجرة العالم، وكان في كلّ جزء من أجزاء الشجرة له منفعة، ومضرة ومصلحة، ومفسدة، فسمّي كلّشيء من تلك الأجزاء باسم ملائم تلك المنفعة والمضرة بعلم علّمه الله، وهذا ما كان الله علّم آدم والملائكة لا يعلمون، أقول: أنما صار روحه بذر شجرة العالم وفضّل بهذه الفضيلة التى ما فضّل بها الملائكة من تعليم الأسماء باعتبار الثمرة الّتي كان في علم الله أن تحصل من تلك الشجرة، ومسمّيات حاصلة من تلك الأسماء، وهي الثمرة المحمديّة المخاطبة بـ(لولاك لما خلقت الأفلاك)، ولذلك شرّفه بهذا التشريف فاتّصف بسبب ذلك النور المستور في صلبه هذا المقام العالي، وكان من أسماء غيره تعالى، وبيان ذلك الله أو أكثرها جاءت على منفعته فضلاً عن أسماء غيره تعالى، وبيان ذلك الله لما كان مخلوقاً، كان الله خالقاً له، ولما كان مزوقاً كان الله رازقاً، ولما كان عبداً كان الله معبوداً، ولما كان عاصياً كان الله عفاراً، ولما كان الله تواباً، ولما كان منتفعاً كان الله نافعا، ولما كان منضرروقاً كان الله مارا، ولما كان مظلوماً كان الله منتقما فعلى هذا قسراً كان الله منضرراً كان الله ضارا، ولما كان مظلوماً كان الله منتقما فعلى هذا قس البواقي.

قال السيّد المرتضى إن قيل من أين علمت الملائكة صحّة قول آدم، ومطابقة الأسماء المسميّات وهي لم تكن عالمة بذلك من قبل والكلام يقتضي انَهم لمّا انبأهم آدم بالأسماء علموا صحّتها، فالجواب انّه جعل الله العلم الضروري بصحّة الأسماء ومطابقاتها للمسمّيات امّا عن طريق إلى العلم، أو ابتداء بلا طريق، فعلموا بذلك صحّة قوله لهم، وامّا علم الملائكة بانَه نبيّ فذلك ليس بالعلم الضروريّ، حصل لهم، بل حصل لهم بالاستدلال، وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيَّكِمَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُوًا إِلَاّ إِبْلِيسَ أَبَى وَٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ

ثمَ بيّن تعالى: ما أتاه آدم من الإجلال فقال وإذكر يا محمَد بَيْ وقت

| اج ۱ | مقتليا فاللالا | ۱۸۰ |
|------|----------------|-----|
|------|----------------|-----|

قولنا، للملائكة لجميعهم لقوله فسجد الملائكة كلُّهم أجمعون ٢٠ أسْجُدُوا لِأَدَمَ ﴾ أي خرّوا له، والسجود في الأصل تذلُّل مع تطامن، فالمسجود له في الحقيقة، هو الله، فجعل الله آدم قبلة سجودهم تفخيماً لشأنه، وهو المروىّ عن ائمتنا وجماعة مثل قتادة، وعلىّ بن عيسى وعيسى بن الرماني، واستدلُّوا بهذه الآية على أنَّ الأنبياء أفضل من الملائكة، لأنَّه لا يجوز تقديم المفضول على الفاضل، وقال الجبائي، وأبو القاسم البلخي، وجماعة انَّه تعالى جعله قبلة للملائكة فأمرهم بالسجود إلى قبلتهم (``، واختلف في انّ الأمر، للملائكة بالسجود: قيل: كان بخطاب من الله للملائكة ولإبليس وقيل بوحي من الله إلى من بعثه من رسل الملائكة وهل كان لجميع الملائكة حيثما ذكر وقال قوم: أنَّ الأمر كان خاصًا لطائفة من الملائكة كانوا مع إبليس، أولئك الَّذين طهر الله الأرض من الجان، ثم اختلف في إبليس، هل كان من الملائكة أم من الجنّ، فذهب قوم أنَّه كان من الملائكة، وهو المرويّ عن ابن عبَّاس، وابن مسعود، وقتادة، واختاره الشيخ السعيد أبو جعفر الطوسي، قال وهو المرويّ عن أبي عبد الله والظاهر في تفسيرنا، ثم اختلف من قال انَّه من الملائكة، فمنهم من قال أنَّه كان سلطان سماء الدنيا، وسلطان الأرض، ومنهم من قال أنَّه كان خازناً على الجنان، ومنهم من قال أنَّه يتردَّد ما بين السماء والأرض"، وقال الشيخ المفيد أبو عبد الله محمد بن محمد بن نعمان: انَّه كان من الجنّ، ولم يكن من الملائكة، قال: وقد جاءت الأخبار متواترة، عن ائمة الهدى، وهو مذهب الإماميّة، وهو المرويّ عن الحسن البصري وعلىّ بن عيسي الرماني والبلخي وجماعة واحتجّوا على صحّة هذا القول بوجوه.

> ١- انظر: مجمع البيان، للطبرسي، ج ١، ص ١٦٢. والتبيان، للطوسي، ج ١، ص ١٥٠. ٢- بحار الأنوار، للمجلسي، ج ١١، ص ١٤٤.

ا**لأوّل**: قوله: (آلًا إبليس كان من الجنّ) ومن اطلق عليه لفظ الجنّ، لم يجز له ان يعني به الّا الجنّ المعروف، وكلَّ ما في القرآن من ذكر الجنّ مع الانس يدلُ عليه.

**والثاني**: قوله: (لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون) فنفى المعصية عنهم نفياً عامًا.

والثالث: إنَّ إبليس له نسل وذريَّة، قال الله: (أ فتتَّخذونه وذريَّته أولياء من دوني وهم لكم عدوً) والملائكة روحانيّون، خلقوا من الريح على قول، ومن النور على قول بعض، لا يتناسلون ولا يطعمون، ولا يشربون، وقالوا ان استثناء الله منهم لأنَّه كان مأمورا بالسجود معهم، فلمَّا دخل معهم في الأمر. جاز إخراجه بالاستثناء، وقيل ان الاستثناء هنا منقطع، وعن جميل بن درّاج عن أبي عبد الله ظلام، قال سألته عن إبليس أكان من الملائكة أو كان يلي شيئاً من أمر السماء، فقال: «لم يكن من الملائكة، ولم يكن يلى شيئاً من أمر السماء، وكان من الجنّ. وكانت الملائكة ترى انّه منها. وكان الله يعلم به ويأمره. فلما أمر بالسجود لآدم كان منه الذي كان»، كذا رواه العياشي في تفسيره وامّا من قال: إنَّه من الملائكة فإنَّه إحتجَّ بأنَّه لو كان من غير الملائكة، لما كان ملوماً بترك السجود، فإنَّ الأمر انَّما يتناول الملائكة، دون غيرهم، فالجواب: إنَّه يمكن أن يكون مأمورا بالسجود وما كان من الملائكة"، ويزيد هذا القول بيانا قوله: ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ ﴾ (٢) ولا ملازمة بين كونه ملكاً ومأموراً بالسجود فما كان ملكاً، لكنَّه كان مأموراً بالسجود، وكان مخاطباً ولم يكن في جملتهم، والدليل على كونه مخاطبا قوله: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسْجُدُ ﴾ ولمّا أجاب

> ١\_ مجمع البيان، ج ١، ص ١٦٣. وأيضاً رواه العياشي في تفسيره، ج ١، ص ٣٣. ٢\_ سورة الأعراف: ١١.

بقوله خلقتني من نار وخلقته من طين، بل كان يجيب انّك ما أمرتني بالسجود، والخطاب في الآية للملائكة وخصّو بالذكر لأنّهم أكثر، وأجاب القائلون بانّه من الملائكة عن الاحتجاج الأول بأن قوله من الجن بأن الجن جنس من الملائكة لاجتنانهم عن العيون، وعن الثاني وهو قوله لا يعصون الله ما أمرهم بانّه صفة لخزنة النيران لا لجميع الملائكة<sup>(1)</sup>، ولا يوجب عصمة لغيرهم، وعن الثالث بانّه يجوز أن يكون الله ركّب في إبليس شهوة النكاح تغليظاً عليه في التكليف وإن لم يكن لسائر الملائكة، أو بعد أن أهبطه الله إلى الأرض تَغيَرت بنيته، وأمّا أنّ الملائكة خلقوا من النور، والجن من النار.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

فَسَجَدُوًا إِلَا إِلَىِسَ لَه أبى واستكبر اللعين عن السجود، وإبليس، قيل اسم أعجمي، لا ينصرف للعلمية والعجمة، وقيل انه عربي مشتق من الإبلاس، ووزنه إفعيل، وله نظائر في لغة العرب كإذميل للشفرة وإعريض للطلع، وإضريح لصبغ أحمر، وسيف إصليب، ماض كثير الفرند، وثوب إضريج مشبع الصبغ، وقيل انّه اسم كان أعجميّ فعرّب وسبيله سبيل إنجيل في انّه معرّب غير مشتق ومنصوب على الاستئناء المتّصل من الكلام الموجب، أو المنقطع على اختلاف القول في المسألة.

الاستثناء من المحسّنات البديعيّة لكن ليس كلَّ استثناء بل يشترط فيه اشتماله على معنى يزيد على معنى الاستثناء اللغوي والًا لم يكن من البديع، مثل قوله تعالى فسجد الملائكة، فإن في هذا الكلام معنى زائد على معنى الاستثناء اللغوي وهو تعظيم أمر الكبيرة الّتي ارتكبها اللعين، من خرق اجماع

> ۱\_ بحارالأنوار، ج ٦٠، ص ٢٨٧. ۲\_ تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ١٦٤.

شِيْوَنَةُ البَقَانَةِ البَقَانَةِ البَقَانَةِ

الملائكة المؤكّدين بلفظ كلّ وأجمع وذلك مثل قولك امر الأمير بالمثول بين يديه فامتثل أمره جميع الناس من وزير وأمير الّا فلاناً، فأنت ترى ما في هذا التعبير معصية هذا العاصي، وليس كذلك قولك امر الأمير بكذا فعصى فلان.

قال النبي : «خلقت الملائكة من نور ومن شأن النور الانقياد والطاعة، واوّل من سجد جبرنيل، فأكرم بإنزال الوحي على النبيّين، ثمّ ميكانيل، ثم إسرافيل ثمّ عزرانيل، ثمّ ساير الملائكة»، وقيل: أوّل من سجد إسرافيل فرفع رأسه، وقد ظهر كلّ القرآن مكتوباً على جبهته كرامة له على سبقه إلى الائتمار، والفاء في قوله: فَسَجَدُوا به لإفادة مسارعتهم إلى الامتثال الّا إبليس مرّ شرحه فما سجد وانقاد طبعه الناري، وعن الحافظ: انّ الجن والملائكة جنس واحد، فمن طهر منهم فهو ملك، ومن خبت فهو شيطان ومن كان بين بين فهو جنّ.

أبَنَ وَأَسْتَكْبَرَ ﴾: أي تعظّم واظهر كبره، والتكبّر أن يرى الرجل نفسه أكبر من غيره، والاستكبار طلب ذلك بالتتبّع وبالتزيّن بالباطل وبما ليس له، فامتنع اللعين، ولم يتوجّه إلى آدم، بل ولاه ظهره وانتصب هكذا إلى ان سجدوا وبقوا في السجود مائة سنة، وقيل خمسمائة سنة ورفعوا رؤسهم وهو قائم معرض لم يندم من الامتناع ولم يعزم على الأتباع فلمّا رأوه عدل وامتنع ولم يسجد، وهم وفقوا للسجود. سجدوا لله تعالى، فصار لهم سجدتان، سجدة للأمر، وسجدة لله شكرا، وإبليس ينظر ما فعلوه، قيل: غيّر الله خلقه وهيئته، فصار أقبح من كل قبيح، وقيل: جعل ممسوخاً على مئال الخنازير، ووجهه كالقردة والممسوخ وان كان لا يكون له نسل ولا يبقى، لكنّه لما سئل النظرة وأنظر صار له نسل، وفي الخبر، قيل له من قبل الحق: اسجد لقبر أدم، أقبل توبتك، واغفر معصيتك، فقال: ما سجدت لجئته وقالبه، فكيف أسجد لقبره؟ وفي الخبر، قال الحقي في تفسيره: ان الله تعالى يخرجه على رأس

مائة ألف سنة من النار، ويخرج آدم من الجنَّة ويأمره بالسجود لآدم، فيابي ثم يردَ إلى النار، ﴿وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنْغِرِينَ ﴾: في علم الله أو صار منهم باستقباحه امر الله إيّاء بالسجود لأدم وأنَّما قال سبحانه: (من الكافرين) ولم يكن حينئذٍ كافر غيره لأنَّه كان في علم الله أن يكون بعده كفَّارا وانَّ الذي علم الله من حاله أنَّه يتوفَّى على الكفر هو الكافر على الحقيقة إذ العبرة بالخواتم وان كان بحكم الحال مؤمنًا، في العيون عن أمير المؤمنين التي الله أول من كفر وانشأ الكفر» () وعن الصادق للنابج: «الاستكبار هو أوّل معصية عصى الله به»، قال النابج: «فقال إبليس رب اعفني عن السجود لأدم وإنا أعبدك عبادة لم يعبدكها ملك مقرّب ولا نبي مرسل، فقال عزَّ وجل: لا حاجة لي في عبادتك، اتما عبادتي من حيث أريد لا من حيث تريد» (٢)، في الصافي، قال على بن الحسين التله: حدثني أبي عن أبيه عن رسول الله الله الله الله قال: «يا عباد الله ان آدم لمتا رأى النور ساطعا من صلبه إذ كان الله قد نقل أشباحنا من ذروة العرش إلى ظهره رأى النور ولم يتبيّن الأشباح. فقال: يا ربّ ما هذه الأنوار. فقال تمالى: أنوار أشباح تقلتهم من أشرف بقاع عرشي إلى ظهرك ولذلك أمرت الملائكة بالسجود لك إذ كنت وعاء لتلك الأشباح. فقال آدم: لو بينتها لي. فقال الله: انظر إلى ذروة العرش، فنظر آدم ووقع نور أشباحنا من ظهر آدم على ذروة العرش فانطبع فيه صور أنوار أشباحنا الّتي في ظهره كما ينطبع وجه الإنسان في المرآة الصافية فرآى أشباحنا. فقال: ما هذه الأشباح يا ربّ. قال: يا آدم أضمل خلائقي وبريّاتي هذا محمّد وإنا الحميد المحمود في فعالى. شققت له اسماً من اسمى. وهذا على وإنا العليّ العظيم شققت له اسماً من اسمى، وهذه فاطمة وإنا فاطر السموات والأرض فاطم أعداني من رحمتي يوم فصل قضائي وفاطم أولياني عمّا يضرّهم ويشينهم. فشققت لها

> ١ـ عيون أخبار الرضا، للصدوق، ج ٢، ص ٢٢١. ٢ـ بحار الأنوار، ج ١١، ص ١٤١، ورواه الفيض في تفسيره، ج ١، ص ١١٦.

اسماً من اسمي، وهذا الحسن والحسين. وإنا المحسن والمجمل. شققت اسميهما من اسمي، هؤلاء خيار خليقتي، وكرام بريّتي، بهم آخذ وبهم اعطي، وبهم أعاقب وبهم أثيب، فتوسل يا آدم بهم اليّ. وإذا دهتك داهية فاجعلهم إليّ شفعانك فانّي آليت على نفسي قسماً حقًا أن لا أخيّب بهم آملاً. ولا أردً بهم مائلاً،<sup>(۱)</sup> انتهى الحديث.

فحقيقة الفيض والسعادة من أول وجود الممكنات وإيجادهم، طاعتهم، وحقيقة الشقاوة مخالفتهم، فهم اصل الشجرة الطيّبة، وسدرة المنتهى، ومرجع الكلَّ إليهم، والهداية، بهم، وفيهم، ومنهم، وإليهم، وعنهم، وهذا معنى الزيارة، (إن ذكر الخير كنتم اوله وأصله ومعدنه) وكلّما كثرت الإطاعة قربت منهم، وبالعكس.

قال صدر الدين الباغنوي: يا هذا اجعل دنياك وقاية لآخرتك ولا تجعل آخرتك وقاية لدنياك، يا هذا كلَّ محنة إلى زوال، وكلَّ نعمة إلى انتقال، مال لا ينفعك وبال، وعلم لا يصلحك ضلال.

قال يحيى الرازي: الليل طويل فلا تقصره بالنوم، والنهار مضيىء فلا تظلمه بالذنوب، قيل لبشر الحافي لم لا تنام بالليل، قال انّي سليم، والسليم لا ينام وما دمت مطيعاً لهواك لا تحتاج إلى أزر فلو كانت في الكعبة ثلاثمائة وستون صنماً ففي صدرك أكثر، والنفس هي الصنم الأكبر.<sup>(٢)</sup>

ولا أقول لك قم الليل الًا قليلاً، بل نم الليل الًا قليلا، ما هذه النسبة

١- التفسير الصافي، للفيض الكاشاني، ج ١، ص ١١٥. ورواه المجلسي في البحار، ج ١١، ص ١٥٠. ٢- لقى أشار المفسر في حديثه هذا إلى النموذج التالى من الأدب الفارسي:

مادر بتنها بنَّت نـفـس شمـاست وانكه أن بت مار واين بت اردهاست المعنى: أعظم الأصنام هو (النفس الانسانية) التي بين جنياتكم، فذاك الصنم كالحية وهذا

كالأفعي (أكثر خطورة وتأثيراً) [قال رسول اللهﷺ : **«أُعدى عدوك نفسك التي بين جنبيك»**]

الكاذبة تدّعي أنَّك شيعة على ظنام ولا تتأسَّى به مطلقًا، وإن كان لو بذلت جهدك كلِّ المجهود لا تحتذي حذو عبيده فضلاً عن ذاته الشريفة، فإنَّه الامام المبين الذي بأحرفه يظهر المضمر، وهو مظهر الأسماء فإن حروف الهجاء الَّتي خزانة الكلمة والاسم صفاته للتلا فاول الحروف، الألف: هو الأمر عن الله بالعدل والإحسان، والباء: هو الباقر لعلوم الدين، والتاء: التالي لسور القرآن، والثاء: الثاقب لحجاب الشيطان والباطل، والجيم: الجامع لأحكام القرآن، والحاء: الحاكم بين الخلق من الإنس والجات والخاء: الخلي من المعصية والعيب والنقصان، والدال: الدليل لأهل الإيمان، والذال: الذاكر ربَّه في السّر والإعلان، والراء: الراهب ربّه في الليالي إذا اشتدّت الظلمات، والزاء: الزائد في الفضل بلا نقصان، والسين: الساتر لعورات العريان، والشين: الشاكر لمن الواحد المنَّان، والصاد: الصابر يوم الضرب والطعان، والضاد: الضارب بحسامه رؤس أهل الشرك والطغيان، والطاء: الطالب بحق الله غير متوان، والظاء: الظاهر كلمة الحق على أهل الخسران، والعين: العالي علمه على أهل الزمان، والغين: الغالب بنصر الله للشجعان، والفاء: الفارق بين أهل الحق والبطلان، والقاف: القوي الأركان، والكاف: الكامل بلا نقصان، واللام: اللازم لأوامر الرحمن، والميم: المتزوّج بخير النسوان، والنون: النامي ذكره في القرآن، والواو: الوليَّ لمن والاه بالإيمان، والهاء: الهادي إلى الحق لمن طلب البيان، والياء: اليسر السهل لمن طلب منه الإحسان.

وبالجملة فالحقّ أحقّ أن يتّبع، ولا تتبّع الهوي فيضلّك عن سبيل الله، وقد جعل الله الهداية في متابعته كما انّ الغواية في مخالفته، ولا تنقص الكيل والميزان من عبادتك، فإنّ بعض الناس استحوذ عليهم الهوى، فوقع في خاطرهم من الشبهات الفاسدة مثل أن يقول انّ الله غني عن العالمين، ولا

يتفاوت بشأنه تعالى الطاعة والمعصية، لكنِّي محتاج إلى الطاعة، وعن الاحتراز عن المعصية، قال الله سبحانه: ﴿وَمَن تَـزَّكَّنَ فَإِنَّمَا يَـتَزَّكَّنَ لِنَفْسِهِ. ﴾``، وقال: ﴿ مَّنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ. ﴾`` فمثل هذا الأحمق مثل المريض آلذي يأمره الطبيب بالدواء والاحتماء، والمريض يتكاهل في الدواء ولا يحتمى، ويقول: إذا لم أشرب الدواء ولا أحتمى لا يترتب على الطبيب ضرٍّ، ولا يحصل له نفع، نعم لا يترتُّب على الطبيب امر لكنَّك تموت من مرضك وأيضاً طائفة أخرى من الحمقاء يتجاوزون من حدود الله معتمدين بقولهم ان الله كريم رحيم، هلًا يقول ان الله شديد العقاب، اما يرى ان الخلق مادام لا يزرعون ولا يحصدون، ولا يتعبون، لا يأكلون فإنَّ الله كريم، فلم لا يعطيهم من غير حصاد، وبذر، وتعب وأيضاً طائفة أخرى من الحمقاء اغترُّوا بالتقدير في الأزل، وعطَّلوا العمل ويقولون السعيد سعيد في بطن أمَّه والشقيُّ شقيَّ في بطن أمَّه فاذن لا يتغيَّر الحال بالطاعة والمعصية، اما سمعوا انَّ النَّبِي ٢٠٠٠ قال: «اعملوا وكلَّ ميسَر لما خلق له»، وكلُّ هذه الترهات من حبائل الشيطان، وطلب الراحة من النفس الخبيثة، والنفاق، الكامن في القلب، قال الله لعيسى: «ليكن لسانك وقلبك واحداً في السرّ والعلانية»، قال الصادق النابة: قال رسول اللهﷺ: «ما زاد خشوع الجسد على ما في القلب فهو عندنا نغاق»<sup>(٣٠</sup>). فاستسلم مخلصاً للأمر، فإنَّه العلم النافع، واعمل خالصاً، ودع هذه الفضوليَّات والتصرفات فرب علوم لا تنفع، واعمال لا ترفع، ليس لأهلها منها الَّا كَدّ القرائح وكدح الجوارح، وذلك لعدم الخلوص، لن ينال الله أعطاف تتهافت،

- ۱ـ سورة فاطر: ۱۸
- ۲\_ سورة فصلت: ٤٦.
- ۳۹٦ الكافي، للكليني، ج ٢ ص ٣٩٦.

ولا أطراف تتماوت، وليكن يناله قلب مشفق من النار يتلظّى، وشوق إلى الجنَّة يتشظَّى وعمل بالخلوص والامتثال مشفوع، وعن النقائص مدفوع، والمرء بأكبريه، عمله وإيمانه، ربّ معروف بالمكارم والمساعي وهو عند الله أهمل المكاره والمساوي، وموصوف بالحلم الراسي والعلم الراسخ وهو منها على أميال وفراسخ، لأنَّه يملأ عينه من زينة الحيوة الدنيا، وتقرَّ عينه برؤيتها وإقبالها، والعبادة فيها حكم ومصالح لا يعلمها ألَّا من أمر بها، منها انَّها طهرة للقلوب عن أحداث الذنوب واشتغال النفس بها عمّا فيه ضرر في الدين والنظم، وبها يكمل صلاح المعاد، ومعرفتك لخالقك بالوحدانية، وبنبيّك بالرسالة، ووصيَّه بالخلافة، كل هذه نافعة لك، لأنَّ العبد إذا لم يعرف مولاه وأسمه ورسمه، ممّن يطلب رزقه ومسكنه، والاسم ما دلَّ على الذات الموصوفة بصفة مغيّنة سواء كان لفظاً أو حقيقة من الحقائق الموجودة في الأعيان فإن الدلالة كما تكون بالألفاظ، كذلك تكون بالذوات، من غير فرق بينهما بل كلُّ موجود من الأعيان بمنزلة كلام، ودليل صادر عنه تعالى، دالَّ على معرفته بالربوبيَّة، ولسان ناطق بوحدانيَّته، كما أنَّ احتياجك شاهد، دالَ، ناطق بعبوديتك، ولما كانت النفوس جاهلة وقاصرة عن درك هذا المعنى، خلق في عالم الأنوار ابتداء نفوساً وذوات مقدسة عن الجهل، كانوا يسبّحون الله ويقدّسونه، فجعلهم سبلاً للخلق لمعرفته، ثم أدرجهم في عالم الهيكل النوراني العلوي، كي يعرفون الخلق خالقهم بسببهم، لأنَّ الله لا يعرَّف من نحو ذاته لاحد، وألَّا لكان مدركاً، ومحاطاً، وهو علامة الحدوث وانَّما تعرَّف إلى عباده، بما وصف به نفسه.

ولذا قال أمير المؤمنين للخاب: «معرفتي بالنورانيَّة، معرفة الله، ومعرفة الله

معرفتي بالنورانيَّة»(``، فحصر للنا؛ معرفة الله، في معرفته، وكما انَّ لفظ كلمة لا إله الًا الله، يدلُّ على التُّوحيد باللفظ، كذلك الهيكل النوراني، دالٌ على توحيده انَ حجّة الله عليكم بعدي على بن أبي طالب. الكفر به كفر بالله. والشرك به شرك بالله والشك فيه شك في الله، والإلحاد عنه الحاد في الله»(٢)، الحديث على ما في «الأمالي» لشيخ الصدوق قال: في شرح قوله ﷺ الكفر به كفر بالله إلغ ما هذا لفظه كأنَّى بالمتكلَّفين يرتكبون المجاز في توجيهه لأنَّهم يثبتون كفرين، أحدهما غير الاخر، وليس كذلك بل الكفر واحد، والحاصل، افهم معنى قوله للتلا: «معرفتى بالنورانية معرفة الله»، ليس المراد أنَّك تعرفه أنَّه للتلا ختن رسول الله، أو أنَّه قلع باب خيبر، أو أنَّه كان يصلَّى بالليل ألف ركعة بل أنَّه من الله خليفة على الخلق، فإذا خالفت ذرة من أمره، فقد خالفت الله، تأمّل كيف نصحك بكلمة جامعة لجميع الخير مانعة من جميع الشر، وهي الزهد في الدنيا لأنَّ العبادة والعبوديَّة، لا تحصل ألَّا بالفراغة، فلو يتصوَّر إنسان، أنَّه يتمكَّن من الجمع بينهما، هيهات، فقد ضرب في حديد بارد، ويكون مثاله مثال العابد الذي تعبّد تحت شجرة، خضرة، عظيمة، كثيرة الأغصان، كلّما توجّه في محرابه للصَّلاة، وقد اجتمعت عصافير كثيرة، وبلابل وصوّتت، وشوَشت صلاته، وهو يطردها بعصاه، فيطردها ويرجع إلى محرابه، فترجع العصافير، إلى أن أخذ مارساً فقطعها، فاستراح، وهكذا حال الدنيا، فاقلع شجرة محبة الدنيا حتَّى تتمكَّن من إقامة وظيفة عبوديَّتك، والَّا فلا، وإذا استولت بك السلامة، فجدد ذكر العطب، وإذا اطمئن بك الأمن استشعر

ا\_بحار الأنوار، المجلسي، ج ٢٦، ص ١.

٢- الحدائق الناضرة، المحقق البحراني، ج ٥، ص ١٨٢.

| 7/班   |  |
|-------|--|
| F / 1 |  |

الخوف، وإذا أحببت نفسك فلا تجعلنَ لها في الإساءة إليها سبيلا، والتزم بكلمة التقوى حتَّى يصبك من عمل قليل خير كثير.

اما سمعت حديثا رواه الكفعمي عن النبي تلاق انه قال لعلي للغين : «ما فعلت البارحة»، فقال للغير: «صليت الف ركعة قبل أن أنام»، فقال النبي تلاق «وكيف ذاله»، فقال علي للغير: «سمعتك يا رسول الله تقول: من قال عند متامه ثلاثاً (يفعل الله ما يشاء بقدرته ويحكم ما يريد بعزته) فقد صلى الف ركعة»، فقال النبي تلاق: «صدقت يا عليّ»<sup>(۱)</sup> أقول: بشرط الولاية، وجميع الطاعات مرهونة تحت نطاق الولاية.

في الوافي عن الصادق للناب قال: «ان الله تعالى خلقنا من عليين، وخلق أرواحنا من فوق ذلك! وخلق أرواح شيعتنا من عليّين، وخلق أجسادهم من دون ذلك. فمن أجل تلك القرابة بيننا وبينهم تحنّ قلوبهم إلينا».<sup>(٢)</sup>

في أمالى الطوسي عن الباقر للخلام: «ما أثبت الله حبّ علي بن أبي طالب في قلب أحد فزلت له قدم الا ثبت له قدم أخرى»<sup>(٣)</sup>، أقول ان كلّنا يزعم انّه يحبّ عليّا لكنّ الأمر ليس بالدعوى ولكل امر حقيقة، وعلامة محبّته صادقاً، أن يكون المحبّ متطهّراً بطهارات ثلاث: صغيرة، وكبيرة، ووسطى.

فالصغرى: غسل البدن الشهادي بالماء العنصري عن الخبث والحدث.

والوسطى: غسل الخاطر واللسان بماء الذكر التلقيني من خبث الشرك الخفي، وحدث الظلمة الطبيعي.

والكبرى: عبارة عن غسل القلب عن التعلق من تلويثات الدنيا، فهذه

١- بحار الأنوار، ج ٨٤ ص ١٧٨. وأيضاً رواه النوري في المستدرك، ج ٥، ص ٤٩. ٢- الكافي، ج ١، ص ٣٨٩، وعلل الشرائع، ج ١، ص ١١٧. ٣- الأمالي، الشيخ الطوسي، ص ١٣٣. المراتب الثلاث، آداب غسل المحب، كما أنّه ينبغي ان يتوضّأ خمسة وضوء. الأول: وضوء القلب عن المكر والخدعة والحسد والكبر والعداوة. والثاني: وضوء اللسان عن الكذب والغيبة والزور والبهتان. والثالث: وضوء البطن عن الحرام والشبهة، قال الله: (كلوا من الطيّبات). والرابع: وضوء الطهر عن لبس الحرام قال الله: (وريشاً ولباس التقوى ذلك خير).

والخامس: وضوء الظاهر قال الله: ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلْعَبْلَوْةِ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾ فحيننذ وقيت نفسك عما يضرك، ودخلت في حزب التقوى، وصرت من تبعة على للخلا، وألزمتك كلمة التقوى، ولا تصلح النفس، ولا ينجلي عنها غشوات العمي، ألَّا بهذه الآداب والتكاليف، وما من شيء يقرّب العبد من الله، ويبعّد من الطاغوت الَّا وقد أمركم به الشرع، ونهاكم عنه حتّى آداب بطنك وأكلك، قال الجَلا: «كلوا انصاف البطون»، قال علماء الأخلاق لا تطعم ولا تشرب حتّى تشتاق النفس إليهما، وإن تناولت منهما شيئا فلتبق من شهوتك لهما، وأذب لسانك أن تصمت عن كلَّ كلمة لا يعنيك، ولا تتكلُّم بكلمة الَّا أن تقطع بعدم ضرر تلك الكلمة، وبدَّل كلامك بذكر الله، ولا تنساه، فانَّك ان ذكرته ذكرك، ومن ذكره لا يذلُّ ولا يخزى وكن عند أمره ونهيه كالميّت بين يدي المغسل هذا في الحال وامّا المال أن لا ترى لنفسك بما خولك الله ملكاً فانَّك لو صرت كذلك، هان عليك الدنيا بما فيها، وعامل الناس كما تحبَّ إن يعاملوك، وقلَّل معاريفك بل تنكَّر ما عرفت فإنَّ اعلم طبقات الناس ذناب في ثياب، واوَّل مفاسد المخالطة انَّ أغلب طبقات الناس أبناء الدنيا الَّا القليل من الأقلِّ من الألف واحد، فإذا خالطت معهم تستكسب من طباعهم، والطبع مكتسب من كلُّ مصحوب، فتنهمك شيئاً فشيئاً في الدنيا فيضيع دينك، ولو تصورت انَّك تقدر أن تجمع راحة الدنيا ولذَّة النفس مع سعادة الآخرة، فهذا أمر لم يخلقه الله، والجمع غير ممكن، ولعلُّك بحمقك زعمت انَّ أيَّام ظهور الحجَّة تستريح من التعب ويطيب عيشك، فتستلذَّ يومئذ من الدنيا لأنَّك سمعت الحديث انَّ في دولته الحقَّة يحملون الزكاة في القرى على رؤسهم فلا يجدون من يستحقَّه وما عرفت معنى الحديث، فذلك لا لأجل اقبال الدنيا عليهم، قال المحدّث النوري في النجم الثاقب: ان السبب كثرة قناعة المؤمنين، والاقتصاد على قدر الضرورة، من المأكول، والملبوس، والمسكن والنكاح، فلا يحتاجون إلى الزائد عن قدر الحاجة، فلا يشتغلون في تحصيل كثرة المال والعقار، وذلك لأنَّه مناف مع الغرض من ظهوره للتَلِهِ لأنَّه انَّما يأتي ليدعوا الناس إلى الله، فيكمل علمهم، وعملهم، وحاشاه غير الزهد، كما في غيبة النعماني عن الصادق النابع قال: «تطلبون خروج القائم، فو الله إذا خرج لا يلبس الا الخشن. ولا يأكل الا الجشب أو من غير إدام وليس له شغل الا السيف»، وفي رواية أخرى: ذكر عند الرضاطيَّةِ خروج الحجَّة، فقال النهة: «اليوم أنتم في الراحة، وإذا خرج ليس الا الذم والعرق والقوم على متون الخيله؛ وفي رواية أخرى عن معلى بن خنيس، قال: قلت للصادق للنابج: أن كان يتمَّ هذا الأمر لكم كنًّا في الراحة معكم، قالﷺ: «لو كان الأمر يردّ إلينا. ما كان عيشنا الا عيش رسول الله وعليّ صلوات الله عليهما»<sup>(1)</sup> فكن من أهل الهداية بأن ترشد ضالًا، أو من أهل الاهتداء بأن تقبل نصح ناصح في دينك، تكن من أهل الحكمة ومن أهل القبول، قال الله: ﴿وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِصْحَمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا حَيْرًا حَيْرًا ﴾``، ومفرّ الحكمة، قلب

١- بحار الأنوار، ج ٥٢، ص ٣٤٠.
 ٢٦٩ سورة البقره: ٢٦٩.

فارغ من محبّة الدنيا، ولا تسكن في بطن مملوّ من الحرام، ولا تكن من الذين قضوا بالغفلة أعوامهم وشهورهم ونبذوا الحق وراء ظهورهم، إذا وجدوا زخارف الدنيا نشطوا وتحلّوا، وإذا تلوت لهم آية من القرآن ولّوا.

فانتبه يا نائم، أنسيت تاريخ عمرك، اما ترى في المرآة وجهك وقد جفّت غصون المورقات، أزعمت أن يعود العمر، وكيف للإنسان راحة وفرح وهو لا يدرى ان يوم القيمة حيث يقول الله هؤلاء في الجنَّة وهؤلاء في النار وهو لا يدري من أيّ الفريقين، أو حين يقال، وامتازوا اليوم أيّها المجرمون؟ فلا تحملك القدرة اليوم على تناول ما ليس لك، والشهوة في ارتكاب باطل، والراحة في العدول عن حقٍّ، فأخرج الفضل من مالك، ليوم لا ينفع مال ولا بنون وأمسك الفضل من قولك، قال الصادق الخ ال رسول الله الله الله الم يحسب كلامه من عمله كثرت خطاياه وحضر عذابه»()، وذلك لأنّ اللسان له تصرّف في كلُّ موجود وموهوم ومعدوم وله يد، في العقليّات، والخيالات، والمسموعات، والمشمومات، والمبصرات، والمذوقات والملموسات فيجتمع عليه من كلِّ وجه خطيئة فتكثر خطاياه، وامًا غير اللسان فخطاياه محصورة قليلة مثل أن السمع فقط خطيئته من المسموعات، والبصر من المبصرات، قال أمير المؤمنين للنابي: «من كثر كلامه، كثر خطاؤه ومن كثر خطاؤه. قلّ حياؤه ومن قلّ حياؤه، قلّ ورعه، ومن قلّ ورعه، مات قلبه، ومن مات قلبه، دخل النار» (٢) اما تعلم انَّ أوَّل منازل الآخرة، القبر، وهو لك بمنزلة المهد للطفل، وهو روضة دار، أو حفرة نار، فما تلقاه من الكرامة فيه بواسطة الإيمان والعمل، وما تلقاه من العقاب بواسطة التقصير في العبادات والحقوق، فأوثق نفسك بقيد التقوى، ولا

- ۱\_ الکافی، ج۲، ص ۱۱۵.
- ٢\_ شرح أصول الكافي، ج ٨ ص ٣٢٤.

تغتر بكثرة الأسباب وطول الأمل، وكل رزقك باسنانك قبل أن تضرس، وأدر بالحق لسانك قبل أن تخرس، واستقم قبل أن يصير الظهر حنيّة والمنية منيّة.

فلذلك حين زلّت منه الزّلة، دعا الله تعالى بهم، فيتوب عليه وغفرت له، وهذا كان سبب فضيلة آدم على الملك، وسجودهم إيّاه، فاعترفوا بالعجز والقصور، وقالوا: ﴿ سُبَحَنَكَ لَا عِنْمَ لَنَآ إِلَّا مَا عَلَنَتَنَمَ ﴾ لما قد بان لهم من فضل آدم وعلمه وما أودع فيه من الحكمة والأنوار الطيبة، فصغر حالهم عند أنفسهم، فغرقوا في بحر العجز وفوّضوا العلم إلى الله، وقالوا: ﴿ إِنَّكَ أَتَ آمَلَامُ الحَكِيمُ ﴾ قال الفيض: وانّما لم يعرفوا حقائق الأشياء كلّها لاختلافها وتباينها وهم وحدانيَّة الصفة إذ ليس في جبلَتهم خلط وتركيب ولهذا لا يفعل ماجد أبداً، والقائم منهم كذلك، كما حكى الله عنهم بقوله: ﴿ وَمَا يِنَّآ إِلَّا لَهُ متابع منفرقوا في بحر العجز وفوضوا العلم إلى الله، وقالوا: ﴿ يُعْلَنُهُ وتباينها وهم وحدانيَّة الصفة إذ ليس في جبلَتهم خلط وتركيب ولهذا لا يفعل مناجد أبداً، والقائم منهم كذلك، كما حكى الله عنهم بقوله: ﴿ وَمَا يِنَّآ إِلَا لَهُ متابع منهم الله فعلاً واحداً، فالراكع منهم، راكع أبداً، والساجد منهم مناجد أبداً، والقائم منهم كذلك، كما حكى الله عنهم بقوله: يزاحمان الشَم، والذوق، فلا جرم مجبولون على الطاعة، يسبّحون الليل والنهار لا يغترون، فكل صنف منهم، مظهر لاسم واحد من الالية لا

وَقُلْنَا يَنَادَمُ اَسَكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا نَقْرَبَا هَاذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ۞

قيل: انّ الله تعالى اخرج إبليس، عند كفره، وأبعده عن الجنّة، وبعد إخراجه قال يا آدم اسكن، أي لازم الإقامة، واتخذها سكنا، واستقرّ الجنّة

۱۱ تفسير الصافي ، ج ۱، ص ۱۱٤.

وزوجك حوّاء، يقال للمرء الزوج، والزوجة، والزوج أفصح، وانَّما لم يخاطبها اولا تنبيها على انَّه المقصود بالحكم والمعطوف عليه تبع له.

﴿ أَلَجْنَةً ﴾ هي دار الثواب، خلافاً لبعض المعتزلة حيث قالوا: المراد بالجنَّة هنا، بستان كان في أرض فلسطين، أو بين فارس وكرمان، خلقه الله امتحاناً لآدم، واوتلوا الهبوط بالانتقال منه إلى أرض الهند، كما في قوله تعالى: مصرا، وقال أبو هاشم هي جنَّة من جنان السَّماء، غير جنَّة الخلد، لأن جنَّة الخلد أكلها دائم، ولا تكليف فيها، واستدل بعضهم على انَّها لم تكن جنَّة الخلد، فقوله حكاية عن إبليس، هل ادلَك على شجرة الخلد، فلو كانت جنَّة الخلد لكان آدم عالماً بذلك ولم يحتج إلى دلالته، ولم يخرج منها، وهذا الكلام ليس بمحكم لأن ذلك انَّما يكون إذا استقرَّ أهل الجنَّة فيها للثواب لا يخرج منها، فأمّا قبل ذلك فما ثبت وانَّما كان وسوسة إبليس لعلَّ من خارج الجنَّة من حيث يسمعان كلامه، واختلفوا في خلقة حواء، هل كانت قبل دخول الجنَّة أو بعده، ويدلُّ على الأول ما روي عن ابن عباس انَّه: بعث الله جنداً من الملائكة، فحملوا آدم وحواء على سرير من الذهب مكلِّل بالياقوت واللؤلؤ والزمرّد وعلى آدم منطقة مكلّلة بالدّر والياقوت حتّى أدخلوهما الجنّة، ويدلُّ على الثاني ما روى عن ابن مسعود: انَّه لمَّا خلق الله الجنَّة وأسكن آدم فيها، بقى فيها وحده، فألقى الله عليه النوم، ثم أخذ ضلعاً من أضلاعه، من الجانب الأيسر، ووضع مكانه لحماً، وخلق منه حوّاء<sup>(1)</sup>، ومن الناس من يقول لا يجوز هذا، لأنَّه يكون نقصاناً منه ولا يجوز [أن] ينقص الأنبياء، لكن هذا الكلام ليس بشيء لو كان واقعاً لأنَّه جعلها سكنه، وأزال بها وحشته وحزنه، فلمًا استيقظ آدم من نومه، وجدها عند رأسه قاعدة، فسألها من أنت؟ فقالت:

۱ـ مواهب الجليل، للحطاب الرعيني، ج ٨ ص ٦٢١.

انّي امرأة، فقال ولم خلقت؟ قالت: لتسكن اليّ، وأسكن إليك، فقالت الملائكة: يا آدم ما اسمها؟ قال: حواء، قالوا: ولم؟ قال: لأنّها خلقت من حيّ، أو لأنّها اصل حيّ أو لأنّها كانت في ذقنها حوّة، أي حمرة مائلة إلى السواد، وسمّيت مرأة لأنّها خلقت من المرء، كما ان آدم سمّى بآدم لأنّه خلق من أديم الأرض<sup>(۱)</sup>، وعاشت بعد آدم سبع سنين وسبعة أشهر، وعمرها تسع مائة سنة، وسبع وتسعون سنة، واعلم ان الله خلق واحداً من اصل دون امّ وهو حواء، وآخر من امّ دون أب وهو عيسى، وآخر من أب وأمّ وهو أولاد آدم، وآخر من غير أب وأمّ وهو آدم.

سبحان من أظهر من عجائب صنعه ما يتحيّر العقول، في كتاب (السماء والعالم) قال السيّد ابن طاووس: وجدت في صحف إدريس من نسخة عتيقة في حديث مشهور، وهو خلق الله آدم على صورته، ما هذا لفظه من حديث طويل، وهو: فخلق الله آدم على صورته الّتي صورها في اللوح المحفوظ، قال السيّد بن طاووس: فاسقط بعض المسلمين، بعض هذا الكلام وقال: ان الله خلق آدم على صورته، فاعتقد التجسّم، فاحتاج المسلمون إلى التأويلات في الحديث، ولو نقله بتمام الحديث استغنى عن التأويل<sup>(٣)</sup> وان الله خلق حواء لأمر تقتضيه الحكمة، ليدفع آدم وحشته بها لكونها من جنسه، وليبقي الذريّة على ممر الأزمان، إلى ساعة القيام، فإن بقائها سبب لبعثه الأنبياء، وتشريع الشرائع، ونتيجة الأمر معرفة الله، وفي الزوجيّة منافع كثيرة دينيّة ودنيويّة وأخرويّة، قيل: (فضل المتأهل على العزب كفضل المجاهد على القاعد) وقالوا: ان يحيى قد تزوّج لنيل الفضل، وإقامة السنّة، ولكن لم يجامع لكون ذلك عزيمة في تلك الشريعة، ولذلك مدحه الله بكونه حصوراً. وفي الحديث دركعة من المتأهل أفضل من سبعين ركعة من عزب.<sup>(۱)</sup> قال الحقيّ في روح البيان: هذا كلّه لكون التزوج سبباً لبقاء النسل، وحفظاً من الزنى، والترغيب في النكاح يجرى إلى ما يجاوز المائة الأولى من الألف الثاني، كما قال الله: وإذا أتى على أمّتي مائه وثمانون سنة بعد الالف فقد حلّت العزوبة والعزلة، والترغيب على رؤس الجبال.<sup>(۲)</sup> وذلك لأنّ الخلق في المأتين أهل الحرب والقتل فتربية جرد حينئذ خير من تربية ولد وأن تلد المرأة حيّة، خير

من أن تلد الولد.

وَكُلًا مِنْهَا﴾ اي: من ثمار الجنَّة اكلا ﴿رَغَدًا﴾ واسعاً رافها من غير تقدير ولا تقتير، والأمر امر إباحة، وقيل امر تكليف، قاله قتادة.

وَحَيِّفٌ شِنْتُمَا ﴾: أي مكان من الجنَّة أردتما ﴿وَلَا نَقَرَيَا هَٰذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ بالأكل، والشجرة منصوب على انَه بدل من اسم الإشارة أو نعت له بتأويلها بمشتق: أي هذه الحاضرة من الشجر، وعلَّق النهي بالقربان منها، مبالغة في المنع عن الأكل، ولزوم الاجتناب عنها، والمراد بها: البرّ والسنبلة، عن ابن عباس وقيل: (هي الكرمة) عن ابن مسعود، وقيل: هي التينة، وقيل: هي شجرة الكافور.<sup>(٣)</sup>

وقيل: غير ذلك، والمراد بالسنبلة، الحنطة، وهو أقرب عند الصوفية، لأنّ النوع الإنسانيّ ظهر في دور السنبلة وكان عليها من كلّ لون، وثمرها أحلى من العسل، وألين من الزبد، وأشدّ بياضاً من الثلج، كلّ حبّة من حنطتها مثل كلية البقر، وقد جعلها الله رزق أولاده في الدنيا فلمًا تناول هو السنبلة. ابتلى أولاده بحرث السنبلة.

قال الرازي: قوله ﴿وَلا نُغَرَّيَا ﴾ ان هذا نهى تحريم، أو نهى تنزيه، فيه خلاف<sup>(۱)</sup>، فقال قائلون هذه الصيغة لنهي التنزيه، وذلك لأنّ هذه الصيغة وردت تارة في التنزيه وأخرى في التحريم والأصل عدم الاشتراك، فلا بدّ من جعل اللفظ حقيقة في القدر المشترك بين القسمين، وما ذلك الَّا أن يجعل حقيقة في ترجيح جانب الترك على جانب الفعل من غير أن يكون دلالة على المنع من الفعل، أو على الإطلاق فيه، لكنَّ الإطلاق فيه كان ثابتاً بحكم الأصل فإن الأصل في المنافع، الإباحة، فإذا ضممنا مدلول اللفظ إلى هذا الأصل صار المجموع دليلاً على التنزيه، قالوا: وهذا هو الأولى بالمقام لأنَّه حينئذٍ يرجع أمر آدم إلى ترك الأولى، ومعلوم انَّ كلُّ مذهب يفضى إلى عصمة الأنبياء كان أولى بالقبول، وقال بعض: انَّ هذا النهي تحريم، واحتجوا بدلائل ضعيفة، مثل أن قالوا: إنَّ قوله: ﴿وَلَا نَقَرَبَا هَٰذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾، مثل قوله وَلَا نَغْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَظْهُرُنَ ﴾ وقوله: ﴿فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ وقالوا: لو إنَّ هذا النهى نهى تنزيه لما استحقَّ آدم بفعله الإخراج من الجنَّة، والجواب عن الأول: إنَّ النهي وإن كان في الأصل للتنزيه، ولكنَّه قد يحمل على التحريم لدلالة منفصلة، وعن الثاني إنَّ قوله: ﴿فَتَكُونَا مِنَ ٱلْظُّلِمِينَ ﴾ أي فتظلما أنفسكما بفعل ما الأولى بكما تركه، لأنَّكما إذا فعلتما ذلك، أخرجتما من الجنَّة الَّتي لو كنتما فيها لا تظمئان ولا تجوعان، وعن الثالث إنَّه: لا نسلَّم إنَّ الإخراج كان لهذا السبب.

أقول: إنّ جملة من الناس بسبب فرعونيّتهم وكفرهم، يحسدون ذوي

١- تفسير الرازي، ج ١٤، ص ٤٤.

... **بَكْنَ الْكُمَرَ** ...

النعمة حيث أنّهم فاقدوا تلك النعم، فيريدوا أن يستروا قبائحهم وهي لا تستر فينسبون قبيحة إلى غيرهم حتّى إذا أرادوا أن يشاركوهم في الرتبة لا تكون قبائحهم مانعة عن المشاركة ويأبى الله الما أن يتم نوره فمنهم الحشوية الذين يجوزون الكبائر، على جهة العمد للأنبياء، ومنهم من لا يجوز عليهم الكبائر، لكنّه يتجوز عليهم الصغائر، على جهة العمد، ألما ما ينفر كالكذب والتطفيف وأمثالها وهذا قول أكثر المعتزلة، وقال بعضهم إنّه لا يقع منهم الذنب، ألما على السهو والخطاء ولكنّهم مأخوذون بما يقع منهم على هذه الجهة، وإن كان ذلك موضوعاً عن أمتهم، وذلك لأن معرفتهم أقوى ودلائلهم أكثر وإنّهم والقول الصحيح والمذهب الحق إنّه لا يقع منهم الذنب، لا الحيو يقدرون من التحفّظ على ما لا يقدر عليه غيرهم، وهذه الأقوال كلّها سخيفة، والقول الصحيح والمذهب الحق إنّه لا يقع منهم الذنب، لا الكبيرة ولا الصغيرة لا على ما لا يقدر عليه غيرهم، وهذه الأقوال كلّها سخيفة، والقول الصحيح والمذهب الحق إنّه لا يقع منهم الذنب، لا الكبيرة ولا الصغيرة لا على سبيل القصد، ولا على سبيل السهو والخطاء ولا على سبيل التأويل، لأنه لو صدر الذنب عنهم، لكانوا أقلّ درجة من الأمة.

الا ترى إلى قوله تعالى: ﴿يَنْيَسَمَّهُ ٱلنَّبِي مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَنْحِشَةِ تُبَيِّنَـوَ يُعْبَـٰهَفَ لَهَا ٱلْعَـذَابُ ضِعَفَيْنِ ﴾<sup>(١)</sup> وبتقدير إقدامه على المعصية والفسق وجب حينئذ أن لا يكون النبي مقبول الشهادة لقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوَا إِن جَاءَكُمُ فَاسِقٌ بِنَبَا فَتَبَيَّنُوا ﴾<sup>(٢)</sup> لكنّه مقبول الشهادة، والَّا كان أقلَ حالا من عدول الأمة، ولا معنى للنبوة والرسالة، الَّا أنّه يشهد على الله بأنّه شرع هذا الحكم وذاك، وأيضاً فهو يوم القيمة شاهد على الكلّ لقوله: ﴿ لِنَحَكُونُوا شُهَدَآة عَلَ ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾<sup>(٣)</sup> وأيضاً فبتقدير إقدامه

- ١- سورة الأحزاب: ٣٠.
- ٢\_سورة الحجرات: ٦.
- ٣\_ سورة البقرة: ١٤٣.

144

1 5/ 超祖国語

على المعصية يجب زجره عنها، فلم يكن إيذائه محرّما، لكنّه محرّم لقوله: فو إنَّ ٱلَذِينَ يُؤَذُونَ ٱللَّهَ وَرَصُولَهُ. لَمَنَهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنيا وَٱلْآخِرَة بَ<sup>(۱)</sup> والدليل الأقوى من الكلّ، أن محمداً لللَّظ لو أتى بالمعصية، لوجب علينا الاقتداء به فيها لقوله فاتَبعوني، فيغضي إلى الجمع، بين الحرمة والوجوب، وهو محال، وإذا ثبت ذلك في حقّ محمدتك بن أيضاً في سائر الأنبياء ضرورة، أنه لا قائل بالفرق، ثمّ إنّه وقع الاختلاف في وقت العصمة فمنهم من قال إن وقت عصمتهم، وقت بلوغهم، ولم يجوزوا ارتكاب الكفر والمعصية منهم قبل النبوة، وهو قول أكثر المعتزلة، ومنهم من ذهب إلى أن ذلك لا يجوز وقت النبوة وأما قبل النبوة فجائز وهو قول أكثر أصحاب السنّة والجماعة، وهذا النبوة وأما قبل النبوة فجائز وهو قول أكثر أصحاب السنّة والجماعة، وهذا النبوة، وكيف يجوز أن يكون تشرّ معصومون من وقت مولدهم وهو قول الإمامية، وكيف يجوز أن يكون تشرق معصوماً من حين بعثته ونبوته، وأما قبل ذلك فلا، وهو يقول:

«كنت نبيًا وآدم بين الماء والعلين»، ولأن الله تعالى قال في حقّهم: ﴿ وَإِنَّهُمْ عِندَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَغَيْنَ ٱلْمُصْطَغَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ ﴾<sup>(٢)</sup> وقال: ﴿ ٱللَّهُ يَصْبَطَغِى مِن ٱلْمَلَتُوَكَةِ مُعَانَ أَمْنَ ٱلْمُصْطَغَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ ﴾<sup>(٢)</sup> وقال: ﴿ ٱللَّهُ يَصْبَطَغِى مِن ٱلْمَلَتُوَكَةِ رُسُلًا وَيُرَبَ ٱلْمُصْطَغَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ ﴾<sup>(٢)</sup> وقال: ﴿ ٱللَّهُ يَصْبَطَغِى مِن ٱلْمَلَتُوَكَةِ رُسُلًا وَيُرَبَ ٱلْمُصْطَغَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ ﴾<sup>(٢)</sup> وقال: ﴿ ٱللَّهُ يَصْبَطَغِى مِن ٱلْمَلَتُوكَةِ وَاللَّهُ مَعْمَطُغِى مِن اللَّعَيْنَةِ وَاللَّهُ وَعَلْى أَسْمَطُغَى مِن أَلْمَلَتُوكَةُ وَاللَّهُ مُعْمَعُةًا لَمِن اللَّعَيْنَ الْمُعْمَاطُةُ وَعَلْهُ عَلَى كُونِهُمُ موصوفين بالخيرية والاصطفاء، وهو معالى لا يختار من هو شأنه المعصية، ولا يصطفى ألَّا الماحض الخير، وذلك ينافي صدور الذنب، انتهى.

فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ اي: إن تقربا هذه الشجرة تكونا من الظالمين، قيل: إستحقاق اللوم بالنهي التنزيهي، من قبيل حسنات الأبرار سيّتات المقرّبين.

> ١- سورة الأحزاب: ٥٧. ٢- سورة ص: ٤٧. ٣- سورة الحج: ٧٥.

فَأَزَلَهُمَا ٱلشَّيْطُنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيرُّ وَقُلْنَا ٱلْهَبِطُوا بَعْضُكُم لِبَعْضٍ عَدُقُرُ وَلَكُرْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَرٌ وَمَتَنَعٌ إِلَى حِينِ۞

أي: أذهب آدم وحواء، وأبعدهما عن الجنّة، والإزلال: الإزلاق، والزلّة بالفتح: الخطاء والزوال عن الصواب وقد حصلت الزلّة لهما بالوسوسة والغرور، وفي كيفيّة وصول إبليس إلى آدم حتّى وسوس لهما بعد أن أخرج من الجنّة، قيل: إنّه لم يكن ممنوعاً من الدّتو منهما، بل منع من الدخول على وجه التكرمة كما يدخلها الملائكة، ولم يمنع من الدخول للوسوسة، إبتلاء لآدم وحواء، وقيل: إنّه يكلّمهما من الأرض بكلام عرفاه وفهماه منه، وقيل انّه دخل جانب الشدق من الحيّة، والقول الأول أصحّ لأنّه لو يقدر أن يدخل في شدق الحيّة ويدخلها المبنّة معاه مناه معن من الدخول للوسوسة، وقيل انّه وجه التكرمة كما يدخلها الملائكة، ولم يمنع من الدخول للوسوسة، وقيل انّه والخطاب من الشدق من الحيّة، والقول الأول أصحّ لأنّه لو يقدر أن يدخل في والخطاب من الأرض بحيث سمعاه مناف مع معنى الوسوسة.

أَأْخُرُجُهُمَا مِمَّا كَانًا فِيهِ ﴾: من النعيم والكرامة، وطريق وسوسته، بقوله:

فُومًا نَهَىنكُما رَبُكُما عَنَ هَذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَا أَن تَكُونا مَلكَيْنِ أَو تَكُونا مِنَ الْجُنَة الْحَلِدِينَ كُل<sup>(۱)</sup> فصدته هو وزوجته، وسئل أبو مدين عن خروج آدم من الجنّة على وجه الأرض، ولِمَ تغذّى بأكل الشجرة بعد النهي، فقال: لو كان أبونا يعلم انّه يخرج من صلبه مثل محمدتات لكان يأكل عرق الشجرة فكيف ثمرها ليسارع في الخروج على وجه الأرض ليظهر الكمال المحمّدي والجمال الأحمديت

وفي صدور الزلّة قال جماعة: انّها صدرت عنه ناسياً، لا عامداً، واحتجوا عليه بقوله تعالى ﴿فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ، عَـزْمًا ﴾<sup>(٢)</sup> ومثّلوه بالصائم،

١- سورة الأعراف: ٢٠.
 ٢- سورة طه: ١١٥.

فيشتغل بأمر يستغرقه، فيصير ساهياً عن الصوم، ويأكل في أثناء ذلك السهو، قال الرازي: وهذا باطل لأن قوله تعالى:

أَمَا نَهُنَكُما رَبُّكُما عَنَ هَٰذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَا أَن تَكُونا مَلكَتِنٍ أَ<sup>(1)</sup>، وقوله: وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُما لَمِنَ ٱلنَّصِحِينَ ؟"، يدلُ على أنَّه كان ذاكراً حال الإقدام، ورواية ابن عباس يدلُّ على أنَّ آدم تعمَّد لأنَّه قال: لمَّا أكلا منها أَنْ فَبَدَتْ لَحُمَا سَوْءَ تُهْمَا ﴾ ("، خرج آدم، فتعلّقت بآدم شجرة من شجر الجنّة فحبسته، فناداه الله: فرار منَّى، فقال: بل حياء منك، فقال له: أما كان فيما منحتك من الجنَّة مندوحة عمًا حرَّمت عليك، قال: بلي ولكنِّي وعزَّتك ما كنت أرى أنَّ أحداً يحلف بك كاذبا، فقال وعزَّتي لأهبطنُّك منها ثمَّ لا تنال العيش الًا كدًا، وردّ بعضٌّ تعمّد آدم في الأكل، وقال: كان على وجه النسيان كما في الآية ﴿فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدٌ لَهُ عَـزُمَا ﴾ (<sup>4)</sup>، وقالوا: وما روي عن ابن عباس في الحديث المذكور فهو مرويٍّ بالآحاد فكيف يعارض القرآن، وكيف نسلُّم أن آدم وحواء قبلا من إبليس ذلك الكلام، لأن اللعين القي إليهما سوء الظِّن بالله، ودعاهما إلى ترك التسليم لأمره، ومثول الأمر بأن يعتقدا فيه كون إبليس ناصحاً لهما، وإنَّ الله قد غشَّهما، ولا شكَّ مثل هذه الأشياء أقبح من أكل الشجرة، ثمَّ إنَّ أدم كان عالماً ببغضه إيَّاه لمسألة السجود والحسد له، فكيف يقبل من مثل هذا العدق، فإن قيل: إذا كان الأمر كذلك، كيف [يصح] مثل هذا العتاب قالوا: إنَّما حصل على ترك التحفُّظ من أسباب النسيان، ولعلَّ هذا الضرب من السهو موضوع عن الأمة، وقد كان يجوز أن يؤاخذوا به ولا

> ١- سورة الأعراف: ٢٠. ٢- سورة الأعراف: ٢١. ٣- سورة طه: ١٢١. ٤- سورة طه: ١١٥.

يكون بموضوع عن الأنبياء لعظم خطرهم، ومثّلوه بقوله: ﴿ يَلْسَلَهُ ٱلنَّبِي لَسَتُنَ حَكَاْحَدِ مِنَ ٱللِّسَلَةِ ﴾<sup>(١)</sup> وأشد الناس بلاء الأنبياء ثم، الأولياء، ثم الأمثل، فالأمثل، قالوا: ولقد كان على النّبي اللغ من التشديدات في التكليف ما لم يكن على غيره (انتهى كلامهم)<sup>(٢)</sup> والحاصل إن الجواب في الكلمات من أهل الطبقات، أن النهي في الآية محمول إلى التنزيه، والأمور المترتّبة بعد الأكل من مقتضيات الحكمة والًا لا يسع هذا المختصر بيان مختلفات الكلام وأسئلتهم وأجوبتهم.

وَقُلْنَا ٱهْبِطُوا كَلَى مَن قال إن جنّة آدم في السماء فسر الهبوط بالنزول، من العلو إلى السفل، ومن قال إنّها كانت في الأرض فسّره بالتحوّل من موضع إلى غيره كقوله: إهبطوا مصراً، والخطاب بالجمع، خاطب آدم وحواء وإبليس، لأن إبليس ولو كان قبل ذلك مخرجاً من الجنّة، لكن ما كان إبليس ممنوعاً من الدنو إلى آدم إمتحاناً، فالخطاب شملهم جميعاً، أو لأنّهم قد اجتمعوا في الهبوط، وإن كانت أوقاتهم متفرّقة، وقيل إنّه أراد آدم، وحواء، وذريّتهما، لأنهما لما كانا أصل الذريّة، جعلا كانّهم إلانس كلّهم، والحكم عمّهم وإن لم تكن الذريّة موجودين، وقيل: أقل الجمع اثنان، فخوطبا الجمع، قال الطبرسي ولم يكن إهباطهما إلى الأرض على وجه العقوبة، لأن الدليل قد دلّ على أن الأنبياء لا يجوز عليهم القبائح على حال ومن أجاز العقاب على الأنبياء فقد أساء عليهم الثناء، وأعظم الفرية على الله، وإنّما تعترت بتناوله الشجرة، فاقتضت حكمته ابتلاء آدم بالتكليف والمشقّة، وإنّما تغيّرت بتناوله الشجرة، فاقتضت حكمته ابتلاء آدم بالتكليف والمشقّة، وسلبه

- ١\_سورة الأحزاب: ٣٢.
- ٢.. تغسير الرازي، ج ٢، ص ١٣.

إيّاء من ثياب الجنّة، لأنّ إنعامه عليه بذلك ابتداء كان على وجه التفّضل، فله أن يمنع ذلك بتشديد الامتحان والبلوى، وهو تعالى بحسب المصلحة، يسقم بعد الصّحة، ويفقر بعد الإغناء، ويعقّب المحنة بعد المنحة، وله أن يفعل ما يشاء، ثمّ إنّه تعالى إذا سلبه ثياب النعمة من الجنّة، ألبسه خلعة الخلافة الإلهيّة.

وَبَعَضُكُم لِبَعْضَكُم لِبَعْض عَدُق كَ يعنى: آدم وذريته، وإبليس وذريته، فعداوة آدم له إيمان، وعداوة إبليس له كفر، وقوله بعضكم لبعض عدو حال استغنى فيها عن الواو بالضمير، أي متعادين بعضكم لبعض، وليس في الآية أمر بالتعادي، بل أمر بالهبوط وإخبار بحصول العداوة، وإنّما أستس إبليس العداوة حيث استكبر وحسد آدم، فالعداوة حصلت بفعله اللعين، ولو أن آدم أمر بعداوته بعد عداوة إبليس إيّاه، حيث قال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلشَيْطَنَنَ لَكُم عَدُو فَأَغَنِدُوهُ عَدُوًا ﴾<sup>(1)</sup> والعدو يصلح للواحد والجمع.

وَلَكُمْ فِى ٱلْأَرْضِ مُسْئَعَرٌ وَمَتَعُ إِلَى حِينِ كَ أَي: موضع قرار، واستمتاع إلى حين، قيل: إلى فناء الآجال، وحصول الموت، أو المراد مدة الحيوة، والقبر، إلى يوم القيمة. وقوله إلى حين، ليعلم آدم أنّه غير باق فيها، ولمّا هبطوا وقع آدم بأرض الهند على جبل سرانديب، ولذلك طابت رائحة أشجار تلك الأودية لما معه من علاقة الجنّة، ووقعت حواء بجدة، وبينهما سبعمائة فرسخ، والحيّة بسجستان أو بأصفهان، بناء على صحّة الحيّة، والطاووس بمرج الهند، وإبليس بسد يأجوج ومأجوج، فبعد الهبوط ابتلي آدم بالحرث والكسب، وحواء بالحيض والحبل والطلق ونقصان العقل، وجعل الله قوائم الحيّة في جوفها وجعل قوتها التراب، وقبح رجلي الطاووس، وجعل إبليس

المسورة فاطر: ٦.

بأقبح صورة، وأفضح حالة، وكان مكث آدم وحوّاء في الجنّة، من وقت الظهر إلى وقت العصر من يوم من أيّام الآخرة، وكلّ يوم من أيّام الآخرة كألف سنة من أيّام الدنيا.

فَنَلَغَّىنَ ءَادَمُ مِن زَبِّهِ. كَلِمَنتِ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلْنَوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ٣

التلقّي: نظير التلقّن، تلقّنت منه أي أخذت وقبلت منه، وأصله من لقيت خيرا، أي: قبل وأخذ، وتناول آدم على سبيل الطاعة من ربّه كلمات واستقبلها بالقبول، وعلى قراءة من قرء فتلقّى آدم كلمات لا يكون معنى التلقّي، القبول، بل معناه إنّ الكلمات تداركته بالنجاة والرحمة، واختلف في الكلمات ما هي، فقيل: هي قوله تعالى: ﴿رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنْسَنَا ﴾ الآية.

وفي الكافي عن أحد [الصادقين] للمجلى الذائ الكلمامته لا إله الا ألت سبحانك اللهم وبحمدك عملت سوه وظلمت نفسي فاغفر لي وألت خير الفافرين، لا إله الا ألت سبحانك اللهم ومحمدك عملت سوه وظلمت نفسي فتب عليّ الله ألت التواب الرحيم،<sup>(1)</sup>، وفي رواية «بحقّ محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين،<sup>(۲)</sup>، وفي رواية أخرى «بحقّ محمّد وأل محمّد معلاة الله عليهم أجمعين،<sup>(۳)</sup>، وفي تفسير الإمام: «لمّا زلّت من آدم الخطيئة واعتذر إلى ربّه قال: يا ربّ تب علي، وأقبل معذرتي وأعدني إلى مرتبتي، وارفع لديك درجتي، فلقد تبيّن نقص الخطيئة وذلّها بأعضاني وسائر بدني، قال الله: يا آدم أما تذكر أمري إيّاك، بأن تدعوني بمحمّد واله الله عند شدائدك ودواهيك وفي النوازل تبهظك، قال آدم: بلى، قال الله: فبهم أي بمحمّد وعليّ وفاطمة والحسن وألحسين خصوصاً فادعني أجبك إلى ملتمسك وأزدك فوق مرادك فقال آدم: يا

- ١- الكافي، ج ٨، ص ٣٠٤.
- ٢- الأمالي، للعبدوق، ص ١٣٥.
  - ٣\_ الکافي، ج ۲، ص ٥٥٠.

رب وقد بلغ عندك من محلّهم الله بالتوسّل بهم تقبل توبتي وتغفر خلينتي وانا الذي أسجدت له ملاككتك وأبحته جنتك وزوّجته حوّاء أمتك وأخدمته كرام ملائكتك. قال الله: يا آدم اتما أمرت الملائكة بتعظيمك بالسجود لك، إذ كنت وعاء لهذه الأنوار ولو كنت سألتني بهم قبل خطينتك أن أعصمك منها وأن أفطنك لدواعي عدوك إبليس حتى تحترز منه، لكنت قد جعلت ذلك ولكن المعلوم في سابق علمي يجرى موافقا لعلمي، ولكن فالآن فبهم أدعني لأجبك، فعند ذلك قال آدم: اللهم بجاه محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين والطيبين من آلهم لما تفضلت بقبول توبتي وغفران ذنوبي وزلّتي، وإعادتي من كراماتك إلى مرتبتي، فقال الله: قد قبلت توبتك، وأقبلت برضواني عليكه وصرفت آلاني ونعماني إليك وأعدتك إلى مرتبتك من كراماتي. ووفرت نصيبك من رحماتي فذلك قوله: في فَنَلَقَن عادم مِن تربه، كَلِنَتو فَنَابَ عَلَيْوُ إِنَّهُ هُوَ النَوَابُ

وقد صحّ بالبرهان والقرآن، أفضليّة وجود محمّد وأوصيائه صلوات الله عليهم وإنّهم هم العلّة الغائية لجميع المخلوقات، وتقدّم وجودهم في العوالم الستّة من: الأنوار والعقول والأرواح والذّر والطينة وهذا العالم الدنيوي.

قال أمير المؤمنين للغلام: «أنا الذي ولايتي ولاية الله»<sup>(٢)</sup>، وقال للغلام: المعرفتي بالنورانية معرفة الله، ومعرفة الله معرفتي»<sup>(٣)</sup>، فهم أحقّ بوسائط الفيض من الله على العباد من كلَّ خلق خلقه الله تعالى، فاحتاج آدم للغلام إلى التوستل بأنوارهم فإن حقائقهم المقدسة جامعة للمراتب النورانية والبشرية، واول الدرجات الإمكانية، وفاق فضلهم فضل العالمين، وعن ابن مسعود: إنّ أحبّ الكلام إلى

> ١ـ بحارالأنوار، ج ١١، ص ١٩٢، ورواه الفيض في تفسيره، ج ١، ص ١٢٠. ٢ـ الكافي، ج ٨، ص ٢٧. ٣ـ بحار الأنوار، ج ٢٦، ص ١.

الله تعالى، ما قال أبونا آدم للخلاِ حين اقترف الخطيئة: سبحائك اللهم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى جدّك لا إله الا أنت ظلمت نفسي فاغفر لي انّه لا يغفر الذنوب الا أنت.<sup>(1)</sup>

قال الحقّي في روح البيان: وعن النبيك فإنّ آدم قال بحقّ محمّد أن تغفر لي، قال الله وكيف عرفت محمّداً، قال لمتا خلقتني، ونفخت في الروح، فتحت عيني، فرأيت على ساق العرش، لا إله الا الله، محمّد رسول الله، فعلمت أنّه أكرم الخلق عليك حتى قرنت اسمه باسمك فقال الله نعم وغفر له بشفاعته،<sup>(۲)</sup>، أو الكلمات هي قول آدم للتي عند هبوطه من الجنّة: يا ربّ الم تخلقني بيدك من غير واسطة؟ قال: بلى، قال يا ربّ: الم تسكنّي جنّتك؟ قال: بلى، قال: الم تسبق رحمتك غضبك؟ قال: بلى، قال: أرأيت إن أصلحت ورجعت وتبت، أراجعني أنت إلى الجنّة؟ قال: نعملا، فالكلمات هي العهود الإنسانيّة والمواثيق الآدميّة، والمناجاة الربّانية، من الخليفة إلى حضرت الحقّ تعالى، فتاب آدم إلى الله بالرجوع والاعتراف بذنبه وخطاه وسهوه، وقيل الكلمات: سبحان الله، والحمد لله ولا إله الّا الله، والله أكبر.<sup>(۳)</sup>

أَنَوْ أَنَابَ عَلَيْهُ ﴾: أي فرجع الربّ عليه بالرحمة وقبول التوبة ﴿إِنَّهُ هُوَ التَّوْبَةُ عَلَيْهُ التَّوْبَةُ وَالتَّوْبَةُ أَرَجِيمُ ﴾: أي كثير القبول للتوبة. يقبل مرّة بعد أخرى، ومعنى فتاب عليه: التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾: أي كثير القبول للتوبة. يقبل مرّة بعد أخرى، ومعنى فتاب عليه: فتاب عليهما وانّما لم يقل عليهما للتغليب كقوله: ﴿وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ، أَحَقُ أَن يُرْضُوهُ ﴾<sup>(1)</sup>.

ومعنى التوبة: الرجوع فإذا وصف به العبد كان رجوعاً عن المعصية

1\_ المجموع في شرح المهذب، للنووي، ص ١٧. ٢\_ ينابيع المودة لذوي القربي، للقندوزي، ج ٢، ص ٢٣٦. ٣\_ مستدرك الحاكم، للحاكم النيسابوري، ج ٢، ص ٥٤٥. ٤\_ سورة التوبة: ٦٢. إلى الطاعة، وإذا وصف به الباري أريد به الرجوع عن العقوبة إلى المغفرة قال ابن عباس: بكى آدم وحواء على ما فاتهما من نعيم الجنّة مائتي سنة، ولم يأكلا ولم يشربا، أربعين يوماً ولم يقترب آدم حواء مائة سنة<sup>(1)</sup>، قال شهر ابن حوشب: بلغني إن آدم لما هبط إلى الأرض مكث ثلاثمائة سنة، لا يرفع رأسه، حياء من الله تعالى، قالوا: لو أن دموع أهل الأرض جمعت، لكانت دموع داود أكثر حيث أصاب الخطيئة، والمراد بالخطيئة ترك الأولى، ولو أن دموع داود ودموع أهل الأرض جمعت لكانت دموع آدم أكثر، فإذا كان [هذا] حال من اقترف دون صغيرة وهو ترك الأولى، فكيف حال من انغمس في بحر العصيان والكبائر، ومع ذلك فقد جعل الله برحمته لهذا الدرن والوسخ صابوناً يزيله بشرط الرجوع والإصلاح بالعمل الصالح فإنّه يمحو الخطيئات

قال الغزالي: التوبة يتحقّق في ثلاثة أمور، علم، وحال، وعمل، أمّا العلم: فهو معرفة ما في الذنب من الضرر وكونه حجاباً بين العبد ورحمة الرّب، فإذا عرف ذلك معرفة محقّقة حصل له من هذه المعرفة تألم القلب بسبب فوات هذا المحبوب، فإذا كان فواته بفعل من جهته تامتف، فذلك التأستف يسمّى ندماً، وذلك التأمتف والندم له تعلّق بالماضي والحال والمستقبل، أمّا تعلّقه بالحال فيترك الذنب الذي كان ملابساً له، وأمّا بالمستقبل فالعزم على ترك ذلك الفعل المفوت للمحبوب إلى آخر العمر، وأمّا بالماضي فيتلافى ما فات بالجبر والقضاء إن كان قابلاً للجبر، فالعلم والندم والقصد المتعلّق بالترك في الحال والاستقبال، وتدارك ما فات بالقضاء والندم والقصد المتعلّق بالترك في الحال والاستقبال، وتدارك ما فات بالقضاء والندم والقصد المتعلّق بالترك في الحال والاستقبال، وتدارك ما فات بالقضاء والندم والقصد المتعلّق بالترك في الحال والاستقبال، وتدارك ما فات بالقضاء والبجران معان مترتّبة في الحصول ويصدق اسم التوبة على مجموعها، وقد

۱\_ تاریخ مدینة دمشق، ج ۲۳، ص ۲٦۹.

| ۲۰۹ | ú | Ņ |
|-----|---|---|
|-----|---|---|

يطلق اسم التوبة على معنى الندم وحده، ويجعل العلم السابق كالمقدّمة، والترك كالثمرة<sup>(1)</sup>، وبهذا الاعتبار قالﷺ: **«الندم توبة إذ لا ينفك الندم عن علم** أوجبه، وعن عزم يتبعه»، وقيل: لا بلاً في التوبة من ترك ذلك الذنب، ومن الندم على ما سبق، ومن العزم على عدم العود إلى مثله، ومن الإشفاق فيما بين ذلك كلّه لأنّه مأمور بالتوبة، ولا سبيل له إلى القطع بانّه أتى بالتوبة كما لزمه فيكون خائفا، قال الله تعالى: ﴿وَقَاَيَهمَا يَحَذَرُ ٱلآَخِرَةَ وَبَرَبُواً رَحَمَةَ رَبّو. ﴾<sup>(1)</sup> فيكون خائفا، قال الله تعالى: **﴿وَقَاَيَهمَا يَحَذَرُ ٱلآَخِرَةَ وَبَرَبُواً** رَحَمَةَ رَبّو. كَا<sup>(1)</sup> في البحار قال النه تعالى: **﴿وَقَاَيَهمَا يَحَذَرُ ٱلآَخِرَةَ وَبَرَبُواً** رَحَمَةَ رَبّو. كَا<sup>(1)</sup> في البحار قال النبي الله تعالى: **إذا لم يعالج سريعاً، يصعب دفعه عن** الاستغفار»<sup>(7)</sup>، لكن اعلم أن المرض إذا لم يعالج سريعاً، يصعب دفعه عن البدن ولعلَّ إذا طال لم يقبل العلاج، ولا ينغع الدرياق، كذلك الذنوب إذا البوبة وقبولها، لكن تتسامح فيها وتؤخّرها وقد اغتررت برجاء كاذب، فإن من رجى شيئاً تقدّم إليه لا أن يتأخر ويقول أنا راج، فما أشبه حالك بالمداح السكران، نعم كما يحصل للبدن أمراض طارئة وتدفعها بالأدوية، يحصل أيضاً من الذنوب للروح أمراض فعالجها سريعاً كي لا يفسد.

قال أمير المؤمنين للغة: «التوبة اسم جامع لمعان ستة، أوّلهن الندم على ما مضى الثاني، العزم على الترك في المستقبل. الثالث أداء كلّ فريضة ضيّعتها فيما بينك وبين الله، الرابع، أداء المظالم إلى المخلوقين في أموالهم وأعراضهم، الخامس، إذابة كلّ لحم ودم نبت من الحرام السادس. إذاقة البدن ألم الطاعات، كما ذاق حلاوة المعصية»<sup>(3)</sup> فإنّ هذه التوبة أجمع المسلمون على سقوط العقاب عندها

> ١\_ شرح أصول الكافي، ج ١٠، ص ١٦٧. ٢\_ سورة الزمر: ٩. ٣\_ راجع: جامع أحاديث الشيعة، ج ١٤، ص ٢٣٢. ٤\_ جواهر الكلام، ج ٧، ص ١٩٨.

| اج ۱ |  | *************************************** |  | • • | ł |
|------|--|-----------------------------------------|--|-----|---|
|------|--|-----------------------------------------|--|-----|---|

واختلفوا فيما عداها، وكلّ معصية لله فإنّه تجب التوبة منها لكونها قبيحة، وعند الإماميّة تصح التوبة إذا كانت عن ترك المندوب ويكون ذلك على وجه الرجوع إلى فعله وعلى هذا يحمل توبة الأنبياء في جميع ما نطق به القرآن، قال الطبرسي: وإسقاط العقاب عند التوبة تفضّل من الله<sup>(۱)</sup>، غير واجب عليه عندنا، لكن عند جميع المعتزلة واجب، وقد وعد الله بذلك، وإن كان تفضّلاً، علمنا إنّه لا يخلف الميعاد، وأمّا التوبة عن قبيح مع الإقامة على قبيح آخر وأصحابه لا تصح واختلفوا في التوبة عند ظهور اشراط الساعة وعلاماتها هل تصح أم لا، فقال الأكثرون: يحجب عنها عند الآيات كما روي عن النبي تشت «أنه قال بافروا بالأعمال ستاً، طلوع الشمس من مغربها، والدخال، والاخان ودابّة الأرض وخوصة أحدكم – يعني الموت – وامر المامّة – يعني القيامة ما مانيا ودابّة لا بدّ وأن يكون مشتغلاً بالتوبة في كل من مغربها، والدخال، والاخان ودابّة الأرض وخوصة أحدكم – يعني الموت – وامر المامّة – يعني القيامة – «<sup>(۱)</sup>، فالعبد لا بدّ وأن يكون مشتغلاً بالتوبة في كلّ حين وأوان.

روي أن رجلاً سأل أمير المؤمنين عليّالمليّ عن الرجل يذنب ثمّ يستغفر، ثمّ يذنب ثمّ يستغفر، ثمّ يذنب ثمّ يستغفر، فقال أمير المؤمنين: «يستغفر أبداً حتى يكون الشيطان هو الخاصر، فيقول لا طاقة لي معه»، قال الليّة «توبوا إلى ربّكم فاني أتوب إليه في كلّ يوم مائة مرّة»، وقال الله في العان على قلبي فاستففر الله في اليوم ماة مرّة»<sup>(٣)</sup> وتاب وآب بمعنى رجع، والغين شيء يغشى القلب فيغطيه بعض التغطية وهو كالغيم الرقيق الذي يعرض في الجوّ فلا يحجب عين الشمس ولكن يمنع كمال ضوئها وذكروا لهذا الحديث

١- تفسير مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٩٦.
 ٢- بحارالأنوار، ج ٦، ص ٢٩٦.
 ٣- كنزالعمال، المتقي الهندي، ج ١، ص ٤٧٦.

تأويلات. قال الرازي:

أحدها: إنّ الله أطلع نبيّه على ما يكون في أمّته من بعده من الخلاف وما يصيبهم فكان إذا ذكر ذلك وجد غيناً في قلبه فاستغفر لأمّته.

وثانيها: إنّهﷺ كان ينتقل من حالة إلى حالة أرفع من الأولى فكان الاستغفار لذلك.

وثالثها: إنّ الغين عبارة عن السكر الذي كان يلحقه في طريق المعرفة والمحبّة حتّى يصير فانياً عن نفسه بالكلية فإذا عاد إلى الصحو، كان الاستغفار من ذلك الصحو، وهذا المعنى تأويل أهل الحقيقة.

ورابعها: وهو معنى أهل الظاهر إن القلب لا ينفك عن الخطرات والخواطر وأنواع الميل والإرادات فكان يستعين بالرّب في دفع تلك الخواطر، انتهى.<sup>(1)</sup>

وسئل ابن مسعود عن توبة النصوح قال: هو أن يهجر الذنب، ويعزم على أن لا يعود إليه أبدا<sup>(٢)</sup> روي أن جبرئيل سمع إبراهيم وهو يقول، يا كريم العفو، فقال جبرئيل أو تدري ما كريم العفو، فقال لا يا جبرئيل، قال أن يعفو عن السيّئة ويكتبها حسنة<sup>(٣)</sup>، أقول وهذا البيان مشروط بالتوبة عن السيّئة لا مطلقاً، وفي المفاتيح عن أبي سعيد الخدري قال: قال النبيﷺ: «كان فيمن قبلكم رجل قتل تسعة وتسعين نفساً. فسأل عن أعلم أهل الأرض فدل على راهب. فأتاه فقال: إنه قتل تسعة وتسعين نفساً. فهل للقاتل من توبة. فقال: لا. فقتله، فكمل المائة. فم سأل عن أعلم أهل الأرض. فدل على رجل عالم فأتاه فقال: إنه قتل مائة نفس. فهل

لي من توبق فقال نعم ومن يحول بينك وبين التوبة إنطلق إلى أرض كذا وكذا. فإن بها ناساً يعبدون الله فاعبده معهم. ولا ترجع إلى أرضك فإنها أرض سوه. فانطلق حتى ال نعمف الطريق. فأتاه الموت فاختصمت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب. فقالت ملائكة الرحمة: جاء ثانباً مقبلاً بقلبه إلى الله. وقالت ملائكة العذاب: إنّه لم يعمل خيراً قط. فأتاه ملك في صورة آدمي وتوسط بينهم، فقال قيسوا ما بين الأرضين فالى أنهما كان أدنى فهو له، فقاصوه فوجدوه أدنى إلى الأرض التي أراد وقصد فقبضته ملائكة الرحمة»، رواه مسلم، انتهى.<sup>(1)</sup>

قُلْنَا ٱلْهَبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۖ فَإِمَّا يَأْتِيَنَـّكُم مِنِّي هُدًى فَمَن نَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَمْزَنُونَ ۞

إستيناف مبنيّ عن سؤال ينصحب عليه الكلام، كأنّه قيل فما وقع بعد قبول توبته، فقيل: ﴿قُلْنَا الْهُوِطُوا مِنْهَا ﴾ من الجنّة ﴿ بَمِيعًا ﴾ وفي تكرير الهبوط فقيل: الهبوط الأول، من الجنّة إلى السماء وهذا الهبوط من السماء إلى الأرض، وقيل: التكرير للتأكيد والخطاب لآدم وحوّاء وذريّتهما باعتبار ما يكون، وقيل: الخطاب لآدم وحوّاء، وإبليس والحيّة، والطاووس، والمراد إهبطوا أنتم أجمعون، ولذلك لا يستدعي اجتماعهم على الهبوط في زمان واحد، وكرّر الأمر بالهبوط إيذاناً بتحقّقه لا محالة ودفعاً لما وقع في امنيّته لل<sup>ي</sup> من استتباع قبول التوبة للعفو عن الهبوط ولأن الأمر الثاني بالهبوط، مشعر بالتكليف والابتلاء بالعبادة، والثواب، والعقاب، ولذلك اقترن الهبوط الثاني بالتكليف قصداً اولياً بل إنّما هو دائر على سوء اختيار المكلّفين.

۱\_صحیح مسلم، ج ۸، ص ۱۰۲.

فَوَامَا يَأْتِيَنَكُم كَنَا الفاء لترتيب ما بعد الهبوط، وإن، شرطيّة، ودخلت، ما، ليصح دخول نون التأكيد في الفعل، ولو أسقطت، ما، لم يجز دخول النون، كقولك زيد ليأتينَك ولو قلت بغير لام لم يجز، فدخول، ما، هنا، كدخول اللام هناك، والمعنى أن ياتينَكم فَرَمَنَي هُدَى كَن في فيدخل في الهدى كل دلالة وبيان، فيشمل دليل العقل وكلّ كلام ينزل من الله، والحقّ إنّ المراد من الهدى، الأنبياء، فحينتذ المخاطب آدم وذريّته، أي إن أتاكم رشد وبيان شريعة برسول أبعثه إليكم، وكتاب أنزله عليكم وجواب الشرط هو الشرط

فَخَمَن تَبِيعَ هُدَاىَ ﴾ اقتدى بشريعتي، وكرّر لفظ الهدى ولم يأت بالضمير بأن يقول فمن تبعه لأنّه أراد بالثاني أعمّ من الأوّل، وهو ما أتى به الرسل واقتضاه العقل السليم بمتابعة الرسل من الأدلّة الآفاقيّة والأنفسيّة.

الأكبر.

من الآيات الدالة على عدم التفويض المطلق، وعلى عدم الجبر قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَكُم مِنِّى هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَمُزَنُونَ فَه وكذلك قوله تعالى: ﴿ هُدَى لِلشَّقِينَ \* آلَيْنِنَ يُؤْمِنُونَ بِآلْغَبْ وَيُعِبُونَ آلسَّلَوَةَ فَ<sup>(۱)</sup> الآية، وكلَ هذه العبارات قاضية ببطلان الجبر والتفويض، وإثبات الأمر بين الأمرين فإن قوله: ﴿ هُدَى فَهَ ، يدلَ على بطلان التفويض المطلق، إذ مع كون الهداية من الله، مفتقرة إلى الواجب في وجودها وبقائها والممكن يحتاج إلى المؤثّر كما قال الخَلاِ: «لو لا إنّا نزداد لأ نفدنا أو لينفد ما عندنا»<sup>(۲)</sup>،

١- سورة البقرة: ٢ ـ ٣.

٢ بصائر الدرجات، محمّد بن الحسن الصفار، ص ٤١٣.

والحاصل إن إيصال الفيض من خزانة الأمر وعالم المشيّة، وهذا البيان مبطل للتغويض.

وأمّا ما يبطل الجبر فهو قوله: (للمتّقين)، إذ التقوى لا يتحقّق ألا بالاختيار والمدح المستفاد من الآية أيضاً لا يصدق على التقوى الغير الاختياري لأن نسبة الفعل إلى المتّقين يدلَ على اختيارهم في ذلك، والًا لم يصح استناد الإيمان بالعباد، ومع ملاحظة مجموع ذلك يستنبط معنى الأمر بين الأمرين، ومعرفة ذلك يتوقّف على معرفة حقيقة المشيّة والارادة، والاذن، والأجل، والقضاء والقدر، والاستطاعة، والتوفيق والخذلان والسعادة والشقاوة، وغير ذلك مما يتعلّق بهاتين المسألتين.

تحقيق شريف، وهو انّه قد ثبت بالبراهين أنّ الأثمّة كانوا عالمين بجميع ما كان وما يكون وإنّهم بمنزلة الزيت في المشية، ولا يجوز عليهم السهو والنسيان، وقد صحّ أيضاً إنّ إلقاء النفس إلى التهلكة غير جائز عقلاً وشرعاً، فكيف أقدموا على إهلاك أنفسهم، ولدفع هذا الإشكال وجوه:

الأول: إن إلقاء النفس إلى التهلكة، حكم ظاهريّ وليس من المستقلات العقليّة الغير القابلة للتخصيص، ولذا ترى إنّ الجهاد والدفاع واجبان وإن إستلزما الضرر، وذلك من جهة رعاية المصلحة القويّة الراجحة على مفسدة إهلاك النفس، كما إنّ التمكين من القصاص والحد واجب شرعاً، والعقل لا يحيط بالمصالح الواقعيّة، وإنّما الملازمة بين حكمي الشرع والعقل ظاهريّة فالوجوب والتحريم ظاهريّان ثابتان ما لم يحكم الشرع بخلافهما، فحينئلز مع علمهم بقضاء الحكمة البالغة المتعلّقة بالشهادة وتعلّق القضاء الحتميّ الموجب للمصلحة لا مناص لهم من تحمّله كي تجري تقادير الله.

الثاني: إنّ تلك القواعد مثل حرمة إلقاء النفس إلى التهلكة أو الضرر

وما أشبه ذلك، من القواعد القابلة للتخصيص وهي من قبيل المقتضي فلو زاحمها المصلحة القويّة الراجحة على ذلك يقتضي التكليف ملاحظة الرجحان كما هي القاعدة في جريان قاعدة التزاحم في سائر المقامات.

الثالث: إن رضاهم وتكليفهم تابع لرضى الله، ولا يشاؤون ألّا أن يشاء الله، فعلمهم ليس مانعاً من جريان قضاء الله، وإرادته، وأجله، وكتابه، عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون، الا ترى إنّهم كانوا يحفظون أنفسهم عن الضرر والهلكة في عامّة المقامات وربما دعوا الله سبحانه في دفعه ويدفعه عنهم لما علموا أن ذلك ليس محتوماً عليهم، وربما يسعون في سلوك مسالك الضرر لعلمهم بأن الله قد كان قدّر ذلك عليهم، وقضاه، ولا بدّ أن يجري، وعلموا أن ذلك التقدير مبنيّ على الحكم والمصالح.

الرابع: إن ذلك ليس ضرراً، بل بمنزلة المعاوضة الرابحة، قال الله: ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَالَحُمْ وَالَحُوانَ وَالزَّكَاةُ وَالْحُمْ وَالزَّكَاةُ وَالَحُمْ وَالزَكَاةُ وَ إِنَّمَ هُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّالَ عَلَيْ وَالنَّهُ اللَّهُ وَالنَّهُ وَالْحُمْ وَالزَكَاةُ وَالْحُمْ وَالزَكَاةُ وَالْحُمْ اللَّهُ وَالْحُمْ وَالْحُمْ وَالْحُقُونَ اللَّهُ وَالْحُمْ وَالزَكَاةُ وَالْحُمْ اللَّهُ وَالْحُمْ وَالْحُقُونُ وَالْحُمْ وَالْحُقُونُ وَالْحُانُ وَاللَّهُ وَالرَا عَاللَهُ وَالْحُقْقُ وَالْحُقْلُهُ وَالْحُقْقُ وَالْحُقْقُ وَالْحُقُونُ وَ

وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِتَايَنِيْنَا أَوْلَتِهِكَ أَصْحَنْبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِبهَا خَلِدُونَ

وَأَلَّذِينَ كُفُرُوا كَ ذكر سبحانه، قسيم، فمن تبع هداي، أي: ومن لم يتبع، وإيراد الموصول بصيغة الجمع للإشعار بكثرة الكفرة، أي: والذين كفروا برسلنا المرسلة إليهم ﴿وَكَذَبُوا بِعَايَنَتِنَا ﴾ المنزلة عليهم، وكفروا جنانا، وكذبوا لساناً، ﴿أُولَتَهِكَ ﴾ إشارة إلى الموصول ﴿أَصْحَبُ ٱلنَّادِ ﴾ ملازموها،

ا\_سورة التوبه: ١١١.

وملابسوها، فسمّوا بالأصحاب لاتصالهم بها وبقائهم فيها ﴿ هُمّ فِهَمَا ﴾ أي في النار ﴿ خَلِدُونَ ﴾ دائمون، والجملة في حيّز النصب على الحاليّة، وفي هاتين الآيتين دلالة على أنّ الجنّة في جهة عالية، دلّ عليه إهبطوا منها، وإنّ متّبع الهدى مأمون العاقبة، لقوله فلا خوف، وإنّ عذاب النار دائم، والكافر مخلّد فيه، وإنّ غيره لا يخلّد فيه، بمفهوم قولة تعالى: ﴿ هُمْ فِهِهَا خَلِدُونَ ﴾ فإنّه يفيد الحصر.

حكي: إنّ مالك بن دينار مرّ يوماً على صبيّ وهو يلعب بالتراب، يضحك تارة ويبكي أخرى، قال مالك: فهممت أن أسلَم عليه، فامتنعت نفسي تكبّرا، فقلت: يا نفس كان النّبي الله يسلَم على الصغار والكبار، فسلَمت عليه، فقال: وعليك السلام يا مالك، فقلت: من أين عرفتني ولم تكن رأيتني، فقال: حيث التفت روحي بروحك في عالم الملكوت، عرّف بيني وبينك الحيّ ألّذي لا يموت، فقلت ما الفرق بين العقل والنفس، قال: نفسك الّتي منعتك عن السلام، وعقلك الذي بعثك عليه، فقلت: ما بالك تلعب بهذا التراب، فقال: لأنا منه خلقنا وإليه نعود، فقلت: أراك تضحك تارة وتبكي أخرى، قال: نعم، إذا ذكرت عذاب رتي بكيت، وإذا ذكرت رحمته ضحكت، فقلت: يا ولدي أيّ ذنب لك حتى تبكي، فقال: يا مالك لا تقل هذا فانّي رأيت أمّي لا توقد الحطب الكبار الّا ومعه الحطب الصّغار، ونقل مثل هذه الحكاية يعني الفقرة الاخيرة منها عن يحيى بن زكريًا.

يَبَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ أَذْكُرُواْ نِعْبَتِى ٱلَّتِى أَنْعَمْتُ عَلَيْكُرُ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِنَّنِي فَأَرْهَبُونِ ۞

لَا يَنَبَغِ **إِسْرَةٍ بِلَ ﴾** الابن، والولد، والنسل، والذريّة متقاربة المعاني، الّا أنّ الابن للذكر، والولد يقع على الذكر والأنثى، والنسل والذريّة يقع على

الجميع، والابن أصله من البناء، وهو وضع الشيء على الشيء والأبن مبنيً على الأب، لأن الابن فرع الأب، فبني عليه، والبنوة مصدر الأبن وإن كان من الياء كالفتوة مصدر الفتى، وإسرائيل هو يعقوب بن إسحق بن إبراهيم الخليل، وإسرا معناه العبد، وإيل: الله، بلغة العبرانيّة، فمعناه عبد الله، وكذلك جبرئيل وميكائيل، ولمّا ذكر إنعاماته العامة بذكر دلائل التوحيد وما شرّف به آدم للله عقبها بذكر الإنعامات الخاصّة على أسلاف اليهود الذين في عهد محمّد والخطاب مع جماعة اليهود الذين كانوا بالمدينة من ولد يعقوب وحولها من بني قريضة والنضير وهم كانوا من أولاد يعقوب، وتخصيص هذه الطائفة بالذكر لما أنّهم أكثر الناس كفراً بنعمة الله.

المُؤْذَكُرُوا نِعْمَتِيَ في الذكر بضم الذال بالقلب خاصّة بمعنى الحفظ الذي يضاد النسيان، والذكر بكسر الذال، يقع على الذكر باللسان، أي احفظوا بالجنان، واشكروا باللسان نعمتي، والنعمة إسم جنس بمعنى الجمع ﴿ أَنَّى أَنْحَمْتُ في بها ﴿ عَلَيْكُر في وفيه إشعار بانَهم قد نسوها بالكلّية ولم يخطروها بالبال، وأهملوا شكرها ﴿ وَأَوْفُوا ﴾ أتموا ولا تتركوا ﴿ بِهَدِيّ ﴾ الذي قبلتم: وهو ما عهده إليهم في التورية من اتباع محمد الله والعهد حفظ الشيء ومراعاته حالاً فحالاً ﴿ أُوفِ بِهَدِكُمْ ﴾ أتمم جزائكم بحسن الإثابة ودخول الجنّة، والعهد يضاف إلى المعاهد، وهو هنا مضاف إلى المفعول، كما إن العهد الأول مضاف إلى الفاعل، فإن الله قد عهد إليهم وإلينا بالإيمان والعمل فاول مراتب العهد منّا، هو الإتيان بكلمتي الشهادة، وآخرها الاستغراق في بحر التوحيد بحيث نغفل عن أنفسنا، فضلاً عن غيرنا، ومنه تعالى حقن المال إرهبوني فيما تأتون وتذرون خصوصاً في نقض العهد. وحذف الياء في فارهبون تخفيفا لموافقة رؤس الآي كأنَه قيل: إن كنتم ترهبون شيئاً فارهبوني، والآية متضمنة على وجوب الشكر، والوفاء بالعهد، وأن لا يخاف العبد ألا الله للحصر المستفاد من تقديم إيّاي، والتضمّن للوعد بقوله: أوف، والوعيد بقوله: ﴿ وَإِنّنَ فَأَرْهَبُونِ ﴾، والنعم التي أنعمها على أسلافهم معلومة، مثل: إنجائهم من فرعون، وكثرة الأنبياء منهم، وإنجائهم من الغرق، وإنزال المن والسلوى عليهم وكون الملك فيهم ومنهم في زمن سليمان وغير ذلك. وَمَاعِنُوا بِمَآ أَسْرَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِي بِرَةٍ وَلَا

ثمَ قال مخاطباً لليهود ﴿وَمَامِنُوا ﴾ يا بني إسرائيل ﴿بِمَآ أَسْزَلْتُ ﴾ أي القرآن ﴿مُصَدِقًا لِمَا مَعَكُمٌ ﴾ أي حال كون القرآن مصدقاً للتوراة، لأن القرآن نازل حسبما نُعت في التوراة، فإن إيمانهم بما معهم ممّا يقتضي الإيمان بالقرآن.

قال الرازي: قد أثبت في التوراة وفي الكتب المتقدمة من وصف محمد الله وكتابه، والبشارة بمقدمه مثل ما جاء في الفصل التاسع من السفر الأول من التوراة: (أنَّ هاجر لمّا ضعبت عليها سارة، ترانى لها ملكه فقال لها: يا هاجر، أنَّ تريدين، ومن أين أقبلت قالت: اهرب من سيّدتي سارة، فقال لها: ارجعي إلى سيّدتكه واخفضي لها، فإن الله سيكثر زرعك وذريتك، وستحبلين وتلدين ابناً وتستيه إسماعيل من أجل أنَّ الله مسمع تبتلك وخشوعكه وهو يكون عين الناس. ويكون يده فوق الجميع ويد الجميع مبسوطة إليه بالخضوع)، ومعلوم أنَّ إسماعيل وولده لم يكونوا متصرفين في معظم الأمم، ولا كانوا مخالطين للكلَّ على سبيل الاستيلاء بحيث يكون يده فوق الجميع، وأنّهم كانوا قبل الإسلام محصورين في البادية ولا يتجاسرون على الدخول في أوائل العراق وأوائل الشام، المّا على خوف، وليس يجوز أيضاً للملك أن يبشّر من قبل الله بالظلم والجور بناء على انّ من أولاد إسماعيل من العرب كان فيهم مستولين بالغلبة والجاهليّة، فلو لم يكن النبي للله ذلك المبشّر، لكانت هذه المخالطة منهم للأمم، ومن الأمم منهم، معصية لله وخروجاً عن طاعة الله إلى طاعة الشيطان، والملك يتعالى من أن يبشّر بما هذا سبيله، فتحقّق انّ المراد من بشارة الملك وجود محمّد لله الذي من نسل إسماعيل.

وأيضاً جاء في الفصل الحادي عشر من السفر الخامس: (انَّ الزَّب إلهكم يقيم لكم نبيًّا معلى من بينكم. ومن إخوانكم)، وفي هذا الفصل: (أنَّ الربَّ تعالى قال لموسى: انِّي مقيم لهم نبيًّا مثلك من بين إخوانهم. وايِّما رجل لم يسمع كلماتي الَّتي يؤدِّيها عتى ذلك الرّجل باسمى أنا أنتقم منه)، وهذا الكلام يدلُّ على انَّ النَّبِي الَّذِي يقيمه الله ليس من بني إسرائيل، كما ان من قال لبني هاشم انَّه سيكون من إخوانكم امام، فهم من هذا الكلام انَّه لا يكون من بني هاشم، ثمَّ انَّ يعقوب هو إسرائيل ولم يكن له أخ الَّا العيص: ولم يكن للعيص ولد من الأنبياء سوى أيُّوب، وانَّه كان قبل موسى، فلا يجوز أن يكون موسى مبشَّراً به، وأمَّا إسماعيل فإنَّه كان أخاً لإسحاق والد يعقوب، ثمَّ إنَّ كلَّ نبيَّ بعث بعد موسى، كان من بني إسرائيل، فالنَّبي عليه ما كان منهم لكنَّه كان من إخوانهم لأنَّه من ولد إسماعيل الّذي هو أخو إسحق، فإن قيل: قوله من بينكم يمنع من أن يكون المراد محمّداً عليماً لأنه لم يقم من بين بني إسرائيل، قلنا بلي: قد قام من بينهم لأنَّه ظهر بالحجاز فبعث بمكَّة، وهاجر إلى المدينة، وبها تكامل أمره، وقد كان حول المدينة بلاد اليهود، كخيبر، وبني قينقاع، والنضير، وغيرهم، والحجاز يقارب الشام وجمهور اليهود كانوا إذ ذاك، هناك، فإذا قام

محمّد عليه بالحجاز، فقد قام من بينهم، وأيضاً فإنَّه إذا كان من إخوانهم، فقد قام من بينهم، فإنَّه ليس ببعيد منهم، وقال في الفصل العشرين من هذا السفر: (إنَّ الرَّب تعالى جاء في طور سيناء، وطلع لنا من ساعير وظهر من جبال فاران، وصف عن يمينه عنوان القدّيسين. فمنحهم العزّ، وحتِبهم إلى الشعوب، ودعا لجميع قدّيسيه بالبركة) ووجه الاستدلال إنّ جبل فاران هو بالحجاز لأنَّه مذكور في التوراة: (إنَّ إسماعيل الله تعلُّم الرومي في بريَّة قاران)، ومعلوم إنَّه إنَّما سكن بمكَة، إذا ثبت هذا فقوله فمنحهم العزَّ لا يجوز أن يكون المراد إسماعيل التله لانه لم يحصل عقيب سكني إسماعيل هناك عزَّ ولا اجتمع هناك ربوات المقدَّسين، فوجب حمله على محمد الله، قال الرازي: وفي كتاب حبقوق بيان ما قلنا، وهو: (جاء الله من طور سيناء والقدس من جبل فاران. لو الكشفت السماء من بهاء محمد الشي وامتلات الأرض من حمده يكون شعاع منظره مثل النور. يحفظ بلده بعزَّه. تسير المنايا أمامه ويصحب سباع الطير أجناده قام فمسح الأرض. وتأمل الأمم. وبحث عنها، فتضعضعت الجبال القديمة. واتضعت الروابي الدهريَّة، وتزعزعت ستور أهل مدين. ركبت الخيول. وعلوت مراكب الانقياد والغوث وستنزع في قسيك إغراقاً ولزعا، وترتوى السهام بأمرك يا محمّد ارتواء وتخور الأرض بالأنهار ولقد رأتك الجبال فارتاعت. وانحرف عنك شؤبوب الشبل ونفرت المهاري نفيراً ورعباً. ورفعت أيديها وجلاً وفرقا، وتوقَّفت الشمس والقمر عن مجراهما، وسارت العساكر بي برق سهامك ولمعان بيانك. تدوخ الأرض غضباً، وتدوس الأمم زجراً، لأنَّك ظهرت بخلاص أمَّتك وإنقاد تراب آبانك)، هكذا نقل عن ابن رزين الطبري.

قال الرازي: وأمّا النصارى، فقال أبو الحسين في كتاب الغرر: (قد رايت في نفولها وظهر من جبال فاران لقد تقطّعت السماء من بهاء محمّد المحمود. وترتوي السهام بأمرك المحمود. لأنّك ظهرت بخلاص أمّتك. وإنقاذ مسيحك).

| ۲۲۱ | #1664 |
|-----|-------|
|-----|-------|

فظهر من هذا الكلام إن قوله تعالى في التوراة: ظهر الرّب من جبال فاران ليس معناه ظهور النار منه، كما زعمه اليهود لأنَّهم يقولون إنَّ النار لمَّا ظهرت من طور سيناء ظهرت أيضاً من ساعير نار ومن جبل فاران، وهم لايقاع الشكوك في محمّدﷺ أولوا هذه العبارة بظهور النار في جبل فاران. فظهر ممّا نقل أبو الحسين عن نقول النصاري إنَّه ليس معناه ظهور النار منه ولو كان ظهر منه النار على قول اليهود بل معناه ظهور شخص موصوف بهذه الصفات، وما ذاك الَّا رسولنا محمَّدة اللَّهُ لأنَّه كيف يوصف الله بأنَّه يركب الخيول، وجاء في كتاب أشعياء في الفصل الثاني والعشرين منه: (قومي فازهري مصاحبك \_ يريد مكَّة \_ فقد دنا وقتك، وكرامة الله طالعة عليك، فقد تجلُّل الأرض الظلام، وغطى على الأمم الضباب، والربّ يشرق عليك إشراقاً ويظهر كرامته عليك، تسير الأمم إلى نورك والملوك إلى ضوء طلوعك، وإرفعي بصرك إلى ما حولك، وتأمّلي فإنّهم مستجمعون عندك. ويحجّونك ويأتيك ولدك من بلاد بعيدة لأنَّك أمّ القرى فأولاد ساير البلاد كأنهم أولاد مكتم يميل إليك ذخائر البحر، ويحبَّم إليك عساكر الأمم. ويساق إليك كباش مدين. ويأتيك أهل سبا. ويتحذَّثون بنعم الله. وتسير إليك أغنام فاران. ويرفع إلى مذبحي ما يرضيني، وأحدث حيننذ لبيت محمدتي حمدا)، ووجه الاستدلال إنَّ هذه الصفات كلُّها موجودة لمكَّة، فإنَّه قد حجَّ إليها عساكر الأمم، ومال إليها ذخائر البحر، وقوله: وأحدث لبيت محمدتي حمداً: معناه أنَّ العرب كانت تلبَّى قبل الإسلام فتقول: (لبَّيك لا شريك لك الا شريك هو للله الملكه وما ملك)، ثم صار في الإسلام: (لتيك اللهم لتبيك لا شريك لك لبِّيك)، فهذا هو الحمد الَّذي حدَّده الله لبيت محمدته.

روى السمان في تفسيره في السفر الأول من التوراة: (**انّ الله تعالى أوحى** إلى إبراهيمﷺ قد أجبت دعائك في إسماعيلﷺ وباركت عليه. فكثرته وعظمته جدًاً.

| ا ج ۱ | DENE | *************************************** | 111 | ٢ |
|-------|------|-----------------------------------------|-----|---|
|-------|------|-----------------------------------------|-----|---|

وسيلد الذي عشر عظيماً وأجعله لأمّة عظيمة)، والاستدلال به أنّه لم يكن في ولد إسماعيل للله من كان لأمّة عظيمة غير نبيّنا محمّد الله وامّا دعاء إبراهيم وإسماعيل للمله فكان لرسولنا لمّا فرغا من بناء الكعبة، فهو قوله: ﴿ رَبَّنَا وَابَّمَتْ فِيهِمْ رَسُولًا يَنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْحِكْمَة وَيُرَيَّبُهُمْ إِنَّكَ أَنتَ أَلْمَزِيزُ لَلْتَكِيمُ في ولهذا كان يقول تلك و يُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْحِكْمَة وَيُرَيَّبُهُمْ إِنَّكَ أَنت قوله ﴿ وَبُبَيْرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى الله عنه الله عنه الله ومشارة عيسى لله وهو قوله ﴿ وَبُبَيْرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى اللهُ الله عنه قال المسيح للحواريين: (أنا أذهب وسيأتيكم الفارقليط روم الحق الذي لا يتكلم من قبل نفسة) والفارقليط معناه الذي يميّز بين الحق والباطل وقيل: معناه الشافع المشفّع وهذه الكلمة فاروقليط وفاروق المميّز، وليط معناه التحقيق في الأمر.

فائدة: ولو قيل، لو كان الأمر كما قلتم، فكيف يجوز من جماعتهم جحد هذا الأمر، فالجواب: ان هذا العلم كان نصّاً خفيّاً لا جليّاً في أغلب آياته، فجاز إيقاع الشكوك والشبهات فيه، ودواعي إيقاع الشبهات كانت لأهلها كثيرةً، وأيضاً ان هذا العلم كان حاصلاً عند العلماء بكتبهم، لكن لم يكن لهم العدد الكثير، فجاز منهم كتمانه، انتهى.

وَمَامِنُوا كَمَا بِنِي إسرائيل ﴿ بِمَآ أَسَرَلْتُ مُعَمَدَهًا لِمَا مَعَكُمْ ﴾ من كتاب ورسول تجدونه مكتوباً في التوراة والإنجيل، أي حال كون القرآن مصدقاً للتوراة، ومذكور في القرآن ان موسى وعيسى حق، وان التوراة والإنجيل حق، فكان الإيمان بالقرآن مؤكّداً للإيمان بالتوراة والإنجيل، هذا أحد الوجهين في تفسير مصدقاً لما معكم، والوجه الثاني: انّه حصلت البشارة بمحمد الله وبالقرآن في التوراة والإنجيل، فالإيمان بمحمد الله والقرآن، إيمان وتصديق للتوراة والإنجيل، وتكذيب محمد الله والقرآن، تكذيب للتوراة والإنجيل، والوجه الثاني أنسب.

وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِمِ كَمَة أي بالقرآن، فإن وزر المقتدي يكون على المبتدي، فإن قيل كيف قال أول كافر وقد سبقهم مشركو العرب: أي لا تكونوا أول كافر به من أهل الكتاب، وقيل وجه آخر وهو ان هذا تعريض لهم بانّه كان يجب أن يكونوا أول من يؤمن، لمعرفتهم بخبر نزول القرآن، لأنهم كانوا هم المبشّرون بمحمد الله وبكتابه، فلما بعث كان أمرهم على العكس، لقوله: فلما جاءهم ما عرفوا كفروا وقيل: ولا تكونوا مثل أول كافر به، وقيل الضمير راجع إلى كتابهم، يعني لا تكونوا أول من كذّب كتابه، لأن تكذيب محمد الله تكذيب التوراة، لأن فيه بشارة محمد الله فتكذيبه تكذيب كنابهم، وقيل وجه آخر: أي لا تكونوا أول من جحد مع المعرفة، لأن يتكذيب كتابهم، وقيل وجه آخر: أي لا تكونوا أول من جحد مع المعرفة، لأن بنوانه، لأن بينارة محمد المعرفة، لان بنوانه، لأن بينه بشارة محمد المعرفة، لأن براهم على المعرفة، لأن

وَوَلَا تَشْتُرُوا بِعَابَقِي كِي: أي لا تأخذوا لأنفسكم بدلاً منها وَتُمَنا قَلِيلاً كَلَى من الحظوظ الدنيوية، وكانت عامتهم يعطون الأحبار وعلمائهم، من زروعهم وثمارهم ويهدون إليهم الهدايا والرشى على تحريفهم الكلم، وتسهيلهم لهم ما صعب عليهم من الشرائع والحدود، وكان ملوكهم يجرون عليهم الرواتب والأموال ليكتموا ويحرّفوا. حكي ان كعب بن الأشرف قال لأحبار اليهود وهم جماعة: ما تقولون في محمّد الله قالوا: انّه نبيّ، قال لهم كان لكم عندي صلة وعطيّة لم قلتم غير هذا، قالوا أجبناك من غير تفكّر، فأمهلنا نتفكّر وننظر في التوراة، فخرجوا وبدلوا نعت النبيّ، ثم رجعوا وقالوا غير قول الأول، فأعطى كلّ واحد منهم صاعاً شعيراً وأربعة أذرع من الكرباس، فهو القليل الذي ذكره الله في هذه الآية.

|   | ۲ | ٤ |
|---|---|---|
| • |   |   |

الدنيا، واعاد، لأن عَانَقُونِ عَلَيْهُ بالإيمان والإعراض عن حطام الدنيا، واعاد، لأن المعنى الأول اخشوني في نقض العهد، وهذا معناه في كتمان نعت النبي الشيرية.

وفي الآية دلالة على تحريم أخذ الرشى في الدين، لأنّه لا يخلّو امّا أن يكون أمراً يجب إظهاره أو يحرم إظهاره، فالأخذ على مخالفة كلا الوجهين حرام، وهذا الخطاب يتوجّه أيضاً إلى علماء السوء من هذه الأمّة إذا اختاروا الدنيا على الدين، فتدخل فيه الشهادات، والقضايا، والفتاوى، وغير ذلك.

وَلَا تَلْبِسُوا ٱلْحَقِّ بِالْبَطِلِ وَتَكْنُهُوا ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ نَعْلَمُونَ ٢

وَلَا تَلْبِسُوا ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ ﴾: أي لا تخلطوا الحق المنزل، بالباطل الذي تخترعونه، وتكتبونه، حتَّى لا يميّز بينهما، وتجعلوا الحق ملتبساً بسبب الذي تكتبونه في خلاله، وتأولونه بغير ما هو صحيح.

وَتَكْنُهُوا ٱلْحَقَّ ﴾: بإضمار لا، وهو نهى عن الكتمان، في إظهار الحق.

وَان كانت خاصَة ببني إسرائيل، فهي تتناول من فعل فعلهم، من تغيير حق وإن كانت خاصَة ببني إسرائيل، فهي تتناول من فعل فعلهم، من تغيير حق وإبطاله، فمن أخذ رشوة على تغيير حق وإبطاله، أو امتنع من تعليم ما وجب عليه، أو أداء ما علمه، وقد تعيّن ووجب عليه ادائه، حتّى يأخذ عليه اجراً، فقد دخل في مقتضى الآية، قال رسول الله اللغين الله، حتّى يأخذ عليه اجراً، يقول، أو يقوم بالحق حيث كانه<sup>(۱)</sup>، وقيل: معنى قوله: فواناتم تعكون كي أي وأنتم تعلمون ما نزل ببني إسرائيل، حين عصوا، من المسخ وغيره، مثل كفّار أهل المائدة، ولعنهم عيسى لينه، فمسخوا خنازير، وكانوا خمسة آلاف رجل، ما فيهم، أمراة، ولا صبي، وعمدة السبب، أنّهم اصطلحوا على الكف عن نهي المنكر، كما قال الله: كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه، اي: لا ينهى بعضهم ما المنكر، كما قال الله: كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه، اي: لا ينهى بعضهم

بعضا عن قبيح يعلمونه، في الحديث: قال النبي ﷺ: **ديحشر يوم القيمة. أناص** من أمّتي، من قبورهم إلى الله. على صورة القردة والخنازير، وذلك بما داهنوا أهل المعامي، وكَفُوا عن نهيهم، وهم يستطيعون. او، وأنتم تعلمون البعث والجزاء».<sup>(1)</sup> وَأَقِـيَمُوا الصَّلَوْةَ وَمَاتُوا ٱلرَّكُوْةَ وَآرَكُعُوا مَعَ الرَّكِوِينَ (1)

الصلاة عند أكثر أهل اللغة، الدعاء، وقيل، أصلها اللزوم، فكان معنى الصلاة في الأصل ملازمة العبادة على وجه أمر الله به، وفي اصطلاح الشرع، اسم لهذه الهيئة المخصوصة بآدابها فو وَأَقِيمُوا العَمَلَوَة كَهَ: خطاب لبني إسرائيل، اي، أدوها، وأقبلوها، واعتقدوا وجوبها، وافعلوها كصلوة المسلمين، فإن غيرها، كلا صلاة، فوَوَاتُوا الرَّكُوة كَهَ: كزكاة المسلمين، على ما بيّنه النبي تشكر لكم، وهذا حكم جميع ما ورد في القرآن من الأحكام مجملا، فإن بيانه موكول إلى النبي، كما قال [تعالى]: فوَمَا مَانَـكُمُ الرَّسُولُ فَخَـدُوهُ وَمَا بيانه موكول إلى النبي، كما قال [تعالى]: فوَمَا مَانَـكُمُ الرَّسُولُ فَخَـدُوهُ وَمَا بيانه موكول إلى النبي، كما قال الموهم بالصلوة، والزكاة، على طريق الإجمال، بيانه موكول إلى النبي علما الرهم بالصلوة، والزكاة، على طريق الركوع وأحال في التفصيل إلى بيانه، فوارَكُمُوا مَعَ الرَّكُوينَ بَهُ: وانّما خص الركوع بالذكر، وهو من افعال الصلاة بعد قوله وأقيموا الصلاة لأحد وجوه:

الأوّل: ان الخطاب لليهود، ولم يكن في صلاتهم ركوع، وكان الأحسن ذكر المختصّ، دون المشترك

وثانيها: انّه عبّر بالركوع عن الصلاة بقول القائل فرغت من ركوعي، أي صلاتي، وانّما قيل للركوع الصلاة، لأنّ الركوع أوّل ما يشاهد من الأفعال الّتي يستدلّ بها على انّ الإنسان يصلّي فكأنّه كرّر ذكر الصلاة والأمر بها تأكيدا، وإشارة إلى الصلاة الشرعيّة أي صلّوا مع هؤلاء المسلمين الراكعين، حتّى

۱- أنظر: لسان الميزان، لابن حجر، ج ۱، ص ۳۱۵.
 ۲- سورة الحشر: ۷.

تكون الصلاة متخصّصة بالصلوة المتقررة في شرع محمد على لا صلاتهم. وثالثها: انّه حثّ على صلاة الجماعة، فإنّ صلاة الجماعة، تفضّل صلاة الفرد بسبع وعشرين درجة لما فيها من تظاهر النفوس في التعبّد، فإنّ الصلاة، كالغزو، والمحراب كمحلّ الحرب، ولا بدّ للقتال مع العدوّ، من صفوف الجماعة، فالجماعة قوّة قال النبي تشتين المعلمين في جماعة أربعون رجلاً، الا وفيهم رجل مغفور له فالله تعالى أكرم من أن يغفو له، ويرد الباقي خانبين»، وفي الحديث: ما أفرض الله على خلقه، بعد التوحيد، فرضاً أحبّ إليه من الصلاة، وفي الحديث: ما أفرض الله على خلقه، بعد التوحيد، فرضاً أحبّ إليه من الصلاة،

فكان من شأن المصلي، أن يبالغ في الحضور، فكان السلف، لو شغلهم في الصلاة ذكر مال، يتصدّقون به تكفيرا، ولا ينظر الله تعالى إلى صلاة لا يحضر الرجل فيها قلبه مع بدنه، وبعد قبول العبد التوحيد، وهو الركن الأعظم، كلف بالصلوة، ثمّ بالزكوة لأن فيها إصلاح النفس، بإزالة شحها، وإصلاح الغير، بقوام معيشته، وإيصال حقّه اليه: والصلاة قربان كل تقي<sup>ه(1)</sup>, وخير موضوع، فاجتهد في هذا العمل، ودع الكسالة، حتّى توتّق نفسك بقيد التقوى، فإن تكن رأيت أحوال السابقين المتداركين ليومهم الآتي، كيف تحمّلوا المشقّات، خوفاً من التقصير، والحرمان، من ذخيرة المعاد فقد سمعت بأحوالهم، قال محمّد التستري: (رأيت كهلاً اجهدته العبادة في الطواف، واصفر لونه، وبيده عصا، وهو يطوف معتمداً بعصاه، قال: فسالت عنه، من أين أنت؟ قال: من أقصى بلاد خراسان، من نواحي المشرق، فقلت له: في كم قطعت هذه المسافة؟ قال: خرجت من بلدي، ولم يكن في رأسي

۱- إعانة الطالبين، للبكري الدمياطي، ج ۱، ص ۲۸۳.
 ۲- الكافي، ج ۳، ص ۲٦٥.

ولحيتي شيب، فقلت هذه والله الطاعة، فضحك، وأنشأ يقول: زر من هويت وان شتّت بك المدار ان المحب لمن يهوه زوار<sup>(۱)</sup>) واعلم ان خراب الدين، بشهوتين الفرج والبطن، والأولى هي الكبرى، فإن كنت تحب الدين، فاحكم الحصنين، ومعلوم ان الدنيا والآخرة ضرتان ولك إليهما كرّتان، لكن إحداهما حرّة خريدة، والأخرى أمة مريدة، فاجعل للحرّة يومين، فإن لها قسمين وللامة قسما، فاضعف نصيبك من العقبي، ولا تنس إن لم تقدر، نصيبك من الدنيا، واحفظ القسمة العادلة، ولا تكن ممّن

يحبّون العاجلة، فالويل ثم الويل أن تميلوا كل الميل، والآخرة خير لك من الأولى وأنت عنها مسؤلاً، فإن خفت على دينك فطلّق الدنيا فإنّها زائدة، قال تعالى: ﴿فَإِنَّ خِفَنُمُ آلًا نَمَلِلُوا فَوَنِعِدَةً ﴾<sup>(٢)</sup>.

وَأَقِيمُوا المُمْلَوْةَ ﴾: وهي عبارة عن الأفعال المخصوصة، بناء على ثبوت الحقيقة الشرعيّة، أو الحقيقة المتشرّعة، أو المجاز المشهور، والمراد خصوص الصحيح، إذ الفاسد لا يخرج عن عهدة التكليف، ولا مدح له، وهي بعد التوحيد أصل العبادة والعبوديّة، وبوجه آخر تنطبق الصلاة مع حقيقة الولاية من وجوه كثيرة:

منها: ان الصلاة، كمال العبودية، وتمام مراتب العبوديّة، مندرجة في الولاية، بل لا تتحقّق الًا بها.

ومنها: ان الصلاة ذكر الله، قال الله تعالى: ﴿وَأَقِمِرِ ٱلصَّلَوْةَ لِذِكْرِي ﴾<sup>(۱)</sup>، وهم أهل الذكر، ومذكّر، وذاكر.

١ـ أنشد مجنون بني عامر، ورواه الشعراني في العهود المحمدية، ص ٤٧٣ والشيخ الأميني في ألغدير، ج ٥، ص ١٢٣. ٢ـ سورة النساء: ٣. ١ـ سورة طه: ١٤. ومنها: ﴿إِنَّكَ ٱلْعَبْسَلُوٰةَ تَنْعَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَنَآءِ وَٱلْمُنكَرِ ﴾<sup>(١)</sup>، وولايتهم، تنهى عن الكفر والشرك، وعن المعاصي، بل عن مطلق الذنب، لأنّها كفّارة للذنوب كما في الحديث: **دحب عليّ حسنة لا يضرّ معها سيّتة**»<sup>(١)</sup>.

ومنها: إنَّ الصلاة، بمعنى الرحمة، وهم معدنها، وأصل الرَّحمة.

ومنها: «أنّ الصلاة. قربان كل تقي»<sup>(")</sup>، وهم الوسيلة بين الله، وبين عباده الأتقياء، في مقام القرب، لأنّهم أبواب الله الَتي لا يؤتى إلّا منها، وبهم يسلك إلى الله.

ومنها: ان الصلاة، تشتمل على أسرار التوحيد، والمعارف الربّانية، وفي الزيارة وأحكمتم توحيده.

ومنها: ان الصلاة أفضل من سائر العبادات، وولاية محمّد وآله أفضل الولايات.

ومنها: ان الصلاة عمود الدّين، إن قبلت قبل ما سواها، والولاية أيضاً كذلك.

ومنها: ان الصلاة شافعة للمصلين يوم القيمة، والوليّ أيضاً شفيع الخلائق، والحاصل: ان تمام الفضائل المأثورة الثابتة، للصلاة، فهي بعينها جارية، وثابتة للإمام والولاية، ولهذا أولوا الصلاة، أهل التفسير، بأمير المؤمنين، والمتّقين مفسّر بشيعتهم، فإنّهم الّذين أقاموا امر الولاية، وبالجملة، فكلّ خير خلقه الله، انّما يغيض إليهم أولا، ثمّ بهم، وعنهم إلى من سواهم، لأنّهم مساكن بركة الله، حتّى الأرزاق، ولهم الولاية على ميكاثيل الّذي هو

١- سورة العنكبوت: ٤٥. ٢- المناقب، الفصل السادس، ص ٣٥. ورواء السيد شهاب أحمد في (توضيح الدلائل في تصحيح الفضائل)، ص ٣٦٨. ٣- الكافي، ج ٣. ص ٢٦٥. الواسطة في قسمة الأرزاق، وفي قوله تعالى: ﴿وَأَلَّهُمُو وَالطَّارِقِ ﴾<sup>(١)</sup>: ففي الحديث، «السّماء، أمير المؤمنين، والطارق، ما يطرق فيه من العلوم البدانيّة»، وبهذا الاعتبار، ان الرزق نزل بواسطته، لأنّه الواسطة في كافّة الفيوضات، والرزق من الفيوضات، لكن خالق الرزق، والفيض، ومقدّره، هو الله، ولا رازق، ولا معطي إلّا الله، الله يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر.<sup>(٢)</sup>

أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِنَبُ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ٢

اليهود، والمراد بالناس بين الهمزة للتوبيخ والتعجيب، والخطاب لعلماء اليهود، والمراد بالناس سفلتهم ﴿ يَأْلَمْ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ ﴾ والبرّ، التوسّع في الخير، من البرّ الذي هو الفضاء الواسع، والمراد في الآية، الإيمان بنبوة محمد الله، وذلك لأنّهم كانوا يقولون لفقرائهم، وأقربائهم من المسلمين، البتوا على ما أنتم عليه من الإيمان بمحمد الله، وهم لا يؤمنون، وبّحبّهم الله على ما كانوا يفعلون من امر الناس بالإيمان بمحمد الله وترب فلما بعث، فلما بعث أنفسهم عنه، وقال أبو مسلم: كانوا يأمرون العرب بالإيمان به إذا بعث، فلما بعث أنكروا،

وروى أنس بن مالك قال: قال رسول الله الله : «مررت ليلة أسري بي على أناس تفرض شفاههم بمقاريض من نار، فقلت من هؤلاء يا جبرتيل؟ قال: هم خطباء من أهل الدنيا، ممتن كانوا يأمرون الناص بالبرّ وينسون أنفسهم»<sup>(۱)</sup> وقال بعضهم: المراد أتأمرون الناس بالصدقة، وتتركونها أنتم، وإذا أتتكم الصدقة

٢- انظر: تفسير القمي، ج ٢، ص ٤١٥، والبرهان للبحراني، ج ٤، ص ٤٤٨، رقم ٣. ٣- مجمع البيان، ج ١، ص ١٩٢. ١- تفسير نور الثقلين، للحويزي، ج ١، ص ٧٥.

٦ سورة الطارق: ٦.

لتفرَّقوها على المساكين خنتم فيها ﴿وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِنَبَ ﴾: والحال أنتم تتلون وتقرءون التوراة، الناطقة بنعوته تشكي أو الامتناع عن مثل هذه القبائح، الكتاب وعاء مليء علما، وظرف حشي ظرفاً، إن شئت كان أعلى من باقل ولو أردت أبلغ من سحبان وائل، والكتاب نعم الظهر والعدَّة، ونعم الكنز والعقدة، وهو الأنيس في الوحدة، والجليس الَّذي لا يغويك، والصديق الَّذي لا يغريك، ومتى رأيت يا فتى بستاناً تجمّل في ردن، وروضة تقلّب في حجر، ينطق عن الموتى، ويترجم كلام الأحياء، ناسك، فاتك وساكت، ناطق، طبيب اعرابيّ، فارسيّ، يونانيّ، قديم، مولد، ميّت، حيّ، ولولاه لبطل العلم والفكر، وغلب سلطان النسيان على جنود الذكر، الكتاب معقل العقلاء، إليه يلجئون، وبستانهم فيها يتنزَّهون ﴿أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ وتعرفون بعقلكم انَّه قبيح منكم، والعقل في الأصل، المنع والإمساك، ومنه العقال الّذي يشدّ به وظيف البعير إلى ذراعيه، لحبسه عن الحراك، سمّي به النور الروحاني الّذي به تدرك النفس الإنسانية، العلوم الضروريَّة والنظريَّة، لأنَّه يحبس عن تعاطى ما يقبح، ويعقل على ما يحسن، ومحلَّه الدماغ عند بعض، وعند البعض محلَّه القلب، وعند البعض هو نور منبسط في بدن الآدميّ، قال المولى إسماعيل الحقّى، في تفسيره «روح البيان»: إنَّ هذا التوبيخ والإنكار في قوله تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ﴾، ليس على أمر الناس بالبر، بل لترك العمل به، فمدار الإنكار، جملة تنسون أنفسكم، دون أتأمرون الناس، فلا يستقيم قول من لا يجوز الأمر بالمعروف، لمن لا يعمل به، لهذه الآية، بل يجب العمل به، ويجب الأمر به، وهذا لأنَّه إذا أمر به مع أنَّه لا يعمل به، فقد ترك واجباً، وإذا لم يأمر به فقد ترك واجبين، فالأمر بالمعروف، معروف، ولكن قلَّما نفعت موعظة من لم يعظ نفسه، ومن نهى غيره، فليكن أشدَّ الناس انتهاء عنه، وهذه الآية ناعية على من يعظ غيره، ولا يعظ نفسه سوء صنيعه، وعدم تأثّره، والمراد، حتّ الواعظ على تزكية النفس والإقبال عليها بالتكميل لتقوم بالحقّ، وتقيم غيرها، لا انّ الفاسق ممنوع عن الأمر بالمعروف والمواعظ الشافية، فإنّ الإخلال بأحد المأمورين، لا يوجب الإخلال بالآخر.

حكي: انّه كان عالم من العلماء، قويّ التصرف في القلوب، مؤثّر الكلام، وربّما يموت من أهل مجلسه واحد واثنان، من شدة تأثير وعظه، وكان في بلده عجوز لها ابن صالح رقيق القلب، سريع الانفعال، وكانت تحرز عليه، وتمنعه من حضور مجلس الواعظ، فحضره على حين غفلة منها، فوقع من امر الله ما وقع، ثم ان العجوز لقيت الواعظ يوماً في الطريق، فقالت: أ تهدي الأنام ولا تهتدي الا ان ذلــــك لا ينفــــع فيا حجر الشحذ حتّى متى تســنَ الحديــد ولا تقطـع

فلمًا سمعها الواعظ، شهق شهقة، فخرّ مغشيّاً عليه، فحملوه إلى بيته فتوفّي!! قال الأوزاعي: شكت النواويس إلى الله، ما تجده من جيف الكفّار، فأوحى الله إليها، بطون علماء السوء، أنتن ممّا أنتم فيه، انتهى.

أقول: ان الواعظ سواء كان عاملاً، أو غير عامل، لا بدّ منه أن يلاحظ هذه النكتة الدقيقة، وهي انّه يثبت للمستعين جهلا، ولنفسه فضلاً عليهم، وهو محض كبر وعجب، وحيل النفس والشيطان كثيرة، وهذا الأمر يهلكه. وَإَسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْةِ وَإِنَّهَا لَكِبِرَةً إِلَّا عَلَى الْخَشِعِينَ ()

قيل: الخطاب لليهود، وكان حبّ الرياسة وأخذ الأموال يمنعهم عن اتُباع النبيّ، فأمرهم الله بأن استعينوا على الوفاء بعهدي الّذي عاهدتكم عليه من طاعتي، بالصبر على ما أنتم عليه من ضيق المعاش، الّذي كنتم تأخذون عن عوامكم بسببه، وروي عن المتنافيك ان المراد بالصبر، الصوم، فيكون فائدة الاستعانة، كسر سورة النفس والشره، كما قالﷺ: «الصوم وجاء وفائدة الاستعانة».

وَأَسْتَعِينُوا فِالْعَبْدِ وَالْعَمَلُوةِ ﴾ الاستعانة بالصلوة، أنّه يتلى فيها ما يرغب فيما عند الله، ويزهد في الدنيا وحب المال والجاه، كما قال: ﴿إِنَّ الْعَبْسَكَوْةَ مَنْعَى عَمَا عَنْدَ الله، ويزهد في الدنيا وحب المال والجاه، كما قال: ﴿إِنَّ الْعَبْسَكَوْةَ مَنْعَى عَمِن الْذَيْ وَالْمُنْكَرِ ﴾ (<sup>(1)</sup>، وكان النبى ﷺ إذا حزنه امر، الستعان بالصلوة والصوم. <sup>(٢)</sup>

حكي: أن أبن عباس نعي له بنت، وهو في سفر فاسترجع، وقال: (عورة سترها الله، ومؤنة كفاها الله، وأجراً ساقه الله، ثمّ تنحّى عن الطريق، وصلّى ثم أتى راحلته، وهو يقرء: ﴿ وَاَسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْقِ ﴾ ومن قال إنّ الخطاب للمسلمين، قال: المراد، استعينوا على مشقّة التكليف بالصبر أي بحبس النفس على الطاعات وبالصلوة، وليس في أفعال القلوب أعظم من الصبر، ولا في أفعال الجوارح أعظم من الصلاة، فأمر الله سبحانه بالاستعانة والاستمداد بهما<sup>(٣)</sup>.

وروي عن الصادق للتلا أنَّه قال: «مَا يمنع أحدكم إذا ورد عليه غمَّ من غموم الدنيا ان يتوضَّا ثمّ يدخل المسجد. فيركع ركعتين. يدعو الله فيها. اما سمعت الله يقول: ﴿ وَٱسْتَعِينُوا بِٱلصَّبِّرِ وَٱلصَلَوْةِ ﴾». <sup>(1)</sup>

﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْخَشِيعِينَ ﴾: أي ان الاستعانة بهما لكبيرة ثقيلة
كقوله ﴿ كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾ ('' الّا على الخائفين

١- سورة العنكبوت: ٤٥ ٢- مجمع البيان، ج ٨٨ ص ٣٤١، ورواه المجلسي في البحار، ج ٨٨ ص ٣٤١. ٣- لم نعثر عليه فيما بأيدينا من المصادر. ٤- وسائل الشيعة، ج ٨ ص ١٣٩. ١- سورة الشورى: ١٣.

والخاشعين، والخشوع بالجوارح، والخضوع بالقلب، وقيل الخشوع بالبصر، والخضوع بسائر الأعضاء، وانّما لم يستثقل عليهم لأنّهم يستغرقون في مناجاة ربّهم، فلا يدركون ما يجري عليهم من المشاق والتعب، ولذلك قالﷺ **قرة** عيني العملوة ـ أو في ـ الصلاق<sup>(۱)</sup>، لأن اشتغاله بالصلوة، كان راحة له، وبعض قال: الضمير راجع إلى الصلاة، لأنّها الأغلب، الأفضل، وقيل: ان المراد الاثنان، وان كان اللفظ واحد، مثل قوله: **(وَالَذِينَ يَكَنِزُونَ الذَّهَبَ وَالَفِضَدَة** وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبَيلِ اللَّهِ **بَ**<sup>(۲)</sup>.

الَذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُم مُلَنعُوا رَبِيمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞

الظنّ، يكون بمعنى اليقين وبمعنى الشك الراجح، فهو من الأضداد، كالرجاء، يكون أمناً وخوفا، وهنا بمعنى اليقين، والظنّ ما قوي عند الظانّ كون المظنون على ما ظنّه، مع احتماله على خلافه، وبالاحتمال ينفصل عن العلم، وبالقوّة ينفصل عن الشك.

﴿ الَّذِينَ يَظُنُّونَ ﴾ في موضع الجرّ، صفة للخاشعين.

أَنَهُم مُلَنعُوا رَبِّهِم ﴾ أي الخاشعين يوقنون أنَّهم ملاقوا ما وعد رتهم.

وقيل: ان الظنّ في الآية، بمعنى الظنّ غير اليقين، والمعنى: انّهم يظنّون انقضاء آجالهم، وسرعة موتهم، وأنهم ملاقوا ربّهم بذنوبهم، ولشدّة إشفاقهم من ذنوبهم، يكونون على وجل وحذر، ولا يركنون إلى الدنيا، والمراد من اللقاء ليس لقاء الرؤية، بل لقاء ما يسرّه ويضرّه.

﴿وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَبِحِعُونَ ﴾: فإن قيل: انَّهم ما كانوا قطَّ في الآخرة، فيعودوا ويرجعوا إليها، فالمراد انَّهم بالإعادة راجعون في الآخرة، وقيل يرجعون

> ١ـ الحبل المتين، للبهاني العاملي، ص ١٥٤ ٢ـ سورة التوبة: ٣٤.

بالموت كما كانوا في الحال المتقدّمة على حياتهم لأنّهم كانوا أمواتاً وأعداماً ابتداءً، فأحيوا ثمّ يموتون، فيرجعون بحال الأول أمواتاً كما كانوا، أو المعنى انّهم يرجعون إلى موضع لا يملك لهم أحد ضراً ولا نفعاً، لأنّهم في حال حياتهم قد يملك عليهم الأمر والحكم، ورجوعهم إلى المحشر وحكمه رجوع إليه تعالى.

يَنْبَنِي إِسْرَهِ بِلَ أَذْكُرُوا نِعْمَتِي ٱلَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَلْتُكُمْ عَلَ الْعَلَمِينَ ٢

فَرْعَلَيْكُوْ إِسْرَدِيلَ ٱذْكُرُوا ﴾: أي اسْكروا فَرْغَمَتِي ٱلَمِيّ أَنْعَمْتُ ﴾ بها فَرْعَلَيْكُوْ ﴾ بإنزال المن والسلوى، وتظليل الغمام، وتفجير الماء من الحجر وغيرها، وذكر النعم على الآباء إلزام الشكر على الأبناء، فإنّهم يشرّفون بشرفهم، ولذلك خاطبهم بقوله: ﴿وَأَنِي فَضَلَتْكُمْ عَلَ ٱلْهَلَمِينَ ﴾: أي فضلت أبائكم على عالمي زمانهم بما منحتهم من العلم والإيمان، والعمل الصالح، وجعلتهم أنبياء وملوكا مقسطين، وهذا كما قال في حقّ مريم: ﴿وَأَسْطَفَنَكُو عَلَى يُسَكَمُ ٱلْهَلَمِينَ ﴾ إلى نساء زمانك فالاستغراق في العالمين عرفي لا حقيقي.

وَاتَّعُوا يَوْمَا لَا تَجْزِى نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا لَهُمْ يُنصَرُونَ۞

وكان اليهود يقولون نحن من أولاد الأنبياء، والله يقبل شفاعتهم فينا، فأنزل الله هذه الآية ردا عليهم، فقال: ﴿ وَٱتَّقُوا ﴾: واخشوا يا بني إسرائيل، ﴿يَوْمَا ﴾ يوم القيمة، أي حساب ذلك اليوم، فهو من ذكر المحل وارادة الحال ﴿ لَا جَمْزِى ﴾ لا تؤذي ولا تغني، والعائد محذوف ﴿ نَفْسُ ﴾ مؤمنة ﴿ عَن

۱\_ سورة آل عمران: ٤٢.

نَفْسِ ﴾ كافرة ﴿شَيْئًا ﴾ ما من الحقوق الَّتي لزمت عليها، وإيراده شيئاً منكّرا مع تنكير النفس، للتعميم والاقناط الكلّي.

وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا ﴾ أي من النفس الأولى المؤمنة ﴿ شَفَعَةً ﴾ ان شفعت للنفس الثانية الكافرة عند الله، لتخليصها من عذابه، والشفاعة مصدر الشافع، والشفيع مأخوذ من الشفع، لأنّه يشفع نفسه بمن يشفع له في طلب مراده، ولا شفاعة في حقّ الكافر بخلاف المؤمن، قال النبي الشيخ: «ادخرت شفاعتي لأهل الكبائر من امتى، فمن كذّب بها لم يتلها».<sup>(۱)</sup>

والآيات الواردة في نفي الشفاعة، خاصّة بالكفّار ﴿وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا ﴾ أي من المشفوع لها، وهي النفس الثانية الكافرة ﴿عَدَلٌ ﴾ أي فداء من مال، أو رجل مكانها، أو توبة تنجو بها من النار، والعدل بالفتح مثل الشيء من خلاف جنسه، وبالكسر مثله من جنسه، وسمّي به الفدية لأنّها تماثله وتساويه ﴿وَلَا هُمٌ يُنْصَرُونَ ﴾: ولا يمنعون من عذاب الله، ومن أيدي المعذّبين، فلا نافع ولا دافع ولا شافع.

وَإِذْ نَجَنَيْنَكُمْ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَءَ الْعَذَابِ يُذَبِحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ وَفِي ذَالِكُم بَـكَةَ مِن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ۞

﴿ وَإِذْ نَجَيَّنُنَكُم ﴾ أي اذكروا وقت تنجيننا إيّاكم أي آبائكم، فان، تنجيتهم، تنجية لأعقابهم والنجو: المكان المرتفع من الأرض لأن من صار إليه، يخلص، ثمّ سمّي كلّ فائز ناجياً بخروجه من ضيق إلى سعة.

فَرِيَّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ ﴾: وأتباعه، وفرعون لقب لملك العمالقة، ككسرى لملك الفرس، وقيصر لملك الروم، وتبّع لملك اليمن، والعمالقة، الجبابرة،

ا- بحار الأنوار، ج ٨ ص ٣٠.

وهم أولاد، عمليق بن لاوذ، ابن آدم، بن سام، بن نوح، سكَّان الشام، سمَّوا بالجبابرة، وملوك مصر منهم سمّوا بالفراعنة ولقّبوه، يقال: تفرعن الرّجل إذا عتا وتمرد، وفرعون موسى، هو الوليد بن مصعب بن الريّان، وكان من القبط، وعمّر أكثر من أربعمائة سنة، وقيل انَّه كان عطَّاراً أصفهانيّاً، ركبته الديون، فأفلس فاضطر إلى الخروج، فدخل مصر فرأى في ظاهرها حملاً من البطّيخ بدرهم، فتوجّه إلى السوق، فرأى يبيعون بطّيخة بدرهم، فقال في نفسه ان تيسّر لي أداء الديون فهذا طريقه، فخرج إلى السواد فاشترى حملاً بدرهم فتوجه به إلى السوق، فكلِّ من لقيه من المكاسين أخذ بطيخة فدخل السوق وما معه إلَّا بطيخة فباعها بدرهم، ومضى بوجهه، ورأى أهل البلد متروكين سدى، لا يتعاطى أحد سياستهم، وكان قد وقع بمصر وباء عظيم، فتوجّه نحو المقابر، فرأى ميَّتاً يدفن فتعرَّض لأوليائه، فقال: أنا أمير المقابر، فلا أدعكم تدفنونه حتّى تعطوني خمسة دراهم، فدفعوها إليه ومضى لآخر وأخر حتّى احرز في مقدار ثلاثة أشهر مالاً عظيماً، ولم يتعرّض له أحد قطّ، إلى أن تعرّض يوماً لأولياء ميت، فطلب منهم ما كان يطلب من غيرهم، فأبوا ذلك فقالوا من نصبك هذا المنصب، فذهبوا به إلى فرعون فقال: من أنت، ومن أقامك بهذا المقام، قال لم يقمني أحد وإنَّما فعلت ما فعلت، ليحضرني أحد إلى مجلسك، فأنبُّهك على اختلال حال ملكك، وقد جمعت بهذا الطريق هذا المقدار العظيم من المال، فأحضره ودفعه إلى فرعون، فقال: ولَّني أمورك ترني أميناً كافيا، فولًاه إيّاها، فسار بهم سيرة حسنة، فانتظمت مصالح العسكر، واستقامت أحوال الرعيّة، ولبث فيهم دهراً طويلا، وترأى أمره في العدل والصلاح، فلمًا مات فرعون أقاموه مقامه، فكان من أمره ما كان، وكان فرعون يوسف اسمه الرّيان، وبينهما أكثر من أربعمائة سنة.

في الحمة .

المودَّكُمَّمُ سُوَمَ ٱلْعَذَابِ ﴾: أي يبغونكم ويكلّفونكم، وقيل يؤلونكم سوء العذاب، وسامه خسفاً إذا أولاه ذلًا، وقيل معناه يعذّبونكم، وأصل الباب السوم الذي هو إرسال الإبل في الرعي، أو من سام السلعة إذا طلبها، فمعناه الطلب، وتقدير الكلام، نجّيناكم مسوّمين منهم أقبح العذاب، كقولك رأيت زيداً يضربه عمرو، أي رأيته حال كونه مضروباً لعمرو.

قال وهب بن منيه: كانوا أصنافا في أعمال فرعون، فصنف يبنون، وصنف يحرثون وصنف يخدمون، فذوو القوة ينحتون السواري من الجبال، حتَّى قرحت أيديهم وأعناقهم ودبَرت ظهورهم من قطعها ونقلها، وطائفة يضربون اللبن ويطبخونها للآجر وكذلك والضعفة من الناس يضرب عليهم الحراج ضريبة، ويؤدونها كلَّ يوم، فمن غربت عليه الشمس قبل أن يؤدي ضريبته، غلّت يمينه إلى عنقه شهراً، والنساء يغزلن الكتَّان وينسجن<sup>(۱)</sup> وقيل: يفسر قوله يسومونكم سوء العذاب، قوله: في يُذَبِعُونَ أَبْنَاءَكُم بي كانَه قيل ما حقيقة سوء العذاب الذي يبغونه لهم، فأجيب بأنَه يذبحون أبناءكم، والتشديد للتكثير، كما يقال فتّحت الأبواب، والمراد من الأبناء، الذكور خاصَة، وإن كان الإسم يقع عليهما في غير هذا الموضع، كالبنين في قوله: يا بني إسرائيل، وكانوا يذبّحون الغلمان لا غير، وكذا الصغار دون الكبار.

وَكِسَتَحْيُونَ نِسَآةَكُمْ كَمَ ويستبقون بناتكم، وذلك ان فرعون رأى في منامه كأن نارا أقبلت من بيت المقدّس، فأحاطت بمصر، وأخرجت كلَّ قبطيً بها، ولم تتعرّض لبني إسرائيل، فهاله ذلك، وسأل الكهنة والسحرة عن الرؤيا، فقالوا يولد في بني إسرائيل غلام يكون على يده هلاكك، وزوال ملكك، فأمر فرعون بقتل كلَّ غلام يولد في بني إسرائيل، وجمع القوابل فقال لهنّ، لا

۱-انظر: تاريخ الطبري، ج ۱، ص ۲۷۲.

يسقط على أيديكن غلام يولد في بني إسرائيل الّا قتل، فكن يفعلن ذلك، حتّى قتل في طلب موسى اثنى عشر ألف صبي، وتسعون ألف وليد، ثمّ اسرع الموت في مشيخة بني إسرائيل، فدخل رؤس القبط على فرعون، وقالوا ان الموت وقع في بني إسرائيل، فتذبح صغارهم، ويموت كبارهم، فيوشك أن يقع العمل بنا، فأمر فرعون أن يذبحوا سنة، ويتركوا سنة، فولد هارون في السنة التي لا يذبح فيها، وولد موسى في السنة الّتي يذبحون فيها، وقد شمر فرعون عن ساق الاجتهاد وحسر عن ذراع العناد، فأراد أن يسبق القضاء، هيهات ويأبى الله الّا ان يتمّ نوره.

وَفِي ذَلِكُم كَمَ الشَّاقَة وذبح الأولاد والاستحياء، ﴿ بَـكَمَ مَ يَسْقَ على الإنسان، وبليَّة، لأن الأعمال الشاقَة وذبح الأولاد والاسترقاق ممّا يشق على الإنسان، غاية، لا سيّما بعد ذبح الولد ﴿ مِن زَيِكُمْ عَظِيمٌ ﴾: يحتمل أن يكون من الله هذا الامتحان، بأن خلّى بينكم وبين فرعون، حتى فعل هذه الأفاعيل، فيكون هذا الامتحان لمحتنه لكم، ويحتمل ان يكون الإشارة في قوله وفي ذلكم، إلى هذا الامتحان لمحنته لكم، ويحتمل ان يكون الإشارة في قوله وفي ذلكم، إلى والبلاء، الاختبار، والله تعالى يختبر عباده، تارة بالمنافع، وتارة بالمضار، ليشكروا ويصبروا، كما قال تعالى: ﴿ وَنَبَلُوْكُم بِالشَّرِ وَلَفَيَر ﴾<sup>(1)</sup>، وسنّة الله بعمته، ويشكروا مالعاد بعبادته، بسعة الأرزاق، ودوام المعافاة ليرجعوا إليه بنعمته، ويشكروه بالطاعة ولزوم الإيمان، فإن لم يفعلوا ابتلاهم بالسراء والضراء لعلَهم يرجعون.

وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنجَيْنَكَمْ وَأَغْهَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ﴾ ﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ﴾: واذكروا يا بني إسرائيل وقت تفريقنا وتفصيلنا

ا\_ سورة الأنبياء: ٣٥.

بسبب انجائكم، فالباء للسببيّة، وقيل بمعنى اللام لقوله تعالى ذلك بأنّ الله هو الحقّ، أي لأنّ الله ﴿ أَلَبَحَرَ ﴾: هو بحر القلزم من بحار فارس، أو بحر يقال له اساف، حتَّى حصل اثنى عشر مسلكاً بعدد أسباط بني إسرائيل، والسبط ولد الولد، وهم أولاد يعقوب، ﴿ فَأَلَجَيَنَكُم ﴾: من الغرق، بإخراجكم إلى الساحل، وفرقنا بين المائين، فوقع بين كلّ فريقين من البحر، سبط من الأسباط يسلكون طريقاً يابساً، بسبب هبوب الريح دفعة ﴿ وَأَغْرَقْنَا عَالَ فَرْعَوْنَ ﴾: يريد فرعون وقومه للعلم بدخوله فيهم، وكونه أولى به منهم، فَرْعَوْنَ مُنْظُرُونَ ﴾: بابصاركم انفراق البحر لكم، وانطباقه على آل فرعون حين رمى موتاهم البحر إلى الساحل.

روي: أنّه لمّا دنا هلاك فرعون، أمر الله موسى أن يسري ببني إسرائيل من مصر ليلاً، فأمرهم أن يخرجوا وأن يستعيروا الحلي من القبط، وأمر أن لا يناد أحد صاحبه، وأن يسرجوا في بيوتهم إلى الصبح، ومن خرج لطخ بابه بكف من دم، ليعلم انّه قد خرج، فخرجوا ليلاً، وهم ستمائة ألف وعشرون ألف مقاتل، لا يعدون فيهم ابن العشرين لصغره، ولا ابن الستّين لكبره، والقبط لا يعلمون بذلك، وكان قد وقع في القبط موت فجعلوا يدفنونهم، يدروا أين يذهبون، فلما أراد بنو إسرائيل السير، ضرب عليهم التيه، فلم فقالوا: ان يوسف لمّا حضره الموت، أخذ على اخوته عهدا أن لا يخرجوا من مصر حر يخرجوه معهم، فلذلك انسلة عليهم الطريق، فسألهم عن ذلك، قبره، فلم يعلمه أحد غير عجوز، قالت لو دللت على قبره أتعطيني كلّما مألتك، فأبى عليها موسى وقال: حتى اسئل ربّي، فأمره الله بإيتاء سؤلها، فقالت: اني عجوز كبيرة، لا أستطيع المشي، فاحملني وأخرجني من مصر، فقالت: اني عجوز كبيرة، لا أستطيع المشي، فاحملني وأخرجني من مصر،

| اج ۱ | DENNER | *************************************** | ۲٤ | • |
|------|--------|-----------------------------------------|----|---|
|------|--------|-----------------------------------------|----|---|

هذا في الدّنيا وامًا في الآخرة فأسئلك أن لا تنزل غرفة إلا نزلتها معك، قال موسى: نعم، قالت: أنَّه في جوف الماء في النيل، فادع الله أن يجيز عنه الماء، فدعا الله أن يؤخر طلوع الفجر إلى أن يفرغ موسى من أمر يوسف، فحفر ذلك الموضع، واستخرجه في صندوق من صنوبر، وسبب ان قبره كان جوف النيل لأمر يطول شرحه، والمجمل منه استبراك أهل مصر بماء النيل، بمجاورة الماء قبره، حتى تعم البركة الفقير والغنى، والقريب والبعيد من صعيد مصر، فاستخرج تابوت يوسف من قعر النيل، وحمله ودفنه في أرض الشام، ففتح لهم الطريق، ثم ساروا، فكان هارون أمام بني إسرائيل، وموسى على ساقتهم، فلمًا علم بذلك فرعون جمع قومه، وخرج في طلب بني إسرائيل، وعلى مقدّمته هامان في ألف ألف وسبعمائة ألف جواد ذكر ليس فيه رمكة، على رأس كلِّ واحد منه بيضة، وفي يده حربة، فسارت بنو إسرائيل حتى وصلوا إلى البحر، فأدركهم فرعون حين أشرقت الشمس، فقال فرعون في أصحاب موسى: ﴿ إِنَّ هَـُؤُلَاهَ لَشِرْذِمَةً قَلِيلُونَ ﴾ (٢×٢)، فلمّا نظر أصحاب موسى إليهم، بقوا متحيِّرين، فقالوا لموسى: أنَّا لمدركون يا موسى ﴿أُوذِينَا مِن قُمَبْلِ أَن تَأْتِيَنَا وَمِنْ بَعَدٍ مَا جِئْنَنَا ﴾" اليوم نهلك، فإنَّ البحر أمامنا، ان دخلناه غرقنا، وفرعون خلفنا، أن أدركنا قتلنا، كيف نصنع، وأين ما وعدتنا، قال موسى: كلَّا ان معى ربّى سيهديني، فأوحى الله إلى موسى، أن اضرب بعصاك البحر، فضربه فلم يطعه، وأوحى الله إليه ان كنَّه فضربه، وقال: انفلق يا أبا خالد، فانفلق فصار فيه اثنا عشر طريقاً، كلَّ طريق كالجبل العظيم، فكان لكلَّ سبط

> ١\_ شرذمة: جماعة قليلة من الناس. ٢\_ سورة الشعراء: ٢٦. ٣\_ سورة الأعراف: ١٢٩.

| طريق يأخذون فيه، فخاضت بنو إسرائيل البحر، ولا يرى بعضهم بعضاً،         |
|------------------------------------------------------------------------|
| فقالوا ما لنا لا نرى إخواننا، وقال: كلَّ سبط قد قتل إخواننا، قال موسى: |
| سيروا فإنَّهم على طريق مثل طريقكم، قالوا: لا نرضى حتَّى نراهم، فقال    |
| موسى: اللهم أعنِّي على أخلاقهم السيِّئة، فأوحى الله إلى موسى أشر بعصاك |
| يمنة ويسرة فصار فيها كويّ ينظر بعضهم بعضاً، ويسمع بعضهم بعضاً،         |
| فساروا حتّى خرجوا من البحر.                                            |

YE1 .....

فلما جاز آخر قوم موسى، هجم فرعون على البحر، فرآه منفلقاً، قال لقومه: انظروا إلى البحر، انفلق من هيبتي حتى أدرك عبيدي الذين أبقوا، فهاب قومه أن يدخلوه وقيل له: إن كنت صادقاً فادخل البحر كما دخل موسى، وكان فرعون على حصان أدهم، ولم يكن في قوم فرعون فرس أنثى، فجاء جبرئيل على أنثى وديق، وهي التي تشتهي الفحل وتقدمه إلى البحر، فاقتحم أدهم فرعون خلفها البحر ودخله ولم يتملك فرعون من أمره شيئاً، وهو لا يرى فرس جبرئيل وتبعته الخيول، وجاء ميكائيل على فرس خلف القوم يسوقهم حتى لا يشذ رجل منهم، حتى خاضوا كلّهم البحر، ودخل آخر يأخذهم، فانطبق البحر على قوم فرعون فأغرقوا، فنادى فرعون من أمره أيئاً، يأخذهم، فانطبق البحر على قوم فرعون فأغرقوا، فنادى فرعون: ﴿ لَا إِلَهَ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ اللّهُ ال القوم يسوقهم حتى لا يشذ رجل منهم، حتّى خاضوا كلّهم البحر، ودخل آخر قوم فرعون، وجاز آخر قوم موسى، وهم أولهم بالخروج، فأمر الله البحر أن يأخذهم، فانطبق البحر على قوم فرعون فأغرقوا، فنادى فرعون: ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ اللّهِ اللّذي تمامَنَتْ يهر. بَنَوْ إِلْسَرَةيلَ وَلَنَا مِنَ الْمُسْرَلِينَ ﴾ (أ، القصة وقالت بنو إسرائيل الآن يدركنا فرعون، فيقتلنا، فلقط منهم البحر ستمائة وعشر ألفاً الذين عليهم الحديد، ولفظ البحر جنَّة فرعون، فذلك قوله تعالى: ﴿ فَالَوْمَ مُنْيَجّيكَ الحديد، ولفظ البحر جنَّة فرعون، فذلك قوله تعالى: ﴿ فَالَوْمَ مُنَيَجًىكَ

- ۱ـ سورة يونس: ۹۰.
- ۱\_سورة يونس: ۹۲.

حتى اتخذوا العجل إلهاً بعد الإنجاء، ثم صار أمرهم إلى أن قتلوا أنبيائهم، فهذه معاملتهم مع رتبهم، ثم بدلوا التوراة وافتروا على الله وكتبوا التحريفات واشتروا به ثمناً قليلاً وكفروا بنبوة محمّدﷺ مع علمهم بصدقه، فيا لها من عصابة ما أعصاها وطائفة ما أطغاها.

وكان يوم الإنجاء والإغراق، يوم عاشوراء ولذا كان اليهود يصومونه ويتّخذونه عيدا، وقيل: وكان رسول الله يصومه، فلمّا فرض صوم رمضان في المدينة، ترك صيام يوم عاشوراء.

وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيْلَةُ ثُمَّ أَنْخَذَتُمُ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ، وَأَنتُمْ ظَالِمُونَ ٢

واذكروا يا بني إسرائيل، وقت وعدنا، وصيغة المفاعلة بمعنى الثلاثي، أو على أصلها، فإن الوعد وإن كان من الله تعالى، فقبوله كان من موسى، فقبول الوعد، شبه الوعد، أو أن الله تعالى وعده الوحي، وموسى وعد المجيء للميقات إلى الطور فركوكن كه: مفعول أول لواعدنا، مو، بالعبرانية، الماء، وشى، بمعنى الشجر فقلبت شين المعجمة، سينا في العربيّة وانّما سمّى به لأن أمّه جعلته في التّابوت، حين خافت عليه، وألقته في البحر، فدفعته أمواج البحر، حتى أدخلته بين أشجار، عند بيت فرعون، فخرجت جواري آسية، امرأة فرعون يغسلن، فوجدن التابوت، فأخذنه، فسمي باسم المكان الذي أصيب به وهو الماء والشجر، ونسبه موسى، بن عمران، ابن يصهر، بن فاهث، ابن لاوي، ابن يعقوب (إسرائيل الله) ابن إسحق، بن إبراهيم الخليل للخير.

أَرْبَعِينَ لَيْلُةُ بَحْ: على حذف المضاف، أمره الله تعالى بصوم ثلثين وهو ذوالقعدة ثم زاد عليه عشراً من ذي الحجة وعبّر عنها بالليالي، لأنّها غرر الشهور، وشهور العرب، وضعت عليها سير القمر ولذلك وقع التاريخ بها، فالليالي، أوّل الشهور، والأيّام تبع لها، أو لأنّ الظلمة أقدم من الضوء.

﴿ ثُمَّ ٱلْمَخَذَئُمُ ٱلْعِجْلَ ﴾: وهو ولد البقرة، بتسويل السامري، إلهاً ومعبوداً. فِينَ بَعْدِهِ ﴾: أي من بعد مضيّه من الميقات ﴿ وَأَنتُمْ ظَلْلِمُونَ ﴾: بإشراككم ووضع عبادة الله، في غير موضعها، قال ابن عباس: (كان السامري رجلاً صائغاً من أهل باجرمي، اسمه ميحا وقيل: موسى بن ظفر، وكان من قوم يعبدون البقر، وكان حبٍّ عبادة البقر في نفسه، وكان أظهر الإسلام في بني إسرائيل، فلمًا قصد موسى الله إلى الميقات خلِّف هارون في بني إسرائيل، قال هارون لقومه: قد حملتم أوزاراً من زينة القوم، يعنى آل فرعون، فتطهروا منها، فإنَّها نجس وكانوا استعاروا من القبط حليًّا، فقال هارون: طهَّروا أنفسكم منها، فإنَّها نجسة وأوقد لهم ناراً، فقال اقذفوا بما كان معكم فيها، فجعلوا يأتون بما كان معهم، من تلك الأمتعة والحلَّى، فيقذفون به فيها، قال: وكان السامريّ، رأى أثر فرس جبرئيل، فأخذ تراباً من تراب حافره، ثم أقبل على النار وقال لهارون: يا نبي الله القي ما في يدي، قال نعم وهو لا يدري ما في يده، ويظنَّ أنَّ ما في يده ممَّا يجيئ به غيره من الحليَّ والأمتعة، فقدف فيها وقال: كن عجلاً جسداً له خوار! فكان البلاء والفتنة! فقال: هذا إلهكم وإله موسى، فعكفوا عليه! فاحبّوه حبّاً لم يحبّوا مثله شيئاً قطّ)<sup>(1)</sup>!!

قال ابن عباس: فكان البلاء ولم يزد على هذا، قال الحسن: صار العجل لحماً ودما، وقال غيره: لا يجوز ذلك، لأنه من معجزات الأنبياء، ومن وافق الحسن، قال: ان القبضة من أثر الملك، كان الله قد جرى العادة بأنّها إذا طرحت على أيّ صورة، كانت حيّيت، فليس ذلك بمعجزة، إذ سبيل السامري فيه سبيل غيره، ومن لم يجز انقلابه حيّاً، تأول الخوار، على ان السامري صاغ عجلاً وجعل فيه خروقاً، يدخل فيه الريح، فيخرج منه صوت كالخوار،

۱\_مجمع البيان، ج ۱، ص ۲۱۳.

ودعاهم إلى عبادته، فأجابوه! وعبدوه! عن علي الجبائي.<sup>(١)</sup> ثُمَّ عَفَوْنَا عَنكُم مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ۞

اي: محونا جريمتكم، حين تبتم من بعد الاتخاذ، الذي هو متناه في القبح ولم نعاجلكم بالعذاب والإهلاك، بل أمهلناكم إلى مجيء موسى، فينبَهكم بكفَارة ذنوبكم ﴿لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ﴾: لكي تشكروا نعمة العفو وتستمرّوا بعد ذلك على الطاعة.

وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَبَ وَٱلْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ نَهْتَدُونَ ٢

اي: واذكروا وقت أعطائنا موسى، الكتاب، وهو التوراة والفرقان، قال ابن عباس: ان المراد به التوراة أيضاً، وانّما عطف عليه لاختلاف اللفظين، مثل قولهم: والفى قولها كذبا ومينا: والمين هو الكذب وقيل: الكتاب، التوراة، والفرقان، انفراق البحر، أو الفرق بين موسى وأصحابه المؤمنين، وبين فرعون وأصحابه الكافرين، أو الفرقان: بعض التوراة، الذي فيه الحلال والحرام، وذلك انّه لمّا رجع موسى ووجدهم على عبادة العجل، ألقى الألواح، فرفع من جملتها ستة أجزاء، وبقي جزء واحد، وهو الحلال والحرام وما يحتاجون وأحرق العجل وذراه في البحر، فشربوا من مائه حبّا للعجل، فظهرت على شفاههم صفرة، ورمث بطونهم، فتابوا، ولم تقبل توبتهم، دون ان يقتلوا أنفسهم. وذلك قوله تعالى:

وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ۔ يَنَقَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِآيَنْمَاذِكُمُ آلِعِجْلَ فَتُوبُوَا إِلَىٰ بَارِبِكُمْ فَأَقْنُلُوا أَنفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيرٌ لَكُمْ عِندَ بَارِبِكُمْ فَنَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ النَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ()

١- المصدر السابق نفسه.

واذكروا يا بني إسرائيل فو أذ قَالَ مُوسَىٰ كَ وقت قوله لقومه، الذين عبدوا العجل في يَعَوِّم كَ اي: يا قومي والإضافة للشفقة في تكم طَلَمَتُم أَنفُسَكُم كَ وضررتم أنفسكم بإيجاب العقوبة عليها بسبب في أَغَاذِكُم المُعَجَلَ كَ معبودا، قالوا أي شيء نصنع، قال: فَقَتُوبُوا إلَى بَارِيكُم كَ فاعزموا على التوبة، والفاء للسببيّة، لأن الظلم سبب للتوبة، فارجعوا إلى خالقكم ومن خلقكم بريئاً من العيوب والنقصان وأنتم من الجهالة والغباوة، بحيث تركتم عبادة مثل هذا الخالق وعبدتم البقر، الذي هو مثل في الغباوة، وان من لم يعرف حقوق منعمه، حقيق بأن تسترد النعمة منه، ولذلك أمروا بالقتل وفك أنفُسَكُم كم القتل البريء، المجرم، فأوحى الله إلى موسى ان توبة المرتد لا أنفُسَكُم كم القتل البريء، المجرم، فأوحى الله إلى موسى ان توبة المرتد لا أنفُسَكُم كم الفتل البريء، المجرم، فأوحى الله إلى موسى ان توبة المرتد لا التركيب وانفصال نعمة الحياة والقتل في مَيرٌ أكم كم انفع لكم عند الله، لأن

فَنَابَ عَلَيْكُم كَه اي: ففعلتم ما أمرتم به، فتاب عليكم وقبل توبتكم وانّما قال عليكم مع ان الضمير لاسلافهم، لما ان هذا الأمر من النعم العظيمة وأريد التذكير بها للمخاطبين بأن هذه النعمة شملتكم، لأنّه رفع ذلك الأمر عنهم قبل فنائهم بالكليّة فلو لم يرفع القتل عن آبائهم، لما وجد الأبناء، فحسن الخطاب.

ومعنى اقتلوا أنفسكم: لأنّ المؤمنين كنفس واحدة، أو يكون معناه استسلموا للقتل وجعل استسلامهم للقتل، قتلاً منهم لأنفسهم، على وجه

١- استشهد المغسر ببيت شعر بالفارسية نورده مع الترجمه:

انفصالى اتصالش در عقب اتصال منفصل باشـد تعـب المعنى: كل انفصال يتبعه إتصال (كي يتكامل ولا يتلاشي)، وتوصيل ما هو منفصل يكون صعباً ومتعبا. التوسع، روي ان موسى، أمرهم أن يقوموا صفّين، فاغتسلوا ولبسوا أكفانهم وجاء هارون باثنى عشر ألفاً ممّن لم يعبدوا العجل ومعهم الشفار المرهفة وكانوا يقتلونهم، فلمّا قتلوا سبعين ألف قتيل وكان موسى وهارون، واقفين، يدعوان الله ويتضرّعان إليه وهم يقتل بعضهم بعضاً، حتى نزل الوحي، برفع القتل وقبلت توبة من بقي<sup>(۱)</sup> قال ابن جريح: (السبب في أمرهم بقتل أنفسهم، ان الله علم ان ناساً منهم، ممّن لم يعبد العجل، لم ينكروا عليهم، مع علمهم بان العجل باطل، فلذلك ابتلاهم بأن يقتل بعضهم، بعضاً، وإنّما امتحنهم الله، بهذه المحنة، لكفرهم بعد الآيات العظام).<sup>(۲)</sup>

الموانية، هُوَ النَّوَابُ الرَّحِيمُ اي: قابل التوبة عن عباده، مرة بعد أخرى، أو معناه: قابل التوبة عن الذنوب العظام، ﴿الرَّحِيمُ ؟: إذا تبتم وفي هذه الآية دلالة، على انَّه، يجوز أن يشترط في التوبة سوى النَّدم ما لا يصح التوبة، إلَّا به، كما أمروا بالقتل، أقول: لما وصلت إلى نقل بيان هذه الآية، رأيت جماعة ضالة، من أمّة محمد الله عدلوا عن دينه وهم أشقى من أولئك اليهود، لأنّهم رضوا بقتل أنفسهم، في قبول توبتهم، وبذلوا بأعز ما عندهم وهو النفس ولا يرغب الواحد منّا في التوبة بما هو أسهل من توبتهم بدرجات، فهم أقدموا وتابعوا مع هذا الحكم الشديد. ونحن ولينا مدبرين وجسرنا معرضين، مع هذه السهولة، في حكم توبتنا، فإن قلت انَّهم كفروا، فرضوا في توبتهم، بقتل أنفسهم، ليتخلّصوا من العذاب الدائم، بخلاف الأمة المرحومة.

فالجواب: أنّ القرآن مشحون بما أوعد الله فيه على الكبائر، بالنّار، هب إن لم تكفر، لم تكن مخلّداً، لكن كيف تتحمل عذاب أحقاب من الزمان،

1- تغسير مجمع البيان، ج 1، ص ٢١٨.
 ٢- المصدر السابق، ص ٢١٩.

..... **ie**ll is d

على أن ملكات بعض المعاصي الخبيئة، يوجب ذهاب الإيمان، وليس إيماني وإيمانك سد اسكندر ومآرب ومع ذلك، فقد خرب سد مآرب فارة، وانّما يكفي في ذهاب إيماني وإيمانك خطرة واحدة، مع الثبات والترديد، على تلك الواحدة، وهذا كلّه إذا كانت المعاصي من جنس الفسوق، امّا إذا كانت المعصية مستلزمة لذهاب الإيمان والإسلام وتشييد الكفر، بل يكون ذلك الأمر وتلك المعصية علّة موجبة لتعطيل أحكام القرآن ودروسها المقدم على مثل هذه الأمور، يقال له فاسق، أم يقال له مضلً، ويرتد عن الإسلام، ثمّ انّه هل يكفي في حقّه مجرّد الندم، أم عليه ردّ ما أفسده بإقدامه، ومعلوم ان تكليف الإصلاح والرد متوقف على القدرة والإمكان، وهو لا يمكنه.

فالعواب: راجع إلى مسألة الامتناع بالاختيار، لا ينافي الاختيار وعلى كلَّ التقادير، فلا بد وان المرتكب في مثل هذه الأمور، لا أقلَّ أن يرجع عن هذه المسالك الخبيثة ولا يكفيه الرجوع باستنكاره في القلب، بل لا بد وأن يظهر إنكاره ويبيّن قبحه، حتى يكون متداركاً في الجملة ويصح عليه صحّة السلب، في دخوله في العنوان وإلَّا لما كان تائباً، لأن التدارك، لا بد منه في وضعف الإسلام، بل نفي الإسلام مسبب عنها، هل يشترط فيه الأمن من الضرر، للذي أحدث مثل هذه الأمور، أم لا، كما اشترط فيه الأمن من المعارف والمنكرات مطلقا، ثم لو سلّمنا ان الأمن من الضرر، في مثل هذه مثلا، هل هو جار في تما ملقات الناس بالعمل بغيره، كالمشروطيّة مثلا، هل هو جار في تمام طبقات الناس، من غير فرق بين الجاهل والعالم، بحيث لا يجب على العالم إنكاره، حيث لم يأمن الضرر على نفسه، لم يخصص هذا العالم وأمثاله بتخصيصات في الحكم، لمقتضيات مصالح الإسلام؟ فالمسألة غامضة جداً، خصوصاً إذا كان العالم، مطاعاً في الإسلام ومستبصرا في الفساد، فإذا لم يأمن الضرر على نفسه، أو قطع وجود الضرر على نفسه، فهل هذا الحكم يعمّه، بحيث تكون نفسه محفوظة، والقرآن ضائعاً، أم ان التخصيص، يخرجه عن هذا الحكم، أو عليه بأن يبذل مهجته في دين الله.

وقد حيّرني سكوت بعض العارفين بأمور المبتدعة ولا يمكن أن يتصور أنَّهم توقُّفوا في أدلَة التعادل والتراجيح، بين حفظ نفوسهم والإسلام، مع أن القاعدة في التزاحم، ملاحظة الرجحان، فلا بدّ أن أقول: أن السر في هذا الأمر قد اختفى عليك أيِّها الجاهل، في حيرتك، إلى أن يذهب جلَّ القرآن ويضيع عنوان الإسلام، وبالجملة: فتب إلى ربك، أيّها العاصي وأيّها الكافر، فأنَّك قد وقعت في زمان، يسهل عليك التوبة، هذا إذا كان المقدم على هذا الأمر، غير عالم بفساده ويكون في دعواه صادقاً، بأن أراد أن يكون خلالاً، فصار نباذاً، لكن لو كان عالماً بمغسدته، أنَّى يكون له التوبة، وهيهات كما يفصح عن هذا الحكم، حديث ذلك العالم الإسرائيلي، ولا تكن شرًّا من اليهود، فإنَّ اليهود لمَّا أمرهم موسى، بالقتل قبلوا قوله وقالوا: نصبر لأمر الله، فجلسوا مخبتين، مذعنين وقيل لهم: من حلَّ حياته، أو مدَّ طرفه إلى قاتله، أو اتقاء بيده أو رجله، فهو ملعون، مردود توبته، فقبلوا، فاصلت القوم عليهم السيوف والخناجر وحملوا عليهم وضربوهم بها وكان الرجل، يرى ابنه وأباه وأخاه وقرينه وجاره، فلم يمكنهم المضيَّ لأمر الله، قالوا يا موسى، كيف نفعل؟! فأرسل الله سبحانه، سحابة سوداء، لا يبصر بعضهم بعضا، فكانوا يقتلونهم إلى المساء، فلمًا كثر القتل دعا موسى وهارون وبكيا وقالًا: (يا ربّ هلكت بنو إسرائيل، البقيّة البقيّة فكشف الله السحابة ونزلت التوبة وأمرهم أن يكفُوا عن القتل، فقتل منهم سبعون ألفاً، فكان من قتل شهيداً ومن بقي مغفوراً.

وروي: انّ الأمر بالقتل، من الأغلال التي كانت عليهم وهي من التكاليف الشاقّة عليهم من لزوم الغلّ في أعناقهم، كقطع الأعضاء الخاطئة ومثل عدم جواز صلاتهم في غير المساجد وعدم التطهير بغير الماء ومنع الطيّبات عنهم بالذنوب وكون الزكاة، ربع مالهم وكتابة ذنب الليل، على أبوابهم بالصبح.

وقد روى: ان بني إسرائيل، إذا قاموا، يصلُون، لبسوا المسوخ وغلَوا أيديهم إلى أعناقهم وربّما ثقب الرجل ترقونه وجعل فيها طرف السلسلة وأوثقها إلى سارية المسجد وحبس نفسه على العبادة<sup>(۱)</sup>، فهذه الأغلال، التي كانت عليهم وقد رفعها الله، عن هذه الأمّة تكريماً للنبي الله وأعظم جميع نعم الله، على هذه الأمّة المرحومة، بعد نعمة محمد النبي المنهيات والعظم جميع أنعم الله بها عليهم، ولها مراتب، فأقلَ مرتبتها ترك المنهيات والقيام بالواجبات وقضاء الفوائت ورد الحقوق والاستحلال من المظالم والندم على ما جرى والعزم على عدم العود، قال أهل المعنى: ان لكلَ قوم عجلاً يعبدونه من دون الله، فقوم يعبدون عجل الدراهم والدنانير، وقوم يعبدون عجل الكبر والحسد، وقوم يعبدون عجل ألجاه، وقوم يعبدون عجل القسم الأخير، رئيس الأقسام الثلاثة الأول وكلها مندرجة في هذا الأخير.

وَإِذْ قُلْتُمْ يَمُوسَىٰ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَى ٱللَّهَ جَهْـرَةً فَأَخَذَتْكُمُ ٱلقَـٰعِقَةُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ©

١\_ شرح أصول الكافي، ج ٨. ص ٥٦.

وَإِذَ قُلْتُمْ اللهِ اي: واذكروا يا بني إسرائيل، وقت قول السبعين من اسلافكم الذين اختارهم موسى، حين ذهبوا معه إلى الطور، للاعتذار عن عبادة العجل وهم غير السبعين الذين اختارهم موسى، أول مرة، حين أراد الانطلاق إلى الطور، بعد غرق فرعون، لإتيان التوراة وذلك لأنهم قالوا: 
 وَيَنُمُوسَىٰ لَن نُّوْمِنَ لَكَ كَهَ ولن نصاتكك، لأجل قولك ودعوتك، على أن هذا المعالم في لن معت كلامه وحقي نرك ألله جهرة في اي: عياناً لا ساتر بينا الدوانك سمعت كلامه وحقي نرك ألله جمهرة في اي: عياناً لا ساتر بينا وبينه، كالجهر في الوضوح والانكشاف، لأن الجهر في المسموعات والمعاينة نرى الله مجاهرات، ونصبها على المصادرية أي نرى الله مجاهراً بفتح الهاء، أو في المبصرات، ونصبها على المصادرية أي نرى الله مجاهراً بفتح الهاء، أو نرى الله مجاهراً بفتح الهاء، أو نرى الله مجاهراً بفتح الهاء، أو نرى الله مجاهرين، على أنه حال من الفاعل، في أمر هائل، مميت أو مزيل للعقل نرى الله مجاهرين، على انه حال من الفاعل، في أمر هائل، مميت أو مزيل للعقل نرى الله مجاهرين، على انه حال من الفاعل، في أمر هائل، مميت أو مزيل للعقل نرى الله مجاهرين، على انه حال من الفاعل، في أمر هائل، مميت أو مزيل للعقل نرى الله مجاهرين، على انه حال من الفاعل، في أمر هائل، مميت أو مزيل للعقل محرقة، فيها صوت نازلة من السماء وهي أمر هائل، مميت أو مزيل للعقل نرى الله مجاهرين، على انه حال من الفاعل، في أمر هائل، مميت أو مزيل للعقل نرى الله مجاهرين، على انه حال من الفاعل، في أمر هائل، مميت أو مزيل للعقل نرى الله مجاهرين، على انه حال من الفاعل، في أمر هائل، مميت أو مزيل للعقل محرقة، فيها صوت نازلة من السماء وهي أمر هائل، مميت أو مزيل للعقل مرى الفهم، تكون صوتاً، أو ناراً وغير ذلك وانما أحدثت الصاعقة، لسؤالهم ما هو والفهم، تكون صوتاً، أو ناراً وغير ذلك وانما أحدثت الصاعقة، لسؤالهم ما ورانهما محرقة، فيها صوت نازلة من السماء وهي أمر هائل، مميت أو مزيل للعقل والفهم، تكون صوتاً، أو ناراً وغير ذلك وانما أحدثت الصاعقة، لسؤالهم ما هو محرقة، فيها صوت مازلة وغير ذلك وانما أحدثت الصاعقة، لمؤالهما ما ووقيل، معنى جهرة، منا الله، لفرط العناد والتعنت، فوأنم أمرها الغال مرول الفول الفاسل وولي في ما مراله والفاسل وأمر ما ما مومى انهم ووليهم والهم والهم والها مول الفامي وولي مروم الغاله وأمر والهم والهم وال

ثُمَّ بَعَثْنَكُم مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ٢

وكانت تلك لهم، كالسكتة لغيرهم ولما كانت تلك الموتة، قبل انقضاء آجالهم، أحياهم ليستوفوا بقيّة آجالهم وأرزاقهم ولو ماتوا بآجالهم، لم يبعثوا إلى يوم القيمة وذلك قوله: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَكُم ﴾ أي أحييناكم ﴿ فِنْ بَعَدِ مَوْتِكُمْ ﴾ بتلك الصاعقة ﴿ لَعَلَّحَكُم تَشْكُرُونَ ﴾ نعمة الحياة، بالتوحيد والطاعة وتشكرون وقت مشاهدتكم بأس الله بالصاعقة، فلا تعودون إلى اقتراح مثل هذه الأمور، بعد ظهور المعجزات، وأصل القضيّة ان موسى الله لما

لأخيه والسامري ما قال، وأحرق العجل وندم القوم على ما فعلوا، امر الله موسى ان يأتيه في ناس من إسرائيل، يعتذرون من عبادة العجل، فاختار موسى سبعين من قومه، من خيارهم، فلمًا خرجوا إلى الطور، قالوا لموسى، سل ربّنا، حتّى يسمعنا كلامه، فسأل موسى ذلك فأجابه الله، ولمًا دنا من الجبل، وقع عليه عمود من الغمام وتغشَّى الجبل كلُّه، ودنا من موسى ذلك الغمام، حتى دخل فيه وقال للقوم، ادخلوا، فكلَّم الله موسى، يأمره وينهاه وكلَّما كلَّمه تعالى، أوقع على جبهة موسى، نوراً، ساطعاً، لا يستطيع أحد من السبعين، النظر إليه وسمعوا كلامه تعالى، مع موسى، افعل ولا تفعل، فعند ذلك طمعوا في الرؤية وقالوا، ما قالوا، فأخذتهم الصاعقة، فخرّوا صعقين، ميّتين، يوما وليلة، فلمّا ماتوا، جعل موسى، يبكى ويتضرّع، رافعاً يديه، يدعو ويقول: يا إلهي، اخترت من بني إسرائيل، سبعين رجلاً، ليكونوا شهوداً، بقبول توبتهم وماذا أقول لهم، إذا أتيتهم وقد أهلكت، لو شئت أهلكتهم قبل هذا اليوم مع أصحاب العجل، أتهلكنا بما فعل السفهاء منَّا؟ فلم يزل، يناشد ربِّه، حتَّى أحياهم الله وطلب توبة بني إسرائيل، من عبادة العجل، فقال الله لا، الًا أن يقتلوا أنفسهم، قالوا ان موسى، سأل الرؤية، في المرَّة الأولى، في الطور ولم يمت، لأنَّ صعقته، لم يكن موتاً ولكن غشيته غشية، بدليل قوله تعالى: فلمًا أفاق، وسأل قومه في المرَّة الثانية، حين خرجوا، للاعتذار وماتوا، وذلك لأنَّ سؤالهم سؤال افتراء وتكذيب، وسؤال موسى كان عن لسانهم، أو عن اشتياق واسترشاد.

وَظَلَمَنَا عَلَيْڪُمُ الْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوَكُ كُلُوا مِن طَيِّبَـّتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوَا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ۞

﴿ وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ ﴾ اي: ومن أنعامنا عليكم، يا بني إسرائيل،

ان ظللنا عليكم وجعلنا الغمام، ظلّة عليكم وهذا جرى في التيه، بين المصر والشّام، فإنّهم حين خرجوا من مصر وجاوزوا البحر، وقعوا في صحراء لا أبنية فيها، أمر الله بدخول مدينة الجبّارين وقتالهم، فقبلوا، فلمّا قربوا منها، سمعوا بأنّ أهلها جبّارون، أشدّاء، قامة أحدهم سبعمائة ذراع، ونحوها، فامتنعوا وقالوا لموسى: اذهب أنت وربّك فقاتلا إنّا هاهنا قاعدون، فعاقبهم الله، بأن يتيهوا في الأرض، أربعين سنة وكانت المفازة والتيه، اثني عشر فرسخاً، فأصابهم، حرّ شديد وجوع مفرط، فشكوا إلى موسى، فرحمهم الله، فأنزل عليهم عمودا من نور يدلى لهم، من السماء، فيسير معهم، بالليل يضيئ لهم، مكان القمر، إذا لم يكن قمر وأرسل غماماً ابيض رقيقا، أطيب من غمام المطر، يظلّهم من حرّ الشمس، في النهار وسمي السحاب غماماً، لأنّه يغم السماء ويسترها والغم، حزن يستر القلب.

ثم سألوا، موسى الطّعام، فدعا ربّه، فاستجاب له وهو قوله: ﴿وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ أَلَمَنَ ﴾ اي: الترنجبين، كان أبيض، مثل الثلج، كالشهد المعجون بالسمن وقيل: (المنّ، الذي يعرفه الناس، يسقط على الشجرة، عن ابن عباس) وقيل: (انّه الخبز المرقق، عن وهب، وقيل: المنّ جميع ما أنعم الله ومنّ به، على عباده، من غير تعب ولا زرع، ومنه قوله: الكماة من المنّ، وماؤها شفاء للعين)<sup>(۱)</sup> قالوا: يا موسى، قتلنا هذا المنّ، بحلاوته، فادع لنا ربّك، أن يطعمنا اللّحم، فأنزل الله عليهم، السّلوى، وذلك قوله: ﴿وَٱلشَلُوَى ﴾ هو السمانى كانت تحشره عليهم، رياح الجنوب، وكانت الريح تقطع حلوقها وتشق بطونها وتملط شعورها وريشها وكانت الشمس تنضجها، فكانوا

١-بحار الأنوار، ج ١٣، ص ١٦٦.

فكان ينزل عليهم المن، نزول الثلج، من طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، وتأتيهم السلوى فيأخذ كلّ إنسان منهم كفايته إلى الغد، إلّا يوم الجمعة، يأخذ ليومين، لأنه لم يكن ينزل يوم السبت، لأنه كان يوم عبادة، فإنّ أخذ أكثر من ذلك، دود وفسد فوكُلُوا كه اي: قلنا لهم كلوا فرمين طَيِّبَنَتِ كه: حلالات فرما ترَزَقَنْنَكُمْ كه: من المن والسلوى ولا ترفعوا منه، شيئاً، ادخاراً ولا تعصوا أمري، فرفعوا وجعلوا اللحم قديدا، مخافة أن ينفد ولو لم يرفعوا، لدام عليهم ذلك، والطيب ما لا يعاقه الطبع ولا يكرهه الشرع فوكما ظَلَمُونًا كه: وما بخسوا بحقّنا فوكَلَكِن كَانُوًا أَنفُسَهُمْ يَظَلِمُونَ كه: بأن كفروا بالنعم الجليلة، وباستيجابهم العذاب وقطع مادة الرزق، الذي كان ينزل عليهم بلا مؤنة ومشقّة، في الدنيا ولا حساب في العقبي.

قال النبيﷺ: «لو لا بنوا إسرائيل. لم يخبث الطعام ولم يخبز اللحمه".

والحاصل: فبعد أن أدّبهم الله، بسوط الغربة، في وادي التيه، أدركهم بالرحمة، في وسط الكربة وأكرمهم بالأنعام وظلّلهم بالغمام ومن عليهم بالمن وسلّاهم بالسلوى، فلا شعورهم كانت تطول ولا أظفارهم كانت تنبت ولا ئيابهم كانت تخلق، أو تدرن، بل كانت تنمو صغارها، حسب نمو الصغار والصبيان ولا شعاع الشمس ينبسط، وكذلك سنّة الله تعالى، بمن حال بينه وبين اختياره بكون ما اختاره خيرا له، ممّا اختاره العبد لنفسه، ومعذلك ما ازدادوا بشؤم هواهم، إلّا الوقوع في البلوى، كما يحكى عنه قوله: ﴿ وَمَا وما أخلَتُنَهُمْ ﴾ الآية، قال أهل التحقيق، من علماء الأخلاق، في كتاب «التنوير»: والكاملون من أهل السلوك، كانوا يخافون من النعمة، حذرا من أن تكون

١- صحيح مسلم، ج ٤، ص ١٧٩. ورواه السيوطي في الجامع الصغير، ج ٢، ص ٤٤٣.

نعمة الاستدراج، أو محنة، فمن ذلك، كان بعضهم، يسير في البادية، وقد أصابه العطش، فانتهى إلى بئر، فارتفع الماء، إلى رأس البئر، فرفع رأسه إلى السماء وقال: اعلم انّك قادر ولكن لا اطيق هذا، فلو قيضت لي بعض الاعراب، يصقعنى صقعات ويسقيني شربة ماء، كان خيرا لي.

وَإِذْ قُلْنَا آدْخُلُوا هَـٰذِهِ آلْقَهْيَـةَ فَكَلُوا مِنْهَـا حَيْتُ شِنْتُمْ رَغَدًا وَأَدْخُلُوا ٱلبَّابَ سُجَحَدًا وَقُولُوا حِطَّةٌ نَعْفِرْ لَكُرْ خَطَنِيَـٰكُمْ وَسَـنَزِيـدُ ٱلْمُحْسِـنِينَ ۞

ذكر سبحانه في الآيات السابقة، نعمه الدنيوية عليهم، كتظليل الغمام، وإنزال المن والسلوى وذكر في هذه الآية، النعمة الدينية عليهم، فقال: واذكروا يا بني إسرائيل (وَإِذْ قُلْنَا ﴾ قولنا، لآبائكم، بعد ما أنفذتم، من التيه أَدْخُلُوا هَـٰذِهِ ٱلْقَهْيَةَ ﴾ واختلف في القرية، قال جماعة مثل قتادة وأبي مسلم والربيع: انّها بيت المقدس واستدلّوا عليه، بقوله في المائدة: ﴿ آدَخُلُوا ٱلأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ ٱلَتِي كَنَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ ﴾<sup>(۱)</sup> وقيل: انّها مصر وقال ابن عباس وجماعة: انّها أريحا وهي قرية قريبة من بيت المقدس <sup>(۲)</sup> وقال: انّها مصر وقال ابن عباس وجماعة:

لا يجوز أن تكون القرية، بيت المقدس، لأن الفاء في قوله: فبدل الذين ظلموا قولا، يقتضي التعقيب، فوجب أن يكون ذلك التبديل وقع منهم عقيب الأمر بالدخول في حيوة موسى، وموسى مات في التيه ولم يدخل بيت المقدس، فحينئذ ليس المراد من هذه القرية، بيت المقدس، وأجاب الأولون بأنّه، ليس في هذه الآية، أنّا قلنا لهم ادخلوا هذه القرية، على لسان موسى، أو على لسان يوشع، فيمكن أن يكون على لسان يوشع، فيزول الأشكال.

أَنْ فَتَكُلُوا مِنْهَا حَبْثُ شِنْتُمْ رَغَدًا ﴾ الأمر للإباحة، أي أكلاً واسعاً هنيناً

۱۔ انظر: التبیان، ج ۱، ص ۲٦۲. ۲۔ انظر: مجمع البیان، ج ۱، ص ۲۲۹. لي الكر

وأبحنا لكم، فتعيشوا منها، أنّى شئتم بلا مشقّة ولا منع ودخولهم على وجه السكونة والدوام، لقوله في سورة الأعراف: اسكنوا هذه.

فَوْوَادْخُلُوا آلْبَاسَبَ ﴾ أي: باباً من أبواب القرية، وكان لها سبعة أبواب والمراد من الباب، الثاني ويعرف اليوم، بباب حطّة، أو باب القبّة، التي يتعبّد موسى وهارون ويصليان مع بني إسرائيل إليها فرسُجَمَدًا ﴾ أي ركَعاً منحنين، ناكسي رؤسكم بالتواضع، على أن يكون المراد به، معناه الحقيقي وقيل: المراد من السجود، نفس السجود، الذي هو الصاق الوجه، بالأرض، على أن يكون المراد به معناه الشرعي، قال الرازي: (وهذا بعيد، لأنّ الظاهر، يقتضي وجوب الدخول حال السجود، فيمتنع ذلك، والمعنى الأول، أولى وأقرب).

وَقُولُوا حِطَّةً ﴾: قرء الحطة بالرفع، خبر لمبتدأ محذوف، اي: مسألتنا، من الله، حطّ ذنوبنا ومغفرتنا وقرء بالنصب، اي: الهنا حطّ عنّا، ذنوبنا، حطّة.

وقيل: معناه، أمرنا حطّة، اي: أمرنا، أن نحطّ رحالنا، في هذه القرية ونقيم بها وقيل: أريد بالحطّة، كلمة الشهادة، اي: قولوها وهي الحاطّة للذنوب، لكن الأكثرين، على ان، معنى قوله، وقولوا حطّة، امر من الله، بأن يستغفروا ويطلبوا من الله، حطّ ذنوبهم وهذه المعاني، كلّها يصحّ، أن يترجم عنه بحطّة، لأنّها دواعي المغفرة وحطّ الذنوب، روي عن الباقر للثلاث، أنه قال: ونحى باب حُطّتكم»<sup>(۱)</sup>، ان عليّا، باب حطّة، التي من دخل، في ولايته، أمن ونجى، قال الصادق للثلاث: **«نحن الأولون ونحن الآخرون»** وفي الحديث<sup>(۲)</sup>: «ان عليّاً، الأول وال<sup>ت</sup>خر»، اي: مرجع الأولياء بدءاً وختماً وان له الولاية الكليّة، في الدنيا والآخرة، وانّه أول الخلق شرفاً ورتبة وإياب الخلق إليه، لأنه الواسطة في

> 1\_انظر: بحار الأنوار، ج ٢٣، ص ١٢٢. ٢\_مدينة المعاجز، ج ٣، ص ٢٣٧.

جميع الفيوضات وهذا معنى حديث النبي ﷺ «يا جابر أول ما خلق الله. نور نبيتك»<sup>(1)</sup> وعلي ﷺ نفس الرسول.

قال علي للخلا: **فأنا الأول. أنا الأخر. أنا الظّاهر. أنا الباطن،** وفي معنى هذا الحديث وجوه: الأول انّه للخلا؛ أول من آمن بالنبي الشلا في عالم الغيب والشهادة من عالم الأنوار والمثال والأرواح والنفوس وعالم الذرّ الأول والناسوت، فإنّه للخلا؛ أول من دعي، وأجاب وأول من أجاب نداء جدّه إبراهيم حين اذّن للناس بالحج، وأيضاً أول الأولياء وآخرهم رتبةً ووجوداً، وتمام الأنبياء والأولياء انّما خلقوا من أشعّة أنوار محمّد الثلاثي.<sup>(۲)</sup>

وعن الصادق للغلام عن آبائه قال رسول الذكلية: «يا علي ألت متي بمنزلة هبة الله من آدم وبمنزلة سام من نوح وبمنزلة إسحاق من إبراهيم وبمنزلة هارون من مومى وبمنزلة شمعون من عيسى الا انه لا نيئ بعدي، يا على ألت ومبيي وخليفتي، فمن جحد وميتك وخلافتك فليس متي ولست منه وأنا خصمه يوم القيامة. يا علي ألت أفضل أمتي فضلاً وأقدمهم سلماً، وأكثرهم علماً وأوفرهم حلماً وأشجعهم قلبا وأسخاهم كمّا، يا علي ألت الامام والأمير بعدي والوزير ومالك في أمّتي من نظير، يا علي ألت قسيم الجنّة والنار، بمحبتك يعرف الأبرار من الفجّار، ويميز بين الأخيار والأشرار وبين المؤمنين والكقار».<sup>(1)</sup>

وَنَعْفِرُ لَكُرٌ خَطَيْيَكُمْ كَنْ أصله خطائي، أبدلت الياء الزائدة همزة لوقوعها بعد الالف، فاجتمعت همزتان وأبدلت الثانية ياء، ثم قلبت ألفاً، وكانت الهمزة بين ألفين، فأبدلت ياء، فصار خطايا، مثل بقايا. مجزوم بجواب

> ١ـ بحار الأنوار، ج ١٥، ص ٢٤. ٢ـ مناقب آل ابي طالب، ابن شهر آشوب، ج ٢، ص ٢٠٥. ١ـ الأمالي، للصدوق، ص ١٠١. وروضة الواعظين، للفتال، ص ١٠٢.

٢٥٧ ......

الأمر. اي: ان فعلتم وأتيتم بما أمرتم به، من الدعاء وطلب المغفرة والجود، لا نجازيكم بذنوبكم، ونعفو عنكم وهم الذين عبدوا العجل ثم تابوا. (مريسة، مرية مرية مريسكم وما الذين عبدوا العجل ثم تابوا.

وَسَنَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾: ثواباً من فضلنا، وهم الذين لم يعبدوا العجل، والمحسن من أحسن لنفسه ولغيره.

فَبَـذَلَ ٱلَّذِينَ ظَـلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ ٱلَّذِعِـ قِيلَ لَهُمْ فَأَزَلْنَ عَلَى ٱلَّذِينَ ظَـكَمُوا رِجْزَا مِّنَ ٱلشَمَآءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ۞

الموا أنفسهم وغيّروا ما أمروا أو أنفسهم وغيّروا ما أمروا في من التوبة والاستغفار فوقولاً غير المذيب قِبل لَهُمْ عَدَ قولا آخر بما لا خير بمه، من التوبة والاستغفار فوقولاً غير المذيب قِبل لَهُمْ عَد قولا آخر بما لا خير فيه. روي انّهم قالوا مكان حطة، حنطة، وقيل: قالوا بالنبطية ـ وهي لغتهم ـ حطا سمقاتا، يعنون حنطة حمراء، استخفافاً بأمر الله، قال بعض أهل التفسير: (طوطئ لهم الباب ليخفضوا رؤسهم فأبوا أن يدخلوه سجداً، فدخلوا يزحفون على أستاهم مدبرين، مخالفة في الفعل، كما بدلوا القول، وقالوا: ما شاء مراء، استخفافاً بأمر الله، قال بعض أهل التفسير: معلى أستاهم مدبرين، مخالفة في الفعل، كما بدلوا القول، وقالوا: ما شاء موسى أن يومى أن يلهم مدبرين، مخالفة في الفعل، كما بدلوا القول، وقالوا: ما شاء موسى أن يلعب بنا، أل لعب حطة حطة، أي شيء حطة".

قال ابن عباس: (انّهم أمروا بخصوص هذه اللفظة، مع انّ هذه اللفظة عربيّة وهم ما كانوا يتكلّمون بالعربيّة). وقال الآخرون: (المراد أن يقولوا قولاً دالاً على الخضوع والذلّة والتوبة، مثل هذه اللفظة، حتى انّهم لو قالوا مكان قولهم: اللهمّ إنّا نستغفرك ونتوب إليك، لكان المقصود حاصلا، لأنّ المقصود من التوبة بالقلب وباللسان، فالقلب: الندم، واللسان: فذكر لفظ يدلً على حصول الندم في القلب وذلك لا يتوقف على ذكر لفظة معيّنة.)

المروا به ولم
 المروا به ولم
 المروا به ولم
 المروا به ولم
 المالي، الصدوق، ص ١٠١. وروضة الواعظين، للفتال، ص ١٠٢.الدر المنثور،جلال الدين
 السيوطي، ج١، ص٧١.

يقل عليهم لأن منهم المحسنين ﴿رِجْزًا مِّنَ ٱلْمَتَمَاءِ ﴾ أي عذابا، فويل للمبدِّل، وقد بدَّلت مصحفاً بطنبور، وعسلاً بزنبور. أما سمعت قول ابن عباس حيث قال: ضمن الله لمن أتبع القرآن أن لا يضلُّ في الدنيا ولا يشقى في الآخرة.(`` أما سمعت قول الله: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّغِي هِي ا أَقُومُ ﴾ (٢) فحينثلُو كيف بدلت الجلدة، بموجبات الحلاوة، من كتاب الله في الزنا والخمر. ولم بدل المعروف بالمنكر والمنكر بالمعروف. فإن قلت: لا، فلم تؤاخذني إذا وبُخت الزانية، ولا تؤاخذها. وهل التبديل غير هذا. فإن تعذرت بالاقتضاء، فذلك لو سلَّم، ففي ما لا يمكن غير المقتضى بمعنى المفعول وامًا فيما يمكن، فليس ذلك إلا خروجاً من الدين، هذا في الحدود وامًا في الحقوق، فعليك بمراجعة كتاب القضاء والشهادات حتى يتبين لك الأمر من فساد محاكماتك. وأول فسادها، أنَّ ما يؤخذ ويسترد من الحقوق بحكمك، فكأنما أخذ بحكم الجبت والطاغوت، إذا لم يقع التراضي بين المتخاصمين، لأنَّك لست أهلاً للحكم. وأما مجلسك العالي، فيا لله والشورى. وقد جعلت أصله المتأصل وامّ كتابه، الأكثريّة!! فهل كانت مادة من أمور الدين أو الدنيا أهملها الله في كتابه وسنَّته، حتَّى جعلت حكم تلك المادة برأيي ورأيك، وانَّى استغفر الله ممَّا طغي به القلم.

والرجز في الأصل ما يعاف ويستكره، وكذلك الرجس. والمراد في الآية، الطَّاعون. روي انَّه مات في ساعة واحدة، منهم أربعة وعشرون ألفاً، ودام حتَّى بلغ سبعين ألفاً<sup>(۱)</sup> وفي الحديث: الطاعون رجز، أرسل على بني

١ـ تفسير جوامع الجامع، ج ٢، ص ٥٠٦،و المصنف، لإبن أبي شيبة الكوفي، ج ٨، ص ١٩٧. ٢ـ سورة الإسراء: ٩. ١ـ أنظر: النبيان، ج ١، ص ٢٦٨. إسرائيل، أو على من بدل، فإذا سمعتم ان الطاعون بأرض، فلا تدخلوها، وإذا وقع بأرض وأنتم بها، فلا تخرجوا منها.

قال النبيﷺ: **«الطاعون شهادة لأمّتي المؤمنين. ورحمة لهم، ورجس على** الكافرين».<sup>(۱)</sup> ومن مات من الطاعون، مات شهيداً، ويأمن فتنة القبر، وكذا المبطون، والاستسقاء داخل في المبطون. وعقله لا يزال حاضراً إلى حين موته، وكذلك صاحب السلّ وكذا الغريق، وكذا من يهدم عليه، وصاحب ذات الجنب، والحرق، والمرأة الجمعاء<sup>(۱)</sup>، وهي من تموت حاملاً، جامعاً ولدها.

وفي الحديث: **«إذا بخس الكيل، حبس القطر وإذا كو الزني، كو الموت** والقتل. وإذا كعر الكذب، كتر الهرجه<sup>(٣)</sup> والحكمة، ان الزنى إهلاك النفس، لأن ولد الزناء هالك حكماً، فلذلك وقع الجزاء بالموت الذريع، لأن الجزاء من جنس العمل، كما ان بخس المكيال، يجازى بحبس القطر الذي هو سبب لنقص أرزاقهم. وكذلك الكذب سبب التفرق والعداوة بين الناس ولهذا يجازى بالهرج الذي هو الفتنة. وانما تعم البلاء أينما وقعت، لتكون عقوبة على اخوان الشياطين، وشهادة ورحمة للمؤمنين.

وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِغَوْمِهِ، فَقُلْنَا ٱضْرِب بِعَمَاكَ ٱلْحَجَرُ فَأَنفَجَرَتْ مِنْهُ آثْنَنَا عَشْرَةَ عَيْنَاً قَدْ عَالِمَ صَحُلُ أُنَاسٍ مَشْرَيَهُمْ صَحُلُوا وَاشْرَيُوا مِن رِزْقِ ٱللَهِ وَلَا تَعْتَوْا فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ۞

وَإِذِ ٱسْتَسْتَى مُوسَى لِقَوْمِهِ، ﴾ اي: اذكروا يا بني إسرائيل، وقت الذي

١- أنظر: الطبقات الكبري، لابن سعد، ج ٧، ص ٧٠.
 ٢- شرح صحيح مسلم، للنووي، ج ١٣، ص ٦٢.
 ٣- مستدرك الحاكم، للحاكم النيسابوري، ج ٤، ص ٥٠٣.

سأل موسى السقيا لأجل قومه. وكان ذلك في التيه، حين استولى عليهم العطش الشديد، فاستغاثوا بموسى، فدعا موسى ربّه أن يسقيهم ﴿فَقُلْنَا ﴾ له بالوحي ان ﴿أُضَرِب يِّعَمَاكَ ﴾ وكانت من آس الجنّة، طولها عشرة أذرع، على طول موسى ولها شعبتان تتقدان في الظلمة نوراً. حملها آدم من الجنّة، فتوارثها الأنبياء، حتى وصلت إلى شعيب، فأعطاها موسى.

فوَالَحَجَرَ بج: اللّام للعهد، والإشارة إلى معهود. فقد روي انّه كان حجراً طوريّاً، حمله معه. وكان حفيفاً مربعا، له أربعة أوجه، في كلّ وجه ثلاث أعين أو هو الحجر الذي فرّ بثوبه، حين وضع ثوبه عليه ليغتسل وبرأه الله ممّا رموه به من الادرة، فأشار إليه جبرئيل أن ارفعه، فإنّ لله فيه قدرة ولك فيه معجزة.

قال النبي تلاقي: «كان بنو إسرائيل ينظر بعضهم إلى سواة بعض ولكن موسى يغتسل وحده فوضع ثوبه على حجر، ففرّ الحجر بثوبه فخرج موسى بأثره يقول ثوبي يا حجر، حتى نظرت بنو إسرائيل إلى سواة موسى. فقالوا: والله ما بموسى أدرة»<sup>(1)</sup> وهي بالضم، نفخة بالخصية. وامّا للجنس، أي اضرب الشيء الذي يقال له الحجر. وهو الأظهر في الحجة، وأبين على القدرة، فإنّ إخراج الماء، بضرب من العصا من الحجر، أي حجر كان، ادلّ على ثبوت نبوة موسى من إخراج الماء من حجر معهود، لاحتمال أن يذهب إلى تلك الخاصيّة، في ذلك الحجر.

فَالَفَجَرَتْ ﴾: والانفجار \_الانسكاب والانبجاس \_ الترشح فينهُ اي: من ذلك الحجر فرآثنَتَا عَشَرَةَ عَيْسَنَا ﴾: ماء عذبا، على عدد الأسباط، لكلّ سبط عين. وكان يضربه بعصاه إذا نزل فيتفجر. ويضربه إذا ارتحل فييبس

١- صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، ج ٧، ص ٩٩.

فَقَدٌ عَمَارِمُ حَصُلُ أُنَاسٍ الله أي كلّ سبط من الأسباط الاثنى عشر فرتشرَيَهُم المُ أي عنهم الخاصّة بهم والمشرب، المصدر والمكان. والحكمة في ذلك، ان الأسباط كانت بينهم عصبيّة ومباهاة. وكلّ سبط منهم لا يتزوّج من سبط آخر وكلّ سبط منهم لا يتزوّج من سبط آخر وكلّ سبط مشرباً لكيلا يقع بينهم جدال وخصومة. وكانوا ستمائة ألف. وسعة المعسكر، اثنى عشر ميلاً.

ومن أنكر أمثال هذه المعجزات، فلغاية جهله بالله وقدرته، فإنَّه لمّا أمكن أن يكون من الأحجار، ما يجذب الحديد، لم يمنع أن يخلق الله حجراً يسخره لجذب الماء من تحت الأرض، أو لجذب الهواء من الجوانب ويجعله ماءاً بقوة التبريد. ومعنى المعجزة أن تكون خارجة عن العاديّات والأسباب، كما ظهر أعجب منها من انفجار الماء من يد نبيّنا، من بين أصابعه، من لحم ودم (حَكُواً): أي قلنا لهم أو قبل لهم (حَكُواً وَٱشَرَيُواً مِن رَزَقِ اللَّهِ وَلَا تَحْتَوًا فِي الْأَرْضِ مُغَسِدِينَ ﴾ العثى، أشد الفساد، لأن الفساد قد يكون ظاهره فساداً لكن باطنه ليس بفساد، وأمّا العثى، الفساد القبيح ظاهراً وباطنا. أي لا تتمادوا في الفساد، حال كونكم مفسدين.

وقد استسقى نبيّنا لله ، روي عن جندبه: (ان أعرابيّاً دخل عليه الله يوم الجمعة، وقال: يا رسول الله ملكت الكراع والمواشي، وأجدبت الأرض، فادع الله أن يسقينا، فرفع يديه، ودعا متذلّلاً، متواضعاً، متخشعاً قال أنس: والسماء كأنّها زجاجة، ليس فيها قزعة، فنشأت سحابة ومطرت إلى الجمعة القابلة).<sup>(1)</sup> وترك الدعاء لكشف الضرّ مذموم عند أهل الطريقة، لأنّه كالمقاومة مع الله، ودعوى التحمّل لمشاقّه. قال ابن الغارض:

تذكرة الفقهاء، ج 1، ص ١٦٧.

| 1 = 1 | متتلبالالتظ |  | 47 | ۲ |  |
|-------|-------------|--|----|---|--|
|-------|-------------|--|----|---|--|

و يحسن إظهار التجلمد للعمدي و يقبح غير العجز عند الأحبَّة<sup>(١)</sup>

قال أمير المؤمنينﷺ اللدعاء شروط: الأول: همّ مجموع. والثاني: إخلاص السريرة والثالث معرفة المسؤول والرابع الإنصاف في المسألة».<sup>(٢)</sup>

روى ان موسى للخل<sup>ي</sup> مر برجل ساجد يبكى ويتضرع، فقال موسى: (يا رب، لو كانت حاجة هذا العبد بيدي، لقضيتها، فأوحى الله اليه: يا موسى انّه يدعوني وقلبه متعلق ومشغول بغنمه، فلو سجد حتى ينقطع صلبه وشق عيناه، لم استجب له حتى يتحوّل عمّا ابغض إلى ما أحب).<sup>(٣)</sup>

قال النبي تلاقة: «ان العبد ليرفع يديه الى الله ومطعمه حرام وملبسه حرام فكيف يستجاب له وهذه حاله»<sup>(٤)</sup> قال أمير المؤمنين ليتية: «لو أن الناس إذا زالت عنهم النعم، وحلّت بهم النقم، فزعوا إلى الله بصدق نياتهم، ووله من نفوسهم، لرذ عليهم كل شارد، ولأصلح لهم كل فامد، ولكنهم أخلوا بشكر النعم، فسلبوها وان الله يعطي بشرط الشكر لها والقيام فيها بحقوقها»<sup>(٥)</sup>، فإذا أخل بالشكر، كان نله التغيير والتقتير. والله ما نزع الله من قوم نعماؤه، إلّا بذنوب اجترحوها، فقيّدوها بالطاعة واقرب الناس إلى الإجابة، الطائع المضطر، الذي لا بدّ له مما سأله،

واعلم، ان كرمه وجوده لا يتعدّيان حكمته، قال الله: ﴿ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقَّٰ أَهْوَاَءَهُمْ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَنُوَتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِبَ ﴾<sup>(١)</sup>، سبحان من عطائه

كرم، ومنعه عدل وفضل، ولا ييأس العبد من تأخير الإجابة، فيقصر في الدعاء. وقد كان بين إجابة موسى وهارون في فرعون، أربعين سنة، من حين قال لهما: قد أجيبت دعوتكما.<sup>(1)</sup> قال الصادق للين: «آداب الدعاء قبداً وتذكر نعمه عندك، ثم تشكره ثم تصلي على النبي تلاقي ثم تذكر ذنوبك خانفاً، ثم تستغفروا الله منها، ثم تطلب حاجتك».<sup>(1)</sup>

وَإِذ قُلْتُمْ يَسْمُوسَىٰ لَن نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَحِدٍ فَآذَعُ لَنَا رَبَّكَ يُحْبِرَجُ لَنَا مِتَا تُلَبِتُ آلأَرْضُ مِنْ بَعْلِهَمَا وَقِثْآبِهِمَا وَقُومِهَا وَعَدَيهِمَا وَبَعَمَلِهَا َ قَالَ أَنَسْتَبْدِلُوبَ الَذِى هُوَ أَدْفَ بِآلَذِى هُوَ خَيْرُ الْعَبِطُوا مِصْرًا فَإِنَّ لَحَصُم مَّا سَأَلْتُمُ وَصُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِلَةُ وَآلْمَسْحَنَةُ وَبَآءُو بِغَضَهِ عَن اللَّهُ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِعَايَنِتِ اللَّهِ وَيَعْتُلُونَ النَّبِيْنَ إِلَىٰ وَيَعْتَلُونَ ذَلِكَ عُمَا عَمَوا وَحَانُوا يَكْفُرُونَ بِعَايَنِتِ اللَّهِ وَيَعْتُلُونَ النَّبِيْتِينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ

وَوَإِذَ قُلْتُمْرَكُمَ: تذكير جناية أخرى لاسلافهم، وكفرانهم بنعمة الله. خاطبهم تنزيلاً لهم مكان آبائهم، لما بينهم من الاتحاد في الطريقة. وكان هذا القول منهم في التيه، حين سئموا من أكل المن والسلوى، لأنّهم تذكروا عيشهم الأول بمصر، لأنّهم كانوا أهل فلاحة، واشتاقت طباعهم إلى ما جرت عادتهم، فقالوا: ﴿يَنْمُوبَعَنْ لَنَ نَصْبِرَ عَلَ طَعَامِ وَنِحِدٍ ؟: وكنوا عن المن والسلوى بطعام واحد، وهما اثنان، لأنّهم كانوا يأكلون أحدهما بالآخر، فيصيران طعاماً واحداً، أو أريد بالواحد، نفي التبدتل والاختلاف ولو كان على مائدة ألوان عديده، يداوم عليها، فقال لا يأكل فلان أنّا طعاما واحداً فَوْفَادَعُ لَنَا

> ١\_ البداية والنهاية، لابن كثير، ج ١، ص ٣١٦. ٢\_ شرح أصول الكافي، ج ١٠، ص ٢٦٠.

رَبَّبَكَ ﴾ أي سله ﴿ يُحَمِّرِج لَنَا ﴾: ويظهر لأجلنا، والجزم لجواب الأمر أي أن تدع لنا ربّك، يخرج لنا ﴿ مِتَا تُنْبِتُ ٱلأَرْضُ ﴾ و(من) تبعيضية و(ما) موصلة ﴿ مِنْ بَقْلِهَ الله ﴾ والبقل ما نبت الأرض، من الخضر. والمراد أصناف البقول، التي تأكلها الناس كالكراث والنعناع والكرفس وأشباهها ﴿ وَقِضَآبِهَ ﴾ من أنواع الخيار ﴿ وَفُومِهَا ﴾ قيل: هو الحنطة، لأنّ ذكر العدس، يدلّ على أنّه المراد، لأنه من جنسه، وقيل هو الثوم، لأنّ ذكر البصل يدلّ على انّه هو المراد، فإنّه من جنسه.

قال ابن التمجيد<sup>(1)</sup>: وحمله على الثوم أوفق من الحنطة ﴿وَعَدَسِهَا ﴾ حب معروف يستوي كيله ووزنه ﴿وَبَعَمَلِهَا ﴾: بقل معروف، تطيب به القدور، ﴿قَالَ ﴾: استيناف وقع عن سؤال مقدّر، كأنّه قيل: فماذا قال الله لهم أو موسى، فقيل إنكاراً عليهم: ﴿أَنَتَسَبَّدِلُونَ ﴾ أي أتاخذون وتختارون لأنفسكم، ﴿آلَذِى هُوَ أَدْفَ ﴾ أي أدون مرتبة إذا قرأ ادناً مهموزا. وإذا قرأنا قصراً، أي اقرب وأحط منزلة ﴿وَالَذِي هُوَ خَيَّرُ ﴾: أي بمقابلة ما هو خير، قصراً، أي اقرب وأحط منزلة ﴿وَالَذِي هُوَ خَيَّرُ ﴾: أي بمقابلة ما هو خير، والبصل واضحة ﴿آهيطُوا ﴾ وانزلوا من التيه، إن كنتم تريدون هذه الأشياء والبصل واضحة ﴿آهيطُوا ﴾ وانزلوا من التيه، إن كنتم تريدون هذه الأشياء في يُعْسَرًا ﴾ من الأمصار، لأنكم في البريّة ولا فيها ما تطلبون، وانّما يوجد ذلك في الأمصار، لأنكم في البريّة ولا فيها ما تطلبون، وانّما يوجد والبصل واضحة وإذا وجب عليهم دخول تلك الأرض، لكن قال الحسن الأرض المقدسة وإذا وجب عليهم دخول منه قال أبو مسلم: أراد بيت المقدس

١- ابن التمجيد: مصلح الدين مصطفي بن ابراهيم الرومي الحنفي، المعروف بابن التمجيد، كان معلماً للسلطان ابي الفتح محمد خان العثماني ومفسراً ومن علماء الدولة العثماني (المتوفي سنة ٨٨٦ ق).

| 770 | <b>i</b> el iii |
|-----|-----------------|
|-----|-----------------|

أَنِي الله عنه عنه المستما التشريجة والمصر البلد العظيم، من مصر الشيء: أي قطعه، سمّى به لانقطاعه عن الفضاء، بالعمارة وانَّما صرف، لسكون وسطه، كهند ونوح، أو لتأويله بالبلد دون المدينة ﴿وَضُرِيَتْ عَلَيْهِـمُ ٱلذِّلَّةُ ﴾ والهوان ﴿وَٱلْمَسْحَكَنَةُ ﴾: أي الفقر: أي جعلنا محيطتين بهم، إحاطة القبّة بمن ضربت عليه، أو المعنى بتعبير الضرب، انَّه الصقنا بهم وجعلنا ضربة لازب لا تنفك عنهم، مجازاة على كفرانهم كما يضرب الطين على الحائط، فهو استعارة بالكناية. فترى أكثر اليهود وان كانوا مياسير كأنَّهم فقراء ﴿وَبَهَامُو ﴾: أي رجعوا ﴿بِغَضَمَهُ عَظيم كَانُنَ ﴿ يَنَ آلَهُ ﴾ استحقوه ولزمهم ذلك. وإطلاق الغضب في حق الله، المراد لازم الغضب، وهو العقوبة ﴿ذَلِكَ ﴾ أي البوء بالغضب العظيم ﴿ بِأَنَّهُمْ ﴾ بسبب أنَّ اليهود ﴿ كَانُوا يَكْفُرُونَ ﴾ على الاستمرار بريمايت أقو کے والمعجزات الساطعة على موسى، مما عدًّا ولم يعدّ، وكذَّبوا بالقرآن وبمحمّدﷺ وأنكروا صفته، وكفروا بعيسى والإنجيل وَيَعْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ كشعيب وزكريًا ويحيى المتميَّة وفائدة التقييد مع ان قتل الأنبياء يستحيل أن يكون بحق، للإيذان بأن ذلك عندهم أيضاً بغير الحق.

قال ابن عباس: (لم يقتل قط من الأنبياء، إلّا من لم يؤمر بقتال. وذلك القتل كرامة لهم وليس بخذلان لهم).<sup>(()</sup> وكلّ امر بقتال، نصر. فظهر أن لا تعارض بين قوله: ويقتلون النبيّين بغير الحقّ، وقوله: ﴿ إِنَّا لَنَنَصُرُ رُسُلَنَا ﴾ وقوله: ﴿ وَلَقَدَ سَبَقَتَ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلشَرْسَلِينَ \* إِنَّهُمْ لَمُهُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴾ مع انّه يجوز أن يراد، به النصرة بالحجة والبرهان، لا بالسيف والسنان ﴿ ذَلِكَ ﴾: أي ما ذكر من العذاب والبوء بالغضب والذلة ﴿ بِمَا عَصَوا وَحَصَانُوا يَمْتَدُونَ ﴾: أي ما ذكر

۱ـ الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، ج ۱، ص ٤٣٢.

| 1 = 1 | WALLEY |  | 47, | ٦ |
|-------|--------|--|-----|---|
|-------|--------|--|-----|---|

فعلت لهم ما فعلت، بعصيانهم أمري وتجاوزهم عن حدودي. وقوله ﴿ذَلِكَ مِمَا عَصَواً﴾ فهو تأكيد بتكرير الشيء بغير اللفظ الأول، وبيان استمرارهم في العصيان.

وفي الآية الكريمة دليل وبيان على جواز أكل الطيّبات والمطاعم المستلذات وكان النبي لللله يحبّ الحلوى والعسل ويشرب الماء البارد. والعدس والزيت طعام الصالحين. في الحديث: «عليكم بالعدس فإنه مبارك مقدس والله يرقق القلب ويكثر الدمعة بارك فيه سبعون نيياً، آخرهم عيسى بن مريم<sup>ه(1)</sup> لل<sup>ي</sup>ل<sup>ي</sup>)، ولو لم يكن فيه فضيلة غير ان ضيافة إبراهيم الخليل من مأدبته لا تخلو منه، لكان فيه كفاية وهو يخفف البدن فيخف للعبادة، ولا تثور منه الشُهوات ولهذا السبّب كان رغبة الأنبياء فيه أكثر من غيره.

وكذلك في الآية دلالة على إباحة أكل البصل والثوم وما له رائحة كريهة. في الحديث: **دمن أكل الثوم والبصل والكراث فلا يقربن مسجدنا. فإن** الملاككة تتأذى منا يتأذى منه بنو آدم».<sup>(٢)</sup> والمراد بالملائكة، الحاضرون مواضع العبادات، لا الملازمون للإنسان في جميع الأوقات. ويمكن ان الملازمين أيضاً يتأذون، فلا وجه للتخصيص قال تلاك : **دان كنتم لا بد لكم من أكلها. فاميتوها طبخاه، وا**نما كره النبي تلاك أكل الثوم والبصل وغيره، لما انّه يأتيه الوحي ويناجي الله، ولكن رخص للسائر حتى قيل: آخر ما اكله النبي تلاك البصل، إيذانا لأمته بإباحته. التذييل يؤتى به لتأكيد معنى الجملة السابقة، مثل جاء الحق الآية، على انّه أراد استمرار كفرهم، قال الشاعر:

١ـ عيون أخبار الرضا، ج ١، ص ٤٥. ورواه المجلسي في البحار، ج ١٤. ص ٢٥٤ ٢ـ صحيح، أخرجه مسلم، ج ٢، ص ٨٠. وكذا النسائي، ج ١، ص ١١٦. والترمذي، ج ٢، ص ٣٣٢.

۲٦٧ ...

لله لذة عسيش بالحبيب مضت فلم تدم لی وغیر الله لم یـدم

والتذييل، تكرار الشيء بغير اللفظ الأول للتأكيد والثبوت، كما انَّ هذا المعنى في الاعتراض، لكن في الاعتراض ثبوت تأكيد ومعان أخر، مثل التنزيه، مثل ويجعلون لله البنات \_ سبحانه \_ ولهم ما يشتهون. والنكتة: تنزيه الله عن هذه النسبة القبيحة. وأيضاً فائدة الاعتراض، التنبيه كقوله: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتَهُ أَمُّهُ. وَهْنَا عَلَىٰ وَهْنٍ وَفِصَـٰلَهُ. فِي عَامَيْنِ أَنِ أَشْحَكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ ﴾``، فقوله: حملته إلى قوله في عامين. معترضة إيجابا وتأكيداً للوصيَّة بالوالدين. ومن فائدة الاعتراض. الاستعطاف، كقول المتنبَّى: وخفوق قلبي لو رأيت لهيب 💫 يا جنَّتى لرأيـت فيـه جهنَّمـا

استعطاف في قوله يا جنتي، وطباق.

إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَٱلَّذِينَ هَادُوا وَٱلنَّصَنَرَىٰ وَٱلصَّبْعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَالْبَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلَاخُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ 🐨

إِنَّ ٱلَّذِينَ جَامَنُوا ﴾: اختلفوا في هؤلاء المؤمنين في هذه الآية، قيل: المراد منهم، الذين أمنوا بعيسي، ثم لم يتهودوا ولم ينتصروا ولم يصبئوا، وانتظروا خروج محمّدﷺ. وقيل: هم طلاب الدين، منهم حبيب النجار وقيس بن ساعدة وزيد بن عمرو بن نفيل وورقة بن نوفل والبراء الشتي وأبو ذرّ الغفاري وسلمان الفارسي وأصحابه النصاري الذين كان قد تنصّر على أيديهم، قبل مبعث الرسولﷺ. وكانوا قد اخبروه بانَّه سيبعث، وانَّهم يؤمنون به إن أدركوه. وقيل: هم مؤمنوا الأمم الماضية. وقيل: المراد المنافقون الذين

١- سورة لقمان: ١٤.

1 こ / 1934日前三

آمنوا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم بقرينة انتظامهم في سلك الكفرة، وانّما عبّر عنهم بذلك، دون تصريح عنوان النفاق، للإشعار بأن تلك المرتبة وان عبّر عنها بالإيمان، لا تجديهم نفعاً أصلاً، فعلى هذا يكون معنى الآية: ان الذين آمنوا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم من المنافقين واليهود والنصارى، إذا آمنوا بعد النفاق، واسلموا بعد العناد كان لهم أجرهم عند ربّهم، كمن آمن في أول استدعائه إلى الإيمان من غير نفاق. وذلك ان قوماً من المسلمين قالوا: ان من أسلم بعد نفاقه وعناده، كان ثوابه أنقص وأجره أقلّ، فأخبر الله بهذه الآية أنّهم سواء في الأجر والثواب.

وَالَّذِينَ هَادُوا کَمَا آي صاروا يهوديّا وبقوا على دين اليهودية. واختلف في اشتقاق هذا الاسم، قيل: عربيّ، من هاد، إذا تاب ورجع سموً بذلك حين تابوا عن عبادة العجل وخصُوا به، لما كانت توبتهم توبة هائلة، وامّا لأنّهم سمّوا للنسبة إلى يهودا أكبر أولاد يعقوب. وقيل سمّوا بهذا الاسم، لأنّهم إذا جاءهم رسول أو نبيّ، هادوا إلى ملكهم، فدلوه عليه، فيقتلونه.

وَالنَّصَدَرَىٰ ﴾: جمع نصران، مثل ندامى جمع ندمان، سمّوا بذلك لأنّهم نصروا المسيح، أو لأنّهم كانوا معه في قرية، يقال لها ناصرة، فسمّوا باسمها.

فَوْوَالصَّنْبِيْبِينَ ﴾ من صباً. إذا خرج من الدين. وهم قوم عدلوا عن دين اليهودية والنصرانية وعبدوا الكواكب والملائكة، فكانوا كعبدة الأصنام وإن كانوا يقرؤن الزبور وفي روضة العلماء: انّه جاء أعرابي إلى النبيتائي، فقال: لم يسمّى الصابئون، فقال قدر عظيم فاغلوه حتى إذا كان يحمى صبوه على رأسه حتى ينفسخ».

أَنْ مَامَنَ بِاللَّهِ وَالْبَوْمِ الْأَخِرِ ﴾: أي من أمن منهم إيماناً خالصاً

بالمبدإ والمعاد، فوَعَمِلَ كَ عملا فَمَنْلِحًا كَ مرضيًا عند الله فَفَلَهُمْ بَ بمقابلة تلك. والفاء للسببيّة فَأَجَرُهُم كَ الموعود لهم فيعند رَبِّهِم كَ أي مالك أمرهم فودَلًا خَوْفٌ عَلَيْهِم كَ عطف على جملة فلهم أجرهم. أي لا خوف عليهم، حين يخاف الكفار، العقاب فودَلًا هُمَ يَمَرَنُونَ كَ حين يحزن المقصرون على تضييع العمر، لأنهم تداركوا ما فات منهم ونهوا النفس عن الهوى. أولئك على هدى من ربّهم وهذه الهداية من النعم التكوينيّة، أعني الفطري الذي فطر الناس عليها. والفطري الذي يتعلق به التكليف في العوالم الستة: ثلاثة منها في عالم الغيب، وهو عالم العقل والروح والمثال. وثلاثة في عالم الشهادة، وهو عالم الفرق.

في الحديث: **الذا أراد الله بعبد خيراً فتع عيني قلبه، فلا يسعع بمعروف الا** عرفه ولا بمنكر الا أفكره<sup>3.(1)</sup> والمراد من ذلك، مقام المعاينة ومرتبة الشهود القلبي، فإن للإنسان قوة دراكة ينتقش فيها حقايق الأشياء، كما في المرآة، إذا كانت صافية، لكن القلب المتلبّس بالغواشي والعلائق، محروم عن عالم المشاهدة وهو في عماء. ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور. والنفس إذا فنت في الطاعة، تكون إرادتها تابعة لرضى الله وترتبط بالفيض، ونور إمامه وحجته، كما قال الله: **(وَجَعَلَنَ)** لَهُ نُوراً يَمَرْض بِهِ. في المَّالس الحس إمامه وحجته، كما قال الله: **(وَجَعَلَنَ)** لَهُ نُوراً يَعَرْض ولا يحد في عالم الحس وهذا المقام أعلى المقامات، قريب من العلم اللدني. ولا يحصل الم الخواص من الشيعة – رزقنا الله بفضله – ولا يحصل هذا المقام، مع حب الدنيا ويحصل لأهل الخوف والخشية.

۱ـ مستدرك الوسائل، ج ۵، ص ۲۹۷.
 ۲ـ سورة الأنعام: ۱۲۲

وَإِذَ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطَّورَ خُذُوا مَا ءَاتَيْنَنَكُم بِقُوَّقِ وَإِذْ كُرُوا مَا فِيهِ لَعَلَكُمْ تَنَقُونَ ۞

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ ﴾: تذكير جناية أخرى، لأسلاف بني إسرائيل أي اذكروا يا بني إسرائيل وقت أخذنا بعهد آبائكم، بالعمل على ما في التوراة وذلك قبل التيه، حين خرجوا مع موسى من مصر، ونجوا من الغرق ﴿وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلظُّورَ ﴾: كأنَّه ظلَّة حتى قبلتم وأعطيتم الميثاق. والطور الجبل بالسريانية. وذلك أنّ موسى جاءهم بالألواح، فرأوا ما فيها من الإجبار والتكاليف الشاقَّة، فكبرت عليهم وأبوا قبولها، فأمر جبرئيل، فقلع الجبل من أصله ورفعه وظلَّله فوقهم. وقال لهم موسى: «ان قبلتم والا القي عليكم»، فلمَّا رأوا، ان لا مهرب لهم منها، قبلوا وسجدوا وجعلوا يلاحظون الجبل \_وهم سجود ــ لئلا ينزل عليهم. فصارت عادة في اليهود، لا يسجدون الا هم على إنصاف وجوههم. ويقولون: بهذا السجود رفع عنَّا العذاب، ثمَّ رفع الجبل، فألجئوا إلى قبوله كارهين، الَّا من عصمه الله من العناد، فإنَّه قبله طائعاً، مختارا، ومنهم أمنوا كرهاً وسجدوا وقلوبهم غير مطمئنَّة. وهذا الإلجاء جائز، كالمحاربة مع الكفار وامًا قوله لا إكراه في الدين وأمثاله، فمنسوخ بآية السيف والقتال. ومن الميثاق الذي أخذ منهم، العمل بالتوراة، ومن أحكام التوراة، بيان ما فيه من نبوة محمد علي التوراة، بيان ما فيه من أولاده، وأن يؤدوا هذا الأمر إلى اخلافهم قرناً بعد قرن، فأبوا قبول ذلك واستكبروا وذلك قوله: ثمّ تولّيتم من بعد ذلك الآية ﴿خُذُواْ مَا مَاتَيْنَكُمْ بِعُوَّةٍ ﴾: أي قلنا لهم خذوا ما أتيناكم من الكتاب بجد وعزيمة ﴿وَأَذْكُرُواْ مَا فِيهِ ﴾: واحفظوا ما في الكتاب، ولا تنسوه، ولا تغلفوا عنه ﴿لَعَلَّكُمْ تَنَقُّونَ ﴾: لكى تكونوا متقين. ثُمَّ تَوَلَّيْتُد قِنْ بَعْدٍ ذَالِكٌ فَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ، لَكُنتُد قِنَ الْخَسِرِينَ أَنَ

المور كثيرة، فحرفوا التوراة، وتركوا العمل بها، وقتلوا الأنبياء، وكفروا بهم، بأمور كثيرة، فحرفوا التوراة، وتركوا العمل بها، وقتلوا الأنبياء، وكفروا بهم، وعصوا أمرهم. ولعل فيها ما اختص به بعضهم دون بعض ومنها ما عمله أوائلهم ومنها ما فعله متأخروهم. ولم يزالوا في التيه، مع مشاهدتهم الأعاجيب ليلاً ونهاراً، يخالفون موسى ويعترضون عليه ويلقونه بكل أذى، ويجاهرون بالمعاصي في معسكرهم ذلك، حتى لقد خسف ببعضهم، وأحرقت النوراة، وتروهم. وكفروا بهم، أوائلهم ومنها ما عمله متأخروهم. ولم يزالوا في التيه، مع مشاهدتهم وائلهم ومنها ما فعله متأخروهم. ولم يزالوا في التيه، مع مشاهدتهم وائلهم ومنها ما فعله متأخروهم. ولم يزالوا في التيه، مع مشاهدتهم وهم ولي الأعاجيب ليلاً ونهاراً، يخالفون موسى ويعترضون عليه ويلقونه بكل أذى، ويجاهرون بالمعاصي في معسكرهم ذلك، حتى لقد خسف ببعضهم، وأحرقت النار بعضهم، وعوقبوا بالطاعون. وكل هذا مذكور في تراجم التوراة، شم فعل متأخروهم ما لا خفاء به \_ وكفروا بالمسيح \_ وهموا بقتله والقرآن والجملة معروفة.

فَفَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾: من إمهالكم وتأخير العذاب عنكم، فولكُنتُم يَّنَ الْمَنْسِينَ ﴾: لكنتم من الهالكين، فدلّ هذا القول على أنّهم خرجوا من هذا الخسران، لأن الله تفضّل عليهم بالإمهال حتى تابوا. وقيل في معنى الآية: ان الكلام ثمّ عند قوله: ثم توليتم من بعد ذلك، ثم قيل: فلو لا فضل الله رجوعاً بالكلام إلى اوله، فيكون معنى الآية: لو لا لطف الله بكم، برفع الجبل فوقكم، لدمتم على ردّكم وإنكاركم قبول التوراة، وكنتم كافرين، فلطف بكم بذلك، حتى تبتم وقبلتم وفزتم بسبب التفضل على التوبة والإيمان.<sup>(1)</sup>

فان كنت في لباس الفسوق، فبدّل لباسك بلباس التقوى، وكن من الطبقة الرابعة فإنّ الناس على أربع طبقات:

اولها: سعيد بالنفس والروح، وهم الأنبياء والمعصومون. والثانية: شقيّ بالنفس والروح، وهم الكفّار والمصرّون على الكبائر. والثالثة: شقي بالنفس في لباس السعادة، على سبيل العارية، مثل بلعم

وبرصيصا وابراهه وبعض ما تراه في عصرك.

والرابعة: سعيد بالنفس في لباس الشقاوة كبلال وصهيب والتائبين الراجعين عن هوى النفس. ﴿وَنَعَى ٱلنَّفَسَ عَنِ ٱلْمَوَى \* فَإِنَّ ٱلْجَنَّةَ هِى ٱلْمَاَوَى ﴾ والعبد المذنب شأنه انّه مع التوبة لا يفارقه الخوف. ولو كان في أي طبقة، فخوف المذنبين من العقوبات. وخوف العابدين من فوات الشروط وعدم القبول وخوف العالمين من الشرك الخفي في الطاعات وخوف العارفين من الهيبة والتعظيم. وهذا أشد الخوف لأنه لا يزول أبداً، وباقي الأنواع إذا قوبلت بالرحمة سكنت في الجملة. ورأس مال المذنب، الخوف، وهو سد محكم من معاصي الله، إذا كان صادقاً. ﴿ وَلِمَنَ خَافَ مَقَامَ رَبِّم جَنَّنَانِ ﴾. واعلم ان في جميع ما أمرك المشرّع تشيئ فوائد لا تحصى، حتى في كيفيّة مشيك ونومك وأكلك، مثل ان أمرك بقلّة الأكل. ومن الفوائد منها، قلّة الحدث ودوام وذهاب التخمة<sup>(1)</sup> وغنى عن الأدوية وبقاء الصحة وزيادة وزيادة وذهاب التخمة<sup>(1)</sup>

← جمله ماضیها از این نیکو شوند زهر پارینه از این گردد چو قند

المعنى: سبيل التوبة والرجوع عن الذنوب مدهش وعجيب، حيث يرتقي صاحبها بلحظة إلى المعالي والأفلاك من الحضيض \* حين يعلوا (من شدة الندم) أنين التائبين، يهتز العرش من أنين المذنبين \* فتصبح كل السيئات حسنات، وتتبدل المرارات القاتلة (الصعوبات) حلوة طيبة. ١- التخمة: من التخّم: داء يصيب الإنسان من أكل الطعام الثقيل أو من امتلاء المعدة.

الكبد وطرد الكسل وتنقية الجسد وهكذا هلم جرّا، مثل الجهر بالتكبيرة ورفع اليدين حتى ينتقل إلى الصلاة. فلازم الخوف واليقين، تكن من المتقين. ولا تقنع فقط بالفريضة، بل أتبعها بالسنّة. وأفضل القرب، الفريضة، وبعدها سنّة مستفيضة. فكما لا تورق الجذل بدون الفنن، لا يكمل الفرض بدون السنن. ازدد لجوعة القيامة من رواتب الفرائض، واجعل إدامها وفاكهتها النوافل، فإن الفرض كالقوت والنفل كالحلاوة. ونعم ذلك الحمل ونعمت هذه الحلاوة. ذلك حتم مقضيّ وهذا أدب مرضيّ، فمن لزم جادة الفرض والنفل، ملك خطائر الجنان أو أكثرها، وورد سلسبيلها وكوثرها.

وَلَعَدَ عَلِمَتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوًا مِنكُمْ فِي ٱلتَبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَسِئِينَ ٢

خطاب لمعاصري النبي الله من اليهود ﴿ وَلَقَدٌ عَلِمَتُمُ ﴾: وبالله قد عرفتم يا بني إسرائيل ﴿ الَّذِينَ ٱعْتَدَوَا ﴾ وتجاوزا الحد ظلماً منكم أي أسلافكم ﴿ في التَّبْتِ ﴾ في يوم السبت وجاوزوا ما حدّ لهم فيه من التجرّد للعبادة واشتغلوا بالصيد. وأصل السبت، القطع، لأنّ اليهود أمروا بأن يقطعوا الأعمال ويشتغلوا بعبادة الله ويسمّى النوم سباتاً، لأنّه يقطع الحركات الاختيارية. وحاصل الكلام: انكم تعلمون ما أصابهم من العقوبة، فاحذروا كيلا يصبكم مثل ما أصابهم.

والقصة فيه: انّهم كانوا في زمن داودلمظة بأرض يقال لها (أيلة) بين المدينة والشام، على ساحل بحر القلزم، حرّم الله عليهم صيد السمك يوم السبت، فكان إذا دخل السبت، لم يبق حوت في البحر الّا اجتمع هناك، امّا ابتلاء لأولئك القوم، وامّا لزيارة السمكة التي كان في بطنها يونس، ففي كلّ سبت يجتمعن لزيارتها وتخرجن خراطيمهن من الماء، بحيث لا يرى الماء YVE : State :

من كثرتها. وإذا مضى السبت، تفرقن ولزمن مقل البحر، فعمد رجال من أهل تلك القرية فحفروا الحياض حول البحر، وشرعوا منه إليها الأنهار، فإذا كانت عشية الجمعة، فتحوا تلك الأنهار، فأقبل الموج بالحيتان إلى الحياض، فلا يقدرون على الخروج، لبعد عمقها وقلّة مائها، فإذا كان يوم الأحد يصطادونها، فأخذوا وأكلوا وملحوا وباعوا، فكثرت أموالهم، ففعلوا ذلك زمانا، أربعين سنة أو سبعين، لم تنزل عليهم عقوبة. وكانوا يتخوفون العقوبة فلما لم يعاقبوا، استبشروا وتجرئوا على الذب. وقالوا ما نرى الذب إلّا قد أجل لنا. ثم استن الأبناء، سنّة الآباء، فلما فعلوا ذلك صار أهل القرية وكانوا نحواً من سبعين ألفاً، ثلاثة أصناف، صنف أمسك ونهى، وصنف امسك ولم ينه، وصنف انتهك الحرمة. وكان الناهون اثنى عشر ألفاً، فنهوهم عن ذلك، وقالوا يا قوم انكم عصيتم ربّكم وخالفتم سنّة نبيّكم، فانتهوا عن هذا العمل، قبل أن ينزل عليكم البلاء، فلم يتعظوا وأبوا قبول نصحهم، فعاقب الله بالمسخ الطائفتين، الممسكة الغير ناهبة والعاصية.

فَفَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَهُ في: جمع قردة، كالديكة جمع ديك، فحول الله صورهم إلى صورة قردة، من غير امتناع ولا لبث فَخَلَسِئِينَ في: والخسئ: الصغار والطرد وذلك ان المجرمين لمّا أبوا قبول النضح، قال الناهون: والله لا نساكنكم في قرية واحدة، فقسموا القرية بجدار وصيّروها بذلك ثنتين، فلعنهم داود، فمسخوا ليلاً، فلمّا أصبح الناهون، أتوا أبوابها فإذا هي مغلقة، لا يسمع منها صوت، ولا يعلو منها دخان، فتسوروا الحيطان، ودخلوا فرأوهم قد صار الشبّان قردة، والشيوخ خنازير، لها اذناب، يتعاوون، فعرفت القردة أنسابهم من الإنس، ولم يعرف الإنس أنسابهم من القردة فجعلت القردة تأتي نسيبها من الإنس، فتشم ثيابه وتبكي فيقول: الم ننهكم من ذلك، فكانوا يشيرون برءوسهم، ان، نعم. ولم يكن ابتداء القردة من هؤلاء، بل كان جنس القردة قبلهم. وماتوا بعد ثلاثة أيّام، ولم يتوالدوا. والقردة التي في الدنيا، هي نسل القردة التي كانت قبلهم.

فَجَعَلْنَهَا نَكْلَا لِـمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ <sup>@</sup>

﴿ فَجَعَلْنَهَا نَكْلَا ﴾: أي صيّرنا مسخة تلك الأمة، عبرة تنكل وتمنع من اعتبر بها ﴿ لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا ﴾: من أن يقدم على مثل صنيعهم، لما بين يديها وما بعدها من القرون، لأنَّ مسختهم ذكرت في كتب الأولين، فاعتبروا بها. وكذلك اعتبر من بلغته من الآخرين، فاستعبر ما بين يديها للزمان الحال وما خلفها للمستقبل ﴿ وَمَوْعِظَةً لِّلْمُتَّقِينَ ﴾: وموعظة لكلّ متقي سمعها. ومعلوم ان من لم يعرف قدر الإحسان ويكافئ المتعم بالكفران، يرد من عزَّة الوصال، إلى ذلَّ الهجران ولا ينبغي أن يغترَّ من لا يعاقب بمثل هذه العقوبات، من الخسف والمسخ وأمثالهما، فإن الاستدراج وعقوبة القلوب أشد، وأشد من عقوبات النفوس والأجساد. قال تعالى: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْتِدَتَهُمْ وَأَبْصَكَرَهُمْ ﴾(``، الآية. ولا شك ان مسخ القلب عين الحرمان. وعلامة مسخ القلب، أكل مال الحرام، وعدم المبالات به، وان لا يجد ممسوخ القلب حلاوة الطاعة، ولا يخاف من المعصية، ولا يعتبر بموت أحد، كذا ذكر في كتاب زهرة الرياض: قال عوف بن عبد الله: من عمل لآخرته كفاه الله أمر دنياه. ومن أصلح ما بينه وبين الله، أصلح الله ما بينه وبين الناس. ومن أصلح سريرته، أصلح الله علانيته. وصلاح أربعة في أربعة:

وَإِذْ قَــالَ مُوسَىٰ لِغَوْمِهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُوا بَقَرَةً قَالُوا ٱلنَّخِذُنَا هُزُوَا قَالَ أَعُودُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلجَنِهِلِينَ ۞

وَ إِذْ قَ الْ مُومَىٰ لِعَوْمِهِ ﴾ توبيخ آخر لا خلاف بني إسرائيل، بتذكير جنايات صدرت من أسلافهم، حتى ينتهوا، فقال: واذكروا قول موسى لأسلافكم وأجدادكم فإنَّ أقدَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذَبَحُوا بَقَرَةً ﴾: هي الأنثى من نوع الثور، أو واحد البقر، ذكراً كان أو أنثى، وأصله من الشق، سميت به لأنها تبقر وتشق الأرض للحراثة.

قال صاحب تفسير «روح البيان»: وذلك أنّه كان في بني إسرائيل شيخ موسر، فقتله بنو عمّه، طمعاً في ميراثه، فطرحوه على باب المدينة، أو حملوه إلى قرية أخرى والقوه بفنائها، ثمّ جاءوا يطالبون بديته، وجاءوا بناس يدّعون عليهم القتل، فسألهم موسى فجحدوا، فاشتبه أمر القتيل على موسى. وكان ذلك قبل نزول الإمامة في التوراة، فسألوا موسى أن يدعوا الله ليبيّن لهم بدعائه، فدعا، فأمرهم الله أن يذبحوا بقرة ويضربوه ببعضها، فيحيى، فيخبرهم بقاتله، قال أمير المؤمنين طنية: «لا يأس بفكلعة يخرج بها الإنسان من حدً الهبوس».<sup>(1)</sup>

ثمّ انّ القوم علموا ذبح البقرة، عزم وجد، فاستوضعوها؟ قال النبيﷺ: **«ولو انّهم عمدوا إلى أدن بقرة فذبحوها. لاجتزت** عنهم».<sup>(1)</sup>

إِقَالُوا أَلَنَّخِذُنَا هُزُوًا ﴾: أي قالوا لموسى: أتجعلنا مكان هزء وسخرية
 وتستهزئ بنا، نسألك عن أمر القتيل، فتأمرنا بذبح البقرة، ﴿قَالَ ﴾ موسى
 وتستهزئ بنا، نسألك عن أمر القتيل، فتأمرنا الموجع البقرة، الموالية، موسى
 أَعُودُ بِأَلَدُو أَنَّ أَكُونَ مِنَ الْجَنَهِلِينَ ﴾: لأن الهزء في تبليغ أمر الله، جهل

١- شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج ٣٠، ص ٣٣٩. ١- أحكام القرآن، للجصاص، ج ١. ص ٤٠.

وسفه واستهزاء بأمر الدين كبيرة. وصاحبه مستحق للوعيد وليس المزاح من الاستهزاء.

ولكنُّهم استوضعوها، فشدًد عليهم الأمر وكانت تحته حكمة وهي: أنَّه كان في بني إسرائيل رجل صالح، له ابن طفل، وله عجلة أتى بها إلى غيضة. وقال: اللهم أنَّى أستودعك هذه العجلة لابني حتى يكبر. ومات الرجل، فصارت العجلة في الغيضة عواناً، أي بين المسنة والشابّة. وكانت تهرب من كلِّ من رآها، فلمًا كبر الابن، كان باراً بوالدته وكان يقسم الليل أثلاثًا، فيصلَّى ثلثاً وينام ثلثاً ويجلس عند رأس أمّه ثلثاً، فإذا أصبح انطلق، فاحتطب على ظهره، فيأتى به إلى السوق، فيبيعه بما شاء الله، ثم يتصدّق بثلثه ويأكل ثلثه ويعطى والدته ثلثه، فقالت له أمَّه يوماً: إنَّ أباك قد ورَّتْك عجلة استودعها الله في غيضة كذا فانطلق وادع إله إبراهيم وإسماعيل وإسحاق أن يردِّها عليك، وعلامتها آنك إذا نظرت إليها يخيل إليك ان شعاع الشمس يخرج من جلدها وكانت تسمى البقرة المذهبة لصفرتها، فأتى الفتى الغيضة، فرآها ترعى، فصاح بها وقال: اعزم عليك بإله إبراهيم وإسماعيل وإسحق ويعقوب، فأقبلت تسعى حتى قامت بين يديه، فقبض على عنقها يقودها، فتكلَّمت البقرة باذن الله، وقالت: أيَّها الفتي البارَّ لوالدته اركبني فإنَّ ذلك أهون عليك، فقال الفتي: أنَّ أمَّى لم تأمر بذلك ولكن قالت خذ بعنقها، فقالت البقرة بإله بنى إسرائيل لو ركبتنى ما كنت تقدر على أبداً، فانطلق، فانَّك ان أمرت بالجبل، أن ينقلم من أصله وينطلق معك لفعل لبرك بأمّك. فسار الفتي بها إلى أمّه. فقالت له أمّه: انَّك فقير لا مال لك ويشقّ عليك الاحتطاب بالنهار والقيام بالليل، فانطلق، فبع هذه البقرة. قال: بكم أبيعها، قالت بثلاثة دنانير ولا تبع بغير مشورتي \_وكان ثمن البقرة ثلاثة دنانير \_ فانطلق بها إلى السوق،

فبعث الله ملكاً ليرى خلقه قدرته، وليختبر الفتى، كيف برّه بأمّه وكان الله به خبيراً، فقال له الملك: بكم تبيع هذه البقرة، قال بثلاثة دنانير واشترط عليك رضى والدتي، فقال الملك: لك سنّة دنانير ولا تستأمر والدتك، فقال الفتى: لو أعطيتني وزنها ذهباً، لم آخذها الّا برضى المي، فردّها إلى أمّه وأخبرها بالثمن، فقالت: ارجع فبعها بستة على رضى مني، فانطلق بها إلى السوق، فأتى الملك، فقال الملك استأمرت أمّك، فقال الفتى: انّها أمرتني أن لا أنقصها من سنّة على أن أستأمرها، فقال الملك: اتّى أعطيك اثني عشر على أن لا تستأمرها، فأبى الفتى، ورجع إلى أمّه وأخبرها بذلك، فقالت: ان الذي يأتيك، ملك بصورة آدمي ليختبرك، فإذا أتى، فقل له: أتأمر أن نبيع هذه البقرة أم لا؟ بن عمران يشتريها منك، لقتيل يقتل في بني إسرائيل، فلا تبيعوها إلّا بملء بن عمران يشتريها منك، لقتيل يقتل في بني إسرائيل، فلا تبيعوها إلّا بملء مسكها ذهبا، فامسكوها وقدر الله على بني إسرائيل، فلا تبيعوها إلّا بملء فما زالوا يستوصفونها حتّى وصف لهم تلك البقرة بعينها، مكافأة على برًا بوالدته.<sup>(1)</sup>

قيل: والوجه في تعيين البقرة دون غيرها من البهائم، انّهم كانوا يعبدون البقر والعجاجيل وحبّب ذلك لهم كما قال سبحانه: ﴿وَأُسْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ المِعِجَدلَ ﴾ ثمّ تابوا وعادوا إلى طاعة الله، فأراد الله أن يمتحنهم بذبح ما حبّب إليهم، ليظهر منهم حقيقة التوبة وانقلاع ما كان منهم في قلوبهم وكان أفضل قرابينهم حينئذ البقر، قيل: وقد مضى من أول هذا الأمر، إلى الامتثال، (أَرَبَعِينَ سَنَةَ ﴾ لغلاء ثمنها، وذلك قوله: ﴿وَمَا كَادُوا يَفْعَلُونَ ﴾ وقال الفيض في الصافي: في قصّة القتل والبقرة، انّهم لما قتلوا القتيل وطرحوا جنّته

١- بحارالأنوار، ج ١٣، ص ٢٧٥.

في محلَّة سبط من أسباط بني إسرائيل، ألزم موسى أهل القبيلة بأمر الله، أن يحلف خمسون من أماثلهم، بالله القويَّ الشديد، إله بني إسرائيل، مغضَّل محمد وآله الطيبين صلوات الله عليهم، على البرايا أجمعين: انَّا ما قتلناه ولا علمنا له قاتلا، فإن حلفوا بذلك غرموا دية المقتول وان نكلوا نصبوا على القاتل، أو أقرّ القاتل، فيقاد منه، فإن لم يفعلوا حبسوا في مجلس ضنك إلى أن يحلفوا ويقرّوا أو يشهدوا على القاتل، فقالوا: يا نبيَّ الله، ما وفت أيماننا أموالنا ولا أموالنا أيماننا. قال موسى: لا، هذا حكم الله وكان السبب ان امرأة حسناء، ذات جمال وفضل بارع ونسب شريف كثر خطابها وكان لها بنو أعمام ثلاثة فرضيت بأفضلهم علماً وأرادت التزويج به، فاشتد حسد ابني عمّه الآخرين له وغبطاه عليها لإيثارها إيّاه، فعمدا إلى ابن عمّه المرضى، فأخذاه إلى دعوتها، ثمَّ قتلاه وحملاه إلى محلَّة تشتمل على أكثر قبيلة من بني إسرائيل، فألقياه بين أظهرهم ليلا، فلمًا أصبحوا وجدوا القتيل هناك، فعرف حاله، فجاء ابنا عمه القاتلان له فمزقا على أنفسهما ثيابهما وحثيا التراب على رؤسهما واستعديا عليهم، فاحضرهم موسى وسألهم، فأنكروا أن يكونوا قتلوه وعلموا قاتله، فقال موسى: حكم الله ما عرفتموه فالتزموه، فقالوا يا موسى: أيّ نفع في أيماننا إذا لم تدرأ منَّا الغرامة الثقيلة، أم أيّ نفع في غرامتنا إذا لم تدرأ عنَّا الإيمان، فقال موسى كلَّ النفع في طاعة الله والانتمار بأمره والانتهاء عمًا نهى عنه، فقالوا: يا نبى الله، غرم ثقيل ولا جناية علينا وأيمان غليظة ولا حق في رقابنا. لو أنَّ الله عرفنا قاتله بعينه وكفانا مؤنته، فادع لنا ربِّك أن يبيِّن لنا هذا القاتل لينزل به ما يستحقُّه من العذاب وينكشف أمره، فقال موسى: انَّ الله قد بيَّن ما حكم به في هذا، فليس لنا أن نقترح عليه غير ما حكم، الا ترون أنَّه لمَّا حرَّم العمل يوم السبت وحرَّم لحم الحمل، لم

يكن لنا أن نقترح عليه، أن يغيّر ما حكم به علينا، فأوحى الله إليه يا موسى: أجبهم إلى ما اقترحوه وسلني أن أبيّن لهم القاتل ليقتل ويسلم غيره من التهمة، فاني أريد بإجابتهم إلى ما اقترحوا توسعة الرزق على رجل من خيار امتك، دينه الصلوات على محمّد وآله الطيبين والتفضيل لمحمد وعلي لمنه على سائر البرايا، اغنيه في الدنيا، في هذه القضيّة ليكون بعض ثوابه على تعظيمه لمحمّد تشك<sup>(1)</sup> وكيف لا وقد عظم عين العالم بل العوالم كما في تفسير الديلمي عن الباقر لمنه في قوله تعالى: في أَلَمَ نَجَعَل لَهُ عَيْنَيْن \* وَلِسَانًا وَشَفَنَيَّنِ في أن المينان رسول الله تشك واللسان أمير المؤمنين على والشفتان الحسن والحسين لمنها، "

.....۲۸۰

أن فيه عين النبوة والولاية والعين الدنيوية والأخروية ويرى من قدّامه وخلفه، أو يعاين الملك والملكوت، أو الظاهر والباطن ومراتب الغيب والشهادة وعالم الخلق والأمر، فينظر عليه بإحدى عينيه المعنويّة إلى الرب لقبول الفيوضات وبعينه الأخرى إلى الخلق للفيضان، وبالجملة فمن توجه إلى عين العالم فلا بدّ من أن يظهر أثراته إمّا في الدنيا وإمّا في الآخرة أو كليهما إذا اقتضت المصلحة، وجميع آثار الخيريّة في العالم من هذه العين وكم صدرت المعجزات، من ظاهر بدنه وجسده العنصري، فضلاً عن عالمه النوري فمن جبهته كان النور ساطعاً في الليل وعيناه الله يرى من خلف وأذنه الله تسمع الصوت في النوم كما في اليقظة ولسانه خاطب الضب: من

> ۱۔ تغسير الصافي، ج ۱، ص ۱٤٣. ۲۔ سورة البلد: ۸ـ۹. ۳۔ كنزالغوائد، ص ۳۸۸. ورواہ المجلسي في البحار، ج ۲٤، ص ۲۸۰.

صب فضالة غسالتها في البئر وفيضان الماء حين اشتكي جابر لعاب فمه، تغل في عين عليَّ للظُّرُ. عورته مختونا ولد. بدنه ليس له ظلَّ. نفت نفسه اشغاء المرضى. شعره لا يحترق بالنار. الحاصل فقال موسى: يا ربَّ بيَّن لنا قاتله، فأوحى الله إلى موسى: قل لبني إسرائيل: ان الله يأمركم ان تذبحوا بقرة فيضربوا بعضها بالمقتول، فيحيى، أفتسلمون لربّ العالمين ذلك والًا فكفُّوا المسألة والتزموا ظاهر حكمي. فذلك ما حكى الله في قوله: وإذ قال موسى لقومه. والقميَّ عن الصادق الله ان رجلًا من بني إسرائيل وعلمائهم خطب امرأة منهم فأنعمت له وخطبها ابن عمَّ لذلك الرجل وكان فاسقاً فردوه فحسد ابن عمَّه الذي أنعموا له، فرصده وقتله غيلة، ثمَّ حمله إلى موسى، فقال: يا نبي الله، هذا ابن عمّي قد قتل، فقال من قتله، فقال له لا أدري وكان القتل في بني إسرائيل عظيما جداً، فعظم قتل ذلك الرجل على موسى، فاجتمع إليه بنو إسرائيل: فقالوا أما ترى يا نبى الله وكان في بني إسرائيل رجل له بقرة، وكان له ابن بارٌ، وكان عند ابنه سلعة. فجاء قوم يطلبون سلعته. وكان مفتاح بيته في تلك الحال تحت رأس أبيه وهو نائم. فكره ابنه أن ينغص عليه نومه، فانصرف القوم ولم يشتروا سلعته، فلمًا انتبه أبوه، فقال يا بنيّ: ما صنعت في سلعتك. قال: هي قائمة لم أبعها، لأن المفتاح كان تحت رأسك، فكرهت أن أزعجك من رقدتك وانغص عليك نومك. فقال أبوه: قد جعلت هذه البقرة

لك عوضاً عمّا فاتك من ربح سلعتك، وشكر الله للابن ما فعل بأبيه، فأمر الله موسى، أن يأمر بني إسرائيل بذبح تلك البقرة بعينها، ليظهر قاتل ذلك الرجل الصالح، فلمّا اجتمع بنو إسرائيل أمرهم الله بذبح البقرة.<sup>(1)</sup>

إيقاظ: فحياة الروح بذبح بقرة النفس وشهواتها، فارجع إلى ربّك

۱۰ تفسير القمي، ج ۱، ص ٤٩. ورواه الحويزي في تفسيره، ج ۱، ص ١٤.

بالتوبة والطاعة ولا تيأس، يعود عليك بالرحمة، فإنَّه غفور رحيم. انَّ الخضر فارق موسى بأن عاوده في السؤال ثلاث مرَّات وقال له: ﴿ هَٰذَا فِرَاقُ بَيَّنِي وَيَنْنِكَ ﴾ وأنت عاودت الذنب أكثر من ثلاثين ألف مرّة والله سبحانه لم يقل لك هذا فراق بيني وبينك بشرط ان ترجع إليه حقيقة. انَّه تعالى نهى عن حبس المعسر في السجن لعجزه عن الأداء، فقال: ﴿ وَإِنَّ كَانَ ذُو عُسْرَتَر فَنَظِرَةُ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾ فكيف يحبس المذنب التائب في سجن النار، فجاهد في سبيل ربِّك بالرجوع والطاعة. والعبد وإن كان عاصيا إذا تقدم إلى الحق شبراً، تقدم الحق إليه ذراعاً، وبذلك الشبر ينفتح في زاوية قلبه روزنة من النور، ثمّ بالعمل يكثر ذلك النور شيئاً فشيئاً، فينفتح عينا قلبه، فلا يسمع بمعروف الَّا عرفه وقبله ولا بمنكر ألَّا أنكر. إلى أن يتول أمر، بمرتبة الشهود القلبي الكشفي، فإنَّ للإنسان قوَّة درَّاكة ينتقش فيها حقايق الأشياء، كما في المرآة إذا كانت صافية وهذه القوة في كلَّ إنسان وغير مختصَّ بالمؤمن، بل للفاسق أيضاً هذه القوة مكمونة، لكنَّ القلب الملتبس بالغواشي والعلائق والشهوات محروم عن هذا المعنى وهو في عمى، لكن إذا زالت هذه العوائق وفنيت النفس وهواها في الطاعة يرى الفيض بعين قلبه، بل يرى الامام بالعين القلبيَّة ويستمدّ منه، كما قال الله: ﴿وَجَعَلْنَا لَهُ نُوْرًا يَمْشِي بِـهِ. فِي ٱلنَّاسِ ﴾''، بحيث يقرب من العلم اللدني وهذا هو المقام الرابع من ترتيبات الهداية، فإن المقام الأول إعطاء القوى المدركة، كما قال سبحانه: ﴿ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ. ثُمَّ هَدَى ٢٠٠٠، والمقام الثاني من الهداية، نصب الدلائل والبراهين، كما قال:

ا\_سورة الأنعام: ١٢٢.

۲\_سورة طه: ۵۰.

وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ اللَّهُ (<sup>1)</sup> والمقام الثالث دعوة الناس إلى ما ينفعهم من العلم
 والعمل بواسطة الرسل والكتب، كما قال سبحانه: 
 وَجَعَلْنَهُمَ أَبِمَةُ
 يُهَدُونَ بِأَمْرِنَا الرسل والكتب، كما قال سبحانه: 
 وَجَعَلْنَهُمَ أَبِمَةُ
 يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا الرسل والكتب، كما قال سبحانه: 
 وَجَعَلْنَهُمَ أَبِمَةُ
 يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا الرسل والكتب، كما قال سبحانه: 
 وَجَعَلْنَهُمَ أَبِمَةُ
 يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا الرسل والكتب، كما قال سبحانه: 
 وَوَجَعَلْنَهُمَ أَبِمَةُ
 يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا الرسل والكتب، كما قال سبحانه: 
 وَوَجَعَلْنَهُمَ أَبِمَةُ
 يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا بِهُ المار والحدس والوحي وغيرها، كما قال: 
 وَالأسرار على الضمائر 
 بُوَاسطة الإلهام والحدس والوحي وغيرها، كما قال: 
 وَالَذِينَ جَنهَدُوا فِينَا 
 يُنَهُ بِيَنَهُمُ مُبُلَنَا لَهُ.

قَالُوا إذَعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِن لَنَا مَا هِيَ قَالَ إِنَّهُ. يَعُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا فَارِضٌ وَلَا يَكُرُ عَوَانُ بَيْنَ ذَلِكَ فَافَعَمَلُوا مَا تُؤْمَرُونَ ﴿ قَالُوا آدَعُ لَنَا رَيَّكَ يُبَيِّن لَنَا مَا لَوَنُهَمَا قَالَ إِنَّهُ يَعُولُ إِنَّهَا بَقَسَرَةٌ صَغْرَاً، فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُ النَّظِيِنَ أَنَ مَا لَوَنُهُما قَالَ إِنَّهُ يَعُولُ إِنَّهَا بَقَسَرَةٌ صَغْرَا، فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُ النَّظِيِنِ إِنَّ مَا لَوَنُهَا قَالَ إِنَهُ يَعُولُ إِنَّهَا بَقَسَرَةً صَغْرَا، فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُ النَّظِيرِينَ أَنَ مَا لَوَنُهُما قَالَ إِنَهُ لَمُهْ تَدُونَ إِنَّهُ يَعْوَلُ إِنَّهَا بَقَسَرَةً مَعْزَانُهُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُ النَّظِيرِينَ إِنَّ مَا يَوْنُهُمَ تَدُونَ فَالَ إِنَهُ يُبَيِن لَنَا مَا هِنَ إِنَّ الْبَعْرَ يَشَعَى عَلَيْنَا وَإِنَا إِن شَآة اللَّهُ لَمُهْتَدُونَ فَالَ إِنَهُ مِعْرَانَ اللَّهُ لَمُهْتَدُونَ إِنَّا اللَهُ يَعُولُ إِنَّهُ الْفَا الْنَهُ لَعُتُولُ عَلَيْنَا وَإِنَا إِن شَآة اللَّهُ لَمُهْتَدُونَ فَا لَا يَتُهُ فَعَنُهُ فَا إِنَّا الْفَا الْعَنُ عَنْ إِنَ

فلما توجهوا للامتثال ﴿ قَالُوا ﴾ يا موسى ﴿ آذِعُ لَنَا ﴾ سل لأجلنا ﴿ رَبَّكَ يُبَيِّن لَنَا ﴾ ويوضح ويعرف من البين والفراق ﴿ مَا هِمَ ﴾ ما مبتداء وهي خبره وقد سألوا عن حالها وصفتها، لأنه قرع أسماعهم ما لم يعهدوه من بقرة ميتة يضرب ببعضها ميتاً فيحيى، كقولك: ما زيد وشأنه فيقال طبيب ﴿ قَالَ ﴾ موسى بعد ما دعا ربّه وأتاه الوحي ﴿ إِنَّهُ ﴾ أي أن الله تعالى: ﴿ يَعُولُ إِنَّهَا ﴾ أي البقرة المأمور بذبحها ﴿ بَقَرَةٌ لَا ﴾ هي ﴿ قَارِضٌ ﴾ أي مسنّة من الفرض وهو القطع كأنّها قطعت سنّها وبلغت آخره ﴿ وَلَا بِكُرُ ﴾ أي فتية

- ١- سورة البلد: ١٠.
- ٢\_سورة الأنبياء: ٧٣.
- ٣- سورة العنكبوت: ٦٩.

صغيرة ولم يؤنث البكر والفارض، لأنّهما كالحائض في الاختصاص بالأنثى (عَوَانٌ ﴾ أي نصف (بَعَيْنَ ذَلِكَ ﴾ المذكور من الفارض والبكر (فَأَفْعَــُوا ﴾ امر من جهة موسى (مَا تُؤْمَرُونَ ﴾ به من ذبح البقرة.

وَقَالُوا ﴾ كَأَنَّه قَبِل ماذا صنعوا بعد هذا البيان والأمر المكرّر، فقيل قالوا ﴿أَذَعُ لَنَا رَيَّكَ يُبَتِي لَنَا مَا لَوَنُهَمَا ﴾ من الألوان حتّى تتبين لنا البقرة واللون عرض مشاهد يتعاقب على بعض الجواهر ﴿قَالَ ﴾ موسى بعد المناجاة إلى الله ومجيء الوحى ﴿إِنَّهُ ﴾ الله تعالى ﴿يَعُولُ إِنَّهَا بَعَرَهُ مَعْرَآهُ ﴾ والصفرة لون بين البياض والسواد وهي الصفرة المعروفة وليس المراد هنا السواد كما في قوله: كأنّه جمالة صفر، أي سود والتعبير في قوله صفر وأراد به السواد لما انّها في مقدّماته ﴿قَاقِعٌ لَوَنُهَا ﴾ مبتداء وخبر والجملة صفة للبقرة والفقوع نصوع الصفرة وخلوصها وبريقها، فيقال في التأكيد أصفر فاقع وأسود حالك أي صفراء شديدة الصفرة، قيل: كانت صفراء الكل حتّى القرن والظلف ﴿قَسُرُ ٱلنَّنظِرِينَ ﴾ إليها، يعجبهم حسنها وصفاء لونها ويفرح قلوبهم للطافة شكلها ولونها.

قال أمير المؤمنين: **«من لبس نعلاً صفراء قلّ هته»<sup>(١)</sup>، لأنّ** الله يقول: تسر الناظرين ونهى جماعة عن لبس النعال السود، لأنّها تهمّ، وقيل إنّ الخفّ الأحمر خفّ فرعون والخفّ الأبيض خفّ وزيره هامان.

المُوَا أَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنِ لَنَا مَا هِيَ ﴾: أسائمة هي، أم عاملة، تكرير للسؤال واستكشاف زائد، ليزدادوا بياناً لوصفها وفي الحديث: «أعظم الناس

١ـ تفسير كنزالدقائق، ج ١، ص ٢٧١، نقلاً عن تفسير غرائب القرآن، ورغائب الفرقان في حامش تفسير جامع البيان في تفسير القرآن، ج ١، ص ٣١١.

۸٥ ...... ju

جرماً من سأل عن شيء لم يحرم. فحرم لأجل مسألته، (1)

إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَشْنَبُهُ عَلَيْنَا لَهُ أَي جنس البقر الموصوف والصفرة كثيرة،
 فاشتبه علينا أيتها تذبح، فذكر البقر لإرادة الجنس، أو لأن كلَّ جمع حروفه
 أقلَّ من واحده، جاز تذكيره وتأنيثه، ﴿ وَإِنَّا إِن شَآةَ ٱللَّهُ لَمُهْتَدُونَ لَهُ: لذبح
 البقرة.

وفي الحديث: «لو لم يستثنوا ما بيّنت لهم إلى آخر الأبد»<sup>(٢)</sup> ﴿ قَالَ ﴾ موسى ﴿إِنَّهُ ﴾ تعالى: ﴿ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَهُ لَا ذَلُولُ ﴾ مذلَّلة ذلُّلها العمل بيَّنة الذل من شدّة النصب والتعب ولم يقل: ذلولة لأنَّ فعولاً إذا كان وصفاً لم تدخله الهاء كصبور ﴿ تُثِيرُ ٱلْأَرْضَ ﴾: أي تقلبها للزراعة وهي صفة ذلول: أي لم يذلُّلها العمل بإثارة الأرض بأظلافها ﴿وَلَا شَنْعِي لَلْزَتَ ﴾ أي لم تكن بستانية يسقى عليها بالسواقى، كأنَّه قيل: لا ذلول مثيرة وساقية. ﴿مُسَلَّمَةً ﴾ أي سالمة وبريَّة من العيوب وقيل مسلمة من الشبه، ليس لها لون مخالف لونها وقيل سليمة من آثار العمل لأنَّ ما كان من العوامل لا يخلو من أثار العمل في قوائمه وبدنه، قال الحسن: أنَّها كانت وحشيَّة ﴿لا شِيَّةَ فِيهَا﴾: ولا وضح فيها يخالف لون جلدها، من وشي الثوب وهو استعمال ألوان الغزل في نسجه ﴿قَـالُواكُ: عند ما سمعوا هذه النعوت ﴿أَلَخَنَ ﴾: أي هذا الوقت بني لتضمّنه معنى الإشارة ﴿جِنْتَ بِٱلْحَقِّ ﴾ أي ظهر لنا الحق الآن وما بقى في أمرها إشكال وهي بقرة فلان. قال بعض أهل التفسير، مثل أبي منصور الحازم: أنَّ البقرة كانت ذكراً لأنَّ إثارة الأرض وسقى الحرث من عمل الذكران. والضمائر الراجعة إليها على التأنيث، فللفظها كما في قوله: ﴿ وَقَالَت

- الم نعثر عليه فيما بأيدينا من المصادر.
- ٢- نورالثقلين، ج ١، ص ٨٩، الرقم ٢٤٣.

مَّلَآيَفَةٌ ﴾ والتاء للتوحيد، لا للتأنيث ويمكن أن يكون أهل ذلك الزمان يحرثون بالأنثى ﴿فَذَبَحُوهَا ﴾: الفاء فصيحة، أي فحصلوا البقرة الموصوفة بأن وجدوها عند الفتى، فاشتروها بملء مسكه ذهبا، فذبحوها ﴿وَمَا كَادُوا يَغْعَلُونَ ﴾ والجملة حال من فاعل، ذبحوا أي فذبحوها، والحال انّهم في التوقّف والبطوء، لثقل غرامة ثمن البقرة. واختلفوا في البعض الذي ضرب به القتيل، فقيل لسانها وقيل فخذها اليمنى وقيل ذنبها وقيل غيرها.

وَإِذْ قَنَلْتُمْ نَفْسًا فَأَذَرَة ثُمّ فِيهَمَّ وَلِلَهُ مُخَرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَكْنُهُونَ أَنَّ فَقُلْنَا أَضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ يُعْي اللَّهُ الْمَوْتَى وَيُرِيكُمْ ءَايَنَتِهِ، لَعَلَّكُمْ تَمْقِلُونَ ()

وَإِذْ قُنُلْتُمْ نُفْسًا فَأَذَرَة ثُمْ فِيهَا 
 هِ هذا مؤخّر لفظا، مقدّم معنى، لأنه
 أوّل القصّة، اي: واذكروا وقت قتلكم النفس وهي عاميل بن شراحيل وأتيتم
 موسى وسألتموه، فقال لكم: ان الله يأمركم. الآية، فقدّم المؤخّر وأخّر المقدّم
 ونحو ذا كثير في القرآن والشعر، مثل قوله: ( الحَمَّدُ لِلَّهِ الَذِي آذَرَلَ عَلَىٰ عَبَدِهِ
 الْكِنْبَ وَلَمْ يَجْعَلُ لَكُمْ عِوَجًا 
 يَتَ تَقَدِيره، أنزل على عبده الكتاب قيماً ولم المقدّم
 الموحي وأخر المقدّم
 موسى وسألتموه، فقال لكم: ان الله يأمركم. الآية، فقدّم المؤخّر وأخر المقدّم
 ونحو ذا كثير في القرآن والشعر، مثل قوله: ( الحَمَّدُ لِلَّهِ الَذِي آذَرَلَ عَلَىٰ عَبَدِهِ
 الْحَمَّدُ لِللهِ اللهِ اللهُ عَلَىٰ اللهُ الله 
 يُوَلَمُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ 
 ونحو ذا كثير في القرآن والشعر، مثل قوله: ( الحَمَّدُ لِلَّهِ الذِي آذَرَلَ عَلَىٰ عَبَدِهِ
 ونحو ذا كثير في القرآن والشعر، مثل قوله: ( الحَمَّدُ لِلَهُ عَلَىٰ عَبَدِهِ الْعَرَان والمُولُدُولُ عَلَىٰ عَبَدِهِ الْعَمَالُ ولم المولِعُول اللهُ اللهُ عَلَى عَبْدُهُ الْحَمَّةُ لَذَى الْمُولُولُ عَلَى عَبَدِهِ الْحَمَالُ ولم الموله، ولذا كثير في القرآن والشعر، مثل قوله: ( الحَمَّدُ لِلَهُ عَلَىٰ عَبَدِهِ اللهُ عَلَى عَبده الكتاب قيماً ولم الكِنْ عَلَى عبده الكتاب قيماً ولم الحَرال على عبده الكتاب قيماً ولم يجعل له عوجا، قال الشاعر:

إن الفرزدق صخرة ملمومة طالت فليس ينالها الأوعالا

ـ أي طالت الأوعال ـ وقيل: إنّ الآية قد تعلّقت بما هو متأخّر في الحقيقة وتقدير الكلام فذبحوها وما كادوا، ولأجل انّكم قتلتم نفساً فتدافعتم فيها أمرناكم بأن تضربوه ببعضها ليكشف أمره وأضيف القتل إلى اليهود المعاصرين لرسول الله على عادة العرب، في خطاب الأبناء والأحفاد بخطاب الأسلاف والأجداد وخطاب العشيرة لواحد يقال: فعلت بنو تميم، وإن كان الفاعل واحداً، وفيه وجه آخر وهو أن يكون الخطاب لمن كان في زمن

موسى وتقدير. وقلنا لهم. ﴿ وَإِذَ قَنَلَتُمَر نَغْسُا فَأَدَّرَة ثُمَّ فِيهَا ﴾ أي كلَّ واحد دفع قتل النفس عن نفسه والضمير في قوله فيها، راجع إلى النفس، أو إلى القتلة، أي اختلفتم، لأنّ قوله قتلتم، تدلَّ على المصدر، لكن عودها إلى النفس أولى.

وَاللَّهُ مُخَرِجٌ مَّاكُنتُمْ تَكْنُبُونَ ﴾ أي مظهر ما كنتم تسترون من القتل أو مخرج من غامض أسراركم ومطلع ما كان آباؤكم يكتمونه وأنتم تكتمونه والخطاب لليهود في زمن النبيﷺ واستعمل مخرج في الكلام مع انّه في معنى الماضي لأنّه على سبيل الحكاية، فحكى ما كان مستقبلاً في وقت التدارؤ، كما حكى الحاضر في قوله: باسط ذراعيه.

فَقُلْنَا أَضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا ﴾: فضربوه فحيي ولعل السر في هذا الأمر بهذا الترتيب مع انّه قادر على أن يحييه بأقل من طرفة العين، لإغناء ذلك الفتى البار بوالده وأمر الله بتقديم هذه القربة تعليماً لكلّ من غمض عليه أمر من الأمور، أن يتقدّم نوعاً من القرب، قبل أن يسأل الله كشف ذلك عنه، ليكون اقرب إلى الإجابة.

للحكُذَالِكَ يُحَمِّى اللَّهُ الْمَوْنَى ﴾ على إرادة القول، أي وقلنا كذلك، فالخطاب في كذلك للحاضرين عند حياة القتيل، أي مثل ذلك الأحياء العجيب، يحيى الله الموتى يوم القيامة، أو الخطاب لمنكري البعث، من مشركي العرب، في زمان النبيﷺ والحاضرين عند نزول الآية الكريمة، فلا حاجة حينالو على تقدير القول، بل تنتهي الحكاية عند قوله ببعضها.

وَرُبِيكُمْ ءَايَنَتِهِ ﴾: أي دلائله الدالة على أنَّه على كل شيء قدير.

المُوَلَعَلَكُم تَعْقِلُونَ ؟: أي لكي تكمل عقولكم وتعلموا ان من قدر على إحياء نفس واحدة، قدر على إحياء الأنفس كلّها وتعلمون ان المؤثّر، هو الله،

لا الأسباب فهو تعالى إذا أراد، يجعل الأثر في الأسباب، ولو لم يكن لها تأثيرات أبداً، فإنّ الموتين الحاصلين في الجسمين لا يعقل أن يتولّد منهما حياة، جلّت قدرته تعالى.

قال بعض أهل المعرفة: انّما جعل الله إحياء المقتول في ذبح البقرة، تنبيهاً لعبيده، انّ من أراد منهم إحياء قلبه، لم يتأت له الّا باماتة نفسه، فمن ذبحها بأنواع العبادات والرياضات المشروعة وأعظمها الورع من المحرّمات والشبهات، احيى الله قلبه بأنوار المشاهدات، فمن مات بالطبيعة، يحيى بالحقيقة ويجب علينا أن نتقيّد بإحياء نفوسنا بالحياة الحقيقيّة، لا الحياة البقريّة، فإنّ المنظر الإلهي انّما هو القلوب والأعمال، لا القصور والأموال.

كما ورد في الحديث: **با**ن **الله لا ينظر الى صوركم وأحوالكم. بل إلى قلوبكم** و**إصالكم**<sup>(1)</sup> والعاقل من دان نفسه وعمل لما بعد الموت وما يعقل ذلك الّا العالمون وايّاك ان تغترّ في دنياك بساعة سرور أدركته، أو بسرير ملكته ولو كان ذلك السرير والسرور أيّام عمرك، فإنّه بالنسبة إلى عمرك. في الآخرة أقلّ من ساعة وقد مثّلوا للدنيا بالمياس، امّا يكون ضيقاً حرجاً، أو واسعاً منفرجاً، ان ضاق فمرحباً بالحفا وان رحب فموجب الصقع على القفا، الضيق يغرّج الكعوب والعرقوب<sup>(1)</sup> والرحب يغيّر الذيول والجيوب، انظر إليها بعين الاعتبار وطالعها فإنّها صحيفة أبنائك وخالعها فهي حليلة آبائك واغتنم فؤادك الفاحم قبل أن يبيض واحذر من جدار يريد أن ينقض، امنيّة جوفاء، ووارمة الفاحم قبل أن يبيض واحذر من جدار يريد أن ينقض، امنيّة جوفاء، ووارمة عرفاء يؤذيك اعباؤها ولا بدّ فيك عباؤها، لا يغرنك قطفها النضيج، فهو غيث أعجب الكفّار نباته ثمّ يهيج، هب انّك صرفت عمرك في تحصيل الدنيا

١- لم نعثر عليه فيما بأيدينا من المصادر.
 ١- العرقوب: عصب غليظ فوق عقب الإنسان.

وملكت الدنيا بأسرها، فهل تبقى لك أو تبقى لها وبعد أن ملكتها، مثلك معها، مثل الفارة والجمل، فأخذت الفارة بخطامها إلى جحرها، فلمًا وقف الجمل إلى باب بيتها، نادى بلسان حالها: امًا أن تتَّخذى داراً تليق بمحبوبك، أو محبوباً يليق بدارك، فيا أقل من الطائر، فإنَّ الأنثى متى ما علمت انها حملت، نقلت العيدان لبناء العش قبل الوضع وأنت ما مهتدت لقبرك فراشاً وضيّعت أيّام فرصتك بالملاهي والمعاصي، أو بالمباحات التي لا طائل لك فيها، اما سمعت قول الله تعالى: ﴿ أَعْمَلُواْ مَا شِنْتُمْ إِنَّهُمْ بِمَا تَشْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ ^، فيا أيِّها المغرور، من أين لك هذا الاطمينان، كأنَّك ما عصيت الله قط!! بلي، التفرج إلى هذه المتنزَّهات والسينمايات اذهب عن قلبك الخوف، بدَّلت زيارة المقابر الموجبة للتنبُّه، بموجبات الغفلة وكان السلف إذا رجعوا من زيارة المقابر، يستعدّون للتزوّد وهم كالحياري قال بعض السلف: رأيت شابّاً راجعاً من الجبانة وصعد على سفح جبل وعليه آثار الغلق ودموعه جارية، فقلت من أنت ومن أين، فقال الشابِّ: آبق من مولاه، فقلت: يعود العبد الآبق فيعتذر، فقال: العذر يحتاج إلى حجّة ولا حجّة للمفرّط، قلت: فيتعلّق بشفيع، فقال: كلَّ الشفعاء يخافون منه، قلت: من مولاك، قال: ربَّاني صغيراً فعصيته كبيراً، فوا سوأتاه من حسن صنيعه وقبح فعلى، ثم صاح ووقع فمات!! فخرجت عجوز، فقلت لها: أقيم عندك أعينك على غسله وتجهيزه، فقالت: خلَّه ذليلاً بين يدي قاتله، عسى أن يراه بغير معين، فيرحمه. والعجب الآ واحدنا يصلَّى خمسين سنة وهو يقول في كلِّ يوم: ﴿ آهْدِنَا ٱلْصِّرْطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ وهو باق على طريق الفساد، مع ان الصلاة صلة بين العبد والرب وأنت منقطع عنه ومالك من هذه الصلة عائد وهاك نصيحة وهاك مثالاً آخر للدنيا، فإنَّها نهر

۱\_ سورة فصلت: ٤٠.

طالوت وان الله مبتليكم به، فمن شرب منه فليس منّي الًا من اغترف وقنع بكف عنه واقتصر بسد جوعته وستر عورته، ففاز ونجى ومن لم يقنع فالأمر صعب جداً، كما ان جيش طالوت ما قنعوا وهلكوا، فإن مراتب النفس أربعة: النفس النامية النباتية والنفس الحسيّة الحيوانيّة والنفس الناطقة القدسيّة والنفس الكليّة الإلهيّة وهذه الاخيرة الكاملة وهي بقاء في فناء ونعيم في شقاء وعزّ في ذلّ وصبر في بلاء وفقر في غناء ومعلوم ان هذه الملكات صعب جداً وهيهات وأين الثريا من يد المتناول!

ثُمَّ قَسَتَ قُلُوبُكُم مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِى كَالْجِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةٌ وَإِنَّ مِنَ الْجِجَارَةِ لَمَا يَنَغَجَّرُ مِنْهُ الْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَآةُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْبَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِغَنفِلٍ عَمًا تَعْمَلُونَ ()

الكتاب وثم في الآية لاستبعاد القسوة، من بعد ذكر ما يوجب لين القلوب ورقتها والقساوة ذهاب اللّين والرأفة عن القلب والصلابة في كلشي. في مَن بَعَدِ ذَلِكَ بَنا أي من بعد سماع ما ذكر مما ورد باسلافكم، من إحياء القتيل ومسخ القردة والخنازير ورفع الجبل والقوارع التي من عظمتها تميع الجبال والصخور، في فَهِي بَنا أي القلوب، في كَلْذِبَارَة بَن في شدّتها وقسوتها والفاء والصخور، في في بنا أي القلوب، في كَلْذِبَارَة بنا تعلي من عظمتها تميع الجبال والصخور، في في بنا أي القلوب، في كَلْذِبَارَة بنا أو أن أن شدتها والفاء والصحور، في في بنا أي القلوب، في كَلْذِبَارَة بنا والفاء والصحور، في في بنا أي القلوب، في كالمور خلاك فهو كالورد في أو أشدً لتفريع مشابهتها لها في القساوة، كقولك: احمر خلاك فهو كالورد في أو أشدً با منها في قسوتها والفاء والفاء من الخاذ المر خلاك في الماد والفاء منها في أمراد منها مثل الحديد، فأنتم مصيبون في ذلك وانما لم تحمل على فاجعلوها أشد منها مثل الحديد، لما أن ذلك على الله محال، أو يكون بمعنى بل، قال الشاعر:

فو الله ما أدري أسلمي تغولـت أم النَّـوم أم كـلَّ إلـيَّ حبيـب

اي: بل كلّ وانّما أتى بكلمة ﴿أَشَدُ ﴾ مع انّ فعل القسوة ممّا يخرج منه افعل التفضيل وفعل التعجّب، لكونه أبين على فرط القسوة من لفظ أقسى.

اعلم انّ اللَفظ كالصورة، والمعنى كالروح، فإن اتّفقا وقع الكمال في الكلام ولذا قد يؤتى في شعر واحد بكلمة مكرّرة وهي حسنها وبالعكس، مثل قول المعري:

الرّســــل أحمـــد أوصــــافاً وأحمدهم في الوصف أحمـدنا

وفي الآية صنعة الجمع مع التفريق.

وَ إِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ ﴾: بيان لقساوة قلوبهم ﴿لَمَا يَنَغَجَّرُ ﴾ واللام للتأكيد:

أي الحجر يتفجر ويتفتّح (ومِنْهُ ﴾: راجع إلى ما، أي ان بعض الأحجار يتفجر منه ﴿ ٱلْأَنْهَنُرُ ﴾ جمع نهر وهو المجرى الواسع ﴿ وَإِنَّ مِنْهَا ﴾: من الحجارة ﴿ لَمَا يَشَقَقُ ﴾ ويتصدّع ﴿ فَيَخُرُجُ مِنْهُ آلْمَآهُ ﴾: والمراد بالشقوق، العيون التي تخرج من الشقوق والإصداع، دون الأنهار ﴿ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبُطُ ﴾. أي يتردّى وينزل من أعلى الجبل إلى أسفله ﴿ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾: وهنا مجاز عن انقيادها لأمر الله وقلوب هؤلاء اليهود ومن سلك مسلكهم لا تنقاد ولا تلين ولا تخشع ﴿ وَمَا ٱللهُ بِعَنْفِلِ ﴾ بساه وذاهل ﴿ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾: ومذهب أهل السنّة: ان الجحر وجه المثل، يعني لو كان له عقل لفعل ذلك ومذهب أهل السنّة: ان الجحر وان كان جماداً لكن الله يلهمه، فيخشى بالهامه، فإن لله تعالى علما في الجمادات وسائر الحيوانات، سوى العقلاء لا يقف عليه غيره، فلها صلاة وتسبيح وخشية، كما قال سبحانه: ﴿ وَإِنْ مَن مَنَى، إِلَا يُسَيَّحُ بِحَدِهِ ﴾<sup>(۱)</sup> وقال: ﴿وَالطَّيْرُ صَنَفَنَتَ كُلُّ فَدَ عَلِمَ صَلَائَهُ وَتَسَيِحُهُ ﴾ فيجب على المرء، الإيمان به ويجعل علمه إلى الله ويؤيّد هذا المعنى ان النبي تللك كان على ثبيرة والكفّار يطلبونه، فقال الجبل: انزل عنّي فانّي أخاف أن تؤخذ عنّي، فيعاقبني الله بذلك، فقال له جبل حراء: إليّ يا رسول الله. وكان النبي تلك إذا خطب استند إلى جذع نخلة من سواري المسجد، فلما صنع المنبر، فاستوى عليه، اضطربت تلك السارية من فراق رسول الله تلك وحنّت كحنين الناقة، حتى سمعها أهل المسجد، ونزل رسول الله يفاتي، فاعتنقها، فسكنت.

لكنّه قال أبو مسلم: ان الضمير في قوله: ﴿وَلِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ كَا راجع إلى القلوب، لا إلى الحجارة، لأن الهبوط من الخشية صفة الإحياء والعقلاء والحجر جماد وقد تقدّم ذكر القلوب، كما تقدّم ذكر الحجارة، أقصى ما في الباب، ان الحجارة اقرب المذكورين، الّا ان هذا الوصف لما كان لائقاً بالقلوب دون الحجارة وجب رجوع هذا الضمير إلى القلوب دون الحجارة واعترضوا على أبي مسلم بأنّا لا نسلَم ان الحجارة القلوب دون الحجارة واعترضوا على أبي مسلم بأنّا لا نسلَم ان الحجارة موسى حين تجلّى له ربّه له وتقطّع وذلك لأن الله خلق فيه العقل والإدراك وهذا غير مستبعد من قدرة الله ونظيره قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا لِجُلُودِهِمَ لِمَ وهذا غير مستبعد من قدرة الله ونظيره قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا لِجُلُودِهِمَ لِمَ وصفه بالخشية، فحينتلو الضمير راجع إلى الحجارة، أن الهبوط لائق وصفه بالخشية، فحينتلو الضمير راجع إلى الحجارة، م ان الهبوط لائق

١- سورة الإسراء: ٤٤.

ا- سورة فصلت: ٢١.

وجه آخر في معنى الآية وهو ان معنى ﴿وَلِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ ﴾<sup>(١)</sup> انَه يدعو المتفكّر والمتأمّل فيه إلى خشية الله ويوجب الخشية لله، فالحجارة من موجبات الخشية، بدلالته على صانعه وخالقه وأضاف الخشية إليها لأن التفكّر فيها هو الداعي إلى الخشية، كما قال جرير بن عطيّة: و أعور من نبهان أمّا نهاره فاعمى وأمّا ليلـه فبصير

فجعل الصفة لليل والنهار وهو يريد صاحبه التبهاني الذي يهجوه (تنبيه) فإذا كانت الخشية في الحجارة، كيف لا تخشى ولا تتوب من ذنوبك فمن لم يساعده نفسه بالرجوع والتوبة، كيف يترك العزَّ ويقبل الذلَّ والغني على الفقر مع أنَّ التوبة وأجبة وفي فوريته فقد صرَّح بها المعتزلة وأصحابنا، لكنَّ المعتزلة يقولون حتى أنَّه لو أخَر توبته عن الكبيرة ساعة واحدة فقد فعل كبيرتين وساعتين فقد فعل أربع كبائر وهكذا. وأصحابنا سكتوا عن هذا التفصيل ودليل المعتزلة قويّ، لأنّ ترك الواجب كبيرة ثانية، والخطب الأعظم انَّ المعصية ليست عندنا عظيمة ومن كثرة ما اكتسبناه خفَت عقوبتها عندنا ولا نبالي بأصلها فضلاً عن توبتها، اما سمعت ما رواه الشيخ في التهذيب عن الصادق الثير: أن رجلًا جاء إليه وقال أن لي جيراناً ولهم جوار يتغنين ويضربن بالعود، فربّما دخلت المخرج فأطيل الجلوس استماعاً منَّى لهنّ، فقال: الا تفعل»، فقال والله ما هو شيء آتيه برجلي انَّما هو استماع اسمعه بأذني، فقال «اما سمعت الله يقول: ﴿إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْغُؤَادَ كُلُّ أُوْلَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾، فقال: أنَّى تركتها وأستغفر الله، فقال الصادق للنه القم فاغتسل وصل ما بدا لك، فقد كنت مقيماً على أمر عظيم. ما كان أسوأ حالك لو متّ على ذلك». <sup>(1)</sup>

- ۱ـ سورة البقرة: ۷٤.
- ١- تهذيب الأحكام، للشيخ الطوسي، ج ١، ص ١١٦.

| اج ۱ | DENLE | ······ | ١ | ٤ |
|------|-------|--------|---|---|
|------|-------|--------|---|---|

أقول: تجرّع مرارات النوائب في أيّام معدودة، لحلاوة موعودة، انّما هي محنة بائدة، تتلوها فائدة، وكربة ناقدة، بعدها نعمة خالدة، ومن عشق المعالي ألف الغمّ ومن طلب اللئالي، ركب اليمّ، فلا تشربن ورداً يعقبك سقاما. ولا تشمن ورداً يورثك زكاما. فمن طلب الجنّة، زهد في الدنيا بقوته عنها ومن يرد ثواب الآخرة نؤته منها، قم واعمل.

قال رسول الله تلاقي: «سيّد الأعمال الصاف النام من نفسك ومؤاماة الأخ في الله وذكر الله على كلّ حاله<sup>(١)</sup>، امما لا أقول سبحان الله والحمد لله، إلخ، وان كان هذا من ذكر الله ولكن ذكر الله في كلّ موطن على طاعة أو على معصية، بمعنى انّك تكون متذكراً في جميع ما يخطر لك في قلبك، فعله أو تركه، هل هو في الطاعة فتأتي بها، أو في المعصية فتدعها وهذا هو الذكر الأكبر القلبي واما الذكر اللساني من الأسماء والصفات، فتذكره سبحانه مع التوجّه إلى معانيها مثل ان تقول يا رحيم، أو مثلا يا جواد، تكون تعرف معنى هذه النسبة إليه تعالى، فإن معنى الجود بالنسبة إليه افادة ما ينبغي لا لغرض وكلً أحد غيره أنّما يجود ويعطي، ليأخذ عوضاً لطلب الخدمة، أو لطلب ثناء الجميل، أو لطلب الإعانة، أو لطلب الثواب، أو لدفع الرقة الجنسيّة من القلب، أو ليزيل حب المال عن قلبه وكلّ هذه في الحقيقة معاوضة وتحصيل كمال، لكن الحق سبحانه كامل في ذاته، فإذا قلت يا جواد، اعرف ما تقول، حتى لا يكون ذكرك لقلقة اللسان.

أَفَنَظْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُحَرِفُونَهُ، مِنْ بَعْـدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ٢

۱ـ وسائل الشيعة، للحر العاملي، ج ١٥. ص ٢٨٣.

كان النبي تلاق شديد الحرص على الدعاء إلى الحق وقبولهم الإيمان منه وكان يضيق صدره بسبب عنادهم وتمرّدهم، فقص الله سبحانه عليه أخبار بني إسرائيل في العناد العظيم مع مشاهدة الآيات الباهرة، تسلية لرسوله فيما يظهر من اليهود في زمانه من قلّة القبول والاستجابة. والخطاب للنبي وأصحابه. وحاصل المعنى: أبعد ان علمتم تفاصيل شئونهم المؤيسة وأفَنَظَمَعُونَ ﴾: في ﴿أَن يُؤْمِنُوا ﴾ جميع اليهود أو علمائهم فإنّهم متماثلون في شدة الشكيمة والأخلاق الذميمة ولا يتأتّى من اخلافهم الأ مثل ما اتى من أسلافهم، فلا تحزنوا على تكذيبهم ﴿لَكُمْ ﴾ أي لأجل دعوتكم.

وَوَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ ﴾ والحال قد كان فريق كانن ﴿ مِنْهُمَ ﴾ وطائفة ممّن سلف منهم والفريق اسم جمع لا واحد له من لفظه كالرهط ﴿ يَسْمَعُونَ حَكَنَمَ اللَّهِ ﴾ وهو ما يتلونه في التوراة ﴿ ثُمَرَ يُحَرِفُونَهُ ﴾ ويغيّرون ما فيه من الأحكام، كتغييرهم لصفة محمد الله وآية الرجم وقيل: كان قوم من السبعين المختارين، سمعوا كلام الله، حين كلّم الله موسى بالطور، وما أمر به وما نهى، ثم قالوا سمعنا الله يقول في آخره: ان استطعتم ان تفعلوا هذه الأشياء فافعلوا وإن شئتم أن لا تفعلوا فلا بأس. وهذه الأمور من تحريفاتهم. قال صاحب كتاب «التيسير»: والصحيح انّهم لم يسمعوا كلام الله بلا واسطة، فإن ذلك كان لموسى على الخصوص لم يشركه فيه غيره ومعنى يسمعون كلام الله من التوراة، من موسى بقرائته.

فرمِنْ بَعَـدِ مَا عَقَلُوهُ﴾ وفهموه وضبطوه بعقولهم ولم يبق لهم شبهة في صحّته يقول: كيف يؤمن هؤلاء وهم يقلّدون أولئك الآباء، فهم من أهل السوء الذين مضوا بالعناد، فلا تطمعوا في الإيمان منهم.

وَتَحْمَمُ يَعْلَمُونَ ﴾: والحال انَّهم يعلمون انَّهم محرَّفون، كاذبون، وقد

نسب الله إلى طائفة منهم المعاندة وإن كانوا بأجمعهم كافرين وفي الآية دلالة على عظم الذنب في تحريف الشرع وهو عامّ في اظهار البدع في الفتاوى أو القضايا وجميع التحريفات الدينيّة.

وَإِذَا لَقُوا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا قَالُوا مَامَنَا وَإِذَا خَلَا بَعَضُهُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوَا أَنْحَدِثُونَهُم بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاَجُوكُم بِدِ عِندَ رَبِّكُمْ أَفَلَا نَعْقِلُونَ ۞

سبب النزول، روي عن أبي جعفر للتلا أنّه قال: «كان قوم من اليهود. ليسوا من المعاندين المتواطنين إذ المسلمين حقوهم بما في التوراة من صفة محمّد فنهاهم كبرانهم عن ذلك وقالوا لا تخبروهم بما في التوراة من صفة محمّد فيحاجوكم به عند ربّكم فنزلت الآيةه.<sup>(1)</sup>

وقيل: هؤلاء قوم من اليهود، آمنوا ثمّ نافقوا، فكانوا يحدّثون المسلمين من العرب، بما عذّب به أسلافهم، فقال بعضهم لهم: أتحدثونهم بما فتح الله عليكم من العذاب ليحاجّوكم به، فيقولون: نحن أكرم على الله منكم.

﴿ وَإِذَا لَقُوا ﴾ أي اليهود ﴿ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ من أصحاب محمد الله ﴿ قَالُوا ﴾ اي: منافقوهم ﴿ مَامَنًا ﴾ كإيمانكم وان محمداً الله هو الرسول المبشَر به ﴿ وَإِذَا خَلَا بَعَضُهُمْ ﴾ الذين لم ينافقوا ﴿ إِلَىٰ بَعْضِ ﴾ أي إلى الذين نافقوا بحيث لم يبق معهم غيرهم ﴿قَالُوا ﴾ أي الساكتون عاتبين لمنافقتهم على ما صنعوا ﴿ أَتُحَدِثُونَهُم ﴾ وتخبرونهم والاستفهام بمعنى النهي أي لا تحدثوا المسلمين ﴿ مِمَا فَتَحَ ٱللهُ عَلَيْكُمْ ﴾ والمام متعلقة بالتحديث دون نعت النبي الله في التوراة ﴿ لِيُحَاجُوكُم بِهِ عَلَيْهُم ﴾ الله متعلقة بالتحديث دون

ا\_مجمع البيان، ج ١، ص ٢٧٢.

الفتح أي لتحتجوا عليكم به، فيقطعوكم بالحجّة فوعند رَبِّكُم كُم أي في حكمه وكتابه، كما يقال: هو عند الله كذا، أي في شرعه وكتابه كذا وحاصل المعنى أنكم لا تقرّوا بأن محمّداً الله نبي لأنكم إذا أقررتم أنّه نبيّ حقّ وهو مذكور في كتابكم فحينتلز يجادلكم المسلمون وتكون الحجّة عليكم فوأفَلًا نُعَقِلُونَ كَه متّصل بكلامهم أي أفلا تفقهون أيتها القوم، ان إخباركم محمّداً وأصحابه بما تخبرون من وجود نعت محمّد في كتبكم، حجّة عليكم عند ربكم، يحتجون بها عليكم. وقيل معناه: أفلا تعقلون أيتها المؤمنون فلا تطمعوا في ذلك، فيكون كلاماً مستأنفا. وقيل أنه خطاب لليهود أي أفلا تعقلون أيتها اليهود إذ تقبلون من رؤسائكم مثل هذه الكلمات السخيفة، فيكون الكلام تحذيراً لهم عن اتّباعهم لرؤسائهم.

فاطلب العلم حتى يكون عملك على المنهج المستقيم وتستفيد من العمل والمراد من العلم، ما قاله النبيﷺ: **«إنّما العلم ثلاثة. آية محكمة. أو** فريضة عادلة. أو سنة قائمة وما عداها فضول».<sup>(1)</sup>

والمراد من آية محكمة، التي لم يكن للريب والشكّ مجال فيها والّا لم تكن محكمة كالأحكام مثل قوله: للذكر مثل حظّ الأنثيين. والمراد من الفريضة العادلة:

العلوم النفسانيّة المتعلّقة بالرذائل والخصال المحمودة باعتبار التخلية والتحيلة والتعبير بالعادلة: لأنّها المتوسّطة المحفوظة من الإفراط والتفريط. والمراد بالسنّة القائمة العادات المأخوذة من النبيّ والوصيّ، مستقيمة منتصبة عن الاعوجاج، تكفي مهامّ عاملها في الدنيا والآخرة وتكون قائمة بأمور فاعلها ويستغنى بها في أموره.

١\_ وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ٢٤٥.

قال النبي للمُنتى المحكم على الحجّة البيضاء. فلا تغيّر السنّة بالتقليد من هاهنا وهاهنا فتفسد جميع أمورك. <sup>(١)</sup> أَوَلَا يَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعَلِنُونَ ()

واعلانهم الإيمان. أي جميع ما يسرّونه وما يعلنونه، عالم به ومن ذلك أسرارهم الكفر وإعلانهم الإيمان.

وَمِنْهُمْ أَمِنِيُونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِنَٰبَ إِلَا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ٢

وَمِنْهُمْ ﴾ أي من اليهود ﴿أَمِيَوُنَ ﴾ لا يحسنون الكتب ولا يقدرون على القراءة.

والأممي منسوب إلى أمّة العرب وهي الأمّة الخالية عن العلم والقراءة، فاستعير لمن لا يعرف القراءة والكتابة ﴿لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِذَبَ ﴾: يعني التوراة ليطالعوها ويتحقّقوا ما فيها من دلائل نبوة محمّد الله فيؤمنوا ﴿لَاَ أَمَانِيَ ﴾ جمع أمنيّة من التمني والاستثناء منقطع لأن الأماني ليست من جنس الكتاب وهي الشهوات الباطلة الثابتة عندهم والمفتريات، من تغيير صفة النبي الله وبعض الأقاويل الفاسدة من زعمهم أنّهم لا يعذبون في النّار الَا أيّاماً معدودة وأن آبائهم الأنبياء يشفعون لهم وأن الله لا يؤاخذهم بخطاياهم ولا حجة لهم في هذه الأمور.

وَانَ هُمَ إِلَا يَظُنُونَ ﴾ أي وما هم إلّا يظنّون ظنًا من غير تيقّن بها وقصارى أمرهم، الظنّ والتقليد لآبائهم وأنّى يرجى منهم الإيمان واليقين. والأمنيّة لها معان مشتركة في أصل واحد.

أحدها ما تخيّله الإنسان فيقدر في نفسه وقوعه ويحدثها بوجوده وكونه.

۱- لم نعثر عليه فيما بأيدينا من المصادر.

وثانيها، الأمانيّ: الأكاذيب المختلقة سمعوها من علمائهم، فقبلوها على التقليد. قال أعرابي لابن دأب في كلام حدّث به: أهذا شيء رويته، أم تمنيته أي اختلقته.

وثالثها، بمعنى القراءة قال كعب بن مالك: تمنَّى كتاب الله أوّل ليلة. وحمل معنى الآية على القراءة أليق وحينئذ الاستثناء متَّصل، فكأنَّه قال: لا يعلمون الكتاب، الَّا بقدر ما يتلى عليهم، فيسمعونه وبقدر ما يذكر لهم، فيقبلونه لأنَّهم اميَون وكلَّ هذه المعاني مناسب لحالهم.

فَوَيْلٌ لِلَذِينَ يَكْتُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِبِهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَـٰذَا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِيـلَاً فَوَيْلٌ لَهُم مِّمَّا كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِمَّا يَكْسِبُونَ۞

الويل، كلمة يقولها كلّ واقع في هلكة بمعنى الدّعاء على النّفس بالعذاب فوَقَيْلٌ لِلَّذِينَ ﴾: أي عقوبة عظيمة، وهو مبتداء، وما بعده خبره، قال رسول الله ﷺ: «الويل واد في جهتم يهوى فيه الكافر أربعين خريفا. قبل أن يبلغ قعره».<sup>(۱)</sup> وقال سعيد بن المسيّب عنه ﷺ: «إنّه واد في جهتم لو ميترت فيه جبال الدنيا، لماعت من شدّة حرّه».<sup>(۲)</sup>

المحرّف الكِنَّبَ ﴾ المحرّف ﴿ بِأَيْدِيهُمْ ﴾ تأكيد لدفع توهم المجاز، فقد يقول الإنسان كتبت إلى فلان إذا أمر غيره ان يكتب عنه ﴿ تُمَّ يَقُولُونَ ﴾ لعوامهم وتابعيهم ﴿ هَٰذَا ﴾ المحرّف ﴿ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ في التوراة. روي ان احبار اليهود، خافوا ذهاب مأكلهم ورئاستهم حين قدم النبي ﷺ في المدينة، فاحتالوا في تعويق عوام اليهود وسفلتهم عن الإيمان، فعمدوا إلى نعوت

> ۱\_ مجمع البيان، ج ۱، ص ۲۷۸. ۲\_ شرح أصول الكافي، ج ۲، ص ۱٦٦.

النبي تَلَاي في التوراة وكانت هي مذكورة في التوراة حسن الوجه، جعد الشعر، اكحل العين، ربعة فغيّروها وكتبوا مكانه، طوال، أزرق، سبط الشعر، فإذا سألهم سفلتهم عن ذلك قرءوا عليهم ما كتبوا فيجدونه مخالفاً لصفته، فيكذَّبونه وانَّما فعلوا ذلك ﴿لِيَشْتَرُوا بِـوِ. ﴾ أي يأخذوا لأنفسهم بمقابلة المحرّف ﴿ تَمَنَّا قَلِيلًا ﴾ وهو ما أخذوه من الرشى، بمقابلة التحريف والتأويل الزائغ. قليلاً لا يعبأ به وقد وصفه بالقلَّة، لكونه حراماً ولا يربوا عند الله وهو فان، قال الواحدي في الوسيط: وقيل المراد في الآية: كاتب كان يكتب للنبي الله، فيغيّر ما يملي عليه، ثمّ ارتد ومات، فلفظته الأرض. والأوّل أوجه ﴿ فَوَيَّنُّ لَّهُم ﴾ أي العقوبة العظيمة ثابتة لهم ﴿ مِّيَّمَّا كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ ﴾ من أجل كتابتهم ذلك المحرّف ﴿وَوَيْلٌ لَّهُم مِّمَّا يَكْمِسُونَ ﴾ من أخذهم الرشوة. واصل الكسب: الفعل لجرّ نفع، أو دفع ضرّ. والخطب الأعظم والبلاء الأطم، العالم المحرّف، ولو في مسألة، والجاهل المقلّد وهو متمكّن من العلم، فإنَّ فساد الدنيا والدين من هذين. وقد حذر رسول الله الله المته لمَّا علم ما يكون في آخر الزمان، فقال: «الا أنَّ من قبلكم من أهل الكتاب. افترقوا على اثنتين وسبعين ملَّة وإنَّ هذه الأمَّة ستفترق على ثلاث وسبعين. كلُّها في النار الَّا واحدة وحذَّرهم أن يحدَّثوا من تلقاء أنفسهم في الدين. ما هو يخالف كتاب الله. أو ستته، فيضلوا به الناس». (١)

وقد وقع ما حذّره وشاع وكثر وذاع، حتى أنّهم أرادوا أن يخرجوا عن دين الإسلام لميل طباعهم لحبّ ديدن النصارى، فموّهوا على ضعفاء الأمّة بل حمقائهم وأظهروا لهم العلم والاطّلاع بكتاب الله واستسوا مواد مؤلفة بعضها يشبه بعض القرآن في الصورة لكن في المعنى يخالفه وبعضها يخالفه

انظر: بحار الأنوار، ج ۱۰۸، ص ۳۳۱.

في الصورة والمعنى وبعضها القليل يوافقه وذلك لتمزيج الباطل بالحق ولإسكات بعض المتعالمين وسمّوه قانونا وقد نسخوا القانون الإلهي بهذا القانون الموصوف، فويل لهم ممّا كسبت أيديهم.

فأقول: وأقسم بالله وصفاته وآياته ان من يعرّف نفسه، انّه من أهل الفرآن ويدّعي الإسلام أن يحترز من هذا القانون الموضوع، بل يجب على المسلم ردّه وإنكاره، فلو وافقه وأحبّه وأيّده، فهو من أهل الويل في الآية ومن تأمّل في وجوب الإنكار وحرمة القبول، إمّا ملحد ولكن يظهر التنسك وإمّا من الطبقة الثانية من المموّعين بصيغة المفعول لا الفاعل، كما ذكرنا قبيل هذا، ثمّ أقول: في وجوب الردّ لهذا الأمر الذي به نسخ أديان تمام الأنبياء، كما أمر الله في الحج وأوجب (ولله على الناس) والتبري عن هذا الأساس. وَقَالُوا لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَا أَسَىامًا مَعْدَوُدَةً قُلْ أَعْفَذَتُمْ عِندَ اللَّهِ

وَقَالُوا ﴾ أي اليهود زعماً منهم: ﴿ لَن تَمَسَّنَا النَّكَارُ ﴾ ولا تصل إلينا في الآخرة ﴿ إِلَا أَسَيَكَامًا مَعْدُودَةً ﴾ قليلة محصورة، سبعة أيّام فإنّهم كانوا يقولون: ان أيّام الدنيا سبعة آلاف سنة، فنعذّب مكان كلّ ألف سنة، يوماً أو يراد من أيّام معدودة:

أربعون يوماً، مقدار عبادة آبائهم العجل وكانوا يقولون: نعذّب تعذيب الأب ابنه، ونحن أبناء الله وأحبّاؤه ولا نعذّب أبداً، فكذّبوا تمام الكتب السماويّة وتمام رسله، لأنّه بيّن الله في كتابه على السنة رسله: انّ عقوبة الكفر ابديّة.

 1 5 / 近期近期

يكون ألّا إلى بناء وعهد محكم أخبركم الله به! وهل أخبركم عن الله أحد من الأنبياء: انّكم لا تعذّبون أبداً، بل تعذّبون أيّاماً قلائل، فإن كان لكم هذا ﴿فَلَن يُخْلِفَ ٱللَّهُ عَهَدَهُ ﴾ الّذي عهده إليكم والغاء في فلن يخلف الله فصيحة معربة عن شرط محذوف، مثل قول الشاعر:

قالوا خراسان أقصى ما يـراد بنـا شم القفـول فقـد جثنـا خراسـانا

أم نُعُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾: قيل: أم، منقطعة على تقدير تمام الكلام قبله، فيكون بمعنى بل. أو تكون متصلة، معادلة لهمزة الاستفهام، كأنه قال: أنتم على أي الحالتين: أتقولون على الله ما تعلمون أم تقولون عليه ما لا تعلمون وقد تمستك نفاة القياس وخبر الواحد بهذه الآية قالوا لأن القياس وخبر الواحد لا يفيدان العلم، فوجب أن لا يكون التمستك بهما جائزاً لقوله: أم يقولون، الآية.

قال الرازي: لمّا دلّت الدّلالة على وجوب العمل عند حصول الظنّ المستند إلى القياس، أو إلي خبر الواحد كان وجوب العمل معلوماً، فكان القول به قولاً بالمعلوم، لا بغير المعلوم.

بَحَلَى مَن كَسَبَ سَبَنِئَةُ وَأَحْطَتْ بِدِ خَطِبَتَنَهُ فَأُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ النَّـارِّ هُمْ فِيهَا خَـٰلِدُونَ ۞ وَٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمَمِلُوا الصَّلِحَاتِ أَوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ الْجَنَةِ هُمْ فِيهَا خَـٰلِدُونَ ۞

(بكل من كسك سكتكة): بلى جواب لقولهم: لن تمستنا النّار.
والفرق بين بلى ونعم، ان بلى، جواب النفي ونعم جواب الإيجاب، أي بلى
تمستكم أبداً، بدليل قوله: ﴿ مُمّ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ والسيّئة تتناول جميع
المعاصي، فبيّن سبحانه ان الذي يستحق به الخلود أن يكون سيّئة محيطة به

واختلف في السيّئة، فقال ابن عباس ومجاهد وقتادة وغيرهم: السيّئة هاهنا الشرك، وقال الحسن: هي الكبيرة الموجبة للنار وقال السديّ: هي الذنوب التي أوعد الله عليها النار. والقول الأول يوافقنا الشيعة، لأنّ ما عدا الشرك لا يستحق به الخلود في النار عندنا. ﴿وَأَحْطَتَ بِدِ خَطِيتَ تُنُهُ ﴾: أي أحدقت به من كلّ جانب، أو المعنى أهلكته ﴿وَأُحِطَ بِشَرِهِ ﴾<sup>(1)</sup> أي أهلك وقال عكرمة ومقاتل: انّ الإحاطة، الإصرار على الذنب ﴿فَأُوْلَتَهِكَ أَمْ حَدْتُ النّايِر

قال الطبرسي: (والذي يليق بمذهبنا، قول ابن عباس لأن أهل الإيمان لا يدخلون في حكم هذه الآية وقوله: وأحاطت به خطيئته، يقوى ذلك، لأن المعنى ان خطاياه قد اشتملت عليه وأحدقت به حتّى لا يجد عنها مخلصاً ولا مخرجاً ولو كان معه شيء من الطاعات لم تكن السيّئة محيطة به من كلّ وجه وقد دلّ الدليل على بطلان التحابط ولأن قوله: ﴿ وَٱلْمَنِيْنَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّنَلِحَنْتِ أُوْلَتَهِكَ أَصَحَنْتُ ٱلْجَنَّةِ هُمّ فِيها خَذَلِدُونَ ﴾ فيه وعد لأهل التصديق والطاعة بالثواب الدائم، فكيف يجتمع الثواب الدائم، مع العقاب الدائم ويدلّ أيضاً على أنّ المراد بالسيّئة في الآية (الشرك) أن سيّئة واحدة، لا تحبط جميع الأعمال، فلا يمكن إجراء الآية على العموم، فيجب أن يحمل الآيتين).<sup>(1)</sup>

قال الرازي: اختلف أهل القبلة في وعيد أصحاب الكبائر، فمن الناس

- ا\_سورة الكهف: ٤٢.
- ۱\_ مجمع البيان، ج ۱، ص ۲۸۲.

من قطع بوعيدهم وهم فريقان: منهم من أثبت الوعيد المؤبّد وهو جمهور المعتزلة والخوارج ومنهم من أثبت وعيداً منقطعاً وهو البشر والخالدي. ومن الناس من قطع بانّه لا وعيد لهم وهذا القول شاذَ، ينسب إلى مقاتل المعروف المفسّر. القول الآخر وهو انّا نقطع بانّه سبحانه يعفوا عن بعض العصاة وعن بعض المعاصي ولكنّا نتوقف في حقّ كلّ أحد على التعيين انّه هل يعفو عنه أم لا ونقطع بانّه إذا عذّب أحداً منهم مدّة فإنّه لا يعذّبه أبداً، بل يقطع عذابه وهذا القول قول الصحابة والتابعين وأهل السنّة والجماعة وأكثر الإماميّة.

وأما دليل المعتزلة في الوعيد المؤبّد، فإنّهم عولوا على العمومات الواردة في هذا الباب وتلك العمومات على وجهين: بعضها وردت بصيغة «من» في معرض الشرط وبعضها وردت بصيغة الجمع، امّا النوع الأول مثل قوله تعالى في آية المواريث: ومن يعص الله ورسوله ويتعدّ حدوده يدخله ناراً خالداً فيها. وقد علمنا ان من ترك الصلاة والزكاة والصوم والحج والجهاد وارتكب شرب الخمر والزّنا وقتل النّفس المحرّمة، فهو متعدّ لحدود الله، فيجب أن يكون من أهل العقاب وذلك لأن من في معرض الشرط تفيد العموم على ما ثبت في أصول الفقه، فمتى حمل الخصم هذه الآية على الكافر، دون المؤمن، كان ذلك على خلاف الدليل.

ومن الآيات ألتي تمستكوا بها في المسألة لاشتمالها على صيغة «من» في معرض الشرط وقالوا انّها تفيد العموم قوله تعالى في قاتل المؤمن عمداً: ( وَمَن يَعْتُـلَ مُؤْمِنَـا مُتَعَمِيدًا فَجَـزَآؤُهُ جَهَـنَّهُ خَكَلِدًا فِيهَا ﴾. قالوا فدلّت الآية على أن ذلك جزاؤه، فوجب ان يحصل له هذا الجزاء لقوله تعالى: (مَن يَعْمَلُ سُوَمًا يُجَمِزَ بِهِ.).<sup>(۱)</sup> والآية الثالئة الَتي استدلَوا بها:

المسورة نساء: ١٢٣.

﴿ يَنَاتُهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا لَقِيـتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَن يُوَلِّهِمْ يَوْمَ لِهُ دُبُرُهُ إِلَّا مُتَحَدِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَحَةٍ إَلَى فِنَةٍ فَقَدْ بَآهَ بِغَضَبِ يَنِ اللَّهِ وَمَأْوَنَهُ جَهَنَّمُ وَبِثْسَ ٱلْمَعِيرُ ﴾.<sup>(1)</sup>

ومن الآبات أيضاً: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَسَالُ ذَرَّةٍ خَيْرُ يَسَرَهُ \* وَمَن يَعْسَمَلُ مِثْقَسَالُ ذَرَّةِ شَسَرًا يَسَرُهُ ﴾.<sup>(1)</sup>

ومنها: ﴿ يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِ*بِ*َ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَلَكُم بَيْنَكُم إِٱلْبَنطِلِ ﴾<sup>(\*\*)</sup>، إلى قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَغْمَلُ ذَلِكَ عُدَوَنَا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصْلِيــــهِ نَارًا ﴾.<sup>(1)</sup>

ومنها قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مَحَدِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ ﴾.<sup>(0)</sup> ومنها: ﴿ وَقِدَ خَابَتَ مَنْ حَمَلَ ظُلْماً ﴾.<sup>(1)</sup> وهذا يوجب ان يكون الظالم من أهل الصلاة، داخلاً تحت هذا الوعيد. ومنها بعد تعداد المعاصي: ﴿ وَمَن يَغْعَلَ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً \* يُشَدِعَف لَهُ ٱلْمَكَابُ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَيَضْلُدُ فِيهِ مُهَكاناً ﴾.<sup>(4)</sup> بين أن الفاسق كالكافر، في أنه من أهل الخلود، الّا من تاب من الفساق، أو آمن من الكفار.

ومنها: ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَىٰ \* وَءَاثَرَ ٱلْحَبَوَةَ ٱلدُّنْيَا \* فَإِنَّ ٱلْجَجِيمَ هِيَ ٱلْمَأْوَىٰ ﴾. (')

١- سورة الأنفال: ١٦-١٩.
 ٢- سورة الزلزلة: ٧-٨.
 ٣- سورة النساء: ٢٩.
 ٩- سورة النساء: ٢٩.
 ٣- سورة طه: ٧٤.
 ٢- سورة الفرقان: ٢٩- ٢٨.
 ٢- سورة النازعات: ٣٩- ٣٧.

ومنها: ﴿وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ, فَإِنَّ لَهُ, نَارَ جَهَنَّهُ ﴾<sup>(1)</sup>، الآية. ولم يفصل بين الكافر والفاسق ومنها: ﴿ بَكَلَى مَن كَسَبَ سَيَتِنَهُ وَأَحَطَت بِدٍ خَطِيتَتُهُ فَأُوْلَتَهِكَ أَصَحَنْتُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾.<sup>(1)</sup> فهذه هي الآيات الَتي تمستك بها المعتزلة في المسألة لاشتمالها على صيغة «من» في معرض الشرط واستدلوا على أن هذه اللفظة تفيد العموم، لأنه لو كانت موضوعة للخصوص لما حسن من المتكلّم أن يعطى الجزاء لكلّ من أتى بالشرط لأنهم أجمعوا على أنه إذا قال: من دخل داري أكرمته. يكون أن يكرم كلّ من ذكر من دائر في وال

النوع الثاني من دلائل المعتزلة: التمسك بالوعيد بصيغة الجمع المعرّف بالألف واللّام وهي في آيات مثل قوله: ﴿ وَلِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَغِي جَمِيمِ ﴾<sup>(٣)</sup>، لأنّ معناه: إنّ الّذين فجروا في الجحيم، وذلك يغيد العموم، لكن أنكر أبو هاشم وأصحابه، أنّ الجمع المعرّف يفيد العموم وقال: اللّام في قوله: ﴿ وَلِنَّ ٱلْفُجَّارَكِ. ليست لام التعريف، بل هي بمعنى الّذي. الآية الثانية من استدلال المعتزلة في انّ الجمع المعرّف يفيد العموم في الوعيد قوله: ﴿ وَلَنَّ الْمُجْرِمِينَ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلَوْ أَلْفُعَارَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ فَي قوله: ﴿ وَلَنَّ الْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَمَ وَرْدًا ﴾<sup>(3)</sup> وثالثها: ﴿ وَلَنَّ الْفَالِمِينَ فِيهَا يَعْيَيَا اللَّهِ اللَّهِ اللهُ وَلَنَّ

النوع الثالث من العمومات: صيغ الجموع المقرونة بحرف «الذي» مثل قوله: ﴿وَيَلْ لِلْمُطَفِّفِينَ \* اَلَذِينَ إِذَا ٱكْمَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾<sup>(١)</sup> ومثل قوله:

> ١\_ سورة الجن: ٢٣. ٢\_ سورة البقرة: ٨١. ٣\_ سورة الإنفطار: ١٤. ٤\_ سورة مريم: ٨٦. ٩\_ سورة المطففين: ٢٢.

▼......₩₩

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمَوَلَ ٱلْمَتَىٰىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا ﴾<sup>(١)</sup> ومثل قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنُهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ ﴾<sup>(١)</sup> ومثل: ﴿ وَالَّذِينَ كَسَبُوا ٱلسَّيِّنَاتِ جَزَآةُ سَيِتَنِيمَ بِمِثْلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَةٌ ﴾.<sup>(1)</sup>

ولم يفصل في الوعيد بين الكافر وغيره. وكذلك قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ يَكْنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَّـةَ ﴾<sup>(١)</sup> الآية. وكذلك قوله: ﴿وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَـةُ لِلَّذِينَ يَعْـمَلُونَ ٱلسَّيَتِيَاتِ ﴾.<sup>(٥)</sup> ولو لم يكن الفاسق من أهل العذاب، لم يكن لهذا القول معنى، بل لم يكن له إلى التوبة حاجة.

النوع الرابع من العمومات، قوله: ﴿سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِدِ يَوْمَ ٱ ٱلْقِيَدَمَةِ﴾<sup>(٢)</sup> وعيد على منع الزكاة.

النوع الخامس من العمومات، لفظة كلّ، قوله: ﴿وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسِ ظَلَمَتْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ لَآفَتَدَتْ بِهِ. ﴾<sup>(٧)</sup>، فبين ما يستحق الظالم على ظلمه.

النوع السادس من أدلَة المعتزلة، قوله: ﴿ قَالَ لَا تَخْشَصِمُواْ لَدَىَّ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُرُ بِٱلْوَعِيدِ \* مَا يُبُدَّلُ ٱلْقَوْلُ لَدَىً ﴾.<sup>(^)</sup> وهذا صريح في انّه تعالى لا بدّ وأن يفعل ولا مخلص من عذابه، فهذا مجموع ما تمستكوا به من عمومات القرآن.

وأمّا عمومات الأخبار فكثيرة، فالمذكور بصيغة من، ما روى وقّاص ابن ربيعة، قال: قال رسول الله: <mark>«من أكل بأخيه أكلة. أطعمه الله من نار جهت</mark>م ومن

> ۱ - سورة النساء: ۱۰. ۲ - سورة النساء: ۹۷. ۳ - سورة يونس: ۲۷. ۵ - سورة النساء: ۱۸. ۲ - سورة آل عمران: ۱۸۰. ۷ - سورة يونس: ۵٤.

أخذ بأخيه كسوة. كساء الله من نار جهتم، ومن قام مقام رياء وسمعة. أقامه الله يوم القيامة مقام رياء وسعمةه.<sup>(1)</sup> وهذا نصَّ في عذاب الفاسق. وكذلك المذكور بصيغة من، قوله على الله دمن كان ذا لسانين وذا وجهين كان في القاره.<sup>(7)</sup> ولم يفصل بين المؤمن والمنافق. وكذلك المذكور بصيغة من. قال على الغاره.<sup>(7)</sup> ولم يفصل من أرض، طوقه يوم القيامة من مبع أرضين».<sup>(7)</sup> وكذلك قال رسول الله الله: مسكر خمر وكل خمر حرام ومن شرب الخمر في الدنيا ولم يتب منها لم يشربها في الآخرة».<sup>(1)</sup> وهو صريح في وعيد الفاسق وانّه من أهل الخلود، لأنّه إذا لم يشربها لم يدخل الجنّة، لأن فيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين. عنه الله: «الصلاة من حافظ عليها كانت له نوراً وبرهاناً ونجاة يوم القيمة. ومن لم يحافظ عليها لم تكن له نوراً ولا برهانا ولا نجاة ولا ثواباً وكان يوم القيمة مع قارون وهامان وفرعون وأي بن خلف».<sup>(1)</sup> وهذا نصَ في ان ترك الصلوة يحبط العمل ويوجب عذاب الأبد. وأمثال هذه الاخبار كثيرة لا تحصى.

النوع الثّانى من العمومات: الاخبار الواردة لا بصيغة «من». وهي كثيرة لا تحصى. عن نافع مولى رسول الله تلكي قال: قال رسول الله تلكي : «لا يدخل الجنّة مسكين متكبر ولا شيخ زان ولا متان بعمله على الله».<sup>(۱)</sup> ومن لم يدخل الجنّة من المكلّفين فهو من أهل النار. وأمثال هذه الأخبار أيضاً كثيرة. هذا مجموع استدلال المعتزلة الوعيدية بعمومات القرآن والاخبار.

وأجاب الأشاعرة عنها من وجوه: اوتلها لا نسلّم انّ صيغة «من» في معرض الشرط للعموم. ولا نسلّم انّ صيغة الجمع إذا كانت معرّفة باللّام للعموم.

الأول: أنّه يصح إدخال لفظتي الكلّ والبعض على هاتين اللفظتين، فيقال: كلّ من دخل داري أكرمته وبعض من دخل داري أكرمته ويقال كلّ الناس كذا وبعض الناس كذا فلو كانت لفظة «من» للشرط، يفيد الاستغراق، لكان إدخال لفظ الكلّ عليه زائدا وكذلك في لفظ الجمع المعرّف، فثبت ان هذه الصيغ لا تفيد العموم. وكذلك الموصول، مثل قوله تعالى: فإنّ ألّذِيبَ كَفَرُوا سَوَاءً عَلَيْهِمَ ءَأَنَدَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنَدِرُهُم لا يُؤْيبُونَ في.<sup>(1)</sup> فظاهر الآية حكم على كلّ الذين كفروا انّهم لا يؤمنون، ثمّ انّا شاهدنا قوماً منهم قد آمن، فعلمنا على كلّ الذين كفروا انّهم لا يؤمنون، ثمّ انّا شاهدنا قوماً منهم قد آمن، فعلمنا وإن كانت موضوعة لهذا المعنى آلا أنّه قد وجدت قرينة ان مراد الله من هذا العموم، هو الخصوص، فلما كان ذلك العموم يخصّص بسبب القرينة كذلك هاهنا، فإن عمومات الوعيد، معارضة بعمومات الوعد ولا بدّ من الترجيح هاهنا، فإن عمومات الوعيد، معارضة بعمومات الوعد ولا بدّ من الترجيح وليس ترجيح، بل الترجيح معنا من وجوه: الأول: انّ الوفاء بالوعد، ادخل في الكرم، من الوفاء بالوعيد.

الثاني: انّه قد اشتهر في الأخبار انّ رحمة الله سابقة على غضبه، فكان ترجيح عمومات الوعد أولى.

الثالث: ان الوعيد حقّ الله والوعد حقّ العبد وهو أولى بالتحصيل من حقّ الله لاحتياجه. وقد رأينا ان كثيرا من الألفاظ العامّة وردت في الأسباب الخاصّة، بل قطع بعض ان العذاب منفيّ عن أهل الكبائر واحتجّوا بقوله

١- سورة البقرة: ٦.

تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْخِزْىَ ٱلْيَوْمَ وَٱلسَّوَءَ عَلَى ٱلْكَنِفِينَ ﴾<sup>(١)</sup> وقوله: ﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِى إِلَيْنَاَ أَنَ ٱلْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَبَت وَتَوَلَى ﴾<sup>(٢)</sup> قالوا: دلت الآية على ان ماهيّة الخزي والسوء والعذاب مختصّة بالكافرين. وقال الله: ﴿قُلْ يَنِعِبَادِى ٱلَّذِينَ آسَرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِم لَا نَقَـنَطُوا مِن تَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلْذُنُوبَ جَمِيعًا ﴾<sup>(٣)</sup> حكم بأنّه تعالى يغفر كلَّ الذنوب ولم يعتبر التوبة ولا غيرها وهذا الكلام. يفيد القطع بغفران كلَّ الذنوب.

والثالث من الآيات الدالة على مرامنا: قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلِنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمَ ﴾<sup>(١)</sup> وكلمة دعلى، تفيد الحال، كقولك رأيت الملك على أكله، أي رأيته على اشتغاله بالأكل، فكذا هاهنا وجب أن يغفر لهم الله حال اشتغالهم بالظلم وحال اشتغالهم بالظلم يستحيل وجود التوبة منهم، فعلمنا انّه يحصل الغفران بدون التوبة.

الرابع: قوله: ﴿ فَأَنْدَرْتُكُمْ نَارًا تَلَظَّىٰ \* لَا يَصْلَنْهَا إِلَّا ٱلْأَشْغَى \* ٱلَّذِى كَذََبَ وَتَوَلَّى ﴾<sup>(٥)</sup> وكلّ نار متلظية.

الخامس: ان صاحب الكبيرة لا يخزى لأن صاحب الكبيرة مؤمن والمؤمن لا يخزى لقوله: ﴿يَوْمَ لَا يُحْزِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ ﴾.<sup>(1)</sup> وصاحب الكبيرة من الذين آمنوا بالغيب وليس بكافر. وحكم سبحانه بالفلاح على كلَّ من آمن، بقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبِّلِكَ

- ١\_ سورة النحل: ٢٧.
- ۲\_ سورة طه: ٤٨.
- ٣\_ سورة الزمر: ٥٣.
- ٤\_ سورة الرعد: ٦.
- ٥ـ سورة الليل: ١٢ـ١٤. ١ـ سورة التحريم: ٨

وَبِآلَائِحِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ \* أَوْلَتِهِكَ عَلَىٰ هُدَى مِن رَبِقِهِمٌ وَأُوْلَتِهَكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾.<sup>(1)</sup> ومعلوم ان صاحب الكبيرة، قد آمن بما أنزل الله وموقن بالآخرة لأنه لو لم يؤمن فهو كافر، والكلام في المؤمن العاصي. وبالجملة، فالعمومات في الوعد والوعيد معارضة بعضها ببعض. والحقّ ان العبد يكون يتوقّف عند هذه المدلولات ويكون مضطرباً خائفاً من الوعيد وراجياً بالوعد، لأنّه لا يحصل القطع بأحد الأمرين من العمومات.

وبالجملة، فأقصر عن الشهوات وتدارك لساعة لا أنت إلى دنياك عائد ولا في حسناتك بزائد، معانقة الحسان والتفرّج في المنتزهات، لا تنفع لظلمة القبر وضيقه وأنت لا تعلم ما بقى من أجلك فازهد في طول أملك قبل الحسرة والندامة. نعوذ بالله من قسوة قلوبنا، فإنَّ القلب إذا لم يكن قاسيا يتأثَّر بكلمة، كما اتَّفق للشيخ جعفر المرتعش النيشابوري وكان أوّل أمره ابن دهقان كثير المال، فسأله رجل شيئاً، فقال في نفسه: شابّ، جلد، صحيح البدن، لا يأنف من هذا. قال فزعق في وجهي زعقة أفزعتني، ثمّ قال أعوذ بالله ممّا خامر في سرّك، قال فغشي على، فلمّا أفقت لم أر أحداً فندمت على ما كان منى فبتَّ ليلة بغمَّ شديد، فرأيت في الرؤيا على بن أبي طالبﷺ ومعه ذلك الشاب وعلى للخلام يشير إلى ويوتخني ويقول: «إنَّ الله لا يجيب سؤال مانع سائليه. فانتبهت وفرّقت جميع ما كان لي ولزمت مسجداً ببغداد. وكان وقت موته عليه من الدين بضع وعشرون درهماً يعادل ما يملك. ونحن في كلّ يوم نقرأ من القرآن ولا نجيب سائلًا. قلوبنا مريضة ولا نحسٌ حتى نعالجها. فكما أنَّ البدن بعدم المراقبة في حفظ الصخة يهزل ويضعف كذلك الروح والنفس بكثرة المعاصي يفسد بحيث لا يقبل العلام، الا ترى أنَّ بعض الأمراض لا يعالم، كذلك بعض المعاصى صعب العلام،

١- سورة البقرة: ٤-٥.

أو غير ممكن العلاج. فتشتغل خمسين سنة بالمعاصي برجاء التوبة وإتى لك التوبة. تشرب السم برجاء الترياق والطبيب ولعل الترياق لا ينفع بمض الأوقات في بعض الأمزجة. كما شوهد مراراً والمعاصي إذا كثرت يغلظ المحجاب ولا يحصل لك نور. حتى تهتدي إلى سبيل العبوديّة. فتكون خارجاً عن العبوديّة».

حكى عن ذي النون المصري، قال: كنت في بعض الجبال فإذا بجارية مكشوفة الرأس والوجه وقد نحل جسمها وتغيّر لونها وتقول: الله الله. فقلت لها: أين الخمار يا جارية، فأجابتني ما يصنع بالخمار وجه علاها الذلّ والصغار. فقلت لها لما ذا علاها الصغار. فقالت: من الخمار. فقلت سبحان الله، تناولت شيئاً من الخمر. قالت: يا بطال شربت البارحة من كأس المعرفة، فأصبحت اليوم من الشوق مخمورة، فقلت: عظيني يا جارية. قالت: عليك بالسكوت حتَّى يقال انَّك مبهوت، وأرض بالقوت حتَّى يبنى لك في الجنَّة بيت من الياقوت، تضرّع بالأسحار إلى عالم الأسرار، وتب إليه توبة نصوحا، والبس مكان الحرير مسوحاً، وأقبل من ناصح أمين، قبل أن تكون في عذاب مهين، وكلَّ محنة إلى زوال، وكلَّ نعمة إلى انتقال، ومال لا ينفعك في آخرتك وبال، وعلم لا يصلحك ضلال، وليكن وجهك أزهر. لا أغبر، قال الله: ﴿ وُجُوُّ يَوْمَبِذِ مُسْفِرَةً ﴾('). لإبيضاضها في الدنيا بالتزكية وزوال كدورة المعاصي عنها. ضاحكة. لأنُّها بكت في الدنيا حتَّى صارت عمياء عن رؤية غير الله والدنيا. مستبشرة. وهذه البشارة عوض خوفها في الدنيا، فافيقوا عن سكرتكم وانظروا بعين الإفاقة.

﴿ وَٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلْلِحَاتِ أَوْلَتَهِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا حَالِدُونَ ﴾: أي الَّذين صدقوا بالله تعالى وبمحمدةﷺ بقلوبهم وأذوا

۱\_ سورة عبس: ۳۸.

الفرائض وانتهوا عن المعاصي، مؤيّدون في الجنّة، لا يموتون ولا يخرجون منها أبداً.

جرت السنّة الإلهيّة على شفع الوعد بالوعيد مراعاة لما تقتضيه الحكمة في ارشاد العباد، من الترغيب تارة والترهيب أخرى، والبشير مرّة والإنذار أخرى والعجب مع هذه الآيات الصريحة في الخلود للكافر والمؤمن، في الجنّة والنار، ان بعض المغرورين بالعقل من الفلاسفة والطبائعيّة لفرط غفلتهم كذّبوا هذه الآيات وظنّوا ان قبائح أفعالهم وأعمالهم، لا تؤثّر في صفاء أرواحهم وقلّدوا اليهود وقالوا: إذا فارقت الأرواح الأجساد، يرجع كل شيء إلى أصله، فالاجساد ترجع إلى العناصر والأرواح إلى حظائر القدس ولا يزاحمها شيء من نتائج الأعمال الله أيّاماً معدودة. وهذا فاسد لأن العاقل يشاهد حسّاً ان تتبّع الشهوات الحيوانيّة واستيفاء اللذّات النفسانيّة، تورث والأخلاق الذميمة، من الحرص والأمل والحسد والبغض والبخل والكبر يشاهد حسّاً ان تتبّع الشهوات الحيوانيّة واستيفاء اللذّات النفسانيّة، تورث والكذب وغير ذلك وهذه من صفات النفس الامارة بالسوء، فتصير بالمجاورة ويتبدئل أخلاق الروح كأخلاق النفس الخبيئة فحكمه حكمها وما تستحق فيستحقّ فكلّما تدنّست الأجسام، تدنست الأرواح وكلّبهم الله تعالى بقوله:

وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَى بَنِيَ إِسْرَهِ بَلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ وَبِٱلْوَادِيْنِ إِحْسَانًا وَذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْيَتَنَمَى وَٱلْمَسَنِّكِينِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا وَأَقِـمُوا الصَكلَوْةَ وَمَانُوا الزَّكَوْةَ ثُمَّ نَوَلَيْتُمْ إِلَا قَلِيـلَا مِنكُمْ وَأَنتُم تُعْرِضُونَ ()

المسورة البقرة: ٨١

وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِى إِسْرَدِيلَ لَا تَمْبُدُونَ إِلَا ٱللَّهُ 

 اخذنا العهد من بني إسرائيل والميثاق. قيل هو مواثيق الأنبياء على أممهم،

 اخذنا العهد لا يكون الما بقول أي أمرنا بلسان رسلنا وأكدنا عليهم في التوراة بأن لا

 والعهد لا يكون الما بقول أي أمرنا بلسان رسلنا وأكدنا عليهم في التوراة بأن لا

 تعبدوا الما الله وقيل: المراد من العهد من جهة السمع والعقل كليهما

 ورابا الله وقيل: المراد من العهد من جهة السمع والعقل كليهما

 قراراً الله وقيل: المراد من العهد من جهة السمع والعقل كليهما

 ورابتكم.

 قرابتكم.

في تفسير الامام قال رسول الله الفي الفي الفيكم وأحقهما بشكركم. محمّد وعلي صلوات الله عليهما،<sup>(١)</sup> وقال أمير المؤمنين المجاب: سمعت رسول الله الله الفي يقول «أنا وعلي أبوا هذه الأمة وحقنا عليهم أعظم من حق أبوي ولادتهم، فانا ننقذهم من النار أن أطاعونا».<sup>(٢)</sup>

قال الفيض: ولهذه الأبوة صار المؤمنون اخوة<sup>(٣</sup>). كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾.<sup>(١)</sup>

قال رسول الله ظلائة: «من رعى حق قرابات أبويه أعطى في الجنة ألف ألف درجة، ثمّ فسرّ الدرجات. ثمّ قال ومن رعى حق قربي محمد وعليّ صلوات الله عليهما أوتي من فضائل الدرجات وزيادة المعوبات على قدر زيادة فضل محتد وعليّ على أبوي نسبه».<sup>(1)</sup> والقربى مصدر كالحسنى.

وَأَلْيَـتَـٰ**مَىٰ ﴾**: جمع يتيم وهو الصغير الّذي مات أبوه قبل البلوغ ومن الحيوانات الصغير الذي ماتت أمّه.

> ١ـ مجمع النورين، للمرندي، ص ١٨٧. ٢ـ مناقب آل أبي طالب، ج ٢، ص ٣٠٠. ٣ـ التفسير الصافي، ج ٤، ص ١٦٥. ٤ـ سورة الحجرات: ١٠. ١ـ بحار الأنوار، ج ٦٦، ص ٣٤٤. ورواه الفيض في التفسيرالصافي، ج ١، ص ١٥١.

الكوَّ ال

في الحديث: دما قعد يتيم مع قوم على قصعتهم فلا يقرب قصعتهم الشيطان».<sup>(1)</sup> وقال النبي تشكل: «كافل اليتيم وانا كهاتين في الجنّه»<sup>(۲)</sup> ...وأشار بسبّابتيه ـ وسميت بسبّابة لأنّهم كانوا يسبّون بها في الجاهليّة، فكرهوا ذلك وسمّوه بالمشيرة قال الصادق للله: «وأشدّ من يتم هذا اليتيم. يتيم عن امامه، لا يقدر على الوصول اليه ولا يدري كيف حكمه فما يبتلى به من شرائع دينه. الا فمن كان من شيعتنا عالماً بعلومنا وهذا الجاهل بشريعتنا. المنقطع عن مشاهدتنا. يتيم في حجره. ألا فمن هذاه وأرشده وعلّمه شريعتنا. كان معنا في الوفيق الأعلى حدّاني بذلك أبي عن آبانه. عن رسول الله الله الله ال

المُوَقُولُوا لِلنَّمَاسِ ﴾: أي وقولوا للناس قولاً ﴿ حُسَمًا ﴾: قرء بفتح الحاء والسين وقرء بضمّ الحاء وإسكان السين مبالغة لفرط حسنه. امر الله سبحانه

بالإحسان بالمال في حقّ أقوام مخصوصين وهم الوالدان والأقرباء واليتامى والمساكين. ولمّا كان المال لا يسع الكلّ، امر بمعاملة الناس كلّهم بالقول الجميل الّذي لا يعجز عنه كلّ احد، أي ألينوا لهم القول بحسن المعاشرة وحسن الخلق وأمروهم بالمعروف وانهوهم عن المنكر.

قيل: المراد قولوا للناس صدقاً وحقًا في شأن محمّدﷺ، فمن سألكم عنه فأصدقوا وبيّنوا صفته ولا تكتموا أمره وقد امر الله الخلق في هذه الآية بما هو صلاح دينهم وديناهم.

قال الصادق للغ المولو للنام حسنا كلم، مؤمنيهم ومخالفيهم امّا المؤمنون فيبسط لهم وجهه وبشره وامما المخالفون فيكلمهم بالمداراة لاجتذابهم إلى الإيمان. فإن يتس من ذلك يكف شرورهم عن نفسه وإخوانه المؤمنين». قال: ان مداراة أعداء الله من أفضل الصدقة من المرء على نفسه وإخوانه. كان رسول الله في منزله إذا استأذن عليه عبد الله بن أبي بن سلول، فقال رسول الله تلاقة العرب الح العشيرة. الذلوا له، فلما دخل أجلسه وبشر في وجهه، فلما خرج قالت له عائشة: يا رسول الله قلت فيه ما قلت وفعلت فيه من البشر ما فعلت. فقال تلاقي : وبا عويش يا حميراء ان شر الناص عند الله يوم القيامة من يكرم الله شره».<sup>(1)</sup> وفي «الكافي» و «العياشي» عن الباقر للغ في هذه الآية قال: «قولوا للناس أحسن ما قحتون أن يقال لكم فإن الله يبغض اللمان السباب الطمان على المؤمنين المتفحش السائل المتلخف ويحب الحي الحليم العنيف المتمقف».<sup>(1)</sup>

وفي «الكافي» عن الصادقﷺ: «لا تقولوا الا خيرا حتى تعلموا ما هو».<sup>(\*)</sup>

١- بحارالأنوار، ج ٧٢، ص ٤٠١. ١- بحار الأنوار، ج ٧١، ص ١٦١، نقلاً عن العياشي، ج ١، ص ٤٨. ٢- الكافي، ج ٢، ص ١٦٤. وفي «التهذيب «العياشي» و«الخصال» و«العياشي» عن الباقر للذلخ ؛ «اقها نزلت في أهل الذمة» ثم نسخها قوله: ﴿ قَنْنِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِمَاتَمُو وَلَا بِمَالَيَوْمِ الَّلَاخِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الصِحِتَبَ حَتَى يُعْطُوا الْحِرْيَةَ عَن يَدِ وَهُمَّ مَنْيَزُونَ ﴾ والقمي، نزلت في اليهود، ثم نسخت بقوله: ﴿ قَاقَنْلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُسُوهُمْ ﴾ ()، فإن قيل: فما وجه التوفيق بين نسخها وبقاء حكمها، فالجواب: انّها نسخت في حق فما وجه التوفيق بين نسخها وبقاء حكمها، فالجواب: انّها نسخت في حق اليهود وأهل الذمة المأمور بقتالهم ومن هو في حكمهم وبقي حكمها في حق سائر النّاس إلى يوم القيامة. ﴿ وَأَقِسُوا الصَكَوْةَ وَمَاتُوا أَلْرَصَحُوةَ ﴾ : كما فرضا عليهم، ذكرهما تخصيصاً مع دخولهما في العبادة المذكورة. تلخيصه ورفضتم الميثاق ﴿ لَا قَلِي لَا يَسَائِيلُ بجميع المذكور فقبلتم ﴿ ثُمَّ تَوَلَيْتُسْتُومُ ﴾ ورفضتم الميثاق في إلاً قَلْ عَنْ يَسْتَعْمَ أَلْهُ مُنْ عَالِهُ مِنْ الْعَادِ الْعَادِةُ أَلْ وَالْعَيْلُونَ ال

وكأنتُر تُعْرِضُون كي ي جملة تذيبليّة أي وأنتم قوم عادتكم العناد والاعراض عن الحق وأصل الإعراض الذهاب عن المواجهة. والعبادة من وظيفة العبوديّة ولا يحصل العبوديّة ألّا بها وهي تفرّد العبد لإطاعة خالقه وتجرّده عن كلّ مقصود سواه، فمن لاحظ خلقاً، أو استجلى ثناءً، أو استجلب بطاعته إلى نفسه حظاً من حظوظ الدنيا. مع قصده بها، أو داخله مزج أو شوب، نهو ساقط عن مرتبة الإخلاص، وإذا حصل هذا المقام للإنسان يتم أمره بساعة وينقلب إلى أهله مسرورا، كما وقع لجماعة كثيرة رجعوا إلى الله وتجافوا عن دار الغرور بلحظة.

التفسير الصافي، ج ١، ص ١٥١.

وَإِذَ أَخَذْنَا مِيثَنَعَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَآءَكُمْ وَلَا تَخْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِن دِيَـرِكُمْ ثُمَّ أَفَرَرْتُمْ وَأَنشُرْ نَشْهَدُونَ ۞

فَوَوَإِذَ أَخَذَنَا مِيثَنَقَكُمُ لَا تَسْفِكُونَ دِمَآءَكُمُ كَمَ وَاذكروا أَيّها اليهود، وقت أخذنا إقراركم وعهدكم في التوراة وقلنا لكم لا يريق بعضكم دم بعض. جعل غير الرجل نفسه، لما بينهم من الاتصال القويّ نسباً وديناً فأجرى كلّ واحد منهم مجرى أنفسهم. وقيل: إذا قتل غيره فكأنّما قتل نفسه، لأنه يقتصً منه وهو اخبار في معنى النهى.

وَلا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِن دِينَزِكُمْ ﴾: أي لا يخرج بعضكم بعضاً من دياره أو لا تسبّوا ولا تؤذوا جيرانكم، فتلجؤهم إلى الخروج وفي اقتران الإخراج من الديار بالقتل، إيذان بأنه بمنزلة القتل.

المحافظة عليه فوراً تُقررتُم في: بالميثاق والزمتم على أنفسكم واعترفتم بوجوب المحافظة عليه فوراً تشرر تشتهدون في: عليها، تأكيد للإقرار، مثل قولك: فلان مقر على نفسه بكذا، شاهد عليها، أو المعنى وأنتم اليوم تشهدون على إقرار أسلافكم بهذا الميثاق. وتلخيص البيان: ان هذه الأحكام والأمور كلّها كانت عليكم مذكورة في التوراة. وأنتم كنتم محكومين بها ومتعاهدين على العمل بها.

ثُمَّ أَنتُمْ هَتُؤُلَاً، تَقْنُلُونَ أَنفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا مِنكُم مِن دِيَكِهِمْ تَظَلَّهُرُونَ عَلَيْهِم بِٱلإِنْمِ وَٱلْعُدْوَنِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسَكَرَى تُفَدُوهُمْ وَهُوَ مُحَرَّمُ عَلَيْحُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَنَتْوَمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِنَبِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَاءُ مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنحَمُ إِلَا خِرْيٌ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُنْيَاً وَيَوْمَ آلْفِيكَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ ٱلْعَنَابُ وَمَا اللَّهُ بِغَنِيلٍ عَمَا تَعْمَلُونَ (

فَوْتُمَّ أَنْتُمَ هَتَؤُلَآه تَقَـنُلُونَ أَنفُسَكُمُ كُم بَ انتم هؤلاء، مبتداء وخبر ومناط الإفادة اختلاف المنزل منزلة اختلاف الذات، أي أنتم بعد ذلك هؤلاء الناقضون المتناقضون، أو التقدير ثمّ أنتم يا هؤلاء. ويجوز أن يكون هؤلاء تأكيداً لأنتم والخبر تقتلون، أو يكون بمعنى الذين وتقتلون صلته وفي موضع الرفع خبر للمبتدأ: أي أنتم الذين تقتلون أنفسكم: أي يقتل بعضكم بعضاً وتتعرضون للقتل.

وَٱلْمُدُوَّنِ مَحْ وَمَعْرَجُونَ فَرِيقًا مِنكُم مِن دِينَوِهِمْ تَظَلَّهُوُونَ عَلَيْتُهِم بِآلَا ثَم وَٱلْمُدُوَّنِ كَمَ الضمير في ديارهم راجع إلى الفريق. والفريق: الطائفة، تظاهرون: بحذف إحدى التائين حال من فاعل تخرجون: أي متعاونين عليهم في إخراجهم، ملتبسين بالإثم والمعصية والعدوان والتطاول، وتقوون ظهوركم للغلبة عليهم. والإثم: الفعل الذي يستحق فاعله الذم واللوم. ودلت الآية على أن الظلم كما هو محرم، فالتعاون عليه أيضاً كذلك، فإن قيل: أليس الله لما أقدر الظالم على ظلمه فقد أعانه، فالجواب: انّه كما أمكنه فقد زجره عن الظلم، بالتهديد والمنع: فلو لم يمكنه ويسلب عنه القوة بحيث لم يقدر إتيانه، لقبح التكليف، لأنّه لا يقال للأعمى لا تنظر ولا يقال للعنين لا تزن.

وَ إِن يَبَأَنُوكُمْ أُسَكَرَىٰ ﴾: أي جاؤكم حال كونهم مأسورين وظهروا لكم على هذه الحالة. والأسارى جمع أسير وهو من يؤخذ قهراً بمعنى الأسر وهو الشدّ والإيثاق. والفرق بين أسارى وأسرى: انّهم إذا قيّدوا وأوثقوا فهم أسارى رإذا حصلوا في يدهم وسلطتهم من غير قيد فهم أسرى.

المُنْكُدُوهُمُ كَمَة أي تخرجوهم من الأسر بإعطاء الفداء. والمفاداة تجري بين الفادي والمفتدي.

﴿وَهُوَ مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ ﴾: الضمير مبتدأ مبهم يفسّره إخراجهم:

18/2322132133

اى الإخراج والقتل حرام عليكم واصل القصّة: ان الله حكم على بني إسرائيل في التوراة: أن لا يقتل بعضهم بعضاً ولا يخرج بعضهم بعضاً من ديارهم وأرضهم وايّما عبد أو أمة وجدتموه من بني إسرائيل، فاشتروه وأعتقوه وكانت بنو قريظة حلفاء الأوس، والنضير حلفاء الخزرج، حين كان بينهما، أي بين الأوس والخزرج من العداوة والحرب، فكان كلّ فريق يقاتل مع حلفائه، فإذا غلبوا، خرّبوا ديارهم وأخرجوهم منها، ثمّ إذا أسر رجل من الفريقين جمعوا له مالاً فيفدونهم، فعيّرتهم العرب وقالت كيف تقاتلونهم ثمّ تفدونهم، فيقولون: أمرنا في التوراة أن نفديهم وحرّم علينا قتالهم، ولكنّ أعدائكم تفدونهم وهذا الحكم قبلتموه وما تركتموه، فكيف تقاتلونهم ثمّ وإخراجكم إياهم ترتكبونه، فكما ان تركهم أسرى في أيدى عدوكم حرام وإخراجكم إياهم ترتكبونه، فكما ان تركهم أسرى في أيدى عدوكم حرام واعتاقهم عليكم واجب، كذلك قتلهم وإخراجهم حرام عليكم.

أَفَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكَكَنْبِ ﴾ الذي فرضت عليكم فيه فرائض وهو التوراة ﴿وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ ﴾ وقد علمتم ان الكفر منكم ببعضه نقض بعهدي وهو قبول التوراة والعمل بأحكامه.

فوفكما جَزَاءُ مَن يَغْعَلُ ذَلِكَ مِنصَحُمٌ إِلَّا خِزِيٌّ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَيَوْمَ ٱلْقِيَكُمَةِ يُرَدُونَ إِلَى أَشَدِ ٱلْعَذَابِ وَمَا ٱللَّهُ بِغَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ كَمَة: أي ليس جزاء من يفعل ذلك أي الكفر بالبعض والإيمان بالبعض منكم يا معشر اليهود الأذل وفضيحة في الدنيا وهو قتل بني قريظة وأسرهم وأجلاء بني النضير إلى أذرعات وأريحا من الشام وأخذ الجزية والاستصغار. ويوم يقام فيه الأجزية ولذا سميت القيامة يردون ويرجعون إلى أشد العذاب وهو التعذيب في جهنَم، لأن كلَّ عذاب ينقطع وعذابهم لا ينقطع والله ليس بغافل عن أعمالكم.

间级

أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرَوُا الْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا بِٱلْآخِرَةِ ۚ فَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا مُمْ يُنصَرُونَ ۞

و أُوَلَتَهِكَ أَلَّذِينَ أَشْتَرُوا الْحَيَوْةَ الدُّنيَا مِالَا يَحْرَقَ ﴾: إشارة إلى الذين أخبر عنهم بأنهم يؤمنون ببعض الكتاب ويكفرون ببعض: أي الموصوفون بهذه الصفة، الذين استبدلوا الحيوة الفانية بالحيوة الباقية وأعرضوا عنها لبعض منافعهم وأغراضهم الفاسدة، فاقطع علاقتك عمّا يفارقك بالموت والزم الاقتصار في الالتفات إلى لازمك الذي لا بد لك منه وهو الله. وقد أوحى الله إلى داود: يا داود انا بدك اللازم فالزم بدك. وهو الكمال الحقيقي، والمال والبنون شهوات وزينة الحيوة الدنيا وهي كمالات وهميّة وليست الشهوة لم يقمع عن طلب حسن الثناء والخلوص وهو قاتله، فلو فرضنا ان جميع أهل الأرض سجد لك، أليس في مدة قليلة لا يبقى الساجد والمسجود فكيف تترك الجاه العريض الطويل عند الله وتختار هذا الكمال الوهميّ الزائل من وبطر الجاه العريض الذين لا يملكون لك موتاً ولا حيوةً ولا أولا من من المال. ولا يسلم من هذه الآنة إلى حميل الموات الذي من

قال عيسى للثلا: «يا طالب الدنيا للبر، تركك لها أبرً<sup>، (١)</sup> اعلم ان المال كالدواء والنافع منه قدر مخصوص، والإفراط منه قاتل، والقرب من الإفراط ممرض، والعبد مسافر إلى الله، والدنيا منزل من منازل سفره، وبدنه راحلته، ولا يمكنه السفر إلّا بالراحلة، والراحلة لا بدّ لها من علوفة، ولم يؤخذ من العلوفة إلّا قدر مسافة السفر، والزائد ثقل ووبال، فاقنع من الدنيا بزاد

١- تنبيه الخواطر، ج ١، ص ١٣٤.

الراكب(''، كما قال رسول الله الله السلمان: افليكن بلاغك من الدنيا كزاد الراكب والزاند يلهى عن ذكر الله، قال الله تعالى: ﴿ أَلَهُ لَكُمُ ٱلتَّكَائُرُ ﴾ (\*) والخطب الأعظم انَّه ما من غني إلَّا ويدَّعي أنَّ ما في يده مقدار كفايته وضرورته. ولم يعرف مقدار الضرورة لكثرة شهواته مع انّ الضرورة في المطعم والملبس والمسكن، وقد عيّن الحذَّاق من أطبّاء الدين مقدارها وهو أنَّه إن تركت التجمُّل في الملبس فيكفيك في السنة ديناران لشتائك وصيغك، وكذلك ان تركت التنغم في مطعمك فيكفيك في كلِّ يوم مدٍّ ويكفيك لإدامك ان اقتصرت على القليل في بعض الأوقات ثلاثة دنانير في السنة، فإذا مبلغ ضرورتك خمسة دنانير وخمسمائة رطل وإذا كنت معيلاً فكذلك القياس، لكن لما كان لا يحتمل بعض الأشخاص القناعة بالقدر الذي قدره الزاهدون ولا حرج في الدّين فلهم الضعف في هذا المقدار. ولا يخرج عن حزب أبناء الاخوة مادام يقصد بذلك دفع الألم الشاغل عن ذكر الله والعبادة ومعلوم ان فائدة البذل أعظم من فائدة الإمساك، لأن إمساك المال إن كان للتنعم في الشهوات فتلك سجيّة البهائم وإن كان يتركه لولده ويحرم نفسه مع أنَّه هو أولى به، خصوصاً إذا كان الولد فاسقاً يستعين بذلك المال على المعصية فيكون معدّ الأسباب المعصية والكمال الحقيقي، الحريّة وهو انقطاع علائق الدنيا وما يفارقك بالموت.

فَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَكَابُ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾: ولا يمنعون ولا ينصرون بدفعه عنهم بشفاعة وانتصار.

۱۔ الاحتجاج، ج ۱. ص ۱۵۱. ۲۔ سورة التكاثر: ۱. وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى الْكِنَبَ وَقَفَّيْــنَا مِنْ بَعْدِهِ- بِٱلرُّسُلِّ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْبَمَ الْبَيِّنَنَتِ وَأَيَّدْنَهُ بِرُوحِ آلْقُدُسُ أَفَكُلَمَا جَآءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا جَهَوَى أَنْفُسُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَبَتُمْ وَفَرِيقًا نَقْنُلُونَ ۞

وَلَقَدٌ مَاتَيْنَا ﴾: هذا نوع آخر من مقابلة النعم بالكفران من اليهود: أي بالله لقد أعطينا يا بني إسرائيل ﴿ مُوسَى الْكِنَنَبَ ﴾: أي التوراة جملة واحدة، قال ابن عباس: ان التوراة لما نزلت، أمر الله تعالى موسى بحملها، فلم يطق ذلك، فبعث لكل آية منها ملكا، فلم يطيقوا حملها، فخفَّفها الله على موسى فحملها.

وَقَفَنَيْسَنَا مِنْ بَعَدِهِ بِٱلرُّسُلِ﴾: قفاه به، إذا اتبعه إيّاه، أي اتبعنا من بعد موسى رسولاً بعد رسول، متّفقين أثره، وهم: يوشع وشموئيل وداود وسليمان وشمعون وشعيا وأرميا وعزير وحزقيل والياس واليسع ويونس وزكريًا ويحيى وغيرهم.

وَمَاتَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ﴾: وعيسى بالسريانية: اليسوع. ومعناه: المبارك.

وابن بإثبات الألف في الكتابة وإن كان واقعاً بين العلمين لندرة الإضافة إلى الام ومريم بالسريانيّة: بمعنى العابدة والخادمة للمعبد. وقد جعلتها أمّها محرّرة لخدمة المسجد ولكمال عبادتها لربّها سمّاها مريم. وصرّح باسمها في القرآن مع الأنبياء سبع مرّات وخاطبها كما خاطب الأنبياء، كقوله: ﴿ يَنْمَرْيَمُ القرآن بم الربياء سبع مرّات وخاطبها كما خاطب الأنبياء، كقوله: ﴿ يَنْمَرْيَمُ النساء بمثل هذه لفضّلت النساء على الرّجال.

﴿ ٱلْبَيِّنَكَتِ ﴾: المعجزات الواضحات، من إحياء الأموات وإبراء الأكمه والأبرص والأخبار بما يدّخرون والإنجيل.

۱ـ سورة آل عمران: ٤٣.

وَأَيَّدْنَهُ فَي وقوِّيناه فَيرُوج آلْقُدُس کَ مَن إضافة الموصوف إلى الصفة أي بالروح المقدّسة المطهّرة وهي روح عيسى، وصفت بالقدس للكرامة، لأن القدس هو الله. أو الروح جبرئيل ووصف بالطهارة لأنه لم يقترف ذنبا. وسمّي روحاً لأنّه كان يأتي الأنبياء بما فيه حيوة القلوب. ومعنى تأييده وتقويته به: انّه عصمه من أوّل حاله إلى كبره، فلم يدن منه الشيطان عند الولادة ورفعه إلى السماء حين قصد اليهود قتله. وكان بين موسى وعيسى أربعة آلاف نبي وقيل: سبعون ألف نبي.

المعناد فعله أسلافهم المعنى النبيّ بهذا وقد فعله أسلافهم النبيّ بهذا وقد فعله أسلافهم النبيّ بهذا وقد فعله أسلافهم لأنّهم يتولّونهم ويرضون بفعلهم. والفاء للعطف على مقدّر يناسب المقام والتقدير:

ألم تطبعوهم فكلما جاءكم (رَسُولُ بِمَا لَا بَهَوَى ﴾ ولا تحب (أَنفُسُكُم ﴾ ولا يوافق هواكم من الحق (أَسْتَكْبَرَتُم ﴾ وتعظمتم عن الاتباع له (فَغَرِيقًا ﴾ منهم: أي من الأنبياء كعيسى للله ومحمد الله (كَذَبْتُم ﴾ ونسبتم إليهم الكذب (وَفَرَيقًا نَقْنُلُونَ ﴾ وقال: (تَقْنُلُونَ ﴾ ولم يقل: ﴿قُنَلْتُم ﴾ اليهم الكذب (وَفَرَيقًا نَقْنُلُونَ ﴾ وقال: (تَقْنُلُونَ ﴾ ولم يقل: ﴿قُنَلْتُم ﴾ لشناعة هذا الأمر ولثبوت عارها عليهم وعلى من بعدهم من أخلافهم، لأنهم رضوا، بل كانوا على هذه النيّة، بل الفعل لأنّهم حاولوا قتل محمد الله إو لا أن عصمه الله، وسمّوا الشاة حتّى قال الله عند موته: «ما زالت أكمة جزر تواجعني، فهذا أوان انقطاع أبهري». وهو عرق منبسط في القلب إذا انقطع مات.

واعلم: أنّ هوى النفس داء قتّال، وللنفس صفات سبع كلّها مذمومة: العجب والكبر والرياء والغضب والحسد وحب المال وحبّ الجاه. ولجهنّم سبعة أبواب فمن زكّى نفسه عن هذه السبع فقد أغلق السبعة ودخل الجنّة. فيا حملة الأوزار وحفظة المال المستعار ألهاكم حب الرزق عن الرزّاق واشتغلت طول النهار في الصفق بالأسواق، يا عمّار الخراب ويا شرّاب السراب إلى متى؟ وقد قاربت الخمسين! فاقتصر وقد وهنت ركبتاك وذابت أليتاك ولا عطر بعد عروس، ما هي إلّا أنفاس تتردّد وستنقطع، وقامات تتمدّد وتتقوس فتنقطع، فارغم أنف الشيطان وخالف هواك الحرص فقابله بالقناعة، والأمل فاكسر بمفاجاةً الأجل، والتمتّع باللذائذ فقابله بطول الحساب في الموقف الصعب الكبير، والأنانيّة بالتواضع للفقراء من المؤمنين، وحبّ المال والبخل فاكسره بالبذل والعطاء حتّى تكون من أهل الورع، ولا أقلّ من أقلّ درجتهم، فإنّ درجات الورع أربعة:

الأولى: من الحرام وهي الدّرجة العامّة.

الثانية: ورع الصالحين وهي التي يتطرّق فيها الشبهة، قال الله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَــَنَّبِعُونَ أَحْسَـنَهُ ﴾.<sup>(١)</sup>

الثالثة: ورع المتّقين يتورع عن الزينة وأكل اللّذائذ والشهوات مع انّها حلال خيفة أن يجمع النفس ويدعو إلى الشهوات المحظورة كالنظر إلى تجمّل أهل الدنيا فإنّه يحرك دواعي الرغبة في الدنيا قال الله: فؤوَلًا تَمُتَنَّ عَيْنَيَّكَ إِلَىٰ مَا مَتَمَّنَا بِحِدٍ أَزْوَنَجًا كَبَهَ.<sup>(1)</sup> قال عيسى للخَلاِ: **الا تنظروا إلى أموال أهل الدليا** فإنّ بريق أموالهم يذهب بحلاوة إيمانكمه<sup>(1)</sup> وقد قيل من رق ثوبه رق دينه.

الرابعة: ورع الصدّيقين وهو الحذر عن كلّ ما لا يراد بتناوله القوّة على طاعة الله أو كان قد تطرّق إلى بعض أسبابها معصيته، ومن ذلك انّ بشر الحافي، كان لا يشرب الماء من الأنهار التي حفرها الأمراء والسلاطين. تأمّل

- ۱\_ سورة زمر: ۱۸.
- ٢\_ سورة الحجر: ٨٨.
- ١- المحجة البيضاء، ج ٧، ص ٣٢٨.

في وصيّة رسول الله تلالة للمعاذ بن جبل: «أوصيك بتقوى الله وصدق الحديث وخفض الجناح والوفاء بالعهد وترك الخيانة وصلة الأرحام ورحمة الأيتام ولين الكام وبذل السلام وحسن العمل وقصر الأمل والتفقه في الدين وتدبّر القرآن وذكر الأخرة والحرج من الحساب وكثرة ذكر الموت ولا تسب مسلماً ولا تطع آئماً ولا ترض بقبيت تكن كفاعله واذكر الله عند كل شجر ومدر وبالأمحار وعلى كل حال. فإن الله ذاكر من ذكره وشاكر من شكره وجدّد لكل ذلب توبة: السرّ بالسرّ والعلانية بالعلانية».<sup>(1)</sup> واعلم: ان أصدق الحديث، كتاب الله. وأوثق العرى التقوى. وأحسن القصص القرآن. وشرّ الأمور محدثاتها.

وأعمى العمى الضلالة بعد الهدى. وخير العلم ما نفع. واليد العليا خير من يد السفلى. وما قلّ وكفى خير ممّا كثر وألهى. وشرّ المعذرة عند الموت. وشرّ الندامة يوم القيامة. ومن أعظم خطايا اللسان الكذب. وخير الغنى غني النفس. ورأس الحكمة مخافة الله في السرّ والعلانية. وان جماع الإثم، الكذب والارتياب. والنساء حبائل الشيطان. والشباب شعبة من الجنون.<sup>(۲)</sup> وشرّ الكسب كسب الرياء. وشرّ المآثم أكل مال اليتيم. وليس لجسم نبت على الحرام الّا النار. ومن تغذّى بالحرام فالنّار أولى له ولا يستجاب له دعاء.

أقول: تأمّل في جوامع كلماته وقد بيّن عن الشرك مراتب الحكمة النافعة لك في دينك ودنياك، مثل انّه نهى الله عن الشرك الخفي، وهذا الشرك وإن كان لا يذهب بأصل الإيمان بأن يكون صاحبه مشركاً ويترتّب عليه أحكام الكافر، لكن يقع في حقيقة الإيمان عيب ونقص كالذهب المخلوط بالحديد، فيكون قليل القيمة وان كان ذهبا. وخفايا معايب الشرك

- ۱۱ أنظر: بحار الأنوار، ج ۷٤، ص ۱۳۷.
  - ٢- عوالي اللنالي، ج ١، ص ٢٩١.

الخفّي كثيرة، فيطلب صاحبه الشرف والتعزّز من هذا الفعل الشنيع من الناس، فيعجب بمدح الناس إيّاه ويطلب النفع بسبب هذا الرياء من غير الله. ويتوسل في دفع الضرر عن نفسه من غير الله، مع انّه لا معطي لما منع ولا مانع لما أعطى. ودقائق الرياء والشرك الخفي خفية جدا.

قالﷺ: «الشرك أخفى في أمتي من دبيب النمل على العبغا في الليلة الظلماء».<sup>(۱)</sup> فإن النمل إذا دب على التراب، يرى أثر دبيبه، خصوصاً في النهار لكن في الليلة الظلماء لا يرى أثر دبيبه على الحجر الأملس، فإن النمل أسود والليل اظلم ولا يسمع دبيبه ورؤية الشيء غالباً والعلم به من هاتين القوتين. فإذا عرفت هذا الأمر فأينا غير مبتلى بهذه البلية ولا نأتي بهذا الأمر الشنيع كلَّ يوم مرّات. ولعلك تسمع كلامي فتبادر إلى ملامي وتقول:

فحينئذ عملنا هباء؛ فأنا أعذرك في ملامتي، فإن الفطام عن المعهود شديد والنزول عمّا تلقاه الفتى من آبائه وعاداته صعب جداً، حقاً كان أو باطلاً، اما ترى هذه الكبيرة العظيمة المنهية في القرآن لمّا شاعت في عادات الناس لا يتخلّص منها آلا الأقلّون، بحيث لا يعدّون الغيبة من المعاصي مع انها عظيمة وصارت عادة بحيث ان المغتاب حين اغتيابه إذا رأى منك قهقهة، يعدّها قبيحة عظيمة وينسبك إلى الفسق ولا يبالي بهذه العظيمة، فجعلت دينك ما يوافق العادة وعندك الحسن ما وافق عادة الناس والقبيح ما تركته العادة، لا ما حسّنه العقل، فيكون معتزليّاً إماميّاً ولا ما حسّنه الشرع فتكون أشعرياً بل هذا مسلك جديد خبيث.

وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلَفٌ بَل لَعَنَهُمُ ٱللهُ بِكُفَرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ٢

وَقَالُوا قُلُوبُنَا عُلَمْنَ ﴾: أي اليهود الموجودون في عصر النبي ﷺ قالوا
 ا\_وسائل الشبعة، ج ١٦، ص ٢٥٤.

قلوبنا غلف، مستعار من الأغلف الذي لم يختن أي مغشاة بأغشية جبليّة لا يكاد يصل إليها ما جاء به محمّدﷺ ولا نفقهه، فرد الله أن تكون قلوبهم مخلوقة كذلك، لأنّها خلقت على الفطرة والتمكن من قبول الحق، فاضرب وقال: ﴿بَل لَعَنَهُمُ اللهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾ أي خذلهم وطردهم وخلّاهم وشأنهم بسبب كفرهم العارض الذي أقدموا عليه بسوء اختيارهم وإبطالهم الاستعداد الفطري الإسلامي.

فَفَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِئُونَ كَلَى ما مزيدة للمبالغة أي فإيماناً قليلا يؤمنون وهو إيمانهم ببعض الكتاب. والفاء لسببيّة عدم الإيمان الموجب للّعن. ثم ان في القراءة اختلاف، فقرء بعض، غلف، بسكون اللام، فالمعنى على ما بينّاه. وقرء بعض، غلف، بضم اللّام كأبي عمرو، جمع غلاف، فيكون معناه: ان قلوبنا أوعية للعلم ونحن علماء فلو كان ما تقوله شيئاً يفهم أوله طائل لفهمناه، أو يكون المراد ليس في قلوبنا ما تذكره فلو كان علماً لكان فيها. ويجوز في معنى فقليلاً ما يؤمنون: أي فأفراد قليلة منهم يؤمنون، كعبد الله بن سلام وأصحابه.

وفي الآية ردّ صريح على المجبرة، لأنّ هؤلاء اليهود اذعوا انّ على قلوبهم، ما يمنع من الإيمان ويحول بينها وبينه، فكذبهم في ذلك بأن لعنهم وطردهم ولو كانوا صادقين بأنّ الله خلق الكفر في قلوبهم وجعله المانع لهم، لما استحقّوا اللعن والطرد ويلزم انّ الله كلّفهم مالا يطاق تعالى الله عن ذلك علوم كبيرا. وربّك اعلم بمن هو أهدى سبيلا والضلالة والهداية سبيلهما باختيار العبد. وانّ المادة المعبّرة عنها بالهيولي في نفسها خالية عن الحكم لها وعليها من حيث هي هي. وانّما الأحكام تلحق الصورة، الا ترى انّ القلم إذا أصاب مداداً فانّما يلحقه حكم ذلك من غير الحكم بالحسن والقبيح، فإذا كتبت بذلك المداد اسمي ذاتين مختلفين في الخير والشر، كان اسم الذات المقدسة حسنا واسم الآخر سيّئا. وهاك مثالاً آخر، وهي حروف الهجاء فإن الألف لا تدلّ على غير نفسها وليس فيها معنى غير وجودها، فإذا ألفت من ثلاثة أو أربعة، يوجب معنى محدث لم يكن قبل ذلك، كذلك المادّة لا تجري عليها الأحكام من حيث هي وانما تجرى عليها بالصورة والتأليف، الا ترى انّه إذا نزى حيوان محرم على حيوان محلّل، كان حكم التحليل والتحريم في نسلهما للاسم الذي هو خاصّة الصورة وظاهرها. وتلك الحقيقة تحقّقت وتميّزت بالصورة، فحقق بهذا البيان معنى الحديث: «السعيد معيد في بطن أمه».<sup>(1)</sup>

والأمّ هي الصورة والماذة هي الأب وبعبارة أخرى: الماذة هي الوجود والصورة هي الماهية، فالحسن أنّما حسن في بطن أمّه وكذلك القبيح، والحكم لا يتعلق بالمادة والما لتساوت الإفراد من الجنس في الحكم، فيكون السرير والصنم واحداً، لأنّ السرير والصنم من الخشب، فلو كانت الأمّ هي المادة، لكان الصنم انّما قبح لكونه من الخشب ولم يقل به أحد وكان يقال: السعيد سعيد في صلب أبيه. ومن شأن العاقل أن ينتقد نفسه ويتأمّل ان الشيطان من أيّ طريق أفسده، مثل ان بعض الحمقاء بسبب هذا الحديث وعطَلوا السعادة والشقاوة من المقدرات وإذا كان كذلك، فما الفائدة في العمل! خلق له. فأطع حتى تكون سعيداً، ولا تعص حتى تكون شقياً. وبعض آخر من الحمقاء أفسده الشيطان ويقول: ان الله غنيّ عنّي وعن عبادتي وليس له من الحمقاء أفسده الشيطان ويقول: ان الله غنيّ عنّي وعن عبادتي وليس له العبادة، قال الله: ﴿وَمَن تَـزَكَنَ فَإِنَّمَا يَـتَزَكَنَ لِنَفْسِهِ ﴾.<sup>(1)</sup> وقال: ﴿ مَّنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ ﴾.<sup>(1)</sup> وهذا الكلام يشبه مريضا يصف له الطبيب دواء فيقول المريض ما ينفع الطبيب إذا ما شربت الدواءا، وطبقة أخرى من الناس يتجاوزون من حدود الشرع معتمدين على رحمة الله وكرمه، مع انّه إذا جاع لا يشبع الا بالأكل. وكذا لا يبرأ من مرضه الّا بعد شرب الدواء وهو كريم لكن لا تخرج حبّة من الحنطة الّا بعد مشقّة الحرث والسقي والمدة والعدة وهو كريم وشديد.

وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَبٌ مِنْ عِندِ اللَّهِ مُصَكِقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَكَآءَهُم مَّا عَرَفُوا كَفَرُوا بِيًّ. فَلَمْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَغِرِينَ ۞

وَلَمَّا جَآءَهُم كِنَبٌ ﴾ كائن ﴿ مَن عِندِ ٱللَّهِ ﴾ وهو القرآن، ووصفه بقوله من عند الله، للتشريف ﴿ مُصَكَدَقٌ لِمَا مَمَهُم ﴾: أي موافق للتوراة في التوحيد والنبوات \_والمصدق به ما يدل عليها من العلامات من بعثة محمّد ﷺ \_ وليس المراد ان القرآن مصدق تمام أحكام التوراة وشرائعها، بل القرآن نسخ أكثرها ﴿ وَكَانُوا مِن قَبَلُ ﴾ من قبل مجيء محمّد ﷺ إيسَتَغَيِحُوبَ عَلَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا ﴾ اي، يستنصرون به على مشركي العرب وكفار مكة ويقولون: اللهم انصرنا بالنبي المبعوث في آخر الزمان، الذي نجد نعته في التوراة. ويقولون لأعدائهم: ننتظر زمان نبي يخرج بتصديق ما قلنا، فنقتلكم معه قتل عاد وارم.

 يهِ ﴾ حسداً وحرصاً على الرياسة. وغيّروا صفته وهو جواب، لما، الأولى والثانية، تكرير للأولى ﴿فَلَعْـنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾: أي عليهم ووضع الظاهر موضع الضمير للدلالة على أنّ اللعنة لحقتهم لكفرهم. والفاء للدلالة على ترتيب اللعنة على الكفر. واللعنة في حقّ الكافر: الطرد والإبعاد من الرحمة والجنّة على الإطلاق وفي حقّ العاصين والمذنبين من المؤمنين، الإبعاد من الكرامة التي وعد بها من لا يكون في ذلك الذنب مثل لعنة المحتكر وأمثاله.

بِنْسَكَا ٱشْتَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ أَن يَكْفُرُوا بِمَآ أَنزَلَ ٱللهُ بَغَيَّا أَن يُنَزِلَ ٱللهُ مِن فَضْلِهِ، عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِوْ. فَبَآءُو بِغَضَبٍ عَلَى غَضَبُ وَلِلْكَنِرِينَ عَذَابٌ تُمْهِينٌ ۞

ثم ذم الله تعالى اليهود بإيثارهم الدنيا على الدين، فقال: ﴿ بِنْسَكُمَا ﴾ أي: بئس شيئاً باعوا به أنفسهم (ما) نكرة منصوبة، تميز \_ والمميز لا يكون إلًا نكرة، الا ترى ان أحداً لا يقول عشرون الدرهم، كقولك: نعم رجلاً زيد \_ مفسرة لفاعل بئس وتقديره بئس الشيء شيئاً ﴿ أَشْتَرُواً ﴾ بمعنى باعوا ﴿ يِعِ ﴾ أي بذلك الشيء ﴿ أَنفُسَهُم ﴾ المراد، الإيمان وحاصل المعنى: انّهم باعوا إيمانهم بكفرهم، لأن الذي حصلوه على منافع أنفسهم لما كان هو الكفر، صاروا بائعين أنفسهم بذلك وبذلوا الأنفس به. والمخصوص بالذم.

أن يَتَحْفُرُوا بِمَا أَنزَلَ الله ﴾: فبيّن سبحانه تفسير ما اشتروا به أنفسهم بقوله: أن يكفروا بما انزل الله، والمراد كفرهم بالقرآن، لأن الخطاب إلى اليهود وكانوا مؤمنين بالتوراة، ثمّ بيّن الوجه الذي اختاروا الكفر بما أنزل الله، فقال: ﴿بَغَيًا ﴾ أي علّة كفرهم، البغي والحسد، لأجل ﴿أَن يُنَزِّلَ ٱللهُ مِن فَضَلِهِ عَلَ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ وذلك لأنّهم طمعوا ان هذا الفضل العظيم بالنبوة المنتظرة يحصل لهم ولقومهم، فلما وجدوه في العرب حملهم ذلك على البغي والحسد، وفؤائلة أعلَمُ حَيَّتُ يَجَمَلُ رِسَائَتَهُ فَ<sup>(۱)</sup>، فَوْفَبَاءُو يُغَضَب عَلَى غَضَب وَلِلْكَفِرِينَ عَذَابٌ مُهمِتُ يَن أي احتملوا بغضب على غضب مترادف ولعنة إثر لعنة حيثما اقترفوا كفراً على كفر، مثل تكذيبهم عيسى ليلا وما أنزل عليه، وتكذيبهم محمداً تلاك وكذلك عبادتهم العجل. وقولهم: فَوَانَ الله فَقِيرُ وَعَنَ أَغْنِيَكَ .<sup>(۲)</sup> وقولهم: فيد أيدُ ألقو مَغَلُولَةً <sup>(۳)</sup>، فدخلوا في سبب بعد سبب. وللكافرين: أي لهم عذاب مهين مقرون بالإهانة والذل. وفيه إشعار بأن عذاب المؤمنين، تأديب وتطهير. وعذاب الكفار، إهانة وتشديد. وذلك كله لحبهم الدنيا لشهواتهم.

قال عيسى للخلا: الا يستقيم حب الدنيا والآخرة في قلب مؤمن. كما لا يستقيم الماء والنار في إناء واحد».<sup>(1)</sup>

قال رسول الله ﷺ: «اتمحوا الدنيا فإنها أسحر من هاروت وماروت»<sup>(°)</sup>، وقال عيسي للحواريين: «ارضوا بدنيّ الدنيا مع سلامة الدين. كما رضي أهل الدنيا بدنيّ الدين مع سلامة الدنيا».<sup>(۱)</sup>

قال رسول اللهﷺ: «أنَّ الله لم يخلق خلقاً أبغض إليه من الدنيا وإنَّه لم ينظر إليها منذ خلقها. والقرآن مشحون من ذمَّ الدنيا وذمَ أهلها»<sup>(٢)</sup>، مثل قوله تعالى:

> ١- سورة أنعام: ١٢٤. ٢- سورة آل عمران: ١٨١. ٣- سورة مائده: ٦٤. ٤- جامع السعادات، ج ٢، ص ٢٠. ٩- الدر المنثور، ج ١، ص ١٠٠. ١- بحار الأنوار، ج ٦٧، ص ٣٢٢. ٢- لم نعثر عليه فيما بأيدينا من المصادر.

﴿ فَأَمَّا مَن طَغَىٰ \* وَمَانَرَ ٱلْحَبَوَةَ ٱلدُّنِيَا﴾.<sup>(١)</sup> ومثل قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱسْتَحَبُّوا ٱلْحَبَوٰةَ ٱلدُّنْيَا عَلَ ٱلْآخِرَةِ﴾.<sup>(١)</sup>

مثال الخلق في الدنيا، كمثال قوم ركبوا في السنفينة فانتهت بهم إلى جزيرة، فأمرهم الملّاح إلى الخروج لقضاء الحاجة وخوفهم المقام ليغرقوا فيها، فبادر بعض وقضى حاجته ورجع إلى السفينة، فوجد بعض مكاناً خالياً واسعا ووقف بعضهم ينظر في أزهارها ونعمات طيورها، فرجع إلى السفينة، فلم يجد الّا مكاناً ضيّقاً، وأكب بعضهم على تلك الأصداف والأحجار إذ أعجبه حسنها، فلم يقدر على رميها ولم يجد لها مكاناً، فحملها على عنقه وهو ينوء تحت ثقلها. وولج بعضهم الرياض ونسى المركب واشتغل بالتفرج في تلك الأزهار والتناول من تلك الثمار وهو في تفرّجه غير ملتفت إلى النكبات، فلما رجع إلى السفينة، لم يصادفها، فبقى على الساحل، فافترسته السباع والهوام، فهذه صورة مثال الخلق في الدنيا فتأمّل.

وَإِذَا قِيلَ لَهُمَ ءَامِنُوا بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُوا نُوْمِنُ بِمَآ أُنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ. وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمُ قُلْ فَلِمَ تَقْنُلُونَ أَبْبِيَآءَ ٱللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنْـتُم مُؤْمِنِينَ ۞

بيان لنوع آخر من قبائح أفعالهم ﴿ وَإِذَا قِبْلَ لَهُمْ مَامِنُوا بِمَآ أَنزَلَ اللَّهُ ﴾ أي: وإذا قال أصحاب رسول الله ﷺ: ليهود أهل المدينة ومن حولها آمنوا بما أنزل الله من الكتب الإلهية جميعا ﴿قَالُوا نُؤْمِنُ ﴾: أي نستمر على الإيمان ﴿ بِمَآ أُنزِلَ عَلَيْنَا ﴾: يعنى التوراة ﴿ وَيَكَعُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ ﴾: يريد الإيمان ﴿ وَمَآ أُنزِلَ عَلَيْنَا ﴾: يعنى التوراة ﴿ وَيَكَعُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ ﴾: يريد

> ۱\_ سورة النازعات: ۳۸\_۳۷. ۲\_ بحارالأنوار، ج ۷۰، ص ۳.

| /ج ا | ε | 5 | 1 | DEN | مُعْبَ | ····· | ٣ |  |
|------|---|---|---|-----|--------|-------|---|--|
|------|---|---|---|-----|--------|-------|---|--|

والحال ان ما وراء التوراة هو الحق، يعني القرآن (مُمَمَدِقًا لِمَا مَمَهُمْ ﴾ أي حال كون القرآن موافقاً للتوراة وفيه رد لمقالتهم لأنهم إذا كفروا بما يوافق التوراة، فقد كفروا بالتوراة (قُلُ ﴾ يا محمد تبكيتاً لهم من جهة الله لبيان التناقض، بين أقوالهم وأفعالهم (فَلِمَ ﴾ أصله لما، لأمه للتعليل دخلت على، ما، الذي للاستفهام وسقطت الالف، فرقاً بين الاستفهامية والخبرية (تَقْنُلُونَ ما، الذي للاستفهام وسقطت الالف، فرقاً بين الاستفهامية والخبرية التقدئلُونَ ما، الذي من قبر لي عن معه الالف، فرقاً بين الاستفهامية والخبرية المؤتم أَنْبِيكَة الله من قبل من صعفة الاستقبال لحكاية حال الماضي وهو جواب شرط مقدر: أي قل لهم ان كنتم مؤمنين بالتوراة كما تزعمون، فلأي شيء تقتلون أنبياء الله من قبل وهو فيها حرام وأسند فعل الآباء، إلى الأبناء، لرضاهم بفعل آبائهم والآية دليل على ان من رضى بالمعصية: فكانَه فاعل لها، لأن اليهود كانوا راضين بقتل آبائهم إيّاهم، فسمّاهم الله قاتلين مُؤْمِنِينَ بي اليهود كانوا راضين بقتل آبائهم إيّاهم، فسمّاهم الله قاتلين مُؤْمِنِينَ بي بي معال المو محذوف لدلالة الكلام عليه أي ان كنتم مؤمنين، فلم تقتلونهم وهو تكرير للاعتراض وتشديد للتهديد إلى الأبناء،

وَلَعَدْ جَآءَكُم مُوسَىٰ بِٱلْبَيِنَنْتِ ثُمَّ ٱنْحَدَّتُمُ ٱلْمِجْلَ مِنْ بَعْـدِهِ. وَأَنتُمَّ طَلِمُونَ @

من تمام التبكيت والتوبيخ واللام للقسم ﴿وَلَقَدَ جَآءَكُم تُمُومَىٰ بِٱلْبَيِّنَكَتِ﴾ أي بالله قد جاءكم موسى، ملتبساً بالمعجزات الظاهرة، من العصا واليد وفلق البحر ونحوه ﴿ثُمَّ ٱتْمَخَذَتُمُ ٱلْمِجْلَ مِنْ بَعَـدِهِ ﴾ الها من بعد مجيئي موسى بها ﴿وَأَسْتُمَ فَلْلِمُونَ ﴾

وَإِذْ أَخَذْنَا مِينَنَقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوَقَصَحُمُ الطُّورَ خُذُواْ مَا ءَانَيْنَكُمُ بِقُوَّةٍ وَاسْمَعُوا ۖ قَالُوا سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأَشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْحِجْلَ بِحَــُغَرِهِــمٌ قُـلْ بِنْسَكَا يَأْمُرُكُم بِهِ إِيمَنْنَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ۞

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَةًكُمْ وَرَفَعْنَا فَوَقَصَحُمُ ٱلظُّورَ ﴾ التكرار في هذه البيانات وأمثالها لإيجاب الحجّة على الخصم. والمعنى اذكروا وقت أخذنا العهد ورفعنا فوقكم الجبل قائلين لكم:

التوراة واسمعوا ما فيها سمع طاعة وقبول فقالوا بها أمرتم به في التوراة واسمعوا ما فيها سمع طاعة وقبول فقالوا بها استيناف مبنيّ على التوراة واسمعوا ما فيها سمع طاعة وقبول فقيالوا: في عنها التوراة والله عنها ما فيها سمع طاعة وقبول فقيل قالوا: في مي مناك ما فيها سمع ماءة وقبول فقيل مادا، في مي مناك ما فيها سمع ماءة وقبول فقيل مادا، في مي مناك ما فيها سمع ماءة وقبول فقيل مادا، في مي مي مناك ما فيها سمع ماءة وقبول فقيل مادا، في مي ما فيها سمع ماءة وقبول فقيل فقالوا الم ما فيها سمع ماءة وقبول فقيل فقبول فقيل مادا، في ما ما فيها سمع ماءة وقبول فقيل مادا، في مادا، م

وَأَشَرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجَلَ ﴾ بيان لمكان الإشراب، أي حلّ حب العجل محل الشراب واختلط به كما خلط الصبغ بالثوب: أي جعلوا شاريين حب العجل، نافذاً في قلوبهم نفوذ الماء ﴿ يَصَعُرَهِم ﴾ أي بسبب كفرهم السابق الموجب لذلك قيل: (كانوا مجسّمة وحلوليّة ولم يروا جسما أعجب منه، فتمكن في قلوبهم ما سوّل لهم السامريّ. وفي القصص ان موسى المنابي لما خرج إلى قومه، أمر أن يبرد العجل بالمبرد، ثمّ يذري في النهر، فلم يبق نهر يجري يومئذ إلّا وقع فيه منه شيء، ثمّ قال لهم: اشربوا منه، فمن بقي في قلبه شيء من حب العجل ظهرت سحالة الذهب على شاربه).<sup>(1)</sup>

أَنْ لَ بِنْسَكُمَا يَأْمُرُكُمُ بِهِ، إِنَّ أَي بنس شيئاً يأمركم بذلك الشيء إيمَانَكُمُ به بما أنزل إليكم من التوراة.

و-ناصل المعنى أنَّه قل يا محمّدﷺ لهؤلاء اليهود، بئس الشيء الذي يأمركم به إيمانكم من حبّ العجل وقتل أنبياء الله والتكذيب بكتبه بزعمكم

١\_ أنظر: بحار الأنوار، ج ١٣، ص ٢٤٦.

12/1000

أنكم مصدقون بالتوراة وتدعون بقولكم: فونُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْسَنَا ﴾.<sup>(۱)</sup> وليس المعنى أنّهم أشربوا حب العجل، جزاء على كفرهم، لأن محبّة العجل كفر قبيح والله تعالى لا يفعل الكفر في العبد، لا ابتداءً ولا جزاءً، بل دعاهم إلى حب العجل، السامريّ، وزيّنه في قلوبهم. وقول من قال: فعل الله ذلك لهم، عقوبة ومجازاة على كفرهم، غلط فاحش ـ تعالى الله عمّا نسبوا إليه من هذه الأمور وأمثالها ـ وفي إسناد الأمر إلى الإيمان تهكم وإضافة الإيمان إليهم للإيذان بأنّه ليس بإيمان حقيقة كما ينبئ عنه قوله فران كُنتُر مُؤْمِنِين وفي هذا بالتوراة وإذا لا يسوغ الإيمان بها مثل تلك القبائح، فلستم بمؤمنين. وفي هذا نفي عن التوراة أن يكون يأمر لشيء يكرهه الله وإعلام بأن الذي يأمرهم بذلك أهواءهم.

اهلم: أنّ اعمال القلوب من مبدأ ظهورها إلى أن تظهر في الخارج على الجوارح بعضها معفوة وبعضها غير معفوة، فاوّل ما يرد على القلب هو الخاطر، فيخطر بباله الشيء وتهيج رغبته اليه، فالأوّل حديث النفس، والثاني هو رغبة النفس، يسمّى الميل ثمّ يحكم القلب بأنّ هذا ينبغي أن يفعل وهذه الدرجة الثالثة، ثمّ يعزم على الفعل، فهذه أربعة أحوال قبل العمل بالجارحة، فخاطر وميل واعتقاد وعزم، فالخاطر لا يؤاخذ به وكذلك الميل لأنّه لا يدخل تحت الاختيار وهما المرادان بقوله تشيخ: دعني عن أمتي ما حدثت به أنفسهم». والثالث: وهو الاعتقاد فهذا يؤاخذ به إذا كان اختياريًا وإلّى فلا. والعزم على الفعل فإنّه يؤاخذ به إذا كان اختياريًا وإلّى فلا. والعزم على

- ا\_ سورة بقرة: ۹۱.
- ١\_ عدة الداعي، ص ٢١٣.

قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِمِكَةُ مِّن دُونِ ٱلنَّـاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ مَندِقِينَ۞

أَنَّذُهُ اللَّهُ عَندَ اللَّذِيهَ اللَّذِيهَ عَنْدَ الْحَكْمُ الدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ أَنَدُ عَندَ اللَّهُ عَندَ اللَّهُ عَندَ اللَّهُ عَندَ اللَّهُ إِن كَانَتْ لَحَكُمُ الدَّارُ اللَّخِرَةُ عِندَ اللَّهُ إِن صح قولكم ان لن يدخل الجنَّة إلَّا من كان هودا وان الجنَّة لكم المُحَامِ عَن أَنْ عَن دُونِ أَنْتَ اللَّهُ عَنهُ اللَّهُ عَامَةُ اللَّهُ عَن الْعُن الْحُولُ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن الْحَدَةُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن الْحَالُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَامَةُ عَن الْحَالَةُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ عَامَةُ عَامَةُ عَامَ الْعَالَةُ عَامَةُ عَنْ الْحَالَةُ عَن الْحَالِي عَن الْحَالِي عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَلَى إِلَيْ الْحَالِي عَالَةُ عَامَةُ عُلَى إِن اللَّهُ عَلَى الْحَالِي عَامَةُ عَامُ عَامَةُ عَامِ عَامَةُ عَامَةُ عَامُ عَامُ عَلَي الْحَالَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامُ عَامُ عَامُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَةُ عَامُ عَامَ الْحَامِ عَامُ عَلَي الْحَامُ عَامُ عَامُ عَامُ مَ مَا عَام الْحُمَا اللَّهُ عَامَةُ عَامَ مَا عَامَ مَ إِن اللَّا عَامَ عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ مَ عَامُ إِلَيْ عَامُ عَلَي مُوالُ عامِ اللَّ اللَّهُ عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عَا عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عُ ع الْحُولُ

۱\_شرح صحیح مسلم، ج ۱۸، ص ۱۲.

أَلْمَوْتَ لَمَةِ: فاسئلوا الموت بالقلب واللسان، فإنّ من أيقن بدخول الجنّة اشتاق إليها وتمنَّى سرعة الوصول إلى النعيم والتخلُص من دار الكدّ والتعب وقرارة الأكدار لأنّه لا سبيل إلى دخولها الا بعد الموت، فاستعجلوه في نصحتُمٌ صندِقِينَ في ومؤمنين والمؤمن ينبغي أن يكون فعله مصدّقاً لقوله. وأصل الإيمان إفراد القديم عن الحدوث ونفي الشريك مطلقاً، ثمّ الامتثال لأوامره تعالى، فإذا حصل هذا المعنى فقد تمت السعادة.

قال رسول الله تلقيق: دلما دخل على يعقوب، بشير يوسف وبشّره بحياته، قال له يعقوب: على أيّ دين تركته، قال: على دين الإسلام. قال يعقوب: قد تمّت النعمة على يعقوب».

واعلم يا أخي، ان اصل الأصول ومناط القبول ومكفّر الخطايا ومستجلب العطايا، التوحيد. قال صاحب تفسير روح البيان، المولى إسماعيل الحقّي حكي: (ان رسول الله كان يحب إسلام دحية الكلبي، لأنه كان تحت يده سبعمائة من أهل بيته وكان مطاعاً عندهم وكانوا يسلمون بإسلامه ولذلك كان تلاك حريصاً على إسلامه وكان يقول: «اللهم ارزق دحية الإسلام» فلما أراد دحية الإسلام، أوحى الله إلى النبي تلاك بعد صلاة الفجر، ان: «يا محمد ان الله يقرؤك السلام ويقول: إن دحية يدخل عليك الآن».

وكان في قلوب الأصحاب شيء من دحية، من وقت الجاهليّة، فلمّا سمعوا ذلك، كرهوا ان يمكّنوا دحية فيما بينهم، فلمّا علم ذلك الرسول كره أن يقول لهم مكّنوا دحية، وكره أن يدخل دحية، فيوحّشوه، فيبرد قلبه عن الإسلام، فلمّا دخل دحية المسجد، رفع النبي يشي ردائه عن ظهره وبسطه على الأرض بين يديه فقال لدحية: **دهاهنا** ـ وأشار إلى ردائه ـ » فبكى دحية من كرم رسول الله يشيق ورفع ردائه وقبّله ووضع على رأسه وعينيه وقال: ما

شرائط الإسلام، اعرضها علي . فقال ٢ قول اقلاً، لا إله الا الله. محمد رسول الله». فقال دحية ذلك، ثم وقع البكاء على دحية. فقال ٢ ٢ ها هذا البكاء وقد رزقت الإسلام؟» فقال: انّي ارتكبت خطيئة وفاحشة كبيرة، فقل لربّك، ما كفّارته؟ ان أمرني أن أقتل نفسي، قتلتها وان أمرني أن أخرج من جميع مالي، خرجت، فقال: ٢ ٢ وما ذلك يا دحية، قال: كنت رجلاً من ملوك العرب واستنكفت أن تكون لي بنات، لهن أزواج، فقتلت سبعاً من بناتي كلّهن بيدي، فتحيّر النبي ٢ في ذلك حتّى نزل جبرئيل، فقال: «يا محمد ان الله يقرؤك السلام ويقول: قل لدحية: وعزّتي وجلالي، الله لما قلت: لا إله إلا الله غفرت لك كفر ستين سنة وسيتات متين سنة. فكيف لا أغفر لك قتل البنات؟» فبكى ٢ وأصحابه. فقال ٢ هي الهي غفرت لدحية قتل بناته بشهادة أن لا إله إلا الله مرة وأصحابه. فقال ٢ الهي نفرت الدحية وعزتي وجلالي، الله ما قلت: لا إله إلا الله عفرت وأصحابه. فقال ٢ هي الهي غفرت الدحية قتل بناته بشهادة أن لا إله إلا الله مرة

وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَأَلَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِعِينَ ٢

(لن) تأييد للنفي، أي لا يتمنّوا الموت، هؤلاء اليهود، فَؤَاَبَدَا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ في: لحرصهم على الحيوة، لأجل استدراك شهوات أنفسهم وبسبب كثرة معاصيهم ومخالفتهم في دينهم فوَالله عَلِيمُ بِالظَّّللِمِينَ في: والله عالم بظلمهم في حقّ أنفسهم ومخالفتهم في كتابهم. فيا مغرور لو نصحك ناصح، لم ترتكب الكبائر وتعير على الظلم، تعتل بالضرورة مع أنّ الضرورة لو كانت صادقة فبقدر الضرورة. ما أشبه عذرك بعذر الشارب المدّاح فما رعيت حقّ رعايتها وأدنى مراتب الرعاية أن يصون العبد نفسه من المخالفة عمّا كتب الله عليه من الأعمال وأعلاها أن يقف في سيره مع كلّ خطوة حتّى يصحّحه ويخرج عن عهدة ما عليه في تلك الخطوة من الآداب وينسب هذا التوفيق إلى الله لا من فعل نفسه ولا يخلو من هذه الملكة ساعة واحدة، قال الله سبحانه: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ، عِندَ رَبِّهِ ﴾ والمراد من الحرمات التحرج والتجنّب عن المخالفات والامتثال بإتيان الأوامر، على سبيل التعظيم والرغبة والميل، لا على سبيل الكره، فإن العبد الكامل إذا عرف عظمة الله، يعبده طوعا، ولا يعبده عبادة العبيد كرهاً، إذ لو لا خوفه من العقوبة، لم يعبده، ولو لا طمعه المثوبة، لم يعمل فهو أجير، يعمل للأجرة فهو عبد الأجرة، لا عبد سيّده، فإن الأجرة إنَّما هي مطلوبة لمصلحة النفس ونفعها وراحتها، فعبادته إنَّما هي لنفع نفسه، لكن لما كانت الطبقة العامة لا يقدرون أن يأتوا بمثل هذه العبادة، فهم محكومون أن يعبدوا بالظاهر المتعارف، من مغاد ظاهر الكتاب والسنَّة وتلك العبادة الكاملة للأولياء الخاصَّة، كما قال أمير المؤمنين للتَهْ: «ما عبدتك خوفاً من نارك ولا طمعاً في جنتك. بل وجدتك أهلا للعبادة». (٢) لكن فليعلم الطبقة العامّة انَّهم محكومون أن يعبدوا بالشروط المقررة في الكتاب والسنَّة، لا أن يتسامحوا فيها من آدابها المفروضة واوّل أدب العبادة، الإخلاص، وهو تصغية العمل من كلَّ شوب ولو من الألف جزء واحد ومن كمال الخلوص أن لا يعتد بعمله، بل يرى العامل، عمله محض الموهبة، أجراه الله على يده ولا يرى نفسه مستحقًّا للثواب فإنَّه، لا حول ولا قوة إلَّا بالله، ويكون خجلاً من عمله، مع بذل المجهود خوفاً من القصور بحقَّ العبوديَّة، لأنَّه عبد لسيَّده، مأمور بالإخلاص عن النقصان والشوائب واحتمال النقيصة والقصور كاف لخجله والعبد إذا ما هذَّب عمله عن الشوب والنقصان، يحرم الخير الكثير ولا يكون له استقامة في الخدمة ويحصل له تلوّن، فيغلب الجسم الروح والهوى العقل وينتكس

- ۱\_ سورة الحج: ۳۰. السيار الحج: ۳۰.
- ۲\_بحار الأتوار، ج ۲۷، ص ۱۸۹.

الأمر ولا ينبعث له ذوق في العبادة والخدمة، بل يحصل له فتور.

قال النبيﷺ «**آفة العبادة. الغترة**».<sup>(١)</sup> يمرض القلب شيئاً فشيئاً، إلى أن يكره العبادة ويزيد إلى أن يصل إلى درجة المنافقين، قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا قَامُوَا إِلَى الصَّلَوْةِ قَامُوا كُسَاكَ ﴾.<sup>(٦)</sup>

وهذا المرض بسبب التلوى وعدم الاستقامة ولهذا شبّهوا الاستقامة بالرّوح الذي يتقوى به البدن، فإذا فارق الروح البدن يتلاشى ويفنى. والاستقامة على ما امر به من نهج السنة ولا يخترع من عند نفسه عبادة، فيقع في الشيطنة ويحرم بركة المتابعة.

وَلَنَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصُ النَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ يَوَدُ أَحَدُهُمْ لَوَ يُمَتَرُ أَلْفَ سَنَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِجِهِ. مِنَ الْعَذَابِ أَن يُعَتَرُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ أَنَ

وَلَنَجِدَنَّهُمْ ﴾: ولتعلمنَ يا محمّد ﷺ من الوجدان العقلي وهو جار مجرى العلم، خلا أنّه مختص بما يقع يد التجربة ونحوها عليه. واللام لام القسم، أي والله تجدن اليهود يا محمّد ﷺ وأَحْرَض النَّاس عَلَى حَيَوْقَ ﴾: لا يتمنَّون الموت. والتنكير للنوع وهي حياتهم الّتى هم فيها، لأنّها نوع من مطلق الحيوة ﴿وَمِنَ ٱلَذِينَ أَشَرَكُوا ﴾ أي ان اليهود أحرص على الحيوة من سائر الناس ومن الذين أشركوا، قيل هم مشركو العرب وقيل هم المجوس، لأنّهم كانوا يحبّون ملكهم عش ألف نيروز وألف مهرجان والمهرجان يوم الاعتدال الناس وأسخى من هرم بن سنان.

١- تحف العقول، ص ٦.
 ٢- سورة النساء: ١٤٢.

فَيُوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ مَسَنَةٍ كَمَّ بِيان لزيادة حرصهم، أي يريد ويتمنَّى ويحب أحد هؤلاء المشركين أن يعطى البقاء والعمر ألف سنة. ولو، فيه معنى التمنَّي والمجوس هم القائلون بيزدان وأهرمن والنور والظلمة والخير والشر. فوَوَمَا هُوَ بِمُزَحْزِحِهِ، مِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرَ كَه، أي ما أحدهم من يزحزحه من النار تعميره والزحزحة، التبعيد. و، با، زائدة للتأكيد وان يعمر، فاعل مزحزحه.

﴿ وَأَلَمْهُ بَعَسِيرٌ بِمَا يَعَمَلُونَ ﴾ البصير: العالم بكنه الشيء، أي عليم بخفيّات أعمالهم.

قال النبيﷺ: **اطوبي لمن طال عمره وحسن عمله»**.<sup>(۱)</sup> ومن أحبّه للفساد فقد ضلَّ ولا ينجو ممّا يخاف، انتهى.

ومعلوم ان الموت ينزل على كل نفس، راضية كانت، أو كارهة، روى شارح الخطب عن وهب بن منبه انّه قال: (مرّ دانيال ببرية، فسمع يا دانيال قف تر عجبا، فوقف فلم ير شيئاً، ثم نودي الثانية، قال فوقفت فظهر لي بيت يدعوني إلى نفسه، فدخلت فإذا سرير مرصّع بالدر والياقوت، فإذا النداء من السرير اصعد يا دانيال تر عجباً، فارتقيت السرير، فإذا فراش من ذهب مشحون بالمسك والعنبر، فإذا رجل عليه ميت، كانّه نائم وعليه من الحليّ والحلل ما لا يوصف وفي يده اليسرى خاتم من ذهب ودرّ وفوق رأسه تاج معلى منطقته سيف أشد خضرة من البقل، فإذا النداء من عوج بن هذا السيف واقرأ ما عليه، قال، فإذا مكتوب عليه، سيف صمصام من عوج بن عنق بن عاد بن ارم، وانّي عشت ألف عام وسبعمائة سنة وافتضضت اثنى عشر ألف جارية، وبنيت أربعين ألف مدينة، وخرجت بالجور والعنف عن

١- الأمالي، للصدوق، ص ١١١.

حدً الإنصاف، وكان يحمل مفاتح الخزائن أربعمائة بغل وكان يحمل إلى خراج الدنيا، فلم ينازعني أحد من أهل الدنيا، فادعيت الربوبيّة، فأصابني الجوع حتّى طلبت كفّاً من ذرة بألف قفيز من درّ فلم أقدر عليه، فمتّ جوعا، يا أهل الدنيا اذكروا الموت كثيرا واعتبروا بي ولا تغرّكم الدنيا كما غرّتني، فإنّ أهلي لم يحملوا من وزري شيئاً).

قيل لكعب الأحبار: يا كعب حدّتنا عن الموت. قال: هو كشجرة الشوك، أدخلت في جوف ابن آدم فأخذت كلَّ شوكة بعرق ثمّ اجتذبها رجل قوي شديد الجذب، فقطع ما قطع وأبقى ما أبقى.<sup>(۱)</sup> وفي الحديث: «لو انَّ شعرة من وجع العيّت وضعت على أهل السماوات والأرضين، لماتوا أجمعين. وان في القيامة لسبعين هولا وانَّ أدفى هولها ليضعف على الموت سبعين ضعفا». فعلى القلوب القاسية أن يعالجوا قلوبهم بحضور مجالس العلم والمواعظ ومشاهدة المحتضرين وذكر الموت وشدائده.

فاستعد ليوم رجوعك والقلب القابل لان يكون عرش الرحمن، لا تجعله للذَّة الفانية عرش إبليس ومربع الشيطان. واعلم ان كل ما خلق، خلق لأجل حكمة وما امر به وما نهى عنه لبقاء تلك الحكمة وحصولها وهذا القانون المنزل فائدته بقاء تلك الحكمة وحصولها، فلا تفتهم فيختلط امر المعاش والمعاد، فإذا جاوزت ذرَّة من ذلك القانون، فبقدر التجاوز فسدت ونقصت الحكمة وهلم جرًا فكل أدب من آدابه من فعل تركته، أو ترك فعلته يوجب نقصاً في حاشية دينك، بل دين غيرك وغيّرت حكمة الله ولقد كان رسول الله تلاتي يطلع على الرجل من أصحابه كذبة، فما ينجلي من صدره حمّى يعلم انّه أحدث توبة منها وتطهّر من تلك القذرة الباطنية، واستقصاء

۱\_المصنف، ج ۸، ص ۳۱۳.

۳٤٣ .....

الإنسان في الطهارة الباطنية واجب كالنجاسات الظاهرة، فانّك تنكر على الشخص لو داس الأرض حافياً على فراشك ولا تبالي من مستقذرات باطنك ومهما لم ينق الإنسان باطنه من الخبائث، لم ينتفع من إيمانه وعباداته ولم يظهر أثرها، فإن الذي مشتغل بالبئر والبالوعة وهو ملوّث كيف يتمكّن من الورود على الملك ويظهر هذه القذارات الباطنية على الجسم لمتابعة الهوى لا مادة الهوى وقد جبّل عليه، والنبي تشيئ ما استعاذ من الهوى ولكن استعاذ من متابعته فقال: العود بك من هوى متبع وشخ مطاع، ولم يستعذ من وجود الشح، فإنّه طبيعة النغس ولكن استعاذ من طاعته.

ومعرفة دقائق متابعة الهوى، على قدر صفاء القلب وقلة التلوّت، فإن كثير التلوّت لا يصل له هذه المعرفة، فإنّه قد يكون، يتّبع باستحلاء معاشرة الخلّان، أو التجاوز في الأمور المباحة كالأكل والنوم والنكاح وهو لا يشعر بانّه متّبع الهوى، ولا يعلم المسكين انّه مادام حبّ عليه أن ينزع نفسه عن متابعة الهوى، فإنّ النفس دائماً يشتهى هواها ونافرة عن العبوديّة والعبادة بسبب طلب الراحة وهيهات من هذه الفراغة الّا بعد الموت. قال الله تعالى: فوَنَهَى النَّفَسَ عَنِ المَوَى أُنَّ ولكن أين أنت من نهي النفس وما عرفت في أيّام عمرك الّا أتعاب السّن والنوم في الظلال والكنّ وقد بنى على الهوى طبعك وغرس على محبّتها نبعك مع أن طارف الدنيا وتليدها نسج العناكب وضوء الحباحب فاستقبل الموت قبل هجومه، فلعلَه قرب أبان نجومه، فإنّ ضرّ الذنوب سموم قاتلة وحجاب بين العبد والرب والحجاب إذا غلظ لا يرى من ورائه شيء ومن شرب السم فليبادر في القيئ والًا يهلكه.

١- سورة النازعات: ٤٠.

قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِبِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ, عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ مُصَدِقًا لِمَا بَيْ يَدَيْهِ وَهُدًى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ مَن كَانَ عَدُوًّا يَنَهِ وَمَلَتَهٍ حَكَيْهِ. وَجِبْرِيلَ وَمِيكَنلَ فَإِنَ اللَّهَ عَدُوٌّ لِلْكَنِرِينَ ۞

بيان أخر من قبائح اليهود وهذا الكلام لا بدّ له من سبب وهو انَّه لمَّا قدم عليه المدينة، أتاه عبد الله بن صوريا، فقال يا محمّد الله: كيف نومك فقد أخبرنا عن نوم النبي الذي يجيء في آخر الزمان، فقال عنه: «تنام عيني ولا ينام قلبي». قال: صدقت يا محمّد ﷺ فأخبرني عن الولد، أيّ عضو من الرجل وايّ من المرأة، فقال: «امّا العظام والعصب والعروق فمن الرجل وامّا اللحم والدم والظفر والشعر فمن المرادم، فقال: صدقت، فما بال الرجل يشبه أعمامه دون أخواله، أو يشبه أخواله دون أعمامه، فقال: «أيهما غلب ماؤه ماء صاحبه. كان الشبه له»، قال: صدقت<sup>(1)</sup>، فقال: أخبرني أيّ الطعام حرم إسرائيل على نفسه ففي التوراة ان النبيّ الأمّي يخبر عنه، فقالﷺ: «أنشدكم بالله الّذي أنزل التوراة على موسى هل تعلمون أن إسرائيل مرض مرضاً شديداً، فطال سقمه، فنذر الله الدرأ لتن عافاه الله من سقمه ليحرمنَ على نفسه أحبّ الطعام والشراب وهو لحمان الإبل والبانها»، فقالوا: نعم<sup>(٢)</sup>، فقال لهﷺ: بقيت خصلة واحدة ان قلتها أمنت بك: أيّ ملك يأتيك بما تقول عن الله؟ قال الله الجبرتيل، قال ان ذلك عدونا، ينزل بالقتال والشدّة ورسولنا ميكائيل، يأتي بالبشر والرخاء، فلو كان هو الَّذي يأتيك، آمنًا بك، فقال عمر: وما مبدأ هذه العداوة؟ فقال ابن صوريا: ان أوّل هذه العداوة ان الله تعالى، أنزل على نبيَّنا، ان بيت المقدس سيخرب في زمان

۱ـ الاحتجاج، ج ۱، ص ٤٨.
 ۲ـ جامع البيان، ج ۱، ص ٢٠٦.

رجل يقال له بختنصر ووصفه لنا<sup>(۱)</sup>، فطلبناه فلما وجدناه بعثنا لقتله رجالاً، فدفع عنه جبرئيل وقال أن سلَطكم الله على قتله، فهذا ليس هو ذاك الَذي أخبر الله عنه: أنّه سيخرب بيت المقدس فلا فائدة في قتله، ثم أنّه كبر وقوى وملك وغزانا وخرّب بيت المقدس وقتلنا، فلذلك نتخذه عدوم واما ميكائيل فإنّه عدو جبرئيل! فأنزل الله هاتين الآيتين: فوقُلْ مَن كَانَ عَدُوًا لِمِجبَرِيلَ ﴾ وجواب فرمَن كه محذوف، أي يكون عدوم لله: فوقانَدُ في قليك كه يعنى جبرئيل فرنَزُنَهُ في أي القرآن، أضمره لوضوحه وكمال شهرته فوقانَ قَلْمِكَ بيان لمحل الوحي، فإنّه القابل الأول ومدار الحفظ والفهم، وحق صورة الكلام أن يقال: على قلبي، لكنّه جاء على حكاية قول الله: فوقاناً لما قبله من الكتب يقال: على قلبي، لكنّه جاء على حكاية قول الله: فوقاناً لما قبله من الكتب ومُعَدًى في إلى معارف التوحيد وبعض الشرائع فوقيتَرَك في ومبشَراً بالجنّة مصدر بمعنى الفاعل فوللمؤونين كم فحينئذ لا وجه لمعاداته فلوا نصفوا، لأحبّوه وشكروا له صنيعه في إنزاله ما ينفعهم.

فالمؤمن يشكر والفاسق يكفر، قال الجنيد: الشكر أن لا تستعين بنعمه على معاصيه، فنعمة إدراكك تصرفها في الدهاء وقواك في المعاصي ومالك في اللهو، فمن لأمك في معصية ونهاك عنها، فشكر هذه النعمة أن تحبّه لا أن تبغضه.

أن كَانَ عَدُوًا يَلِمَهِ ومخالفاً لأمره ﴿وَمَلَتَهِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَنْلَ ﴾ أفردهما بالذكر لإظهار شرفهما، قال عكرمه: جبر، وميك، وإسراف، هي العبد بالسريانيّة، وايل وأثيل، هو الله ومعناها عبد الله وعبد الرحمن قال الرازي في «المفاتيح»: قرء ابن كثير، جبرئيل بفتح الجيم وكسر

۱- التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري، ص ٤٥٤.

الراء من غير همزة والكسائي وأبو عمر عن عاصم بفتح الجيم والراء مهموزاً والباقون بكسر الجيم والراء، غير مهموز على وزن قنديل وفيه سبع لغات، ثلاث منها ما ذكرناها وجرائل على وزن جراعل وجرائيل على وزن جراعيل وجرايل على وزن جراعل وجراين بالنون ومنع عن الصرف للتعريف والعجمة.

فَإِنَّهُ كَنَّهُ ﴾ جواب الشرط ولم يقل فإنَّه، لاحتمال أن يعود إلى جبرئيل وميكائيل ﴿عَدُوٌّ لِلْكَنغِرِينَ ﴾ أي لهم، جاء بالظاهر ليدلّ على ان الله انّما عاداهم لكفرهم

وَلَقَدْ أَنْزَلْنَآ إِلَيْكَ ءَايَنَتِ بَيَنَنَتٍ وَمَا يَكْفُرُ بِهَآ إِلَّا ٱلْفَسِعُونَ ١

فقال ابن صوريا لرسول الله ﷺ بعد تلك السؤالات، ما جئتنا بشي، نعرفه وما أنزل عليك من آية فنتَبعها، فانزل هذه الآية: ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَآ إِلَيْكَ مَايَنَتٍ بَيِّنَنَتٍ ﴾<sup>(١)</sup> أي وبالله قد أنزلنا إليك آيات واضحة الدلالة على معانيها وعلى كونها من عند الله، ﴿وَمَا يَكَفُرُ بِهَآ إِلَا ٱلْفَنسِقُونَ ﴾: وما يكفر بهذه الآيات الّا المتمردون في الكفر، الخارجون عن حدوده.

أَوَكْلُما عَنهَدُوا عَهْدًا نَّبَذَهُ فَرِيقٌ مِّنهُمْ بَلَ أَكْثُرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ٢

المُوَاتَّكُماً كَالهمزة للإنكار والواو للعطف على مقدّر يقتضيه المقام أي اكفروا بالبيّنات ﴿أَوَكُمَا عَنْهَدُوا عَهْدًا ﴾ أراد به العهد الذي بلغهم الأنبياء، أن يؤمنوا بالنبيّ الأمّي، أو العهود الَتي كانت بين رسول الله اليهود، فنقضوها لفعل قريظة والنضير عاهدوا أن لا يعينوا عليه أحد، فنقضوا ذلك وأعانوا عليه قريشاً يوم الخندق ﴿نَبَذَهُ فَرِيقٌ مِنْهُم ﴾ جماعة منهم

أسباب نزول الآيات، للنيسابوري، ص ١٩.

إِبَلْ أَكْثَرُهُمْ اللَّهِ أَي أكثر المعاهدين اللَّلَا يُؤْمِنُونَ اللَّهِ ولا يعود الضمير إلى
 فريق، لأن الفريق النابذة كلَّهم غير مؤمنين، لكن من المعاهدين من آمن كعبد
 الله بن سلام وكعب الأحبار وغيرهما وقرء أبو السمال أو، بسكون الواو على
 الله بن سلام في الفاسقون بمعنى الذين، فيكون المعنى: وما يكفر بها الله
 الذين فسقوا أو نقضوا عهد الله مرارا.

وَلَمَّا جَمَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِندٍ اللَّو مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيقٌ مِّنَ الَذِينَ أُوثُوا الْكِنَبَ حِيَّنَبَ اللَّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ أَنَ

وَلَمُ جَاءَهُمُ ﴾: ولما جاء اليهود الذين كانوا في عصر النبي الله وَرُسُولٌ مِنْ عِندِ اللَّوِ يعني محمد الله عن أكثر المفسرين وقيل: أراد بالرسول، الرسالة وهذا القول ضعيف (مُصَدَقٌ لِما مَعَهُم ﴾ أي هو معترف بنبوة موسى لله وبصحة التوراة، أو معنا من حيث ان التوراة بشّرت بمقدم محمد الله فإذا أتى محمد الله كان مجيئه تصديقاً للتوراة (بَسَرت بمقدم الذين أوتُوا الككنّبَ أي ترك والقى طائفة منهم وانّما قال: من الذين ولم يقل: منهم. لأنه أراد علماء اليهود (عِتَبَ الله في يحتمل أن يريد به القرآن، أو التوراة (ورَآء ظُهُورِهِم ﴾ كناية عن تركهم العمل به، قال الشعبي: يقل: منهم. لأنه أراد علماء اليهود (عِتَبَ الله في يحتمل أن يريد به القرآن، أو التوراة (ورَآء ظُهُورِهِم ﴾ كناية عن تركهم العمل به، قال الشعبي: في الحرير والديباج وحلّوه بالذهب والفضة ولم يحلّوا حلاله ولم يحرّموا في الحرير الديباج وحلّوه بالذهب والفضة ولم يحلّوا حلاله ولم يحرّموا وماروت، قال السدي: نبذوا التوراة وأخذوا بكتاب آصف وسحر هاروت وماروت، قال قالة: النابذون جماعة معدودة من علمائهم ولذا ذكر سبحانه: وماروت، قال السدي: نبذوا التوراة وأخذوا بكتاب آصف وسحر هاروت وماروت، قال المعلي والم منه والعمل به، فحينئذ المراد: التوراة، أدرجوه مرامه، قال السدي: نبذوا التوراة وأخذوا بكتاب آصف وسحر هاروت ما معمله منه، ولذا ذكر سبحانه: مرامه، قال السدي المائون جماعة معدودة من علمائهم ولذا ذكر سبحانه: وماروت، فال قادة: النابذون جماعة معدودة من علمائهم ولذا ذكر سبحانه: مريقاً لأن الجمع العظيم والجم الغفير والعدد الكثير، لا يجوز عليهم كتمان ما

| <u>الألا</u> |
|--------------|
| 2            |

التواطؤ على الكتمان ﴿كَأَنَّهُمَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ انّه صدق وحقّ والمراد انّهم علموا وكتموا، بغياً وطمعاً في الرياسة، أو المراد كانُهم لا يعلمون ما عليهم في ذلك من العقاب.

وَلَنَكِنَ ٱلنَّيَنَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ وَمَا أَنزِلَ عَلَ وَلَنَكِنَ ٱلنَّيَنَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ وَمَا أَنزِلَ عَلَ الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَذُوتَ وَمَرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولَا إِنَّمَا نَحْنُ فِنْنَةٌ فَلَا تَكْفُرُ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ. بَيْنَ ٱلْمَرْ وَزَقِجِهِ وَمَا هُم بِعَنكَآتِينَ بِهِ. مِنْ أَحَدٍ إِلَا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَيَنْعَلَّمُونَ مَا يَصُرُقُمُ وَلَا يَنفَتُهُمُ وَلَعَدَ عَلِمُوا لَمَنِ الْمَرَى الْنَوْ وَيَنْعَلَّمُونَ مَا يَصَدُرُونُ عَلَى اللَّذِي اللَّهِ وَيَنْعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ. بَيْنَ ٱلْمَرْ وَنَوْجِهِ وَمَا هُم بِعَنكَآتِينَ بِهِ. مِنْ أَحَدٍ إِلَا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَيَنْعَلَّمُونَ مَا يَصَدُرُهُمْ وَلَا يَنفَسَمُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَعَدَ عَلِيمُوا لَمَنِ الْشَرَى اللَّهِ وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَصَدُرُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَعَدَ عَلِمُوا لَمَنِ الللَّذِي اللَّهُ فَيَ الْأَخِرَةِ مِنْ خَلُونُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَنْعَلَمُونَ مِنْ وَالْعَنْ الْعَلَمُونَ مَا يُعَرَقُونَ مَ

واتبع اليهود، عطف على ما تقدّم من انّه نبذ فريق من اليهود كتاب الله وراء ظهورهم واختلف في اليهود، فقيل: المراد اليهود الذين كانوا على عهد النبي الله وقيل: انّهم اليهود الذين كانوا في زمن سليمان الله وقيل: المراد به الجميع لأن متّبعي السحر لم يزالوا منذ عهد سليمان إلى ان بعث محمّد أي اتبع اليهود ما يقرء الشياطين، من السحر والنيرنجات على عهد سليمان وزعموا بزعمهم الباطل ان سليمان لله كان كافراً ساحراً ماهراً به ونال ما نال وملك ما ملك وقدر ما قدر وقالوا ونحن أيضاً نعمل به ونظهر العجائب حتّى ينقاد الناس لنا ونستغني عن الانقياد لمحمّد

القمي والعياشي عن الباقر للخلام قال: «لمّا هلك سليمان وضع إبليس السحر وكتبه في كتاب وطواه وكتب على ظهره: هذا ما وضعه أصف بن برخيا للملك سليمان بن داود، من ذخائر كتوز العلم، من أراد كذا وكذا، فليفعل كذا وكذا، ثم دفنه قحت سرير سليمان، فدلَّاهم عليه وقرأه عليهم. فقال الكافرون: ما كان يغلبنا سليمان الا بهذه وقال المؤمنون: بل هو عبد الله ونبيته، فقال الله: ﴿ وَأَتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا ٱلشَّيَنطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ ﴾(`)، أي على عهده، أوفى عهده، فكذَّبهم الله، وقال: ﴿وَمَا حَكْمَرُ سُلَيْمَنْ ﴾ ولا استعمل السحر، كما قال هؤلاء الكفرة ﴿وَلَنَكِنَّ ٱلشَّيَنْطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ﴾ قرء، لكن، مخفِّفة ومشدّدة وعلى قراءة التَّخفيف ملغاة عن العمل ورفع اسم ما بعدها، أي ولكن كفر الشياطين بتعليمهم الناس السحر الَّذي نسبوه إلى سليمان ﴿وَمَا أَنْزِلَ عَلَ ٱلْمَلَكَةِنِ ﴾ وبتعليمهم إيّاهم ما انزل على الملكين ﴿بِبَابِلَ هَدُرُوتَ وَمَنْرُوتَ ﴾ قال الصادقﷺ: «وكان بعد نوح كثر السحرة والممؤهون فبعث الله ملكين إلى نبيّ ذلك الزمان بذكر ما يسحر به السحرة وذكر ما يبطل به سحرهم ويردّ به كيدهم. فتلقَّاه النَّبي عن الملكين وأدَّاه إلى عباد الله بأمر الله وأمرهم أن يقفوا به على السحر وأن يبطلوه ونهاهم عن أن يسحروا به الناس وهذا كما يدلُّ على كيفيَّة السمَّ وعلى ما يدفع به غائلة السم، ثمّ يقول لمتعلَّم ذلك العلم هذا السمّ فمن رأيته سم، فادفع غائلته بكذا وإياك أن تقتل بالسمّ أحدا. قال وذلك النبيّ أمر الملكين. أن يظهرا للناس بصورة بشرين ويعلماهم ما علموا وذلك قوله: ﴿وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ ﴾ ذلك السحر وإبطاله ﴿ حَتَّى يَغُولَا ﴾ للمتعلَّم ﴿إِنَّمَا خَحْنُ فِتْـنَةً ﴾ امتحان للعباد ليطيعوا الله فيما يتعلَّمون من هذا ويبطلوا به كيد السحر ولا تسحروا ﴿ فَلَا تَكْفُرُ ﴾ أيَّها المتعلَّم باستعمال هذا السحر وطلب الإضرار به ودعاء الناس إلى ان يعتقدوا انَّك تفعل ما لا يقدر عليه الا الله. فإنَّ ذلك كفر ﴿فَيَتَعَلَّمُونَ ﴾ يعني طالبي السحر ﴿مِنْهُـمَا ﴾ أي ممًا تتلوا الشياطين على عهد سليمان وممًا انزل على الملكين ببابل من هذين

١\_ بحارالأتوار، ج ١٤، ص ١٣٨، نقلاً عن القمي، ص ٤٦، ٤٧.

الصنفين ﴿مَا يُفَرِقُونَ بِهِ. بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ. ﴾ يتعلّمون للإضرار بالناس والتفريق بين الزوج والزوجة وبين المتحابين وما يؤذي عمله إلى الفراق بينهما ﴿وَمَا هُم بِضَكَآرِينَ بِهِ. مِنَ أَحَكِم إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ لمي لا يضرون بذلك السحر الا بتخلية الله. فإنه تعالى لو شاء لمنعهم بالقهر وقيل: معنى باذن الله بعلم الله».

قال صاحب كتاب نصاب الاحتساب: ان الرجل إذا لم يقدر على مجامعة أهله وقدر على ما سواها، فإن المبتلى بذلك يأخذ حزمة من القصب ويطلب فأساً ذا فقارين ويضعه في وسط تلك الحزمة ثمّ يؤجج ناراً في تلك الحزمة حتّى إذا حمى الفأس استخرجه من النار وبال على حوّة فيبرأ باذن الله.<sup>(۲)</sup>

وَيَنْعَمَّنُونَ مَا يَعْشَرُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ لأنهم إذا عملوا السحر وتعلَموا ليسحروا به، فقد تعلَموا ما يضرّهم في دينهم، فإنهم ينسلخون عن دين الله بذلك ﴿وَلَقَدَ عَكِلُمُوا ﴾ أي علم هؤلاء المتعلَمون ﴿لَمَن اَشْتَرَىنُهُ ﴾ قيل: اللام، في لمن اشتراه، لام الابتداء وقيل لام القسم، و﴿مِنْ ﴾ قيل شرطيّة والجواب ﴿مَا لَهُ. في ٱلْآخِرَةِ مِن خَلَقِ ﴾ وقيل: من، موصولة، أي والله لقد علم الذي اشترى السحر ماله في الآخرة من نصيب في الجنّة ﴿وَلَيَسْرَى مَا شَمَرُوا بِهِ آنفُسَهُمْ لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ أي بنس ما باعوا به حظ أنفسهم من نصيب الجنّة حيث اختاروا التكسب بالسحر لداعية الفرار من التكليف وحب الدنيا لو كانوا يعلمون كنه ما يصيرون إليه من العقاب الدائم.

فان قيل: كيف أثبت سبحانه لهم العلم في قوله ولقد علموا، ثمّ نفاه

۱\_بحار الأنوار، ج ۵۲، ص ۳۲۰. ۲\_فتح الباري، ج ۱۰، ص ۱۹۹. عنهم في قوله: ﴿لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ فالجواب: انَ الَّذِين علموا، غير الَّذِين لم يعلموا، فالَّذين علموا، هم الَّذين علموا السحر ودعوا الناس إلى تعلّمه وهم الَّذين نبذوا كتاب الله واما الجهّال الذين يرغبون في تعلّم السحر، فهم الَذين لا يعلمون، أو انَ القوم واحد ولكنّهم علموا شيئاً وجهلوا شيئاً أخر، علموا أنَّه ليس لهم في الآخرة خلاق ولكن جهلوا ما حصل لهم لهذا الأمر، من العقوبة والنكال.

ثمّ في الآية قول آخر: وهو انَّه قرأ، ملكين بكسر اللام، عن الضحَّاك وابن عبّاس، فقال الحسن: كانا علجين، أقلفين ببابل، يعلّمان الناس السحر وقيل: كانا رجلين، صالحين من الملوك<sup>(١)</sup>، مستدلاً بأنَّه لا يليق بالملائكة تعليم الباطل، لكن يمكن الجواب بأنَّه تعليم الباطل لأجل معرفة بطلانه، ليس فيه ضرر كما شرح أولا، أو انزلا وهما ملكان من الملائكة، انزلا لتعليم السحر، ابتلاء وامتحاناً من الله للناس كما ابتلى قوم طالوت بالنهر، أو انزلا تمييزا بينه وبين المعجزة لئلا يغتر به الناس وذلك لأن السحرة كثرت في ذلك الزمان واستنبطت أبواباً غريبة في السحر وكانوا بذلك يدّعون النبوّة والناس يصدّقونهم بالنبوّة، فبعث الله هذين الملكين ليعلّما الناس أبواب السحر، حتّى يتشخّص السحر عن المعجزة، فلهذه الحكمة انزل السحر على الملكين، لأن التشخيص بين المعجزة والسحر متوقَّف على العلم بماهيَّة السحر، فبعث الله هذين الملكين لتعريف ماهيّة السحر وقد نهيا الناس عن أعماله بقولهما: انَّما نحن فتنة، فلا تكفر أيُّها المتعلَّم بعمله وهذا من أحسن الأغراض وأحسن الوجوه. وأنكر أبو مسلم في الملكين أن يكون السحر نازلاً عليهما وقال:

ان السحر لو كان نازلاً عليهما، لكان منزله هو الله وذلك غير جائز لأن

ا\_بحارالأنوار، ج ٥٦، ص ٢٠٤.

السحر كفر وعبث ولا يليق به إنزال ذلك، لأن قوله تعالى: ﴿وَلَـٰكِنَّ ٱلشَّيَـٰطِينَ كَفَـُرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾<sup>(١)</sup>، يدلَّ على ان تعليم السحر كفر، فلو ثبت في الملائكة انَّهم يعلَمون السحر، لزمهم الكفر وذلك باطل والسحر لا يضاف الّا إلى الكفرة والفسقة والشياطين، فكيف يضاف إلى الله ما ينهى عنه ويتوعد عليه العذاب وقد أجيب عن قول أبي مسلم قبيل هذا.

وبالجملة فعلى كونهما من الملائكة قالوا في سبب نزولهما واختلفت الروايات في هذه القضيّة، حتّى في رواياتنا الخاصّة، فبعض منها يدلّ على وقوعها وبعض على عدم وقوعها كما في الصافي، قال الراوي: قلت لأبي محمّد الرضائي فإن قوماً عندنا يزعمون ان هاروت وماروت، ملكان من الملائكة، فأنزلهما الله إلى الدنيا وانّهما افتتنا بالزهرة وأرادا الزنا بها وشربا الخمر وقتلا النفس المحرّمة وان الله يعذّبهما ببابل وان السحرة منهما الخمر وقتلا النفس المحرّمة وان الله يعذّبهما ببابل وان السحرة منهما يتعلّمون السحر وان الله مسخ تلك المرأة بهذا الكوكب الذي هو الزهرة، فقال والمعاصي بالطاف الله، قال الله تعالى فيهم: فولًا يَعَصُونَ ألمَّة مَا أَمَرُهُمْ والمعاصي بالطاف الله، قال الله تعالى فيهم: فولًا يعصُونَ ألمَّة ما أَمَرُهُمْ يتَسْيِقُونَهُ بِوَلَفَوَّلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ في أَمَرُهُمْ يربي الناس من أمر الزهرة وانها كانت امرأة فتن بها هاروت وماروت وماروت وما يربويه الناس من أمر الزهرة وأنها كانت امرأة فتن بها هاروت وماروت وماروت وما يرويه الناس من أمر الزهرة وأنها كانت امرأة فتن بها هاروت وماروت وماروت وما يرويه الناس من أمر الزهرة وانها كانت امرأة فتن بها هاروت وماروت وما يرويه من أمر سهيل انه كان عشاراً باليمن، فقال للغاية: «كلموا في قولهم وما كان

- ا\_سورة البقره: ١٠٢
- ٢\_التفسير الصافي، ج ١، ص ١٧٢.
  - ٣ سورة الأنبياء، ٢٦-٢٧.

يبق أكثر من ثلاثة أيّام وما يتناصل منها شيء وما على وجه الأرض. اليوم مسخ وانّ الّتي وقع عليها اسم المسوخيّة مثل القرد والخنزير والذب وأشباههم انّما هي مثل ما مسخ الله على صورها وامّا هاروت وماروت. فكانا ملكين. علما الناس السحر ليحترزوا به سحر السحرة ويبطلوا به كيدهم وما علّما أحداً من ذلك شيئاً الّا قالا له: انّما نحن فتنة فلا تكفر. فكفر قوم باستعمالهم لما أمروا بالاحتراز عنه وجعلوا يفرّقون بما تعلّموا بين المره وزوجه».<sup>(1)</sup>

قال الفيض، أقول: وامّا ما كذَّبوهﷺ من امر هاروت وماروت فقد ورد عنهم في صحتها أيضاً روايات، «القمّي» و«العياشي» عن الباقرطة؛ إنه سأله عطا عن هاروت وماروت، فقال: «أنَّ الملائكة كانوا ينزلون من السماء إلى الأرض في كلّ يوم وليلة يحفظون أعمال أوساط أهل الأرض من ولد آدم والجنّ ويعرجون بها إلى السماء، فضبع أهل السماء من أعمال أوساط أهل الأرض في المعاصى والكذب على الله وجرأتهم عليه سبحانه ونزِّهوا الله عمَّا يقولون ويصفون. فقالت طائفة من الملائكة: يا ربِّنا أما تغضب منا يعمل خلقك في أرضك ومنا يصغون فيك الكذب وعنا يرتكبونه من المعاصي الَّتي نهيتهم عنها وهم في قبضتك. فاحبَ الله يرى الملائكة سابق علمه في جميع خلقه ويعرفهم ما منّ به عليهم ممّا طبعهم عليه من الطاعة وعدل به عنهم من الشهوات الإنسانية. فأوحى الله إليهم أن انتدبوا منكم ملكين حتى أهبطهما إلى الأرض وأجعل فيهما الطبائع البشريَّة من الشهوة والحرص والأمل كما هو في ولد آدم. ثمَّ اختبرهما في الطاعة إلى ومخالفة الهوي، قال: فندبوا لذلك هاروت وماروت وكانا من أشدَ الملائكة في العيب لولد آدم واستيثار غضب الله عليهم، فأوحى الله إليهما ان اهبطا إلى الأرض. فقد جعلت فيكما الشهوات، كما جعلتها في بني آدم وإنّي أمركما أن لا تشركا بي شيئاً ولا تقتلا النفس الَّتي حرَّمتها ولا تزنيا ولا تشربا الخمر. ثمَّ اهبطا إلى

۱\_عيون أخبار الرضا، ج ۲، ص ۲٤٥.

الأرض في صورة البشر ولباسهم، فهبطا ناحية بابل، فرفع لهما بناء مشرف، فأقبلا نحوه فإذا ببابه امرأة حسنة، جميلة، حسناء، متزيّنة، مستبشرة، مسفرة نحوهما فلمًا تأمّلا حسنها وجمالها وناطقاها وقعت من قلبهما أشدَ موقع واشتدّت بهما الشهوة الّتي جعلت فيهما، فما لا إليها ميل فتنة وخذلان وحادثاها وراوداها عن نفسها. فقالت لهما انَّ لي دينا أدين به وليس في ديني أن أجيبكما إلى ما تريدان. الَّا أن تدخلًا في ديني. فقالا: وما دينك. فقالت: أنَّ لي إلها من عبده وصجد له فهو من ديني وإنا مجيبه لما يسأل متى. فقالا: وما إلهك. فقالت. الهي هذا الصنم. فنظر كلّ إلى صاحبه. فقالا: هاتان خصلتان ممّا نهينا عنه. الزَّنا والشرك. لأنَّا إذا سجدنا لهذا الصنم وعبدناه. أشركنا بالله وهوذا. نحن نطلب الزنا ولا تقدر على مغالبة الشهوة فيه ولن يحصل بدون هذا. قالا لها: إذَّا نجيبك إلى ما تريدين، قالت: فدونكما هذه الخمر، فاشربا، فإنَّها قربان لكما منه وبه تبلغا مرادكما. فانتمرا بينهما. وقالا: هذه ثلاث خصال نهينا عنها وانًا لا تقدر على الزنا الا بهاتين. ما أعظم البليَّة بك. قد أجبناك. قالت فدونكما اشربا. فشربا وسجدا. ثمَّ راوداها. فلمَّا تهيَّأت لذلك. دخل عليها سائل. فرآهما على تلك الحالة. فذعرا منه، فقال السائل ويلكما قد خلوتما بهذه المرأة العطرة الحسناء وقعدتما منها على مثل هذه الفاحشة. إنكما لرجلاً سوه. لأفعلنَ بكما وخرج على ذلك فنهضت وقالت: لا وإلهى لا تصلان الآن إلى وقد اطلع هذا الرجل علينا وعرف مكانكما وهو لا محالة مخبر بخبركما. فبادرا واقتلاه قبل أن يغضحنا جميعا. ثمّ دونكما فاقضيا وطركما مطمننين آمنين، فاسرعا إلى الرجل. فأدركاه. فقتلاه ثمّ رجعا إليها فلم يرياها وبدت لهما سوآتهما ونزع عنهما رياشهما وسمعا هاتفا: إنكما اهبطتما إلى الأرض بين البشر من خلق الله ساعة من النهار. فعصيتماه بأربع من كبار المعاصي وقد نهاكما ربّكما عنها فلم تراقباه ولا استحييتما منه وقد كنتما أشدّ من نقم ولام على أهل الأرض المعاصي ولما جعل

وي مصيرين من طبع خلقة البشري وكان قد عصمكم من المعاصي. كيف رأيتم موضع

خذلانه فيكم»، قال للجلاة (وكان قلبهما من حبّ تلك المرأة ان وصفا وأسسا طرايق من السحر، ما تداوله أهل تلك الناحية». قال الإمام للجلاة: الهخيرهما الله بين عذاب الدنيا وعذاب الآخرة»، فقال أحدهما لصاحبه: نتمتّع من شهوات الدنيا إلى ان نصير إلى عذاب القيامة، فقال الاخر: ان عذاب الدنيا له انقطاع وعذاب الآخرة لا انقضاء له وليس حقيق بنا أن نختار عذاب الآخرة، الدائم الشديد، على عذاب المنقطع، قال للجلاة: «فاختارا عذاب الدنيا وكانا يعلمان الناص، السحر، بأرض بابل فرفعا من الأرض إلى الهواء، فهما معذبان. منكومان، معلقان في الهواء إلى يوم القيامة»<sup>(1)</sup> وقيل: يضربان بسياط من حديد إلى يوم القيامة وروي: انّه استشفع لهما إدريس فخيّرا بين العذابين، فاختارا عذاب الدنيا، قيل، هما في بئر بابل من نواحي الكوفة معلّقان بشعورهما، أو بأرجلهما.

قال مجاهد: ملئ الجبّ ناراً فجعلا فيه وقيل: يعذّبان بالعطش، لأنّه إذا قلّب الله بنيتهما بنية البشر، خرجا عن الملكيّة ويحتاجان إلى ما يحتاج إليه البشر، فحينتذ يندفع الأشكال ان صحّ هذا القول ولعلّ اختلاف الأقوال من المرموزات والّذي خوطب بالقرآن، أعرف به، قال رسول الله تلاقي: «اتقوا الدنيا. فو الذي نفس محمّد بيده اللها لأسحر من هاروت وماروت».<sup>(٢)</sup>

إياك أن تسحرك الدنيا بلذاتها وعلاقتها، فتبتّل إلى الله واحترز عن النغس، فإنّ أباك آدم أصبح محسود الشياطين ومسجود الملائكة وعلى رأسه تاج الكرامة وعلى جسده لباس الوصلة وفي وسطه نطاق القربة وفي جيده قلادة الزلفى يتوالى عليه النداء كلّ لحظة، يا آدم، يا آدم، فلم يمس حتّى نزع عنه لباسه وسلب منه استيناسه فإذا كان شؤم زلّة، أو صغيرة واحدة كذلك،

> ١- التفسير الصّافي، ج ١، ص ١٧٥. ٢- الدرالمنثور، ج ١، ص ١٠٠.

فكيف بك. ولذلك كان المخلصون يحترزون من المباحات، فاعرض عن ملاذ الدنيا واعتزل عن أبنائها، فطوبى لمن عود نفسه بالعزلة، فتمت له النعمة ويكون أنسه بالله وبسبب العزلة لا يتيستر له أسباب المعاصي، اما سمعت قضيّة ابى بكر الورآق، وكان مشيّقا منذ زمان ان يرى الخضر وكان لهذا الأمر قرب عشرين سنة، كان يخرج كلّ صباح إلى المقابر ويقرء جزوا من الكتاب الكريم، ثمّ يرجع، قال: إلى ان اتّفق يوماً في الطريق، رأيت شيخاً نورانياً، فسلّم عليّ، فقال: هل تحبّ ان أصاحبك إلى المقابر، فصاحبني، فاشتغلت بكلامه إلى أن رجعت، فلمّا وصلنا إلى باب البلدة، قال لي: كنت تشتاق أن ترى الخضر، فنلت إلى مرامك اليوم، لكن بمصاحبتي فاتك قراءة الجزء سلّمه إلى المعلّم لقراءة القرآن، فلما وصل إلى هذه الآية فريّومًا يَجْعَلُ ألولدَن وهاك نصيحة، فعليك بالاعتزال وغاب عنّي، وأبو بكر هو الذي مات ابنه لما سلّمه إلى المعلّم لقراءة القرآن، فلما وصل إلى هذه الآية فريّومًا يَجْعَلُ ألولدَن وتوفّي.

وأنت تسعى في عمرك لدفع ضرّ أو جلب نفع لئلا تحتاج لتمنّع من نيل مشتهياتك مع ان ما هو سبب عزتك ونيلك الشهوات سبب ذلّتك في الآخرة وطول الحساب، فاخلع نعليك وفرّغ قلبك عن علائق الدنيا، حتّى تصل إلى واد المقدّس من القرب من غير مانع، فإنّ النعلين حاجبتان بين مساس رجليك وبساط القرب ولا تتجوهر النفس الّا بزوال الاعراض الفاسدة من الشهوات، فاجهد في العمل ولا تجحد، لكن تستبعد هذا المعنى والحقّ معك لأنّك معصّب العين بعصابة حطام الدنيا ولذا همّتك ضعيفة، أين كثافة الكثيف والمقام الشريف وأول ما عليك استماع الزواجر والآيات المخوّفة

١- سورة المزمل: ١٧.

الرّادعة القرآنيّة، هذا إذا كنت مبتديا وان كنت منتهيا، فالوعديّة والتشويقيّة، كما قيل: خوّقوا المبتدي وشوّقوا المنتهي فإنّه لا بدّ للجمل من حاد لقطع البوادي.

أنت أرضي والأرض تحيي بوابل المطر، فتربو وتنبت، ثم إن كنت كثير الأكل قلّل في أكلك شيئاً فشيئاً، فلو يصعب عليك هذا الأمر لأن العادة طبيعة خامسة، فزن أوّل يوم مأكلك بعود رطب، فانقص كلّ يوم على قدر جفاف العود واذكر الحديث: «أكثركم شبعاً في الدنيا، أطولكم جوعاً يوم القيامة»<sup>(۱)</sup>، فكن من أصحاب اليمين إن لم تكن من المقربين واعلم انّه ما بينك وبين القيامة ألا إيّاها، فإنّه جميع ما في الكبرى، في الصغرى، لكن في الكبرى أشد، فأجمع بين المقال والحال والعلم والعمل واتبع الراسخين في العلم وعلماء الأخرة الذين ليس لهم رغبة في هواهم ولا يطلبون الدنيا المّا بقدر الحاجة، بل لا يناظرون المّا لإظهار الحقّ لا الغلبة ولا صيقل كلام ولا نقض في الحديث الصحيح ولا تأويل باطل في متن آية محكمة ولا مزاعقة ولا مخاصمة، بل

في الحديث: **«انَ العلم يهتف بالعمل فإن أجابه والَّا ارتحل»**.<sup>(\*)</sup> المحبوب من العلم هو العلم الَذي ينفعك في الآخرة، فاطلبه واعمل به ولا تطلب علماً ينفعك في دنياك ويضرك في آخرتك، ففي العلوم ما يضرّ مثل علم السحر وصبغ الصفر إذا قلّبها بالصناعة فضة وكذلك بعض العلوم الّتي تشغلك عن أمر دينك، فكما ان في المكاسب، مكاسب خسيسة، تأباها النفوس الشريفة، كالحفر والكناسة والحجامة وكما في الرياح مورق ومحرق، كذلك العلوم،

- ١- انظر: بحار الأنوار، ج ٧٣، ص ٥٧.
  - ٢\_الكافي، ج ١، ص ٤٦.

jen je

فالعلم النافع، هو ألذي لو عملت به يجعلك في جنّات ونهر في مقعد صدق عند مليك مقتدر، فاكتسب من جواهر الأعمال، تشرك بها عند عرض البضايع، فمثالك في العمل والبطالة كجماعة سافروا في الظلمات، فقال لهم الخبير بالمكان: احملوا من حصاها، تغنموا، فالمطيع وصاحب حسن الظن حمل فأوقر والمتشكّك البطال ما حمل، فلما خرجوا إلى الضوء شاهدوا بضائعهم، فإذا در وجواهر، فندم البطال، فأقبل قول المتشرّع الصادق، ودع كبرك وتوانيك وقلّل شبعك ومن النوم عينك واحفظ بطنك من الحرام، فأنت العاجز الذي تؤذيك البقّة وتقتلك الشرقة، قنعت من نعيم الجنّة بحلاوة في الدنيا من نحلة: بخبزة من تبنة وتعلم انّك غداً مستور بلبنة، مع انّك مؤاخذ بنعيمك، قال الله: في تُمَّ لَتُسَتَّكُنَ يَوْمَهِنهِ عَنِ ٱلنّعِيمِ في ألا وكن موقناً بما أمرك الشارع ولا تكن ضعيف اليقين في الدين وضعف اليقين والشك يوردك الهلكة ويورث الغفلة والبطالة.

قال رسول اللهﷺ: **«حبّك الثيء يعمي ويصمّ»**.<sup>(٢)</sup> مرادهﷺ انّ من الحبّ ما يعمي عن طريق الحقّ ويصمّك عن استماع الرشد ويعمي العين عن النظر إلى مساويه.

قال الرازي: ان لفظ السحر في عرف الشرع مختصّ بكل أمر يخفى سببه ويتخيّل على غير حقيقته ويجري مجرى التمويه والخداع<sup>(٣)</sup> ومتى اطلق ولم يقيّد، أفاد ذم فاعله، قال الله تعالى: ﴿سَحَكُرُوٓا أَعَيُّكَ ٱلنَّاسِ ﴾ أي موّهوا عليهم حتّى ظنّوا انّ حبالهم وعصيّهم تسعى. وقال: ﴿يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِن

- ۱\_ سورة التكاثر: ۸.
- ٢\_ رسائل المرتضى: ج ٢، ص ٢١٦.
  - ٣\_ مصباح الفقاهة، ج ١، ص ٤٦٠.

سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَىٰ 44. وقد يستعار لفظ السحر فيما يحمد ويمدح.

روي انّه قدم على رسول الله تلك، زبرقان بن بدر وعمرو بن الأهتم، فقال تلك، لعمرو: هخترني عن زبرقان، فقال: مطاع في ناديه، شديد العارضة، مانع لما وراء ظهره، فقال زبرقان: هو والله يعلم انّي أفضل منه، فقال عمرو: انّه ذميم المروة، ضيق العطن، أحمق الأب، لئيم الخال، يا رسول الله، صدتقت فيهما، أرضاني فقلت أحسن ما علمت واسخطني فقلت: أسوأ ما علمت، فقال رسول الله تلك: «انّ من البيان لسحراًه<sup>(۱)</sup>، فسمّى تلك بعض البيان سحراً، فقال رسول الله يتصرّف في الذهن بكلامه اللطيف ويوضح الشيء المشكل، فأشبه السحر الّذي يستميل القلوب بأعماله ويستنفر ولأن المتكلّم يحسن ما يكون قبيحاً ويقبح ما هو حسن، قال الشاعر:

في زخرف القول تزيين لباطله و الحق قد يعتريه سوء تعبير تقول هذا حجال النحل تمدحه و ان ذممت فقل قسيء الزنــابير

وَلَوْ أَنَّهُمْ مَامَنُوا وَاتَّغَوْا لَمَثُوبَةٌ مِنْ عِندِ اللهِ خَبَرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ٢

وَلَوْ أَنَّهُمْ مَامَنُوا ﴾ الضمير راجع إلى اليهود أي أمنوا بالقرآن والنبي وَوَاتَحَوّا ﴾ الشرك والسحر ﴿ لَمَثُوبَةٌ ﴾ مفعلة من الثواب وثاب أي رجع وسمي الجزاء ثواباً، لأنه عوض عمل المحسن، يرجع إليه ومثوبة، مبتداء جواب ﴿ نَوْ ﴾ والتنكير للتقليل، أي شيء قليل من الثواب ﴿ مِيّن عِندِ اللهِ حَرَّ ﴾ خير، خبر المبتداء، أصله: لأثيبوا مثوبة من عند الله خيراً ممّا شروا به أنفسهم، فحذف الفعل وغيّر السبك إلى ما عليه المنظم الكريم، للدلالة على

۱- أحكام القرآن، ج ۱، ص ٥٠.

إثبات المثوبة لهم والجزم بخيريتها وحذف المفضّل عليه، إجلالاً للمفضّل من أن يكون طرف النسبة ﴿لَوْ كَانُواْ يَعْـلَمُونَ ﴾ ان ثواب الله خير. يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لَا تَتُولُواْ رَعِنَتَا وَقُولُواْ أَنظُرْنَا وَأَسْمَعُواً وَلِلْحَكَفِرِينَ عَنَدَاتُ أَلِيهُ ()

﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِيرَبِ ءَامَنُوا ﴾: خاطب الله المؤمنين في القرآن بقوله: يا أيِّها الذين آمنوا، في ثمانية وثمانين موضعاً، قال ابن عباس: وكان تعالى يخاطب اليهود أولاً في التوراة بقوله: يا أيُّها المساكين<sup>(1)</sup> ولمَّا اعتدوا على أنبيائه وخالفوا محمّداً في أثبت لهم المسكنة اخراً ﴿لا تَتَقُولُوا ﴾ لرسول الله ﴿رَعِنْكَا ﴾: المراعاة المبالغة في الرعي وهو حفظ الغير وتدارك مصالحه، كان المسلمون يقولون لرسول الله الله إذا القي عليهم شيئاً من العلم: راعنا يا رسول الله، أي تأنَّ بنا وانتظرنا ختَّى نفهم كلامك وكانت هذه الكلمة لليهود، كلمة عبرانيَّة أو سريانيَّة يتسابُّون بها فيما بينهم، فلما سمعوا قول المؤمنين: راعنا، يخاطبون الرسول افترضوه وخاطبوا به الرسول وهم يعنون به تلك المسبة، فنهى الله تعالى المؤمنين عنها قطعاً لألسنة اليهود عن التلبيس وأمروا بما هو في معناها ولا يحتمل التلبيس فقال: ﴿وَقُولُواْ أنظُرْنَا ﴾ أي انتظرنا من نظره إذا انتظر. ﴿وَأَسْمَعُوا ﴾ بآذان واعية وأذهان حاضرة، حتّى لا تحتاجوا إلى الاستعادة ﴿وَلِلْحَكْغِرِينَ عَنَدَابٌ أَلِيهُ ﴾ وللذين تهاونوا برسول الله، عذاب موجع لما اجترءوا على الرسول من المسبَّة. وفي الآية دلالة على تجنَّب الألفاظ المحتملة الَّتي فيها التعريض. والمسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده. (٣

۱ عيون الأخبار، ج ۲، ص ۳۹.
 ۲ مكارم الأخلاق، ص ٤٣٨.

قال رسول الله تلكى الا يلغ العبد أن يكون من المتقين. حتى يدع ما لا بأس به. حذراً منا به البأس،<sup>(۱)</sup> وقال: «ان من الكبائر. شتم الرجل أباه»، قالوا: يا رسول الله وهل يشتم الرجل والديه، قال: «نعم يسب أبا الرجل. فيسَب أباه والمه»<sup>(۲)</sup>، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَسُبُوا اللَّذِيرَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُوا اللَّه عَدَوًا بِغَيْرِ عِلْمِ مَحْدَى من سب آلهتهم مخافة مقابلتهم بمثل ذلك، فالإنسان لا بد وأن يحترز عن الذريعة وهي عبارة عن أمر غير ممنوع لنفسه، يخاف من ارتكابه الوقوع في ممنوع وهذا معنى التعريض.

مَّا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَغَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَلَا ٱلْمُشْرِكِينَ أَن يُنَزَّلَ عَلَيْ**حَتُم مِنْ خَيْر مِن زَيِحَتُم**ُ وَٱللَّهُ يَخْلَصُ بِرَحْمَتِهِ. مَن يَشَاًهُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضِلِ ٱلْعَظِيمِ ۞

وَمَّا يَوَدُّ ٱلَّذِمِنَ كَفَرُوا ﴾: كان فريق من اليهود يظهرون المحبّة للمؤمنين ويزعمون أنهم يودون لهم الخير، فنزلت الآية ونفى سبحانه عن قلوبهم الود والمراد من نفي الود الكراهة، أي ما يحبّ الذين كفروا ومِنْ أهْلِ ٱلْكِنَبِ وَلَا ٱلْمُمْرِكِينَ ﴾ والمعنى ان الكفّار باجمعهم لم يحبّوا وأن يُنَزَّلَ عَلَيَحَمُ ﴾ أي على نبيّكم، لأن المنزل عليه، منزل على أمته وقر يُنَزَّل عَلَيَحَمُ ﴾ أي على نبيّكم، لأن المنزل عليه، منزل على أمته وقر فين تَيِحَمُ ﴾ أي المعنى ال الخير. والخير، الوحي والقرآن والنصرة فين تَيِحَمُ ﴾ أي الم يرون أنفسهم أحق بأن يوحى إليهم، فيحسدونكم وأنتم أميّون. واما المشركون، فإدلالاً بما كان لهم من النجدة والجاه زعماً

> ۱ـ بحارالأنوار، ج ۷٤، ص ۱٦٤. ۲ـ الجامع لأحكام القرآن، ج ۱۰، ص ۲۳۹. ۳ـ سورة الأنعام: ۱۰۸.

منهم ان رئاسة الرسالة كسائر الرياسات الدنيوية ولذا قالوا: لو لا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم. وهم كانوا يتمنّون أن يكون النبوة في أحد الرجلين: نعيم بن مسعود الثقفي بالطائف ووليد بن مغيرة بمكة، فأجاب الله بقوله: ﴿وَلَاتَهُ يَخْنَصَى بِرَحْ مَتِهِ، مَن يَشَآمُ ﴾ ومفعول، من يشاء، محذوف. والمراد بالرحمة: النبوة والوحي والحكمة والنصرة وليس لاحد عليه حق ﴿وَلَاتَهُ دُو ٱلْفَصَّـلِ ٱلْمَظِيمِ ﴾ على من يختاره بالنبوة والوحي، فمن حسد بعبد من عباد الله بنعمة خصّه بها فقد بارز أولاً، ربّه، لأنه يتسخّط قسمته تعالى، فكانه يقول لربّه: لو قسمت هكذا، والثاني: ان فضل الله يؤتيه من يشاء وهو يبخل بفضله، والثالث: انّه يريد خذلان وليّ الله وزوال النعمة عنه، والرابع: انّه أعان عدو الله يعني إبليس. ثمّ ان حسدك لا ينفذ على عدوتك بل على نفسك.

قال أمير المؤمنينﷺ: **«قاتل الله الحسد ما أعدله، بدء بالحاسد قبل** المحسود».<sup>(1)</sup>

قال بكر بن عبد الله: كان رجل يأتي بعض الملوك وله مكانة عنده، فحسده رجل على تلك المكانة، فسعى به إلى الملك وقال: ان هذا الرجل يزعم ان الملك أبخر، فقال الملك: وكيف يصح ذلك عندي، قال: تدعو به إليك، فانظر فإنّه إذا دنا منك يضع يده على أنفه، أن لا يشم ريح البخير، فخرج من عند الملك ودعا الرجل إلى منزله، فأطعمه طعاماً فيه ثوم، فخرج الرجل من عنده، فقام بحذاء الملك ويتكلّم مع الملك على عادته، فقال الملك له: ادن منّي، فدنا منه، واضعاً يده على فيه، مخافة أن يشم الملك منه ريح الثوم، فلما رأى الملك ما فعل، صدّق في نفسه قول الساعي.

ا\_عيون الحكم والمواعظ، ص ٥٠٣.

وكان عادة الملك أن لا يكتب بخطّه الًا الجائزة، فكتب له بخطّه إلى عامل له: إذا أتاك الرجل، فاذبحه واسلخه واحش جلده تبناً وابعث به الي، فأخذ الكتاب وخرج، فلقيه الرجل الّذي سعى به، فاستوهب منه ذلك الكتاب وإخذه منه بأنواع التضرع والامتنان زعماً منه انّه الأمر بالجائزة، ومضى به إلى العامل، فقال العامل: ان في كتابك ان أذبحك واسلخك، قال: ان الكتاب ليس هو لي، الله الله في أمرى حتَّى أراجع الملك، قال له العامل: ليس لكتاب الملك مراجعة، فذبحه وسلخه وحشى جلده تبنا وبعث به إلى الملك، ثم عاد الملك مراجعة، فذبحه وسلخه وحشى جلده تبنا وبعث به إلى الملك، ثم عاد وقال: لقيني فلان فاستوهبه منّي، فوهبته، قال الملك: انّه ذكر لي انّك تزعم اني قال: لقيني فلان فاستوهبه منّي، فوهبته، قال الملك: انّه ذكر لي انّك تزعم اني ابخر، فقال كلّا، قال: فلم وضعت يدك على انفك، قال: أطعمني طعاماً فيه توم فكرهت أن تشمّه، قال: ارجع إلى مكانك فقد كفى المسيء إساءته.

مَا نَنسَخ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا تَأْتِ بِحَنْبِرِ مِنْهَآ أَوْ مِثْلِهَاً أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللَهَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ فَدِيرُ ۞

طعن اليهود في الإسلام، فقالوا الا ترون ان محمّداً يأمر أصحابه بأمر ثمّ ينهاهم عنه ويأمرهم بخلافه فنزلت الآية ﴿مَا نَنسَخَ مِنّ مَايَةٍ ﴾: النسخ في اللغة، الإزالة والنقل، يقال نسخت الريح الأثر، إزالته ونسخت الكتاب أي: نقلته من نسخة الي نسخة ومنه تناسخ الأرواح، المراد: التحوّل من واحد، إلى واحد وقرء ننسخ بضمّ النون والنسوء هو التأخر وننسها قرء بفتح النون والجمهور من المسلمين على جواز النسخ ووقوعه وتمستكوا بهذه الآية وآيات أخرى، مثل قوله: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَآ مَايَةً مَتَكَاتَ عَايَةٍ ﴾

١- سورة النحل: ١٠١.

.....۳٦٤

قوله: ﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَآهُ وَيُثْبِتُ وَجِندَهُۥ أَمُّ ٱلْحَكِتَٰبِ ﴾.(') وأنكر بعض، النسخ ووقوعه في القرآن، مثل أبي مسلم بن بحر وقال: ان المراد من الآيات المنسوخة، هي الشرائع التي في الكتب المتقدّمة، من التوراة والإنجيل، كالسبت والصلاة إلى المشرق والمغرب وحرمة لحم الإبل وأمثالها، لكنّ القائلين بوقوع النسخ، دلائلهم كثيرة وحججهم قويّة، مثل أن قالوا بوقوع النسخ في القرآن، انَّ الله أمر المتوفَّى عنها زوجها بالاعتداد حولاً كاملا وذلك في قوله: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَّتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾. (\*) ثمَّ نسخ ذلك باربعة أشهر وعشراً بقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفِّزْنَ مِنْكُمٌ ﴾ - الآية - وأجاب أبو مسلم: بأنَّ الاعتداد بالحول ما نسخ بالكليَّة، لأنَّها لو كانت حاملاً ومدَّة حملها حولاً كاملاً، لكانت عدَّتها حولاً كاملاً وإذا بقى هذا الحكم في بعض الصور، كان ذلك تخصيصاً لا ناسخا وهذا الجواب ضعيف وحجّة القائلين بوقوع النسخ، آية تقديم الصدقة عند نجوى الرسول وكذلك قوله: ﴿ سَيَعُولُ ٱلشَّفَهَآءُ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَّنْهُمْ عَن قِبْلَنِهِمُ ٱلَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا ﴾``، ثمّ أزالهم عنها بقوله: ﴿فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾.(\*) وأجاب أبو مسلم: ان حكم تلك القبلة ما زال بالكليَّة لجواز التوجّه إليها عند الأشكال، أو مع العلم إذا كان هناك عذر. وجوابه: ان على الوصف الذي ذكره، لا فرق بين بيت المقدّس وسائر الجهات وبالجملة فعمدة دليل أبي مسلم في هذه المقولة، انَّ الله وصف كتابه بأنَّه لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، فلو نسخ لكان قد أتاه الباطل وهذا ليس

- ۱- سورة الرعد: ۳۹.
   ۲- سورة البقرة: ۲٤٠.
   ۳- البقرة: ۱٤٢.
  - ٤- البقرة: ١٤٤.

بدليل، لأنّ المراد: انّ هذا القرآن لم يتقدّمه من كتب الله ما يبطله ولا يأتيه من بعده أيضاً ما يبطله، انتهى.<sup>(۱)</sup>

ثمّ انّ المنسوخ امّا أن يكون هو الحكم فقط، أو التلاوة، أو هما معاً. امّا الأول: مثل آية عدّة الوفاة وهي: والذين يتوفّون، الآية.

وامًا الثاني: فكآية الرجم، فكما روي انّ ممّا يتلى عليكم في الكتاب الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما، فهو منسوخ التلاوة، دون الحكم ومعنى النسخ في مثلها، انتهاء التكليف لقراءتها، أي نسخ تلاوتها وبقي حكمها.

وامًا الثالث الذي منسوخ الحكم والتلاوة، قالت عائشة: كان تتلى في كتاب الله عشر رضعات يحرمن، ثمّ نسخ بخمس رضعات يحرمن<sup>(٢)</sup>، فهو منسوخ الحكم والتلاوة جميعا، ثمّ ان النسخ يختصُ بالأوامر والنواهي، لكنّ الخبر لا يدخله النسخ أبداً، لاستحالة الكذب على الله، انتهى.

إِنَّ نُسِبِهَا في أو نتركها على حالها، أو نؤخّرها لوقت آخر لمصلحة
 والمعنى: ان كلّ آية نذهب بها على ما يقتضيه الحكمة (وَنَأْتِ بِحَنَيْرِ في أي
 اباية وحكم هي خير (وَيَنْهَا) للعباد في النفع والثواب والتفاضل فيها،
 باية وحكم هي خير (وَيَنْهَا) للعباد في النفع والثواب والتفاضل فيها،
 بحسب ما يحصل منها الخير (أوَ مِثْلِهَا في في المنفعة والثواب، فكلّ ما
 نسخ إلى الأيسر، فهو للسهولة للعباد وما نسخ إلى الأشق، فهو في الأجر
 أكثر، فالأيسر: كنسخ الاعتداد في الوفاة والأشق كنسخ ترك القتال بإيجابه
 وقد يكون النسخ بمثل الأول، لا أخف ولا أشق، كنسخ القبلة، فحينان طعن
 اليهود له الله فيكرة الأية روا عليهم.

والأنبياء هم المباشرون لإصلاح النفوس، مثل أطبًاء البدن للأجسام،

١- المحصول في علم الأصول، ج ٣، ص ٣١٠.
 ٢- انظر: المحلي، لابن حزم، ج ١٠، ص ١٤.

المحتور المجتنى المحتمد المحتمد

والنسخة كتاب الله وتغيير الأعمال الشرعيّة والأحكام الخلقيّة الّتي هي منزلة عليهم للنفوس بمنزلة العقاقير، فيغيّرها الشارع وهو الله على حسب مصالحها كما انّ الشيء يكون دواء للبدن في وقت، ثمّ قد يكون داء في وقت آخر لكن لمّا ختمت النبوّة بمحمّدﷺ، كذلك ختمت المعالجة بالقرآن الّذي هو شفاء ولا يتغيّر بعده أمر أبداً ما دامت السموات والأرض، فمن حرّفه أو بدل فرعاً من فروعه، فقد كفر به وخرج عن دين الإسلام، سواء تعلّق نظره بالمصلحة أم لا.

النسخ والإتيان الله تَعْلَمُ أَنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾ فيقدر على النسخ والإتيان بمثل المنسوخ وبما هو خير منه.<sup>(1)</sup>

أَلَمْ نَعْلَمُ أَنَّ اللَّهُ لَهُ مُلَكُ السَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضُ وَمَا لَحَتُم مِن دُونِ اللَّهِ مِن وَإِنَّ اللَّهِ مِن وَإِتِ وَلَا نَصِيرٍ ۞

أَنَّهُ تَعْلَمُ أَنَّ اللهُ لَهُ مُلْكُ المتَمَوَتِ وَالْأَدْضِ بَحَة أَي هو المالك المسموات والأرض، فيفعل ما يشاء ويحكم ما يريد وهو كالدليل على قوله: إن المسموات والأرض، فيفعل ما يشاء ويحكم ما يريد وهو كالدليل على قوله: إن الله عالى كُل شَقَءٍ قَدِيرٌ به وتخصيص السموات والأرض بالذكر \_ وإن كان الله تعالى له ملك الدنيا والآخرة جميعاً \_ لكونهما أعظم المصنوعة ﴿ وَمَا كان الله تعالى له ملك الدنيا والآخرة جميعاً \_ لكونهما أعظم المصنوعة ﴿ وَمَا لَحَكُم مِن دُونٍ الله في من، زائدة للاستغراق ﴿ مِن وَلِي بَهَ ناصر، قيّم بالأمور ﴿ وَلَا نَصِيرٍ في معين لكم، فلا يجوز الاعتماد على غيره وحسن منه الأمر والنهي والتغيير والتبديل والنسخ لكونه مالكاً للخِلق.

١- لقد استشهد المفسر هنا ببيت من الأدب الفارسي وهو: آنكه داند دوخت او دانــد دريــد هر چه را بفروخت نيكوتر خريد المعنى: من عرف التدبير والتدبر في الأمور (كمن يجيد التفصيل ويحسن الخياطة)، حسنت حياته ومعيشته (كمن يشتري ماهو الأفضل بما يبيع مما لديه) قال رسول الله تلقي «يا عباد الله أنتم كالمرض وربّ العالمين كالطبيب، فحملاح المرضى فيما يعمله الطبيب ويدتره لا فيما يشتهيه المريض. الا فسلموا الله أمره تكونوا من الفائزين».<sup>(۱)</sup>

أَمْ تُرِيدُونَ أَن تَسْتَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا شُهِلَ مُوسَىٰ مِن قَبَلُ وَمَن يَتَبَدَلِ الْحُفْرَ بِٱلْإِيمَٰنِ فَقَدَ ضَلَّ سَوَآءَ السَّبِيلِ ۞

﴿ أَمْ تُربِيدُونَ أَن تَسْتَلُوا رَسُولَكُمْ ﴾: أم، على قسمين، متَّصلة ومنقطعة، فالمتصلة بمعنى همزة الاستفهام والمنقطعة بمعنى بل، ولا يكون الًا بعد كلام تام وفي هذه الآية متَّصلة واختلفوا في المخاطب به، قيل: انَّهم المسلمون، قالوا: كان المسلمون يسألون رسول الله عن أمور لا خير لهم في البحث عنها ليعلموها، كما سأل اليهود موسى وقيل: سأل قوم من المسلمين أن يجعل لهم النبي الشيخ ذات أنواط كما كان للمشركين ذات أنواط وهي شجرة كانوا يعبدونها ويعلقون عليها المأكول والمشروب، كما سألوا موسى أن يجعل لهم إلها كما لهم آلهة<sup>(٣)</sup> والقول الآخر: انَّه خطاب لأهل مكة وهو قول ابن عباس ومجاهد قال: (ان عبد الله بن أمية المخزومي أتى رسول الله الله في رهط من قريش فقال يا محمّد الله: ما أومن بك حتّى تفجر لنا ينبوعا أو تكون لك جنَّة من نخيل وعنب أو يكون لك بيت من زخرف أو ترقى في السماء ولن نؤمن لرقيَّك حتَّى تنزَّل علينا كتاباً من الله، إلى عبد الله بن أميَّة، ان محمّداً رسول الله، وقال له بقيّة الرهط: فإن لم تستطع ذلك فأتنا بكتاب من عند الله، جملة واحدة فيه الحلال والحرام والحدود والفرائض، كما جاء موسى إلى قومه بالألواح من عند الله فيها كلِّ ذلك، فنؤمن لك عند

> ۱\_الاحتجاج، ج ۱، ص ٤٥. ۲\_مجمع البيان، ج ۱، ص ۱۸۳.

ذلك، فأنزل الله تعالى هذه الآية).<sup>(١)</sup> والقول الثالث: ان الخطاب لليهود، قال الرازي: وهو الأصح، لأن هذه السورة من أول قوله: ﴿ يَبَنِي إِسْرَهِيلَ ٱذَكُرُواً نِعْبَتِي ﴾.<sup>(١)</sup> حكاية عنهم ومحاجة معهم ولأن هذه السورة مدنية وجرى ذكر اليهود وما جرى ذكر غيرهم.

وبالجملة: فالمعنى أتريدون وتقترحون بالسؤال كما اقترحت بنوا إسرائيل سابقاً على موسى أن تسألوا رسلكم وهو في تلك الرتبة من علوّ الشان ﴿ كُمَّا سُبِلَ مُومَىٰ ﴾ مشبّها بسؤال موسى ﴿مِن قَبْلُ ﴾ محمّد، متعلق بالمؤسَّمِيلَ ﴾، جيء به للتأكيد ﴿وَمَن يَمَتَبَدَّلِ ٱلْحُفْرَ ﴾ ويأخذه لنفسه ﴿ بِأَلْإِيمَنِ ﴾ بمقابلته بدلاً منه ﴿فَقَدْ ضَلَّ ﴾ وعدل وجاز من حيث لا يدرى السَوَآءَ السَبَبِيلِ ﴾ عن الطريق المستقيم وتاه في تيه الهوى وتردى في مهاوي الرّدى، وسواء السبيل: وسط الطريق السويّ، الذي هو بين الغلوّ والتقصير وهو الحقّ. وليس للمؤمن أن يحبّ مالا يرضاه الله، أو يكره ما يرضى الله، ومتى ما لم يراع هذه المرتبة، يسقط عن رتبة الإيمان الكامل، قال في «بستان العارفين»: مثل الإيمان مثل بلدة لها خمسة من الحصون: الأول من الذهب والثاني من فضَّة والثالث من حديد والرابع من حبوكل والخامس من لبن، فما دام أهل الحصن يعاهدون الحصن الَّذي من اللبن، فالعدوَّ لا يبلغ فيهم، فإذا تركوا الحصن الأول، طمع العدو في الثاني، ثمَّ في الثالث حتَّى خرب الحصون، فكذلك الإيمان في خمسة من الحصون، اولها اليقين، ثمَّ الإخلاص، ثمَّ أداء الفرائض، ثمَّ إتمام السنن، ثمَّ حفظ الأدب فما دام

أنظر: الاحتجاج، ج ١، ص ٢٧.

٢\_ سورة البقرة: ٤٠.

يحفظ الأدب ويتعاهده، فإنّ الشيطان لا يطمع فيه، فإذا ترك الأدب، طمع اللعين في السنن، ثمّ في الفرائض، ثمّ في الإخلاص، ثمّ في اليقين، فينبغي أن يحفظ الأدب في جميع أموره، حتّى في المباحات وانّما ارتدّ من ردّ لعدم رعاية الأدب كإبليس وغيره من المردودين.

اعلم أنَّه لا يكفيك تزكية النفس عن البعض، حتَّى تزكَّى عن جميعها ولو تركت واحداً من الأخلاق السيّئة غالباً عليك، فذاك يدعوك إلى البغيّة، مثل أن الحسن، لا يحصل بحسن بعض الأعضاء ما لم يحسن جميع الأطراف، فانَّك لو كنت يوسفي الوجه وكنت أعور، لست في زمرة الملاح والصباح، فإن الخلق وهو الصورة الظاهرة بسبب عيب يكون ناقصاً، فكذلك الخلق وهو السيرة الباطنة، يكون معيباً وناقصاً، فإنَّ الإنسان مركَّب من جسد يدرك بالبصر ومن روح ومن نفس يدرك بالبصيرة ولكلِّ واحد منهما هيئة، امًا قبيحة أو حسنة. والروح والنفس أعظم قدرا ولذلك اضافه الله إلى نفسه وأضاف الجسد إلى الطين، فقال: ﴿إِنِّي خَلِقٌ بَشَرًا مِّن طِينٍ ﴾(`` ووصف الروح بانَّه امر ربّاني، فقال تعالى: ﴿قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْـرِ رَبِّي ﴾" وكما للبدن أركاناً كالعين والأذن والفم و. ولا يوصف بالحسن ما لم يحسن جميعها، كذلك الصورة الباطنة، لها أركان لا بدّ من حسن جميعها، حتّى يحسن الخلق وهي أربعة معان وقوى: قوّة العلم وقوّة الغضب وقوّة الشهوة وقوّة العدل بين هذه القوى الثلاث، فإذا استوت هذه الأركان الأربعة، حصل حسن الخلق، امَّا قوَّة العلم، فاعتدالها أن يصير بحيث يدرك بها الفرق بين الصدق والكذب في الأقوال، والحقِّ والباطل في الاعتقادات، وبين الجميل والقبيح في الأعمال،

۱\_سورة ص: ۷۱.

٢\_ سورة الإسراء: ٨٥.

فإذا حصلت هذه القوّة حصلت منها ثمرة الفضائل والحكمة، ﴿وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِصَّمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا صَحَثِيرًا ﴾.<sup>(١)</sup>

وامًا قوة الغضب والشهوة: فاعتدالها أن يقتصر انقباضها وانبساطها على موجب إشارة الحكمة والشرع.

وامًا قوّة العدل: فهي ضبط قوّة الغضب والشهوة، تحت إشارة الدّين والشرع بالعقل الّذي هو بمنزلة الناصح، ولا بدّ في قوّة الغضب، الاعتدال، لأنّها ان مالت إلى طرف الزيادة سمّي تهوراً، وان مالت إلى النقصان سمّي جبناً، وافراط الغضب يحصل منه الصلف والبذخ والاستطالة والكبر والعجب، وتفريطها يحصل منه الجبن والذّلة والمهانة وعدم الغيرة وضعف الحميّة على الأهل والمال وامّا في اعتدالها يحصل الخلق الكريم والشهامة والحلم والثبات وكظم الغيظ وو و.

وامًا اعتدال الشهوة: فهو العفَّة وأفراطها يعبَر بالشره وعن تفريطها بالخمود، فيصدر من العفَّة، السخاء والحياء والمسامحة والقناعة والورع وقلَة الطمع ويصدر عن افراطها، الحرص والوقاحة والتبذير والعجب والرياء والهتكة والمجانة والملق والحسد والتذلل للأغنياء والاستحقار للفقراء.

وامًا قوّة العقل: فيصدر من اعتدالها حسن التدبير ونقابة الرأي في إصابة الظنّ والتفطَن لدقائق الأعمال وخفايا آفات النفوس وامًا إفراطه فيحصل منه المكر والدهاء والخداع ويحصل من تفريطه، البله والغمارة والحمق والبلادة والانخداع وحسن الخلق في الجميع وسط بين الإفراط والتفريط وكلا طرفيها ذميم ومهما مال واحد من هذه الجملة إلى الإفراط

١- سورة البقرة: ٢٦٩.

الرياضة أن يكلّف الصفة المفرطة الغالبة، خلاف مقتضاها ويعمل بنقيض موجبها، مثلاً ان غلب البخل، يتكلّف البذل مرّة بعد أخرى، حتّى يسهل عليه البذل في محلّه وهكذا إلى أن ينقلب الطبع، فإنّ العادة طبيعة خامسة.

واعلم ان تفاوت الناس في حسن الباطن، كتفاوتهم في حسن الظاهر ولم يسلّم الحسن المطلق الّا على الندرة كما حصل له في في في حسن الظاهر عَظِيمِ ﴾.<sup>(1)</sup>

اعلم: ان أصول الأخلاق المحمودة عشرة: التوبة والخوف والزهد والصبر والشكر والإخلاص والتوكّل والمحبّة والرضا وذكر الموت.

الأصل الأول، التوبة وانّها مبدأ طريق السالكين ومفتاح سعادة المقبلين والتائب محبوب الله، قال الله تعالى: فؤانَ أللَه يُحِبُّ ٱلنَّوَّبِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>، وقال «أنَ الله أفى بتوبة عبده المؤمن من رجل نزل في فلاة مهلكة. معه راحلته وعليها طعامه وشرابه، فوضع رأسه فنام نومة فاستيقظ وقد ذهبت راحلته. فطلبها حتى اشتد الحرّ والعطش. قال: ارجع إلى مكافي الذي كنت فيه، فأنام حتى أموت ، فوضع رأسه على ماعده ليموت فاستيقظ. فإذا راحلته عنده عليها زاده وشرابه. فالله أشد فرحاً بتوبة العبد المؤمن من صفات بهيميّة وسبعيّة وشيطانيّة وربوبيّة بتوبة العبد المؤمن من هذا براحلته عنده عليها زاده وشرابه. فالله أشد فرحاً ولي ماعده ليموت هاستيقظ. فإذا راحلته عنده عليها زاده وشرابه. فالله أشد فرحاً توبية العبد المؤمن من هذا براحلته<sup>(٣)</sup> وهي واجبة على الفور مع الشرائط، على وقد عجنت في طينته عجناً محكما واول ما يظهر فيه، البهيميّة فيغلب عليه وقد عجنت في طينته عجناً محكما واول ما يظهر فيه، البهيميّة فيغلب عليه الشهرة والشره، ثمّ السبعيّة فيغلب عليه المنافسة والمعاداة، ثمّ الشيطانيّة فيغلب عليه المكر والخداع، ثمّ يظهر فيه بعد ذلك صفات الربوبيّة وهو الكبر

- إ\_ سورة القلم: ٤.
- ٢- سورة البقرة: ٢٢٢.
- ٣- الطرائف، للسيد بن طاووس، ص ٣٢٤.

والاستعلاء، فإذن لا يستغني أحد عن التوبة وهي إرث أبيه ولو فرضنا انّه سلم من هذه الآفات وخلا عن جميع ذلك، فلا يخلو عن غفلة عن الله وذلك طريق البعد، قال الله: ﴿وَاَذْكُر زَّبَّكَ إِذَا فَسِيتَ ﴾<sup>(١)</sup> وتوبة العوام من الذنوب الظاهرة وتوبة الصالحين عن الأخلاق الذميمة وتوبة المتّقين من الغفلة المنسية للذكر وتوبة العارفين عن الوقوف على مقام يكون ورائه مقام، فتوبة العارفين لا نهاية لها.

الأصل الثاني: الخوف: قال الله: ﴿ هُدَى وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ هُمَ لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُونَ ﴾.<sup>(1)</sup>

قال النبي تلاقي العكمة مخافة الله،<sup>(٣)</sup>، قال الله تعالى في الحديث القدسي: الوع**زق لا أجمع على عبدى خوفين ولا أجمع له آمنين،**<sup>(1)</sup> والخوف سوط يسوق العبد إلى السعادة وحقيقة الخوف: ألم القلب واضطرابه بسبب توقع مكروه في الاستقبال. أوحى الله إلى داود للته: المغني كما تخاف السبع الضاري».<sup>(0)</sup> والله تعالى كم أهلك من عباده وعرضهم لأنواع العذاب ولم يأخذه رقة وشفقة، وأخوف الخلق الأنبياء، وآمن الخلق الأغبياء، أو ما سمعت ان العبد يكون خوفه ورجاؤه متساوياً، فذلك للمطيع المتجرّد لله، لكن ما دام العبد مفارقاً للذنوب ينبغي أن يغلب الخوف على الرجاء.

قال بعض السالكين: لو نودي ليدخلنَ الجنَّة جميع الخلق الَّا واحداً، لخفت أن أكون ذلك الرجل، لكن إذا قارب الموت ينبغي أن يغلب الرجاء

- ١\_ سورة الكهف: ٢٤.
- ٢\_ سورة الأعراف: ١٥٤.
- ٣ـ من لايحضر. الفقيه، ج ٤. ص ٣٧٦.
  - للہ کنز العمال، ج ۳، ص ۱۵۰.
    - ٥\_ منية المريد، ص ١٥٤.

وحسن الظنّ، قالﷺ: «لا يموتن أحدكم الا وهو حسن الظّن بربّه».

والرجاء غير التمني والمتمنّي مغرور يحسب نفسه راجياً فمن رجا شيئاً طلبه ومن خاف شيئاً هرب منه ومالا يحمل على ذلك فهو حديث نفس لا وزن له والخوف يوجب الزهد لا الحرص.

الأصل الثالث: الزهد، قال اللغة «ازهد في الدنيا يحبك الله وازهد عمّا في أيدي الناص يحبك الناس».<sup>(۱)</sup> وقال للغظة: «إذا أراد بعبد خيرا زهده في الدنيا ورغّبه في الآخرة وبعمره بعيوب نفسه».<sup>(۲)</sup> وبداية الزهد، التزّهد، لأن نفسه مائلة إلى الدنيا لكنه يجاهدها وحقيقة الزهد أن ينزوي عن الدنيا طوعاً مع القدرة عليها وامّا أن تنزوي عنك وأنت راغب فيها، فذلك فقر وليس بزهد.

الأصل الرابع: الصبر: قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُوَقَى ٱلْصَّنْبِرُونَ أَجَرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾<sup>(٣)</sup> وذكر الله، الصبر في القرآن في نيف وسبعين موضعا، قال «الصبر كنز من كنوز الجنة».<sup>(٤)</sup> والتخلية والتزكية لا تتم الما بالصبر لان جملة أعمال الإيمان على خلاف باعث الشهوة ولذلك قال إلايمان».<sup>(٥)</sup> والإنسان لا يزال في جميع الحالات يحتاج إلى الصبر لان جميع ما يلقى العبد في حياته اما أن يوافق هواه أو يخالفه، فإن وافق كالثروة وكثرة الجاه والصحة فما أحوجه إلى الصبر فإنه إن لم يضبط نفسه طغى وأفسد وامًا ما يخالف الهوى ففي الطاعات يحتاج إلى مجاهدة النفس وتحمّل مشاق العبادة وتخليصها عن الرياء ومكائد النفس وكل طاعة تحتاج إلى الصبر في

间级

اوله بتصحيح النيّة والإخلاص وأيضاً حين الاشتغال كيلا يتكاسل عن آدابه وسننه والحضور ونفي الوسواس وأيضاً بعد العمل ليصبر عن ذكره وإفشائه تخلّصاً عن الرياء والسمعة، كما انّ المعاصي لا بدّ من تركها على الصبر والمجاهدة مع الهوى، قالﷺ: **«المجاهد من جاهد هواه والمهاجر من هجر** السوم».<sup>(۱)</sup> والصبر عن المعاصي أشدّ لا سيّما عن معصية صارت عادة مألوفة كمعاصي اللسان كالكذب والثناء على النفس.

قال بعض الأكابر: ما كنًا نعد إيمان الرجل إيماناً، إذا لم يصبر على الأذى، قال الله تعالى: ﴿وَلَتَمَدِيرَكَ عَلَىٰ مَا َ مَاذَيْتُمُونَا ﴾ <sup>(٢)</sup> قال النبيﷺ: «من إجلال الله أن لا تشكو وجعك ولا تذكر مصيبتك».<sup>(٣)</sup>

الأصل الخامس: الشكر: قال الله تعالى: ﴿وَلَشَحَكُووا لِى وَلَا تَكَفُرُونِ ﴾<sup>(٤)</sup> وقال: ﴿ مَّا يَفَعَكُلُ اللَّهُ بِعَذَابِحَكُم ﴾.<sup>(٥)</sup> والشكر من المقامات العالية وهو أعلى من الصبر والخوف والزهد وجميع المقامات المذكورة لأنها ليست مقصودة في أنفسها وانما يراد لغيرها، مثل ان الصبر يراد منه قمع الهوى والخوف سوط يسوق الخائف إلى المقامات المحمودة والزهد هرب من العلائق الشاغلة عن الله لكن الشكر مقصود لنفسه ولذلك لا ينقطع في الجنة. قال الله تعالى: ﴿وَمَاخِرُ دَعُونَهُمَ أَنِ آَخْمَمُدُ يَلَهِ وَبَ ٱلْعَالَمِينَ كَانَ ولا يتحقق الشاكر الله عالم، والنعمة والمنعم، فليعلم الشاكر ان النعمة من

الله والوسائط كلُّهم مسخرون مقهورون. ومتى اعتقدت ان لغير الله دخلاً في النعمة الواصلة إليك، لم يصح حمدك وشكرك، بل ذلك إشراك في النعمة والمنعم ومعلوم بالضرورة ان الخازن والوكيل، مضطرّان إلى العطاء بعد الأمر فهما مسخَّران، لا دخل لهما بأنفسهما في النعمة وحكمهما حكم القلم والكاغذ والحبر في التوقيع وان قلوب الخلق خزائن الله ومفاتيحها بيد الله وفتحها بأن يسلُّط عليها دواعي جازمة حتى يعتقد انَّ خيرها في البذل مثلاً فعند ذلك لا يستطيع ترك البذل ومن لا يعلم انَ منفعته في انفاعك، فلا يعطيك شيئًا فإذا هو ليس منعماً عليك، لأنَّه يسعى لنفسه، أنَّما المنعم من سخّره بتسليط هذه الدواعي عليه ولا بد للشاكر أن يستعمل نعمه تعالى في محابِّه لا في معاصيه، مثل أن يستعمل عينه في مطالعة كتاب الله وشواهد قدرته وفي مطالعة السماوات والأرض ويستعمل اذنه في سماع الذكر وما ينفعه في الآخرة ويعرض عن الإصغاء إلى الهجر والفضول وهكذا فحينئذ من شرح الله صدره تمكن من الشكر فهو على نور من ربّه، فيرى من كلشيء حكمته ومحبوب الله فيه ومن لم ينكشف له ذلك، فعليه باتباع السنة وحدود الشرع فليعلم آنه مثلاً إذا نظر إلى محرم فقد كغر نعمة العين ونعمة الشمس وكفر بكلٌّ نعمة لا يتم النظر الَّا بها، فإن الأبصار انَّما يتمَّ ويتحقق بالعين ونور الشمس أنَّما يتمَّ بالسموات فهو قد كغر أنعم الله في السموات والأرض. وقس على هذا كل معصية، فإنَّها انَّما يمكن بأسباب يستدعي وجود جميعها خلق السماوات والأرض. وهاك مثالاً آخر وهو: ان الله سبحانه خلق الدراهم والدنانير لتكون حاكمة في الأموال والأمور ويعدل بهم القيم والعوض ولولاهما لتعذرت المعاملات إذ لا يمكن اشتراء مثقال من الزعفران بالجمل، والفرس بالتمر، فمن كنزهما أو اتخذ منهما آنية، كان كمن حبس حاكماً من حكام المسلمين حتّى تعطّلت الأحكام أو استعمل حاكماً من حكّام المسلمين في الحياكة والفلاحة وتعطل الحكم وكلّ ذلك ظلم وتغيير لحكمة الله في خلقه وعباده ومعاداة الله في محابّه ومن لا ينكشف له بنور البصيرة هذه الأسرار لم يعرف صورة الشرع ومعناه ولم يعرف قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ يَكْنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَيَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا﴾ إلى أن يقول: ﴿فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيهِ ﴾.<sup>(1)</sup>

فلا يتصوّر الشكر الّا لمن قام لله بنواميس الشرع ولا يتحقق الشكر الا مع العلم بالنعمة والمنعم فاعرف المنعم واشكره.

الأصل السادس والسابع: الإخلاص والتوكل: قال الله تعالى: فَوَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَبُهُ فَهُ مَ قَال النبي تَلَكَنَ اللهِ اللهِ على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصاً وتروح بطاناًه<sup>(7)</sup>، قال تكلى : «من القطع إلى الله كفاه كل مؤنة ورزقه من حيث لا يحتسب ومن القطع إلى الدنيا وكله الله إلى الله كفاه كل مؤنة ورزقه من حيث لا يحتسب ومن القطع إلى الدنيا وكله الله إلى الله كفاه كل مؤنة ورزقه من حيث لا يحتسب ومن القطع إلى الدنيا وكله الله إلى الله كفاه كل مؤنة ورزقه من حيث لا يحتسب ومن القطع إلى الدنيا وكله الله إلىها».<sup>(1)</sup> والمتوكل من لا يرى فاعلاً سوى الله ويترجمها قولك: (لا إله أنّا الله وحده لا شريك له فولَهُ ٱلمُلَكُ وَلَهُ ٱلْحَمَّةُ وَهُوَ عَلَى كُلَ شَيْو قَدِيرُكُ، فمن قال وحده لا شريك له فولَهُ ٱلمُلَكُ وَلَهُ ٱلْحَمَةُ وَهُوَ عَلَى كُلَ شَيْو قَدِيرُكَ، فمن قال وحده التوكل، فإن زعمت ان من أعطاك طعاماً فتقول: انما يطعمني باختياره، إن شاء أعطى وإن شاء منع، فكيف لا أراه فاعلاً فهذا الزعم باطل لأنك ترى الكثير من الأسباب، ولا ترى ارتباط السلسلة بمسبّبها، مثل انك رأيت المطر سبباً في النبات، فاعلم ان المطر مسخر بواسطة الغيم والغيم مسخر بواسطة الذيم والغيم مسخر بواسطة

1\_ سورة التوبة: ٣٤. ٢\_ سورة الطلاق: ٣. ٣\_ بحار الأنوار، ج ٦٨، ص ١٥١. نقلاً عن جامع الأخبار، ص ١٣٧. ٤\_ بحارالأنوار، ج ٧٤، ص ١٧٨. ورواه الشيخ علي الطبرسي في مشكوة الأنوار، ص ٥٢. الريح وكذلك إلى أن ينتهي إلى أول لا محالة. ولا يحصل التوكل للمتوكّل أل أن يعتقد جزماً أو أن ينكشف له بالبصيرة بانَه لو خلق الخلائق كلّهم على عقل أعقلهم ثم زادهم أضعاف ذلك علماً وحكمة، ثم كشف لهم عواقب الأمور واطلعهم على أسرار الملك والملكوت، ثم أمرهم أن يدبّروا الملك والملكوت، لما دبّروه بأحسن مما هو عليه ولم يمكنهم أن يزيدوا أو ينقضوا جناح بعوضة، بل شاهدوا جميع ذلك، عدلاً محضاً وحقاً صرفا لا نقص فيه وان كلّ ما يرون فيه نقصاً فيرتبط به كمال آخر أعظم منه وما ظنّوه ضرراً نعتمته نفع أعظم منه، لا يتوصَل إلى ذلك النفع آلًا به، فإذا حصل للإنسان هذه المعرفة، يحصل التوكّل ويطمئن قلبه بالتفويض وغير مستعين بآحاد الناس، لعلمه بأن وكيله كافيه وهو جواد كريم، فيكون هذا المتوكل حكمه، حكم الصبي في ثقته بأمة وفزعه إليها وقسم آخر وهو أعلى درجة بل يكون بين يدي الله، كالميّت بين يدي الغاسل، لا كالصبي يزعق بأمة ويتعلق بذيلها، بل يعلم انه إن لم يطلب أمّه، فامة تطلبه وتبتدي بارضاعه وإن بل يكون بين ولهذا في بعض المقامات يأبون الدعاء والسؤال.

لكن اعلم: أنّه ليس من شرط التوكل ترك الكسب والتداوي، والاستسلام للمهلكات وذلك خطاء، لان ارتباط هذه المسببات بهذه الأسباب من السنة التي لا تجد لها تبديلا. ومثال التارك للكسب، مثال من لا يمد يده إلى الطعام وهو جائع ويقول هذا سعى وانا متوكل، أو يريد الولد ولا يواقع أهله أو يريد الحنطة ولا يبث البذر فإن تعطيل الأسباب المقدرة من الخالق، إبطال الحكمة وهو جهل، ثم لا يتكل على اليد فربما يفلج وعلى الطعام فربّما يهلك ويفسد، بل يتكل بقلبه على خالقهما (ولا حول ولا قوة ألّا بالله) فالحول هو الحركة والقوة هي القدرة، فإذا كان هذا حالك فأنت متوكّل وان سعيت. وترك الاذخار محمود لمن غلب يقينه وامّا الضعيف ألّذي يضطرب قلبه، لو لم يدّخر، لم يتفرّغ للعبادة، فالأفضل له أن يدع طريق المتوكّلين ولا يحمل نفسه ما لا يطيقه إذ فساد ذلك في حقّه أكثر من صلاحه وكلّ على حسب قوّته وقد يتتهي القوّة إلى أن يسافر في البوادي من غير زاد، لكن الضعيف إذا فعل ذلك فهو عاص ملق نفسه إلى التهلكة ولا شكّ ان طول الأمل يناقض التوكّل، فإن قنع بقوت يومه وفرّق الباقي فهو تامّ التوكّل، كما فعل رسول الله تشي ومهما قلّت مدة الاذخار كانت الرتبة أعظم \_ جعلنا الله من المتوكّلين \_.

ا\_ سورة المائدة: ٥٤.

٢ـ مسكن الفؤاد، ص ٢٧. وأخرجه الفيض الكاشاني في المحجة البيضاء، ج ٨ ص ٤. ورواه باختلاف يسير أحمد في مسنده، ج ٣، ص ١٧٢. والنسائي في سننه، ج ٨ ص ٩٥.

يحب الموصوفين بالكمال مثل الأنبياء والصلحاء ويجد الإنسان في نفسه هزَّة وارتياحاً وميلاً إلى هذه الطبقة، بل يوجبون على أنفسهم الذَّب عنهم وبذل المال لهم وفي سبيلهم، ثمَّ إذا أحببت هؤلاء لهذه الصفات الحسنة وعلمت انَّ النبي تشيئ كان أجمع منهم لهذه الخصال، كان حبَّك له أشد بالضرورة، فإذا رفعت نظرك الآن من النبيّ إلى مرسل النبي وخالقه والمتفضّل على الخلق ببعثته لعرفت ان بعثة الأنبياء حسنة من حسناته وقطرة من بحر علمه وقدرته تعالى، فإنَّ الأنبياء مع هذه الأوصاف الحسنة مربوبون، لأقوام لهم بأنفسهم ولا يملكون موتاً ولا حيوةً ولا رزقاً ولا أجلاً. والكلُّ تحت قبضته فحينئذٍ كيف يمكنك أن لا تحب خالقك الذي محيط ومحسن على الذرة والدرة وتأمّل: هل لا لأحد في العالم احسان إليك سوى الله، وهل لك لذَّة وتنعَم في شيء وميل على نعمة آلًا والله خالقها وخالق الشهوة إليها والتلذَّذ بها، فلا تكونن أقل من الكلب، فإنَّه يحب صاحبه الَّذي يحسن إليه، فإن لم تقدر أن تحبّه لجلاله وعظمته وجماله كما تحبّه الملائكة فانظر إلى لطف صنعه في اعضائك لحبّه بإحسانه إليك، فتكون أقلا من عوام الخلق، وأعظم نعم الله علينا، رسول الله عليما: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي بَعَتَ فِي ٱلْأُمِّتِيمَنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ ﴾ (١) وبوجوده ي النعم النعم ولو كنت تعرف حقيقة هذه النعمة العظيمة لكنت تبذل روحك بذكر اسمه مرة واحدة وزادت درجة محبتك والقلب لسليم غير غافل عن هذه المعرفة وكما أن أوفق الأشياء للأبدان، الأغذية اللطيفة، فكذلك أوفق الأشياء للقلوب، المعرفة لكن الشهوات ونيلها ممرضة للقلوب شيئاً فشيئاً حتّى لا يقبل شهوة معرفة الله أصلاً، كما يفسد مزاج المريض، فيسقط شهوته عن الغذاء وينعكس طبعه فيشتهى الطين والأشياء المضرة

١- سورة الجمعة: ٢.

المهلكة وهو مقدّمات الموت.

واعلم: ان مرض القلب ينتهي إلى حدّ يستكره معرفة الله ويبغضها ويبغض أهلها، بل يبغض ويكره جميع الأنبياء والصلحاء ولا يدرك حيننا أل لذة المطعم والمنكح والرياسة وذلك هو القلب المنكوس وهو الميّت الّذي لا يقبل العلاج، فيكون أهل هذه الآية: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يُفَعَّهُوهُ وَفِي عَاذَانِهِمْ وَقَرَا وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوّاً إِذَا أَبَدًا ﴾<sup>(1)</sup>

وبالجملة فجميع الناس يدّعون محبّة الله لكن لها علامات وأعظم علاماتها تقديم امر الله على هوى النفس مطلقاً والشوق إلى الموت، أو الخلوّ عن كراهيّة الموت، الّا إذا تشوّق إلى زيادة المعرفة، فلهذه الجهة لا يحبّ الموت.

الأصل التاسع: الرضاء بالقضاء، قال النبي ﷺ: فإذا احب الله عبداً ابتلاه. فإن صبر اجتباه وان رضي اصطفاه<sup>(٣)</sup> وقال ﷺ: فاعبدوا الله بالرضا. فإن لم تستطيعوا فغي الصبر على ما تكوه خير كثيره.<sup>(٤)</sup> واعلم انّه قد أنكر الرضا جماعة وقالوا: لا يتصور الرضا بما يخالف الهوى وانّما يتصور الصبر فقط. وقال بعض: يمكن الرضا بما يخالف الطبع والهوى، لأنّه ولو يكره بالطبع ما يخالف هواه ولكن رضى به لعقله وإيمانه بجزالة ثواب البلاء، كما رضى المريض بالم الفصد وشرب الدواء، لعلمه بانّه سبب الشفاء، حتّى انّه يفرح ممّن يأتي له الدواء والفصّاد.

> ١\_ سورة الكهف: ٥٧. ٢ـ سورة النحل: ٢١. ٣ـ المحجة البيضاء، ج ٨ ص ٦٧ و٨٨ والبحار، ج ٨٢ ص ١٤٢. ٤ـ انظر: المحجة البيضاء، ج ٥، ص ١٠٤.

روي: (ان نبياً كان يتعبّد في جبل وكان بالقرب منه عين فاجتاز بها فارس وشرب ونسى عندها صرة فيها ألف دينار، فجاء آخر وأخذ الصرة، ثم جاء رجل فقير وعلى ظهره حزمة حطب، فشرب واستلقى ليستريح، فرجع الفارس في طلب الصرة، فلم يرها، فأخذ الفقير وطالبه وعذبه فلم يجد عنده فقتله، فقال النبيّ يا الهي ما هذا الأمر، أخذ الصرة ظالم آخر وسلّطت هذا الظالم على هذا الفقير حتّى قتله، فأوحى الله اليه: استغل بعبادتك، فليس معرفة أسرار الملك من شأنك، ان هذا الفقير كان قتل أبا الفارس، فمكّنته من القصاص وان أبا الفارس كان قد أخذ ألف دينار من آخذ الصرة، فرددته إليه من تركته). ومن أيقن بسبب تفاصيل القضاء لم ينطو ضميره الًا على الرضا بكلّ ما يجري من الله.

.....٣٨٢

واعلم: انّه لا ينبغي أن يظنّ ظان ان معنى الرضا بالقضاء ترك الدعاء والأسباب وتترك السهم الذي أرسل إليك حتّى يصيبك مع قدرتك على دفعه بالترس وترك الأسباب مخالفة لمحبوبه ومناقشة لرضاه، إذ ليس من الرضا للعطشان أن لا يمدّ اليد إلى الماء البارد زاعماً انّه رضى بالعطش الّذي من قضاء الله، بل من قضاء الله ومحبّته أن يزول العطش بالماء بل رعاية سنة الله هي الرضا بالقضاء.

الأصل العاشر: ذكر الموت وهو عظيم النفع، إذ به يبغض الدنيا وينقطع علاقة القلب عنها، قال النبي تلاقية: «أكثروا من ذكر هادم اللذات»<sup>(۱)</sup> وقال الشقية: «لو يعلم البهائم من الموت، ما يعلم ابن آدم لما أكلتم منها سميناً».<sup>(۱)</sup> «وأكرم الناص

۱- عيون أخبار الرضا، ج ۱، ص ٧٥، ح ٣٢٥، الدعوات، ص ٢٣٨، ح ٦٦٥.
 ۲- انظر: بحارالأنوار، ج ٦١، ص ٥١. نقلاً عن من لايحضره الفقيه، ج ٢، ص ١٨٨.

وأكيسهم أكثرهم للموت ذكراً وأشذهم له استعداداًه<sup>(١)</sup>، فإنَّ الموت عظيم هايل وما بعده أعظم منه وفي ذكره منفعة، فإنَّه ينقص الدنيا ويبغضها إلى القلب وبغض الدنيا رأس كلَّ حسنة، كما انَّ حبَّها رأس كلَّ خطيئة ولا سبب لإقبال الخلق على الدنيا ألَّا قلَّة التفكُّر في الموت. وطريق الفكر فيه أن يفرغ الإنسان قلبه ويجلس في خلوة ويباشر ذكر الموت بصميم قلبه ويتفكّر في أقرانه الَذين مضوا فيتذكَّرهم واحداً واحداً، وحرصهم وأملهم، ثمَّ يتذكَّر مصارعهم عند الموت وأجسادهم كيف تمزَّقت في التراب، ثمَّ يرجع إلى نفسه، فيعلم انَّه كواحد منهم، أمله كأملهم وأعضائه كأعضائهم كيف صاروا جيفة. قالﷺ لعبد الله: «إذا أصبحت فلا تحدَّث نفسك بالمساء وإذا أمسيت فلا تحدَّث نفسك بالصباح وخذ من حياتك لموتك ومن صحتك لسقمك. فأنَّك يا عبد الله لا تدرى ما اسمك غداً».<sup>(٢)</sup> واشترى أسامة وليدة إلى شهرين بمائة، فقالﷺ: «الا تعجبون من أسامة الله لطويل الأمل والَّذي نفسي بيده ما طرفت عيناي الَّا ظننت انَّ شغريها لا يلتقيان ولا لقمت لقمة الًا ظننت اتي لا أسيغها حتّى أغصّ بها من الموت»، ثمّ قال ٢٠٠٠ الموتى والذي تعملون فعدوا أنفسكم من الموتى والذي نفسى بيده ﴿ إِنَّ مَا تُوْعَـَدُونَ لَاتَتْ وَمَا أَنْشَد بِمُعْجِزِينَ ﴾ (\* وقالﷺ <sup>(4)</sup>: «لجا أوّل هذه الامّة باليقين والزهد ويهلك آخرها بالبخل والأمل». (\*)

واعلم: ان الروح الإنساني، لا يغنى ولا يموت، بل يتبدّل بالموت حالها فقط ويتبدّل منزلها، فيرمى من منزل إلى منزل، والقير في حقّها امّا روضة أو حفرة.

وَدَ كَثِيرٌ مِنْ أَهْـلِ ٱلْكِنَٰبِ لَوَ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعَـدِ إِيمَـنِكُمْ كُفَـالًا حَسَكًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِنْ بَعَدِ مَا لَبَتَنَى لَهُمُ ٱلْحَقُّ فَاعَعُوا وَاصْغَحُوا حَتَى بَأْتِي اللَهُ بِأَمْرِقِة إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ أَنَ

.....ፕለደ

روي ان فنحاص بن عازوراء اليهودي، وزيد بن أقيس ونفراً من اليهود قالوا لحذيفة بن اليماني وعمّار بن ياسر بعد وقعة احد: الم تروا ما أصابكم، ولو كنتم على الحقّ ما هزمتم، فارجعوا إلى ديننا، فهو خير لكم وأفضل، ونحن أهدى منكم سبيلا، فقال عمّار كيف نقض العهد فيكم، قالوا شديد، قال: فانّي قد عاهدت أن لا أكفر بمحمّدﷺ ما عشت، فقالت اليهود: امّا عمّار، فقد صبا، أي خرج عن ديننا بحيث لا يرجى منه الرجوع إليه أبداً، فكيف أنت يا حديفة، الا تبايعنا، قال حذيفة: «رضيت بالله ربّاً وبمحمّدﷺ نبيّاً وبالإسلام ديناً وبالقرآن إماماً وبالكعبة قبلة وبالمؤمنين إخواناً، فقالوا: وإله موسى لقد أشرب في قلوبكما حبّ محمّدﷺ، ثمّ أتيا رسول الله وأخبراه، فقالﷺ، «أصبحتما خيراً والماحتماء.<sup>(1)</sup>

الحاصل ﴿ وَدَّ حَصَيْبِرٌ مِنْ آَهَ لِ ٱلْكِنَابِ ﴾ أي أحب ووذ كثير من اليهود ﴿ لَوَ يَرُدُونَكُم ﴾ أي أن يردوكم، فإن ﴿ لَوَ ﴾ من الحروف المصدريّة إذا جاءت بعد فعل، يفهم منه معنى التمنّي، قوله: ودوا لو تدهن، أي أحبّوا أن يصرفوكم عن التوحيد ﴿ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ ﴾ يا معشر المؤمنين ﴿ كُفَارًا ﴾ مرتدين، حال من ضمير المخاطبين، أو مفعولا ثانياً ليرودتكم على تضمينه معنى يصيرونكم ﴿ حَسَكًا ﴾ علّة لقوله ﴿ وَدً ﴾ أي من أجل الحسد ﴿ مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ ومن قبل ميلهم ومشتهياتهم، لا من قبل الميل إلى الحق والتديّن بل منبعثاً من اصل الحسد ﴿ مِنْ بَعَدٍ ما بَتَيْنَ المكانية: المحمد ا

لَهُمُ ٱلْحَقَّ ﴾ وظهر لهم أن محمّداً قوله حقّ ورسول لأنه مذكور في كتابهم على ما رأوا منه المعجزات ﴿فَأَعْعُوا ﴾ العفو ترك عقوبة المذنب، يقال عفت الريح المنزل أي درسته. ومن ترك عقوبة المذنب فكأنّه درس ذنبه، حيث انّه ترك المجازاة، والفرق بين العفو والصفح، انّه قد يعفو الإنسان المجازاة ولا يصفح، لأنّ الصفح ترك التقريع باللسان والاستقصاء في اللوم ولذا قال: ﴿وَأَصَفَحُوا ﴾ وليس المراد بالعفو والصفح في الآية الرضا بما فعلوا بل المراد ترك المقاتلة والإعراض عن مساويهم ﴿حَقَّى يَأْتِي َ اللَّهُ فِأَمْهِهِ ﴾ ويحكم الله بحكمه الذي هو الإذن في قتالهم وضرب الجزية عليهم ﴿ إِنَّ آللَهُ عَلَى حَصَلَ شَيْءٍ قَذِيرٌ ﴾ فيقدر على الانتقام منهم إذا جاء أوانه.

وَأَقِيمُوا الصَّبَلُوْةَ وَمَاتُوا الزَّكُوْةَ<sup>ع</sup>َّ وَمَا لُقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُم مِنْ خَيْرٍ نَجِدُوهُ عِندَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِبِ *بُرُ* 

كُو وَأَقِيمُوا الْعَمَلُوْةَ وَمَاتُوا الزَّكُوْةَ الآية عطف على قوله: فاعفوا،
 أمرهم بالعبادة والبر من الواجبات بإقامة الصلاة وأداء الزكاة، عم بعد
 التخصيص، فأمرهم بالتطوعات بقرينة فوَمَا نُقَدِّمُوا لِلأَنْفُيكُم مِن خَبْر في فإن
 التخصيص، فأمرهم بالتطوعات بقرينة فوَمَا نُقَدِّمُوا لِلأَنْفُيكُم مِن حَبْر في فإن
 الخير يتناول أعمال الخير كلها، واجباً كان أو نفلاً وقدتم الواجب لعظم شأنه،
 فالصلاة قربة بدنية والزكاة قربة مالية والصلاة شكر الأعضاء والزكاة شكر
 الخير يتناول أعمال الخير كلها، واجباً كان أو نفلاً وقدتم الواجب لعظم شأنه،
 الخير يتناول أعمال الخير كلها، واجباً كان أو نفلاً وقدتم الواجب لعظم شأنه،
 والصلاة قربة بدنية والزكاة قربة مالية والصلاة شكر الأعضاء والزكاة شكر
 وتسلفوه، فهو لمصلحة أنفسكم وفو تَجَدُوهُ في أي ثوابه وجزائه، لاعينه،
 محفوظاً فوعند ألله ملحة أنفسكم وفي تجدوا الثمرة واللقمة مثل جبل أحد،
 كما في الحديث: «إذا مات العبد، قال الناص ما خلف وقالت الملاتكة ما قدم».

١\_ مكارم الأخلاق، ص ٤٣٩ ؛ وأخرجه المجلسي في البحار، ج ٧٤، ص ٥٤.

| ا ج ۱ | 1 | DENNEL | ٣٨ | ٦ |
|-------|---|--------|----|---|
|-------|---|--------|----|---|

فوانَ ألمَّة بِمَا تَعْمَلُونَ بَعَبِيرٌ ﴾ بأعمالكم لا يخفى عليه القليل ولا الكثير وهو عام في الخير والشر والإنسان إذا مات انقطع عمله، المَا أن يبقى بعده واحد من الأولاد الثلاثة الَتي لا ينقطع أجرها: الأول: ما يتولَد من مال الإنسان، كبناء المساجد والقناطر في طرق المسلمين للتسهيل عليهم والرباط والأوقاف وأمثالها. والثاني: ما يتولَد من عقله وعلمه المنتفع به في الدين، من استنباط حكم شرعي وتأليف وتصنيف كتب الحديث وما يحتاج إليه في أمور الدين. والثالث: ما يتولَد من النفس، كالبنين والبنات، بشرط الصلاح والتقوى، لأن الأجر لا يحصل من غيره. ولا يمكن هذا الأمر.

وَقَالُوا لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَبَرَى تِلْكَ آمَانِيَّهُمْ قُلْ هَمَانُوا بُرْهَننَكُمْ إِن كُنتُم صَندِقِينَ () بَنَ مَن أَسْلَمَ وَجْهَهُ, لِلَهِ وَهُوَ مُخْسِنٌ فَلَهُ، آَجَرُهُ, عِندَ رَبِّهِ. وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ())

وفد نجران وكانوا نصارى اجتمعوا في مجلس رسول الله تشكرك بي: نزلت في وفد نجران وكانوا نصارى اجتمعوا في مجلس رسول الله تشكر مع اليهود، فكذّب بعضهم بعضاً، فقالت اليهود لبني نجران: لن يدخل الجنّة الا اليهود وقال بنو نجران لليهود: لن يدخلها الا النصارى، فحكى الله مقالتهم ولم يقل كانوا، حملا على لفظ دمن، وانّما جمع الخبر مع ان المطابقة شرط في المبتداء والخبر، فباعتبار معنى دمن، واليهود، جمع هائد: أي تائب، لتوبتهم عن عبادة العجل. والنصارى جمع سكران كي عائل ما يوبتهم عن عائرة المبتدا، كانوا، حملا على لفظ دمن، ومن، واليهود، جمع هائد: أي تائب، لتوبتهم عن عبادة العجل. والنصارى جمع سكران كي عبادة العجل.

إُتِلْكَ أَمَانِيَّهُمْ الله أي تلك الأمانيّ الباطلة امانيّهم وهي أمنيّتهم
 أُمَانِيَّهُمْ الحينَة أَمَانِيَّهُمْ الحينَة المانيّ الباطلة امانيّهم وهي أمنيّتهم
 دخول الجنّة وأن يردّوكم كفاراً وان لا ينزل عليكم الخير (أقُلْ هُمَاتُوا
 بُرْهَننَكُمْ المانية أصله آتوا، قلبت الهمزة هاء، أي أحضروا حجّتكم على

اختصاصكم بدخول الجنّة ولم يقل براهينكم، لأن دعواهم كانت واحدة وهي نفي دخول غيرهم الجنّة. والجنّة على تلك الدعوة واحدة فإن كُنتُمَ صَندِقِينَ كمه في دعواكم. في بَنَى مَنْ أَمَتلَمَ وَجَهَهُ, لِلّهِ كم إثبات لما نفوه من دخول، غيرهم الجنّة: بلى يدخلها من أخلص نفسه لله تعالى ولا يشرك به شيئاً فوَقُوَ مُحَسِنٌ كم حال من ضمير أسلم وقد فسرّه النبي تشي بقوله: «أن تعبد الله كانك قراه وإن لم تكن قراء فإنه يراكه.<sup>(۱)</sup>

وهذا المعنى حقيقة الإيمان فوَفَكَهُ آَجَرُهُ فَهُ وَتُوابِه ثابت فوعِندَ رَبِّهِ فَي والعنديّة القرب والتشريف فووَلَا خَوَفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحَزَيُوْنَ فَي إذا كانوا بهذه الصفات بنيّات صادقة خالصة عن مطلق الشوائب ولذا قالﷺ: «ألما الأعمال بالنيّات»<sup>(٣)</sup>، «ونيّة المره خير من عمله».<sup>(٣)</sup> لأنّ المقصود من العمل، الامتثال للأوامر، حتى يحصل به تنوير القلب ومعرفة الله ويطهّره عما سوى الله حتى تحصل العبوديّة، والنيّة صفة القلب وتأثير صفة القلب أقوى من تأثير صفة الجوارح، فإنّ القلب أشرف الجوارح، ففعله أشرف الأفعال، المسجد وينوي فيه نيّات كثيرة، مثل أن يعتقد أنّه بيت الله ويقصد به زيارة فكانت النيّة أفضل من العمل وبكثرة النيّة، تكثر الحسنة، كمن قعد في مولاه، كما قال تشكيرة: مثل أن يعتقد أنه بيت الله ويقصد به زيارة والره»، ثم ينتظر الصلاة بعد الصلاة، فيكون حال الانتظار كمن هو في الصلاة. وثالثها: إغضاء السمع والبصر وسائر الأعضاء عمّا لا ينبغي»، فإنّ الاعتكاف وثالثها: إغضاء السمع والبصر وسائر الأعضاء عمّا لا ينبغي»، فإنّ الاعتكاف

> ١- انظر: الأمالي، للطوسي، ص ٥٣٦. ٢- المصدر السابق: ص ٦١٨. ٣- أصول الكافي، ج ٢، ص ٦٩، باب النية، ح ٢.

١ ح / تَتَعَلَّيْ الْمُعَلَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

في المساجد».(1) ورابعها: أن يقصد افادة علم أوامر من الدين. وخامسها: ترك الذنوب حياء من الله. فهذا طريق تكثير النيَّة، وقس عليه سائر الطاعات، والنية تغيّر الموضوع، مثل انّ التطيب إذا أراد به التنعّم بلذَّات الدنيا وإظهار التفاخر على الناس أو ليتودّد به إلى قلوب النساء، فكلُّ ذلك يجعل التطيّب معصية، وجاء يوم القيامة وريحه أنتن من الجيفة، كما ورد به الخبر، وان كان قصد به الامتثال وتعظيم المسجد ودفع الروائح الموذية عن عباد الله، فهو عين الطاعة. والضابط أن يكون الفعل مشروعاً ويكون القصد الداعي الحق فقط. ثمّ ان الناوي إذا اشتهى امراً فيقول مثلاً عند تدريسه أو تجارته ان ادرس لله، أو اتَّجر لله، يظنَّ ان ذلك نيَّة وهيهات، فذاك حديث نفس، أو حديث لسان، والنية بمعزل عن ذلك، انَّما النيَّة انبعاث النغس وميلها إلى ما ظهر لها انَّ فيه بوجه القربة وذلك قد يتيستر في بعض الأوقات وقد يتعذر، وكذا الكلام في المطاعم والمناكح ولا يمكن هذا الأمر الا بعد تحسين الأخلاق ولعلَك تظن بنغسك حسن الخلق وأنت عاطل عنه، وينبغي ان يحكم فيه غيرك وتسأل صديقاً بصيراً لا يداهن، لأن أكثر الأخلاق يتعلَّق بالغير، فبعدأن تبيَّن لك معائب اخلاقك، فتبدأ بالأهم فالأهم، وأوَّل ما تدفعه عن نفسك حبَّ الدنيا، فإنَّ سائر المعاصي والأخلاق الذميمة تتبعه، فاطلب خلوة خالية وتفكر في سبب اقبالك على الدنيا واعراضك عن الآخرة، فلا تجد له سبباً الَّا الشهوة الغانية وان أقصى عمرك في الشهوات مائة سنة وقد فاتك ملك لا آخر له، وإذا كانت الدنيا مملوة ذرة وقدر طائراً في كلِّ ألف سنة ويلتقط في كلِّ ألف سنة حبّة واحدة، فتفنى الذرة ولا يفنى الأبد، لأنّ الباقي لا نهاية له، وجملة عمرك بالإضافة إلى بقائك في الآخرة اقصر من لحظة إلى جميع عمرك

۱- كشف الخفاء، للعجلوني، ج ۱، ص ٤٣٨.

.....۳۸۸

ولعلَّك تقول: أنّما افعل ذلك على توقَّع العفو، فإنَّه رحيم كريم فأقول: ولم لا تترك الحراثة والتجارة وطلب المال على توقّع العثور على كنز في خراب، فإن الله كريم وتوقّع العفو مع الحرص على الدنيا وخراب الأعمال، كتوقّع الكنز في الخراب، بل ابعد، مع ان الله تعالى نبّهك، فقال: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَكِن إِلَا مَا سَعَىٰ بهد<sup>(1)</sup> ثم رغَبك عن طلب المال فقال: ﴿ وَمَا مِن دَابَتَوَ فِ الْأَرْضِ إِلَا عَلَ اللَّهِ رِزِقْهَا بهد<sup>(1)</sup> ثم رغَبك عن طلب المال فقال: ﴿ وَمَا مِن دَابَتَوَ فِ الْأَرْضِ الكنز في الخراب، بل ابعد، مع ان الله تعالى نبّهك، فقال: ﴿ وَمَا مِن دَابَتَوَ فِ الْأَرْضِ إِلَا عَلَ اللَّهِ رِزِقْهَا بهد<sup>(1)</sup> ثم رغَبك عن طلب المال فقال: ﴿ وَمَا مِن دَابَتَوَ فِ الْأَرْضِ الحدع نفسك بالكرم في الآخرة وأنت تعلم ان رب الدنيا ولا تكل عليه ثم تخدع نفسك بالكرم في الآخرة وأنت تعلم ان رب الدنيا والآخرة واحد. أشاهده ولست أجد التصديق الحقيقي في قلبي فلذلك فترت رغبتي في ترك أشاهده ولست أجد التصديق الحقيقي في قلبي فلذلك فترت رغبتي في ترك الدنيا نقداً، بما هو موعود نسبة ولست أنق به. فحينيلة تفكر في أقاويل أهل الدنيا نقداً، بما هو موعود نسبة ولست أنق به. فحينيلة تفكر في أول الحمل والأكثر – اثبتوا الجنّة والناس في امر الآخرة أصناف: صنف – وهم الأكمل آدم للنه إلى نبيّنا تشي وقد سمعت أنواع نعيمها ونكال جحيمها.

وصنف لم يثبتوا اللذات والآلام الحسيّة، بل أثبتوها على سبيل التخيّل كما في المنام حتى يكون كلّ واحد في جنّة أو نار وحده وزعموا ان تأثير ذلك فيه كتأثير الحقيقة، لأن تألّم النائم كتألم اليقظان وانّما يخلصه عنه التنبيه وذلك في الآخرة دائم لا انقطاع له. وصنف من الأطبّاء والمنجّمين، اقتصر نظرهم على الطبائع الأربع ومزاجها ولم يدركوا الا الروح الجسماني الذي هو بخار أنضجته حرارة القلب، ينتشر في العروق الضوارب إلى جميع البدن ويقوم به الحسّ والحركة وظنّوا ان الموت عدمه وانه يرجع إلى فساد المزاج.

٦- سورة النجم: ٣٩.

٢\_ سورة الهود: ٦.

والصنفان الأولان قائلون ومتفقون على إثبات سعادة مؤبّدة ومتفقون بأن السعادة لا تنال الًا بالاطاعة وترك الدنيا، فأنت في حق هؤلاء، أي الصنف الآخر، امما أن تجوز غلطهم، أو تعتقد صدقهم فإن جورّت خطاءهم لزمك الإعراض عن الدنيا بمجرّد الاحتمال، فانّك لو كنت جائعاً وظفرت بطعام وهممت بأكله فأخبرك صبيّ ان فيه سمّاً أو حيّة ولغت فيه فآسيت الجوع وتركت الأكل وتقول ان كان كاذباً فليس يفوتني الما الأكل وان كان صادقاً ففيه الهلاك، فحينئذ كيف يستجيز العاقل الهجوم على الدنيا ولا يحذر من هذا السم الذي لم يخبر به الصبيّ، بل أخبر به جميع الكتب السماوية وأهل الوحي.

وان قلت: أني أعلم ضرورة صدق قول الصنف الآخر وان الموت عدم وانه لا عقاب ولا ثواب وان الأنبياء كلّهم مغرورون ملبّسون وانّما الحقّ ما أقول، فمن كان هكذا لا ريب في فساد مزاجه وركاكة عقله ولكن مع هذا يقال له: ان كنت تطلب الراحة في الدنيا فقط، فإنّ الراحة في الحريّة والخلاص عن قيد الشهوات وما المستريح في الدنيا الا تاركها لكثرة عنائها وقيل في حقهم قال الله تعالى: ﴿ ذَرَهُمْ يَأْصَكُلُواْ وَيَتَمَتَعُوا وَيُلْهِ هِمُ ٱلْأَمُلُ فَسَوَّفَ يَعَلَمُونَ ﴾.<sup>(1)</sup>

وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَدَرَىٰ عَلَىٰ شَىْءٍ وَقَالَتِ النَّصَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْبَهُودُ عَلَ شَىٰءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِنَبُ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَٱللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَحَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِغُونَ ٢

﴿ وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّحْدَرَىٰ عَلَىٰ شَىءٍ ﴾ بيان لتضليل كلُّ فريق

ا\_سورة الحجر: ٣.

صاحبه أي ليست النصارى على أمر يصح ويعتد به ﴿وَقَالَتِ ٱلنَّمَنَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ ﴾ أي قالوا ما قالوا ﴿وَهُمْ ﴾ والحال ان كلّ فريق منهم ﴿يَتْلُونَ ٱلْكِنَبَ ﴾ والكتاب للجنس وهذا الكلام توبيخ ومنع لهم لأن حق من حمل التوراة أو الإنجيل أو غيرهما من كتب الله وآمن به أن لا يكفر بالباقي، لأن كلّ واحد من الكتابين مصدق للثاني فإن التوراة مصدقة بعيسى والإنجيل مصدق بموسى فإذا كانوا مع العلم والتلاوة والمعرفة يختلفون هذا الاختلاف، فكيف حال من لا يعلم ﴿كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ منهم أوريش قَوْلِهِمْ ﴾ مثل قول العالمين وقيل: المراد من الذين لا يعلمون، كفار العرب ومشركيهم، قالوا: ان المسلمين ليسوا على شيء فالمراد ان اليهود والنصارى الذين يقرؤن الكتب إذا قالوا كذلك، فكيف بهؤلاء الأمتيين ﴿قَالَةُ العرب ومشركيهم، قالوا: ان المسلمين ليسوا على شيء فالمراد ان اليهود والنصارى الذين يقرؤن الكتب إذا قالوا كذلك، فكيف بهؤلاء الأمتيين ﴿قَالَةُ

وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَى مَنَعَ مَسَجِدَ اللَهِ أَن يُذَكَرَ فِيهَا أَسْمُهُ. وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَأَ أُوْلَتِهِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدَخُلُوهَآ إِلَا خَآبِفِينَ لَهُمْ فِي الدُّنِيا خِزْئٌ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞

وهي هاهنا بمعنى النفي أي مَنَعَ مَسَنَجِدَ ٱللَّوَكَ «من» في الأصل كلمة استفهام وهي هاهنا بمعنى النفي أي لا أحد ظلم ممن منع مساجد الله. واختلف في الذين منعوا وذكروا أقوالاً: اولها: قال ابن عباس: ان طنطيوس الرومي ملك النصارى غزا بيت المقدس فخربه والقى فيه الجيف وسبى ذراري بني إسرائيل وأحرق التوراة وذبح فيه الخنازير وحاصر أهله وقتلهم وسبى البقيّة ولم يزل بيت المقدس خراباً حتى بناه الإسلام في زمن عمر. وثانيها: قال الحسن وقتادة والسدي: نزلت في بخت النصر حيث خرب بيت المقدس مع بعض النصاري. قال أبو بكر الرازي في كتاب «أحكام القرآن» هذان الوجهان غلطان، لأنه لا خلاف بين أهل السير ان عهد بخت نصر كان قبل مولد المسيح للخلج بدهر طويل، والنصاري كانوا بعد المسيح، فكيف يكونون مع بخت النصر في تخريب بيت المقدس وأيضاً فإنّ النصاري يعتقدون في تعظيم بيت المقدس، مثل اعتقاد اليهود، فكيف أعانوا على تخريبه؟ وثالثها: ان الآية نزلت في مشركي العرب الذين منعوا الرسولﷺ عن الدعاء إلى الله بمكَّة والجؤوه إلى الهجرة فصاروا مانعين له ولأصحابه أن يذكروا الله في المسجد الحرام وطرح أبو جهل الكسافات على ظهر رسول الله الله، فقيل: وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَى تَمَنَّعَ ﴾ الآية - ورابعها: قال أبو مسلم: المراد منه الذين صدو، عن المسجد الحرام حين ذهب إليه من المدينة عام الحديبيّة واستشهد بقوله: ﴿ هُمُ ٱلَّذِيبَ كَفَرُوا وَمَنَدُوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾`` وبقوله: إِذَا لَهُمْ أَلَا يُعَذِّبُهُمُ أَلَنَّهُ وَلَهُمْ يَصُدُونَ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ )
 " فإن قيل كيف يجوز حمل لغظ المساجد على المسجد الحرام، فهذا كمن يقول لمن آذي صالحاً واحداً: لم تؤذي الصالحين. أو المسجد موضع السجود، فالمسجد الحرام، مساجد ولا يكون مسجداً واحداً.

١- سورة الفتح: ٢٥.

٢\_ سورة الأنغال: ٣٤.

تخريبها أي حقهم الذلة وارتعاد الفرائض من المؤمنين إذا أرادوا أن يدخلوها، فضلاً عن إيذاء المؤمنين، لو لا ظلم الكفرة وعتوّهم، وقيل: ان المعنى بشارة من الله للمسلمين، بأنه سيظهرهم على المسجد الحرام وعلى سائر المساجد وانّه سيذلَ المشركون لهم، حتى لا يدخلوها الّا بطريق الخوف فيعاقب أو يقتل، إن لم يسلم وقد أنجز الله وعده وما كان يجتري أحد من المشركين ان يحج وأمر النبي تشكر بإخراج اليهود من جزيرة العرب وقد وقع عليهم من الصغار والذلَ بالجزية كما قال سبحانه: ﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَدِجِدَ اللَّهِ شَهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِم بِٱلْكَفْرِ ﴾.<sup>(1)</sup>

وقال قتادة والسدي: قوله: فَوْلَا خَآمَفِينَ ﴾ بمعنى ان النصارى لا يدخلون بيت المقدس إلما خانفين ولا يوجد فيه نصراني الما أوجع ضرباً وهذا القول مردود، لأن بيت المقدس غزاه طنطيوس الرومي وصار في أيدي النصارى أكثر من مائة سنة، حتى استخلصه الملك الناصر صلاح الدين يوسف من آل أيّوب شاه الدويني وقصّته مشهورة وقد وقع بيد المسلمين ثانياً وكان فتح الملك الناصر سنة خمسمائة وخمس وثمانين بعد الهجرة إلى يومنا هذا وعلى ما اشتهرت آنه عاد إليهم ثالثة أو كاد وذلك بشؤم العجوز الملعونة وهي الدنيا، فاحتالت بأنواع الدهى والمكر، فاشترت يوسف الصديق معناها واخسف القمر باطماع البدرة وكان من باعه من تلامذة ابن المقنع بل أستاذه وابن المقنع صاحب البدر المعروف بالتخشب. وهذا الأستاد صاحب بدرة الذهب، فيا لها من صفقة ما أخسرها وأضرّها على الإسلام، اللهم أني بدرة الذهب، فيا لها من صفقة ما أخسرها وأضرّها على الإسلام، اللهم أني بدرة الذهب، فيا لها من صفقة ما أخسرها وأضرّها على الإسلام، اللهم أني أبرئ ممّن باع واشترى وخدع وافترى، فاقسمك بكتابك المنزل \_ وفيه اسمك

١\_ سورة التوبة: ١٧.

الأكبر وأسماؤك الحسنى ـ أن تؤيّد دين نبيك وتعزّ الإسلام وأهله ومحلّه وظهر بيتك للطائف والعاكف واجعل لي هذه البرائة وسيلة إليك لغفران ذنوبي واجعلها حجة لي يوم ألقاك.

قال بعض العلماء: تعطيل المسجد عن العبادة والذكر، تخريب له، لأن المقصود من بنائه، هو الذكر والعبادة فيه، فمادام لم يترتّب عليه هذا المقصود، صار كأنّه هدم وخرب.

قال النبى ﷺ: **«إذا رأيتم الرّجل يعتاد المساجد. فاشهدوا له بالإيمان»**<sup>(١)</sup> لقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَنَجِدَ ٱللَّهِ مَنَ مَامَنَ بِٱللَّهِ ﴾<sup>(٢)</sup>، فجعل حضور المساجد عمارة لها.

قال أمير المؤمنين للمنظرة: «ستّ من المرؤة، ثلاث في الحنبر وثلاث في السفر، فامًا اللاتي في الحضر: فتلاوة كتاب الله وعمارة مساجد الله واتخاذ الإخوان في الله، وإمّا اللاتي في السفر، فبذل الزاد وحسن الخلق والمزاح في غير معصية الله».<sup>(\*\*)</sup> وعدّ من علامات الساعة: «تطويل المنارات وتنقيش المساجد، وتخريبها تخليتها عن ذكر الله فتعطيل المساجد عن التلاوة وعن الصلاة وعن إظهار شعائر الإسلام أقبح سينة».<sup>(1)</sup>

وفي الحديث: «من زار بيت المقدس محتسبا، أعطاء الله ثواب ألف شهيد وحرّم الله جسده على النار. ومن زار عالماً فكأنّما زار بيت المقدّس»<sup>(ه)</sup> \_كذا في «مشكوة الأنوار» \_ .

وبالجملة: فظاهر قوله: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَخِدَ ٱللَّهِ أَن يُذَكَّرَ فِيهَا

١- سنن ابن ماجه، ج ١، كتاب المساجد والجماعات، باب لزوم المساجد وانتظار الصلوة، ج ٨٠٢. ٢- سورة التوبة: ١٨. ٣- الخصال، ج ١، ص ١٥٧، ورواه المجلسي في البحار، ج ٢٣، ص ٢٦٦. ٤- أنظر: بحار لأنوار، ج ٦، ص ٣٠٧. ٥- الذكرى، ص ١٥٤.

أسَّمُهُ، وَسَعَىٰ فِي خُرَابِهَآ ﴾ يقتضي أن يكون الساعي في تخريب المساجد وتعطيلها بسبب من الأسباب عن العبادة، أسوأ حالاً من كلَّ فاسق وهو في أعظم درجات الفسق، كما ان الساعي في عمارته بالعبادة في أعظم درجات الإيمان لقوله: انّما يعمر مساجد الله من آمن بالله واليوم الآخر لأن كلمة «أنّما» للحصر فالويل كلَّ الويل لمن أغلق أبواب المساجد بتعطيلها عن العبادة وفتح أبواب بيوت الخمر.

وفي الحديث عن أبي هريرة، قال النبيكي الحب البلاد إلى الله المساجد وأبغضها إليه أمواقهاه<sup>(١)</sup> والسر العقلي في الحديث ان المسجد مكان لذكر الله، حتى إذا دخله الغافل اشتغل بالذكر، والسوق على الضد من ذلك، لأنه موضع البيع والشراء والإقبال على الدنيا، وذلك مما يورث الغفلة عن الله، حتَى ان الذاكر إذا دخله فإنّه يصير غافلا في الغالب.

وفي الحديث: «من ت**ظهّر في بينه، ثمّ مش إلى بيت من بيوت الله ليقضي** فريضة من فرائض الله، كانت خطواته إحداها تحط خطيئة والأخرى ترفع درجة»<sup>(٢)</sup> ـ رواه مسلم ـ وعن أبي سعيد الخدري: انّ هذه الآية فؤ إِنَّا نَحَيَّنُ نُحَيِّ الْمَوْتَكِ وَنَكَتَبُ مَا قَدَمُوا وَهَاتَنَرَهُمْ ﴾ نزلت في حقّهم.

روى عقبة بن عامر الجهني عن النبيﷺ قال: «إذا تطهّر الرجل. ثمّ مرّ إلى المسجد يراعي الصلاد. كتب له كاتبة أو كاتباه بكل خطوة يخطوها إلى المسجد. عشر حسنات والقاعد الذي يرعى الصلاة. كالقانت ويكتب من المصلّين من حين يخرج من بيته إلى أن يرجع».<sup>(٣)</sup> فعليك بالطهارتين ظاهرة وباطنة، فالباطنة طهارة

> ١- السنن الكبري، ج ٣، ص ٦٥. ٢- المجموع، ج ٤، ص ١٩٤ ٣- المستدرك، ج ١، ص ٢١١.

القلب عن كل شيء سواه وتخلية النفس عن القذرات المعنوية كالحسد والكبر وأمثالها وطهارة الظاهرة عن الأحداث والقذارات، فاستقم كما أمرت.

قال النبي الله له بيتاً في الله مسجداً ولو كمفحص قطاة بنى الله له بيتاً في الجنة».(١)

وَلِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْغَرِبُّ فَأَيْنَمَا تُوَلُوا فَنَمَّ وَجَهُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَسِعُ عَلِيهُ ٢

النزول، لممّا حوّلت القبلة عن بيت المقدس، أنكر اليهود ذلك، فنزلت الآية رداً عليهم، ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْغَرِبُ ﴾: بين سبحانه ان المشرق والمغرب لله وجميع الجهات والأطراف له ﴿ فَأَيَّنَمَا تُوَلُّوا فَنَمَمَّ وَجَدُ ٱللَّهِ ﴾ فأينما أمركم باستقباله فهو قبلة، فكما ان بيت المقدّس، قبلة، كذلك جعل الكعبة، قبلة، فلا تنكروا ذلك، يدبر عباده بما يريد.

في كتاب التوحيد، عن السماء والعالم، قال الرضائين: «المشيّة من صفات الأفعال. فمن زعم ان الله لم يزل مريداً شائيا. فليس بموحد»<sup>(٢)</sup>، قال المجلسي: (لعل الشرك باعتبار انّه إذا كانت الارادة والمشيّة ازليّتين بكونهما دائماً معه سبحانه، يوجب قديمين آخرين).<sup>(٣)</sup> وعن عاصم بن حميد: قال سألت الصادق ثلثين: لم يزل الله مريدا فقال ثلثين: «ان المريد لا يكون الا المراد معه. بل لم يزل عالماً قادراً. ثم أراد».<sup>(3)</sup>

قال بعض مثل قتادة وابن زيد: (ان الله نسخ بيت المقدس بالتخيير إلى أي جهة شاء بهذه الآية، فكان للمسلمين أن يتوجهوا إلى حيث شاءوا في

١- بحارالأنوار، ج ٢٢، ص ٤٦.
 ٢- بحارالانوار، ج ٥٤، ص ٢٧.
 ٣- المصدر السابق نفسه.
 ٤- المصدر السابق نفسه.

.....٣٩٦

الصلاة، الَّا انَّ النبيﷺ كان يختار التوجّه إلى بيت المقدس مع انَّه كان له أن يتوجّه حيث شاء، ثم انّه نسخ ذلك بتعيين الكعبة).

وقيل: انَّ الآية نزلت في النوافل للمسافر، حيث تتوجَّه به راحلته.

عن سعيد بن جبير، قال: (انما نزلت الآية في الرجل يصلي إلى حيث توجهت به راحلته في السفر في التطوع، وكان على إذا رجع من مكة صلَى على راحلته تطوّعاً يومئ برأسه نحو المدينة) فيكون معنى الآية على هذا القول: فأينما تولوا وجوهكم، لنوافلكم في أسفاركم، فثم وجه الله، وصادفتم المطلوب، ان الله واسع الفضل غنيّ، فمن سعته وغناه وفضله، رخّص لكم في ذلك، لأنه لو كلّفكم استقبال القبلة في مثل هذه الحالة لزم إحدى الضررين، امّا ترك النوافل، وامّا النزول عن الراحلة والتخلّف عن الرفقة، بخلاف الفرائض، فإنّها صلوات مفروضة، محصورة، معيّنة والكل مكلّفون بالأداء، فلا يلزم منه التخلّف عن الرفقة والى الحرج. والمراد من قوله: في فَتَمَ وَجَهُ أَلَمَهِ في الحضور العلمي منه سبحانه، فيكون الوجه مجازاً، من قبيل إطلاق اسم الجزء على الكلً، إذ ليس سبحانه جوهراً ولا عرضاً حتى يكون في جانب وهذا معنى الحديث: (لو انكم وليتم بجبل إلى الأرض السغلى، لهبط على الله).

اى لهبط على علم الله، والله منزًه عن الحلول في الأماكن، لأنّه كان قبل ان يحدث الأماكن ﴿عَلِيـــمُ ﴾ بمصالحهم وأعمالهم.

قيل: ان إمام الحرمين انّه نزل ببعض الأكابر ضيفاً فاجتمع عنده العلماء، فقام واحد من أهل المجلس، فقال: ما الدليل على تنزّهه عن المكان؟ وهو قال: ﴿الرَّحَمَٰنُ عَلَى ٱلْعَـرَشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾<sup>(١)</sup>، فقال الغزالي، الدليل عليه قول

۱\_ سورة طه: ۵.

يونس بلام في بطن الحوت فركًا إلىه إكم أنت سُبَحَنك إني كُنتُ مِن الظَّرْلِمِينَ في فتعجب الحاضرون من العلماء في جوابه، فالتمس صاحب الضيافة بيانه، فقال الغزالي: هاهنا فقير مديون بألف درهم، أذ عنه حتّى أبيّنه، فقبل صاحب الضيافة دينه، فقال: ان يونس لما ابتلي بالظلمات في قعر البحر ببطن الحوت، قال: **«لا إله الا أنت، و**قال النبي تشك ليلة الإسراء: **«لا أحمي ث**اء عليك ألت كما أثنيت على نفسك»، فكلّ منهما خاطبه بقوله: أنت، وهو خطاب الحضور، فلو كان في مكان لما كان ذلك بصحيح، فدل ذلك على ان الله تعالى ليس في مكان لأنهما في السير.

وأمًا قصّة القبلة، روي انَّه تلك كان يصلَى بمكَة إلى الكعبة، فلما هاجر إلى المدينة أمره الله أن يصلَي نحو بيت المقدس ليكون أقرب إلى تصديق اليهود، فصلَى نحوه ستَة عشر شهراً وكان يقع في روعه ويتوقّع من ربّه أن يحوله إلى الكعبة لأنّها قبلة أبيه إبراهيم لمتنه وأقدم القبلتين وذلك قوله: ﴿ قَدْ يَرَىٰ تَقَلَّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُوَلَيَنَكَ قِبْلَةً تَرْضَنها ﴾ وذلك فوله: ﴿ قَدْ بني سلمه، فصلَى الظهر ولما صلَى الركعتين نزل: ﴿ فَوَلِ وَجَهَكَ سَطَرَ المَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ فتحول في الصلاة، فسمَي ذلك المسجد، مسجد القبلتين غلمًا تحولت القبلة أنكر من أنكر، فكان هذا ابتلاء من الله كما قال: ﴿ وَمَا عَقِبَيْهِ ﴾ فاتَبع الرسول واستقل في مبدء طريق السالكين. عَقِبَيْهِ ﴾ فاتَبع الرسول واستقل في مبدء طريق السالكين.

وَقَالُوا ٱتَحْدَدُ ٱللهُ وَلَدَأْ سُبْحَنَنَهُ بَلَ لَهُ. مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ كُلُّ لَدُ قَنِنِنُونَ۞

﴿وَقَـالُوا أَتَحْــَذَ ٱللَّهُ وَلَدًا ﴾: والضمير راجع اما إلى قوله: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن تَمَنَعَ مَسَنِجِدَ ٱللَّهِ ﴾ وفي المانعين اختلف الأقوال كما ذكرنا من اليهود، أو

調約

مشركي العرب أو غيرهم وعلى كلَّ الأقوال، الآية في اتخاذ الولد، يشملهم لأنَّ اليهود قالوا: ﴿ عُزَيْرُ أَبَّنُ ٱللَّهِ ﴾ والنصارى قالوا: ﴿ ٱلْمَسِيحُ أَبْرُ ﴾ أللَّهِ ﴾ ومشركوا العرب قالوا: (الملائكة بنات الله)، فلا جرم صحّت هذه الحكاية على جميع التقادير، قال ابن عباس: أنَّها نزلت في كعب بن الأشرف وكعب بن أسد ووهب بن يهودا، فإنَّهم جعلوا عزيراً ابن الله، والاتخاذ أما بمعنى الصنع والعمل ويتعدى إلى مفعول واحد واما بمعنى التصيّر، والمفعول الأول محذوف، أي صيّر بعض مخلوقاته ولدا وادعى انَّه ولده، لا انَّه ولده حقيقة، فكما يستحيل عليه تعالى إن يلد حقيقة، كذا يستحيل عليه التبنَّى، فنزَّه الله تعالى نفسه عما قالوا، بقوله: ﴿سُبِّحَـٰنَهُ ﴾ فهو كلمة تنزيه، ينزَّه بها عمًا نسبوا اليه، كما قال في موضع آخر: سبحانه أن يكون له ولد فمرة أظهره ومرَّة اقتصر عليه لدلالة الكلام عليه واحتجَّ على هذا التنزيه بقوله: ﴿بَلْ لَهُۥ مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ لأن السبب المقتضي لاتِّخاذ الولد، الاحتياج إلى من يعينه في حياته ويقوم مقامه بعد مماته ولا بدّ أن يكون الولد من جنس والده، فكيف يكون له ولد وهو لا يشبهه شيء ومنزَّه عن التركيب والاحتياج وهو تعالى خالق السماوات والأرض وما فيهما جميعا الذي يدخل فيه الملائكة وعزير والمسيح، وكان المستفاد من الدليل، امتناع أن يكون شيء ما، ممًا في السماوات والأرض ولدا، سواء كان ذلك ممًا زعموا أم غيره.

المحصال المحصال المحمد في المحمد من أولى العلم وغيرهم، في الخصال المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد الم المحذف<sup>(۱)</sup> الأسانيد، عن الصادق المتحمد قال: المن الله التي عشر ألف عالم، كلّ عالم منهم أكبر من سبع سماوات وسبع أرضين، ما يرى عالم منهم ان الله عالماً غيرهم واتى

١- في المجلد الرابع عشر من بحار الأنوار، ص ٧٩ نقلاً عن الخصال مع ذكر الأسانيد.

الحجّة عليهم».<sup>(1)</sup> في كتاب «التوحيد» و«الخصال»، عن جابر بن يزيد قال: سألت أبا جعفر الباقر، عن قول الله: ﴿ أَفَيَهِينَا بِٱلْخَلَقِ ٱلأَوَّلَ بَلَ هُرَ فِي لَبَسِ مِنَ خَلَقٍ جَدِيدٍ ﴾»، فقال للتي»: «يا جابر تأويل ذلك ان الله إذا أفنى هذا الخلق وهذا العالم وسكن أهل الجنة الجنة وأهل النار النار جدّد الله عالماً غير هذا العالم وجدّد خلقاً من غير فحولة ولا إنامته يعبدونه ويوحدونه ويخلق لهم أرضاً غير هذه الأرض تحملهم وسماء غير هذه السماء تظلّهم، لعلّك ترى ان الله اقما خلق هذا العالم الواحد، أو ترى وأنت في آخر تلك الموالم وأولتك الأدمتين».<sup>(1)</sup> وفي حديث آخر عنه للائية: «لعلكم وأنت في آخر تلك الموالم وأولتك الأدمتين».<sup>(1)</sup> وفي حديث آخر عنه للغار، لا يعبد بعده الله بلى ليخلقن الله».

لَمُ كَمَ تعالى فَقَدِنْتُونَ كَم: أي منقادون وعبر سبحانه، أولاً عن جميع الموجودات بقوله: الموجودات بقوله: كُلُّ كَم ثم عبّر ثانياً بما يختص بالعقلاء بقوله: وقَدَذِنُونَ كَم إِسْعَاراً بأن العالي والداني سواء في هذا الحكم والسبب في هذه النسبة وهي نسبة الولد إلى الله:

ان أرباب الشرائع المتقدّمة كانوا يطلقون على أرباب الأنواع اسم الأب وعلى الكبير منهم اسم الإله، حتّى قالوا ان الأب، هو الربّ الأصغر، وان الله هو الربّ الأكبر، وكانوا يريدون من هذا الإطلاق والمعنى: انّه تعالى هو السبب الأول في وجود الإنسان وإنّ الأب هو السبب الآخر في وجوده، فإنّ الأب هو مخدوم الإبن وكانّه موجده من وجه، ثمّ ظنّت الجهلة منهم ان

> ۱۔ بحارالأنوار، ج ۲۷، ص ٤١. نقلاً عن الخصال، ج ۲، ص ۱۷۱ و ۱۷۲. ۲۔ الخصال، ج ۲، ص ۱۸۰. ۳۔ الخصال، ج ۱، ص ۳۵۹، ح ٤٥، البحار عنه، ج ۸ ص ۱۳۳، ح ۳۷.

2.1. 超低

المراد به معنى الولادة الطبيعيّة، فاعتقدوا ذلك تقليداً، من غير فهم المراد، ولذلك منع قائله مطلقاً، بل كفر، سواء قصد به معنى السّببيّة، أو معنى الولادة الطبيعيّة حسماً لمادة الضلالة والفساد.

قال الرازي في تفسيره: ووجه الاستدلال بهذه الآية في رد قولهم وإبطال عقيدتهم من وجوه، الأول: ان كلّ ما سوى الموجود الواجب، ممكن لذاته، وكلّ ممكن لذاته، محدث، وكل محدث فهو مخلوق للواجب، امّا بيان أن ما سوى الموجود الواجب ممكن لذاته فلأنّه لو وجد موجودان واجبان لذاتهما لاشتركا في وجوب ولامتاز كلّ واحد منهما عن الآخر بما به التعيّن، وما به المشاركة غير ما به الممايزة، فيلزمهما قيد المشاركة وقيد الممايزة، وحصل التركيب وكلّ مركّب مفتقر إلى أجزائه، فهو ممكن لذاته، فكلّ واحد من ذينك الواجبين لذاتهما ممكن لذاته وهذا خلف.

والوجه الثاني: ان هذا الذي أضيف إليه بأنّه ولده، امّا أن يكون قديماً أزليّاً، أو محدثاً، فإن كان أزليّاً لم يكن حكمنا بجعل أحدهما ولداً والآخر والداً أولى من العكس، فيكون ذلك الحكم حكماً مجرّداً من غير دليل وان كان الولد حادثاً، كان مخلوقاً لذلك القديم وعبداً له، والعبد لا يكون ولداً ولا يستحق المعبوديّة.

قال الرضاطيج: «ان الله قديم، والقدم صفة دلّت على انّه لا شيء قبله ولا شيء معه في ديمومته وبطل قول من زعم أنّه كان قبله أو كان معه شيء وذلك أنّه لو كان معه شيء في بقائه لم يجزأن يكون خالقاً له لأنّه لم يزل معه فكيف يكون خالقاً لمن لم يزل معه. ولو كان قبله شيء. كان الأول ذلك الشيء. لا هذا. وكان الأول أولى بأن يكون خالقاً للعاني».<sup>(1)</sup> وفي «شرح نهج البلاغة» للكيدري، ورد في الخبر: لمّا أراد الله خلق السماوات والأرضين، خلق جوهراً خضراً فنظر إليها بعين الهيبة، فذابت وصار ماء مضطرباً، ثمّ أخرج منه بخاراً كالدخان، وخلق منه السماء<sup>(۱)</sup>، كما قال: ﴿ ثُمَّ أَسْتَوَكَة إِلَى النَّمَلَةِ وَهِى دُخَانَ كَ ثم فتق تلك السماء، فجعلها سبعاً، ثمّ جعل من ذلك الماء زبداً، فخلق منه أرض مكة، ثمّ بسط الأرض كلّها من تحت الكعبة، ولذا سمّيت امّ القرى، ثمّ شقّت من تلك الأرض سبع أرضين وجعل بين كلّ سماء وسماء مسيرة خمسمائة عام وكذلك بين كلّ أرض وأرض إلخ.<sup>(۲)</sup>

بَدِيعُ السَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِذَا فَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَعُولُ لَهُ كُن فَيَتَكُونُ ٢

اى إذا أراد شيئاً واصل القضاء: الأحكام والقطع، عبّر سبحانه تعالى الارادة بالقضاء لإيجابها ووقوعها البنّة، ﴿فَإِنَّمَا يَعُوُلُ لَهُ كُن فَيَتَكُونُ ﴾، فيحصل في الوجود سريعاً من غير توقّف وهذا التعبير عبارة عن سرعة حصول المخلوق بإيجاده والقضاء يستعمل بمعنى الخلق، مثل قوله: فَقَعَمَنَهُنَ مَتَبَعَ سَمَوَلَتِ ﴾<sup>(1)</sup>، أي خلقهن وبمعنى الأمر، نحو: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ الاَ تَعَبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾<sup>(1)</sup> وبمعنى الإخبار، مثل: ﴿وَقَضَيَيْنَا إِلَى بَنِي إِسَرَهِيلَ فِي الْكَنَبِ ﴾<sup>(0)</sup>، أي أجبرناهم وهذا المعنى لا بد وان يأتي بالي وبمعنى الفراغ من الشيء مثل قوله: ﴿فَلَمَا قَضَىٰ ﴾ وانّما فسر كلمة كن بسرعة الحصول: لأنه تتعالى رتب تكون المخلوق على قوله كن بغاء التعقيب فيكون قوله: كن

.....£+¥

مقدماً على تكون المخلوق بزمان واحد والمتقدّم على المحدث بزمان واحد محدث، فقوله: كن، لا يجوز أن يكون قديماً ولا يجوز أيضاً أن يكون قوله، كن، محدّتاً لأنّه لو افتقر كلّ محدث إلى قوله، كن وقوله، كن، أيضاً محدّث، فيلزم افتقار فركُن كه إلى كن آخر ويلزم امما الدور أو التسلسل وهما محالان، فثبت آنه لا يجوز توقف إحداث الحوادث على قوله: كن، ثمّ قالوا ان الأشياء المعدومة لا يصح أن يخاطب ويؤمر وأجيب عن هذا الا يراد ان الأشياء، والصحيح ان المراد سرعة الحصول من الارادة، والكلام نزل على لسان العرب ومثل هذه المعاني شايع لقولهم امتلأ الحوض وقال قطني: (قال أبو وخلق امراً)<sup>(۱)</sup>، وقيل: انه خاص بالذين قال لهم: فركُونُواً قِرَدَةً خَسِيْينَ كُ<sup>(۱)</sup> ومن جرى مجراهم وهو قول الاصم وقيل: المراد أنه امر للأحياء بالموت وللموتى بالحياة.

وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْلَا يُكَلِّمُنَا ٱللَّهُ أَوْ تَأْتِينَآ ءَايَةً كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشْبَهَتْ قُلُوبُهُمُّ قَدْ بَيَّنَا ٱلَاَيَتِ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ۞

لممّا بيّن سبحانه قبائح أقوالهم في التوحيد ونسبة اتّخاذ الولد إليه في الآية السابقة حكى قبايح أقوالهم في إنكار النبوّة فقال: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعَلَمُونَ ﴾ المراد: مشركوا العرب أو النصارى أو اليهود أو كلّهم ﴿لَوَلَا ﴾ أي هلًا ﴿يُكَلِّمُنَا ٱللَّهُ ﴾ معاينة، فيخبرنا بأنَك نبيّ، أو هلًا يكلّمنا شفاهاً بكلامه،

> ۱ ـ أنظر: مجمع البيان، ج ۱، ص ۳٦٤. ۲ ـ سورة البقرة: ٦٥.

いた/ 取取時間・

كما كلّم موسى ﴿أَوْ تَأْتِينَآ مَايَةٌ ﴾ موافقة لدعوتنا كما جاءت آيات موافقة لدعوتهم ولم ترد أنّه لم يأتهم آية، لأنّه قد جاءتهم الآيات والمعجزات.

وَكُذَالِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِثْلَ قَوْلِهِم مِثْلَ قَوْلِهِم مِثْلَ قَوْلِهِم مَاليهود، حيث اقترحوا الآيات على موسى، حيث قالوا: ﴿ أَرِنَا ٱللَّهَ جَهْرَةً ﴾<sup>(١)</sup> و نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَنِعِرٍ ﴾ ونحوه وكذلك النصارى قالوا لعيسى: ﴿ هَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَه عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِنَ ٱلسَّمَآهِ ﴾<sup>(٢)</sup>، كذلك ـ أي مثل ذلك القول الشنيع قالوا قديماً ـ مثل قولهم تشبيه المقول بالمقول.

فَقَدْ بَيَّنَا ٱلْآيَكَتِ ، وأنزلناها بينة إلِقَوْمِ يُوقِنُونَ ، ويطلبون
 اليقين ويريدون تحصيله.

إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۖ وَلَا تُسْتَلُ عَنْ أَصْحَبِ الْجَحِيمِ ٢

قرء بفتح الناء والجزم على النهي، روي ذلك عن أبي جعفر للخ<sup>رم</sup> وابن عباس وقرء على لفظ الخبر، على ما لم يسم فاعله<sup>(٣)</sup>، وعلى كون الجزم المراد النهى عن المسألة وقيل: النهي ظاهراً ولفظاً، لكن المراد تفخيم ما أعد الله لهم من العقاب، لقول القائل: لا تسأل عن حال فلان، فقد صار أمره إلى فوق ما تتصور.

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ ﴾ يا محمّد ﴿بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَبَذِيرًا ﴾ حال كونك

- ١- سورة النساء: ١٥٣.
- ٢- سورة المائدة: ١١٢.
- ٣- مجمع البيان، ج ١، ص ٣٦٧.

مؤيّدا بالحجج والقرآن والآيات، لتكون مبشُراً لمن اتّبعك واهتدى بدينك ومنذرا لمن كفر بك وضلً عن دينك.

وَلَا تُسْتَلُ عَنْ أَصْحَبِ لَلْمَحِيمِ﴾: فعلى قراءة الرفع والخبر، أي أنت غير مسئول بهم، ومعصيتهم لا تضرك، فانَما عليك البلاغ وعلينا الحساب ولا تغتم لكفرهم.

وَلَن نَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلْتَصَنَرَىٰ حَتَّىٰ تَنَبَّعَ مِلَتَهُمْ قُلْ إِنَ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَىُ وَلَبِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ الَّذِى جَآءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ())

بيان حال الكفار من تشدّدهم وثباتهم على كفرهم وقد بلغ من حالهم انَّهم يريدون أن يتبع ثلاث ملتهم والموافقة لهم فيما هم عليه والنزول، كانت اليهود والنصارى يسألون النبي ثلاث الهدنة ويرونه انّه إن هادنهم وأمهلهم اتَبعوه، فآيسه الله من موافقتهم، فقال تعالى: ﴿وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا التَمَكَنَىٰ حَتَى تَنَبَّعَ مِلَتُهُم قُلْ إِنَ هُدَى اللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَىٰ فِي أَي قل لهم يا محمّد: ان دين الله الذي يرضاه، هو الهدى، أي القرآن وهو يهدي إلى الجنة وهو الذي أنت عليه وأنت مهتديه، لا طريقة اليهود والنصارى وقيل معناه: ان دلالة الذي أنت عليه وأنت مهتديه، لا طريقة اليهود والنصارى وقيل معناه: ان دلالة الذي أنت عليه وأنت مهتديه، لا طريقة اليهود والنصارى وقيل معناه: ان دلالة

للموَوَلَمِينِ ٱنَّبَعْتَ أَهْوَآتَهُم ﴾ ومراداتهم، قال ابن عباس: معناه ان صلّيت على قبلتهم فرَبَعَدَ الَذِى جَآتَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ ﴾: أي من البيان من الله، أو من الدّين فرمًا لَكَ ﴾ يا محمد فرمِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيَ ﴾ وناصر يحفظك من عقابه فرُوَلًا نَصِيرٍ ﴾ وظهير يعاونك والخطاب للنبي ﷺ والمراد أمّته، كقوله: فرَلَيْ أَشَرَكْتَ لَيَحَبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾، قال ابن عباس: جميع مثل هذه الخطابات في القرآن، المراد منه الأمة، والذين قالوا: ان الخطاب متوجه إلى الكلّ، له ﷺ ولأمته، قالوا لا بأس بالخطاب إليه مع علمه سبحانه بعصمته، لأنّ التكليف والتحذير مع وجود الآلات والقوى البشريّة حسن والعلم بعدم الوقوع لا ينافي الإمكان الذاتي الّذي هو متعلّق التكليف.

الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يَتْلُونَهُ. حَقَّ تِلَاوَتِهِ أَوْلَتِهِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ. وَمَن يَكْفُر بِهِ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْحَيْرُونَ ())

الذين مَاتَيْنَتُهُمُ الْكِنْبَ ٢ الذين آتيناهم مبتداء وأولئك مبتداء ثان، يؤمنون خبره، يريد عبد الله بن سلام وأصحابه الذين اسلموا من اليهود وانّما خصّهم بذكر الإيتاء مع ان الكلّ من اليهود مأتيّون بالكتاب، لأنهم هم الذين عملوا به ويَتَلُونَهُ حَتَّى تِلاَوَتِهِ ٢ بمراعاة لفظه عن التحريف وبالتدبّر في معلوا به ويتَلُونَهُ حَتَّى تِلاَوَتِهِ ٢ بمراعاة لفظه عن التحريف وبالتدبّر في معانيه والعمل به وقيل: المراد من، الذين آتيناهم، أهل السفينة الذين قدموا مع جعفر بن أبي طالب لله من الحبشة وكانوا أربعين رجلاً، اثنان وثلاثون من الحبشة وثمانية من رهبان الشام<sup>(۱)</sup>، عن ابن عباس قال: نزلت الآية فيهم وقيل: المراد أصحاب محمد الله وعلى هذا فالمراد بالكتاب، القرآن وأولَيْهَكَ الموصوفون ويُؤْمِنُونَ يوه أي بالكتاب ووَمَن تَيْكُر بوه به بالكتاب، سواء كان كفره بالتحريف، أو بالإنكار فأولَيْهَكَ هُمُ الخَسِرُونَ بها

يَبَنِيَ إِسَرَه بِلَ أَذَكْرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُرَ وَأَنِي فَضَّلَتْكُرُ عَلَى الْعَالَمِينَ ﷺ وَاتَّقُواْ يَوْمًا لَا تَجْزِى نَفْشُ عَن نَّفْسٍ شَيْمًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلُ وَلَا نَعْمُهُمَا شَفَعَمَةٌ وَلَا هُمْ يُنِصَرُونَ ۞

﴿ يَبَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ أَذْكُرُوا نِعْمَتِيَ ٱلَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُرْ ﴾: فمن جملة النعمة،

ا\_مجمع البيان، ج1، ص ٢٧٠.

التوراة وذكر النعمة انما يكون بشكرها وشكرها الإيمان به ومن جملتها نعت النبي الله فمن ضرورة الإيمان بالتوراة، الإيمان بمحمد الله.

فاعرف منعمك، فإن آللَه لا يُعَبَرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُعَبَرُوا مَا بِأَنفُسِهِم ﴾ (<sup>1</sup>), عن أصبغ ابن نباتة: قال أمير المؤمنين للتلابي: «ان السماوات والأرض وما فيهما، من مخلوق في جوف الكرمي، وله أربعة أملاك يحملونه باذن الله فامًا ملك منهم ففي صورة الأدميين وهي أكرم الصور على الله وهو يدعو الله ويطلب الرزق لبني آدم الثاني في صورة الثور، وهو يطلب الرزق والسعة للبهائم والثالث في صورة النسر وهو سيد الطيور، يطلب الرزق فاسعة للبهائم والثالث في صورة النسر وهو سيد الطيور، يطلب الرزق لجميع الطيور، والرابع في صورة الأسد وهو يطلب الرزق من بني إسرائيل المجل فلما عكفوا عليه وعبدوه خفض الملك الذي بعمورة الفور حياء من الله ان عبد من دون الله شيء يشبهه وقعوف ان ينزّل به العذاب،، ثمّ قال للتيه: «ان الشجر لم يزل حصيداً مخضوداً حتى دعى للرحمن ولد. فمند ذلك اقشعر الشجر وصار له شوك حذاراً أن ينزل به العذاب. فما بال قوم غيّروا سنة رسول الله الشجر وصار وسيته الله لا يخافون ان ينزل بهم العذاب. ثمّ تلا: في ألم ألم ألي المؤلجة. التبور كُنْرُ وَأَحَلُواً فَوْمَهُمْ دَارَ أَلْبَوَارِ في ». <sup>(1)</sup>

وَوَأَنِي فَضَلَتْكُر عَلَى ٱلْمَالَمِينَ؟ ( اي عالمي زمانكم ﴿ وَأَتَقُوا يَوْمًا ﴾: أي عذاب يوم ﴿ لَا تَجَرِى ﴾: ولا تقضى في ذلك اليوم ﴿ نَفْسُ ﴾ من النفوس ( عَن نَفْسٍ ﴾ أخرى ﴿ شَيْمًا ﴾ من الحقوق التي لزمتها ولا تؤخذ نفس بذنب أخرى ولا تدفع من أخرى واما إذا كان عليها شيء، فإنه يقتص منها بغير اختيارها، بما لها من حسناتها ممًا عليها من الحقوق كما جاء في الحديث: ان

- ١- سورة الرعد: ١١.
- ۲-انظر: تفسير القمي، ج ۱، ص ۸۵.

رسول الله ي قال: «من كانت عليه مظلمة لأخيه من عرض او غيره، فليستحلل منه اليوم، قبل أن لا يكون دينار ولا درهم إن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر مظلمته وإن لم يكن له حسنات، أخذ من سيتات صاحبه فحمل عليه».<sup>(1)</sup>

وَلَا يُغْبَلُ مِنْهَا ﴾ من النفس العاصية ﴿عَدَلُ ﴾ أي فداء، والفدية ما يماثل الشيء قيمته وعوضه وإن لم يكن من جنسه ﴿وَلَا نَنفَعُهُمَا شَفَعَةً ﴾ ان شفعت للنفس الثانية ﴿وَلَا هُمَ يُنْمَرُونَ ﴾ ولا يمنعون من عذاب الله، ولا تقع الشفاعة للكافر، ولا تنفع أبداً، لا من الملائكة ولا من الأنبياء.

وفي الحديث: (من أتبع قوماً على أعمالهم حشر في زمرتهم وحوسب يوم القيامة بحسابهم وإن لم يعمل بأعمالهم)، وربما يكون للإنسان شركة في إثم القتل والزنا وغيرهما إذا رضى به من عامل، ومال إلى ذلك الفعل: كما ان من حضر معصية فكرهها فكانّما غاب عنها ومن غاب عنها فرضيها كان كمن حضرها.

وفي الحديث: (سيأتي على الناس زمان تخلق فيه سنّتي وتتجدّد البدعة فيه فمن اتبع سنتي يومئذ صار غريباً وبقي وحيدا ومن اتبع بدع الناس وجد خمسين صاحباً وأكثر).

وَإِذِ ٱبْنَلَىٰ إِبْرَهِحَمَ رَبْمُهُ بِكَلِمَنْتِ فَأَتَنَهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَاً قَالَ وَمِن دُرِيَتِيْ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظَّلِلِمِينَ ٢

قال القرطبي: إبراهيم بالسريانية على ما ذكره الماوردي وفي العربية على ما حكي ابن عطيّة: أب رحيم، وكثيراً ما يقع الاتفاق بين السرياني والعربيّ، قيل: اسمه، إبرايم، فزيد: ها، في اسمه والهاء في السريانية: للتفخيم

١\_ صحيح البخاري، ج ٢. ص ٩٩.

والتعظيم، وقرء إبراهام وانّما حكى سبحانه في هذا المقام قصّة إبراهيم، لأنّه كان معروف الفضل، عند تمام الطوائف والملل، فالمشركون كانوا معترفين بفضله، متشرّفين بانّهم من أولاده ومن ساكني حرمه، وأهل الكتاب من اليهود والنصارى كانوا أيضاً مقرّين بفضله، متشرفين بانّهم من أولاده، فحكى سبحانه أموراً توجب على المشركين وعلى اليهود والنصارى قبول قول محمّدتات والاعتراف بدينه والانقياد لشرعه وذلك لأن إبراهيم لمئة ما نال إلى منصب النبوة والإمامة ألما بقبول التوحيد وترك التمرد، والانقياد لحكم الله وطلب الإمامة لأولاده، فقال الله: ﴿لا يَنّالُ عَهْدِى الظّالم، فهؤلاء متى أرادوا الخير وجب عليهم ترك اللجاج والظلم وقبول الباطل وإنكار اليهود والنصارى تحويل القبلة من غير وجه، لأن هذا البيت قبلة إبراهيم لمئة الذي يعترفون بفضله ويفتخرون بنسبه.

وَوَإِذِ أَبْتَلَةِ إِبَرَهِمَ رَبُّهُ ﴾: الابتلاء<sup>(۱)</sup> على ضربين، أحدهما يستحيل على الله والآخر جائز، فالمستحيل هو أن يختبره ليعلم ما يكشف له عنه وهذا ما لا يصح لأنه علّام الغيوب والآخران يبتليه حتّى يصبر فيما يبتليه به، فيكون ما يعطيه من العطاء على سبيل الاستحقاق ولينظر الناظر اليه، فيقتدى به ويكون إرشاداً للغير.

المعنى: واذكر وقت امتحن الله إبراهيم، وهو مجاز وحقيقته أنَّه أمره وكلُّفه وحقيقة الابتلاء من الله تشديد التكليف.

المَجْرِبَطِيمَنَتَرَبَهِ وروي عن الصادقﷺ «اوّل ما ابتلاه الله في نومه، من ذبح ولده إسماعيل أبي المرب، فعزم عليها وسلم لأمر الله. فأتمه. فقال الله ثواباً له لما صدق

١\_ و هذا مضمون الرواية التي المجلد الخامس من بحار الأنوار، ص ١٣٠ نقلاعن الأمالي.

وعمل بما أمره الله: افي جاعلك للناس إماماً. ثمَّ أنزل الله عليه الحنيفية. وفسَّرت. الكلمات بوجوه»<sup>(1)</sup>، قال ابن عباس: هي عشر خصال كانت فرضاً في شرعه وسنَّة في شرعنا خمس منها في الرأس وهي: المضمضة والاستنشاق وفرق الرأس وقص الشارب والسواك وخمس في البدن وهي: الختان وحلق العانة ونتف الإبط وتقليم الأظفار والاستنجاء بالماء، أي غسل مكان الغائط والبول بالماء والمراد من فرق الرأس تقسيمه إلى نصفين، وكان المشركون يفرقون شعور رؤسهم وأهل الكتاب يرسلون شعورهم على الجبين ويتخذونها كالقصة وهي شعر الناصية، قيل: وكان النبي ﷺ يحب موافقة أهل الكتاب ثمّ نزل جبر ثيل الله، فأمره بالفرق وأكثر حال النبيِّ كان الإرسال وحلق الرأس منه معدود وكان عظيمة يقصُ شاربه كل جمعة قبل أن يخرج إلى صلاة الجمعة والقصَّ في الشارب لا بدٍّ وأن يبدوا اطراف الشفة ولا يبقى فيه غمر الطعام والسنة، تقصير الشارب وحلقه، قيل: بدعة كحلق اللحية، وفي الحديث: «جزُّوا الشوارب واعفوا اللحي،(`` والجزُّ: القصُّ والقطع: والإعفاء: التوفير والترك على حالها، وحلق اللحية حرام وقبيح ومثلة، كما انَّ حلق شعر الرأس، في حق المرأة مثلة، منهىَ عنه وتشبّه بالرجال وتفويت للزينة، كذلك حلق اللحية، تشبّه بالنساء.

في وسائل الشيعة، عن الباقر للغليم قال: «قال رسول الله اللغة: حقوا الشوارب واعفوا اللحى ولا تشبهوا بالمجوس. جزّوا لحاهم ووفّروا شواربهم. ونحن نجزّ الشوارب ونعفي اللحى وهي الفطرة».<sup>(۱)</sup>

وحديث آخر وفي تفسير علي بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿وَإِذِ ٱبْتَلَىٰ إِبْرَهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِبُنَتِ فَأَتَمَهُنَ ﴾، قال: (انَّه ابتلاه في نومه بذبح إسماعيل، فاهمّها إبراهيم وسلَّم لأمر الله، قال الله ثوابا له: اني جاعلك للناس إماماً، ثم أنزل عليه الحنيفيّة وهي عشرة: خمسة في الرأس وخمسة في البدن، امّا التي في الرأس: أخذ الشارب واعفاء اللحى وطم الشعر من الرأس والسواك والخلال)<sup>(۱)</sup> ولو لا هذه الأخبار ففي النهي التحريمي في مشاكلة أعداء الدين وسلوك طريقتهم وتشبّه الرجال بالنساء وحكم وجوب الدية الكاملة في حلق اللحية إذا لم تنبت وإذا نبتت فثلث الدية لكفى دليلاً في حرمة حلق اللحية.

واعلم: ان دية أعضاء الرجل والمرأة متساوية إلى أن تبلغ الثلث من الدية الكاملة، فإذا بلغت الثلث فتضاعف دية أعضاء الرجل.

قال أبان بن تغلب: قلت لأبي عبد الله للخلام ما تقول في رجل قطع إصبعاً من أصابع المرأة، كم فيها من الدية؟ قال للخلام: «عشرة من الإبل»، قلت: قطع النتين، قال للخلام: «عشرون»، قلت: قطع ثلاثاً، قال للخلام: «فلاثون»، قلت: أربعاً، قال للخلام: «عشرون»، قلت: سبحان الله، يقطع ثلاثاً، فيكون عليه ثلاثون ويقطع أربعاً وعليه عشرون، قال للخلام: «مهلاً هذا حكم رسول الله تلاظر، أن المرأة تعادل الرجل إلى ثلث الدية. فإذا بلغت العلث رجعت إلى نصف دية الرجل».<sup>(1)</sup>

في تفسير «روح البيان»: ومن تسبيح الملائكة: (سبحان من زيّن الرجال باللحي وزيّن النساء بالذوائب).<sup>(٢)</sup>

وفي رواية أخرى عن ابن عباس أيضاً: انَّه تعالى ابتلاه بثلاثين خصلة

١\_ أنظر: تفسير القمي، ج ١، ص ٥٩. ١\_ وسائل الشيعة، ج ٢٩، ص ٣٥٢. ٢\_ لاحظ: شرح الأزهار، ج ٤، ص ٤٥٠. من شرايع الإسلام، فأقامها كلّها إبراهيم واتمّهن فكتب له البراءة، فقال سبحانه: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِى وَفَى ﴾<sup>(١)</sup> وهي عشرة في سورة براءة: ﴿التَّنَيْبُونَ ٱلْمَنْبِدُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> إلى اخرها. وعشرة في الأحزاب: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَنِيَ ﴾<sup>(٣)</sup> إلى اخرها.

وعُشرة في سورة المؤمنين: ﴿قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾<sup>(1)</sup> إلى قوله: ﴿ أُوْلَتَهَكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ﴾<sup>(0)</sup>، وروى وعشرة في سورة ﴿ سَأَلَ سَآيَلُ ﴾<sup>(1)</sup>، إلى قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُرَ عَلَى صَلَوَتِهِم يُحَافِظُونَ ﴾<sup>(0)</sup>، فجعلها أربعين<sup>(٨)</sup> وفي رواية عن ابن عباس انّه أمره بمناسك الحج وقيل ابتلاه الله بالكوكب والقمر والشمس والختان وبذبح الولد وبالنار وبالهجرة فكلّهن وفّاهن<sup>(1)</sup> والآية يحتمله الجميع.

قال الشيخ أبو جعفر ابن بابويه: يشمل الكلمات المقام اليقين الّذي أتى به وذلك قوله: (وليكون من الموقنين) والمعرفة بالتنزيه عن التشبيه حين نظر إلى الكوكب والقمر والشمس وذلك قوله: ﴿فَلَمَّآ أَفَلَ قَـالَ لَا أَجِبُ

.....£\Y

الآفليزين في<sup>(1)</sup>، ومنها الشجاعة بدلالة قوله: ﴿فَجَمَلَهُمْ جُذَذًا إِلَا حَيدِيلُ لَمُمْ فَ<sup>(1)</sup>، ومقاومته أعداء الله فريداً بنفسه، ومنها الحلم وذلك قوله: ﴿يَانَ إِبَرَهِيمَ لَمَلِيمُ أَوَّهُ تُبَيْبُ فَ<sup>(1)</sup>، ومنها السخاء ويدلَ عليه قوله: ﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ مَنيْفِ إِبَرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ فَ<sup>(1)</sup>، ومنها السخاء ويدلَ عليه قوله: ﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ مَنيْفِ إِبَرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ فَ<sup>(1)</sup>، ثمّ العزلة عن العشيره وقد تضمنه قوله: ﴿ وَأَعَيَزِلُكُمْ وَمَا تَدَعُونَ مِن دُونِ ٱللَهِ فَ<sup>(0)</sup>. ثمّ العزلة عن العشيره وقد تضمنه قوله: ﴿ وَأَعَيَزِلُكُمْ وَمَا تَدَعُونَ مِن دُونِ ٱللَهِ فَ<sup>(0)</sup>. ثمّ العرب المعروف والنهى عن المنكر وبيان ذلك في قوله: ﴿ يَنَابَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْعَمُ وَلَا يُبْعِمُ <sup>(1)</sup>، ثمّ التوكل وبيان ذلك في قوله: ﴿ اللَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَجْدِينِ فَ<sup>(0)</sup>. ثمّ المحرة حين التوكل وبيان ذلك في قوله: ﴿ اللَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَجْدِينِ فَ<sup>(0)</sup>. ثمّ المحرة حين التوكل وبيان ذلك في قوله: ﴿ اللَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَجْدِينِ فَ<sup>(0)</sup>. ثمّ المحنة حين الولفة، في قوله: ﴿ اللَّذِي حَلَقَنِي مَعْدَلِيًا فَ<sup>(1)</sup>، ثمّ المحنة حين الزلفة، في قوله: ﴿ أَنَا لَنُوَ وَمُنَانَ أَنَهُ مُودِيًا وَلَا النار، ثم العار الواعات، في قوله: ﴿ إِنَّ صَكَدَ وَقَدْنُهُ مُعَرَيْهُ اللهُ مَعْدَى مَا الماعات، ثم الطاعات، في قوله: ﴿ إِنَّ صَكَدَقٍ وَمُنتَكَى ﴾ إلى قوله ﴿ وَأَنَا أَوَلُ الْسُرُوط ثمَ استجابة دعوته، حين قال: ﴿ رَبِّ أَرِفِ حَيْفَ قُولَنَا أَوَلُ الْسُرُوط أُسْمَافَة. في الدُنيا وإذه في قوله: ﴿ وَلَقَدَ أَعْمَلَيْنَة فِي الدُنيا وَإِنَّا مَوْنَ أَنَهُ فَنْ أَنَّهُ مُن الطاعات، في قوله: ﴿ وَلَقَدَا مَن بعده من الأُنبياء به في قوله: ﴿ وَقَعَنْ بَعَانَ مَنْ عَدْمَانِي أَنَهُ مُو أَنَهُ أَنَّ أَنَهُ أَنَكُ أَنَهُ أَنَا أَمَانَهُ فَنَهُ مُنْ مَا الطاعات، في قوله: ﴿ وَلَقَدَاء مَنْ عَدْهُ مَالَكُ أَنْهُ فَوْهُ مُنْتَعَيْنَهُ فِي الَهُ يَعْمَدِي مَالَة فَوْ الصَعْنَانِ مَنْ مَانَ مَنْ مَا مَن مَن مَنْ مَن مَنْ مَنْ مَنْ مُنْ مَالَنُهُ مُنْ مَالَهُ مُواهُ فَقُونَ أَنُهُ أَنْ أَنُولُ أَنْ مُولَقُومَ أَنَ مُنْ أَنْهُ مُنْ أَنَا مَا مَا مَا مُنْ مَا مَنْ مُو أَنُهُ أَنْ أَنُ أَنُوُ أَنَا أَوَلُ أَنَهُ فَنُهُ أ

إِبْرَهِحُمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَنَبَنِيَّ إِنَّ ٱللَّهَ أَصْطَغَى لَكُمُ ٱلدِينَ ﴾<sup>(1)</sup>، الآية انتهى كلام الشيخ.<sup>(1)</sup>

فاتَّبِع سنة من قد خلق الله نوره قبل الظهور في عالم البشريَّة بدهور، ودع القياسات الفكريّة والاستحسانات العقليّة، فتكون تحرف النواميس بعقلك القاصر، فإنَّ صاحب الناموس أعرف منك، ولا تكن كبعض السفهاء الذين يدّعون العقل في زماننا، فإنَّهم قاسوا بعقولهم أنَّ قسمة الأنثى إذا كان بالعكس، كان أقرب بالعدل، لأنَّ النساء أضعف في الاكتساب وليس لهنَّ تدبير وعقل كما في الرجال، وهذا الكلام مع قطع النظر عن مخالفة الشريعة، مخالف للعقل، لأنَّ الرجل أفقر للمال منهنَّ بسبب القيام بأمورهنَ، ثمَّ انَّ لهنَّ من يقوم بأمورهن واقل حاجة من الرجال بسبب الأنوثة، فإن لم يقبِّلها ذا، يقبِّلها ذاك، فيقوم بأمرها، لكن الرجل ليس له هذه المنفعة ولا أقل من أن يقوم بأمر نفسه، فحاجته بالمال أكثر من حاجة المرأة، ثمّ أنَّه في الغالب تتساوى المرأة مع الرجل في المال مع ما تأخذ نصف الرجل في الميراث، مثل ان إذا أخذ الرجل ألف درهم والمرأة خمسمائة درهم، فلمًا تزوّجت تأخذ من الصداق مثلاً خمسمائة درهم فتساوي أخاها في المال والأخ إذا أراد أن يتزوّج فلا بدأن يجعل ويعطى صداق زوجته خمسمائة درهم، فيكون مساوياً لأخته في المال وأمور أخر، لا حاجة بالإطالة، فاجعل عقلك تابعاً للشرع لا العكس، تكن مؤمناً ولا تكن زنديقاً، أما قرأت القرآن؟ ﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَْمُونَ عَلَى ٱلنِّسَكَاءِ بِمَا فَضَمَكَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾``، وفضل الرجال،

- المسورة البقرة: ١٣٢.
- ۲\_ مجمع البيان، ج ۱، ص ۳۷٦.
  - ۱\_ سورة النساء: ۳٤.

العقل والقوة والغزو وان منهم الأنبياء والحكماء وفيهم الخلافة والإمامة والاقتداء بهم في الصلوات والأذان والخطبة والاعتكاف والشهادة وزيادة السهم وتحمل الدية في القتل الخطاء والولاية في النكاح والطلاق وعدد الأزواج.

أَنتَهُنَّ ؟: أي وفَى بهن وعملها بالتمام وقبل: ضمير الفاعل في أتمهنَ راجع إلى الله على قول أبي القاسم البلخي ﴿قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إمَامًا ﴾: قل اني جاعلك لأجل الناس مقتدى يأتمّون بك في هذه الخصال، فهو مقتدى الصالحين إلى قيام الساعة وقد أنجز الله وعده لأنّه امر نبيّه محمّداً الله الله الله الله أَوْجَبْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱنَّبِعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ ﴾``، واجتمع أهل الأديان على تعظيمه، كما ان أمَّة محمَّدﷺ يقولون في آخر صلواتهم: «اللهم صلى على محتد وآل محتد كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم الك حميد مجيد»<sup>(٢)</sup> وفي الخبر: ان إبراهيم رأى في المنام جنَّة عريضة مكتوب على أشجارها: (لا إله الله محمّد رسول الله)، فسأل جبرتيل للخلا؛ عنها فأخبره بالقصَّة، فقال: «يا ربَّ أجر على لسان أمَّة محمّد الله ذكري»، فاستجاب الله دعاءه ﴿ قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِي ﴾ عطف على الكاف في جاعلك و «من» تبعيضيّة، أي واجعل بعض ذريَتي أماماً يقتدي به الناس، لكنَّه راعي الأدب بالاحتراز عن صورة الأمر ولم يقل، واجعل، وتخصيص البعض بذلك لبداهة استحالة إمامة الكلِّ وان كانوا على الحق، والذريَّة نسل الرجل وقد يطلق على الآباء والأبناء من الذكرر والإناث ومنه قوله تعالى: ﴿ أَنَّا حَمَّلْنَا ذُرِّيَّتُهُمْ ﴾ (أ، أراد آبائهم

> ١ـ سورة النحل: ١٢٣. ۲ التهذيب، ج ۲، ص ۲۰۰، باختلاف يسير. ۱\_ سورة يس: ٤١.

وتطلق الذريّة أيضاً على الواحد، كقوله تعالى: ﴿ وَبَ هَبَ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِيَّةً طَيِّبَةً ﴾<sup>(1)</sup>: يعني ولدا صالحا ﴿قَالَ ﴾ الله ﴿لَا يَنَالُ ﴾ ولا يصيب ﴿ عَهْدِى الظَّلْلِمِينَ ﴾: أي ان أولادك منهم مسلمون ومنهم كافرون، فلا يصل الإمامة والنبوة للظالم، لأن الامام انّما هو يمنع الظلم، فمن استرعى الذئب للغنم ظلم وفي الآية دليل على ان الفاسق لا يصلح للإمامة، بل لا يقدّم للصلاة أيضاً وقالت الأشاعرة: أريد بالظالم، الكافر.

أقول: وفي تعبير الظالم بخصوص الكافر، تعنّت وتعسّف، لأن كون الكافر ظالماً لا يخرج الظالم عن إطلاقه فلا ينالهما فمن أين تعيّن التخصيص وفي الآية أيضاً دليل على عصمة الأنبياء من المعاصي قبل البعثة وبعد البعثة، لأنه يصدق عليه انه كان ظالما ولو وقتاماً قال الطبرسي: فإن قيل انّما نفى أن يناله ظالم في حالة ظلمه، فإذا تاب لا يسمّى ظالما فيصح أن يناله، فالجواب ان الظالم وان تاب فلا يخرج من أن تكون الآية قد تناولته في حال كونه ظالماً فإذا نفى سبحانه أن يناله فقد حكم عليه بانَه لا يناله، لأن الآية مطلقة غير مقيّدة بوقت دون وقت، فيجب أن تكون محمولة على الأوقات كلّها، فلا ينالها الظالم وان تاب فيما بعد<sup>(٢)</sup>.

في كتاب السماء والعالم، بعض الحديث: قال رسول الله الله الله عيمى ابن مريم في الإنجيل: يا معشر الحواريين، خلق الله الليل لثلاث أمور وخلق النهار لسبع خصال، فمن منى عليه الليل والنهار وهو في غير هذه الخصال، خاصماه يوم القيامة خلق الله الليل لتسكن فيه العروق الفاترة التي أتعبتها في نهارك وتستغفر لذنبك الذي كسبتها بالنهار ثم لا تعود فيه وتقنت فيه قنوت الصابرين، فعلت تنام

- ۱\_ سورة آل عمران: ۳۸.
- ۲\_مجمع البيان، ج ۱، ص ۳۷۸.

وثلث تقوم بالعبادة وثلث تضرّع إلى ربّك وهذا ما خلق له الليل. وامّا النّهار لتؤدي الصلاة المفروضة التي عنها تسئل وأن تبرّ بوالديك وأن تضرب في الأرض تبتغي لمعيشة يومك وان تعودوا فيه وليّاً لله وان تشيعوا جنازة كيما تتقلبوا مغفوراً لكم وأن تأمروا بمعروف وأن تنهوا عن منكر فهو ذروة الإيمان وقوام الدين وأن تجاهدوا في سبيل الله». وَإِذَ جَعَلَنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَا وَأَعْنَا وَأَغْذُوا مِن مَقَامِ إِبْرَهِتِهُ مُعَمَلُ إِلَى إِبْرَهِتُمَ وَإِسْمَلِعِيلَ أَن طَهِراً بَيْقٍ لِلطَّآبِفِينَ وَأَلْعَاكِفِينَ وَٱلرُّصَّحِيلَ

فَرْوَإِذَ جَعَلُنَا ٱلْبَيْتَ ﴾: أي واذكر يا محمّدﷺ وقت تصييرنا الكعبة (مُتَابَةُ ﴾ معاذاً وملجاً ومآباً ومباءة ومرجعاً يتوبون إليه في كل عام. وفي الحديث: «من خرج من مكة وهو ينوي الحج من قابل زيد في عمره ومن خرج من مكّة وهو لا ينوي العود إليها فقد قرب أجله»<sup>(۱)</sup> أو المعنى يحجّون إليه فيثابون عليه.

وَوَامَنَا يَجَدَ موضع أمن، لأن من أعاذ به لا يخاف على نفسه مادام فيه، فإن المشركين كانوا لا يتعرّضون لسكًان الحرم وكان الرجل منهم يرى قاتل أبيه فيه فلا يتعرّض له وهذا شيء توارثوه من دين إسماعيل، فبقوا عليه إلى أيام النبي الشير أو المعنى يأمن حاجّه من عذاب الآخرة من حيث ان الحج يجب ويقطع ويمحو ما وجب قبله من حقوق الله الغير الماليّة، مثل الزكاة وكفّارة اليمين وأما حقوق النّاس فلا يحبّها الحج لكن نقل صاحب تفسير روح البيان رواية والله عالم بصحتها وفسادها، قال:

ولكن روي ان الله استجاب دعاء النبي ﷺ ليلة المزدلفة، في الدماء

۱\_وسائل الشيعة، ج ٨، ص ١٠٧، ح ١.٢.

والمظالم ونقل عن كتابهم «الكافي» و«تفسير الفاتحة» للقونوي ﴿وَأَتَّخِذُواً ﴾: أي وقلنا: اتّخذوا على ارادة القول، لئلا يلزم عطف الإنشاء على الأخبار.

ومقام عليه، أو حين رفع بناء البيت الموضع الصلاة و«من»: للتبعيض ومقام إبراهيم الحجر الذي فيه أثر قدميه او الموضع الذي كان فيه حين دعى الناس وقام عليه، أو حين رفع بناء البيت.

قال ابن عباس: الحج كلّه مقام إبراهيم<sup>(۱)</sup> وقال عطاء: مقام إبراهيم، عرفة والمزدلفة والجمار<sup>(۲)</sup> وقال مجاهد: الحرم كلّه مقام إبراهيم<sup>(۳)</sup> وقال قتادة والحسن والسّدي: هو الصلاة عند مقام إبراهيم، أمرنا بالصلوة عنده بعد الطواف وهو المرويّ عن الصادق لل<sup>(2)</sup> وهذا هو الظاهر، لأنّ مقام إبراهيم إذا اطلق، لا يفهم منه ألّا المقام المعروف اليوم بمقام إبراهيم ألّذي هو في المسجد الحرام وفي المقام المعروف اليوم بمقام إبراهيم أذي هو في المسجد الحرام وفي المقام دلالة على نبوّة إبراهيم، فإنّ الله جعل الحجر المحت قدميه كالطين حتّى دخلت قدماه فيه؟ قال أبو جعفر لل<sup>(2)</sup>، «نزلت ثلاثة أججار من الجنّة مقام إبراهيم لم<sup>(2)</sup> وحجر بني إسرائيل والحجر الأسود، استودعه الله وفي قصّة مهاجرة إسماعيل وهاجر: روي عن على بن إبراهيم بن هائس عن أبيه عن النضر بن سويد، عن هشام، عن الصادق لي<sup>(2)</sup> قال: «إنّ إبراهيم كان نازلاً في بادية الشام فلما ولد له من هاجر، إسماعيل اغتمت سارة من ذلك غمّاً شديدا.

۱ ـ التبيان، ج ۱، ص ٤٥٣.
 ۲ ـ المصدر السابق نفسه.
 ۳ ـ المصدر السابق نفسه.
 ٤ مجمع البيان، ج ۱، ص ٢٨٠.
 ۱ ـ المصدر السابق نفسه.

معل المرأة معل الضبلع المعوج. ان تركته استمتعت به وان رمت ان تقيمه كسرته». قال الشاعر: هي الضلع العوجاء لست تقيمهــا الا ان تقويم الضـلوع انكسـارها

«ثمّ أمره الله أن يخرج إسماعيل للنابج وهاجر عنها، فقال: أي ربّ إلى أي مكان؟ قال: إلى حرمي وأمني وأول بقعة خلقتها من أرضي وهي مكة، وأنزل عليه جبرئيل بالبراق فحمل إبراهيم وهاجر. وإسماعيل الناي، فكان لا يمر إبراهيم للنهج بموضع حسن فيه شجر ونخل وزرع، ألَّا قال إبراهيم للنَّهُ إلى هاهنا، فيقول: لا، أمض، حتَّى وافي مكَّة، فوضعه في موضع البيت وقد كان عاهد إبراهيم للخلاب سارة، أن لا ينزل حتَّى يرجع إليها، فلمَّا نزلًا في ذلك المكان، كان فيه شجر، فألقت هاجر على ذلك الشجر كساء كان معها فاستظلًا تحته، فلمًا سرحهم إبراهيمﷺ ووضعهم وأراد الانصراف عنهم إلى سارة، قالت له هاجر: لم تدعنا في هذا الموضع الَّذي ليس فيه أنيس ولا ماء ولا زرع، فقال إبراهيم للتله: أمرني ربّي ان أضعكم في هذا المكان، ثمّ انصرف عنهم، فلمّا بلغ (كدي) وهو جبل بذي طوى، التفت إليهم إبراهيم، فقال: ﴿ زَبَّنَآ إِنِّي آسَكُنتُ مِن ذُرِّيَّتِنِي بِوَادٍ غَيْرٍ ذِى زَرْعٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ لَعَلَّهُمُ يَشْكُرُونَ ﴾(') ثم مضى وبقيت هاجر وإسماعيل النها، فلمّا ارتفع النهار عطش إسماعيل الله، فقامت هاجر في الوادي، حتَّى صارت في موضع المسعى، فنادت. هل في الوادي أنيس، فغاب عنها إسماعيل المنابج، فصعدت على الصغا ولمع لها السراب في الوادي، فظنَّت انَّه ماء، فنزلت في بطن الوادي وسعت، فلمًا بلغت المروة غاب عنها إسماعيلﷺ، ثمَّ لمع لها السراب في ناحية الصفا، فهبطت إلى الوادي بطلب الماء فلمًا غاب عنها إسماعيل النابي، عادت

۱\_ سورة إبراهيم: ۳۷.

حتَّى بلغت الصفا، فنظرت إلى إسماعيل للله حتَّى فعلت ذلك سبع مرّات، فلمّا كان في الشوط السابع وهي على المروة، نظرت إلى إسماعيل لله وقد ظهر الماء من تحت رجليه فعدت حتَّى جمعت حوله رملاً، وإنَّه كان سائلاً فزممته، بما جعلت حوله الرمل، فلذلك سمّيت زمزم.

وكانت جرهم نازلة بذي المجاز وعرفات فلمًا ظهر الماء بمكَة، عكف الطيور والوحوش على الماء، فنظرت جرهم إلى تعكّف الطير على ذلك المكان فاتَبعوها حتّى نظرت إلى امرأة وصبيَ نزلوا في ذلك المكان وقد استظلّوا الشجر وقد ظهر لهم الماء، فقالت لهاجر: من أنت وما شان هذا الصبيَ؟ قالت: أنا أمّ ولد إبراهيم خليل الرحمن وهذا ابنه، أمره أن ينزلنا هذا الموضع، فقالوا لها: أتأذنين أن نكون بالقرب منكم؟

فقالت: حتّى أستأذن إبراهيم للنابي، فزارهما إبراهيم للنابي في اليوم الثالث، فاستأذنت هاجر من إبراهيم للنابي في الإذن لهم، فأذن إبراهيم للنابي، فنزلوا بالقرب منهم وضربوا خيامهم وأنست وإسماعيل للنابي بهم.

فلمًا زارهم إبراهيم للله في المرّة الثالثة ونظر إلى كثرة الناس حولهم، سرّ بذلك سروراً شديداً، فلمّا تحرّك إسماعيل للخ وكانت جرهم قد وهبوا لإسماعيل كلّ واحد منهم شاتاً وشاتين وكانت هاجر وإسماعيل للخ يعيشان بها.

فلمًا بلغ إسماعيل للله مبلغ الرجال، أمر الله إبراهيم للله أن يبني البيت، فقال: يا ربّ في أي بقعة؟ فقال في البقعة الّتي أنزلت على آدم لله القبّة، فأضاءت الحرم ولم تزل القبّة الّتي أنزلها الله على آدم لله قائمة، حتّى كان أيّام الطوفان زمن نوح لله؟، فلمّا غرقت الدنيا رفع الله تلك القبّة وغرقت الدنيا ولم تغرق مكّة فسمّي البيت العتيق لأنّه أعتق من الغرق.

12H 514

وبعث الله جبرئيل للنا على إبراهيم للنا فخط له موضع البيت وكان الحجر الذي أنزله الله على آدم للنا أشد بياضاً من الثلج كما ذكرنا فبنى إبراهيم للنا البيت ونقل إسماعيل للنا الحجر من ذي طوى فرفعه في السماء تسعة أذرع.

ثمّ دلّه جبرئيل للغلام: على موضع الحجر في الأرض، فاستخرجه إبراهيم ووضعه في الموضع الّذي هو فيه وجعل له بابين، باباً إلى المشرق وباباً إلى المغرب، فالباب الّذي إلى المغرب يسمّى المستجار، ثمّ ألقى عليه الشبح والإذخر.

فلمًا تمّ البناء نزل جبرئيل يوم التروية، فقال: قم يا إبراهيم فادنوا من الماء لأنّه لم يكن بمنى وعرفات ماء، فسمّيت التروية لذلك، ثمّ أخرجه إلى منى، فبات بها، ففعل بها ما فعل آدم».<sup>(۱)</sup>

﴿ وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَهِتُمَ وَإِسْمَنِعِيلَ ﴾ أي أمرناهما أمراً مؤكّداً ووصّينا إليهما، فإن العهد قد يكون بمعنى الأمر والوصيّة يقال عهد إليه: أي أمره ووصّاه، ومنه قوله تعالى: ﴿ أَلَمَ أَعَهَدَ إِلَيْكُمْ ﴾ <sup>(١)</sup>.

وقيل: سمّي إسماعيل لأنّ إبراهيمﷺ كان يدعو إلى الله أن يرزقه ولدا ويقول: اسمع يا إيل و«إيل» هو الله، فلمّا رزق سمّاه به.<sup>(٢)</sup>

أن طَهِرًا بَيْتِي كَ بأن طهراه عن الأوثان والأنجاس والمراد من لوطَهِرًا ﴾ أي أقراه على طهارته واحفظاه من أن يصيب حوله شيء منها، ويقربون إليه المشركون وهذا كقوله: ﴿وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَبُ مُطَهَرَةٌ ﴾<sup>(٣)</sup> فإنّهن

> ١- تفسير القمي، ج ١، ص ٢٠، وذكره الطبرسي في تفسيره، ج ١، ص ٣٨٨. ١- سورة يس: ٦٠. ٢- انظر: تفسير القرطبي: ج ٢، ص ١٢٦. ٣- سورة البقرة: ٢٥.

..... تَتَبَلُّيْ اللَّذَارِ الح

لم يطهّرن من نجس، بل خلقهن طاهرات، كقولك للخيّاط: وستع كمّه، والكمّ ما كان ضيّقا حتّى يوسّعه، بل المراد اصنعه ابتداء واسع الكمّ.

والطَّلَمَايَغِينَ ﴾ الزائرين حوله ﴿وَالْعَنَكِفِينَ ﴾ المجاورين الَذين عكفوا وأقاموا عنده، وهذا في المتوطّنين والأول في القادمين للزيارة والطواف ﴿وَالرَّصَحَيحِ ٱلشَّجُودِ﴾ أي المصلِّين جمع راكع وساجد. ولتقارب الركوع والسجود ذاتاً وزماناً ترك العاطف بين موصوفيهما.

والجلوس في المسجد الحرام ناظراً إلى الكعبة من جملة العبادات المرضيّة.

قال النبيكُنْ الله تعالى في كلّ يوم عشرين ومائة رحمة تنزل على هذا البيت. ستُون للطانفين وأربعون للمصلّين وعشرون للناظرين».<sup>(1)</sup>

واعلم: أنّه لما قال: فوأن طَهِرًا بَيَقِيَ في دخل فيه بالمعنى جميع بيوته، فيكون حكمها حكمه في التطهير، وخص الكعبة بالذكر لأنّه لم يكن في ذلك الوقت هناك غيره. وفي «روح البيان»: في الحديث: قال النبي تلاكل: «أوحي إليّ: يا أخا المنذرين. يا أخا المرسلين أقذر قومك أن لا يدخلوا بيتاً من بيوتي إلا بقلوب سليمة وألسنة صادقة وأيدي نتية وفروج طاهرة. ولا يدخلوا بيتاً من بيوتي ما دام لأحد عندهم مظلمة فإتي ألعنه مادام قائماً بين يديّ حتى يوذ تلك الظلامة إلى أهلها. فأكون سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويكون من أولياني وأصفياني ويكون جاري مع النبيّين والصديقين والشهداء والصالحين».<sup>(1)</sup>

وكلُّ أمر له ضدٍّ مثل أنَّ المظلمة عظيمة، وردِّها أعظم منها.

ثمّ اسع في ردّ مظالم الخلق قال ﷺ: «يا عليّ ردّ درهم مظلمة أفضل عند

۱ـ مجمع البيان، ج ۱، ص ۳۸۳.
 ۱ـ تفسير القرطبي: ج ۲، ص ۱۱۵.

الله من أربعين حجّة مقبولة. أو أربعين ألف.

والانقطاع في الخلوة ودوام الذكر إلى أن ينخرق من روزنة الغيب نور، وذلك نور اليقين، فتكون بعد حصول ذلك النور مؤمناً حقًا كما قال علي ً لحارث: «كيف أصبحت يا حارث؟» قال: أصبحت بالله مؤمنا حقًا، فقال للله لكل حق حقيقة. فما حقيقة إيمانك؟» فقال: عرفت عز الدنيا فاستوى عندي ذهبها ومدرها وكأنّي بأهل الجنّة في الجنّة يتزاورون، وبأهل النار يتعاوون، وكأنّي بعرش ربّي بارز، فقال لليه: «مؤمن تؤر الله قلبه. الأن عرفت فالزم. والقلب المؤمن عرش الرحمن فلا بدّ من تصفيته حتى تمكف عنده الألوار الإلهية وتنزل عليه السكينة والوقار فعند وصول العبد إلى هذه الرتبة فهو من الركّع السجّد، وناجى الله بسرّه فيكون من أهل اليقين».<sup>(1)</sup>

وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّ أَجْعَلْ هَذَا بَلَدًا ءَامِنًا وَأَرْذُقْ أَهْلَهُ. مِنَ ٱلشَّرَاتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِاللَّهِ وَٱلْيَوْرِ ٱلْآخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأُمَتِعُهُ. قَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرُهُ إِلَى عَذَابِ ٱلنَّارِ وَبِنْسَ الْمَصِبُرُ

وَوَإِذَ قَالَ إِبْرَهِمَمُ كَمَ المراد من الآية دعاء إبراهيم للخ للمؤمنين من سكّان مكّة بالأمن والسعة: ﴿رَبِّ آجْعَلَ هَذَا ﴾ المكان وهو الحرم ﴿بَلَدًا ﴾ ذا أمن يأمن أهله من المخاوف والزلازل والخسف والجنون ونحو ذلك من المثلات الّتي تحلّ بالبلاد، و«آمن» من باب النسب، مثل لابن وتامر، وهذا الدعاء كان في أوّل ما قدم إبراهيم للخ مكّة لمّا قالت له هاجر: إلى من تكلنا في هذا البلقع؟

المُناكة مأموناً، قال ابن عبّاس: يريد محرّماً، لا يصاد طيرة ولا يقطع

ا\_مشكوة الأنوار، ص ٤٦.

شجرة ولا يؤذي جاره، وإلى هذا المعنى يؤول ما روي عن الصادق للله، من قوله: «من دخل المسجد مستجيراً بالله فهو آمن من سخط الله، ومن دخله من الوحش والطير كان آمنا من أن يهاج عليه حتى يخرج من الحرم».<sup>(1)</sup>

قال رسول الله تلاظ يوم فتح مكَة: «إنّ الله حرّم مكَة يوم خلق السماوات والأرض فهي حرام إلى أن تقوم الساعة. لم تحلّ لأحد قبلي ولا تحلّ لأحد بعدي ولم تحلّ لي إلّا ساعة من النهار».<sup>(1)</sup>

وهذه الرواية وأمثالها تدلَّ على أنَّ الحرم كان آمنا قبل دعوة إبراهيم للللا وقد تأكّدت حرمته بدعائه.

وقيل: إنّما صار حرماً بدعائه وكان قبل ذلك كسائر البلاد واستدلّ بصحّة هذا القول الثاني بأنّ النبي ﷺ قال: «إنّ إبراهيمﷺ حرّم مكّة وإتي حرّمت المدينة».

وقيل: كانت مكَة حراماً قبل الدعوة بوجه غير الوجه الّذي صارت به حراماً بعد الدعوة، فالأوّل: بمنع الله إيّاها من الخسف والائتفاك، كما لحق ذلك غيرها من البلاد. وبما جعل في النفوس لها من الهيبة والعظمة. والثاني: بالأمر بتعظيمه على ألسنة الرسل وبالمناسك وآداب الحجّ، فأجابه الله إلى ما سأل.

وقيل: إنَّه سأل الأمرين على أن يديمها وإن كان أحدهما مستأنفاً والآخر قد كان.<sup>(۱)</sup>

﴿ وَأَنْذُقَ أَهْلَهُ، مِنَ ٱلشَّمَرَتِ ﴾ والمأكولات ممّا يخرج من الأرض،

١- مجمع البيان، ج ١، ص ٣٨٤.
 ٢- المصدر السابق نفسه.
 ١- المصدر السابق نفسه.

فاستجاب له في ذلك ﴿مَنْ مَامَنَ مِنْهُم بِأَلَنَهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ ﴾ بدل من ﴿أَهْلَهُ.﴾ أي وأرزق المؤمنين خاصَة ﴿قَالَ ﴾ الله: ﴿وَمَن كَفَرَ ﴾ أي قال الله: فقد استجيب دعوتك فيمن آمن، ومن كفر ﴿فَأُمَتِعُهُ.﴾ أي أمد له ليتناول من لذات الدنيا ﴿قَلِيلًا ﴾ تمتيعاً قليلاً وزماناً قصيراً، وهو مدة حياته.

المُنْظَرُّةُ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلنَّارِ اللَّارِ وَلا شيء أَشدَ مَن عذاب النار،
 واضطرارهم وقوعهم فيها بحيث يتعذّر عليهم التخلّص منه، لأنّهم ليسوا
 مختارين ولا يملكون الامتناع منه الموييرين المَعِيرُ والمخصوص بالذم
 محذوف أي بنس المرجع والمقام المصير إلى النار.

وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِتُمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَنِعِيلُ رَبَّنَا لَقَبَّلَ مِنَّاً إِنَّكَ أَنتَ التَحِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞

﴿ وَإِذَ يَرْفَعُ إِبْرَهِمُ ٱلْقُوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيَتِ وَإِسْمَنِعِيلُ ﴾ الرفع والإصعاد والإعلاء نظائر كما أن القواعد والأساس والأركان نظائر، وأصلها الثبوت والاستقرار، وقاعدة البناء أساسه الّذي بني عليه.

بيّن سبحانه بناء إبراهيم وإسماعيل للجُّل البيت. واذكر يا محمّدﷺ وقت رفع إبراهيم أساس البيت الّتي كانت قبل ذلك لأنّ أوّل من حجّ البيت آدمﷺ.

قال الصادقﷺ: «وكانت البيت درّة بيضاء، فرفعه`الله إلى السماء وبقي أساسه وكان يدخله كلّ يوم سبعون ألف ملك، لا يرجعون إليه أبداً، قاله العيّاشيّ بإسناده.<sup>(١)</sup>

وعن أمير المؤمنين للخلام: **«إنّ أوّل شيء نزل من السماء إلى الأرض لهو البيت** الذي بمكّة أنزله الله ياقوتة حمراء. ففسق قوم نوح في الأرض فرفعه الله».<sup>(٢)</sup>

> ۱\_الکافي، ج ٤، ص ١٨٩. وأنظر: تفسير العياشي، ج ١، ص ٦٠. ۲\_مجمع البيان، ج ١، ص ٣٨٧.

1 こ/ 超離時間

وكان يرفع إبراهيم وإسماعيل للمنظ أساس الكعبة ويقولان: ﴿رَبَّنَا نَقَبَّلُ مِنَّا ﴾ وفي قراءة عبد الله بن مسعود بزيادة **دو يقولان»**.

وقيل: إنّ إبراهيم للنه وحده رفع القواعد وكان إسماعيل للنه صغيراً في وقت رفعها، قال الطبرسيّ: وهو قول شاذ غير مقبول، والصحيح: كان إبراهيم للنه يبني وإسماعيل للنه يناوله الحجر<sup>(۱)</sup>، وإنّما عبّر بالمستقبل إشعاراً في البيان بلفظ الحال، كأنّه يراه المخاطب على وجه العيان والمشاهدة والمراد برفع الأساس البناء عليه، لأنّ البناء بنقله من هيئة الانخفاض إلى هيئة الارتفاع.

وكان لإبراهيم للخ<sup>ير</sup> أربعة بنين: إسماعيل وهو المذكور وإسحاق ومدين ومدائن، وقيل: ثمانية: زمران ويقتان ويشبق ونوح والبناء الذي بنى إبراهيم للخ<sup>ير</sup> كان على الأساس الأول حسبما ذكر في الحديث.

وكان البناء الأول، بناء آدماليًا؛ بإعانة الملائكة من خمسة أجبل: طور سيناء، طور زيتاء، طور لبنان، طور الجودي، طور حراء.

قال ابن عبّاس: حجّ آدم للنا أربعين حجّة من الهند إلى مكّة على رجليه<sup>(۱)</sup>، فبقي البيت يطوف به هو والمؤمنون من ولده، إلى أيّام الطوفان، فرفعه الله في تلك الأيّام إلى السماء الرابعة، يدخله كلّ يوم سبعون ألف ملك وبعث الله جبرئيل حتّى خبأ الحجر الأسود في جبل أبي قبيس، صيانة له من الغرق.

وكان موضع البيت خالياً إلى زمن إبراهيم للغام أن الله أمر إبراهيم للغام ببناء البيت، فسأل الله أن يبين له موضعه، فبعث الله جبرئيل فخطً له

١- المصدر السابق نفسه.

۱ـ مواهب الجليل، الحطاب الرعيني، ج ٣. ص ٥١٥.

موضع البيت فرفع البيت إبراهيم وإسماعيل للمتلك حتّى انتهى إلى موضع الحجر الأسود، فقال لابنه: يا بنيّ اثنني بحجر ابيض حسن يكون للناس علماً، فأتاه بحجر، فقال للخلا: اثنني بحجر أحسن من هذا، فمضى إسماعيل للخلا يطلبه، فصاح أبو قبيس: يا إبراهيم إنّ لك عندي وديعة فخذها فإذا هو بحجر أبيض من ياقوت الجنّة، كان آدم للخلا قد نزل به من الجنّة، أو أنزله الله قبل ذلك، فأخذ إبراهيم للخلا الحجر، فوضعه مكانه.

فلما رفع القواعد جاءت سحابة مربّعة فيها رأس، فنادت: أن ارفعا علي تربيعي، فهذا بناء إبراهيم وإسماعيلﷺ<sup>(١)</sup>

وَرَبَّنَا نَقَبَّلَ مِنَّا ﴾ قائلين: يا رب تقبّل منّا الطاعات والدعاء. والغرق بين التقبّل والقبول أن التقبّل على بناء التكلّف ويطلق حيث يكون العمل ناقصاً لا يستحق أن يقبل إلّا على طريق التفضّل والكرم ولفظ القبول لا دلالة فيه على هذا المعنى ولذلك قالا: ﴿رَبَّنَا نَقَبَّلُ﴾ اعترافاً منهما بالقصور في العمل خضوعاً ﴿إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْمَلِيمُ ﴾ بجميع المسموعات وكلَ المعلومات.

رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةَ مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكُنَا وَتُ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ ۞

أو رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ ﴾ أي مخلصين ومنقادين بالرضاء لكلَّ ما أمرت وقدرت، فإنَّهما وإن كانا مستسلمين في زمان صدور هذا الدعاء، لكنَّهما طلبا الزيادة في الخلوص.

١\_ انظر: تفسير القرطبي، ج ٢، ص ١٣٢.

وَمِن ذُرِّيَتِنَا أُمَّة مُسْلِمَة لَكَ ﴾ أي واجعل بعض ذرّيتنا جماعة مسلمة وخصًا البعض من ذرّيتنا جماعة مسلمة وخصًا البعض من ذرّيتهما لما علما أنّ منهم محسناً وظالما، وطريق علمهما قوله تعالى ﴿لا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾<sup>(1)</sup>.

وأرنا مُنَاسِكًا إلى بصرتا وأعلمنا مواضع نسكنا، أو أعمال الحج من قبيل المواقيت والموقف وموضع الطواف والمسعى وغيرها. والنسك كلّ ما يتعبّد به إلى الله، لكنّه شاع في أعمال الحجّ، وأصل النسيكة شاة كانوا يذبحونها في الجاهليّة.

وَتُبَّ عَلَيْنَا ﴾ أي ارجع إلينا بالمغفرة والرحمة، أو تكلّما بهذه الكلمة على وجه التسبيح والانقطاع والخضوع إلى الله وقيل: إنّهما سالا التوبة على ظلمة ذريّتهما ﴿إِنَّكَ أَنتَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِسِمُ ﴾ القابل للتوبة والكثير القبول لها، مرة بعد أخرى المنعم عليهم.

رَبَّنَا وَأَبْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَنِتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنَبَ وَالْجِحْمَةَ وَيُزَيِّبِهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْمَكِيمُ ۞

(أبنا وأبعث فيهم رسولا منهم في الضمير في قوله: فيهم في راجع ألى الأمة المسلمة والمراد بقوله: في وابعث فيهم رسولا منهم في هو نبينا محمد الأمة المسلمة والمراد بقوله: في وابعث فيهم رسولا منهم في هو نبينا محمد الله أوي أنه أجيب بأنه قد استجيب لك وهو في آخر الزمان وفي الحديث: قال النبي تلاك الله مكتوب خاتم النبيين وإن آدم لمجلل في طينته ألى الأمة منه ورفي على الأرض وسأخبركم بأول أمري: أنا دهوة أبي إبراهيم لله وبشارة عيس الماد به ورفي المحمد في أخر الزمان وفي الحديث: قال النبي تلاك الله محتوب خاتم النبيين وإن أدم لمجلل في محمد المحمد أله أحيب بأنه قد استجيب لك وهو في أخر الزمان وفي الحديث: قال النبي تلاك الله مكتوب خاتم النبيين وإن أدم لمجلل في طينته ألى الأمة منهم ورفي ألم محمد الله مكتوب خاتم النبيين وإن أدم لمجلل في طينته أله النبي ورفي أبي الأرض وسأخبركم بأول أمري: أنا دهوة أبي إبراهيم لله وبشارة عيس لك ورفيا أمي التي رأت حين وضعتني وقد خرج منها نور أضاءت لها الماد الها محمد لها الماد الماد محمد الله محمد أله المري الله الماد اله الماد الماد الماد الماد الماد في الماد الماد الماد الماد الماد الماد الماد بي الماد ال

- ١- سورة البقرة: ١١٨.
- ۱- الفايق في غريب الحديث، الزمخشري، ج ۱، ص ١٦٩.

منه قمبور الشام». (1)

لَا يَتَلُوا عَلَيْهِمْ مَايَنَتِكَ ﴾ ويبلغهم ما يوحى إليه من دلائل التوحيد والشرائع ﴿وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنَبَ ﴾ القرآن ﴿وَلَلْحِكَمَةَ ﴾ وما يكمل به نفوسهم، وكلّ كلمة دعتك إلى مكرمة أو نهتك عن قبيح فهي حكمة ﴿وَيُزَيَّجُهِمْ ﴾ ويطهّرهم عن دنس الشرك والمعاصي، ثمّ بعد الدعاء ختم بالثناء على الله بقوله: ﴿إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَنِيزُ ﴾ الغالب ﴿لَتَكِيمُ ﴾ الذي لا يفعل إلّا ما تقتضيه الحكمة.

وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةٍ إِبْرَهِمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ. وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَهُ فِى الدُّنِيا وَإِنَّهُ, فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ۞ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ. أَسْلِمٌ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ۞

وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلْةٍ إِبْرَهِمَ ﴾ الرغبة: المحبّة والميل لما فيه للنفس منفعة «من» استفهاميّة، قصد بها التقريع والإنكار، ورغب في الشيء: إذا أراده، ورغب عنه: إذا تركه.

أي لا يترك دين إبراهيم لللهِ أحد ولا يعرض عن شريعته وطريقته إلا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ كَه وجعلها ذليلاً ومهينا، قيل: إنّ عبد الله سلام، دعا ابني أخيه سلمة ومهاجر إلى الإسلام، وقال لهما: قد علمتما أنّ الله تعالى قال في التوراة: (إنّي باعث من ولد إسماعيل نبيّاً اسمه أحمد الله ، فمن آمن به فقد التوراة: من لم يؤمن به فهو ملعون) فأسلم سلمة ومهاجر، فأنزل الله الآية.<sup>(1)</sup>

﴿ وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَهُ فِي ٱلدُّنِيا ﴾ من بين سائر الخلق بالنبوة والحكمة
﴿ وَإِنَّهُ, فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ من المشهود لهم بالثبات والصلاح، ومن

۱۔ انظر: الخصال، ص ۱۵۵. ومسند أحمد بن حنيل، ج ٥، ص ٦٢. ۱۔ تفسير الجلالين، ص ٥٧. كان كذلك كان حقيقاً بالاتّباع. ولا يرغب عن ملّته إلّا سفيه يفعل أفعال السفهاء بسوء اختياره.

إذ قَالَ كما ظرف لاصطفيناه. في وقت قال: ﴿ لَهُ رَبَّهُ آسَلِمَ ﴾ وأخلص دينك لربّك واستقم على الإسلام وذلك حين خرج من الغار ونظر إلى الكوكب والقمر والشمس، فألهمه الله الإخلاص ﴿ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ وأخلصت ديني له.

قال أهل التفسير: إن إبراهيم للله ولد في زمن النمرود بن كنعان<sup>(1)</sup>, وكان النمرود أول من وضع التاج على رأسه<sup>(1)</sup> ودعا الناس إلى عبادته، وكان له كهّان ومنجّمون، فقالوا له: إنّه يولد في بلدك في هذه السنة غلام يغيّر دين أهل الأرض ويكون هلاكك وزوال ملكك على يديه، قالوا: فأمر بذبح كلّ غلام يولد في ناحيته في تلك السنة، فلما دنت ولادة ام إبراهيم لله وأخذها المخاض خرجت هاربة، مخافة أن يطلع عليها فيقتل ولدها، فولدته في نهر يابس، ثمّ لفّته في خرقة ووضعته في حلفاء، ثمّ رجعت وأخبرت زوجها بأنّها ولدت وأن الولد في موضع كذا، فانطلق أبوه وأخذه من ذلك المكان وحفر له سرباً في الأرض كالمغارة، فواراه فيه وسد عليه بابه بصخرة مخافة السباع.

وكانت أمّه تختلف إليه فترضعه. وكان اليوم على إبراهيم، للغيم في الشباب والقوّة كالشهر في حقّ سائر الصبيان، والشهر كالسنة، فلم يمكث إبراهيم، للخيم في المغارة إلّا خمسة عشر شهراً، أو سبع سنين، أو أكثر.

فلمًا شبّ إبراهيم للنا في السرب، قال لأمّه: من ربّي؟ قالت: أنا، قال: فمن ربّك؟ قالت: أبوك، قال: فمن ربّ أبي؟ قالت: اسكت، فأتى إبراهيم للنا؟

۱- البدایة، النهایة، ج ۱، ص ۲۰۰.

٤٣٠

۲۔ تاریخ ابن خلدون، ق ۱، ج ۲، ص ۷۰.

أباه آزر وقال: يا أباه من ربّي؟ وكان آزر، عمّه ويطلق الأب على العمّ تغليباً، لأنّ العمّ أب، والخالة امّ، لإنخراطهما في سلك واحد وهو الأخوّة، لا تفاوت في أغلب الأمور بينهما<sup>(۱)</sup>، كما قال النبي**ّ الله: «ممّ الرجل صنو أبيه ولا تفاوت** بين صنوى الن**خلة»<sup>(۱)</sup>.** 

وبالجملة، لمّا قال إبراهيم، للله لأزر: من رَبِّي؟ قال آزر: أمَّك، قال:

فمن ربّ امّي؟ قال: أنا، قال: فمن ربّك؟ قال: النمرود، قال: فمن ربّ النمرود؟ فلطمه لطمة وقال له: اسكت.

فلمًا جنّ عليه الليل، دنا إبراهيم للنا من السرب، فنظر من خلال الصخرة، فرأى السماء وما فيها من الكواكب، فتفكّر في خلق السماوات، فقال: إنّ ربّي الذي خلقني ورزقني وأطعمني وسقاني مالي إله غيره، ثمّ نظر في السماء، فرأى كوكبا، قال: هذا ربّي، ثمّ أتبعه بصره، ينظر إليه حتّى غاب، فلما أفل قال: لا احبّ الآفلين، ثمّ رأى الشمس والقمر، فقال فيهما كما قال في حقّ الكواكب.

واختلف في هذا البيان، فبعض أجراه على الظاهر وقالوا: كان إبراهيم للنابي في ذلك الوقت مسترشداً، طالباً لمعرفة التوحيد وكان ذلك الأمر في حال طفوليّته قبل أن يجري عليه القلم، فلم يكن كفراً ولم يضرّه ذلك في الاستدلال.

وأنكر الآخرون هذا القول وقالوا: كيف يتصوّر من مثله أن يرى كوكباً ويقول: هذا رتمي معتقدا؟ وإنّما قال ذلك في مقام الاحتجاج على الخصم، ولإثبات التوحيد وإلزام الطرف وكان مستسلماً لربّه الكريم وعلى الصراط المستقيم.

١- انظر: زاد المسير، لابن الجوزي، ج ٣، ص ٥٠.
 ٢- الأمالي، للشيخ الطوسي، ص ٢٤٩.

في كتاب «السماء والعالم»، في النجوم، بإسناده عن الكلينيّ في كتاب تعبير الرؤيا، عن محمّد بن منام، قال: قال أبو عبد الله للخيّة: «قوم يقولون: النجوم أصح من الرؤيا. وذلك كان صحيحاً حتى لم يردّ الشمس على يوشع بن نون وعليّ بن أبي طالب للمَيْك فلمّا ردّ الله الشمس عليهما، ضلّ فيها علماء النجوم».<sup>(1)</sup>

في «الكافي»، عن هشام الخفّاف، قال: قال الصادق للله: «يا هشام كيف نظرك بالنجوم؟» قلت: ليس بالعراق أحد أبصر منّي في النجوم، فقال لله: «كيف دوران الفلك عندكم؟» قال هشام: فأخذت قلنسوتي من رأسي فأدرتها<sup>(٢)</sup>، فقال لله: «إن كان كذلك فما بال بنات النعش والجدي والفرقدين لا يرون يدورون يوماً من الدهر في القبلة؟»<sup>(١)</sup> ثمّ قال لله: «يتقابلان ملكان للحرب وحامبان لهما، فيحسب هذا لعماحبه بالظفر، ثمّ يلتقيان فيهزم أحدهما الآخر، أو يجيء ملك آخر، فيهزمهما، فأين كانت النجوم؟» ثمّ قال لله؟: «إنّ أصل الحساب في الدجوم حقّ ولكن لا يعلم ذلك إلا من علم مواليد الخلق كلهم».<sup>(٢)</sup>

قال المجلسيّ: وبالجملة من أدلّ الدلائل على بطلان قول المنجّمين أنّا قد علمنا أنّ من جملة معجزات الأنبياء الإخبار عن الغيوب وعدّ ذلك خارقاً للعادات، كإحياء الميّت وإبراء الأكمه والأبرص ولو كان العلم بما يحدث طريقاً نجوميّاً، لم يكن ما ذكرناه معجزاً ولا خارقاً للعادة وكيف يشتبه على مسلم بطلان أحكام النجوم وقد أجمع المسلمون قديماً وحديثا على تكذيب المنجّمين والشهادة بفساد مذاهبهم؟ ومعلوم من دين الرسول

> ١- بحارالأنوار، ج ٥٨، ص ٢٤٢، ح ٢٢، تقلاً عن فرج المهموم، ص ٨٧. ٢- كأنه زعم أن حركة الفلك في جميع المواضع دحرية. ١- الكافي، ج ٨، ص ٣٥١، ح ٥٤٩. ٢- فرج الهموم، ص ٨٨.

.....£٣Y

التكذيب بما يدّعيه المنجّمون.<sup>(۱)</sup> وفي الروايات عنه الله في ذلك ما لا يحصى فأمّا ما أصابتهم في الإخبار عن الكسوف والخسوف وأمثالهما فالفرق بينها وسائر ما يخبرون به من تأثيرات الكواكب أنّ الكسوفات والاقترانات والانفصالات طريقه الحساب وسير الكواكب، وله أصول صحيحة وقواعد سديدة، وليس كذلك ما يدّعونه من تأثيرات الكواكب في الخير والشرّ والنفع والضرر، فيقع فيها خطاء وكذب كثير.

قوله تعالى: ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي ٱلنَّجُومِ \* فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ﴾<sup>(٢)</sup> استشكل بعض في هذه الآية بوجهين: أحدهما أنّه حكى عن بيّنة النظر في النجوم مع أنّه ممنوع، والآخر قوله: ﴿إِنِّي سَقِيمٌ ﴾ وذلك كذب.

وأجاب السيّد المرتضى في كتاب تنزيه الأنبياء بوجوه.

الأوّل أنّ إبراهيم للخَلَّ<sup>ي</sup> كانت به علّة تأتيه في أوقات مخصوصة، فلمّا دعوه إلى عيدهم بالخروج معهم نظر إلى النجوم ليعرف نوبة علّته، فقال: إنّي سقيم، أي شارفت الدخول فيها والعرب تسمّي الشارف للشيء الداخل فيه، كما قال: ﴿ إِنَّكَ مَبِيَ<sup>ن</sup>ٌ وَإِنَّهُم مَبَيِنُونَ﴾.<sup>(1)</sup>

فلو قيل: على هذا يكون يقول: فنظر إلى النجوم لأن لفظة «في» لا تستعمل إلّا فيمن ينظر كما ينظر المنجّم فالجواب: إنّ حروف الصفات يقوم ويستعمل بعضها مقام بعض، مثل قوله: ﴿وَلَأُصَلِبَنَكُمٌ فِي جُذُوعٍ ٱلنَّخْلِ ﴾<sup>(٢)</sup> وإنّما أراد: على جذوع النخل<sup>(٣)</sup> ويجوز أن يكون معناه: أنّه شخص ببصره

إلى السماء، كما يفعل المتفكّر والمتأمّل استعانة على فكره وعذره في الجواب.

قال العلّامة المجلسيّ: ويمكن أن يقال: إنّ حرمة النظر في علم النجوم على الأنبياء والأئمّة العالمين بها حقّ العلم غير مسلّم وإنّما يحرم على غيرهم لعدم إحاطتهم بهذا العلم.<sup>(۱)</sup>

ويؤيّد هذا الكلام ما في كتاب «الاحتجاج» عن أبان بن تغلب، قال: كنت عند أبي عبد الله الله إذ دخل عليه رجل من أهل اليمن، فسلَّم عليه، فرد عليه، فقال له: «مرحباً يا سعد»، فقال له الرّجل: بهذا الاسم سمّتني أمّي، وما أقلَّ من يعرفني به! فقال الله: «صدقت يا صعد المولى»، فقال له الرجل: بهذا كنت ألقّب، قال: «لا خير في اللقب قال الله: ﴿ وَلَا نَنَابَزُوا بِٱلأَلْقَنْبِ ﴾» <sup>(1)</sup> ثمّ قالﷺ: «ما صناعتك يا سعد»، قال: أنا من أهل بيت ننظر في النجوم ولا يقال: إن باليمن أحداً أعلم بالنجوم منًا. فقال النابج: افكم ضوء المشتري على ضوء القمر درجة؟» فقال اليمانيّ: لا أدري: فقال الله؟: «فكم ضوء المشتري على ضوء عطارد درجة؟» فقال اليمانيِّ: لا أدري. فقال الصادقﷺ: «فما اسم النجم الذي إذا طلع هاجت الإبل؟» فقال اليمانيّ: لا أدري. قالﷺ: «فما اسم النجم الّذي إذا طلع هاجت البقر؟» قال: لا أدري، قالﷺ: «فما اسم النجم الّذي إذا طلع هاجت الكاب؟» فقال لا أدري. قالﷺ: «فما زحل عندكم في النجوم؟» قال اليمانيَّ: نجم نحس، فقال الله: «لا تقل هذا فإنه نجم أمير المؤمنين وهو نجم الأوصياء وهو النجم الثاقب الّذي ذكره الله في القرآن»، فقال اليمانيّ: فما معنى الثاقب، فقال اللهٰ: «إنّ مطلعه في السماء السابعة وإنَّه ثقب بضونه حتى أضاء في السماء الدنيا» والحديث

- ١- بحارالأنوار، ج ٥٥، ص ٢١٩.
  - ١- سورة الحجرات: ١١.

طويل إلى أن يقول للخبر: **«وإنّ عالم المدينة \_ والمراد نفسه النفيسة \_ لا يقغو** الأثر»<sup>(1)</sup>، أي لا يحتاج في علمه بالحوادث إلى تلك الأمور "بل يعلم في لحظة واحدة بما أعطاه الله من العلم ما يقع فيما يطلع عليه الشمس وتقطعه والنا عشر عالماً من أصناف الخلق ومنها جابلقا وجابرسا»<sup>(٢)</sup>، يعني إذا أراد يعلم ما يحدث في اللحظة الواحدة، في جميع تلك العوالم.

وفي كتاب «الاحتجاج» عن سعيد بن جبير: قال: استقبل أمير المؤمنين دهقان من دهاقين الفرس، فقال له بعد التهنئة: يا أمير المؤمنين، تناحست النجوم الطالعات وإذا كان مثل هذا اليوم وجب على الحكيم الاختفاء ويومك هذا يوم صعب، قد انقلب فيه كوكبان وانقدح من برجك النيران وليس لك الحرب بمكان، فقال أمير المؤمنين لينة: «يا دهقان المنبئ بالآثار المحذّر من الأقدار، ما قصة صاحب الميزان وقصة صاحب السرطان؟ وكم بين السراري والدراري؟» قال الدهقان سأنظر، وأوما بيده إلى كم وأخرج أسطرلابا، ينظر فيه، فتبستم لينة، فقال: «أتدري ما حدث البارحة وقع إخسف] بالعمين وانفرج برج ماجين وسقط سور سرائديب وانهزم بطريق الروم يارمينة وفقد ديّان اليهود يايلة وهاج النمل بوادي النمل وهلك ملك إفريقيّة، أكنت عالماً بهذا؟» قال: لا يا أمير المؤمنين، مقال للخارجة سعد سبعون ألف عالم وولد في كلّ عالم سبعون ألفاً، والليلة يموت معلهم وهذا منهم» (و أوماً بيده إلى سعد بن سعدة الحارثي وكان جاسوساً فقال لين: «البارحة منفل الما عون ألف عالم مبعون ألفاً، والليلة يموت معلهم وهذا منهم» (و أوماً بيده إلى سعد بن سعدة الحارثي وكان جاسوساً فقال لين: «البارحة منعد سبعون ألف عالم وولد في كلّ عالم مبعون ألفاً، والليلة يموت معلهم وهذا منهم» (و أوماً بيده إلى سعد بن سعدة الحارثي وكان جاسوساً فقال لين المتهم» (و أوماً بيده إلى سعد بن معدة الحارثي وكان جاسوساً

> ۱\_الاحتجاج، ج ۲، ص ۱۰۲. ۲\_بحار الأنوار، ج ٥٥، ص ۲۳۱. ۱\_الاحتجاج، ج ۱، ص ۳٥٥.

في كتاب «الدرّ المنثور»: قيل: السبب في كراهة علم النجوم لسبب الاختلاف الّذي وقع فيها، كما نقله عطاء، فحينتذ لا يمكنهم الحساب والحكم الواقعيّ على الكواكب وحركاتها فيكذبون أو من جهة أنّه يصير سبباً لترك الأمور الضروريّة بسبب علمهم بما يترتّب على حسابهم.

وَوَضَىٰ بِهَآ إِبْرَهِـمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَنبَنِيَّ إِنَّ ٱللَّهَ أَصْطَغَى لَكُمُ ٱلَّذِينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَا وَأَنتُم تُسْلِمُونَ ٢

 (وَوَحَمَّىٰ ) التوصية: تقديم ما فيه خير وصلاح من قول أو فعل إلى
 الغير، دينياً أو دنيوياً (بها منه أي بالملة المذكورة في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْعَبُ عَن قِبْلَة إبْرَهِتْمَ )<sup>(1)</sup>
 (بازهيم، أي وصي يعقوب أيضاً بنيه بهذه الوصية. (وَيَعَقُوبُ ) عطف على إبراهيم، أي وصي يعقوب أيضاً بنيه بهذه الوصية. ويعقوب ابن إسحاق بن إبراهيم، أي وصي يعقوب أيضاً بنيه بهذه الوصية. ويعقوب ابن إسحاق بن إبراهيم، المن ونوانا ونفتونا وكوزا واوشير وبنيامين ويوسف. وعاش يعقوب مائة وسبعاً وأربعين سنة بأرض مصر وأوصى أن يحمل إلى الأرض المقدسة ويدفن عند أبيه إسحاق، فحمله يوسف فدفنه عنده (ينيكي ) على إضمار القول عند البصريين، تقديره: وصًى وقال: يا بني وذلك جملة والجملة لا يقع مفعولاً إلا لأفعال القلوب أو فعل القول عندهم وذلك جملة والجملة لا يقع مفعولاً إلى للأسلام ولا دين عنده غيره القول عندهم وذلك جملة والجملة لا يقع مفعولاً إلى الأفعال القلوب أو فعل القول عندهم مؤلين أينا أسرون يحاد يمان القول عند البصريين، تقديره: وصي وقال: يا بني مؤلين أينا أينا أسملون كُمُ ألذين كه أي دين الإسلام ولا دين عنده غيره المؤمان مؤلين أينا أسملون كرم المقدامة الموت الموالة وأنه والد يا بني مؤلين أينا أينا أسملون كم ألذين به أي دين الإسلام ولا دين عنده غيره المؤمان مؤلين أينا أينا أينا أسملون القول عندهم الموت الموالة أو أينا القول عندهم مؤلين أي أينا أينا وحملة الا يعون المواد أو أو معا القول المود مؤلين أي أينا أينا أينا أينا أولا كم ألذين به أي أي دين الإسلام ولا دين عنده غيره المؤمان مؤلين أي أينا أينا أينا أوصل الموالي أولين أو أو معل القول المود الموالي ألمان أو ألمان أو معل القول المود الموالي ألمان المود الموالي أو مؤلين أو ألمان ألمان المود ألمان المود الموالي ألمان ألمان ألمان ألمان الموان المود الموالي ألمان ألمان أو ألمان المان ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان المود الموالي ألمان المول ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان المان ألمان ألمان

١- سورة البقرة: ١٣٠.

يخاف عليه أن يتخلّق بأخلاقهم.

كتب بعض العلماء إلى تلميذ له: أمّا بعد، فإنّك قد أصبحت تأمل الدنيا بطول عمرك وتتمنّى على الله الأماني بسوء فعلك، وإنّما تضرب حديداً بارداً، والسلام.

وحسن الظنّ بالله إنَّما يعتبر بعد إصلاح الحال بالأخلاق والأعمال واليقين.

والقائلون بالطبائع، هم الَّذين يسندون الأفعال إلى مجرَد الطبائع وهو قول سخيف وكفر وباطل فإنّ الطبيعة قوّة جسمانيَّة، وكلَّ جسم محدث فكلَّ قوّة جسمانيَّة، وكلَّ جسم محدث فكلَّ قوّة حالَة فهي محدثة تفتقر إلى محدث غير طبيعيَّة وإلَّا لزم التسلسل، فلا بدَّ من القول بالصانع.

أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَىٰهَكَ وَإِلَىٰهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِيمَرَ وَإِسْمَىٰعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلَىٰهَا وَحِدًا وَنَحْنُ لَهُ, مُسْلِمُونَ ۞

المواتقة المحكمة المحكمة المحكمة المحكونة المحكونة المحين المحين قالت اليهود للنبي تشهكة المحكمة المحين قالت اليهود للنبي تشهكة الست تعلم أن يعقوب أوصى بنيه باليهودية يوم مات؟ فأجاب الله هل كنتم حاضرين حين احتضر يعقوب وقال لبنيه ما قال؟ أي ما كنتم حضورا وقت موته لما قال المحليلية ما تحكم أن يعقوب أوصى بنيه باليهودية يوم أي مات؟ فأجاب الله هل كنتم حاضرين حين احتضر يعقوب أوصى بنيه باليهودية يوم أي مات؟ فأجاب الله هل كنتم حاضرين حين احتضر يعقوب أوصى بنيه باليهودية يوم مات؟ فأجاب الله هل كنتم حاضرين حين احتضر يعقوب أوصى بنيه باليهودية يوم أي مات؟ فأجاب الله هل كنتم حاضرين حين احتضر يعقوب وقال لبنيه ما قال؟ أي ما كنتم حضورا وقت موته لما قال المحليلية ما تحلي يحقوب وقال لبنيه ما قال؟ أي ما كنتم حضورا وقت موته لما قال المحليلية ما تحليم أي تعبدونه؟ فلا تدعوا وتنسبوا إلى رسلي الأباطيل من اليهودية أي شيء تعبدونه؟ فلا تدعوا وتنسبوا إلى رسلي الأباطيل من اليهودية والنصرانية، فإني ما بعثتهم إلا بالحنيفية، وإنّما قال المحليكية.

الأصنام. الأصنام. الم يقل: المن تعبدون» لأن الناس كانوا يعبدون الأصنام.

﴿قَالُوا نَعْبُدُ إِلَىٰهَكَ وَإِلَىٰهُ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِـنَدَ وَإِسْمَىٰعِيلَ وَإِسْحَقَ﴾ أي

نعبد الإله المتّفق على وجوده، وجعل إسماعيل وهو عمّه من جملة الآباء، تغليباً للأب والجدّ، فثبت بهذا أنّ العمّ يطلق على الأب كما أشرنا إليه في قصّة آزر ﴿إِلَهَا وَنِحِدًا ﴾ بدل من ﴿وَإِلَنَهُ ءَابَآيِكَ ﴾ ﴿وَنَحْنُ لَهُ، مُسْلِمُونَ ﴾ حال من فاعل نعبد.

تِلْكَ أُمَّتَهُ قَدْ خَلَتْ لَهُمَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَّا كَسَبْتُمْ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوْا يَمْبَلُونَ@

إِنِّكُ أُمَّةٌ قَدَ خَلَتْ ﴾ تلك إشارة إلى الأمّة المذكورة الّتي هي
 إبراهيم ويعقوب وبنوهما أي جماعة قد مضت بالموت وأصله: صارت إلى
 الخلا وهي الأرض التي لا أنيس بها (لَهَا مَا كَسَبَتْ ﴾ أي لها كسبها لا
 كَسَب غيرها (وَلَكُم مَا كَسَبَتُمْ) لا كسب غيركم (وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوُا
 كَسَب غيرها (وَلَكُم مَا كَسَبَتُمْ) لا كسب غيركم (وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوا
 يَمْبَلُونَ ﴾ أي لا تؤاخذون بسيّئات الأمة الماضية.

وحاصل المعنى أنّ اليهود لمّا كانوا مفتخرين بأوائلهم فردّهم الله بأنّهم لا ينفعهم انتسابهم إليهم وإنّما ينفعهم اتّباعهم في الأعمال، فإنّ أحداً لا ينفعه كسب غيره، كما قال النبي ﷺ: **«من أبطأ به عمله لم يسرع به نسبه**».<sup>(۱)</sup>

- قال الشاعر:
- و ما ينفع الأصل مـن هاشــم إذا كانت النفس من بأهلــة<sup>(٢)</sup>

وَقَالُوا حَصُونُوا هُودًا أَوْ نَصَحَرَىٰ تَهْتَدُواً قُلْ بَلْ مِلَةَ إِبْرَهِـمَرَ حَيْـيَفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ۞

﴿وَقَالُوا حُوْنُوا هُودًا أَوْ نَصَحَرَىٰ ﴾ النزول: عن ابن عبّاس أنّ جماعة

١ـ مسند الشهاب، للقضاعي، ج ١، ص ٢٤٥. وأنظر: أحكام القرآن، ج ٣، ص ٤٦٠. ٢ـ أورده الثعالبي في ثمار القلوب، ص ١١٩ والذهبي في مسير أعلام النبلاء، ج ٤، ص ٤١١. من اليهود وجماعة من النصارى من أهل نجران خاصموا المسلمين، كلَّ فرقة منهم تزعم أنَّها أحقّ بدين الله من غيرها، فقالت اليهود: نبيِّنا موسى أفضل الأنبياء وكتابنا التوراة أفضل الكتب، وقالت النصارى:

نبيّنا عيسى أفضل الأنبياء وكتابنا الإنجيل أفضل الكتب، وكلَّ فريق منهما قالوا للمؤمنين: كونوا على ديننا، فنزلت الآية.<sup>(١)</sup>

قُولُوا مَامَنَنَا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِلَىٰ إِبَرَهِـتَمَ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِى مُوسَىٰ وَيمِيسَىٰ وَمَا أُوتِى النَّبِيُّونَ مِن ذَيْبِهِمْ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ۞

۱ـ مجمع البيان، ج ۱، ص ٤٠٣. وأنظر: بحار الأنوار، ج ٩،ص ٦٧.
 ۱ـ سورة التوبة: ٣٠.

إسرائيل كالقبائل من العرب والشعوب من العجم، والصحف وإن كانت نازلة إلى إبراهيم، لكنّ من بعده حيث كانوا متعبّدين بتفاصيلها جعلت منزلة إليهم، كما جعل القرآن منزلاً إلينا.

وَمَآ أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ من التوراة والإنجيل ﴿وَمَآ أُوتِيَ النَّبِيُونَ مَحملة المذكورين منهم وغير المذكورين ﴿مِن رَبِيهِم ﴾ في موضع النَّبِيُونَ ﴾ جملة المذكورين منهم وغير المذكورين ﴿مِن رَبِيهِم ﴾ في موضع الحال من العائد المحذوف والتقدير: وما أوتيه النبيّون منزلاً عليهم من ربّهم.

للا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ ﴾ كاليهود فنؤمن ببعض ونكفر ببعض لأنّه اتّحدوا في الأصول وكلّهم على كلمة واحدة في الأصول ﴿وَنَحْنُ لَهُۥ مُسْلِمُونَ ﴾ أي والحال: أنّا مخلصون لله ومذعنون.

فَإِنْ ءَامَنُوا بِمِثْلِ مَآ ءَامَنتُم بِهِ. فَقَدِ ٱهْتَدَوا ۚ وَإِن لَوَلَوْا فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ فَسَيَخْفِيكَهُمُ اللَهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيمُ ٱلْمَكِلِيمُ ﴾

فَإِنَّ عَامَنُوا بِعِثْلِ مَا عَامَنتُم بِهِ فَقَدِ الحَبر الله أن هؤلاء الكفّار منى
 آمنوا على حدّ ما آمن المؤمنون به (فَقَدِ الْهَتَدَوا) إلي طريق الجنّة وسلكوا
 طريق الاستقامة وحصل بينكم الاتّفاق (وَإِن نَوَلَزا ) وأغضوا عن الإيمان على
 طريق الاستقامة وحصل بينكم الاتّفاق (وَإِن نَوَلَزا ) وأغضوا عن الإيمان على
 الوجه المذكور بأن أخلوا بشيء من ذلك (فَإِلَى هُمّ فِي شِقَاقِ ) أي مستقرون
 في خلاف عظيم، بعيد عن الحق، فقوله: (في شِقَاقِ ) خبر لقوله: (هُمّ )
 وجعل الشقاق لهم وهم مظروفون له مبالغة في الإخبار باستيلائه عليهم، فكان
 كل واحد من الفريقين في شق غير شق صاحبه.

ثمٌ عقّب سبحانه بتسلية الرسول وضمان التأييد بقوله: ﴿فَسَيَكْفِيكَهُمُ ٱللَّهُ ﴾ أمر اليهود والنصارى، ويدفع شرّهم عنك وينصرك عليهم، وقد أنجز الله وعده له بالقتل والجزية والذلّة في نصارى نجران ﴿وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَكِلِيمُ ﴾ يسمع ما تدعو به ويعلم ما في قلبك. صِبْغَةَ ٱللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ صِبْغَةٌ وَنَحْنُ لَهُ. عَنبِدُونَ ﷺ فرصِبْغَةَ ﴾ من الصبغ، كالجلسة من الجلوس؛ وهي الحالة التي تقطع عليها الصبغ.

عبّر بها عن الإيمان ومستعارة لفطرة الله التي فطر الناس عليها وتقدير الكلام: صبغنا الله صبغة وفطرنا وخلقنا على استعداد الإيمان، أو ألزموا صبغة الله وتطهير الله، لا صبغتكم وتطهيركم. وعبّر عن لفظ الإيمان والفطرة بلفظ الصبغة لوقوعه في صحبة صبغة النصارى إذ كانوا يصبغون أولادهم في سابع الولادة مكان الختان للمسلمين، بغمسهم في الماء الأصفر الذي يسمّونه المعموديّة، وهي اسم ماء غسل به عيسى فمزّجوه بماء آخر وكلّما يستعملوا منه جعلوا مكانه ماء آخر وهو علامة تنصّرهم ولا يتحقّق التنصّر إلّا بهذا الفعل.

فَوَمَنَ آحْسَنُ مِنَ اللَّهِ مِسْبَعَةً ﴾ والاستفهام بمعنى الجحد، و فَوَمَنَ آحْسَنُ ﴾ مبتدا وخبر، والتقدير: ومن صبغته أحسن من صبغة الله؟ وأيّ شخص تكون صبغته أحسن من صبغة الله؟ فإنّه يصبغ ويميّز عباده بالإيمان ويطهّرهم به فَوَيَحَنُ لَهُ. ﴾ أي لله، أولانا تلك النعمة في عَدِدُونَ ﴾ وتقدّم الظرف للاهتمام ورعاية الفواصل وهو عطف على آمنًا، فإذا كان حرفة العبد العبادة فقد زيّن نفسه بصبغ حسن.

قال بعض العلماء: لا يكمل التعبّد لأحد حتّى لا يجزع من أربعة: من الجوع والعري والفقر والذّل، وللعبد أوقات، فإذا كان في الطاعة فعليه بتخليصها، وإذا كان في النعمة فعليه بشكرها وإذا كان في البليّة فعليه بالصبر عليها والرضى، وإذا كان في المعصية فبتداركها سريعاً بالتوبة ولكلّ وقت منها سهم في العبوديّة يقتضيه الحقّ منك بحكم الربوبيّة، فمن راقب الأوقات مُعْتَقَلْظُلْكُ ح ا

الأربع وصل إلى الدرجات.

نقل أن السري السقطي قال: مكثت عشرين سنة أفيض خلق الله، فلم يقع في شبكتي إلّا واحد كنت أتكلّم في المسجد الجامع ببغداد يوم الجمعة وقلت: عجبت من ضعيف عصى قويّاً فلمّا كان يوم السبت وصلّيت الغداة إذا أنا بشاب قد وافى وخلفه غلمان وحاشية وهو راكب على دابّته، فقال: أيّكم السريّ، فأوما جلسائي إليّ فسلّم عليّ وجلس وقال: سمعتك تقول: عجبت من ضعيف عصى قويّا، فما أردت به؟

فقلت: ما ضعيف أضعف من بني آدم، ولا قويَ أقوى من الله تعالى وقد تعرّض ابن آدم مع ضعفه إلى معصيته قال: فبكى الشابّ.

ثم قال: يا سري، هل يقبل ربّك غريقاً مثلي؟ قلت: ومن ينقذ الغرقى إلّا الله؟ قال يا سريّ إنّ عليّ مظالم كثيرة كيف أصنع؟ قال: إذا صحّحت الانقطاع إلى الله أرضى عنك الخصوم، بلغنا عن النبيّ الله أنّه قال: «إذا كان يوم التيامة واجتمع الخصوم على وليّ الله، وكل لكلّ منهم ملكا يقول: لا تروّعوا وليّ الله، فإنّ حقّكم اليوم على الله»، فبكى الشاب. ثمّ قال: صف لي الطريق إلى الله، فقلت: إن كنت تريد المقتصدين فعليك بالصيام والقيام وترك الآثام، وإن كنت تريد طريق الأولياء فاقطع العلائق واتّصل بخدمة الخالق فبكى حتّى بلّ منديلاً له، وانصرف وكان من أمره كيت وكيت من ترك الدنيا والسكون في المقابر وتغيّر الحال حتّى توفّي على تلك الحالة، قال السّريّ: فحلمت يوماً عيناي فإذا به يزمّل في السندس والإستبرق ويقول لي: جزاك الله خيرا، فقلت له:

ما فعل الله بك؟ قال: أدخلني الجنَّة ولم يسألني عن ذنب. انتهى. قُلْ أَتُحَاجُونَنَا فِي ٱللَّهِ وَهُوَ رَبُّنَا وَرَبُّحَكُمْ وَلَنَاَ أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ () أَنُّ قُلْ ﴾ يا محمد الله لليهود والنصارى: ﴿ أَتُحَاجَوْنَنَا ﴾ أتخاصموننا ﴿ فِي ٱللَّهِ ﴾؟ أي في دين الله، وتدّعون أنّ دينه الحقّ هو اليهوديّة والنصرانيّة وتبنون دخول الجنّة عليهما وتقولون تارة: لن يدخل الجنّة إلّا من كان هوداً أو نصارى، وتارة تقولون:

كونوا هوداً أو نصارى تهتدوا ﴿وَهُوَ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ ﴾ والحال أنّه لا وجه للمجادلة لأنّه مالك أمرنا وأمركم ﴿وَلَنَآ أَعْمَىٰلُنَا ﴾ الحسنة الموافقة لأمره ﴿وَلَكُمْ أَعْمَىٰلُكُمْ ﴾ السيّئة المخالفة لحكمه، فكيف تدّعون أنّكم أولى بالله؟ ﴿وَغَمَنُ لَهُ مُغْلِمُهُونَ ﴾ لا نبتغي إلّا وجهه وأنتم به مشركون. والإخلاص تصفية العمل عن الشرك والرياء والدنيا وملاحظة المخلوقين.

آمَرْ نَقُولُونَ إِنَّ إِبَرَهِـمَمَ وَإِسْمَىٰعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطَ كَانُوا هُودًا أَوْ نَصَدَرَىٰ قُلْ ءَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِرِ اللَّهُ وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَى كَتَمَ شَهَدَةً عِندَهُ, مِنَ اللَهِ وَمَا اللَّهُ بِغَنفِلٍ عَمَا تَعْمَلُونَ ()

أمر نَقُولُونَ في: ﴿ أَمرُ معادلة للهمزة في قوله: ﴿ أَتُحَابَّوُنَنَا ﴾ والمراد إنكار كلا الأمرين أي أتحاجوننا في دين الله أم تقولون: إن الأنبياء كانوا على دينكم؟ فبأي الحجتين تتعلّقون في إقامة الحجة على حقيتهم وتدعون ﴿ إِنَّ إِبَرَهِمَ وَ إِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَنتَ وَيَعْقُوبَ وَٱلأَسْبَاطَ ﴾ وهي حفدة يعقوب وهم أولاد أولاده الاثنى عشر ﴿ كَانُوا هُودًا أَوْ نَعَمَدَرَى ﴾ وتقولون: نحن مقتدون بهم؟ وكيف تقولون في حقّ الأنبياء الذين بعثوا قبل نزول التوراة والإنجيل: إنّهم كانوا هوداً أو نصارى ومن المحال أن يقتدي المتقدّم بالمتأخر ويستن بسنّته؟

فَقُلْ الله يا محمّد ﴿ مَأَنتُمْ ﴾ والهمزة للإنكار ﴿ أَعْلَمُ ﴾ بدينهم ﴿ أَمِرِ
 أَمَدُ ﴾ أعلم؟ ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ ﴾ والاستفهام في قوله: ﴿ وَمَنْ ﴾ بمعنى النفي
 أَمَدُ ﴾ أعلم؟ ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ ﴾ والاستفهام في قوله: ﴿ وَمَنْ ﴾ بمعنى النفي

المُومِمَّن كَتَمَ ﴾ وأخفى وستر عن الناس ﴿شَهَدَةً ﴾ ثابتة ﴿عِندَهُ، مِنَ اللَّهِ ﴾ أي وما أحد أظلم ممّن يكون عنده شهادة من الله فيكتمها وادّعى أنّ الأنبياء كانوا على دينهم، والمراد من هذا الكتمان أنّ الله بيّن في كتابه صحّة نبوّة محمّدﷺ والبشارة.

وقيل: المراد بالشهادة في الآية وكتمانها أنّ إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب وأولاده كانوا حنفاء مسلمين فكتموا هذه الشهادة واذعوا أنّهم كانوا على دينهم فهذه شهادة كانت من الله عندهم وكتموها. وقيل في معنى الآية: إنّ المراد من أظلم في كتمان الشهادة من الله لو كتمها، أي إنّه يلزمكم أنّه لا أحد أظلم من الله إذ كتم شهادة عنده وأوقع عباده في الضلال وهو الغنيّ عن ذلك، ولو كانوا هوداً أو نصارى لأخبر بذلك.

وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَا تَعَمَلُونَ ﴾ ولا يخفى عليه شيء من المعلومات فكونوا على حذر من الجزاء من مفترياتكم في دين الله.

تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتٌ لَهَا مَاكْسَبَتْ وَلَكُمْ مَّاكَسَبْتُمْ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ@

قد مضى تفسيره، والوجه في تكراره أنّه عنى بالأوّل إبراهيم ومن ذكر معه من الأنبياء، وبالثاني أسلاف اليهود: وإذا اختلف الأزمان والمواطن لم يكن التكرار معيباً بل يكون لازماً.

وحاصل آخر للآية وذكرها: وهو أنَّه لو سلَّم لكم ما ادّعيتم من أنَّ الأنبياء كانوا على دين اليهوديّة والنصرانيّة فليس لكم فيه حجّة لأنَّه لا يمتنع اختلاف الشرائع بالمصالح فله أن ينسخ من الشرائع ما شاء ويقرّ منها ما شاء على حسب ما يقتضيه حكمته وأمره. المَسْيَقُولُ ٱلشَّفَهَآءُ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَمْهُمْ عَن قِبْلَنِهِمُ ٱلَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَاً قُل لِلَهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ يَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَى مِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ٥

واليهود والنصارى والمشركين، وإنّما كله يريد المنكرين لتغيير القبلة من المنافقين واليهود والنصارى والمشركين، وإنّما كانوا سفهاء لأنّهم رغبوا عن ملّة إبراهيم وقد قال سبحانه:

﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن يَلَةٍ إِبْرَهِحَرَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ ﴾ <sup>(١)</sup> أي أذلَها بالجهل.

وحاصل المعنى أنَّ الَّذين ضعفت عقولهم من الناس: ﴿مَا وَلَمْهُمْ عَن قِبْلَنِهُمُ ٱلَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا ﴾ ﴿مَا ﴾ استفهاميَّة إنكاريَّة مرفوعة المحلُّ على الابتداء و﴿وَلَّنَّهُمْ ﴾ خبره، أي أيَّ شيء صرفهم. والقبلة من المقابلة لأنَّ المصلِّي يقابِلها وحوِّلهم عن قبلتهم وهي البيت المقدِّس، ثمَّ انصرفوا منها إلى الكعبة لان النبيﷺ صلَّى إلى البيت المقدَّس بعد مقدمه المدينة نحواً من سبعة عشر شهراً تأليفاً لقلوب اليهود ثمّ صارت الكعبة قبلة المسلمين إلى نفخ الصور. ﴿قُلْ ﴾ يا محمّد لهم: ﴿يَنَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ﴾ أي الأمكنة بأسرها له ملكاً وتصرّفاً فلا يستحقّ شيء منها أن يكون لذاته قبلة حتّى يمتنع إقامة غيره مقامه، فله أن يأمر في كلَّ وقت بالتوجِّه إلى جهة من تلك الجهات على حسب مشيئته، فاللائق بالمخلوق أن يطيع خالقه فإنَّ الطاعة ليست إلَّا الامتثال وليس للعبد أن يتحرّى خصوصيّة في المأمور به أمراً زائداً على الأمر وأن اليهند أحبّوا جهة المغرب حيث زعموا أن موسى الله كان في جانب المغرب، فأكرمه الله بكلامه ووحيه، والنصاري أحبّوا جهة المشرق حيث زعموا أنَّ مريم حين خرجت من بلدها مالت إلى جهة المشرق كما قال الله:

١- سورة البقرة: ١٣٠.

﴿وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَّبِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتَ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانَا شَرِقِيًّا ﴾<sup>(١)</sup> والمؤمنون استقبلوا الكعبة طاعة لله وامتثالاً لأمره، لا ترجيحاً لبعض الجهات مع أنها قبلة إبراهيم ومولد نبيّهم.

المقدس مَن يَشَآهُ إلى صِرَط مُسْتَقِيمٍ ﴾ وهو التوجه إلى بيت المقدس المقدس المقدم المعبة أخرى.

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أَمَّةً وَسَطًا لِنَحَوُنُوا شُهَدَآة عَلَ النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً وَمَا جَعَلْنَا الْفِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَآ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَنَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيَةً وَإِن كَانَتَ لَكَبِيرةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَنتَكُمْ إِنَ اللَهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوقُ رَحِيمُ أَنَ

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَنَةً وَسَطًا ﴾ الكاف للتشبيه، والمشبّه به الاصطفاء عن إبراهيم، أي فكما اصطفينا إبراهيم في الدنيا فكذلك جعلناكم أمّة وسطاً، والمشبّه به الهداية أي كما أنعمنا عليكم بالهداية كذلك أنعمنا عليكم بأن جعلناكم أمّة وسطاً.

أو المعنى: كما هديناكم إلى أوسط القبل، كذلك جعلناكم أمّة وسطاً، والوسط هو العدل كما روي عن أبي سعيد الخدريّ عن النبيّﷺ أنه قال: «**أمّة وسطا أي عدلاً، وخير الأمور أوسطها»<sup>(١)(٢)</sup> أ**ي أعدلها.

۱\_ سورة مريم: ۱۹.

١\_ انظر: بحار الأنوار، ج ٢٣، ص ٢٣٣.

٢- كنوز الحقائق، للمناوي، في هامش جامع الصغير، ج ١، ص ١٠٧، حرف التاء.

قال زهير:

هم وسط يرضى الأنام بحكمهم إذا نزلت إحدى الليـالي العظـائم<sup>(۱)</sup> فمدحهم الله بكونهم عدولاً ولذلك جعلهم شهودا، كما قال: ﴿ كُنتُمَّ خَيْرَ أُمَّتَهِ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾<sup>(۲)</sup> وذلك لأنّهم متوسطون في الدين بين المفرط والغالي فلا قصروا كتقصير اليهود حيث قتلوا أنبياءهم وحرّفوا التوراة، ولم يغلوا كما غلت النصارى فجعلوا له تعالى ابناً وإلهاً.

وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ ﴾ أي محمد صلى الله عليه وآله ﴿ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ فلو قيل: إنّ الشهادة إذا كانت ضارة تتعدى بعلى وإذا كانت نافعة تتعدى باللام، لأنّ المراد من كلمة «على» تضمّن معنى الرقيب والمطّلع، فحسن التعبير بـ(على).

﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا ﴾ وهي الكعبة، لأنه صلّى الله عليه وآله كان \_ وهو بمكّة \_ مأموراً بأن يصلّي إلى الكعبة، ثمّ لمّا هاجر إلى المدينة امر بالصلاة إلى بيت المقدس، ثمّ أعيد إلى ما كان عليه والمعنى: ما

١ـ راجع التبيان ج ٢، ص ٦ ومجمع البيان، ج ١، ص ٤١٦، وزاد المسير، لإبن الجوزي، ج ١، ص ١٣٨. ٢ـ سورة آل عمران: ١١٠. ١ـ شواهد التنزيل، ج ١، ص ١١٩، وبحار الأنوار ج ٢٣، ص ٣٣٤. رددناك إلى ما كنت عليه وعلى استقباله ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَنَّبِعُ ٱلرَّسُولَ ﴾ في التوجّه إلى ما امر به ﴿مِقَن يَنقَلِبُ ﴾ وينصرف ﴿ عَلَى عَقِبَيَهِ ﴾ العقب مؤخّر القدم مستعار للارتداد والرجوع عن الدين والطريق.

أي ليتميّز الثابت على الإسلام من المتردّد، واللّازم من العلم التميز وتسمية الملزوم باسم اللازم وبالعكس شائع، وليس المراد أنّه تعالى لم يعلم حالهم ثمّ علم لأنّه كان عالما في الأزل بهم وبكلّ حال من أحوالهم الّتي تقع في كلّ زمان من أزمنة وجودهم.

ونظير، في الإشكال قوله: ﴿وَلَنَبَلُوَنَّكُمْ حَقَّى نَعْلَمَ الْمُجَبِّهِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّبِيِنَ ﴾<sup>(١)</sup> وقوله: ﴿ ٱلْتَنَ خَفَّفَ ٱللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ صَعْفًا ﴾<sup>(١)</sup> وقوله: ﴿ أَمْ حَسِبَتُمْ أَن تَدْخُلُوا ٱلْجَنَّةَ وَلَمَا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَبْهَكُوا مِنكُمْ ويَعْلَمَ ٱلصَّبِيِنَ ﴾<sup>(١)</sup> ﴿ وَمَا حَكَانَ لَهُ. عَلَيْهِم مِّن سُلْطَنِي إِلَا لِنَعْلَمَ مَن يُؤْمِنُ إِلَانَحِرَةِ ﴾<sup>(٣)</sup> وأمثال هذه الآيات.

وقيل: معنى العلم في مثل هذه الآيات الرؤية أي لنرى، والعرب تضع العلم مكان الرؤية، والرؤية مكان العلم كقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ﴾<sup>(٤)</sup> وقال الفراء وجه آخر: وهو أنّ حدوث العلم في الآية راجع إلى المخاطبين، ومثاله أنّ جاهلاً وعاقلاً اجتمعا، فيقول الجاهل: الحطب يحرق النار، ويقول العاقل: النار يحرق الحطب، وسنجمع بينهما لنعلم أيّهما يحرق صاحبه، فكذلك قوله إلَّا لِنَعْلَمَ ﴾ أي إلّا لتعلموا، والغرض من هذا الجنس من الكلام الرفق في

> ١\_ سورة محمّد: ٣١. ١\_ سورة الأنفال: ٦٦. ٢\_ سورة آل عمران: ١٤٢. ٣\_ سورة سباء: ٢١. ٤\_ سورة الفجر: ٦، وسورة الفيل: ١.

.....££X

الخطاب لا يراد المعنى المراد كقوله: ﴿وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى ﴾<sup>(1)</sup> فأضاف الكلام الموهم للشَك ترقيقاً للكلام ورفقاً للمخاطب والوجه الأوجه الوجه الأول انتهى.

وَإِن كَانَتْ ﴾ القبلة المحولة ﴿لَجَبِيرَةٌ ﴾ أي شاقَة ثقيلة على من يألف التوجّه إلى القبلة المنسوخة ﴿وَإِن ﴾ هي المخفَفة من المثقّلة واسمها محذوف وهو القبلة ﴿إِلَا عَلَ ٱلَّذِينَ هَدَى الله ﴾ أي هداهم الله وتيقَنوا أن السعيد الفائز من أطاع أمر مولاه.

ثمَّ بيَن سبحانه أنَّهم مثابون على الاتَباع فقال: ﴿وَمَا كَانَ أَلَقَهُ لِيُعْيِمِعَ إِيمَـٰنَكُمْ ﴾ وثباتكم على التصديق بما جاء به النبيَ ﴿إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلْكَاسِ ﴾ متعلّق «برءوف» ﴿رَءُوفٌ ﴾ وذو مرحمة ﴿رَحِيمٌ ﴾ يغفر ذنوبهم بالإيمان وإيصال الرزق.

روي أنّه أخذ بعض الأمراء قاتلاً في زمن داود للنا فصلب فوق الجبل عشاء ورجع الناس إلى منازلهم وبقي على الخشبة وحده وتضرّع إلى آلهته ولمّا يمت فلم يغنوا عنه شيئاً، ثمّ رجع إلى الله وقال: أنت الله الحقّ أتيت إليك لتغيثني فأغثني برحمتك، قال الله: يا جبرئيل إنّ هذا عبد آلهته طويلاً فلم ينتفع ففزع إليّ ودعاني، فاستجبت له فاهبط وضعه على الأرض في سلامة ففعل، فلمّا أصبحوا رأوه وهو يصلّي نله فأخبروا داود للتابي بذلك، فدعا الله فيه مستكشفاً سرّه فأوحى الله إليه: هيا داود إتي أرحم من آمن بي ودعاني فإن لم أفعل فأيّ فرق بيني وبين آلهته ومن توجّه بقلبه إلى الله واذعى المحبّة فليكن لا يكذّب فعله قوله. وليكن البلوى عنده ألدً من الحلوى فذلك صدق فيما الاتهات إلى غيره من الاحتياط ولو بأكل لتمة مشوبة في عمره وتحسبها من الموانع في الارتقاء».

۱. سورة سياء: ۲٤.

قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَآةِ فَلَنُوَلِيَـنَكَ فِبْلَةً تَرْضَىٰهَأَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْتُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَةً وَإِنَّ الَذِينَ أُوتُوا الْكِنَبَ لَيَعْلَمُونَ أَنَهُ الْحَقُّ مِن تَرَبِهِمُ وَمَا اللَّهُ بِغَنْفِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ أَنَ

فَدَ نَرَى كَمَ مستقبل معناه الماضي أي شاهدنا وعلمنا فَرَقَقَلُبَ وَجَهِكَ في السَّمَآء كَه وتردد نظرك في جهة السماء، روي عن ابن عبّاس أنّه اللَّه قال: «يا جبرنيل وددت أنّ الله صرفني عن قبلة اليهود إلى غيرها، فقال جبرنيل: أنا عبد معلك قامال ربّك ذلك» وكان اللَّه يحب التغيير لكن لا يتكلّم بذلك، فجعل رسول الله اللَّيُ يديم النظر إلى السماء رجاء مجيء جبرئيل، فأنزل الله الآية.<sup>(۱)</sup> والسبب في أنّه اللَّه يحب تغيير القبلة أمور:

منها: أنّ الكعبة كانت قبلة إبراهيم وكان اليهود يقولون: إنّه يخالفنا ثمّ يتُبع قبلتنا ولو لا نحن لم يدر أين يستقبل.

ومنها: أنَّه ﷺ كان يقدر أن يصير ذلك سبباً لاستمالة العرب ولدخولهم في الإسلام.

ومنها أنّهﷺ أحبّ أن يحصل هذا الشرف للمسجد الّذي في بلدته وكان قد وعدﷺ بتحويل القبلة عن بيت المقدس فكان ينقلب وجهه انتظاراً للوعد وتوقّعاً للموعود.<sup>(۲)</sup>

فَفَلَنُوَلِيَـنَكَ قِبْلَةَ تَرْضَىٰهَا ﴾ أي فو الله لنعطينَكها ولنمكَننَك من استقبالها ووالياً لها ترضاها وتحبّها وتتشوق إليها لأنك تحبّها لمقاصد دينيّة وافقت مشيّة الله. فَوَوَلِ وَجْهَلَت شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ والمراد بالوجه هاهنا جملة البدن، وتخصيص الوجه بالذكر للتنبيه على أنّه الأصل في التوجّه والاستقبال، والمراد بالشطر: النحو، قال الرازي: الشطر لفظ مشترك بين معنيين، النصف، والجانب والمتبادر من لفظ (المَسْجِدِ الْمَرَامِ ) هو المسجد الأكبر الذي فيه الكعبة و (الْمَرَامِ ) أي المحرّم فيه القتال والممنوع من الظلمة أن يتعرّضوا له وسائر أمور محرّم وقوعه فيه، وفي ذكر المسجد دون الكعبة إيذان بكفاية مراعاة جهة الكعبة، لأنّ استقبال عينها للبعيد متعذّر وفيه حرج عظيم بخلاف القريب.

وَحَمَّيْتُ مَا كُنتُمَر فَوَلُوا وُجُوهَكُمُ شَطِّرَهُ ﴾ الخطاب الأول له الله وهذا الخطاب لكافَة الناس أي في أي موضع كنتم وأردتم الصلاة فولَوا وجوهكم نحوه وطرفه، ولو اقتصر على الأول لظنَ ظانَ أن ذلك قبلته فحسبه فبيّن سبحانه أنّه قبلة لجميع المصلّين.

قال ابن عبّاس: البيت كلّه قبلة، وقبلة البيت الباب، والبيت قبلة أهل المسجد، والمسجد قبلة أهل الحرم، والحرم قبلة أهل الأرض كلّها، وهذا موافق لما قاله أصحابنا: إنّ الحرم قبلة من نأى عن الحرم من أهل الآفاق.<sup>(1)</sup>

إُوَ إِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَٰبَ ﴾ أراد به علماء اليهود والنصارى
 إِنَّهَ لَهُ أَي التحويل إلى الكعبة ﴿ ٱلْحَقُ ﴾ الثابت ﴿ مِن زَيِّهِم ﴾ لما
 إِنَّهَ لَهُ أَي التحويل إلى الكعبة ﴿ ٱلْحَقُ ﴾ الثابت ﴿ مِن زَيِّهِم ﴾ لما
 أن المسطور في كتبهم أنَّه ﷺ يصلّي إلى القبلتين ومعنى: ﴿ مِن زَيِّهِم ﴾ أي
 من قبل ربّهم، لا شيء ابتدعه الرسول من قبل نفسه.

وَمَا اللَّهُ بِغَنظٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ خطاب للمسلمين وأهل الكتاب جميعاً على التغليب فيكون وعداً للمسلمين بالإثابة ووعيداً للمخالفين بأوامر الله.

۱۱- التبيان، ج ۲، ص ۱٦ ومجمع البيان، ج ۱، ص ٤٢٣.

وَلَمِنْ أَنَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَّبَ بِكُلِّ ءَايَةٍ مَّا تَبِعُوا فِبْلَتَكَ وَمَا أَنتَ بِتَابِعِ فِبْلَنَهُمْ وَمَا بَعْضُهُم بِتَابِعٍ قِبْلَةَ بَعْضٍ وَلَمِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم قِنْ بَعْـدٍ مَا جَتَآتَكَ مِنَ ٱلْعِلْيِمْ إِنَّكَ إِذَا لَمِينَ الْغَلْلِمِينَ أَسَ

وقال أنتَ بِتَابِع قِبْلَهُمْ ﴾ حتم لإطماعهم إذ كانوا تناجوا في ذلك وقالوا: لو ثبت على قبلتنا لكنا نرجو أن يكون صاحبنا الذي ننتظره وطمعوا في رجوعه إلى قبلتهم.

وَمَا بَعْضُهُم بِتَابِعٍ قِبْلَةَ بَعْضِ ﴾ فإن اليهود يستقبل الصخرة والنصارى مطلع الشمس، لا يرجى توافقهم كما لا يرجى موافقتهم لك لتصلّب كلّ فريق فيما هو فيه.

وَلَمْيُنِ أَتَّبَعْتُ أَهْوَآةَهُم ﴾ ووافقتهم في مراداتهم بأن صلّيت إلى قبلتهم مداراة لهم وطمعاً في إيمانهم في مَنْ بَعْدِ مَا جَنَآةَكَ مِنَ ٱلْمِلْمِ ﴾ أي الوحي الذي هو طريق العلم، أو المعنى من بعد ما علمت أن الحق ما أنت عليه من القبلة في إذًا لَمِنَ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾ وهذا الكلام مثل قوله تعالى: في لَمَرَكَتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾<sup>(١)</sup> قال ابن عبّاس: إن أمثال هذه الخطابات في القرآن ولو أنّها إليه لكنّه المراد الأمة كقولهم: إيّاك أعني واسمعي يا جارة.

ا\_سورة الزّمر: ٦٥.

فكالملا المحالي المحالي

ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ

الله الفهم والدراسة من البهود والنصارى يعرفوُنَ أَبْنَاءَهُمْ ﴾ أخبر الله بأن أهل الفهم والدراسة من البهود والنصارى يعرفون النبيّ وصحّة نبوته بأوصافه الشريفة المكتوبة في كتابهم كما لا يشتبه عليهم أبناؤهم ﴿ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ ﴾ وهم الذين كابروا وعاندوا الحق ﴿ لَيَكْنُمُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أن محمّداً الله ين كابروا وعاندوا الحق ﴿ لَيَكُنُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أن محمّداً الله ي كتابهم كما لا يشتبه عليهم أبناؤهم وأوانَ فَرِيقًا مِنْهُمْ ﴾ محمّداً الله ي كابروا وعاندوا الحق ﴿ لَيَكُنُمُونَ الْحَقَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أن محمّداً الله ي كابروا وعاندوا الحق ﴿ لَيَكُنُمُونَ الْحَقَ محمّداً الله ي كابروا وعاندوا الحق في لَيَكُنُمُونَ الْحَقَ محمّداً الله ي كابروا وعاندوا الحق في الماه الله، لانه مذكور في كتابهم: أن هذا النبيّ يصلّي على القبلتين، وإنّما قال: فريقاً منهم لأن بعضهم صدتوا وآمنوا به كعبد الله بن سلام وأصحابه وكعب الأحبار وغيره وما كتموا وأما الجهلة منهم فليست لهم معرفة بالكتاب وما هم بصدد الإظهار ولا بصدد الكتم وإنّما كفرهم على وجه التقليد.

الْحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ ٢

وَلِكُلِّ وِجْهَةٌ هُوَ مُوَلِّيها فَآسْتَبِعُوا الْخَيْرَتِ أَيْنَ مَا تَكُونُوا بَأْتِ بِكُمُ اللَّهُ جَمِيعًا إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِ شَىءٍ قَدِيرٌ ۞

﴿ وَلِكُلِّ وِجْهَةً هُوَ مُوَلِّيهَا ﴾؛ ﴿ وَلِكُلِّ ﴾ مضاف وحذف المضاف إليه

لوضوح المعنى أي: ولكلّ قوم، قيل: الكلّ يعمّ الجميع من فرق المسلمين واليهود والنصارى والمشركين وقيل: إنّ المشركين غير داخلين في القوم، والتنوين في **«لكلّ»** عوض عن المضاف إليه، قال الرازيّ في «المفاتيح»: وقوله: ﴿هُوَ ﴾ راجع إلى اسم الله، أي: الله مولّيها إيّاه وقيل:

عائد إلى الكلّ، فعلى هذا لا يدخل المشركون في الكلّ، بل يعمّ اليهود والنصارى والمسلمين، فعلى القول الثاني وهو أن يكون الضمير راجعاً إليهم، فتقدير الكلام أنّ لكلّ منكم وجهة من القبلة هو مستقبلها ومتوجّه إليها لصلاته وكلّ يفرح بما هو عليه ولا يفارقه فلا سبيل إلى اتّفاقكم على قبلة واحدة فألزموا معاشر المسلمين قبلتكم.

فَوْفَاَسْنَبِعُوا الْغَيْرَتِ أَيْنَ مَا تَكُونُوا بَأْتِ بِكُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا ﴾ فإنّكم على خيرات من ذلك في الدنيا والآخرة لانقيادكم لأمره ولشرفكم بقبلة إبراهيم، وأمّا على كون الضمير عايداً إلى الله فتقدير الكلام على قسمين:

القسم الأول أن الله عرّفنا أن كلّ واحدة من هاتين القبلتين اللتين هما بيت المقدس والكعبة جهة يولّيها عباده على حسب ما يعلمه صلاحاً فالجهتان منه تعالى في الحالتين وهو الذي ولّى وجوه عباده إليهما فانقادوا أمره حسب ما أمركم فاستبقوا الخيرات بالانقياد، ولا تلتفتوا إلى مطاعن هؤلاء الذين يقولون: ما ولّاهم عن قبلتهم؟ فإن الله يجمعكم جميعاً في صعيد القيامة مع هؤلاء السفهاء فيفصل بينكم. والقسم الثاني أن المعنى: ولكلّ قوم منكم معاشر المسلمين ناحية من الكعبة فاستبقوا الخيرات بالتوجه إليها من واحدة، ولا يخفى على الله نيّاتهم، فهو يحشرهم ويثيبهم على أعمالهم. فإنّ ألله على الله نيّاتهم، فهو يحشرهم ويثيبهم على أعمالهم. وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِن رَبِكُ وَمَا اللَّهُ بِغَنفٍ عَنَا تَمْمَلُونَ ۗ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَحُمْ شَطْرَهُ لِتَلَا بَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَةً إِلَا الَذِينَ ظَلَعُوا مِنْهُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَأَخْشَوْنِ وَلِأَتِمَ نِعْمَقِ عَلَيْكُمْ حُجَةً إِلَا الَذِينَ ظَلَعُوا مِنْهُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَأَخْشَوْنِ وَلِأَتِمَ نِعْمَقِ

> قال الرازيّ: وجه التكرار في الآيات الثلاثة أنّ الأحوال ثلاثة: **أوّلها:** أن يكون الإنسان في المسجد الحرام.

وثانيها: أن يخرج عن المسجد الحرام ويكون في البلد.

وثالثها: أن يخرج للسفر إلى أقطار الأرض، فالآية الأولى محمولة على الحالة الأولى، والثانية على الثانية والثالثة على الثالثة لأنه قد يتوهم أنّ للقرب حرمة وحكماً لا تثبت فيها للبعد فلأجل هذا الأمر كرّرت.

وقيل وجوه أخر.

وقيل: المراد من الآية الثانية وهي قوله: ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَمَرَجْتَ ﴾ المراد في السفر، أي من أي مكان وبلد خرجت إليه للسفر ﴿فَوَلَ وَجَهَكَ ﴾ عند صلاتك ﴿ شَطَرَ ٱلْمَسَجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ وتلقائه فإن وجوب التوجّه إلى الكعبة لا يتغيّر بالسفر والحضر حالة الاختيار ﴿وَإِنَّهُ ﴾ أي هذا المأمور به ﴿لَلْحَقُّ مِن رَبِيكَ ﴾ الثابت الموافق للحكمة ﴿وَمَا ٱللَّهُ بِغَنفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ من الإطاعة والمعصية.

(وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ ﴾ في أسفارك ومغازيك بعيدة كانت أو قريبة وفَوَلَوْ وَجْهَكَ شَعْلَرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُم ﴾ أيّها الناس فوَلُوا وبُوهَكُم شَعْلَرُه ﴾ من محالكم. وهذه الآية الثالثة كرّرها لما أن القبلة لها شأن خطير والنسخ من مظان الشبهة وكان إنكار أهل الكتاب في هذا النسخ

شديداً فبالحريّ أن يؤكّد.

لَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةُ ﴾ أي لأن لا يكون لأهل الكتاب عليكم حجّة إذا لم تصلّوا نحو المسجد الحرام بأن يقولوا: ليس هذا هو النبيّ المبشّر به إذ ذاك نبيّ يصلّي القبلتين، وذلك أنه كان مكتوباً في كتبهم أنّه يأتي ويصلّي بالقبلتين.

قال أبو روق: إنّ حجّة اليهود أنّهم كانوا قد عرفوا أنّ النبيّ المبعوث في آخر الزمان قبلته الكعبة فلمّا رأوا محمّداً للظيّ يصلّي إلى الصخرة احتجّوا بذلك فصرفت قبلته إلى الكعبة لئلا يكون لهم عليه حجّة.<sup>(1)</sup>

الألم الذين ظلمُوا مِنْهُم ﴾ يريد إلَّا الَذين يكتمون ما عرفوا من كتابهم من أَنَه تلك يحول إلى الكعبة وتسمية هذه بالحجّة لأنهم يوردونها موقعها، ويسوقونها مساقها فسمّيت مجازاً حجّة تهكماً بهم فَفَلا تَخْشَوْهُم ﴾ ولا تخافوهم في توجّهكم إلى الكعبة فإن مطاعنهم لا تضرّكم شيئاً، وقيل: المراد بالذين ظلموا قريش واليهود، فأمّا قريش فقالوا: قد علم أنّنا على هدى فرجع تلك إلى قبلتنا وسيرجع إلى ديننا، وأمّا اليهود فقالوا: لم ينصرف عن قبلتنا عن علم وإنّما جعله برأيه، وقيل: المراد بالَذين ظلموا العموم يعني ظلموكم بالمخالفة وقلّة الاستماع فواكَخَشَوني ﴾ لمّا ذكرهم بالظلم والخصومة طيّب نفوس المؤمنين فقال: لا تخافوا من مخالفتهم في القبلة واخشوا عقابي في ترك استقبالها فإنّى أحفظكم.<sup>(٢)</sup>

وَلِأَتِمَّ نِ**مَ**مَتِى عَلَي**َكُرُ ﴾** علّة لمحذوف تقديره أمر بكم بتولية الوجوه شطره لإتمامي النعمة عليكم، وأنصركم على أعدائكم، وأورَّئكم أرضهم

- ۱- مجمع البيان، ج ۱، ص ٤٣١.
  ۲ المصل، المات، ج ۱، ص ٤٣٢.
  - ٢- المصدر السابق، ص ٤٣٢.

وديارهم في الدنيا وفي الآخرة جنَّتي ورحمتي ﴿وَلَعَلَكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ ولكي تهتدوا. والعلّ» من الله واجب.

كَمَا أَرْسَلْنَا فِيحُمْ رَسُولًا مِنكُمْ يَتْلُوا عَلَيْكُمْ ءَايَكِنَا وَيُزَكِّيحُمْ وَيُعَلِّمُحُمُ ٱلْكِنَبَ وَالْجِحْمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُوا نَمْلَتُونَ ()

لَوْ كَمَا آَرْسَلْنَا فِيحَمَّم رَسُولًا مِنْكُم الكلام متّصل بما قبله أي ولاتم نعمتي عليكم في أمر القبلة إتماماً كائناً كإتمامي لها بإرسال رسول كائن منكم وهو محمّد تشكل فإن إرسال الرسول لا سيّما منهم نعمة لم تكافئها نعمة (يَتْلُوا عَلَيْكُم مَايَلِينَا) وهو القرآن العظيم (وَرُزَكِيكُم ) ويحملكم على ما تصيرون به أزكياء طاهرين من دنس الشرك والذنوب المكدرة لجوهر النفس.

وَصِف بَكُونَه هذى ونوراً ﴿وَلَلْحِتَّمَة ﴾ هن معانيه والشرائع والأحكام الَّتي باعتبارها وصف بكونه هذى ونوراً ﴿وَلَلْحِتَّمَة ﴾ هي الإصابة في القول والعمل، من أحكمت الشيء إذا رددته عمّا لا يعنيه كأن الحكمة هي الّتي ترذ عن الجهل والخطا ﴿وَيُعْلَمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ ويعلّمكم العلوم الّتي في الكتاب ولا طريق إلى تحصيلها إلّا من جهة الوحي على ألسنة الأنبياء وبعد أن عملتم ما علمتم يحصل لكم ملكة الاعتدال والسعادة، ومعلوم أنّ ملكة الاعتدال في الأخلاق لا تحصل إلّا بالمواظبة على ترك الأفعال السيّئة وإتيان الفرائض والسنن حتّى يحصل التوفيق ومهما رأيت نفسك في كراهة واستثقال من الأخلاق الجميلة وصعب عليك ترك المحظورات فاعلم أنّك قاصر الباع في السعادة.

عن أبي حمزة الثماليّ قال: (دعا حذيفة بن اليمان ابنه عند موته، فأوصى إليه وقال: يا بنيّ أظهر اليأس عمّا في أيدي الناس فإنّ فيه الغنى، وإيّاك وطلب الحاجات من الناس فإنّه فقر حاضر، وكن اليوم خيراً من أمسك وإذا صلّيت فصلّ صلاة مودّع للدنيا كأنّك لا ترجع إليها، وإيّاك وما يعتذر منه).<sup>(۱)</sup>

قال الصادق للغلام: «ما ضعف بدن عمّا قويت عليه النيَّة». (\*)

قال علماء الأخلاق: (إن تتمكَن أن يكون باطنك خيراً من ظاهرك فبها ونعمت، وإلَا فليكن ظاهرك وباطنك وسرك وعلنك واحداً).

قيل: إن شابًا من الأنصار كان يأتي عبد الله بن عبّاس وكان ابن عبّاس يكرمه ويدنيه فقيل له: إنّك تكرم هذا الشاب وهو شاب سوء يأتي الليالي القبور وينبّشها، فقال عبد الله: إذا كان ذلك فأعلموني، فخرج الشاب في بعض الليالي يتخلّل القبور، فأعلموا عبد الله، فخرج لينظر ما يكون من أمره ووقف ناحية ينظر إليه من حيث لا يراه الشاب، فدخل الشاب قبراً قد حفر.

ثم اضطجع في اللحد ونادى بأعلى صوته: يا ويحي إذا دخلت لحدي وحدي ونطقت الأرض من تحتي وقالت: لا مرحباً بك ولا أهلاً قد كنت أبغضك وأنت على ظهري فكيف وقد صرت في بطني؟ بل ويحي إذا نظرت إلى الأنبياء وقوفاً والملائكة صفوفاً، فمن عدلك من يخلّصني؟ ومن المظلومين من يستنقذني؟ ومن عذاب النار من يجيرني؟ قد عصيت من ليس باهل أن يعصى، وجعل يردد هذا الكلام ويبكي إلى الصباح، فلمّا خرج من القبر التزمه ابن عبّاس وعانقه، ثمّ قال: نعم النبّاش ما أنبشك للذنوب والخطايا! ثمّ تفرقا.<sup>(۱)</sup>

> ١- الأمالي، للصدوق، ص ٤٠١. ٢- من لايحضره الفقيه، ج ٤، ص ٤٠٠. والأمالي، ص ٤٠٨. ١- الأمالي، للصدوق، ص ٤٠٩.

..... **)23**1 (54

وأمثال هذه الرياضات لا تحصل إلّا بالخشية وبرسوخ حبّ الله في القلب وخروج حبّ الدنيا عن القلب، فمزّق نفسك ضدّ عادتها وعوّدها بالعادات الجميلة، والعادات تقتضي في النفس عجائب، أما ترى أنّ اللاعب بالحمام لا يحسّ طول النهار بحرّ الشمس قائماً على رجليه وهو ميّت من التعب ومع ذلك لا يحسّ، وإذا كان الطبع يستلذّ من أكل الطين فكيف لا يستلذّ من العسل؟ فروّض<sup>(۱)</sup> نفسك بمشقّات الطاعة حتّى يصير التطوّع طبعا، لكن لمّا كانت اللذات أنسب إلى مشتهاها تميل النفس إليها والنفس قابلة لقبول العادتين.

لكنّ هذه الرياضة يكون لها مدة طويلة، فإن عادة عشرين سنة لا تتبدّل بقيام ليلة ولا أقلّ من المقابلة وأن الترياق يلزم أن يكون مساوياً لوزن السم فدم في العمل حتّى تستدرك الفيض الأقدم والأولى في رياضتك، وتبديل أخلاقك علاج مرض القلب وأنت بزعمك ليس قلبك مريض، ومن عنده شيء أحب إليه من الله فقلبه مريض ولا بدّ من علاجه وإلّا فيهلك قال الله سبحانه: فو قُلْ إن كَانَ ءَابَآؤَكُمُ وَأَبْنَآؤُكُمُمُ وَإِخْوَنَكُمُ وَأَذَوَ بَعَرُ في الى قوله: فواحَتَ إليه من الله فقلبه مريض ولا بد من علاجه وإلّا فيهلك قال الله يتا المتحانه: فو قُلْ إن كَانَ ءَابَآؤُكُمُ وَأَبْنَآؤُكُمُمُ وَإِخْوَنَكُمُ وَأَذَوَ بَعَرُ في الى قوله: فواحَتَ إليَّتُ عالَ إلى تحاله عليه مريض ولا بد من علاجه وإلما فيهلك قال الله مبحانه: فو قُلْ إن كَانَ ءَابَآؤُكُمُ وَأَبْنَاؤُكُمُ وَإِخْوَنَكُمُ وَأَذَوَ بَعَرُ في الله فواحَتَ إليَّكُمُ وَأَذَابَهُ عَلَيْهِ مَعْنَ الله فقلبه مريض ولا بد من علاجه وإلما فيهلك قال الله مواحَتَ إليَّ مَنْ الله فقلبه مريض ولا بد من علاجه وإلما في في لي قوله: فواحَتَ إليَّ مَنْ أَنْهُ عَانَ الله فقلبه وَرَسُولُو، وَجِهَاتُ في سَبِيلِهِ. فَنَرَبَعُمُوا حَقَ

فَاذْكُرُونِيَ أَذْكُرَكُمْ وَأَشْكُرُواْ لِي وَلَا تَكْفُرُونِ ٢

فَاذَكْرُونِيَ ﴾ بالطاعة لقولهﷺ: من أطاع الله فقد ذكر الله وإن قلّت صلاته وصيامه وقراءته، ومن عصى الله فقد نسي الله وإن كثرت صلاته وقراءته فَهَاذَكْرَكُمْ ﴾ بالثواب والإحسان وإفاضة الخير، وأطلق الذكر على

> ١\_ روض: من (راض يروض روضاً)، أي: ذللَه. ١\_ سورة التوبة: ٢٤.

طريق المشاكلة والمجاز لوقوعه في صحبة العبد، كقوله: ﴿ وَبَعَزَّوْأَ سَيِّتَةِ سَيِّنَةٌ ﴾<sup>(۱)</sup> والله تعالى منزًه عن النسيان.

وَاَشَعَمُوا لِى ﴾ على ما أنعمت عليكم من النعم فأمر سبحانه بتخصيص شكرهم له وأن لا يشكروا غيره ويعرفوا أنّ النعمة منه تعالى والمراد: اذكروني بالقول واشكروا لي بالعمل ووَلَا تَكْفُرُونِ ﴾ بإنكار النعم وعصيان الأمر وفي الآية إشعار على أنّ ترك الشكر كفران.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّبْبِرِينَ ٢

فَ يَتَأَيَّهُمَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱمْتَتَعِينُوا بِالصَّبَرِي من الناس من حمل الصبر عن على الصوم ومنهم من حمله على الجهاد ومنهم من حمله على الصبر عن المعاصي واللذائذ وحظوظ النفس فَوَاَلْصَلَوْقَ ) الَتي هي امّ العبادات ومعراج المؤمنين، روي (أنه الله إذا وقعت له شديدة، فزع واستعان بالصلاة). وقدّم سبحانه في الآية الترك على الفعل، لأن التخلية قبل التحلية ولهذا قدّم النفي على الإثبات في كلمة التوحيد. وذكر الصلاة لأن الأمر بها مطلق لكل أفراد المكلّفين وأمّا غيرها فمختص بأصحاب دون أصحاب، مثل الزكاة فمختصة بأصحاب النصاب ومثل الحج فبأصحاب الاستطاعة.

أَلَّهُ أَنَّهُ مَعَ ٱلْمَسْبِرِينَ ﴾ ومعنى المعيّة: الولاية الدائمة، وإنّما قال: ﴿مَعَ ٱلْمَسْبِرِينَ ﴾ ولم يقل: مع المصلّين لأن الصلاة لا تنفك عن الصبر، فإذا كان مع الصابرين لا جرم كان مع المصلّين.

والصبر مبدؤ كلَّ فضل فإنَّ أوَّل التوبة الصبر عن المعاصي وأوَّل الزهد، الصبر عن المباهات.

المسورة الشوري: ٤٠.

ولهذا قالﷺ: «الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد». (١)

وقال ﷺ: «الصبر خير كله، فمن تحلّى بحلية الصبر سهل عليه ملابسة الطاعات والاجتناب عن المنكرات، وكذلك الصلاة. قال الله: ﴿إِنَّ ٱلْعَبْ لَلَهُ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَالْمُنكَرِكَةِ.<sup>(٢)</sup>

وفي الحديث: «إذا كان يوم القيامة وجمع الله الخلائق نادى مناد: أين أهل الفضل؟ فيقوم ناس وهم يسرعون ويسيرون إلى الجنة فتلقاهم الملاككة فيقولون: إنّا نراكم سراعاً إلى الجنة فمن أنتم؟ قالوا: نحن أهل الفضل. فيقولون: ما كان فضلكم؟ قالوا: كنّا إذا ظلمنا صبرنا وإذا أمي، إلينا عفونا، فيقال لهم: ادخلوا الجنة فنعم أجر العاملين. ثمّ ينادي مناد: أين أهل الصبر؟ فيقوم ناس يسيرون سراعاً إلى الجنة فنعم أجر الملائكة، فيقولون: إنّا نراكم سراعاً إلى الجنة فما أنتم؟ فيقولون: نحن أهل الصبر فيقولون: ما كان صبركم؟ قالوا كنّا نصبر على طاعة الله وفصبر عن معصية الله، فيقال فيقولون: ما كان صبركم؟ قالوا كنّا نصبر على طاعة الله وفصبر عن معصية الله، فيقال وما كان تحابّكم فيقولون: من أنتم؟ فيقولون: نحن أهل الصبر المبنة فتلقاهم الملائكة، فيقولون: من أنتم؟ فيقولون: نحن أهل الصبر وما كان تحابّكم في الله؟ قالوا: كنّا نتحابَ في الله فيقولون: نحن المتحابّون في الله؟ فيقولون: والله، فيقولون: وما كان تحابّكم في الله؟ قالوا: كنّا نتحابَ في الله بطاعته».<sup>(1)</sup>

قال رسول الله تلاقی: «إنّ المؤمن قیّده القرآن عن كثیر من هوی نفسه فالصیام جنّته والصدقة فكاكه والصلاة كهفه».<sup>(۲)</sup>

أقول: يعني كما أنّ الكهف يحفظ الإنسان عن أمور، كذلك الصلاة تمنع وهي بمنزلة الناهي بالقول إذا قال لا يفعل الفحشاء والمنكر، وذلك أنّ فيها التكبير والتهليل والتسبيح والوقوف بين يدي الله، وكلّ ذلك يدعو إلى

١\_ الكافي، ج ٢، ص ٨٧ ح ٢، والخصال، ص ٣١٥. ٢\_ سورة العنكبوت: ٤٥. ١\_ انظر: البداية والنهاية، لابن كثير، ج ٩، ص ١٣٣. والتحقة السنية، للجزائري، ص ٤٦. ٢\_ التحصين، لابن فهد الحلي، ص ٢٧. شكره ويصرف عن ضدّه، فهي كالآمر والناهي بالقول وكلَّ دليل مؤدّ إلى أمر فهو داع إليه وصارف عن ضدّه.

قال النبي ﷺ: «لا صلاة لمن لم يطع الصلاة وطاعة الصلاة أن ينته المصلي عن المعامي».<sup>(1)</sup>

وَلَا نَغُولُوا لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمَوَ ثُنَّ بَلْ أَخْيَاتُ وَلَكِن لَا تَشْعُرُونَ ٢

وَلَا نَعْوَلُوا لِمَن يُقْتَلُ فِ سَبِيلِ اللَّهِ أَمَوَنَتُ بَلْ أَحْيَاتُ ﴾ وجه تعلَق الآية بما قبلها أنّه لما قال ﴿ أَسَتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْقِ ﴾ في إقامة ديني، فإن احتجتم في تلك الإقامة إلى المجاهدة مع العدو بأموالكم وأنفسكم ففعلتم ذلك وتلفت نفوسكم، فلا تحسبوا أنّكم ضيّعتم أنفسكم، بل اعلموا أن قتلاكم أحياء قال ابن عبّاس: نزلت في شهداء بدر وكانوا أربعة عشر رجلاً، ستّة من المهاجرين وثمانية من الأنصار وكان الناس يقولون لمن يقتل في سبيل الله: مات فلان وذهب عنه نعيم الدنيا ولذاتها، فنزلت الآية أي هم أحياء.<sup>(1)</sup>

وفي كونهم أحياء أقوال:

أحدها: وهو الصحيح، أنّهم أحياء على الحقيقة إلى أن تقوم الساعة وهو قول جماعة، كابن عبّاس وقتادة ومجاهد والحسن وعمرو بن عبيد وواصل بن عطا والجبّائيّ والرمّانيّ وأكثر المفسّرين.

والقول الثاني: وهو بمعزل عن القبول، أنّهم يحيون يوم القيامة ويثابون، وهذا القول المتروك، عن البلخيّ وحده ولم يذكر غيره هذا المعنى، وهذا المعنى سخيف بارد لأنّ هذا الأمر لكلّ من آمن بالله وليس فائدة في تخصيصهم بالذكر.

مجمع البيان، ج ٨، ص ٢٩. وبحار الأتوار، ج ٧٩، ص ١٩٨.
 انظر: مجمع البيان، ج ٢، ص ٤٤٩.

والثالث: أنّ المعنى: لا تقولوا: هم أموات في الدين، بل هم أحياء بالطاعة والهدى<sup>(۱)</sup>، أي كالأحياء في الحكم لا ينقطع ثواب أعمالهم لأنّهم قتلوا في نصرة دين الله، فما دام الدين باقياً فلهم ثواب ذلك لأنّهم سنّوا هذه السنّة، أو المراد: ذكرهم وشرفهم باق.

﴿وَلَئِكِن لَا تَشْعُرُونَ ﴾ كيف حالهم.

فإن قيل: على معنى القول الأول الذي ذكرنا نحن نرى جئّة الشهداء مطروحة على الأرض لا تتصرّف ولا يرى فيها شيء من علامات الأحياء.

فالجواب أنّ الله يجعل لهم أجساماً كأجسامهم في دار الدنيا يتنعّمون فيها دون أجسامهم الّتي في القبور، وهذا على مذهب من يقول من أصحابنا في الإنسان: إنّه النفس الناطقة، فإنّ النعيم والعذاب على هذا إنّما يحصل للنفس الّتي هي الإنسان المكلّف عنده دون الجنّة.

ويؤيد هذا القول ما رواه الشيخ أبو جعفر في كتاب «تهذيب الأحكام» مسنداً إلى عليّ بن مهزيار عن يونس بن ظبيان، قال: كنت عند أبي عبد الله للني فقال للنية: «ما يقول الناس في أرواح المؤمنين؟» قلت: يقولون في حواصل طير خضر في قناديل تحت العرش، فقال للنية: «مبحان الله المؤمن أكرم على الله أن يجعل روحه في حوصلة طائر أخضر ! يا يونس، المؤمن إذا قبضه الله صير روحه في قالب كقالبه في الدنيا، فيأكلون ويشربون، فإذا قدم عليه القادم عرفوه بتلك الصورة التي كانت في الدنيا».<sup>(1)</sup>

وذي رواية أخرى عن أبي بصير قال: سألت الصادق للظ عن أرواح

۱\_ مجمع البيان، ج ۱، ص ٤٣٧، ورواه بحار الأنوار، ج ٦، ص ٢٠٣. ۱\_ التهذيب، ج ۱، ص ٤٦٦، والذكري، ص ٧٨.

| ج ۱ | 1 | LEALER | £ | 1 | 1 |
|-----|---|--------|---|---|---|
|-----|---|--------|---|---|---|

المؤمنين، فقال التلا: «في الجنة على صور أبدانهم لو رأيته لقلت: فلان». (١)

وأممًا على مذهب من قال: إن الإنسان هذه الجئة المشاهدة وإن الروح هو النفس المتردد في مخارق الحيوان وهو أجزاء الجوّ والباطن فالقول أنّه يلطف أجزاء من الإنسان لا يمكن أن يكون الحيّ حيّاً بأقلَ منها يوصل إليها النعيم وإن لم تكن تلك الجملة بكمالها لأنّه لا يعتبر بالأطراف وأجزاء السمن في كون الحيّ حيّاً، فإنّ الحيّ لا يخرج بمفارقتها من كونه حيّا.

وربّما قيل بأنّ الجئّة يجوز أن تكون مطروحة في الصورة ولا تكون ميتة فتصل إليه اللذّات، كما أنّ النائم حيّ وتصل إليه اللذّات مع أنّه لا يحسّ ولا يشعر بشيء من ذلك، فيرى في النوم ما يجد به السرور والالتذاذ حتّى يودّ أن يطول نومه ولا ينتبه.

وقد جاء في الحديث: **دأنه يفسع له مدّ بصره ويقال له نم نومة العروس»<sup>(١)</sup> وقوله: ﴿لَا تَشْعُرُونَ ﴾ أي لا تعلمون أنّهم أحياء.<sup>(٢)</sup>** 

وفي الآية دلالة على صحّة مذهبنا في سؤال القبر وإثابة المؤمن فيه وعقاب العصاة على ما تظاهرت وتظافرت الأخبار به. وإنّما حمل البلخيّ ذلك المعنى الذي انفرد به وذكرناه لإنكاره عذاب القبر<sup>(٣)</sup>، فإن قلت: إن كان المراد في الآية هذا المعنى الآخر فما وجه تخصيص الشهداء بها وهو مشترك في الجميع من إدراك اللذّة والألم؟

فالمراد اختصاصهم بمزيد البهجة والكرامة والقرب، ولكنّ القول الصحيح هو الوجه الأول كما قال به جلّ العلماء كالشيخ والطبرسيّ.

> ١ـ المصدر السابق نفسه. ١ـ الكافي، ج ٣، ص ١٣١. ٢ـ مجمع البيان، ج ١، ص ٤٣٩. ٣ـ المصدر السابق نفسه، وبحار الأنوار، ج ٦، ص ٢٠٤.

| ٤٦٥ . | *************************************** | je Hi | <u> </u> |
|-------|-----------------------------------------|-------|----------|
|-------|-----------------------------------------|-------|----------|

واعلم: أن نفس الإنسان وذاته الذي هو مخاطب مكلّف مأمور منهي جسماني لطيف سار في هذا البدن المحسوس سريان النار في الفحم وماء الورد في الورد، وهو الذي يشير إليه كلّ أحد بقوله: أنا، وهو الإنسان حقيقة، وهو كان في صلب آدم حين سجد له الملائكة وهو المسؤول بقوله: ألست بربّكم؟ قالوا: بلى، وهو الّذي يتوفّى في المنام ويخرج ويسرح ويرى الرؤيا فيسر بما يرى أو يحزن، فإن أمسكه الله ولم يرجع جسده تبعه الروح والجسد الكثيف المعبّر عنه بالبدن.

والروح الإنساني محلّ تعيّنه هو القلب الصنوبري، والروح الحيواني محلّ تعيّنه هو الدماغ ويسري في جميع أعضاء البدن إلّا أنّ سلطانه قوي في الدماغ والدماغ أقوى مظاهره والروح الحيوانيّ إنّما حدث بعد تعلّق الروح السلطانيّ بهذا الهيكل فهو من انعكاس أنوار الروح السلطانيّ ليكون مبدأ الأفعال، لأنّ الحياة أمر مغيب مستور في الحيّ، لا يعلم إلّا بآثارها كالحسّ والحركة والعلم والإرادة، وهذا يدور على الروح الحيوانيّ، فمادام هذا البخار باقياً على الوجه الذي يصلح أن يكون علاقة بينهما، فالحياة قائمة، وعند انتفائه وخروجه تزول الحياة، ويخرج الروح من البدن خروجاً اضطراريّاً وهو الموت الحقيقيّ.

ومن هذا البيان ينكشف أحوال البرزخ، وأنّ القبر روضة من رياض الجنان، أو حفرة من حفر النيران فالشهداء أحياء بالحياة البرزخيّة ومتنعّمون بالأبدان المثاليّة والروح الإنسانيّ، لكنّه إذا بعث وحشر، فنعيمه وعذابه على النمط الذي كان في الدنيا من روحه الإنسانيّ والحيوانيّ والجسميّ، من جميع أجزائه الدنيويّ، من اللحم والشحم والعظم، وكلّ ما كان له في بدنه في الدنيا حتّى أنّ سنّه إذا كان كافراً كجبل احد. قال معاذ بن جبل: قال رسول الله الله: فإن أردتم عيش السعداء وموت الشهداء والنجاة يوم الحشر والظل يوم الحرور والهدى يوم الضلالة فادرسوا القرآن. فإنّه كلام الرحمن وحرز من الشيطان ورجحان في الميزان».<sup>(١)</sup>

وَلَنَبَلُوَنَكُمُ بِثَىٰءٍ مِنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَعْصٍ مِنَ ٱلْأَمْوَلِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلنَّمَرَتِّ وَبَشِرِ الصَّبِرِينَ۞

وَلَنَبَلُوَنَكُم ﴾ اللام جواب قسم محذوف، أي والله لنعاملنّكم معاملة المختبر، هل تصبرون على البلاء وتستسلمون للقضاء؟ إذ البلاء معيار كالمحك يظهر به جوهر النفس، وذلك الاختبار لا لنعلم شيئاً لم نكن عالمين به، بل ليترتّب الجزاء على المطيع والعاصي لأن ترتّب الثواب والجزاء لا يصح إلاً بعد وقوع الفعل من المكلّف ولا يصح أن يترتّب بمجرّد العلم (بِتَىْءٍ مِنَ المُؤَوِّنِ ﴾ أي بقليل من خوف الأعداء وأمور أخر، وإنّما قلّله لأن ما وقاهم منه أكثر بالنسبة إلى ما أصابهم، وما أعطاهم أكثر من ما منعهم وَوَالْجُوعِ ﴾ أي من المحاعة، وإنّما أخبرهم به قبل وقوعه ليوطّنوا عليه نفوسهم ويسهل عليهم الصبر.

فَوَاَلَا يَغْسِ مِن آلَا مَوَالِ ﴾ بهلاك المواشي وذهاب بعض الأموال فواَلَا يَغْسِ ﴾ بالموت والقتل في الجهاد وغيره فوالشَّمَرَتِ ﴾: بذهاب حمل الأشجار وارتفاع البركات وموت الأولاد لأنها ثمرات أيضاً وقيل: الخوف خوف الله والجوع صوم رمضان، والنقص من الأموال الصدقات والزكاة، ومن الأنفس الأمراض، ومن الثمرات الأولاد، والصحيح أنّه يعمّ الجميع فوَبَشِرِ ﴾ يا محمد في الصّنيرِينَ ﴾ على البلايا.

١ـ رواه الطبرسي في جوامع الجامع، ج ١، ص ٦، والمجلسي في البحار، ج ٨٩، ص ١٩.

ٱلَذِينَ إِذَا أَصَنَبَتْهُم تُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞ ﴿ الَّذِينَ إِذَا أَصَنَبَتَهُم مُّصِيبَةٌ ﴾ وهي ما يصيب الإنسان من مكروه، قال النبي عليما الله عنه المومن فهو له معميبة الله من أصاب السهم النبي المعالية المالية المالية السهم السهم المرمى ﴿قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ﴾ أي نحن إلى حكمه نصير، وهذا الكلام إقرار بالبعث والنشور.

قال أمير المؤمنين النابج: «إنَّ قولنا ﴿إِنَّا لِلَّهِ ﴾ إقرار على أنفسنا بالملك وقولنا: إِذَا إِلَيْهِ رَجِعُونَ الله إقرار على أنفسنا بالهلك، (''، قال الله: «من أمبيب بمصيبة فأحدث استرجاعاً وإن تقادم عهدها. كتب الله له من الأجر مثل يوم أصيب». (<sup>٢)</sup>

قال الصادقﷺ: «من كان فيه أربع كتبه من أهل الجنَّة: من كانت عصمته شهادة أن لا إله إلَّا الله. ومن إذا أنعم الله عليه النعمة قال: الحمد لله. ومن إذا أصاب ذنبا قال: أستغفر الله. ومن إذا أصابته مصيبة قال: إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون». <sup>(٣</sup>

أُوْلَتِهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتٌ مِن زَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ٢

﴿ أَوْلَتِهِكَ ﴾ إشارة إلى الَّذين وصفهم من الصابرين ﴿ عَلَيْهِمْ صَلَوَتٌ مِّن رَّيِهِم ﴾ أي ثناء جميل من ربّهم وتزكية أو بركات ومغفرة ﴿**وَرَحْمَةٌ** وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴾ المصيبون طريق الحقّ والهداية، واستسلموا لقضاء الله، قال ابن مسعود: لأن أخرَّ من السماء أحبَّ إليَّ من أن أقول في شيء قضاء: ليته لم يكن.

قال أمير المؤمنين للجُّلا: دمن ضرب بيده على فخذه عند مصيبة فقد حبط

١- تفسير الصافي، ج ١، ص ٢٠٤، ورواه القرطبي في تفسيره، ج ٢، ص ١٧٥. ١- نهج البلاغة، خطب الإمام على للثلة، ج ٤، ص ٢٢. (تحقيق الشيخ عبده) ٢\_ مجمع البيان، ج ١، ص ٤٤٢، وأيضاً رواء السيوطي في الجامع الصغير، ج ٢، ص ٥٧٣. ٣\_الأمالي، للشيخ المفيد، ص ٧٦. أجره<sup>»(1)</sup>، أقول: إنّ الصبر يجب عليه إذا كان من جهة العدل الحكيم، فيجب الصبر عليها لعلمه بأنّه تعالى لا يقضي إلّا بالحقّ، وإن أصابته من جهة الظلمة فلا يجب عليه الصبر، بل جاز له أن يمانعه.

إِنَّ ٱلْحَمَعًا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّوْ فَمَنْ حَجَ ٱلْبَيْتَ أَوِ أَعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَظُوَفَ بِهِمَأْ وَمَن تَطُوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرُ عَلِيمُ ٢

المحافي المحكمة المحكمة المحكمة المحمد المحمل المحمد المحمل المحمل المحمد والمحمد المعلمة المحمد المحمد المحمد المعلمة المحمد المحم المحمد المحم المحمد المحم

عن جعفر بن محمّد للمنظة: «والصفا في الأصل الحجر الأملس، مأخوذ من الصفو، واحده صفاة وكلّ حجر لا يخلطه غيره من طين أو تراب. وهو واويّ لأنّ تتنيته صفوان والمرو نبت. وأصله الصلابة أيضاً، والألف واللّام للتعريف لا للجنس».<sup>(1)</sup>

فرمِن شَعَآمِرِ ٱللَّوَکِ والشعائر جمع شعيرة، وهي العلامة، وشعائر الله معالمه الَّتي جعلها معالم لعباده من موقف أو مسعى أو منحر، من شعرت به أي علمت.

قيل: إنّه كان على الصفا صنم على صورة رجل، يقال له: أساف وصنم على المروة على صورة امرأة يقال لها: نائلة وإنّهما كانا زنيا في الكعبة، فمسخا حجرين فوضعا عليهما ليعتبر بهما، فلمّا طالت المدّة عبداً من دون الله، وكان أهل الجاهليّة إذا سعوا بين الصفا والمروة سجدهما تعظيما لهما، فلمّا جاء الإسلام وكسرت الأوثان كره المسلمون الطواف والسعي بينهما لأنّه

> ۱\_ بحار الأنوار، ج ۷۵، ص ۲۰، وتحف القول، ص ۲۲۱. ۱\_ انظر: مجمع البيان، ج ۱، ص ٤٤٣.

المنظ المصنين .....

٤٦٩ .....

فعل الجاهليّة فأذن في السعي بينهما وأخبر أنّهما من شعائر الله.<sup>(1)</sup> والحكمة في شرعيّة السعي بينهما: أنّ هاجر لمّا ضاق عليها الأمر من العطش وعطش إسماعيل سعت في هذا المكان إلى أن صعدت الجبل ودعت وطلبت من الله الماء فأنبع الله لها زمزم فجعلها طاعة للمكلّفين إلى يوم القيامة. وفي الخبر: الصفا والمروة بابان من الجنّه وموضعان من مواضع الإجابة، ما بينهما قبر سبعين ألف نبيّ وسعيهما يعدل سبعين رقبة.

فَوَمَنَ حَجَّ ٱلْبَيِّتَ أَوِ أَعْتَمَرَ كَ الحجّ في اللغة هو القصد على وجه التكرار، وفي الشرع عبارة عن قصد البيت بالأعمال المخصوصة من الإحرام والطواف والسعي والوقوف وغير ذلك، والعمرة هي الزيارة، مأخوذ من العمارة، لأن الزائر يعمر المكان بزيارته وهي في الشرع عبارة عن زيارة البيت بالعمل، فمن قصد البيت بالأعمال المخصوصة وزاره فوفَلًا جُنَاحَ عَلَيْهِ كَ ولا إئم فوأن يَظَوَفَ بِهِمَا كَ ويدور عليهما لأنهم توهموا أن يكون في ذلك جناح لأجل فعل الجاهلية.

فَوْوَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا ﴾ وأصل التطوّع الفعل طوعاً وميلاً لا كرهاً، كأنّه قيل: من تبرّع بما لم يفرض عليه من القربات مطلقاً فانتصاب فوَخَيراً ﴾ بنزع المخافض، أي من تطوّع تطوّعاً بخير فَوَانَ ٱللَّهَ شَاكِرُ ﴾ له مجاز بعمله، فإن الشاكر في وصف الله بمعنى المجازي بالإثابة على الطاعة، والشكر من الله، الرضى عن العبد ولازم الرضى الإثابة فوَعَلِيمُ ﴾ بطاعة المتطوّع، وفي كتاب «زهرة الرياض»: أن رجلاً من الزهاد قال: حججت سنة وفي رأيي أن أنصرف من عرفات ولا أحج بعد هذا، فنظرت في القوم فإذا أنا بشيخ متّكئ على عصا وهو ينظر إليّ مليّا، فقلت: السلام عليك يا شيخ، فقال: وعليك السلام

۱-انظر: تفسير جوامع الجامع، للطبرسي، ج ۱، ص ۱۳۸.

ارجع عمًا نويت، فقلت: سبحان الله من أين تعلم نيّتي؟ قال: ألهمني ربّي، فو الله لقد حججت خمساً وثلاثين حجّة وكنت واقفاً بعرفات هاهنا في الحبّة الخامسة والثلاثين أنظر إلى هذه الرحمة وأتفكّر في أمري وأمرهم أن الله هل يقبل حجّهم وحجّي، فبقيت متفكّراً حتّى غربت الشمس وأفاض الناس من عرفات إلى مزدلفة ولم يبق أحد وجن الليل وتمّت تلك الليلة، فرأيت في النوم كأن القيامة قد قامت وحشر الناس وتطايرت الكتب ونصبت الموازين والصراط وفتحت أبواب الجنان والنيران فسمعت النار تنادي وتقول: اللهم نق الحجّاج حرّي وبردي، فنوديت النار: يا نار سلي غيرهم، فإنّهم ذاقوا مطش البادية وحرّ عرفات ووقوا عطش القيامة ورزقوا الشّفاعة، فإنّهم طلبوا رضاي بانفسهم وأموالهم فأنبهت وصليت ركعتين، ثمّ نمت ورأيت كذلك، فقلت في نفسي: هذا من الرحمن أو من الشيطان؟ فقيل لي: بل من الله، مد يمينك، فمددت فإذا على كفّي مكتوب: من وقف بعرفة وزار البيت شفعته فعين من أهل بيته، فلم تمرً عليّ منذ حينان سنة إلى وقف بعرفة وزار البيت شعته لي ثلاث وسبعون حجّة. انتهى.

ويشمل قوله تعالى: ﴿وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا ﴾<sup>(١)</sup> جميع مراتب الأخلاق الحسنة والمستحبّات الشّرعيّة من البرّ ومعاونة الضعفاء والمساكين، فإنّ الله يشكر عمله بمزيد الثواب.

في «ثواب الأعمال»: عن جميل بن درّاج عن الصادق للغلام قال: قال النبي الشكاني: «إنّ الحاج إذا أخذ في جهازه لم يوفع شيتاً ولم يضعه إلّا كتب الله له عشر حسنات ومحى عنه عشر سيّتات ورفع له عشر درجات فإذا ركب بعيره لم يرفع خفّاً ولم يضعه إلّا كتب الله له معل ذلك وإذا طاف بالبيت خرج من ذلوبه وإذا سعى بين

١- سورة البقرة: ١٨٤.

| 221 | *************************************** |  | 彭 | <u>بر</u> |
|-----|-----------------------------------------|--|---|-----------|
|-----|-----------------------------------------|--|---|-----------|

الصفا والمروة خرج من ذنوبه وإذا وقف بعرقات خرج من ذنوبه وإذا وقف بالمشعر خرج من ذنوبه وإذا رمى الجمار خرج من ذنوبه، وعدّ رسول الله الله كذا وكذا موطناً كلّها يخرجه من ذنوبه ثمّ قال الله: فإنّ لك أن تبلّغ الحاجّه.<sup>(۱)</sup>

وعن أبي حمزة الثماليّ، عن عليّ بن الحسين للمنظ قال: قال رجل لعليّ بن الحسين: تركت الجهاد وخشونته ولزمت الحجّ، قال: وكان للغ متّكناً فجلس وقال: «ويحك ما بلغك ما قال رسول الله تلظ في حجّة الوداع؟ إنّه لما همّت الشمس أن تغيب قال تلظ: يا بلال. قل للناس: فلينصتوا. فلمّا ألصتوا. قال: إنّ ربّكم تطوّل عليكم في هذا اليوم فنفر لمحسنكم وشفع لمحسنكم في مسينكم فأفيضوا مغفوراً لكم وضمن لأهل التبعات من عنده الرضي».<sup>(1)</sup>

وعن الصادق للخبر؟ قال: «لمتا أفاض رسول الله اللغة؟ فلقاء أعرابي في الأبطح، فقال: يا رسول الله إني خرجت أريد الحج فعاقدي عالق وأنا رجل ملي كثير المال، مرني ما أصنع في مالي، أبلغ ما بلغ. لحاج؟ قال فالتفت؟؟؟ إلى أبي قبيس فقال: لو أن أبا قبيس لك زنته ذهباً حمراء أنفقته في سبيل الله ما بلغت ما بلغ الحاجّ».<sup>(1)</sup>

إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَآ أَنَرَكَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَ**ٱلْمُ**كَىٰ مِنْ بَعْـدِ مَا بَيَّكُهُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِنَبِ أُوْلَتِهِكَ يَلْعَنْهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ ٱللَّعِنُونَ۞

المعنيّ بالآية علماء اليهود والنصارى مثل كعب بن الأشرف وكعب بن أسيد وابن صوريا وزيد بن التاتوج أو التابوه وغيرهم من علماء النصارى الذين كتموا أمر النبيّ الله ونبوته وعلائم خاتميّته وهم وجدوها مكتوباً ومثبتاً في التوراة والإنجيل.

> ١\_ ثواب الأعمال، ص ٤٧، ورواه العلامة في منتهي المطالب، ج ٢، ص ٦٤٤. ١\_ راجع: الكافي، ج ٤، ص ٢٥٨، وثواب الأعمال، ص ٤٨. ٢\_ ثواب الأعمال، ص ٤٨.

والآية متناولة لكلّ من كتم ما أنزل الله، لأنّه عام فيدخل فيه أولئك وغيرهم.

فحتٌ سبحانه في الآية على إظهار الحقّ ونهى عن إخفائه، فقال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ ﴾ ويخفون ﴿ مَآ أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَئَتِ وَٱلْحُدُىٰ ﴾ من الحجج المنزلة في الكتب من علوم الشرع. فعمّ بالوعيد في كتمان جميعها ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَكَهُ ﴾ متعلّق بيكتمون أي أوضحناه ﴿لِلنَّاسِ ﴾ جميعاً ﴿ فِ الدلائل العقليّة ﴿أُولَتَيْكَ ﴾ الموصوفون ﴿ يَلْمَتُهُمُ الله ﴾ ويبعدهم عن رحمته الدلائل العقليّة ﴿أُولَتَيْكَ ﴾ الموصوفون ﴿ يَلْمَتُهُمُ الله ﴾ ويبعدهم عن رحمته الدلائل العقليّة ﴿أُولَتَيْكَ ﴾ الموصوفون ﴿ يَلْمَتُهُمُ الله ﴾ ويبعدهم عن رحمته الدلائل العقليّة ﴿ أُولَتَيْكَ ﴾ الموصوفون ﴿ يَلْمَتُهُمُ الله ﴾ ويبعدهم عن رحمته الدلائل العقليّة ﴿ أُولَتَيْكَ ﴾ الموصوفون ﴿ يَعْمَتُهُمُ الله ﴾ ويبعدهم عن رحمته الدلائل العقليّة ﴿ أُولَتَيْكَ ﴾ الموصوفون ﴿ يَلْمَعُهُمُ الله ﴾ ويبعدهم عن رحمته الدلائل العقليّة ﴿ أُولَتَيْكَ ﴾ الموصوفون ﴿ يَعْمَتُهُمُ الله ﴾ ويبعدهم عن رحمته الدلائل العقليّة ﴿ أُولَتَيْكَ ﴾ الموصوفون ﴿ يَعْمَتُهُمُ الله ﴾ ويبعدهم عن رحمته الدلائل العقليّة ﴿ أُولَتَيْكَ ﴾ أي الذين يتاتَى منهم اللعن من الملائكة ومؤمني الثقلين.

قال ابن مسعود: ما تلاعن اثنان إلّا ارتفعت اللعنة بينهما، فإن استحق<sup>7</sup> أحدهما وإلّا رجعت على اليهود الّذين كتموا صفة محمّدﷺ <sup>(۱)</sup>، وقيل: المراد من قوله: ﴿اللَّعِنُونَ ﴾ البهائم والهوامّ تلعن العصاة، تقول: اللهم العن عصاة بني آدم، فبشؤمهم منع عنّا القطر.<sup>(۲)</sup>

إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا فَأُوْلَتَهِكَ أَنُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا النَّوَّابُ الرَّحِيمُ ())

إلا الذينَ تَابُوا له الاستثناء متّصل والمستثنى منه هو الضمير في إنّهَنْهُمُ له أي إلا الذين تابوا من الكتمان وسائر ما يجب أن يتاب منه وأَصْلَحُوا له ما أفسدوا بالتدارك فإنّه يجب بعد التوبة مثلاً لو أفسد على تغيير دينه بإيراد شبهة عليه، يلزمه إزالة تلك الشبهة ويفعل أموراً حد الكتمان

> ١- أنظر: تفسير البغوي، ج ١، ص ١٣٤. ٢- انظر: جامع البيان، للطبري، ج ٢، ص ٧٥، ح ١٩٧١.

وهو البيان وهو المراد بقوله: ﴿وَبَيَنَوُا ﴾ ما بيّنه الله في كتابه، لتحصل وتتم توبتهم. فدلّت الآية على أنّ التوبة لا تحصل إلّا بترك كلّ ما لا ينبغي، وبفعل كلّ ما ينبغي ﴿فَأُوْلَنَهِكَ أَنُوبُ عَلَيْهِمْ ﴾ وأقبل توبتهم، فإنّ التوبة إذا أسندت إلى الله بأن قيل: تاب الله أو يتوب، تكون بمعنى القبول ﴿وَأَنَا ٱلتَّوَابُ

عن الصادق للخ<sup>يري</sup>ة قال: «فيما وعظ الله عيسى بن مريم: يا عيسى أنا ربّك وربّ آبانك، اسمي واحد وأنا الأحد المتفرّد أخلق كل شيء، وكل شيء من صنعي، وكلّ خلقي إليّ راجعون. فكن إليّ راغبا ومتي راهبا فإنّك لن تجد متي ملجاً إلّا إليّ، اجعل ذكري لمعادك وتقرّب إليّ بالنوافل ولا تولّ غبري فأخذلك، يا ابن البكر البتول. ابك على نفسك بكاء من قد ودع الأهل وقلى الدنيا وتركها لأهلها».<sup>(1)</sup>

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَغَرُوا وَمَاتُوا وَلَمُمْ كُفَّارُ أَوْلَتِهِكَ عَلَيْهِمْ لَمَنَةُ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَتِهِكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ

ويصرون على كفروا ومَاتُوا وَمُمَاتُوا وَمُمَ كُفَارُ ﴾ أي الذين استمروا على الكفر ويصرون على كفرهم وما ارتدعوا عن حالتهم الكفرية وماتوا عليه ﴿ أُوْلَتَهِكَ ﴾ مستقر ﴿ عَلَيْهِمَ لَمَنَةُ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَتَهَكَةِ وَٱلنَّاسِ آَجْمَعِينَ ﴾ هم المخصوصون مستقر العنة الأبدية، أحياء وأمواتاً، أمّا في الدنيا فيلعنهم المؤمنون، ويوم القيامة يلعن بعضهم بعضاً والله تعالى يلعنهم يوم القيامة، ثمّ الملائكة، ثمّ الناس. ومن لعن الظالم وهو ظالم فقد لعن نفسه.

خَلِدِينَ فِيهَمَّ لَا يُحَفَّفُ عَنَّهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا ثُمَّ يُظَرُونَ ٢

استئناف لبيان كثرة عذابهم أي لا يرفع عنهم ولا يهوّن عليهم ولا

۱\_الکافي، ج ۸، ص ۱۳۱.

يمهلون للمعذرة وللتّخفيف بل يعذّبون على الدوام أو بمعنى النظر والرؤية، أي لا ينظر إليهم نظر رحمة، وإنّما خلّدوا لأنّ نيّاتهم البقاء على ما كانوا عليه من الكفر. وأمّا اختلاف الدركات فبتفاوت سوء الأحوال وشدة الكفر ومراتبه.

واعلم أن الضلال والفساد في الطالبين من فساد مرشدهم فما دام المرشد على الصراط المستقيم يحفظ الطالب من الضلال كما قال: «إذا زلّ العالم زلّ بزلّته العالَم»<sup>(١)</sup>، ونزول البلاء من فساد الرئيس ومتابعة العامّة إيّاه حكي أن أمّنا حواء أكلت أولاً من الشجرة فلم يقع شيء، فلمّا أكل منها آدم وقع الخروج من الجنّة، فويل لأرباب الرياسة الّذين ظلموا أنفسهم وتجاوز ظلمهم إلى من عداهم.

وَإِلَىٰهُكُمْ إِلَهُ ۖ وَدَعِدٌ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ٱرْحَمَنُ ٱرْحِيرُ ٢

الواحد شيء لا ينقسم عدداً كان أو غيره، وهو الشيء الذي لا ينقسم من جهة الوحدة، مثلاً الإنسان الواحد يستحيل أن ينقسم من حيث إنّه إنسان واحد إلى إنسانين، بل قد ينقسم إلى الأبعاض والأجزاء لكنّه لم ينقسم من جهة ما قيل له: إنّه واحد بل من جهة أخرى.

> ١\_ مناقب أل أبي طالب، ج ١، ص ٥. ورواه السرخسي في المبسوط، ج ١٦، ص ٦٢. ١\_ انظر: مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٨٥.

الصفة لا يشاركه فيها غيره، ووصفنا بأنه قادر على أنّه المختصّ بهذه القدرة، ففي كلّ صفة من صفاته واحد لا يقدر غيره تلك الصفة.

في كتاب «ثواب الأعمال» مرفوعا إلى النبيﷺ قال: «ثمن الجنة لا إله إلا الله».<sup>(1)</sup>

وفي حديث آخر قال النبيﷺ: فليس شيء إلّا وله شيء يعد له إلّا الله فإنّه لا يعد له شيء. ولا إله إلّا الله فإنّه لا يعدلها شيءه.<sup>(٢)</sup>

وعن عبد الله بن الوليد رفعه قال: قال النبي ﷺ: «من قال لا إله إلا الله غرست له شجرة في الجنّة من ياقوتة حمراء منيتها في مسك أبيض. أحلى من العسل وأشدّ بياضاً من الثلج وأطيب من المسك. فيها ثمار أمثال أثداء الأبكار تفلق عن سبعين حلّة».<sup>(1)</sup>

الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ بيان لسبب استحقاق العبادة دون غيره، وعن أسماء بنت يزيد أنَّها قالت: سمعت رسول اللهﷺ يقول: «إنَّ في هاتين الآيتين اسم الله الأعظم» وهما:

إَنَهُ وَإِلَىٰهُكُمْ إِلَىٰهُ وَسَعِدٌ لَآ إِلَىٰهُ إِلَىٰهُ وَ ٱرْتَحْمَنُ ٱرْتَحِيمُ الثانية: ﴿ ٱللَّهُ لَآ إِلَىٰهُ إِلَىٰهُ وَٱلْحَقُ ٱلْقَيْوُمُ ﴾.<sup>(1)</sup>

إِنَّ فِي خَلَقِ السَّسَمَنَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَنِفِ الَّبَـلِ وَالنَّهَارِ وَالْغُلْكِ الَّتِي تَحْدِى فِي البَحْرِ بِمَا يَنغَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ السَّسَمَاءِ مِن مَآءٍ فَأَخْبَسَا بِهِ

١- ثواب الأعمال، ص ٣. ورواه الكليني في الكافي، ج ٢، ص ٥١٧. ٢- راجع: ثواب الأعمال، ص ١٧. ١- ثواب الأعمال، ص ٣، وسائل الشيعة، ج ٤، ص ١٢٢٣، بحارالأنوار، ج ٨، ص ١٨٣. ٢ـ سورة البقرة: ٢٥٥، وسورة آل عمران: ٢. ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِ دَآبَتَتْ وَتَصْرِيفِ ٱلزِّبَتِج وَالتَحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ لَأَيْسَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ٢

قيل: كان للمشركين حول الكعبة ثلاثمائة وستَّون صنماً، فلمّا سمعوا قوله تعالى: ﴿وَلِلَهُكُرُ إِلَهٌ وَبَحِدٌ ﴾ تعجبوا وقالوا: كيف يسع الناس إله واحد؟ أجعل الآلهة إلها واحداً؟ فإن كان محمّد صادقاً في توحيد الإله فليأتنا بحجّة نعرف بها صدقه فنزلت الآية.

فرانًا في خَلْق السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ ﴾ وإبداعهما على ما هما عليه مع بدائع الصنائع الَّتي يعجز عن فهمها عقول البشر. وإنَّما جمع السماوات وأفرد الأرض لأن كلَّ سماء ليست من جنس الأخرى، وفلك كلَّ واحدة غير فلك الأحرى. والأرضون كلَّها من جنس واحد وهو التراب، وعند الحكماء محدّب كلَّ سماء مماس لمقعَر ما فوقه غير الفلك التاسع المسمّى بالعرش فإن محدّبه وسطح فوقه غير مماس لشيء من الأفلاك وهو المسمّى بلسانهم: الفلك الأطلس وما فوقه خلأ وبعد غير متناه عندنا وعند الحكماء لا خلأ فيه ولا ملاً.

وَالْحَتِلَافِ ٱلَيْسَلِ وَٱلنَّهَادِ﴾ أي في تعاقبهما كالذهاب والمجيء يخلف أحدهما صاحبه إذا جاء أحدهما جاء الآخر خلفه. وفي الزيادة والنقصان والظلمة والنور.

وَالْفُلْكِ ٱلَّي تَجَمِرِى فِى ٱلْبَحْرِ ﴾ لا ترسب تحت الماء مع أنّها ثقيلة كثيفة والماء خفيف لطيف. وتأنيث «الفلك» باعتبار الجماعة ﴿بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ ﴾ «ما» اسم موصول، والجملة حاليّة، حال كونهم ينتفعون بركوبها والحمل فيها للتجارة.

 وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ السَمَاء ﴾ أي إنّ فيما أنزل الله من جهة السماء ﴿ مِن مَا وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ السماء ﴾ أي إنّ فيما أنزل الله من جهة السماء ﴿ مِن مَا وَمَا اللهُ مِن السماء يعم الماء وغيره، و ﴿ السَمَاء ﴾ 
 مَا مَا مُ مَا السماء مِن السماء مِن الماء وغيره، و ﴿ السَمَاء ﴾ المراد المعنى المعروف أي الفلك، ويحتمل جهة العلو سماء كانت أو سحاباً، فإن كلَّ ما علا الإنسان يسمّى سماء لكن الصحيح الأول ﴿فَأَخْيَكَا بِدِ ﴾ أي بما أنزل ﴿ الأَرْضَ ﴾ بأنواع النباتات والأزهار والأشجار ﴿ بَعَدَ مَوْيَهَا ﴾ وبعد ذهاب زرعها وتناشر أوراقها وحسن إطلاق الحياة والموت للأرض باعتبار الحسن والنضارة والبهاء والنماء، وباعتبار اليبوسة والتناشر ﴿وَبَثَ فِيهَا ﴾ أي فرّق ونشر في الأرض ﴿ مِن حَكَلَ دَآبَتَمَ ﴾ ذي روح يدب على الأرض من العقلاء وغيرهم ﴿وَتَسْرِيفِ ٱلْيَهَيم ﴾ في تقليبها في مهابتها قبولاً ودبوراً وشمالاً وجنوباً، وفي كيفيّتها حارة وباردة وعاصفة ولينة، وفي آثارها عقماً ولواقحا وفي الغرض من إرسالها تارة بالرحمة وتارة بالعذاب.

قال ابن عبّاس: (من أعظم جنود الله الريح والماء).<sup>(۱)</sup> وسمّيت الريح ريحاً لأنّها تريح النفوس، قال وكيع: لو لا الريح والذباب لانتنت الدنيا، قيل: ما هبّت الريح إلّا لشفاء سقيم أو لسقم صحيح.

قال بكر بن عبّاس: لا تخرج من السحاب قطرة حتّى تعمل في السحاب هذه الرياح الأربع: فالقبول وهو المعروف بالصبا تهيّجه، والجنوب تقدّره، والدبور تلقحه والشمال تفرّقه. وأصول الرياح هذه الأربع: فالشمال من ناحية الشام، والجنوب تقابلها، والصبا من المشرق تقابلها<sup>(۲)</sup> وكلّ ريح جاءت بين مهب ريحين فهي نكباء لأنّها نكبت وعدلت عن مهاب هذه الأربع.<sup>(۳)</sup>

وقيل: الرياح ثمان: أربع رحمة وأربع عذاب، فالرحمة، الناشرات: وهي

١- بحارالأنوار، ج ٥٧، ص ١٨. ٢- كذا في الاصل. ٣- انظر: الكافي، ج ٨، ص ٩٢. الرياح الطيّبة، والمبشّرات: وهي الرياح الّتي تبشر بالغيث، واللواقح: وهي الّتي تلقح الأشجار في أوّل الربيع، والذاريات: وهي التي تذروا التراب وغيره وأمّا العذاب، الصرصر والعقيم: وهما في البرّ، والعاصف والقاصف: وهما في البحر، والعقيم: هي الّتي لم تلقح سحاباً ولا شجراً، والعاصف: الشديدة الهجوم الّتي تقلع الأشجار والخيام.<sup>(۱)</sup>

وَوَالسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ ﴾ عطف على «تصريف»: أي الغيم المنقاد المذلَل الجاري على ما أجراه الله عليه وسمّي سحاب سحاباً لأنّه ينسحب في الجوّ أي يسير من سرعة كأنّه يسحب ذيله ويجرَ ﴿بَيْنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلأَرْضِ ﴾ صفة للسحاب، والسحاب اسم جنس ويوصف بالجمع باعتبار معناه بقوله: (سَحَابًا يُقَالًا ﴾<sup>(١)</sup> والمراد من معنى بين السماء والأرض أي لا ينزل إلى الأرض ولا يصعد إلى السماء وهو بينهما مع أنّه لو كان خفيفاً لطيفا كان ينبغي أن يصعد ولو كان كثيفاً ثقيلا يقتضي أن ينزل ومن طبعه يقتضي أحد هذين.

وَلَا يَسَتِ ﴾ اسم إن دخلته اللام لتأخره عن خبرها ولو كان في موضعه لما جاز دخول اللام عليه، والتنكير للتفخيم كمّاً وكيفاً: أي آيات كثيرة عظيمة دالة على القدرة القاهرة في لِقَوْمِ يَعَقِلُونَ ﴾ ويتفكرون فيها بالعقول والقلوب فيستدلون بها على موجدها فيوخدونه، وفيه تعريض للمشركين الذين اقترحوا على الرسول آية تصدّقه في قوله: ﴿ وَلِلَهُكُمْ إِلَهُ وَنِعِدٌ ﴾ إذ لو عقلوه لكفاهم بهذه التصاريف آية، قال رسول الله الله؟

> ۱\_انظر: بحارالأنوار، ج ٥٧, ص ٤. ۱\_ سورة الأعراف: ٥٧. ۲\_زبدة البيان، الأردبيلي، ص ٦٢٤.

....٤٧٨

ومعنى المجّ قذف الريق ونحوه، استعير هنا لعدم التدبّر أي من تفكّر فيها فكأنّه حفظها ولم يلقها من فيه.

واعلم أن قوله: ﴿ وَإِلَىٰهُكُمْ إِلَنَهُ وَمَعِدُ ﴾ هو توحيد الذات، ولما دق هذا التوحيد عن مبالغ أفهام الخلق بيّن سبحانه توحيد الصفات بقوله: ﴿ اَرَحْمَكُنُ اَرْتَحِمُ ﴾ ثمّ بيّن في هذه الآية وهي أن في خلق السماوات والأرض توحيد الأفعال، يستدلّ به عليه ويتبيّن لهم أنّه الحق، فالعالم - بما فيه - خلق للمعرفة فلو لم يكن لأجل معرفة الله خلق الإنسان العارف ما خلق العالم بما فيه، كما قال سبحانه: **«لولاك لما خلقت الكون» خط**اباً للنبيّ العربيَ تَشْقَ فالعالم مرآة تظهر فيها قدرة الحقّ وجلاله، والإنسان هو المشاهد لتلك الآيات، وهذا معنى قوله تشتى: **«من عرف نفسه فقد عرف ربّه»**<sup>(1)</sup> لأن نفسه مرآة بعض قدرته كما قال سبحانه: **﴿ سَنُرِيهِمْ مَ**ايَنِيَنَا ﴾.<sup>(1)</sup>

وممًا يدلَّ على أنَّ خلق السماوات والأرض تبع لخلق الإنسان الكامل قوله ﷺ: «لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض: الله الله»<sup>(٣)</sup>، لأنَّه إذا لم يبق المتبوع لم يبق التابع، رزقنا الله عرفان الهدى ومجانبة الهوى.

إلى هنا تمّ الجزء الأول من الكتاب مشتملاً على تمام سورة فاتحة الكتاب و١٦٤ آية من سورة البقرة ولله الحمد.

> ١\_ شرح أصول الكافي، ج ٣، ص ٢٣. ٢\_ سورة فصلت: ٥٣. ٣\_ المستدرك، ج ٤، ص ٤٩٤. ورواه الترمذي في سننه، ج ٣، ص ٣٣٣.

# فهرس الأحاديث

# (أ)

| νν    | أتاني جبرتيل فقال يامحمد أنَّ عفريتاً من الجنَّ يكيدك في منامك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩٧    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲٤    | أتاني جبرتيل وقال انَّ الله يقول وعزَّتي انَّدليس من الكباتر كبيرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤٣٥   | أتدري ما حدث البارحة وقع [خسف] بالصين وانفرج برج ماجين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ***   | اتقواالدنيافإنحا أسحر من هاروت وماروت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳٥٦   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۳۱    | المكادية المراجع المراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۳۹٥   | and the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| * 7 * | فالمتعاد والمعالية والمعال |
| * 7 * |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۳٥   | and the second states by the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| \4¥   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۳۸۱   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤٣    | إذاأرادالله بعبد خيراً فتح عينا قلبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣٧٤   | إذاأراد بعبد خيرا زهده في الدنيا ورغّبه في الآخرة وبصرّه بعيوب نفسه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | إذا أحبحت فلاتحدَّث نفسك بالمساء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | إذااظهر الناس، العلم، وضيّعوا العمل، وتحابوا بالألسن وتباغضوا بالقلوب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| 1 こ / 近期時間 | £X3                                                                   |
|------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 164        |                                                                       |
| Y01        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                 |
| * 10       |                                                                       |
| *1£        | إذارأيتم الرّجل يعتاد المساجد، فاشهدواله بالإيمان                     |
| ٤٧٤        | إذا زلَّ العالم زلَّ بزلَّته العالَم                                  |
| ۳۱         | إذاقال المعلم للصبي بسبم الله بالخلوص                                 |
| لين        | إذاقرأت الغاتحة فغرغت من قراءتها وأنت في الصلاة فقل الحمد للمرب العا  |
| 1          | إذاكان لك حاجة فأنذر للطاهرة النغيسة ولوبدرهم يقضي المهحاجتك          |
| ££¥        |                                                                       |
| ٤٦١        | إذاكان يوم القيامة وجمع الله الخلائق نادى مناد                        |
| ٥١         | إذاكنت خلف إمام ففرغ من قراءة الغاتمة                                 |
| ۳۸٥        | إذامات العبد،قال الناس ماخلف وقالت الملائكة ماقدّم                    |
| لامةالدنيا | ارضوابدني الدنيا معسلامة الدين، كمارضي أهل الدنيا بدني الدين معسا     |
| ۳٧٤        | ازهد في الدنيا يحبك الله وازهد عمّا في أيدي الناس يحبك الناس          |
| بإذادعي ۲۸ | أستعين على هذاالأمر بالله الذي لايحق العبادة لغيره إذا استغيث والجميد |
| ۱۸٤        | الاستكبار هو أوّل معمىية عصبي الله به                                 |
| 1.7        | أطعمواطعامكم الأنقياء وأولوامعروفكم المؤمنين                          |
| ۳۸۱        | اعبدواالله بالرضا، فإن لم تستطيعوا ففي الصبر على ما تكره خير كثير     |
| ۱۷٤        | اعتبره في الأكل، فإن أكل لحماً فكلب، وإن أكل علغاً فشاة               |
| ١٧٤        | اعتبره في الجلوس، فإن برك، فشاة وان أقعى فكلب                         |
| 1 V E      | اعتبره في الشرب، فإن كرع فهو شاة، وان ولغ فكلب                        |
| ۲۸٥        | أعظم الناس جرماً من سأل عن شيء لم يحرم، فحرم لأجل مسألته              |
| ۸۱         | اعلم بني إسرائيل انه ليس بيني وبين أحدمن خلقي                         |
| ۱۸۷        | اعملواوكل"ميستر لماخلقاله                                             |

| ٤٨٣                                         | فهرس الأحاديث                                           |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| ۳٤٤                                         | أعوذبكمن هوى متّبعو شخمطاع                              |
| ٣٤١                                         | آفةالعبادة، الفترة                                      |
| دوعلي صلوات الله عليهما                     | أفضلوالديكموأحقهمابشكركم،محته                           |
| ىتقصير                                      | اقتدبي وعليك باليقين، وإن كان في عملك                   |
| ٤٦٧                                         | إقرار على أنغسنا بالملك وقولنا                          |
| £1                                          | اقرؤاالقرآن فخماً مفخماً                                |
| مالقيامة ۲۰۸                                | أكثركم شبعاً في الدنيا، أطولكم جوعاً يو                 |
| ۳۸۲                                         | أكثروامن ذكر هادم اللّذات                               |
| رب،ودوائكمالاستغفار                         | الاأخبركم بدائكم ودوائكم اداتكم الذنو                   |
| لى اثنتين وسبعين ملَّة                      | الاانَّ من قبلكم من أهل الكتاب، افترقواعا               |
| ۳۸۳                                         | الاتعجبون من أسامة انَّدلطويل الأمل                     |
| ليه جنانه واناله غفرانه ورضوانه ۳۱۵         | الا،فمن واساهم بحواشي ماله، وسّعالله عا                 |
| 17E                                         | الالتفات، وإذاركع ربض                                   |
| الديلااللهمرة واحدة                         | إلحي غغرت لدحية قتل بنائه بشهادة أن لا                  |
| إمااللحم والدم والظفر والشعر فمن المرأة ٣٤٥ | اتما العظام والعصب والعروق فمن الرجل وا                 |
| ٤٤٦ L                                       | أمةوسطاأي عدلاً،وخير الأمور أوسطه                       |
| ن هذاويبطلوابه كيدالسحر ولاتسحروا٣٥٠        | امتحان للعباد ليطيعوا المهفيما يتعلّمون م               |
| E1A                                         | إِنَّ إبراهيم كان نازلاً في بادية الشام                 |
| ينة                                         | إنَّ إبراهيم للنَّلِمُ حرَّم مكَّة وإتي حرَّمت المده    |
| کیف عرفت محتداً ۲۰۰۷                        | إِنَّ آدم قال بحقَّ محمَّد أن تغفر لي، قال الله وك      |
| لنجاة يوم الحشر٤٦٦،٥٩                       | إن أردتم عيش السعداء وموت الشهداء وال                   |
| **                                          | إِنَّ إِسماعيل البَيْلِ تعلَّم الرومي في بريَّة فاران . |
| ملم ذلك إلّا من علم مواليد الخلق كلَّهم ٤٣٢ | إنَّاصل الحساب في النجوم حقّولكن لا ي                   |
| إدالعين إلى بهامشها                         | ان البسملة أقرب إلى اسم الله الأعظم من سو               |

| EAL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | いた/ 近期総理                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| إِنَّ الحاجَ إِذَا أَحْدُ فِي جهازه لم يرفع شيئاً ولم يضعه إلَّا كتب الله لدعشر حسنات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| انَ السماوات والأرض ومافيهما، من مخلوق في جوف الكرسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                       |
| انَالشجر لميزل حصيداً مخضوداً حتّى دعى للرحن ولد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٤٠٧                                   |
| ان الصراط أمير المؤمنين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                       |
| انَّ الصلاة، قربان كل تقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ***                                   |
| انَالعبدليرفعيديدالىاللهومطعمه حرام ومليسه حرام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *7*                                   |
| انَالعلم بهتف بالعمل فإن أجابه والَّارتحل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۳۵۸                                   |
| and the second se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۲۰۰                                   |
| انَّاللَّه أَفرح بتوية عبده المؤمن من رجل نزل في فلاة مهلكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                       |
| ان الله أوحى إلى بعض الأنبها، انَّ لي عبادا يحبوني وأحبَّهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                       |
| انَالله تعالى أوحى إلى إبراهيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                       |
| and a state of the | ו••••••                               |
| ان الله تعالى قال فاتحة الكتاب كنز من كنوز عرشيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |
| إِنَّ الله حرّم مكَّة يوم خلق السماوات والأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | < ¥ 6                                 |
| انَّ الله خلقني وعليًّا من نور واحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | v.                                    |
| انَاللَّه قدم مفة دلَت على انَه لاشي قبله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4 . 1                                 |
| إِنَّ الله لا يجيب سؤال مانع سائليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <u></u>                               |
| إنَّ الله لا ينظر الى صوركم وأحوالكم، بل إلى قلوبكم وأعمالكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| انَّ الله لم يخلق خلقاً أبغض إليه من الدنيا وانَّه لم ينظر إليها منذ خلقها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                       |
| ن الله ليهم بعذاب أهل الأرض جميعا حق لا يحاشي منهم أحداً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | TTT                                   |
| ن المريد لا يكون الا المرادمعه، بل لم يزل عالماً قادراً، ثمّ أراد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ¥¥                                    |
| ن المريعة مي ورام المراجعة المريض ميزين ما يعتقد المريم مريد من من المريم المريم المريم المريم المريم المريم ا<br>الألالة بدار في الذل المريكة المريم مع أما ما يتعالم المريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>T1</b> 1                           |
| نَّ المقتول في النار، لأنَّه كان حريصاً على قتل صاحبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۳۳۷                                   |
| نَّ الملائكة كانواينزلون من السماء إلى الأرض في كلّيوم وليلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۳٥٤                                   |
| نَّ المنافق ينهى ولاينتهي، ويأمر بما لايأتي، وإذاقام إلى الصلاة اعترض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 178                                   |

| هرس الأحاديث                                                                                             | ŧ      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ن المؤمن إذا توضأ للعملاة تباعد عنه الشيطان خوفاً منه ٩٣                                                 | ,ī     |
| ن المؤمن إذا دخل الجنة رأى سبعين ألف حديقة ١٤٨                                                           | أر     |
| نَّ المؤمن قيده القرآن عن كثير من هوى نفسه                                                               | ļ      |
| بالمؤمن ليذكره الأم الذنب بعد بضعة وعشرين سنة                                                            | ان     |
| نَّ أوَّل شيءنزل من السماء إلى الأرض لهو البيت الَّذي يمكَّة                                             | إد     |
| بني إسرائهل تفرقت على اثنتين وسبعين فرقة                                                                 | -      |
| ن تشهد أن لا إله إلّا الله وانَّ محمّداً رسول الله ٧٤                                                    | أر     |
| ن تلدالاً مة ربتها وأن ترى الحفاة العراة رعاء الشاء يتطاولون في البنهان ٧٤                               |        |
| نتؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت والجنَّة والنار وبالقدر                                | أن     |
| حجّةالله عليكم بعدي علي بن أبي طالب                                                                      |        |
| ، شرّ الناس عندالله يوم القيامة من يكرم اتقاء شرّه                                                       | انً    |
| عابداعبدالله ثمانين سنة ثم أشرف على امرأة فوقعت في نفسه                                                  | انَ    |
| عليًّا،الأولوالآخر                                                                                       | ان     |
| في العرشتمثال جميع ما خلقه الله في البرّوالبحر                                                           | انّ    |
| في هاتين الآيتين اسم المله الأعظم                                                                        | إنّ    |
| قبلتم والاالقي عليكم                                                                                     | iti    |
| قوماً لا يحضرون الصلاة معنا في مساجدنا فلا يؤاكلونا ١٨                                                   | إنّ    |
| كان كذلك، فما بال بنات النعش والجدي والفرقدين                                                            | إن     |
| كنتم لابدًلكم من أكلها، فاميتوها طبخا                                                                    | ان     |
| لكلّ حقّ حقيقة، فما حقيقة إيمانك؟                                                                        | إنَّا  |
| الله اتف عشر ألف عالم، كلّ عالم منهم أكبر من سبع محاوات وسبع أرضين                                       | إن     |
| لله تعالى في كلّيوم عشرين ومائة رحمة تنزل على هذا البيت                                                  | إن     |
| للهمائةرحمة أعطى واحدة منهالأهل الدنياكلها بمستعمد مستقدر معتمي واحدة منهالأهل الدنياكلها بمستعمد مستعمل | ان ا   |
| محبّي محمّد وللإشكر مساكين، مواساتهم أفضل من مواساة مساكين الفقراء                                       | انَّ ۽ |

| 1 こ / ジョン (1 3 1 5 1 5 1 5 1 5 1 5 1 5 1 5 1 5 1 5 | ٢٨٤                                                                     |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣٤                                                | إنَّ مطلعه في السماء السابعة وإنَّه ثقب بضوته حتّى أضاء في السماء الدنو |
| *7                                                 | انَّ من البيان لسحراً                                                   |
| ۳٦٢                                                | انَّمن الكباثر ، شتم الرجل أباد                                         |
| ١٣٧                                                | انَّمن نعمتي على امّتك ألي قصرّت أعمارهم كيلاتكثر نغوتهم                |
| ۲۱۸                                                | انَّ هاجر لماغضبت عَليهاسارة،تراتي لهاملك                               |
| ۱۷۰                                                | أن يجعل الخليفة منهم وقالوانحن نقدَّسك، ونطيعك                          |
| ***                                                | أناأنهب وسيأتيكم الفارقليط روح الحقّ الَّذي لا يتكلِّم من قبل نفسه .    |
| Y07.1.0                                            | أناالأول، أناالآخر، أنا الظّاهر، أنا الباطن                             |
| ۲۰٦                                                | أناالَذي ولايتي ولاية الله                                              |
| ۲۹                                                 | أناالنقطة تحت الباء                                                     |
|                                                    | أنا دعوة إبراهيم النِّلْجُ وبشارة عيسى                                  |
|                                                    | أنامناللهوالمؤمنون مني                                                  |
| ۳۱٤                                                | أناوعليّ أبواهذه الأمّة                                                 |
| ۳٤٥                                                | أنشدكم بالله الَّذي أنزل التوراة على موسى                               |
| ۱۸٤                                                | انظر إلى نروة العرش، فنظر آدم ووقع نور أشباحنا من ظهر آدم               |
| ۳۸۷                                                | انمًا الأعدال بالنيّات                                                  |
| ل                                                  | إنمّاالعلم ثلاثة، آية محكمة، أو فريضة عادلة، أو سنّة قائمة وماعداها فضو |
| 181                                                | إتماسميت الأرض أرضاً لانحانت أرّض ما في بطنها                           |
| ۱۸٤                                                | انّه أوّل من كغر وانشأ الكغر                                            |
| ۲۱۰                                                | انّهقال بادروا بالأعمال ستّاً                                           |
| * 1 *                                              | إنَّه قتل مائة نفس، فهل لي من توية، فقال نعم                            |
| ۲۱۰                                                | إنَّه ليغان على قلي فاستغفر الله في اليوم مأة مرَّة                     |
| * • • • • • • • • • • • • • • • • • • •            | إنَّه واد في جهنَّم لو سيَّرت فيه جبال الدنيا، لماعت من شدَّة حرّه      |
| ٤٦٤                                                | أنَّه يفسح له مدَّبصره، ويقال له نم نومة العروس                         |

| للأحاديث |                                                                |
|----------|----------------------------------------------------------------|
|          | انحًا نزلت في أهل الذمة                                        |
| ۱۸٤      | • • •                                                          |
| ٤٣       | إِنَّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي                      |
| ٤ ٢ ٨    | إِلَى عندالله مكتوب خاتم النبيِّين وإنَّ آدم لمدل في طينته     |
| ۳۱       | أوصيك بأربع خصال (الأولى)الصدق                                 |
| **1      | أوصيك بتقوى الله وصدق الحديث وخفض الجناح                       |
| ٤٠٩      | اوّل ما ابتلاه الله في نومه، من ذبح ولده إسماعهل أبي العرب     |
|          | أولماخلقاظهنورنبيك                                             |
| ۱۷۰      | L                                                              |
| ۳٥١      |                                                                |
| ۳۰۰      |                                                                |
|          | ايكم ولو ،فإنَّدمن كلام المنافقين ،قالوالو كانواعندنا ماماتواو |
| ۲٤       |                                                                |

.

# (ب)

| البارحة سعدسبعون ألفعالم وولد في كلّعالم سبعون ألغاً، واللّهلة يموت مثلهم وهذامنهم ٤٣٥ |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| بناعرف الله ولو لاناماعرف الله                                                         |

# (ت)

| ٩٨ .         | ، ولا يقبل الله منه          | تارك الجماعةليس مني، ولاأنامنا |
|--------------|------------------------------|--------------------------------|
| ***          |                              | تركتم على الحجّة البيضاء       |
|              | خرج لايلبس الاالخشن          |                                |
| 845          | د،وتخريبهاتخليتهاعن ذكر الله | تطويل المنارات وتنقيش المساجه  |
| <b>4 2 0</b> |                              | تنامعيني ولاينامقلبي           |

| 1 こ/ 近期出版: | £AA                                                 |
|------------|-----------------------------------------------------|
| ۲۰۹        | التوبةاسم جامع لمعان ستّة، أوّ لهنّ الندم على مامضى |
|            | توبوا إلى ربّكم فاتي أتوب إليه في كلّيوم مائة مرّة  |

# (ٹ)

| ١١٠ | زأله آلا | نالجنةلا | È |
|-----|----------|----------|---|
|-----|----------|----------|---|

# (5)

| ** | جاءاللهمن طور سيناءوالقدس من جبل فاران |
|----|----------------------------------------|
| ٤  | جزّواالشوارب واعفوااللحي               |

# (7)

| ΥΥΛ   | حبّعليّحسنةلايضرّمعهاسيّنة |
|-------|----------------------------|
| ۳٥٩   | حبِّكالشي، يعمي ويصمّ      |
| ۱۷۸   |                            |
| ٤ / ۰ |                            |
| ٥٩    |                            |

# (ż)

| *** | خغني كماتخاف السبع الضاري                               |
|-----|---------------------------------------------------------|
|     | خلق الحور العين من أصابع رجليها إلى ركبتيها من الزعفران |
| ۱۸۳ | خلقت الملائكة من نور ومن شأن النور الانقيادوالطاعة      |

#### (J)

| ۳۷۳ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | رأس الحكمة مخافة الله  |
|-----|-----------------------------------------|------------------------|
|     | ل من سبعين رکعة من عزب                  | • -                    |
| ۳۸۸ | والساجد                                 | رهبانية أمتي القعود في |

#### **س)**

| ۲٥        | السارق لايدخل بيتاً ليس فيه شيء فذلك من محض الإيمان                |
|-----------|--------------------------------------------------------------------|
| را۱       | سبحان الله المؤمن أكرم على الله أن يجعل روحه في حوصلة طائر أخض     |
| ۳۹٤       | ستِّمن المروِّة، ثلاث في المضر وثلاث في السفر                      |
| ***       | السعيدسعيد في بطن أمَّه                                            |
| ***       | السِّماء، أمير المؤمنين، والطارق، ما يطرق فيه من العلوم البدائيَّة |
| ىلىكل"حال | سيدالأعمال،انصاف الناسمن نفسك ومؤاساة الأخفي الله وذكر الله:       |

#### (ش)

| 3.4 | الشرك أخفى في أمتي من دبيب النمل على الصفا في الليلة الظلماء            |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|
| 24  | الشياطين ذكور وإناث يتوالدون ولا يموتون، بل مخلَّدون حتى تنقر من الدنيا |

#### (ص)

| ٤٦١ | الصبر خير كلَّه، فمن تحلَّى بحلية الصبر سهل عليه      |
|-----|-------------------------------------------------------|
|     | الصبر كنز من كنوز الجنّة                              |
| ٤٦١ | الصبر من الإيمان يمنزلة الرأس من الجسيد               |
| ٣٧٤ | الصبر نصف الإيمان                                     |
| ٩٧  | الصلاة في جماعة تغضل على صلاة الفرد بأربع وعشرين درجة |

| للا /ج ۱ |   | ٤٩٠                                                            |
|----------|---|----------------------------------------------------------------|
| ****     | · | الصلاة قربان كل تقي                                            |
|          |   | المبلاة من حافظ عليها كانت لدنوراً، برهاناً، نجاة به مالقيمة ، |

#### (ط)

| شهادة لأمتي المؤمنين، ورحمة لهم، ورجس على الكافرين ٢٥٩ | الطاعونة  |
|--------------------------------------------------------|-----------|
| لمال عمره وحسن عملهعمله                                |           |
| حد في صحيفة عمله يوم القيامة تحت كل ذنب استغفر الله    | طوبی لن و |

## (E)

| ۲ | ۳٦ | ١  | ••• | •• | ••• | •• | • • • | <br> | • • • • • | • • • • • |      | ••••  |        |         |      | ، أنف | لتب    | احلنا   | أمتيم | عفي عن    |
|---|----|----|-----|----|-----|----|-------|------|-----------|-----------|------|-------|--------|---------|------|-------|--------|---------|-------|-----------|
| ۲ | ۱۱ | ۱. |     |    |     |    |       | <br> | i         | الدمع     | کٹر  | باويا | القلب  | إنهيرقق | دسو  | بك مق | لمبار  | ں، فإذً | العدم | عليكمب    |
| ٦ | ٦. | •• |     |    |     | •• | •••   | <br> | کم        | مابينك    | ىكم. | موح   | أيعدكم | خبرما   | لكمو | أماقب | فيەنيا | الله    | كتاب  | عليكمب    |
|   |    |    |     |    |     |    |       |      |           |           |      |       |        |         |      |       |        |         |       | عمّ الرجا |

#### (ف)

| ۲٥  | الفرق بين صلاتنا وصلاة أهل الكتاب وسوسة الشيطان            |
|-----|------------------------------------------------------------|
| ۲۱٥ | فزتورب الكعبة                                              |
|     | فسل الصلاة في أول وقتها خير للمؤمن من ولده وماله           |
|     | فضلالقرآن على سائر الكلام كغضل الله على خلقه               |
|     | فليكن بلاغك من الدنيا كزاد الراكب والزائد يلهى عن ذكر الله |
|     | في الجنَّة على صور أبداتهم لورأيته                         |
| ۱۷٤ | الأروب بداياتها فاستر مراقا                                |

### (ق)

| *7*                            | قاتل الله المسدما أعدله، بده بالماسد قبل المسود   |
|--------------------------------|---------------------------------------------------|
| بجوالشفتان الحسن والحسين لليكل | قال العينان رسول الله ﷺ واللسان أمير المؤمنين الخ |
| نرالله ۸۰                      | القرآن أفضل كلشيءدون الله فمن وقّر القرآن فقدوة   |
| ٥٨                             | القرآن غني لاغني دونه ولا فقر بعده                |
| ۲۳۳                            | قرّة عيني المسّلوة                                |
| _رکھتین ۸۸                     | قممن الليل ولوقدر حلب شاة أو قدر أربع ركعات أو    |
| 154                            | قول لا إلدالاالله والاستغفار خير العبادة          |
| ۳۱٦                            | قولواللناس أحسن ماتحبّون أن يقال لكم              |
| ۳۱٦                            | قولواللناس حسنا كلَّهم، مؤمنيهم ومخالفيهم         |
|                                |                                                   |

#### (ك)

| يغتسل وحده٢٦٠ | كانبنو إسرائيل ينظر بعضهم إلى سوأة بعض، ولكن موسى     |
|---------------|-------------------------------------------------------|
| NET           | كان رسول الله كَلَيْنَ لا يقوم من مجلس وان خف         |
| £7Y           | كلّشي، يؤذي المؤمن فهو له مصيبة                       |
| ۷۳            | كلّقرض جرّ نفعاً فهو ريا                              |
| ۳۰۸           | كلّمسكر خمر وكلّ خمر حرام ومن شرب الخمر               |
|               | كلواانصاف البطون                                      |
| ۲             | كنت نبيًا و آدم بين المامو الطين                      |
| ۱۷۰           | كنت نوراًبين يدي ربي قبل خلق آدم بأربعة عشر ألف عام . |

#### (J)

| **1 | لابأس بفكاهة يخرج محاالإنسان من حدًّ العبوس |
|-----|---------------------------------------------|
| 1   | لاتأكل الاطعام تقيّ ولا يأكل طعامك الاتقيّ  |

| ٤٩٢                                                                      | تتبايليت /ج ۱ |
|--------------------------------------------------------------------------|---------------|
| لاتتّخذوامن دون الله وليجة                                               | ۳٦            |
| لاتقولواالاخيراحق تعلمواماهو                                             |               |
| لاتقوم الساعة حتّى لايقال في الأرض                                       |               |
| لاتنظروا إلى أموال أهل الدنيا فإنَّ بريق أموالهم يذهب بحلاوة إيمانكم     |               |
| لاصلاة لمن لا يصلّي في المسجد إلا من علة                                 |               |
| لاصلاة لمن لم يطع المسلاة وطاعة المسلاة أن ينته المصلّي عن المعاصي       |               |
| لايبلغ العبد أن يكون من المتَّقين                                        |               |
| لايدخل الجنّة مسكين متكبّر ولاشيخ زان ولامنّان بعمله على الله            |               |
| لايستقيم حب الدنيا والآخرة في قلب مؤمن                                   |               |
| لايستكمل العبد الإيمان حق تكون قلة الشيء أحبٍّ إليدمن كثرته              |               |
| لايمنعنّ أحدكم هيبة أحد                                                  |               |
| لايموتنَ أحدكم الاوهو حسن الظَّن بربِّه                                  | ۳۷٤           |
| لايؤمن أحدكم حتى يكون الله ورسوله احبّ إليه ممّاسواهما                   | ۳٧٩           |
| لبّيك اللهم لبّيك لا شريك لك لبّيك                                       | ***           |
| لقد خفت ربِّك حق مخافته، فإنَّ ربِّك يباهي بك أهل السماء                 |               |
| لمادخلعلى يعقوب، بشير يوسف وبشره بحياته، قال له يعقوب                    |               |
| لما زلَّت من آدم، الخطيعة واعتذر إلى ريَّه قال                           |               |
| لمإهلك سليمان وضع إبليس السحر وكتبه في كتاب                              |               |
| لو أنَّ الناس إذا زالت عنهم النعم، وحلَّت بحم النقم                      |               |
| لو انَّ شعرة من وجع الميَّت وضعت على أهل السماوات والأرضين، لماتوا أجمع  | ىين٣٤٣        |
| لو أنكم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير                  | ۳۷۷           |
| لوكان الأمريرة إلينا، ماكان عيشنا الّاعيش رسول الله وعليَّ صلوات الله عل | یهما امع      |
| لولاإنّانزدادلا نفدنا أو لينغدما عندنا                                   | ۲۱۳           |
| لولابنوا إسرائيل، لم يخبث الطعامولم يخبز اللحم                           | ۲٥٣           |
|                                                                          |               |

| ٤٩٣ | قهرس الأخاديث                                                    |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| ۲۸۵ | لولم يستثنواما بيَّنت لهم إلى آخر الأبد                          |
| ۳۸۳ | لو يعلم البهائم من الموت، ما يعلم ابن آدم، لما أكلتم منها مميناً |
| ۱۷۹ | لولاك لماخلقت الأفلاك                                            |
| ٤٧٥ | ليسشي الآولهشي العدله إلاالله فإنه لا يعدله شي سي                |
| ۱۳۱ | ليسشي، خيراً من ألف مثله إلا الإنسان                             |
| ۱۸۷ | ليكن لسانك وقلبك واحداً في السرّ والعلانية                       |
| ۳۰  | ليلة أسري بي إلى السماء عرض عليَّ جميع الجنان                    |

# (م)

| لب أحد فزلّت له قدم الاثبت له قدم أخرى | ما أثبت الله حبّ علي بن أبي <b>طالب في قا</b> |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------|
| رجلاً،الا وفيهم رجل،مغفور له ٢٢٦       | مااجتمع من المسلمين في جماعة ، أربعون و       |
| وعندنانغاق ۵۸۷٬۱۱۵                     | مازادخشوع الجسدعلى مافي القلب فه              |
| تقطاع أبجري ٣٢٤                        | مازالت أكلة جزر تواجعني، فهذا أوان ال         |
| ٤٥٨                                    | ماضعف بدن عمّاقويت عليه النيّة                |
| من أسماء الله تعالى ١٧٥                | مامن حرف من حروف الهجاء الأوله اس             |
| لدنياان يتوضاً ثمّ يدخل المسجد         | مايمنع أحدكم إذاوردعليه غمّمن غموما           |
| هانجي ومن تخلّف عنها هلك ٢٣            | مثل أهل بيتي مثل سفينة نوح من ركب فو          |
| السوء ٥ ٣٧                             | الجاهدمن جاهدهواه والمهاجر من هجر             |
| ألف سنة                                | مرحباً بمن خلقه الله قبل أبيه آدم بأربعين     |
| اههم مقاریض من نار ۲۲۹                 | مررت ليلة أسري بي على أناس تقرض شغ            |
| -                                      | المشيَّة من صنات الأفعال، فمن زعم أنَّ الله   |
| . دق من الله حديثا                     | معاشر الناسمن أحسن من المهقيلاوأم             |
| *                                      |                                               |
| مخاريق من نار ، تسوقه کها حيث شاء الله | ملكمن الملائكة ، موكل بالسحاب ، معه           |

| من أبطأ به عمله لم يسرع به نسبه .<br>من أرادان ينظر الى عتقاء الله من النار ، فلينظر إلى التعلّين .<br>من أصيب بمصيبة قاحدث استرجاعاً و إن تقادم عهدها .<br>من أكل الثوم والبصل و الكراث فلا يقرين مسجدنا .<br>من أكل الثوم والبصل و الكراث فلا يقرين مسجدنا .<br>من أكل الثوم والبصل و الكراث فلا يقرين مسجدنا .<br>٢٠٧ من الثقطع إلى الله كفاء كل مؤنة ورزة، من حيث لا يحتسب .<br>٢٠٧ من المالي عبداً كله، أطعمه الله من دار جهنّم .<br>٢٠٧ من المالي عبداً كله و الكراث فلا يقرين مسجدنا .<br>٢٠٧ من المالي عبداً كله، أطعمه الله من دار جهنتم .<br>٢٠٧ من المالي عبداً كله، أحمد من طاقة بي الله له يتا أي الجنة .<br>٢٠٩ من ترك صلاة حقّى معنى و قتها عذّب بالنار صقباً .<br>٢٠٩ من ترك صلاة حقى معنى و قتها عذّب بالنار صقباً .<br>٢٠٩ من ترك صلاة حقى معنى و قتها عذّب بالنار صقباً .<br>٢٠٩ من ترك صلاة حقى معنى و قتها عذّب بالنار صقباً .<br>٢٠٩ من ترك صلاة حقى معنى و قتها عذّب بالنار صقباً .<br>٢٠٩ من ترك صلاة حقى معنى و قتها عذّب بالنار صقباً .<br>٢٠٩ من ترك صلاة حقى معنى و قتها عذّب بالنار صقباً .<br>٢٠٩ من خرج من مكة و هو ينوي المح من قابل زيد في عمره .<br>٢٠٩ من حرج من مكة و هو ينوي المح من قابل زيد في عمره .<br>٢٠٩ من حرج من مكة و هو ينوي المح من قابل زيد في عمره .<br>٢٠٩ من حرج من مكة و هو ينوي المح من الجن في عمره .<br>٢٠٩ من حرج من مكة و هو ينوي المح من المن في في منه الله .<br>٢٠٩ من حرج من مكة و هو ينوي المح من المن في في منه .<br>٢٠٩ من حرج من مكة و هو ينوي المح من المن في في عمره .<br>٢٠٩ من حرج من مكة و هو ينوي المح من الم في في المنة الف درجة .<br>٢٠٩ من حرج من مكة و من عالى الله و لولياً، فقد بارزني بالمرب .<br>٢٠٩ من عادى لي ولياً، فقد بارزني بالمرب .<br>٢٠٩ من عرف الله اله الا الأله الله ال اله الا الله عن الى الي اله الا اله الا اله من حاف المست له من عان قون المنه .<br>٢٠٩ من عد منامه ثلاتاً .<br>٢٠٩ من عادى الله الي الا الا اله اله اله من عاف اله .<br>٢٠٩ من عد منامه ثلاتاً .<br>٢٠٩ من عرف الو من عاف اله حرى عاف اله تر ٢٠ من عان ٢٠ من عادى اله من الى من اله ي اله اله اله المي من على ٢٠ من عان اله ين اله ي اله اله اله المه عرست له منه من ع |                                                                     | · こ、 近日出版 · っ・・・               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| من أجلال الله أن لا تشكو وجعك ولا تذكر ممييتك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | من أبطأ به عمله لم يسرع به نسبه                                     | ٤٣٨                            |
| من أرادان ينظر الى عتقاء الممن النار ، فلينظر إلى التعلّين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                     |                                |
| من أصيب بمعيبة فأحدث استرجاعاً وإن تقادم عهدها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                     |                                |
| من أكل المُوم والبصل والكراث فلا يقرين مسجدنا<br>من أكل بأخيداً كلة، أطعمه اللهمن نار جهنّم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                     |                                |
| من أكل بأخيداً كلة، أطعمد الله من نار جهنّم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>.</b>                                                            |                                |
| من انقطع إلى الله كفاه كل مؤنة ورزقه من حيث لا يحتسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                     |                                |
| من بنى للمسجداً ولو كمفحص قطاة بنى الله له بيتاً في الجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                     |                                |
| من تطهّر في بيته، ثمّ مشى إلى بيت من بيوت الله ليقضي في عندة من فرائض الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                     |                                |
| من تلاكتاب الله من الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | منترك صلاة حتى مضى وقتها عذَّب بالنار حقباً                         | ٨٧                             |
| من تلاكتاب الله من الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | من تطهّر في بيته، ثمّ مشى إلى بيت من بيوت الله ليقضي فريضة من فرائض | ىلە ٣٩٥                        |
| من خرج من مكة وهو ينوي الحج من قابل زيد في عمره.<br>من دخل المسجد مستجيراً بالله فهو آمن من سخط الله.<br>من رعى حق قرابات أبويه أعطى في الجنّة ألف ألف درجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                     |                                |
| من رعى حق قرابات أبويه أعطى في الجنّة ألف ألف درجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                     |                                |
| من رعى حق قرابات أبويه أعطى في الجنّة ألف ألف درجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | من دخل المسجد مستجيراً بالله فهو آمن من سخط الله                    | ٤٧٤                            |
| من رفع قرطاساً من الأرض مكتوباً عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                     |                                |
| من زار بيت المقدس محتسبا، أعطاه الألمثواب ألف شهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                     |                                |
| من ضرب بيده على فخذه عند مصيبة فقد حبط أجره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | • • • •                                                             |                                |
| من ظلم قيد شبر من أرض، طوّقه يوم القيامة من سبع أرضين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | من صلّى ركعتين مسحيحتين ولم تحدَّث نفسه بشيءمن الدنيا غفر الله ماة  | نممن ذنبه ۹۳                   |
| من ظلم قيد شبر من أرض، طوّقه يوم القيامة من سبع أرضين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | من ضرب بيده على فخذه عندمصيبة فقد حيط أجره                          | ٤٦٨                            |
| من عادى لي وليماً، فقد بارزني بالحرب ٨٧٨<br>من عرف الله خاف الله، و من خاف الله سخط نفسه عن الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                     |                                |
| من عرف الله خاف الله، و من خاف الله سخط نفسه عن الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | من عادى لي وليماً، فقد بارزني بالحرب                                | <b>\v \v \v \v \v \v \v \v</b> |
| من عرف نفسه فقد عرف رقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | من عرف الله خاف الله، ومن خاف الله سخط نفسه عن الدنيا               | ٦٠                             |
| من قال عندمنامه ثلاثاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | من عرف نفسه فقد عرف ربکه                                            | ٤٧٩                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | من قال عند منامه ثلاثاً                                             | 14                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                     |                                |

| ٤٩٥   | فهرس الأحاديث                                               |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| ۲۸    | فهرس الأحاديث<br>من قال لا إله إلّا الله مخلصاً دخل الجنة   |
|       | من قرأ القرآن كتب له بكل حرف عشر حسنات                      |
| ٥٩    | من قرأ ثلث القرآن كأنَّه أوتي ثلث النبوَّة                  |
| ۳۸۷   | من قعد في المسجد، فقد زار الله وحقَّ على المزور إكرام زائره |
|       | من كان ذالسانين و ذاوجهين كان في النَّار                    |
| ٤٦٧   | من كان فيه أربع كتبه من أهل الجنّة                          |
| ٤٠٨   | من كانت عليه مظلمة لأخيه من عرض او غيره، فليستحلل منه اليوم |
| 147   | من كثر كلامه، كثر خطاق مومن كثر خطاق، فل حياق م             |
| Y A £ | منابس نعلاً صغراء قلَّحْمَه                                 |
| ۱۳۱   | الناس كإبل مائة لاتجد فيها راحلة واحدة                      |

# (ن)

| ۳۸۳  | نجاأوّل هذه الامّة باليقين والزهدويهلك آخرها بالبخل والأمل                       |
|------|----------------------------------------------------------------------------------|
|      | نحن الأوّلون ونحن الآخرون                                                        |
| ٤٥   | نحن الصراط المستقيم                                                              |
| ۲٥٥  | نحن باب حطَّتكم                                                                  |
| ۱۷٦  | نحن وجدالله الذي لايهلك                                                          |
| ۲۰۹  | الندم توبة إذلا ينفك الندم عن علم أوجبه                                          |
|      | نزل القرآن أثلاثاً، ثلث فيناو في عدوَّنا وثلث سنن وأمثال وثلث فرائض وأحكا        |
| ش ٦٣ | نزل القرآن على أربعة أرباع ربع فينا وربع في عدوّنا وربع سنن وأمثال وربع في فرائد |
|      | نزلت ثلاثة أحجار من الجنَّة                                                      |
| ۱۷۸  | النظر إلى وجه الوالدعبادة                                                        |

| ج ۱ | 1 |  |  |
|-----|---|--|--|
|-----|---|--|--|

### (ھے)

| ٤٥ | الهداية هي الطريق إلى معرفة الله |
|----|----------------------------------|
|----|----------------------------------|

# (و)

| 210 | , | ••  |     | •• | • • |     | •   | •• | ••• | • | ••    | •• | • • • | •••   | ••  | •• | ••• | ••• | •••   | ••  | ••• | • • •     | •••   | . 4 | امه        | اما | عز | ~  | -  | ŕ۴ | ي تر | ا ال     | هذ | يتم | من    | شدّ | وأن |
|-----|---|-----|-----|----|-----|-----|-----|----|-----|---|-------|----|-------|-------|-----|----|-----|-----|-------|-----|-----|-----------|-------|-----|------------|-----|----|----|----|----|------|----------|----|-----|-------|-----|-----|
| 177 |   | ••• | ••• | •• | •   | • • | ••• | •• |     | • | • • • |    |       | • • • | ••• | •• | ••  |     | •••   |     |     | •••       | • • • | ••  | ••         | ••  | •• | •• | ſ  | 4  | مت   | <b>.</b> | ج  | ي ا | ،بأة  | بت  | وزا |
| ٤V/ | ٨ |     |     |    | •   |     | ••• |    |     | • |       | •• | ••    | •••   | ••  | •• | ••  |     | • • • | • • | ••  | • • •     | •••   | ••  | •••        |     | •• | •• | •• | ۱. | fi   | -        | i. | أهذ | ن قرأ | լ   | ويا |
| *** | ł |     |     |    |     | ••• |     | •• | ••• |   | ••    | •• | •••   |       | ••  | •• |     | ••• |       |     | لغر | -<br>سلما | ين    | هر  | <b>أ</b> ر | افر | رک |    | ف  | وک | 4    | نّم      | 41 | ني- | واد   | يل. | الى |

# (ي)

| ، آدمان كنتم تعقلون فعدّوا أنفسكم من الموتى ٣٨٣                            |  |
|----------------------------------------------------------------------------|--|
| ادالله انَّ آدم لما رأى النور ساطعا من صلبه ۱۸۶                            |  |
| ادالله أنتم كالمرضى وربّ العالمين كالطبيب ٣٦٨                              |  |
| دالله ما حملك على ماصنعت                                                   |  |
| ياناالله أعطاني فيك سبع خصال أنت أول من ينشق القبر عنه                     |  |
| ي أنت منِّي بمنزلة هبة الله من آدم وبمنزلة سام من نوح ٢٥٦                  |  |
| يّ ردّ درهم مظلمة أفضل عند الله من أربعين حجّة مقبولة                      |  |
| شر من حضر ادنوا من صاحبكم حتى يدعولكم                                      |  |
| ريوم القيمة، أناس من أمَّتي، من قبورهم إلى الله، على صورة القردة والخنازير |  |

#### المصبادن

۱- القرآن الكريم، كتاب الله تبارك وتعالى الحى القيوم. ٢- الصحيفة السجادية، الإمام على بن الحسين المنظرة (السجاد) (ت ٩٤ هـ ق) ٣\_ الاحتجاج، الطبرسي أبو منصور أحمد بن على بن أبي طالب (ت ٥٨٨ هـ ق). ٤- أحكام القرآن، الجصاص، أبي بكر أحمد بن على الرازي. ٥\_الاختصاص، الشيخ المفيد، أبو عبدالله محمّد بن محمّد بن النعمان العكبري البغدادي (ت ٤١٣ هـ ق). ٦. أسباب النزول، الواحدي، أبوالحسن علي بن أحمد بن محمّد النيسابوري (ت ٤٦٨ هـ ق). ٧\_ الإستبصار فيما اختلف من الأخبار، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ۲۰۱ هـ.ق). ٨ـ الإستبصار في نسب الصحابة الأنصار، عبدالله بن أحمد بن موفق الدين ابن قدامة (ت: ٦٢٠ هــق). ٩\_ أسد الغابة في معرفة الصحابة، إبن الأثير الجزري، عزالدين علي بن أبي الكرم محمّد بن محمّد بن عبدالكريم الشيباني (ت ٦٣٠ هـ. ق). ١٠- إعانه الطالبين على حل الفاظ فتح المعين، بكري المكي ابن السيد محمد شطا عمر الله الدمياطي. ۱۱ الألفية والنفلية، الشهيد الأول محمد بن مكى العاملي. ١٢\_ الأمالي الشيخ الطوسي، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق). ١٣- الأمثال في القرآن الكريم، ابن قيم الجوزية. ١٤\_ بحار الأنوار، المجلسي، محمّد باقر محمّد تقى (ت ١١١٠ هـ ق). ١٥- البداية والنهاية، ابن كثير، ابو الفداء، عماد الدين اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ. ق). ١٦- بصائر الدرجات في فضائل آل محمد المنظر، محمد بن حسن (ت ٢٩٠ هـ. ق). ١٧ ـ تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي (ت ١٢٠٥ هـ ق). ١٨ تاريخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون (ت ٨٠٨ هـق).

١٩\_ تاريخ (الرسل والأمم والملوك)، أبو جعفر محمّد بن جرير الطبري (ت ٣١٠ هـ. ق). ٢٠ ـ تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ابو القاسم على بن الحسن بن هبة الله الدمشقي (ت ٥٧١ هـ. ق). ٢١ ـ التبيان في تفسير القرآن، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق). ٢٢ تحرير الأحكام الشرعية على مذهب الامامية، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٧٢٦ هـ.ق). ٢٣\_ التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت ٨٤١ هـ ق). ٢٤\_ تحف العقول، ابن شعبة، أبو محمّد الحسن بن على بن الحسين الحراني الحلبي (ت ٣٨١ هـ. ق). ٢٥\_ تحفة الأحوذي (شرح جامع الترمذي)، محمد بن عبد الرحمن المباركغوري الهندي. ٢٦\_ تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٧٢٦ هـ.ق). ٢٧\_ تذكرة الموضوعات، أبو الفضل محمد بن طاهر بن أحمد المقدسي. ٢٨\_ تفسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم)، محمد بن محمد العمادي أبو السعود. ٢٩\_ تفسير البغوي (معالم التنزيل في تفسير القرآن)، حسين بن مسعود البغوي (ت ٥١٦ هـ ق). ٣٠\_ تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل و أسرار التأويل)، أبو سعيد عبد الله بن عمر الشيرازي البيضاوي (ت ٦٩١ هـ ق). ٣١۔ تفسير الثعلبي (الكشف و البيان عن تفسير القرآن)، ابو اسحاق احمد بن ابراہيم الثعلبي النيشابوري (ت ٤٣٧ هـ ق). ٣٢ تفسير الجلالين، جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي. ٣٣\_ تفسير روح المعاني، ابو الفضل، شهاب الدين محمود الألوسي البغدادي (ت ١٢٧٠ هـ. ق). ٣٤\_ تفسير الرازي (روض الجنان و روح الجنان في تفسيرالقرآن)، ابوالفتوح حسين بن على الرازي. ٣٥\_ تفسير السمرقندي (بحر العلوم)، تصر بن محمد بن احمد السمرقندي. ٣٦ التفسير الصافي، المولى محسن الغيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ ق). ٣٧\_ تفسير العياشي، ابن عياش، أبو النصر محمّد بن المسعود بن محمّد التميمي الكوفي السلمي السمرقندي (من أعلام القرن الثالث الهجري). ٣٨\_ تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، أبو الفداء اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ. ق). ٣٩\_ تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، القرطبي، أبو عبدالله محمّد أحمد الأنصاري (ت ٦٧١ **هـ. ق**). ٤٠ تفسير القمي، القمي، أبو الحسن على بن ابراهيم بن هاشم (ت ٣٠٧ هـ. ق).

#### المصادر ...... ٩٩

٤١\_ تفسير الكشاف (الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل)، ابو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري (ت ٥٢٨ هـ. ق). ٤٢\_ التفسير المنسوب الي الإمام العسكري للنلام. ٤٣\_ تفسير جوامع الجامع، فضل بن حسن الطبرسي (ت ٥٤٨ هـ ق). ٤٤\_ تفسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، محمد بن محمد رضا القمي المشهدي. ٤٥\_ تفسير نور الثقلين، عبد على بن جمعة العروسي الحويزي (ت ١١١٢ هـ. ق). ٤٦\_ تنبيه الخواطر و نزهة النواظر المعروف بمجموعة ورام، ورام بن أبي فراس (ت ٦٠٥ هـ ق). ٤٧\_ تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبيين، شرف الاسلام بن سعيد المحسن بن كرامة (ت ٤٩٤ هـ ق). ٤٨ تنزية الأنبياء، الشريف المرتضى، على بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ. ق). ٤٩\_ تهذيب الأحكام، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هـ.ق). • ٥- ثمار القلوب في المضاف و المنسوب، ابو منصور عبد الملك بن محمد الثعالبي النيسابوري (ت ٤٢٩ هـ ق) ٥١\_ ثواب الأعمال و عقاب الأعمال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن بابويه القمي (ت ۳۸۱ هـ ق) ٥٢\_ جامع أحاديث الشيعة، السيد حسين البروجردي، (ت ١٣٨٠ هـ. ق) ٥٣\_ جامع الأخبار، محمد بن محمد الشعيري (من اعلام القرن السادس الهجري). ٥٤\_ جامع البيان عن تأويل القرآن، الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ. ق). ٥٥\_ جامع السعادات، العلامة النراقي، محمد مهدي بن أبي ذر (ت ١٢٠٩ هـ. ق). ٥٦\_ جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي البصري الدوسي (ت ٣٢١ هـ. ق). ٥٧\_ الجواهر السنية في الأحاديث القدسية، محمد بن حسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ. ق). ٥٨\_ جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، محمد حسن بن باقر النجفي (ت ١٢٦٦ هـ. ق). ٥٩\_ الحبل المتين في أحكام الدين، الشيخ البهائي، الشيخ محمد بن حسين العاملي (ت ١٠٣٠ هـ. ق). ٦٠\_ الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، الشيخ يوسف البحراني (ت ١١٨٦ هـ. ق). ٦١- حلية الأبرار في أحوال محمّد و أله الأطهار ﷺ، السيد هاشم البحراني (ت ١١٠٧ هـ. ق). ٦٢\_ الخصال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١ هـ. ق). ٦٣\_ الدر المنثور في التفسير بالمأثور، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر (ت ٩١١ هـ ق). ٦٤ الدعوات (سلوة الحزين)، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ. ق).

٦٥- رسائل المرتضى، الشريف المرتضى، علي بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ. ق). ٦٦- روضة الواعظين و بصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٥٠٨ هـ. ق). ٦٧- زاد المسير في علم التفسير، عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي (ت ٥٩٧ هـ. ق). ٦٨- زبدة البيان في أحكام القرآن، المقدس الأردبيلي، احمد بن محمد (ت ٩٩٣ هـ. ق). ٦٩- سعد السعود، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق).

٧٠ـ سنن ابن ماجة، ابن ماجة، أبو عبدالله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٥ هـ. ق). ٧١ـ سنن أبي داود، أبو داود السجستاني، سليمان بن الأشعث بن اسحاق بن بشير بن سداد الأزدي (ت ٢٧٥ هـ. ق).

٧٢ـ السنن الكبرى، البيهقي، أبوبكر أحمد بن الحسين بن علي (ت ٤٥٨ هـ ق). ٧٣ـ سير أعلام النبلاء، الذهبي، أبو عبدالله شمس الدين محمّد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨ هـ ق). ٧٤ـ السيرة الحلبية (انسان العيون في سيرة الأمين والمأمون)، الحلبي، علي بن إبراهيم الحلبي الشافعي. ٧٥ـ شجرة طوبي، محمد مهدي الحائري.

- ٧٦ شرح احقاق الحق، السيد شهاب الدين المرعشي النجفي (ت ١٤١١ هـ. ق). ٧٧ شرح أصول الكافي، المولى محمد صالح المازندراني (ت ١٠٨١ هـ ق). ٧٨ شرح الأزهار (المنتزع المختار من الغيث المدرار)، أحمد بن يحيى (ت ٨٤٠ هـ. ق). ٧٩ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، عبدالحميد بن هبة الله بن محمّد بن الحسين المدائني المعتزلي (ت ٦٥٥ هـ ق).
- ٨٠ شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، الحاكم الحسكاني، عبيدالله بن عبدالله بن أحمد الحذاء الحنفي النيسابوري (من أعلام القرن الخامس الهجري) (المتوفى بعد سنة ٤٧٠ هـ. ق).
  ٨١ صحيح البخاري، البخاري، أبو عبدالله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم بن مغيرة بن بودزيه
- ٢٨٠ صحيح البحاري، البحاري، أبو عبدالله محمد بن المعاطيل بن الراهيم بن معيرة بن بودرية الجعفي (ت ٢٥٦ هـ. ق).

٨٢ـ صحيح مسلم، القشيري النيسابوري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج (ت ٣٦١ هـ. ق). ٨٢ـ الطبقات الكبرى، ابن سعد الواقدي، محمّد بن سعد بن منيع الزهري الكاتب (ت ٣٣٠ هـ ق). ٨٤ـ عدة الداعي ونجاح الساعي، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت ٨٤١ هـ. ق) ٨٥ـ علل الشرايع، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١ هـ ق).

|     | المصادر |
|-----|---------|
| 0+1 | المصادر |

| ٨٦. عوالي اللآلي العزيزيَّة، ابن أبي جمهور، محمَّد بن علي بن ابراهيم الاحساني (من أعلام  |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| القرن التاسع الهجري).                                                                    |
| ٨٧ عيون أخبار الرضالمينية، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي |
| (ت ۳۸۱ هـ ق).                                                                            |
| ٨٨ـ عيون الحكم والمواعظ، علي بن محمد الليثي الواسطي (من اعلام القرن السادس الهجري).      |
| ٨٩. فتح الباري بشرح صحيح البخاري، العسقلاني، أحمدبن علي بن حجر (ت ٨٥٢ هـ. ق).            |
| ٩٠_ الفتوحات المكية، محمد بن علي بن محمد بن عربي الحاتمي الطائي الأندلسي (ت ١٣٤٠ هـ. ق). |
| ٩١- فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم. ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى        |
| بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق).                                                           |
| ٩٢- الفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة المجلمي ابن الصباغ، علي بن محمّد بن أحمد المالكي |
| المكّي (ت ٥٥٨ هـ. ق).                                                                    |
| ٩٣ فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ. ق).                                         |
| ٩٤ فلاح السائل و نجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن             |
| جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هــ ق).                                                              |
| ٩٥ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف           |
| (ت ۱۰۳۱ هـ ق).                                                                           |
| ٩٦ـ قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ. ق).              |
| ٩٧_ الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ. ق).               |
| ٩٨ـ كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني،            |
| اسماعيل بن محمد (ت ١١١٩ هـ. ق).                                                          |
| ٩٩_ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ. ق).          |
| ١٠٠ــ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين    |
| (ت ٩٧٥ هـ. ق).                                                                           |
| ١٠١-كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ. ق).                                     |
| -<br>١٠٢ــ كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي    |
| (ت ۱۰۳۱ هـ. ق).                                                                          |
| ١٠٣ـ لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٧١١ هـ. ق).        |
|                                                                                          |

#### المحتويات

| ٥   | مقدمة الناشر                     |
|-----|----------------------------------|
| ۹   | تقديم بقلم: السيد علي الشهرستاني |
| 19  | مقدمة                            |
| ۲۱  | الإستعاذة                        |
| ۲۷  | سورة الفاتحة                     |
| ۳   |                                  |
| ٤٨١ | فهرس الأحاديث                    |
| ٤٩٧ |                                  |
| ٥٠٣ | المحتويات                        |