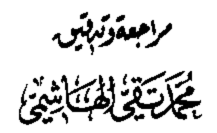






الججَلَ أَلْتَابِي ﴿







الحائري الطهراني، السيد ميرعلى (١٢٧٠ ـ ١٣٥٣ هـ) تفسير مقتنيات الدرر واملتقطات الثمر العنوان والمؤلف: تفسير مقتنيات الدور / تاليف السيد ميرعلى الحائري الطهراني التحقيق: محمدوحيد الطبسي الحائري / مراجعة واندقيق: محمد نفى الهاشمي / تصحيح: حسين طه ليا الناشر: قم. دارالكتاب الإسلامي، ٢٠١٢م ــ ١٣٩١ هـ. . ش المجموعة: (١ ـ ١٢ مجلد) لغة الكتابة: اللغة العربية الموضوع: تفاسير شيعية ـ القرن ١۴ هـ تسلسل: ۱۳۸۸ ۲م ۲۳ ح /BP ۹۸ تسلسل ديويي: ۲۹۷/۱۷۹ رقم الإيداع بالمكتبة الوطنية: ١٨٢٧٥٨٦ با مشارکت و حمایت معاونت امور فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی چاپ و منتشر گردید الكتاب ..... تغسير مقتنيات الدرر (ج ٢) المؤلف.....المؤلف..... الناشر ..... مؤسسة دارالكتاب الإسلامي الطبعة.....الأولى ١٤٣٣ هـ / ٢٠١٢ م المطبعة ..... ستاره عدد المطبوع ...... (۲۰۰۰) دوره الترقيم الدولي للمجموعة ..... ٩ ـ ٢٧٦ ـ ٤٦٥ ـ ٩٧٨ الترقيم الدولي (ج ٢) ...... ٩٧٨ ـ ٣ ـ ٢٧٨ ـ ٤٦٥ ـ ٩٧٨ السعر .....السعر ..... قم \_ ميدان المعلم \_ شارع سمية \_ رقم ٢٢ \_ رقم المبنى ٢٦ تليفون: ٧٧٤٤٩٧٠ \_ ٧٧٣٠٩٩٤ فاكس: ٧٨٣٧٣٨٣ 60000  $\delta$ 

١

تتمة

وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ آندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ اللَّهِ وَالَّذِينَ تَامَنُوا أَشَدُ حُبًّا يَنَدُ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَهِ تجميعًا وَآنَ اللَّه شَدِيدُ الْعَذَابِ (٢) إِذ تَبَرًّا الَّذِينَ ٱتَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ انتَبَعُوا وَرَأَوُا الْعَكذَابَ وَتَعَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ (٢) وَقَالَ الَذِينَ اتَّبَعُوا لَوَ أَنَّ لَنَا كَرَةً فَنَنَبَرًا مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّهُوا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِهُ الْأَسْبَابُ أَنَ لَنَا كَرَةً فَنَنَبَرًا مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّهُوا مِنًا كَذَلِكَ يُرِيهِهُمُ اللَّهُ أَعْمَالُهُمْ أَنَ لَنَا كَرَةً فَنَنَبَرًا مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّهُوا مِنًا كَذَاكَ يُرَعِهُمُ اللَّهُ أَعْمَالُهُمْ أَنَ لَنَا كَرَةً فَنَنَبَرًا مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّهُوا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِهُمُ اللَّهُ أَعْمَالُهُمْ أَنَ لَنَا كَرَةً فَنَنَبَرَةُ مَنْتَبَوا مِنَا الْعَنَانَ الْمُعَانِ اللَّهُ الْمَعَانَةُ عَالَهُمْ أَعْمَالُهُمُ مَسَرَبٍ عَلَيْهِمُ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ النَّارِ (٢) يَتَابَعُوا لَنُ عَمَالُهُمْ اللَّهُ أَعْمَالُهُمُ

أي وبعض الناس الذين يتّخذون فؤمِن دُونِ اللَّهِ ﴾ و«دون» في الأصل ظرف مكان لكن يستعمل مجازاً بمعنى «غير» مثل هذه الآية فأندادًا ﴾ لله بحسب ظنونهم الفاسدة يجعلونها أمثالاً لله حيث كانوا يرجون من عندها النفع والضرروقصدوها بالمسائل وقرّبوا لها القرابين فإرجاع الضمير للعقلاء في قوله: فيُجُبُّونَهُم ﴾ على زعمهم الفاسد في شأنها من وصفهم بما لا يوصف به إلّا العقلاء في كَمُبِّ اللَّهِ ﴾ أي يسوّون بين الله وبين الأنداد في الطاعة والتعظيم.

ولفظ المحبّة مأخوذ من الحبّ بالفتح كحبّة الحنطة والشعير، شبّه حبّة القلب أي سويداء القلب بالحبّ المعروف، ثمّ استعير اسم الحبّ لها واشتقّ ٢ ----- ١

من الحبّ المستعار للقلب «الحب» بمعنى ميل القلب لأنّه رسخ فيها. ﴿وَالَذِينَ مَامَنُوا أَشَدُ حُبَّا يَلَمُ ﴾ من حبّ الكفرة للأنداد ففضّل محبّة المؤمنين لأنّه لا ينفع محبّتهم بخلاف محبّة الأنداد لأنّها لأغراض فاسدة موهومة كما أنّهم كانوا يعبدون الصنم زماناً، فإذا رأوا صنما أخر يعجبهم أخذوه وتركوا الأول حتّى قيل: إنّ باهلة عملت لها إلهاً من خبيس فأكلوه عام المجاعة.

وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوَا ﴾ أي لو يعلم هؤلاء الذين أشركوا باتّخاذ الأنداد ووضعها موضع المعبود ﴿إِذْ يَرَوْنَ آلْعَذَابَ ﴾ المعدّ لهم يوم القيامة وعاينوه (أَنَّ آلَقُوَّةَ يَلِّهِ جَعِيعًا وَأَنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْمَذَابِ ﴾ وجواب «لو» محذوف، والتقدير: لوقعوا في الندامة والحسرة على عبادة الأنداد فيما لا يكاد يوصف.

فَوَاذَ تَبَرَأَ الَّذِينَ ٱنَّئِعُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱنَّبَعُوا ﴾ لما ذكر الذين اتّخذوا الأنداد ذكر سوء أحوالهم في المعاد. والعامل في الظرف في قوله: «إذ تبرأ» قوله: «شديد العذاب». إذ تبرأ الذين اتّبعوا وهم القادة والرؤساء من الإنس المضلّين أو المراد الشياطين الموسوسة المضلّة للإنس من الذين اتّبعوا أي من السفلة والتابعين فورَزَادًا ألمكذابَ أي أي رأى التابع والمتبوع حين دخول النار ووتتَعَطَّعَت بِهِمُ ٱلأَسْتَبَابُ كَ وزال عنهم كلّ سبب يمكن أن يتعلّق به مثل العهود التي كانت بينهم يتوادون عليها، والأرحام التي كانوا يتعاطفون بها، والوصلات التي كانوا يتقوتون بها على اختلافها من المنزلة والشرف والقرابة والمودة.

الغضيع: شديد الشناعة.

تألّم القلب من الندم والكمد بحيث يبقى النادم كالحسير من الدواب وهو الَذي انقطعت قوّته فصار بحيث لا ينتفع به.

وحاصل المعنى أنّ أعمالهم تنقلب عليهم حسرات مستولية لأنّ ما عملوه من الخيرات محبوطة بالكفر فيتحسّرون لم صنعوها، وترفع لهم الجنّة فينظرون إليها وإلى بيوتهم فيها فيقال لهم: تلك مساكنكم لو أطعتم الله.

وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ روي: أنّه يساق أهل النار إلى النار لم يبق منهم عضو إلّا لزمه عذاب، إمّا حيّة تنهشه أو ملك يضربه فإذا ضربه الملك هوي في النار مقدار أربعين يوماً لا يبلغ قرارها، ثمّ يرفعه اللهب ويضربه الملك فيهوي فإذا بدا رأسه ضربه المُكلَما نَضِجَتَ جُلُودُهُم بَدَّلَنَهُمَ جُلُودًا غَيْرَهَا إيدُوقُوا ألْعَذَابَ ﴾ فإذا عطش أحدهم طلب الشراب فيؤتى بالحميم فإذا دنى من وجهه سقط وجهه ثمّ يدخل في فيه فتسقط أضراسه ثمّ يدخل بطنه فيقطع أمعائه، وينضج جلده وهكذا يعذّبون في النار لا يموتون فيها ولا يخرجون.

نزلت الآية في قوم حرّموا على أنفسهم رفيع الأطعمة والملابس أي من بعض ما فيها من أصناف المأكولات لأن كلَّ ما فيها لا يؤكل ﴿ حَكَلًا ﴾ حال من الموصول أي حال كونه حلالاً وهو ما انحلَ عنه عقد الحظر ﴿ طَيِّبًا ﴾ طاهراً من الشبهات يستطيبه الشرع وتستطيبه الشهوة المستقيمة ويستلذّه الطبع.

وبالضم بعد ما بين قدمي المشكيكان ﴾ «الخطوة» بالفتح المرّة من نقل القدم وبالضم بعد ما بين قدمي الماشي يقال: أتبع خطواته ووطئ على عقبه إذا اقتدى به واستن بسنّته<sup>(۱)</sup> أي لا تقتدوا بآثاره وطرقه في اتُباع الهوى ووساوسه فتحرّموا الحلال وتحلّلوا الحرام ﴿إِنَّهُ لَكُمَ عَدُوٌ مَبِينُ ﴾ تعليل للنهي أي ظاهر و«مبين» بمعنى اللازم من «أبان» بمعنى «بان» لكنّ الواحديّ جعله بمعنى

١\_ مجمع البحرين،ج ١، ص ٦٦٧؛ أيضاً جوامع الجامع، ج ١، ص ١٧٣.

إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوَءِ وَالْفَحْسَمَاءِ وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ (أ) ﴿ إِنَّمَا يَأْمُرُكُم ﴾ ويوسوس لكم شبه تسلّطه عليكم بأمر مطاع ﴿ بِالسُّوَءِ ﴾ لأن كلّ ما يأمركم به ساءكم في العاقبة فيطلق على جميع المعاصي ﴿وَالْفَحْسَمَاءِ ﴾ من عطف الخاص على العام أي أقبح أنواع المعاصي فالزنى فاحشة وكلّ فعلة قبيحة مجاوزة القدرة من كلّ شيء وأعظمها مساءة.

أن تَغُولُوا ﴾ ويأمركم أن تفتروا ﴿ عَلَ ٱللَّهِ ﴾ بأنّه حرّم هذا وحلّل هذا ﴿ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾.

قيل: هو دعواهم له الإشراك.

فإن قيل: كيف يأمرنا ونحن لا نراه ولا نسمع منه؟ فأمره لنا أنّ اللعين يحدّث النفس بالأفكار الرديئة الّتي تميل إليه النفوس والطمع ويدخل بذكر الإنسان وخاطره ذلك الميل ويعين النفس الأمّارة ويرغّبها فيه.<sup>(۱)</sup>

ووسوسة اللعين على مراتب:

الأولى مرتبة الكفر والشرك ومعاداة الرسول وإنكار ما أنزل الله في كتابه واستكراه أوامره فإذا ظفر بذلك برد أنينه واستراح وهذا أوّل ما يريده من العبد، المرتبة الثانية البدعة وهي أحب إليه من الفسوق والمعاصي لأن المعصية يتاب منها والبدعة لا يتاب منها لأنّ صاحبها يظنّها حقيقة صحيحة فلا يتوب منها فإذا عجز عن ذلك انتقل إلى المرتبة الثالثة وهي الكبائر على اختلاف أنواعها، فإذا عجز عن ذلك انتقل إلى المرتبة الوابعة وهي الصغائر الحيائر

١\_ انظر: التبيان، ج ٢، ص ٧٤؛ ورواء الطبرسي في تفسيره، ج ١، ص ٤٦٩.

«**إيّاكم ومحقّرات الذنوب**»<sup>(۱)</sup> فإنّ مثل ذلك مثل قوم نزلوا بفلاة من الأرض فجاء كلّ واحد بعود حطب حتّى أوقدوا ناراً عظيمة وطبخوا وشبعوا.

فإذا عجز عن ذلك انتقل إلى المرتبة **الخامسة و**هي اشتغاله بالمباحات التي لا ثواب فيها ولا عقاب بل عقابها فوات الثواب الذي فات عليه باشتغاله بها.

فإن عجز عن ذلك انتقل إلى المرتبة السادسة وهي أن يشغله بالعمل المفضول عمّا هو أفضل منه لينزع عنه الفضيلة ويفوته ثواب العمل الفاضل فيجرّه من الفاضل إلى المفضول ومن الأفضل إلى الفاضل ليتمكّن من أن يجرّه من الفاضل إلى الشرور، وربّما يجرّه من الفاضل السهل إلى الأفضل الأشقَ ،كمائة ركعة بالنسبة إلى ركعتين ليصير ازدياد المشقّة سبباً لحصول النفرة عن الطاعة بالكلّيّة.

وإنَّما خلق الله إبليس ليتميّز الخبيث من الطيّب وخلق الله الأنبياء ليقتدي بهم السعداء فإبليس دلّال وسمسار على النار وبضاعته الدنيا.

قال بعض المفسّرين: الحلال الطيّب ما لا سؤال فيه يوم القيامة وهو ما لا بدّ فيه، قال النبي*ﷺ: «إنَّ الله يهب لابن آدم ما لا بدّ منه ثوب يواري به عورته.* خبز يرد به جوعته، وبيت كعش الطير» فقيل: يا رسول الله فكيف الملح؟ فقال: «الملح ممّا يحاسب به».

وفي «التأويلات النجميّة»: الحلال ما أباح الله أكله والطيّب ما لم يكن مشوباً بشبهة حقوق الخلق ولا بسرف حظوظ النفس ولهذا قالﷺ: «**إنّ الله طيّب ولا يقبل إلّا الطيّب**»<sup>(٣)</sup>، يعني غير مشوب بعيب أو شبهة. وأكل الحلال الطيّب يورث القيام بطاعة الله والاجتناب عن خطوات الشيطان فالعمل

> ١\_وسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٣١٣؛ ويحار الأنوار، ج ١، ص ١٤٧. ٢ـ مجمع البيان، ج ٧، ص ١٩٤. أيضاً عوالي اللثالي، ج ٢، ص ٧٠.

المعتقلات المعاد المعتقد المعتقد المعاد المعتقد المعاد م

الصالح نتيجة اللقمة الطيّبة وبالعكس. وفي كسب الحلال فوائد كثيرة وهو سنّة الأنبياء: منها اشتغال المكتسب بالكسب عن البطالة واللهو. ومنها: كسر النفس عن الطغيان. قال الشاعر: إنّ الفـراغ والشـباب والجـدة مفسـدة للمــرء أيّ مفســدة

و منها: أنّ الكسب واسطة الأمان من الفقر ولا يتحرّك الرجل للكسب لأجل نفقته وعياله إلّا قال له حافظاه: (بارك الله لك في حركاتك وجعل نفقاتك ذخراً لك في الجنّة وتؤمن عليهما ملائكة السماوات والأرض). وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا آَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَاً أَوَلَوْ

كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْفِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ٢

نزلت في مشركي العرب وكفًار قريش أمروا باتّباع القرآن فجنحوا للتقليد ﴿ آنَّبِعُوا مَا آنزَلَ الله ﴾ في كتابه واعملوا بتحليل ما أحلّ الله وتحريم ما حرّم الله ﴿ قَالُوا بَلْ نَنَيَّبُعُ مَا أَلْفَيْنَا ﴾ وجدنا ﴿ عَلَيْهِ ،ابَآهَنَا ﴾ من اتّخاذ الأنداد وتحريم الطيّبات فقال الله سبحانه ردّا عليهم بهمزة الاستفهام والإنكار والتعجيب مع واو الحال بعدها: ﴿ أَوَلَوْ كَانَ البَّاقُمُ ﴾ فاقتضت الهمزة ولتعجيب مع واو الحال بعدها: ﴿ أَوَلَوْ كَانَ البَّاقُومَ ﴾ فاقتضت الهمزة ولو كان آباؤهم لا يفهمون شيئا ﴿ وَلَا يَهْ يَدْتُونَ ﴾ للصواب والحق، أي هذا الأمر والرأي منهم منكر مستبعد قبيح لأن الجاهل لا يتّبع، والحق أي يقد الأمر والرأي منهم منكر مستبعد قبيح لأن الجاهل لا يتّبع، والحق أن يتّبع.

«المثل» قول سائر يدلّ على أنّ سبيل الثاني سبيل الأوّل ويؤتى به لهذا

الأمر أي ومثل الواعظ الذي يعظ هؤلاء الكفّار والداعي لهم إلى الإيمان كمثل الناعق في دعائه المنعوق به من البهائم الّتي لا تفهم يقال: نعق الراعي بالغنم إذا صاح بها زجراً ونعق الغراب إذا صوت من غير أن يمدّ عنقه ويحرّكه فإذا مدّ عنقه وحرّكه ثمّ صاح يقال: نعب.<sup>(۱)</sup>

والمراد أنّ المنعوق به يسمع الصوت ولا يفهم المعنى كذلك هؤلاء الكفّار لا يحصل من دعائك لهم إلى الإيمان إلّا السماع دون تفهّم المعنى لأنهم ينصرفون عمدا عن تأمّله فيكونون بمنزلة من لم يعقله ولم يفهمه هذا أحد الأقوال في معنى الآية وهو قول ابن عبّاس وجماعة وهو المرويّ عن أبي جعفر.

والقول الثاني أن يكون المعنى: ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ ومثلك يا محمّد ﴿كَمَثَلِ ٱلَّذِى يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسَمَعُ إِلَّا دُعَآهُ وَنِدَآهُ ﴾ فحذف المثل الثاني اكتفاء بالأول كقوله تعالى: ﴿سَرَبِيلَ تَقِيحَكُمُ ٱلْحَرَ ﴾<sup>(٢)</sup> قال أبو ذؤيب: دعاني إليها القلب إنّي لأمرها مطيع فما أدري أرشد طلابهـا؟

أراد: أرشد أم غي؟ فاكتفى بذكر الرشد لوضوح الأمر.

وثالث الأقوال ؛ أنّ المعنى مثل الّذين كفروا في دعائهم الأصنام كمئل الراعي في دعائه الأنعام ؛ فكما أنّ من دعى البهائم يعدّ جاهلاً فداعي الجماد والحجارة أشد جهلا منه لأنّ البهائم تسمع الدعاء وإنّ لم يفهم معناه والأصنام لا يحصل لها السماع الإلّا دُعَاءَ وَنِدَاءَ كَه أي صوتاً من الناعق وزجراً مجرّداً من غير فهم شيء آخر، والفرق بين الدعاء والنداء أنّ الدعاء للقريب والنداء للبعيد.

﴿ صُمَّمُ بَكَمُ ﴾ أي هم صمَ كأنَّهم يتصاممون عن سماع الحقّ وهم بمنزلة الخرس في أن لم يستجيبوا لما دعوا إليه وهم ﴿عُمَى ﴾ من حيث إعراضهم

۱\_مجمع البيان، ج ۱، ص ٤٧٠.
 ۲\_سورة النحل: ۸۱.

مُعْتَمَا اللَّقَالَ /ج ٢

عن الدلائل كأنَّهم لم يشاهدوها.

ثم إنّه تعالى لمتا شبّههم بفاقدي هذه القوى الثلاث فرّع على هذا التشبيه قوله: ﴿فَهُمْ لَا يَمْقِلُونَ﴾ ولا يكتسبون الحقّ ممّا جبّلوا عليه من العقل الغريزيّ ولهذا قيل: من فقد حستاً فقد فقد علماً<sup>(۱)</sup>، وليس المراد نفي أصل العقل ؛ لأنّ نفيه رأساً لا يصلح طريقاً للذمّ.

يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَنَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَٱشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُم إِنَيَاهُ تَعْبُدُونَ ٢

ظاهر الآية الأمر والمراد منه الإباحة ؛ لأن تناول المشتهى لا يدخل في التعبّد. وقيل: إنّه أمر على حقيقة وهو الأمر بالأكل الحلال وقت الحاجة دفعاً للضرر عن النفس وردّه القاضي وقال: هذا ممّا يعرض في بعض الأوقات والآية عامّة غير مقصورة عليه فيحمل على الإباحة، أي: كلوا من مستلذات الرزق وما تستطيبونه منه.

وفيه دلالة على النهي عن أكل الخبائث لأنّه قيل: كلوا من الطيّب دون الخبيث كما أنّه لو قيل: كلوا من الحلال لكان دالًا على حظر الحرام.

قال الطبرسيّ: وهذا صحيح فيما له ضدّ قبيح مفهوم فأمّا غير ذلك فلا يدلّ على قبح ضدّه لأنّ قول القائل: «كل من مال زيد» لا يدلّ على أنّه أراد تحريم ما عداه لأنّه قد يكون الغرض البيان لهذا المورد خاصّة وما عداه موقوف على بيان آخر وليس كذلك ما ضدّه قبيح.<sup>(٢)</sup>

إِنَّ عَلَمُوا لِلَهِ اللَّهُ الَّذِي أَحَلَهَا لَكُم وَهَذَا الأَمر لِيس أَمر إباحة لأَن الإنعام
 يقتضي الشكر في إن كنتُم إيّاء تَتَمبُدُون ﴾ أي إن كنتم مؤمنين بالله ومخصّصين
 \_\_\_\_\_\_

١- شرح رسالة الحقوق، ص ٧٩. ٢ـ مجمع البيان، ج ١، ص ٤٧٤. ورواه الطوسي في تفسيره، ج ٢، ص ٨١.

調經

الله بالعبادة «فاشكروا له» باللسان ويسائر الجوارح قال النبيﷺ: «يقول الله: إني والإنس والجن لغي نبأ عظيم أخلق ويعبد غيري وارزق ويشكر غيري».<sup>(١)</sup> إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْ<sup>حَ</sup>ُمُ ٱلْمَيْـتَةَ وَٱلَدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَاَ أُهِـلَ بِهِ لِغَيْرِ ٱللَهِ فَمَنِ ٱضْطُرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَآ إِثْمَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ (<sup>11</sup>)

لمما ذكر سبحانه إباحة الطيّبات عقّبه بتحريم المحرّمات فقال: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيَكُمُ ٱلْمَيَدِيَّةَ ﴾ وقرئ مشدّدة في جميع القرآن والأجود التخفيف «و الميتة» ما يموت من الحيوان بغير ذكاة مما يذبح، والسمك والجراد مستثنيان بدليل منفصل ﴿وَالدَّمَ ﴾ الجاري ﴿وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ ﴾ والخنزير كلّه حرام وإنّما خصّ لحمه بالذكر لأنّه معظم ما ينتفع به فهو الأصل وما عداه تبع له، وقد العقد الإجماع على حرمة جميع أجزائه.

المحافظ أعسل بوء لِغَيْرِ اللَّهِ ﴾ أي وحرّم ما رفع به الصوت عند ذبحه للصنم ومعنى «الإهلال» في الأصل رفع الصوت وكانوا إذا ذبحوا لآلهتهم يرفعون أصواتهم بذكر الأصنام ويقولون باسم اللات والعزّى فقيل لكلّ ذابح وإن لم يجهر بالتسمية: مهلّ، حتّى قيل: لو ذبح مسلم ذبيحة وقصد بها التقرّب إلى غير الله صار مرتداً وذبيحته ميتة.

فَوْمَنِ ٱضْطُرَ کَ و أحوج وألجئ جوعا إلى أكل شيء ممّا حرّم الله بأن لا يجد غيرها ويخاف على نفسه أو على بعض أعضائه التلف فوغَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادِ كَ منصوب على الحاليّة أي إذا وجد هذا المضطرّ الميتة حال كونه لم يكن متعدّ على مضطرّ آخر بأن حصل ذلك المضطرّ الآخر من الميتة مثلاً قدر ما يسدّ رمقه وجوعته فأخذ منه وظلمه وتفرّد بأكله وهلك الآخر جوعاً،

۱\_ کنزالدقائق، ج ۱۱، ص ٤٠٣

۱۳

٢ - ٢ - ٢ - ٢

وهذا حرام لأن موت الآخر جوعاً ليس أولى من موته جوعاً، ولا عاد أي غير متعدّ ومتجاوز لما حدّ له فيه إلى حدّ الشبع عند الأكل بالضرورة بأن يأكل قدر ما يحصّل به سدّ الرمق والجوعة هؤفَلَآ إِنَّمَ عَلَيْهِ ﴾ في تناوله عند الضرورة هؤإنَّ اللهَ غَفُورٌ ﴾ لما أكل في حال الاضطرار هؤرّجيمُ ﴾ بترخيصه ذلك.

ولم يذكر في هذه الآية سائر المحرّمات ؛ لأنّها ليست لحصر المحرّمات بل هذه الآية سيقت لنهيهم عن استحلال ما حرّم الله وهم كانوا يستحلّون هذه الأشياء فكانوا يأكلون الميتة ويقولون: تأكلون ما أمتّم ولا تأكلون ما أماته الله، على قياسهم الفاسد وكذا يأكلون الدم ولحم الخنزير وذبح الأصنام وليس المراد قصر الحرمة.

وقيل في معنى: ﴿غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ﴾: أي غير باغ على إمام المسلمين، وغير عاد بالمعصية طريق المحقّين وهو المروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله.<sup>(۱)</sup> إِنَّ ٱلَّذِ*ي*نَ يَكْتُمُونَ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْكِتَنِ وَيَشْتَرُونَ بِعِ تُمَنَّا قَلِيلًا <sup>لَ</sup> ٱُوْلَنَتٍكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَا ٱلنَّارَ وَلَا يُحَكَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ يَوْمَ الْفِيَنَمَةِ وَلَا يُرَحَيِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ آلِيهُ شِ

نزلت الآية في أحبار اليهود فإنّهم كانوا يرجون أن يكون النبيّ المبعوث في التوراة منهم فلمًا بعث الله نبيّنا محمّداً ﷺ من غيرهم غيّروا نعته حتّى إذا نظروا السفلة يجدونه مخالفاً لصفة محمّدﷺ فلا يتّبعونه فلا تزول رئاستهم.

﴿وَيَشْتَرُونَ بِدِ، ﴾ بدل المنزل المكتوم عوضاً قليلا من الدنيا وهو المأكل كانوا يصيبونها من سفلتهم.

﴿ أُوَلَنَّهِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَا ٱلْـَارَ ﴾ أمَّا في الآخرة فظاهر لأنَّهم لا

١\_ مجمع البيان، ج ١، ص ٤٧٦؛ أيضاً وسائل الشيعة ج ٢٤، ص ٢١٧.

يأكلون يوم القيامة إلّا عين النار عقوبة لهم على أكل الرشوة في الدنيا وأمّا في الدنيا فبأكل سببها من قبيل إطلاق اسم المسبّب على السبب ومعنى فؤفي بُطُونِهِمْ ﴾ ملء بطونهم يقال: (فلان أكل في بطنه)<sup>(١)</sup> فلمّا لم يقل: يأكلون في بعض بطونهم علم امتلاؤها.

﴿وَلَا يُحَكِّلِمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ ٱلْقِيَـَمَةِ﴾ بطريق الرحمة غضباً ونفي الكلام لازم للغضب، وعادة الملوك أنَّهم يعرضون عن المغضوب عليهم ﴿وَلَا يُزَحِيِهِمُ ﴾ ولا يطهّرهم بالمغفرة من دنس الذنوب يوم يطهّر المؤمنين من ذنوبهم بالمغفرة ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ ﴾ موجع.

أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرَوُا ٱلضَّكَلَةَ بِٱلْهُدَىٰ وَٱلْعَذَابَ بِٱلْمَغْفِرَةِ \* فَمَآ أَصْبَرَهُمْ عَلَى ٱلنَّارِ ٢

المُحَكَمَةُ أَوَلَنَهِكَ ﴾ إشارة إلى من تقدّم من المشترين الَّذين ﴿ أَشَتَرَوُا ٱلضَّكَلَةَ بِالَهُدَىٰ ﴾ واستبدلوا الإيمان بالكفر فصاروا بمنزلة من يشتري السلعة بالثمن. والمراد بالضلالة كتمان أمره ﷺ مع علمهم به، وبالهدى إظهاره، أو المراد بالضلالة العذاب وبالهدى الثواب. والحاصل أنَّهم استبدلوا النار بالجنَّة.

وقوله: ﴿وَٱلْعَـذَابَ بِٱلْمَغْفِرَةِ ﴾ تأكيد لما تقدّم لأنّهم لمّا عرفوا ما أعدّ الله لمن عصاه من العذاب ولمن أطاعه من الثواب ثمّ أقاموا على ما هم عليه من المعصية فكانوا اشتروا ما يوجب العذاب والنار.

أَمَسَبَرَهُمْ عَلَى ٱلنَّارِ ﴾ أي ما أجرأهم على النار أو ما أعملهم بأعمال أهل النار! وهو المرويّ عن الصادق للنا وقيل: المعنى ما أبقاهم على النار كما يقال: ما أصبر فلانا على الحبس<sup>(٢)</sup>، وظاهر الكلام التعجّب والتعجّب

> ١- الصافي ج ١، ص ٢١٣. أيضاً كنزالدقائق ج ١، ص ٤٠٨. ٢- التبيان، ج ٢، ص ٩١. ومجمع البيان، ج ١، ص ٤٨٠.

| / ج ۲ | منبيا الملاقط |  | ١٦ | ł |
|-------|---------------|--|----|---|
|-------|---------------|--|----|---|

لا يجوز على الله لأن التعجّب إنّما يكون ممّا لا يعرف سببه فالغرض من البيان أن الكفّار حلّوا محلّ من يتعجّب منه فهو تعجيب لنا منهم، ويجوز أن يحمل الكلام على الاستفهام يعني أيّ شيء أصبرهم على النار كما قال ابن عبّاس فيكون المعنى: أيّ شيء أجرأهم على النار وأعملهم بأعمال أهل النار. ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهُ نَـزَلَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَغُوا فِي ٱلْكِتَبِ لَنِي شِقَاقِ بَعِيدِرُ

أي ﴿ ذَلِكَ ﴾ العذاب بالنار بسبب ﴿ أَنَّ اللَّهَ مَنَزَّلَ ٱلْكَيْبَ ﴾ أي جنس الكتاب حال كونه ملتبّسا ﴿ بِالْحَقِ ﴾ فلا جرم من يرفضه بالتكذيب والكتمان يبتلى بمثل هذا العذاب الدائم ﴿ وَإِنَّ الَذِينَ ٱخْتَلَفُوا فِي ٱلْكِتَنِ ﴾ في جنس الكتاب الإلهيّ بأن آمنوا ببعضها وكفروا ببعضها أو المراد من الكتاب التوراة. واللام للعهد أو القرآن بأن قالوا: إنّه شعر أو سحر ﴿ يَنِي شِعَاقٍ بَعِيرٍ ﴾ أي خلاف بعيد عن الصواب ومستوجب لأشد العذاب.

وفي هذه الآيات وعيد عظيم لكلّ من يكتم أحكام الله أو يحرّفه لغرض فاسد فليحذر العلماء أن يكتموا الحقّ عن الملوك والأمراء وأرباب الدنيا خوفاً من اتّضاع مرتبتهم وطوح نظرهم إلى إحسانهم ورواتبهم فيكونوا حينئذ مداهنين في الدين.

قال النبيﷺ: «**أضمل الجهاد كلمة حقّ عند مىلطان جانر**».<sup>(1)</sup> قال للغيَّج: «إذا ظهرت البدع فليظهر العالم علمه وإلّا فعليه لعنة الله».<sup>(1)</sup> قال الحسن للغيَّج: «إنّ الزبانية إلى فسقة حملة القرآن أسرع منهم إلى عبدة الأوثان»<sup>(1)</sup> فيقولون: ربّنا ما بالنا

> ١\_ انظر: الكافي، ج ٥، ص ٦٠؛ والخصال، ص ٦، والتهذيب، ج ٦، ص ١٧٨. ٢\_ الكافي، ج ١، ص ٥٤. وراجع: علل الشرائع، ج ١، ص ٢٣٦. ٣\_ الجامع الصغير، ج ٢، ص ٢٣.

يتقدّمون إلينا فيقول الله: ليس من يعلم كمن لا يعلم وذلك لأنّهم اشتروا الدنيا بالدين. حكي أنّ رجلاً قال لأبي مدين: ما يريد منّي الشيطان فقال الشيخ أبو مدين: إنّه جاء قبلك وشكى منك وقال: إعلم يا شيخ أنّ الله ملّكني الدنيا فمن نازعني في ملكي لا أتسلّى عنه بدون إيمانه.

لَّيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْبَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَتَهِ حَتِّةِ وَٱلْكِنَٰبِ وَالنَّبِينَ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِى الْتُرْبَ وَٱلْيَتَنَى وَٱلْمَسَكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّآبِلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلُوةَ وَمَاتَى ٱلزَّكُوةَ وَٱلْمُوفُوكَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنهَدُوا وَالصَّبِينِ فِي الْبَالسَآءِ وَٱلْضَرَّاةِ وَجِينَ ٱلْتَابِيُ ٱوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ مَدَقُوا وَأُوْلَتِهِينَ فِي

الموالي المجانبة على مرضي يفضي بصاحبه إلى الجنبة فوان تُوَلُوا في أي أن تصرفوا فو وُجُوهَكُم في يا أهل الكتابين في الصلاة فو يَبَلَ المَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ في أي ليس كلَّ البر، وليس البر كلَّه منحصراً في التوجّه إلى مقابلهما. وذلك أن اليس كلَّ البر، وليس البر كلَّه منحصراً في التوجّه إلى مقابلهما. وذلك أن اليهود والنصارى أكثروا الخوض في أمر القبلة حين حول رسول الله المشافي إلى الكعبة وزعم كلَّ واحد من الفريقين أن البرّ هو التوجّه إلى قبلت فرد سبحانه عليهما. وذلك أن عليهم بأنَّه ليس البرّ ما أنتم عليه فإنّه منحصراً في عمل حين حول رسول الله المتوالي اليهود والنصارى أكثروا الخوض في أمر القبلة حين حول رسول الله وذلك أن الكعبة وزعم كلَّ واحد من الفريقين أن البرّ هو التوجّه إلى قبلته فرد سبحانه عليهم بأنَّه ليس البرّ ما أنتم عليه فإنّه منسوخ خارج من البرّ.

وحذف المضاف والسبب في التقدير أن يهتم بشأنه بر ﴿مَنْ مَامَنَ بِٱللَّهِ ﴾ وحذف المضاف والسبب في التقدير أن اسم «لكن» من أسماء المعاني وخبرها من أسماء الأعيان فامتنع الحمل لذلك وإنّما قدّم الإيمان بالله في الذكر لأنه أصل ﴿وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ أي بالبعث الذي فيه جزاء الأعمال لاكما يزعمون من أنّهم لا تمستهم النار إلّا أيّاماً معدودة وأن آباءهم الأنبياء ويشفعون لهم فأصل البرّ هو التوجّه إلى المبدء والمعاد اللّذين هما المشرق والمغرب في الحقيقة فهذان الأمران داعيان إلى الانقياد بجميع ما أمر الله به ونهى عنه خوفا وطمعا ﴿وَٱلْمَلَتَهِكَةِ ﴾ كلّهم بأنّهم عباد الله ليسوا بذكور ولا إناث ولا بشر ولا أولاد الله متوسّطون بينه وبين أنبيائه بإلقاء الوحي وإنزال الكتب وأمناء الله وسفراؤه. وذلك لأنّ اليهود أخلّوا بذلك حيث أظهروا عداوة جبرئيل ﴿وَٱلْكِنَبِ﴾ أي بجنس الكتاب الإلهيّ الذي من أفراده القرآن حيث إنّهم لم يقبلوه وردّوه ﴿وَٱلنِّيَتِيَنَ ﴾ جميعاً بأنّهم المبعوثون إلى خلقه من غير تفرقة بين أحد منهم، واليهود أخلّوا بذلك حيث قتلوا الأنبياء وطعنوا في نبوة خاتم النبيّين فهذه أمور يجب على كلّ مكلّف أن يعتقد بها.

فَوَمَانَ ٱلْمَالَ عَلَى مُتِمِ. في أي وأعطى الصدقة على حالة يحب المال قال ابن مسعود: هو أن تعطيه وأنت صحيح تأمل العيش وتخشى الفقر ولا تمهل حتًى إذا بلغت الحلقوم قلت لفلان كذا ولفلان كذا. وقيل: الضمير في فَرْحَبُو. في راجع إلى الله أي يعطون المال على محبّة الله وخالصاً لوجهه.<sup>(۱)</sup> قال المرتضى قدّس سرّه: هذا الوجه أوجه فرَبُوى الشرّبَ في مفعول أول لاَتَى، أراد قرابة رسول تلاك كما في قوله: في لا أستَلكُرُ عَلَيَهِ أَجْرًا إِلَا ٱلْمَوَدَةَ فِي آلقُرْنَ في<sup>(۱)</sup> وهو المرويّ عن أبي جعفروأبي عبد الله. وقيل: المراد القرابة من أهل بيت المتصدق وكلَ فقير وقدتم «ذوي القربى» لأنهم أحق بالصدقة أهل بيت المتصدق وكلَ فقير وقدتم «ذوي القربى» لأنهم أحق بالصدقة وصلة لرحمك» وقال للاك: ها ملسلمين صدقة وعلى ذي رحمك النتان لأنها صدقة الفقراء منهم وهو الذي لا والد له وهو صغير في ألْمَستَكِينَ في والمسكين ضربان: من يكف عن السؤال وهو المراد هنا ومن ينبسط ويسال وهو قوله: فوالتي إلى أن تقرب في من يكف عن السؤال وهو المراد هنا ومن ينبسط ويسال وهو قوله: فوالتي ألم أن

> ١- مجمع البيان، ج ١، ص ٤٨٦. ٢- سورة الشورى: ٢٣. ٣- الكافي، ج ٤، ص ١٠، ورواه الصدوق في ثواب الأعمال، ص ١٤٢.

الَّذِين يسألون ﴿وَأَبَّنَ ٱلسَّبِيلِ﴾ أي المسافر البعيد عن ماله وسمّي به لملازمته له كما تقول للّص القاطع:ابن الطريق ﴿وَالسَّآبِلِينَ ﴾ الَّذين الجأتهم الحاجة إلى السؤال وفي الحديث: للسّائل حقّ ولو جاء على ظهر فرسه ﴿وَفِي الرِّقَابِ ﴾ أي وفي تخليص الرقاب بمعاونة المكاتبين وقيل:المراد بهم الأسارى. ﴿وَأَقَـامَ ٱلشَلَوْةَ ﴾ المفروضة عطف على الموصول ﴿وَمَاتَى ٱلزِّكُوْةَ ﴾

للمفروضة على أنّ المراد بما مرّ من إيتاء المال التنفّل بالصدقة وقدّم في البيان على الفريضة مبالغة في الحثَ عليه أو الأوّل لبيان المصارف والثاني لبيان وجوب الأداء.

﴿وَٱلْمُوفُونَى ﴾ عطف على الموصول ﴿يِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنَهَدُواً﴾ والَّذين إذا عاهدوا عهداً أوفوا به كالعهود الَّذي بينهم وبين الله والنذور والعقود الَتي بينهم وبين الناس وكلاهما يلزم الوفاء به.

فَوَالصَّـٰبِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَّآةِ ﴾ يريد بالبأساء الفقر، وبالضراء العلّة والمرض ﴿وَجِينَ ٱلْبَأْسِ ﴾ يريد وقت الحرب وجهاد العدو أي صابرين حين الشدة في القتال خاصَة قال أمير المؤمنين للنه: «كتا إذا احمر البأس اتفينا برسول الله تلاكل فلم يكن أحد متا أقرب إلى العدو منه».<sup>(۱)</sup>

الأولَيْتِكَ ٱلَّذِينَ مَمَدَقُوا لَهُ أي صدقوا الله والتزموه علماً وعملا ﴿وَأَوْلَتِيكَ مُمُ ٱلْمُنَقَوْنَ ﴾ أي اتّقوا بفعل هذه الخصال.

واتَفقت الإماميّة واستدلّت على أنّ المعنيّ بهذه الآية، أمير المؤمنينﷺ، لأنّه لا خلاف بين الأمّة أنّهﷺ كان جامعاً لهذه الخصال فهو مراد بها قطعاً ولا قطع على كون غيره جامعاً لها.

قال الزَّجّاج والفرّاء: إنَّها مخصوصة بالأنبياء المعصومين، لأنَّ هذه الأمور

١- نهج البلاغة، ج ٤، ص ٦١.

لا يؤدّيها بكلّيّتها إلّا الأنبياء. (``

يَتَأَيَّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنْلَى ۖ لَلَحُرُّ بِالْحَرِّ وَٱلْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَنْفَى بِٱلْأَنْفَى أَمَنُ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِبِهِ شَىءٌ فَآنِبَاعُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنِ ذَلِكَ تَخْفِيفُ مِن رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابُ أَلِيهُ (أَنَ

لممّا بيّن سبحانه أنّ البرّ لا يتمّ إلّا بالإيمان والتمستك بالشرائع، بيّن الشرائع وبدأ بالدماء لأنّه الأهمّ فقال: ﴿ يَتَأَيَّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ﴾ أي فرض ووجب وقيل: كتب عليكم في أمّ الكتاب وهو اللوح المحفوظ على جهة الفرض<sup>(۲)</sup>، وأصل الكتاب الخطّ الدالَ على معنى فسمّي به ما دلّ على الفرض. قال الشّاعر<sup>(۳)</sup>:

كتب القتل والقتـال علينـا و على الغانيات جرّ الذيول

والقصاص والمقاصّة والمبادلة نظائر يقال: قصَّ أثره أي تلاه شيئاً بعد شيء ومنه القصاص لأنّه يتلو أصل الجناية ويتبعه وهو أن يفعل بالثاني مثل ما فعله هو بالأوّل مع مراعاة المماثلة<sup>(ه)</sup> فإن لم تحصل المماثلة ولم يتمكّن منها فلا يقع القصاص وأمّا من يتولّى القصاص فهو إمام المسلمين ومن يجري مجراه فيجب عليه استيفاء القصاص عند مطالبة الوليّ لأنّه حقّ الآدميّ ويجب على القاتل تسليم النفس.

﴿ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنْلَى ﴾ و«في» للسبب أي بسبب قتل القتلى كما في

قوله ﷺ: «إنّ امرأة دخلت النار في هرّة حبستها»<sup>(١)</sup> أي بسبب حبسها إيّاها وهذا الحكم يتوجّه إلى القاتل عمداً وأمّا في الخطاء المحض وشبه العمد فلا يقع القصاص بل يجب الدية.

فإن قيل: كيف كتب عليكم القصاص في القتلى والأولياء مخيّرون بين القصاص والعفو وأخذ الدية؟

فالجواب: أنّ الوجوب لا ينافي التخيّر أي قد فرض عليكم التمسّلُك بما حدّ لكم وترك مجاوزته إلى ما لم يجعل لكم.<sup>(٢)</sup>

المؤالمؤرَّ وَالمُتَبَدُ بِالْعَبَدِ ﴾ مبتدأ وخبر، أي الحرّ مأخوذ ومقتول بمثله قال الصادق للخاب: «لا يقتل الحرّ بعيد لكن يضرب الحرّ بضرب شديد ويغرم دية العبد»<sup>(۳)</sup> وهذا أيضا مذهب الشافعيّ ومالك وهذا الشعر منسوب إليه: خـذوا بـدمي ذاك الغـزال فإنّه رماني بسهمي مقلتيه على عمـد و لا تقتلـوه إنّنـي أنـا عبـده و في مذهبي لا يقتل الحرّ بالعبد

وكذلك لا يقتل المؤمن بالكافر، ولكن عند الثوريّ وأبي حنيفه يقتل الحرّ بالعبد واستدلًا بعموم قوله تعالى: ﴿ وَكَبَنَا عَلَيْهِمْ فِيهَآ أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسَ عَالًا: إنّ شريعة من قبلنا إذا قصّت علينا في القرآن من غير دلالة على نسخها فالعمل بها واجب، ولكن إذا صحّ أنّ الصادق للتَهْ قال: **«لا يقتل» فغيره كاذ**ب.

﴿وَٱلْأَنِيَىٰ بِٱلْأَنِيَ ﴾ فإن قتل رجل امرأة وأراد أولياء المقتول القصاص،

۱ـ مجمع البحرين، ج ٣، ص ٤٤٠.
٢ـ وسائل الشيعة، ج ١٩، ص ٩١؛ مجمع البيان، ج ١، ص ٤٤٩أيضاً فقه القرآن، ج ٢، ص ٣٩٦.
٢٩٦.

أدّوا نصف دية الرجل، القاتل إلى أهل الرجل وهذا هو حقيقة المساواة فإنّ نفس المرأة لا تساوي نفس الرجل بل هي على النصف منها فيجب إذا أخذت النفس الكاملة بالنفس الناقصة أن يردّ فضل ما بينهما وكذلك رواه الطبريّ في تفسيره عن عليّ للخِهْ: **دو يجوز قتل العبد بالحرّ والأنثى بالذكر إجم**اعا».<sup>(1)</sup>

ونزلت هذه الآية في حيّين من العرب لأحدهما طول<sup>(٢)</sup> على الآخر وكانوا يتزوّجون نساء بغير مهور وأقسموا: لنقتلنَ الحرّ منكم بالعبد منّا، وبالمرأة منّا الرجل منكم، وبالرجل منّا الرجلين منكم، وجعلوا جراحاتهم على الضعف من جراحات أولئك حتّى جاء الإسلام فأنزل الله هذه الآية.

المحقوقين عُني لَهُ مِن أَخِيدٍ ﴾ "من" موصولة أو شرطيّة والضميران راجعان إلى "من" أي شيء من العفو قليل، ومعنى العفو الترك وعفت الدار: تركت حتى درست فوفيّن عُني لَدُ ﴾ أي الجاني والقاتل إذا عفي له من أخيه الذي حتى درست ففيّن عُني لَدُ ﴾ أي الجاني والقاتل إذا عفي له من أخيه الذي هو وليّ الدم وذكر بلفظ الاخوة ليعطف أحدهما على صاحبه بذكر ما هو ثابت بينهما من اخوة الإسلام فدلَت الآية على أن اخوة الإسلام بينهما لم ثابت بينهما من اخوة الإسلام فدلَت الآية على أن اخوة الإسلام بينهما لم ثابت بينهما من اخوة الإسلام فدلَت الآية على أن اخوة الإسلام بينهما لم تنقطع وأن القاتل لم يخرج عن الإيمان بقتله فوتيّن في وهو العفو من القصاص دون الدية وقوله: فوتيّن في يدل على أن بعض الأولياء إذا عفى يسقط القود والقصاص لأن شيئا من الدم قد بطل بعفو البعض، والله تعالى يسقط القود والقصاص لأن شيئا من الدم قد أول أكثر المفسّرين بأن العفو المراد في الذا ي الذي أن أنهم أن العنو الماد في تعلى أن اخوة المواد في أله على أن اخوة المولياء إذا على القصاص دون الدية وقوله: فوتيّن في يدل على أن بعض الأولياء إذا على القصاص دون الدية وقوله: فوتيّن أله يدل على أن بعض الأولياء إذا على القصاص دون الدية وقوله: فوتيّن أله يدل على أن بعض الأولياء إذا على القصاص دون الدية وقوله: فيتيّن أله إلى الدم قد بطل بعفو البعض، والله تعالى القصاص دون ألدية من الذم شيئا من الدم قد بطل بعفو المول واله تعالى القصاص دون ألدية من أينيو أله وهذا قول أكثر المفسّرين بأن العفو المراد في النهان: فوقيل أله أن أله من الذم ويقبل الدية، ولم يذكر سبحانه العافي الآية أن ولي الدم يعفو عن القصاص ويقبل الدية، ولم يذكر سبحانه العافي لكنّه معلوم أن المراد به من له القصاص والمطالبة.

قال الطبرسيّ: وأمّا الّذي له العفو عن القصاص فكلُّ من يرث الدية إلَّا

۱ـ راجع: جامع البيان، ابن جريرالطبري، ج ٢، ص ١٤٤ ح ٢١١٩، أيضاً التبيان، ج ٢، ص ١٠٣. ٢ـ السلطة وبسط اليد.

الزوج والزوجة عندنا وأمّا غير أصحابنا من العلماء فلا يستثنوهما.<sup>(۱)</sup> قوله: ﴿فَالِبَكَ<sup>ع</sup>ُ بِٱلْمَعُرُوفِ ﴾ خبر مبتدأ محذوف تقديره: وإذا حصل شيء من العفو وبطل القصاص فالأمر على وليّ المقتول بأن يطلب الدية بالمعروف ولا يظلم الجاني بالزيادة ولا يعنّفه ولا يشدّد عليه إن كان معسرا ﴿وَأَدَاءً إِلَيْهِ بِإِحْسَنَنِ ﴾ هذه وصيّة للجاني بأن لا يماطل أولياء الدم ولا يبخس حقوقهم بل يشكرهم على عفوهم ويؤدي حقوقهم إليهم.

للمؤذَّلِكَ تَخْفِيفٌ مِن رَبِّيكُم وَرَحْمَةً ﴾ إشارة إلى الحكم المذكور من العفو والدية. تيسير وتوسعة لكم ورحمة منه حيث لم يجزم بالعفو وأخذ الدية بل خيّركم بين الثلاث: القصاص والدية والعفو مطلقا وذلك لأن في شرع موسى الله القصاص فقط وهو العدل المحض وفي دين عيسى الله العفو وهو الفضل فحسب وفي شرعنا القصاص للتشغّي والدية للترفّه والعفو للتكرّم.

الموفعين اعتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ المتخفيف وتجاوز ما شرّع له بأن قتل غير القاتل
 أو قتل القاتل بعد العفو وأخذ الدية فقد كان الوليّ في الجاهليّة يؤمن القاتل
 بقبول الدية ثمّ يظفر به فيقتله (مَنَهُ لَهُ باعتدائه (عَذَابُ أَلِيمٌ ) موجع.
 وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ يَتَأُوْلِي ٱلأَلْبَنِ لَعَلَمَكُمْ تَتَقُونَ (الله)

بيان لوجه الحكمة في القصاص فقال: ﴿ وَلَكُمْ ﴾ أيّها الناس في إيجاب القصاص ﴿ حَيَوْةٌ ﴾ لأنّ من همّ بالقتل فذكر القصاص ارتدع فكان ذلك سبباً للحياة وقيل: معناه: لكم في القصاص حياة لأنّه لا يقتل إلّا القاتل دون غيره بخلاف ما كان يفعله أهل الجاهليّة الّذين كانوا يتغابون بالطوائل ونظيره من كلام العرب: «القتل أنفى للقتل» إلّا أنّ ما في القرآن أكثر فائدة وأوجز في العبارة وأبعد من التكلّف بتكرير اللفظ وأحسن تأليفا بالحروف المتلاءمة:

١\_مجمع البيان، ج ١، ص ٤٩٠.

أمًا تكثير الفائدة فلأن فيه جميع ما في قولهم: القتل أنفى للقتل وزيادة معان منها إبانة العدل لذكره القصاص لأن القصاص عدل محض لكن القتل مطلقا ليس بعدل ومنها إبانة الغرض المطلوب والمرغوب فيه وهو الحياة.

.....۲٤

وأمّا الإيجاز في العبارة فإنّ الّذي هو نظير القتل أنفى للقتل قوله تعالى: ﴿الْقِصَاصِ حَيَوْةٌ ﴾ وهو عشرة أحرف وذلك أربعة عشر حرفاً.

وأمًا بعده من الكلفة فهو أنَّ في قولهم: القتل أنفى للقتل تكريراً.

وأمّا الحسن بتأليف الحروف المتلائمة فإنّه مدرك بالحسّ وموجود باللفظ فإنّ الخروج من الفاء إلى اللام في التلفّظ أعدل من الخروج من الألف إلى الهمزة لبعد الهمزة إلى اللام وكذلك الخروج من الصاد إلى الحاء أعدل في التلفّظ من الخروج من الألف إلى اللام.

فباجتماع هذه الأمور الّتي ذكرناها كان أحسن منه وأبلغ فتبيّن بين أعلى الطبقة من الكلام وأدناها مع أنّ قولهم: القتل أنفى للقتل أفصح كلام عندهم.

الأيتأؤلي الألبني إلى إلى يا ذوي العقول والذين يعرفون العواقب المُلَكُم تَتَقُونَ إلى أي لكي تتقون القتل بالخوف من القصاص، أو لكي تجتنبوا المعاصي.

كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى ٱلْمُنَّقِينَ ۞

ثمّ بيّن شريعة اخرى وهو الوصيّة فقال: فرض ﴿عَلَيْكُمّ إِذَا حَضَرَ﴾ أسباب الموت وظهرت أماراته وآثاره من العلل والأمراض، إذ لا اقتدار على الوصيّة عند حضور نفس الموت، أي هذا الحكم مكتوب عليكم في الأزل ﴿إِن تَرَكَ ﴾ واحد منكم مالاً قليلاً أو كثيراً وقيل: المراد من «الخير» المال الكثير لا القليل قيل: من ألف درهم إلى خمسمائة درهم وقال ابن عبّاس: إلى

| Ya | 運動 | بر:<br>بيروا |
|----|----|--------------|
|----|----|--------------|

ثمانمائة درهم وروي عن أمير المؤمنين أنَّه دخل على مولى له في مرضه وله سبع مائة درهم أو ستَّمائة فقال: ألا اوصي؟ فقال للله: «لا إنَّ الله سبحانه قال في أن تَرَكَ خَيْرًا ﴾ وليس لك كثير مال» وهذا هو المأخوذ به عندنا الإماميّة لأنّ قوله للله حجّة.<sup>(1)</sup>

المَوَالَوَمِييَةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ أي الوصيّة لوالديه وقرابته ﴿ المَمَرُوفِ ﴾ ممّن يرث وممّن لا يرث من الأقرباء بالشيء الذي يعرف أهل التميز أنه لا جور ولا حيف فيه ويحتمل أنّ المراد من «المعروف» قدر ما يوصى به لأن من يملك المال الكثير إذا أوصى بدرهم فلم يوص بالمعروف ويحتمل أن يكون أمرهم سبحانه بالطريقة الجميلة في الموصى لهم وتركا للطريقة السيّئة فليس من المعروف أن يوصى للغنيّ ويترك الفقير ويوصى للقريب ويترك الأقرب كما كان يفعله أهل الجاهليّة وذلك لأنّ أهل الجاهليّة كانوا يوصون بمالهم للبعيد رياء وسمعة وطلباً للفخر والشرف ويتركون أقاربهم الفقراء، فشرّع الله في هذه الآية ما كان يصرف إلى الأبعدين وإلى الوالدين والأقربين فعمل بها حتًى نسختها آية المواريث في سورة النساء، فالأن لا يجب على أحد أن يوصي لأحد قريب ولا بعيد ﴿ حَقًا عَلَ ٱلْمُنَقِينَ ﴾ أي حقّ هذه الوصيّة حقًا على المخلية، من المخالفة.

واختلف في هذه الآية فقيل: إنّها منسوخة في الوارث ثابتة في غير الوارث. قال الطبرسيّ: وقيل: إنّها غير منسوخة أصلاً وهو الصحيح عند المحقّقين من أصحابنا لأنّ من قال: إنّها منسوخة بآية المواريث فقوله باطل بأنّ النسخ بين الخبرين إنّما يكون إذا تنافى العمل بموجبهما ولا تنافي بين

١ـ مجمع البيان ج ١، ص ٤١٣؛ وراجع: التبيان، ج ٢، ص ١٠٩؛ وتفسير القرآن، عبدالرزاق الصنعاني متوفى: ٢١١ هـ ، ج ١، ص ٦٨.

آية المواريث وآية الوصيّة فكيف تكون هذه ناسخة بتلك مع فقد التنافي؟ ومن قال: إنّها منسوخة بقوله الله: الا وصيّة لوارث، فقد أخطأ لأن الخبر لو سلّم من كلّ قدح لكان يقتضي الظنّ ولا يجوز أن ينسخ كتاب الله بما يقتضي الظنّ، ولو سلّمنا الخبر مع ما ورد من الطعن على رواته لخصّصنا عموم الآية وحملناها على أنّه لا وصيّة لوارث بما يزيد على الثلث<sup>(۱)</sup> كما في «الكافي» و«العيّاشي» عن الباقر لليّلا، أنّه سئل عن الوصيّة للوارث، فقال: اليجوز» ثمّ تلا هذه الآية.<sup>(۳)</sup> ثمّ نسخ الوجوب لا ينافي بقاء الجواز. العيّاشيّ عن الصادق عن آبائه عن أمير المؤمنين المي قال: «من لم يوص عند موته لذوي قرابته معن لا يورث

فَمَنْ بَذَلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّهَا إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَذِلُونَهُ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمُ

ثم أوعد على تغيير الوصيّة أي بدل الوصيّة، وذكر الضمير باعتبار الإيصاء كقوله: ﴿فَمَن جَآمَهُ مَوَعِظَةٌ مِن رَبِّهِ ﴾<sup>(١)</sup> أي وعظ ﴿بَعَدَ مَا سَمِعَهُ ﴾ من الموصي من الأوصياء أو الأولياء أو الشهود ﴿فَإِنَّهَا ﴾ إثم التبديل على من يبدل الوصيّة ﴿إِنَّ ٱللهُ سَمِيعٌ ﴾ بالإيصاء وتغييره ﴿عَلِيمٌ ﴾ بما يفعله الوصيّ وغيره.

فَمَنْ خَافَ مِن مُحُومٍ جَنَفً أَوْ إِنْمَا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلَآ إِثْمَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ زَحِيمٌ ٢

«الخوف» في الآية المراد منه العلم فهو من إطلاق اسم اللازم على الملزوم فإنّه إذا علم ﴿خَافَ مِن مُّوصٍ جَنَفٌ ﴾ ميلا عن الحقّ بالخطاء في

> ١- مجمع البيان، ج١، ص ٤٩٤. ٢- تفسيرالعياشي، ج ١، ص ٢٧، ح ١٦٤؛ أيضاً الكافي ج ٧، ص ٩٠. ٣- تفسيرالعياشي، ج ١، ص ٧٦، ح ١٦٦. ٤ـ سورة البقرة: ٢٧٥.

الوصيّة يعني أنّ الموصى إليه إن خشي أو علم ظلماً من الموصي فيما أوصى به إليه فيما لا يرضى الله به. القميّ عن الصادق للمنابي قال: «إذا أوصى الرجل بوصيّة فلا يحلّ للوصيّ أن يغيّر وصيّته بل يمضيها على ما أوصى إلّا أن يوصي بغير ما أمر الله فيعصي في الوصيّة وجائز له أن يردها إلى الحقّ مثل رجل يكون له ورثة فيجعل المال كلّه لبعض ورثته ويحرم بعضها فللوصيّ أن يرد الوصيّة إلى الحقّ وهو المراد بالجنف والإثم مثل أن يأمر مثلاً بعمارة بيوت النار واتخاذ المسكر فيحل للوصيّ أن لا يعمل بشيء من ذلك».<sup>(1)</sup>

يَتَأَيَّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْحَتُمُ ٱلْعِمِيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِحُمْ لَمَلَّكُمْ تَنَقُونَ ٣

أي فرض عليكم صيام شهر رمضان لقوله تعالى: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلنَّهُرَ فَلِيَصُمَّهُ ﴾<sup>(٢)</sup> بعد قوله: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ﴾ والصيام في الشريعة هو الإمساك نهاراً عن المفطرات المعهودة وهذا صوم العوام، وأمّا صوم الخواصً فالإمساك عن المنهيّات دائماً كما قيل: من أراد السلامة فليصم الدهر كلّه وليكن إفطاره الموت، وأمّا صوم أخصَ الخواصَ فالإمساك عمّا سوى الله.

المحكم كَلِيَبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ ﴾ من الأمم من لدن آدم، وكان الصوم على آدم أيّام البيض وكان على قوم موسى صوم عاشوراء ﴿لَمَلَكُمْ

> ١ـ تفسيرالقمي، ج ١، ص ٦٥؛ وراجع: وسائل الشيعة، ج ١٩، ص ٣٥٠. ٢ـ سورة البقرة: ١٨٥.

تَنَقَوُنَ ﴾ المعاصي وذلك لأنّ الصوم من موجبات التقوى فإنّ الصوم يكسّر الشهوة الّتي هي مبدء المعاصي وإنّه أغضّ للبصر وأحصن للفرج، وتسكين الشهوة يحصل بالصيام والقيام.

أَيَّتَامًا مَعْـدُودَتَتَ فَمَن كَانَ مِنكُمْ مَرْبِعْبًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِـذَةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أَخَرَ \* وَعَلَى ٱلَّذِيرَتِ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ \* فَمَن تَطَقَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيرٌ لَهُ,\* وَأَن نَصُومُوا خَيْرٌ لَحَكُمْ إِن كُنتُدَ تَعْلَمُونَ ﴾

﴿ أَيَّتَامًا مَّعْـدُودَتٍ ﴾ أي موقَّتات قليلات فإنَّ القليل من المال يعدَّ عدًا، وانتصاب «أيّاما» على الظرفيّة بتقدير «صوموا» دلَّ الكلام عليه.

واختلف في هذه الأيّام قيل: إنّها غير شهر رمضان ، وكانت ثلاثة أيّام من كلَّ شهر ثمّ نسخ. وقيل: ثلاثة أيّام من كلَّ شهر وصوم يوم عاشوراء ثمّ قيل: إنّه كان تطوّعاً وقيل: كان واجباً ولكن على التقادير نسخ بصوم رمضان.<sup>(1)</sup>

فَوْمَن كَانَ مِنكُم مَرِيعَمًا أَوْ عَلَىٰ سَغَرٍ فَمِدَةً مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ مرضا يضره الصوم أو على سفر أي راكب سفر وقاطع مسافة، وهو ظرف عطف على قوله فَرَمِيعَمًا ﴾ وهو وإن كان ظرفاً فهو بمعنى الاسم أي مسافراً فالذي ينوب مناب صومه عدة من أيّام أخر، فعدة من العدّ بمعنى المعدود ومنه يقال للجماعة المعدود من الناس: عدة، وحاصل الآية أن فرض الصوم في الأيّام المعدودات يلزم الأصحاء وأمّا من كان مريضاً أو مسافراً فله تأخير الصوم عن هذه الأيّام إلى أيّام أخر.

وَعَلَ ٱلَّذِيرَتَ يُعْلِيعُونَهُ ﴾ واختلف في المراد فقال بعض المفسّرين: إنّ
المعنى أنّ الأصحاء الذين يتمكنون من الصوم مخيّرون بين أمرين بين أن

۱ـ تفسير مجمع البيان ج ٢، ص ٩.

يصوموا وبين أن يفدوا وكان ذلك في بدء الإسلام ولم يكونوا متعوّدين بالصوم فخيّرهم سبحانه لئلًا يشقّ عليهم ثمّ نسخ التخيير ونزلت العزيمة بقوله: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلنَّهْرَ فَلَيَصُمَهُ ﴾.

فَوَدَيَةٌ طَمَامُ مِسْكِينِ كَلَ أي إعطاء فدية وهي إطعام مسكين وهي نصف صاع على قول أهل العراق من كلّ يوم، وعند الشافعيّ مدّ من كلّ يوم وهو ملء الكفّين وامتدادها ولذا سمّي بالمدّ أي ممدودتين ومبسوطتين. وعند الإماميّة إن كان قادرا فمدّان، وإلّا فمدّ واحد. وقيل: إنّ هذه الرخصة كانت للحوامل والمراضع والشيخ الفاني، ثمّ نسخ من الآية الحامل والمرضع وبقي الشيخ الكبير على الحكم. وثالث الأقوال: أنّ باب الإفعال من معانيه السلب، كما تقول: أكرمته أي سلبت عنه الكرامة، فالمعنى: فعلى الذين هم مسلوبين الطاقة من مرض أو عطاش أو كبر فعليهم بدل كلّ يوم مدّ. وعلى الصادق لليه: «أنّ المراد من قوله: ﴿ وَعَلَ الَّذِيبَ يُعْلِيعُونَهُ فِدَيَةً كُ<sup>(1)</sup> أي من مرض في رمضان فأفطر فمّ معج فلم يقض ما فاته حتى جاء ومضان آخر فعليه أن يقضي ويتصدّق لكلّ يوم مداً من طمامه.<sup>(1)</sup>

فَخُوْفَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ, ﴾ أي من تطوّع بزيادة الإطعام بأن يعطي المسكين الواحد أكثر من قدر الكفاية حتّى يزيده من نصف صاع فهو عمل برّ وخير له وقيل: أن يزيد على مسكين واحد، مثل أن يطعم مكان كلّ يوم مسكينين مثلاً.

﴿وَأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لَحَكُمْ ﴾ أي وصومكم خير لكم من الإفطار والفدية

۱\_ سورة البقرة: ۱۸٤. ۲ـ تفسيرالقمي، ج ۱، ص ٦٦.

| ج ۲ | / | معتليك المتقط | ۳- |
|-----|---|---------------|----|
|-----|---|---------------|----|

وهذا الجواز كان قبل النسخ، فأمّا بعد النسخ فلا يجوز أن يقال: الصوم خير من الفدية لأنّ الإفطار لا يجوز أصلاً، ومحكومون بالصوم فإن كُنتُد تَعْلَمُونَ ﴾ أنّ الصوم خير من الفدية وافترض الصوم بعد خمس عشرة سنة من النبوّة بعد الهجرة بثلاث سنين.

قيل: أوّل ما فرض الصوم على الأغنياء لأجل الفقراء في زمن الملك طهمورث ثالث ملوك بني آدم، وقع القحط في زمانه فأمر الأغنياء بطعام واحد بعد الغروب وبإمساكهم بالنهار إيثاراً على الفقراء وشفقة لهم بطعام النهار وتواضعاً لله.

والصوم سبب للولوج في ملكوت السماوات وواسطة الخروج عن رحم مضائق الجسمانيّات، المعبّر عنه بالنشأة الثانية كما أشير إليه بقول عيسى للخِ<sup>نه</sup> حيث قال: «لن يلج ملكوت السماوات من لم يولد مرّتين».<sup>(۱)</sup> «ومجاهدة الصوم رابطة مشاهدة الصغام» وإليه يشير الحديث القدسيّ: «الصوم لي وأنا أجزي به»<sup>(۲)</sup>، يعني: أنا جزاؤه لا حوري ولا قصوري.

وقال سبحانه في مخاطبة عيسى للي<sup>ي</sup>ة: «**تجوّع تراني**». وإنّما يكون الله جزاء صومه إذا أمسك قلبه ولسانه وروحه وسرّه عمّا سواه، وأهل التأويل أوّلوا «صوموا للرؤية وأفطروا للرؤية» أي رؤية جلال الحقّ.

فينبغي أن يكون صوم العبد ظاهراً وباطنا أي أعضاؤه الظاهرة والباطنة، فصوم الأعضاء مثل اللسان عن الكذب والفحش والغيبة والنميمة واللغويّات وأمثالها، والعين عن النظر في الغفلة والريبة، وصوم السمع عن استماع الملاهي والمناهي وقس الباقي، وصوم النفس عن الآمال والتمنّي والشهوات،

> ۱۔ اثنا عشر رسالة والمحقق الداماد، ج ۸، ص ۹۲. ۲۔ من لا يحضرہ الفقيہ، ج ۲، ص ۷۵؛ تهذيب الأحكام، ج ٤، ص ۱۵۲.

| ۳۱ | . P | Ϊý | S | <u>ار</u><br>تر |
|----|-----|----|---|-----------------|
|----|-----|----|---|-----------------|

وصوم القلب عن حبّ الدنيا، وصوم الروح عن نعيم الآخرة ولذاتها، وصوم السرّ عن رؤية وجود غير الله. وهذه المقامات تختلف على درجات المعرفة فمن كمال لطفه تعالى أن جعل صومكم في أيّام قلائل معدودات وثمرات صومكم إذا صمتم حسبما شرح في أيّام غير متناهية.

وأعلم أنَّ الخلق في توجَّههم إلى ما هو قبلتهم طائفتان: إحداهما العوامَ الَّذين قصروا نظرهم على العاجل من الدنيا والشهوات ومقتهم الرسول بقوله: «ما ذئبان ضاريان في زريبة غنم بأكثر فساداً من حبّ المال والشرف في دين المره المسلم»<sup>(1)</sup>. وأخرون الخواصّ وهم الَّذين علموا أنَّ كلُّ شيء فوقه شيء أخر، فهم من الأقلّين وتحقَّقوا أنّ الدنيا من بعض مخلوقات الله وأعظم أمورها الأجوفان: المطعم والمنكح وقد شاركهم في ذلك كلِّ البهائم والدواب، فأعرضوا عنها وتعرّضوا لمرتبة سنيّة واشتغلوا بما يبقى وهو الإطاعة، وقسم من هذا القسم الخواصَّ صاروا أخصَّ حيث كشف لهم معنى ﴿وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾ وتحقّق عندهم حقيقة لا إله إلَّا الله وأنَّ كلُّ من توجّه إلى ما سواه فهو غير خال من الشرك الخفيّ فجعلوا جميع الموجودات عندهم قسمين: الله وما سواه واتَّخذوا ذلك كفَّتي ميزان وقلبهم لسان الميزان فكلَّما رأوا قلوبهم مائلة إلى الكفّة الشريفة حكموا بثقل كفّة الحسنات وكلّما رأوها مائلة إلى الكفَّة الخسيسة حكموا بثقل كفَّة السيِّئات وهذا شغلهم وسلوكهم إلى أن وصلوا إلى المرتبة العليا، وهذا معنى الوصول إلى الحقِّ لا كما توهمه الطبقة الصوفيّة في مزخرفاتهم فتيقّظ من نومة الغفلة في يومك لغدك قبل أن يخرج الأمر من يدك.

۱- مجمع الزوائد، ج ۱۰، ص ۲۵۰ وراجع: بحار الأنوار، ج ۷۰، ص ١٤٤ وكنزالعمال، ج ٣، ص ٢٢٢.

شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْمَانُ هُدَى لِلنَّكَاسِ وَبَيِّنَدَتِ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلنَّهْرَ فَلَيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَغَرٍ فَعِذَةٌ مِنْ أَسَيَامِ أُخَرَ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسَرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسَرَ وَلِتُكْمِلُوا ٱلْعِدَةَ وَلِتُكَيرُوا ٱللَّهُ عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ٢

فَرْشَهْرُ رَمَضَكَانَ ٱلَّذِى أَسْزِلَ فِيهِ ٱلْقُرَمَانُ ﴾ الشهر معروف وجمعه في القلّة أشهر وفي الكثرة شهور. شهرت الحديث أظهرته وشهرت السيف: انتضيته والمراد الظهور بسبب الهلال، وإنّما سمّي برمضان لأنّ العرب سمّوا الشهور بمناسبة الأزمنة الّتي وقعت الشهور فيها، فوافق رمضان أيّام رمض الحرّ وشدته وقيل: سمّي رمضان لأنّه يرمض الذنوب ويحرقها كما روي عن النبي للا أنّه قال: «من ميام رمضان إيماناً واحتسابا غفر له ما تقدّم من ذنبه».<sup>(1)</sup>

وارتفاع «شهر» على أنَّه خبر مبتدأ محذوف يدلَّ عليه أيَّاما والتقدير: هي شهر رمضان، أو بدل من الصيام أي: كتب عليكم شهر رمضان، أو مرفوع على الابتداء ويكون خبره: ﴿الَذِى أُنْـزِلَ فِيـهِ ٱلْقُرْمَانُ ﴾ وقيل: ﴿رَمَضَـانَ ﴾ اسم من اسماء الله، أي: شهر الله.

وعن النبيﷺ: «نزلت صحف إبراهيم أوّل ليلة من رمضان وأنزلت التوراة لستّ مضين منه والإنجيل لغلاث عشرة والقرآن لأربع وعشرين».<sup>(٢)</sup>

والقرآن من القرء، وهو الجمع لأنَّه مجمع علم الأوَّلين والآخرين.

﴿ هُدَك لِلنَّــَاسِ ﴾ أي أنزل حال كونه هداية للناس إلى سواء الصراط ﴿وَبَيِّنَنتٍ مِّنَ ٱلْهُـدَىٰ وَٱلْغُرْقَانِ ﴾ وحال كونه آيات واضحات بما يهدي

> ١\_ مجمع البيان، ج ٢. ص ١٢؛ وأيضاًعوالي اللئالي، ج ٢. ص ٨١. ٢\_ جامع البيان، ابن جرير الطبري، ج ٢. ص ١٩٦؛ التغسيرالثعالبي، ج ١. ص ٣٨١.

...**\***\*

إلى الحقّ ويفرّق بين الحقّ والباطل والهدى على قسمين: ما يكون بيّنا جليًا وما لا يكون، فذكر الجنس أولاً ثمّ أردفه بأشرف نوعيه وبالغ فيه بنفس الهداية.

﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهَرَ ﴾ الفاء للتفريع حضر موضع الاقامة من المصر أو القرية كائناً ذلك الحاضر في الشهر ﴿فَلَيَصُمْهُ ﴾ أي فليصم فيه بحذف الجارّ.

وعن أبي جعفر عليه قال: «خطب رسول الله للناس في آخر جمعة من شعبان فحمد الله وألنى عليه، ثمّ قال: أيّها الناس إنّه قد أظلكم شهر فيه ليلة خير من ألف شهر وهو شهر رمضان فرض الله صيامه وجعل قيام ليلة فيه بتطوّع صلاة كمن تطوّع بصلاة سبعين ليلة فيما سواه من الشهور، وجعل لمن تطوّع فيه بخصلة من خصال الخير والبرَ كأجر من أذى فريضة من فرانض الله فيما سواه ومن أذى فيه فريضة من فرانض الله كان كمن أذى سبعين فريضة فيما سواه من الشهور وهو شهر الصبر وإنّ الصبر ثوابه الجنّة وهو شهر المواساة وهو شهر يزيد الله فيه من رزق المؤمنين، ومن أفطر فيه مؤمناً صائماً كان له بذلك عند الله عتق رقبة ومغفرة لذلوبه فيما معني».

فقيل له: يا رسول الله ليس كلّنا نقدر على أن نفطر صائماً؟ قال: «فإنّ الله كريم يعطي هذا الثواب من لا يقدر منكم إلّا على مذقة من لبن يفطر بها ممانما أو شربة من ماء عذب أو تميرات لا يقدر على أكثر من ذلك. ومن خفّف عن مملوكه خفّف الله عليه حسابه وهو شهر أوّله رحمة وأوسطه مغفرة وآخره إجابة والعتق من النار، ولا غنى بكم فيه عن أربع خمال: خصلتين ترضون الله بهما وخملتين لا غنى بكم عنهما. فأمّا اللتان ترضون الله بهما فشهادة أن لا إله إلّا الله وأتي رسول الله وأمّا اللتان لا غنى بكم عنهما فتسألون الله فيه: حوائجكم والجنّة، وتسألون فيه العافية وتتعوّذون به من النار».<sup>(۱)</sup>

الحَوْوَمَن ڪَانَ مَرِيضًا ﴾ وإن کان مقيما حاضرا فيه ﴿آوَ عَلَىٰ سَغَرِ﴾ \_\_\_\_\_\_ ۱\_الکاني، ج ٤، ص ٦٦، ح ٤؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج ٢، ص ٩٥. أي في سفر وإن كان صحيحا وحروف الصفات يقام بعضها مقام بعض ﴿فَعِـدَّةٌ مِّنْ أَنْتِهَامٍ أُخَرَ ﴾ فعليه صيام أيّام أخر.

فَرُبِيدُ ٱنَّهُ بِحَثُمُ ٱلْيُسْرَكِ حيث أوجب الفطر بالسفر والمرض ﴿وَلَا يُرِيدُ بِحُمُ ٱلْمُسْرَكِ أي مشقَة بالصوم في السفر والمرض لغاية رأفته. قال الترمذيّ: اليسر اسم الجنّة والعسر اسم جهنّم، والتأويل: يريد الله بصومكم إدخالكم الجنّة ولا يريد بكم إدخال النار.

وَلِتُحْتِمِلُوا ٱلْعِـدَةَ ﴾ وإنّما أمرناكم بتكميل العدّة بصوم أيّام رمضان لأنّه مع الطاقة وعدم العذر يسهل عليكم، والمريض والمسافر يتعسّر عليهما ذلك فيكملان العدّة من وقت آخر وعليكم عدّ ما أفطرتم لتكملوا عدد قضاء ما أفطرتم.

وَلِتُكَمِّرُوا اللَّهَ ﴾ وتعظّموه حامدين ﴿عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ ﴾ إلى طريق الخروج عن عهدة التكليف ووفَقكم بتعليم هذه المثوبات والفيوضات ﴿وَلَمَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ لكي تشكروا الله على هذه النعمة باللسان والبدن والقلب.

وفي الحديث: «من حافظ على ثلاث فهو وليّ الله حقًا ومن ضيّعهن فهو عدو الله حقًا الصلاة والصوم والغسل من الجنابة».<sup>(١)</sup> وفي بعض الخبر: «الجنان يشتقن إلى أربعة نفر: صائمي رمضان وتالي القرآن وحافظي اللسان ومطعمي الجيران وإنّ الله يغفر للعبد المؤمن عند إفطاره ما مشت إليه رجلاه وما قبضت عليه يداه وما نظرت إليه عيناه وما سمعته أذناه وما نطق به لسانه وما حدث به قلبه».

أقول: إن صحّ الحديث فذلك بعد التوبة والصوم المستجمع للشرائط الَتي ذكرناه قبيل هذا. وفي الحديث: «إذا كان يوم القيامة وبعث من في القبور، أوحى الله إلى رضوان أتى أخرجت الصائمين من قبورهم جانعين عاطشين في الدنيا، قاستقبلهم بشهواتهم من الجنان فيصيح رضوان: أيُها الغلمان والولدان عليكم بأطباق من

المسير الثعالبي، ج ١٠، ص ١٨٠.

| Ψο |  | Ś | ソカ | ļ |
|----|--|---|----|---|
|----|--|---|----|---|

نور فيجتمع أكثر من عدد الرمل وقطرات الأمطار وكواكب السماء وأوراق الأشجار بالفاكهة والأشربة اللذيذة والأطعمة الشهيّة فيطعم من لقي منهم ويقول: كلوا واشربوا هنيناً بما أسلفتم في الأيّام الخالية».

وعن النبي تشكل أنه قال: «رأيت ليلة المعراج عند سدرة المنتهى ملكاً لم أر مثله طولاً وعرضاً، طوله مسيرة ألف ألف سنة وله مبعون ألف رأس، في كل رأس سبعون ألف وجه، في كل وجه سبعون ألف لسان وعلى كل رأس ألف ذؤابة من نور وعلى كل ذؤابة ألف ألف لؤلؤة معلقة بقدرة الله وفي جوف كل لؤلؤة بحر من نور وفي ذلك البحر حيتان. طول كل حوت مقدار مانتي عام مكتوب على ظهرهن: لا إله إلا الله محمد رسول الله، وذلك الملك واضع إحدى يديه على رأسه والأخرى على ظهر الله محمد رسول الله، وذلك الملك واضع إحدى يديه على رأسه والأخرى على ظهر وهو في حظيرة القدس، فإذا ستح اهتز العرش بحسن صوته فسألت عنه جبرتيل. فقال الله محمد رسول الله وذلك الملك واضع إحدى يديه على رأسه والأخرى على ظهره وهو في حظيرة القدس، فإذا ستح اهتز العرش بحسن صوته فسألت عنه جبرتيل. فقال إن نله مرجاً في الجنة عن يمين العرش فكان هذا الملك فيه، فأمره الله في ذلك المكان إن نله مرجاً وي الجنة عن يمين العرش فكان هذا الملك فيه، فأمره الله في ذلك المكان يديه، على كل صندوق ألف قفل من نور، وسألت جبرتيل عن الصندوقين فقال: سل منه، فسألته، فقال: إن فيهما براءة الصانعين من أمتك من عذاب النار طوبي لك

وَإِذَا سَكَأَلُكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَـرِيبُ ۖ أَجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ۖ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِى وَلْيُؤْمِنُوا بِى لَعَلَمُهُمْ يَرْشُدُونَ ٢

سأل سائل من النبيّ ﷺ: أقريب ربّنا فنناجيه أم بعيد فنناديه؟ فنزلت الآية<sup>(۱)</sup> فقال: ﴿ وَإِذَا سَـأَلَكَ عِبَادِى عَقِي ﴾ فقل ﴿إِنِّ قَـرِيبُ ﴾ يدلُ بهذا

١\_مجمع البيان، ج ٢، ص ١٨، بحار الأنوار، ج ٨٧ ص ٥٣.

| ج ۲ | ./ |  | ······ | - |
|-----|----|--|--------|---|
|-----|----|--|--------|---|

على أنّه سبحانه لا مكان له، إذ لو كان له مكان لم يكن قريباً من كلّ من يناجيه وقيل معناه أنّي سريع الإجابة إلى دعاء الداعي لأنّ السريع والقريب متقاربان ولكن شرط الإجابة المشيّة وموافقة القضاء لأنّ هذه الآية مطلقة والمطلق محمول على المقيّد والمقيّد قوله تعالى: ﴿ بَلَ إِيّاهُ نَدْعُونَ فَيَكَمْشِفُ مَا تَدَعُونَ إِلَيْو إِن شَآةً ﴾<sup>(1)</sup> فيكون المعنى: أجيب دعوة الداع إذا دعاني إن شئت فَلَيْسَتَجِيبُوا لِي ﴾ الإجابة والاستجابة يطلقان بمعنى واحد، قال الشاعر: وداع دعانا من يجيب إلى النداء فلم يستجبه عند ذاك مجيب

أي لم يجب، ومعنى الآية: فليجيبوا إذا دعوتهم للإيمان والطاعة، قال المبرّد والسرّاج: معناه: فليذعنوا للحق بطلب موافقة ما أمرتهم به ونهيتهم عنه، وحاصل المعنى: فليجيبوني وليطيعوني. وقيل معناه: فليدعوني. قال النبي الثنى الثنى المعنى: فليجيبوني من الدعاء وأبخل الناس من بخل بالسلام»<sup>(۲)</sup> فوليُؤْمِنُوا في كه أي وليتصدّقوا فإنّي قادر على إعطانهم ما سألوه المولّميَّةُمُ يَرْشُدُونَ كه إلى الحقّويهتدون إليه والداعي يجب أن يسأل ما فيه صلاح له في دينه فائله سبحانه يجيبه إذا اقتضت المصلحة إجابته أو يؤخّر الإجابة إن كانت المصلحة في التأخير.

فإن قيل: إنَّ ما يقتضيه المصلحة لا بدَّ وأن يفعله فما معنى الدعاء وإجابته؟

فالجواب: أنّ الدعاء عبادة في نفسها يعبد الله بها لما فيه من إظهار الخضوع والانقياد إليه ولا يمتنع أن يكون وقوع ما سأله إنّما صار مصلحة بعد الدعاء ولا يكون مصلحة قبل الدعاء.

١\_ سورة الأنعام: ٤١.

٢ـ بحار الأنوار، ج ٧٣. ص ٤؛ والأمالي، الشيخ المفيد، ص ٣١٧؛ والأمالي الشيخ الطوسي، ص ٨٩.

وقيل لإبراهيم بن أدهم: (ما بالنا ندعو الله فلا يستجيب لنا فقال: لأنكم عرفتم الله فلم تطيعوه وعرفتم الرسول ولم تتّبعوا سنّته وعرفتم القرآن فلم تعملوا بما فيه وأكلتم نعمة الله فلم تؤذوا شكرها وعرفتم الجنّة فلم تطلبوها وعرفتم النار فلم تهربوا منها، وعرفتم الشيطان فلم تحاربوه ووافقتموه، وعرفتم الموت فلم تستعدوا له، ودفنتم الأموات فلم تعتبروا بهم وتركتم عيوبكم واشتغلتم بعيوب الناس)<sup>(۳)</sup>.

قال الخضر للتي لموسى (و اسمه إلياس بن ملكان وقيل: اسمه يلياء واختلفوا فيه، قيل: إنَّه نبيّ، محتجّين بقوله تعالى: ﴿وَمَا فَعَلْنُهُ عَنْ أَمْرِى ﴾ وبأنَّه أعلم من موسى) وبالجملة ممًا نقل من وصاياه لموسى لمّا أراد أن يفارقه: «يا مومى اجعل همّك في معادك ولا تخض فيما لا يعنيك ولا تترك الخوف في أمنك ولا تيأس من الأمن في خوفك، ولا تضحك من غير عجب، ولا تعيّر أحد الخاطئين بعد الندم وابك على خطيئتك، يا مومى لا تطلب العلم لتحدّث به واطلب العلم لتعمل به، وإيّاك والغضب إلا في الله ولا ترض على أحد إلا في الله، ولا تحبّ لدنيا ولا تبغض لدنيا فإنّ ذلك يخرج من الايمان ويدخل في الكفر»<sup>(٢)</sup>.

أقول: وأحكم الأجوبة في هذا الباب أنَّه شرط لهذه الإجابة لعبده إجابة

١ـ مجمع البيان، ج ٢، ص ١٩. ٢ـ المصدر السابق نفسه. ٣ـ مجمع البحرين، ج ١، ص ٦٦٠؛ تفسيرالثعالبي، ج ٣. ص ٥٣٩. العبد إيّاه فيما دعاه إليه لقوله: ﴿ فَلَيَسْتَجِيبُوا لِي وَلَيُؤْمِنُوا بِي ﴾ فإذا لم يجب العبد ربّه بالإطاعة لا يجيب المولى دعوته كما قال سبحانه: ﴿ وَأَوْفُوا بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾<sup>(١)</sup> وقد قيل: إنّ الدعاء مفتاح باب السماء وأسبابه لقمة الحلال، حكي أنّه كان بالكوفة أناس يستجاب دعاؤهم كلّما دخل عليهم وال كانوا يدعون عليه فيهلك فلما ولَي الحجّاج الكوفة من ابن مروان دعاهم إلى مأدبته فلما أكلوا قال: أمنت من دعائهم فليدعوا عليّ ما شاؤوا. لكن مع ذلك كلّه فليكن العبد حريصاً على التضرّع والدعاء، ويسعى في دفع موانع الاستجابة ويهيّئ موجباتها كالخلوص والأزمنة والأمكنة.

قالﷺ: «قوام الدنيا بأربعة أشياء: بعلم العلماء وعدل الأمراء وسخاوة الأغنياء ودعوة الفقراء».<sup>(٢)</sup>

وينبغي أن يسأل الله تعالى بأسمائه الحسنى والأدعية المأثورة ويتوسل إلى الله بالأنبياء والأثمة المعصومين، وللدعاء أماكن يظنّ فيها الإجابة مثل عند رؤية الكعبة وفي مسجد النبي تلاثي والأقصى والكوفة والقبة الحسينية للنب وبين ذكر الجلالتين من سورة الأنعام في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا جَآءَتُهُمْ ءَايَةً قَالُوا لَن نُؤْمِنَ حَقَّى نُؤْتَ مِثْلَ مَآ أُوتِنَ رُسُلُ أَهُو اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْمَلُ رِسَالَتَهُ ﴾<sup>(7)</sup> وفي الطواف وفي البيت وعند زمزم وعند شرب مانه وعلى الصفا والمروة أُمِلَ لَحَمُم لَيْلَة العِميامِ المقام والمزدلفة ومنى وعند الجمرات وعند قبور الأنبياء. أُمِلَ لَحَمُم لَيْلَة أَنَحَتُم كُنتُم عَنْتُ إِنَى نُسْتَهِ عَنْ أَنْفُسَحَمٌ مُنَ لِيَاسُ لَكُمْ وَأَنتُم ل

١\_ سورة البقرة: ٤٠.

۲- انظر: تحف العقول، ص ۲۲۲ وبحار الأنوار، ج ۲، ص ۳۲.
۳- سورة الأنعام: ۱۲٤.

عَنكُمْ ۖ فَأَلَىٰنَ بَشِئُرُوهُنَّ وَآبَتَغُواْ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ۚ وَكُلُواْ وَأَشْرَبُواْ حَقَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُو الْخَيْط الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَيِّمُوا الصِّيَامَ إِلَى الَيْلِ وَلَا تُبَشِئُرُوهُ وَأَسْتُمْ عَكِمُوُنَ فِي الْمَسَدِمِدِ يَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ أُكْنَالِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ مَايَتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ﴾

بيِّن سبحانه وقت الصيام وما يتعلَّق به من الأحكام فقال: ﴿ أَجِلَّ لَحَكُمْ لَيْلَةَ ٱلعِبدَيَامِ ﴾ أي أبيح لكم في ليلة يوم الصوم ﴿ ٱلْأَفَتُ ﴾ أصل الرفث قول الفحش والتكلّم بالقبيح، ثمّ جعل ذلك اسماً لما يتكلّم به عند النساء من معاني الإفضاء، ثمّ جعل كناية عن الجماع قال ابن عبّاس: «الرفث» كلمة جامعة لكلّ ما يريده الرجل من المرأة كالغمز والتقبيل.

الم الأكل والشرب والجماع إلى أن يصلّي ابتداء الإسلام إذا أمسى في رمضان حلّ الله الأكل والشرب والجماع إلى أن يصلّي العشاء الأخيرة أو يرقد، فإذا صلّاها أو رقد ولم يفطر حرم عليه الطعام والشراب والنساء إلى القابلة، ثمّ إنّ بعض الأصحاب واقع أهله بعد صلاة الأخيرة فلمّا اغتسل أخذ يبكي ويلوم نفسه، وأتى النبي النبي النبي وقال: «إني أعتذر إلى الله وإليك من هذه الخاطنة فنزلت الآية».<sup>(1)</sup>

المرأة لباساً للآخر لتجرّدهما عند النوم واشتمال كلّ منهما على الآخر ( عَلِمَ وَالمرأة لباساً للآخر لتجرّدهما عند النوم واشتمال كلّ منهما على الآخر ( عَلِمَ اللَّهُ ﴾ في الأزل ( أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَمْتَافُونَ أَنفُسَحَتُمْ ﴾ تخونونها بتعريضها الله في الأزل ( أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَمْتَافُونَ أَنفُسَحَتُمْ ﴾ تخونونها بتعريضها للعقاب بمباشرة النساء في ليالي الصوم وقد انتمن الله العباد على ما أمرهم ونهاهم، فالتكليف أمانة، فإذا عصوه في السرّ فقد خانوا وقد قال الله العباد على ما أمرهم تُعُونُوا الله وَالمَالمُ أَنَّكُمُ مُنتُمُ مُنتُمُ مُعْتَافُونَ أَنفُسَحَتُمُ مَ الله العباد على ما أمرهم يُعْتَافُونَ أَنفُسَحَتُمُ مَ مَعْدَالُونَ مَا أُمرهم من الله العباد على ما أمرهم في أنهُ أُمَّانُ أَمَانُهُ أَمَانُ مُعْتَافُونَ أَمَانُهُ مُعْتَافُونَ أَنفُسَحَتُمُ مُ مُعْتَافُونَ مَا أُمرهم ما أُمرهم من الله العباد على ما أمرهم ونها بتعريفها ونها بتعريفها بتعريفها بتعريفها الله العباد على ما أمرهم ونها منها ما أمرهم ونها الله العباد على ما أمرهم ونها المؤني أنفُونُونُ أُمانَهُ مُعْتَافُونَ أُمَانَهُ مُعْتَافُونَ أُمرهم مالله العباد على ما أمرهم ونها ما أُمرهم أُمانة، فإذا عصوه في السرّ فقد خانوا وقد قال الله: عُولاً يَتُونُونُوا أُمَانَهُ فَعْنَانُ أُمَانَهُ فَيُولاً أُمَانَهُ أُمَانَهُ مُنْتَابُ فَنْ أُمَانَهُ أُمانَهُ فَعْنَانُ أُمانَهُ أُمانَهُ أُمانَهُ أُمانَهُ أُمَانَة أُمْنَانُ أُمَانُ أُمَانُهُ أُمانَهُ أُمانَهُ أُمانَهُ أُمانَهُ أُمانَهُ أُمانَهُ أُمانُهُ أُمانَ أُمانُ أُمانَ أُمانَهُ أُمانُهُ أُمانَانُهُ أُمانَانُهُ أُمانَهُ أُمانُهُ أُمانَهُ أُمانُهُ أُمانَهُ أُمانَهُ أُمانُهُ أُمانَهُ أُمانُ أُمانُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانَهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ عَلَى أُمانُ أُمانُهُ أُمانُ أُمانُ أُمانُ أُمانُ أُمانُ أُمانُ أُمانُهُ أُمانُ أُمانُ أُمانُ أُمانُ أُمانُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُ أُمانُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُ أُمانُ أُمانُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُ أُمانُ أُمانُ أُمانُ أُمانُهُ أُمانُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُهُ أُمانُ أُ

۱- انظر: زبدة البيان، ص ۱٦٩؛ وجامع البيان، ج ٢، ص ٢٢٥.
 ۲- سورة الأنفال: ٢٧

أي قبل توبتكم ﴿وَعَفَا عَنكُمْ ﴾ أي محى أثره عنكم ﴿فَأَلَخَنَ ﴾ لمّا نسخ التحريم ﴿بَشِرُوهُنَّ ﴾ والمباشرة إلزاق البشرة بالبشرة، كنِّي بها عن الجماع الَذي يستلزمها.

كَنْ الله الله الما الله الما الله الما قدره الله الكم من الولد وهو
 إُوَابَتْعُوْا مَا حَتَبَ الله الكم في واطلبوا ما قدره الله الكم من الولد وهو
 أن يجامع الرجل أهله رجاء أن يرزقه ولداً يعبده، وقيل معناه: اطلبوا ما كتب
 الله لكم من الأمور التي بيّنه في كتابه، فإن الله يحب أن يؤخذ برخصه، كما
 يحب أن يؤخذ بعزيمته.

﴿ وَكُوْا وَاَشْرَبُوا ﴾ إباحة للأكل والشرب ﴿ حَتَّى يَتَبَيَّنَ ﴾ ويتميّز ﴿ لَكُرُ الْحَيْطُ الْأَبْيَعُنُ مِنَ الْحَيْطِ الْأَسْوَدِ ﴾ أي النهار من الليل، فأوّل النهار طلوع الفجر الثاني وقيل: بياض الفجر من سواد الليل، وإنّما شبّه وعبّر بالخيط لأن القدر الذي يحرّم الإفطار من البياض يشبه الخيط وهو أوّل ما يبدو ومن بياض النهار كالخيط الممدود دقيقا، ثمّ ينتشر، وإنّما قال سبحانه: ﴿ مِنَ الْمَيْطِ النهار كالخيط الممدود دقيقا، ثمّ ينتشر، وإنّما قال سبحانه: ﴿ مِنَ المُعَلِّمَ اللهار ويكون طرفه الملاصق له كأنّه خيط أسود في جنب خيط أبيض ونور الليل، ويكون طرفه الملاصق له كأنّه خيط أسود في جنب خيط أبيض ونور السبح ينشق في خلال ظلمة الليل، فشبّها بخيطين أبيض وأسود ﴿ مِنَ الفَتَجْرِ ﴾

وروي أنّ عديّ بن حاتم قال للنبي ﷺ: إنّي وضعت خيطين من شعر أبيض وأسود، فكنت أنظر فيهما فلا يتبيّن لي فضحك رسول الله ﷺ حتّى بدت نواجذه (بالذال المعجمة وهي أقصى الأضراس الأربعة) ثمّ قال: «يا ابن حاتم إنّما ذلك بياض النهار وسواد الليل فابتده الصوم من هذا الوقت».<sup>(۱)</sup>

أُنْزَ أَتِنُوا الصِّيَامَ أي أديموا الإمساك في جميع أجزاء النهار ﴿إِلَى اللَّهُ الْحُوَالَي الْحُوَالَي الْمُ الْمُوَالَي الْحُوَالَي الْحُوَالَي الْحُوَالَي الْحُوَالَي الْحُوَالَي الْحُوَالَي الْحُوَالَي الْحُوَالَي الْحُوَالَي الْحُوالَي أَمَالَي الْحُوالَي الْحُوالَي الْحُوالَي الْحُوالَي الْحُوالَي الْحُوالَي الْحُوالَي الْحُوالَي الْحُوالُي الْحُوالَي الْحُوالَي الْحُوالَي الْحُوالُي الْحُوالُي الْحُوالُي أُنْ الْحُوالُي الْحُوالُي الْحُوالُي الْحُوالُي الْحُوالُي الْحُوالُي الْحُوالُي الْحُوالُي الْحُوالُي الْ الْحُوالُي الْ الْحُوالُي الْ

۱\_ فقه القرآن، ج ۱، ص ۲۰۳؛ ومجمع البيان، ج ۲. ص ۲۳.

.٤٠

أَلَيَّـلِ ﴾ أي ينتهي النهار إلى وقت دخول الليل وعلامة دخوله سقوط الحمرة من جانب المشرق وإقبال السواد منه.

وَوَلَا تُبْنَئِرُوهُ وَ وَأَنتُر عَنكِفُونَ فِي ٱلْمَسَدِمِ ﴾ قيل: أراد من المباشرة الجماع. وقيل: أراد الجماع وكلَ ما دونه من قبلة وغيرها وهو مذهبنا الإماميّة أي والحال أنتم معتكفون في المساجد، قال الطبرسيّ: والاعتكاف لا يصح عندنا إلّا في أحد المساجد الأربعة: المسجد الحرام ومسجد النبيّ ومسجد الكوفة ومسجد البصرة، وعند غيرنا يجوز في سائر المساجد إلّا أن مالكا قال: إنّه يختصّ بالجامع قال الطبرسيّ: ولا يصح الاعتكاف عندنا إلّا

المذكورة في الآية الله الله المدكورة في الآية المؤفّكة تَقَرَبُوُهَمَا ﴾ أي فلا تأتوها وهو أبلغ من قوله: فلا تعتدوها لأنه نهي عن قربها فضلا عن تجاوزها ﴿كَذَلِكَ ﴾ أي: بيانا مثل هذا البيان الوافي ﴿يُبَيِّتُ ٱللهُ مَايَنِيوِ. لِلنَّاسِ ﴾ ونصوص أحكامه ﴿لَمَلَهُمُ يَتَقُونَ ﴾ لكي يحترزوا المعاصي. وفي الآية دلالة على أنّ الله تعالى أراد التقوى عن جميع الناس.

وفي الدعاء: «أعوذ بك من الذنوب الَّتي تهتك العصم»<sup>(\*)</sup>، قال الصادقﷺ: «هي شرب الخمر واللعب بالقمار وفعل ما يضحك الناس من اللهو والمزاح وذكر عيوب الناس ومجالسة أهل الريب».<sup>(\*\*)</sup>

وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَلَكُمْ بَيْنَكُمْ بِٱلْبَطِلِ وَتُدْلُوا بِهَمَا إِلَى ٱلْحُصَحَّامِ لِتَأْصُلُوا فَرِبِقَا مِنْ أَمْوَلِ ٱلنَّاسِ بِٱلْإِثْمِ وَأَنتُدَ نَعْلَمُونَ ۞ أُولا تَأْكُوا أَمْوَلَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ ﴾ أي لا يأكل بعضكم مال بعض
 بالغصب والظلم والوجوه التي لا تحلّ. وقيل: المراد ما يؤخذ باللهو واللعب،
 مثل ما يؤخذ بالقمار والملاهي. وروي عن أبي جعفر للخابي: «أنّه يعني بالباطل
 اليمين الكاذبة تقتطع به الأموال».<sup>(1)</sup> وروي عن الصادق للخابية قال: «كانت قريش
 يقامر الرجل في أهله وماله فنهاهم الله».<sup>(1)</sup>

والآية تشتمل الجميع مثل: الرشى وحلوان الكاهن والمغنّي والنائحة والخبلة ووجوه الحرام بينهم كون الأكل بينهم وقوع التداول والتناول، وليس المراد نفس الأكل بل شاع في العرف أنواع التصرّفات في الإنفاق بالأكل، ولأنّ معظم المقصود من المال الأكل وحاصل المعنى: أن لا تأكلوها بالسبب الباطل.

وَوَتُدْلُوا بِهَمَ إِلَى ٱلْحُصَّحَامِ ﴾ وتلقوا الأموال إلى القضاة، عطف على المنهيّ عنه فيكون مجزوما بـ(لا) الناهية المذكورة بواسطة العاطف، قيل: إنّه الودائع وما لا يقوم عليه بيّنة، فتراجعون فيها إلى الحكّام، فتحلفون كاذبين وتأكلون الوديعة. وقيل: إنّه مال اليتيم في يد الأوصياء وأنّهم يدفعونه إلى الحكّام إذا طولبوا به ليقطعوا بعضه وتقوم لهم في الظاهر حجّة. وقيل: ما يؤخذ بشهادة الزور، والأولى الجميع.

ولِتِتَأْكُلُوا فَرِيقًا مِنَ أَمَوَلِ ٱلنَّاسِ بِٱلإِثْمِ ﴾: وذلك الأكل بسبب وسيلة التحاكم إليهم وتجعلون هذه الوسيلة سبباً لأن تأكلوا بعض أموال الناس بالباطل،وبالفعل الذي يوجب الإثم أو أن يحكم الحاكم بالظاهر وكان الأمر في الواقع بخلافه.

﴿وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ أنَّ ذلك الفريق من المال ليس بحقَّ لكم، أو أن

١\_ مجمع البيان، ج ٢، ص ٢٥؛ والصافي، ج ١، ص ٢٢٦. ٢\_ مجمع البيان، ج٢، ص ٢٥؛ ووسائل الشيعة، ج ١٢، ص ١١٩. تراجعوا إلى حكّام مبطلين يأخذون منكم الرشى ويحكمون لكم ما ليس لكم وأنتم تأخذونه وتأكلون ذلك المال.

قال أبو عبد الله للله: «علم الله أنه سيكون في هذه الأمّة حكام يحكمون بخلاف الحق، فنهى سبحانه المؤمنين أن يتحاكموا إليهم وهم يعلمون أنّهم لا يحكمون بالحق».<sup>(1)</sup> في «عقاب الأعمال» عن الصادق لله قال: قال علي لله: «إنّ في جهنم رحى تطحن العلماء الفجرة والقرّاء الفسقة والجبابرة الظلمة والوزراء الخونة والعرفاء الكذبة والعلماء والقضاة الذين خالف عملهم قولهم يمضغون ألسنتهم يوم القيامة»<sup>(1)</sup> قال النبي تلكه: «أبغضكم إليّ الفرقارون...»<sup>(1)</sup> أي كثير الكلام من غير حاجة. قال النبي هذا الذين يجورون في الحكم يحشرون يوم القيامة عمياً».<sup>(1)</sup>

قال النبيﷺ يحشر أصناف من أمّتي أشتاتاً، ميّزهم الله وبدّل صورهم، فبعضهم بصورة القردة وبعضهم بصورة الخنازير وبعضهم منكّسون أرجلهم فوق رؤوسهم يسحبون عليها وبعضهم عمي وبعضهم صمّ بكم وبعضهم يعضغون ألسنتهم فهي مدلات على صدورهم، يسيل القيح من أفواههم، وبعضهم مقطّعة أيديهم وأرجلهم وبعضهم مصلّبون على جذوع من نار وبعضهم أشدّ نتناً من الجيف وبعضهم ملبّسون ثياباً سابغة<sup>(٥)</sup> من قطران لازقة بجلودهم، فأمّا الّذين بصورة القردة: القتات، والخنازير: أهل السحت، والمنكّسون: أكلة الربا، والعمي: الجائرون في الحكم، والعمم والبكم: المعجبون بأعمالهم، والماضغون ألسنتهم: العلماء الّذين خالف عملهم قولهم، والذين قطعت أيديهم وأرجلهم: الذين يؤدون الجيران، وأمّا الذين جالان المعلم والمام والذين

السلطان، والذين أشد نتناً من الجيف: الذين يتبعون الشهوات ويمنعون حقّ الله في أموالهم والذين يلبسون ثياباً من نار: فأهل الكبر والخيلاء والفخر».<sup>(١)</sup> يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِـلَةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجُّ وَلَيْسَ ٱلْبِرُ بِأَن تَأْتُوا ٱلْبُيُوتَ مِن ظُلُهُورِهَمَا وَلَكِنَّ ٱلْبِرَ مَنِ ٱتَّقَى وَأَتُوا ٱلْبُيُوسَ مِنْ أَبُوَيِهِمَا وَٱتَقُوا اللَّهَ لَعُمَلَحَتُمْ نُفَلِحُوسَ (اللَّ

الأَهِلَةِ ﴾ جمع هلال واشتقاقه من استهل الصبي أو بكى وصاح عن يولد، والهلال حين يرى يهل الناس ويرفعون أصواتهم بذكره ولذلك يسمى الهلال هلال.

روي أن معاذ بن جبل وثعلبة بن غنم الأنصاري قالا: يا رسول الله ما بال الهلال يبدو دقيقاً ثمّ يزيد حتّى يمتلئ ثمّ لا يزال ينقص حتّى يعود كما بدأ أوّلا؟ فأنزل الله الآية<sup>(٣)</sup>: فوْقُلْ هِى كَه أي الأهلَة فوْمَوَقِيتُ كَه جمع ميقات من الوقت والفرق بين الوقت وبين المدة والزمان أن المدة المطلقة امتداد حركة الفلك من مبدئها إلى منتهاها والزمان مدة مقسومة إلى الماضي والحال والمستقبل، والوقت الزمان المغروض لأمر فوللنّاي كه أي لما يتعلّق بهم من أمور معاملاتهم ومصالحهم فوكالحَيج كه وأموره المتعلّقة بأوقات مخصوصة ودبّر هذا التدبير سبحانه في تغيّر القمر بهذه الكيفيّة لأنه علّق به مواقيت أمورهم فتعرف المواقيت بهذه الاختلافات لحاجة الناس إلى ذلك.

﴿وَلَيْسَ ٱلْبِرُّ بِأَن تَنَأْتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَمَا ﴾ لمّا بيّن سبحانه أنّ الأهلّة مواقيت للنّاس والحجّ وكان عادتهم أي الأنصار إذا أحرم الرجل منهم بالحجّ والعمرة لم يدخل حائطاً ولا داراً من بابه فإن كان من أهل المدر نقب نقباً في

١- انظر: مجمع البيان، ج ١٠، ص ٢٤٣. وبحار الانوار، ج ١٠٨، ص ٩٨.
 ٢- انظر: عوالي اللثالي، ج ٢، ص ٨٣. وبحار الأنوار، ج ٥٥، ص ١١٨.

ظهر بيته يدخل منه ويخرج أو يتُخذ سلَما فيصعد منه وإن كان من أهل الوبر خرج من ظهر الخيمة والفسطاط ولا يدخل ولا يخرج من الباب حتَّى يحلَّ من إحرامه فعطف سبحانه على ما قبله بأنَه كما أنّ أموركم مقدّرة بأوقات الأهلَة فليكن أفعالكم في الحجّ على الاستقامة بما أمركم الله به فقال: وليس البرّ هذا الأمر. وقيل في الآية معنى آخر وهو أنّ المراد ليس البرّ أن تأتوا الأمور من غير جهاتهاوينبغي أن تأتوا الأمور من جهاتها أيّ الأمور كانت وهو المرويّ عن أبي جعفر للني<sup>(1)</sup>.

وَلَنَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنِ ٱنَّعَلَى ۖ وَأَتُوا ٱلْمُتُوسَتَ مِنَ آبْوَلِيهُمَا ﴾ مرّ معناه، قال ابو جعفر للله : «آل محمد الله أبواب الله وسبيله والدعاة إلى الجنة والقادة إليها والأدلاء عليها إلى يوم القيامة»<sup>(٢)</sup> قال النبي الله : «أنا مدينة العلم وعلي بابها ولا يوق المدينة إلا من بابها»<sup>(٣)</sup> ﴿وَاتَتَعُوا الله ﴾ في تغيير أحكامه ﴿لَمَلَحُمُ للله عَلَيهُ وَالله يُوسَ ﴾ لكي تظفروا بالبر والهدى فمدخل الوصول والورود إلى رضى الله باب التقوى. وَقَنْتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ ٱلَّذِينَ يُقَتَتِلُونَكُمُ وَلَا تَعَسَدُوا أَ إِنَّ ٱللهُ لا يُحِبُ

هذه الآية أول آية نزلت في القتال بالمدينة فلمًا نزلت كان على القال من قاتله ويكف عمّن يكف عنه<sup>(٤)</sup>، قال ابن عبّاس وجماعة: إنّ هذه الآية بعد الحديبية وذلك أنّ بعد ما وقع صلح الحديبية وكان العام المقبل يجهّز النبيّ وأصحابه إلى مكّة خافوا أن لا تفي قريش على معاهدتهم وأن يصدّوهم عن

۱- تفسير نور الثقلين، ج ۱،ص ۱۷۸؛ مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۷.
 ۲- المصدر السابق نفسه.
 ۳- مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۸؛ انظر: توحيد الصدوق، ص ۳۰۷.
 ٤- مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۹؛ بحار الأنوار، ج ۲۰، ص ۳۲۰.

البيت كما صدّوهم عام الأوّل ويقاتلوهم، وكره النبي تلاقي قتالهم في الشهر الحرام فأنزل الله هذه الآية وبيّن أمر الجهاد<sup>(۱)</sup> فقال مخاطبا للمؤمنين: فَوْ وَقَنَتِلُوا كَه مع الكفّار فَوْفِي سَبِيلِ اللَّهِ فَي أي دين الله وَالَّذِينَ يُقَنتِلُونَكُر كَه من الكفّار فورَلا نَعْـتَدُوَا كَه ولا تجاوزوا من قتال من هو أهل القتال أو لا تعتدوا بقتال من لا يبدؤكم بقتال في كَ اللَّهُ لَا يُحِبُ الْمُعْـتَدِينَ كُو

واختلف في الآية هل هي منسوخة أم لا، قيل: منسوخة، قال ابن عبّاس ومجاهد: غير منسوخة بل هي خاصّة في الناس والذراري. وقيل: الآية أمر بقتال أهل مكّة.<sup>(۲)</sup>

وَافْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَلِيْغُنُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ ۚ وَٱلْفِنْنَةُ أَشَدُ مِنَ آلْقَدْلِ وَلَا نُقَائِلُوهُمْ عِندَ ٱلْمَسَجِدِ ٱلْحَرَامِ حَتَّى يُقَايِلُوكُمْ فِيهِ ۖ فَإِن قَانَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ ٱلْكَفِرِينَ (أ) فَإِنِ ٱنْهَوَا فَإِنَّ ٱللَّهُ عَفُورٌ زَحِيمٌ (أ)

بيّن كيفيّة القتال مع الكافرين فقال: ﴿وَأَقْتُلُوهُمْ حَيْثُ تَلِفَنُنُوهُمْ ﴾ في الحلّ أو الحرم وفي الشهر الحرام وغيره لأنهم هتكوا الحرمة أولا وبدءوكم فجازوهم بمثله. وأصل الثقف الحذق في إدراك الشيء علماً وعملا ﴿وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ ﴾ أي أخرجوهم من مكّة كما أخرجوكم منها لأنهم أخرجوا المسلين منها أولاً فأخرج تلاك منها ثانياً من لم يؤمن به منهم يوم الفتح ﴿وَالَقِنْنَةُ أَشَدُ مِنَ آلْقَتْلِ ﴾ أي شركهم بالله وبرسوله أعظم من القتل في الشهر الحرام وسمي الكفر فننة لأنه يؤدي إلى الهلاك كما أن الفننة تؤدي إلى الهلاك.

﴿ وَلا نُقَنبِلُوهُمْ عِندَ ٱلْمَسَجِدِ ٱلْحَرَامِ حَتَى يُقَنبِلُوكُمْ فِيهِ ﴾ ويبدؤوكم بالقتال ﴿ فَإِن قَنَلُوكُمْ ﴾ وبدءوكم ﴿ فَأَقْتَلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ أي مثل ذلك الجزاء

> ۱\_ انظر: مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۸؛ والتبيان، ج ۳، ص ٥٣. ۲\_ مجمع البيان، ج۲، ص ۳۱.

جزاء الكافرين يفعل بهم ﴿ فَإِنِ ٱنْهَوَاً﴾ عن القتال وكذا عن الكفر فإنّ الانتهاء عن مجرّد القتال لا توجب استحقاق المغفرة فضلاً عن استحقاق الرحمة ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ زَحِيمٌ ﴾ يغفر لهم ما قد سلف فتدارك ما قد سلف.

قال الطبرسيّ: وفي الآية دلالة على أنَّه يقبل توبة القاتل عمداً لأنَّه تعالى يقبل توبة المشرك والشرك أعظم من القتل.

وَقَـٰئِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ ٱلَّذِينُ لِلَّهِ فَإِنِ ٱنْنَهَوْا فَلَا عُدْوَنَ إِلَا عَلَى ٱلظَّلِلِينَ()

بيّن سبحانه فائدة وجوب القتال فقال: ﴿ وَقَنْئِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُوْنَ فِنْنَةٌ ﴾ أي شرك عن ابن عبّاس وجماعة وهو المرويّ عن الصادق لل<sup>يّن</sup>(<sup>(۱)</sup> «و الدين» بمعنى الطاعة وبمعنى الإسلام وبمعنى العادة، والشريعة يجب أن يجري فيها على عادة مستمرّة ﴿ فَإِنِ ٱنتَهَوَا ﴾ عن الكفر وصار الدين دين الإسلام ﴿ فَلَا عُدُوَنَ إِلَّا عَلَى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ أي لا عقوبة عليهم وإنّما العقوبة على المقيمين على الكفر فسمي القتل عدواناً من حيث كان عقوبة على العدوان والظلم.

وهذه الآية ناسخة للأولى التي تضمّنت النهي عن القتال في المسجد الحرام حتّى يبدؤوا بالقتال فيه لأنّ فيها إيجاب قتالهم على كلّ حال حتّى يدخلوا في الإسلام. وقيل: المراد من هذه الآية أنّهم إذا ابتدءوا بالقتال في الحرم يجب مقاتلتهم حتّى يزول الكفر. والأوّل أولى.

ٱلشَّهْرُ ٱلْحَرَامُ بِٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ وَٱلْحُرُّمَـٰتُ فِصَاصٌ ۚ فَمَنِ ٱغْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَأَغْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ۖ وَٱنْتَقُواْ اللَّهَ وَاعْلَمُوٓا أَنَّ اللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ ١

«الحرام» هو القبيح الممنوع من فعله و«الحلال» المطلق المأذون فيه،

١\_ راجع: الكافي، ج ٨، ص ٢٠١.

وإنّما سمّي بالشهر الحرام لأنّه كان عندهم يحرم القتال في هذه الأشهر الأربع وهي ثلاثة سرد ذو القعدة وذو الحجّة ومحرّم وشهر فرد وهو رجب حتّى لو أنّ رجلاً لقى قاتل أبيه وأخيه لم يتعرّض له بسوء.

قوله: ﴿ الشَهْرُ الْمَرَامُ ﴾ يقابل ﴿ بِالشَّهْرِ الْمَرَامِ ﴾ في هتك الحرمة لأنّ المشركين صدّوا النبي ﷺ والمسلمين عام الحديبيّة في ذي القعدة سنة ستّ من الهجرة وقد وقع بين القوم ترامي بسهام وحجارة واتَفق أيضا عام المقبل خروج النبيّ وأصحابه لعمرة القضاء، فيه سنة سبع من الهجرة وكرهوا أن يقاتلوهم لحرمته فنزلت الآية هذا الشهر الحرام بذلك الشهر وهتكه بهتكه فلا تبالوا به إن وقع أمر.

وَالْحَرْمَنُ قِصَاصٌ ﴾ أي من هتك حرمة أيّ حرمة كانت فلا يجوز استحلالها إلَّا على المقاصَّة والمجازاة فإنّ مراعات الحرمات إنَّما تجب في حقّ من يراعيها وأمّا هتكها فإنَّه يقتصٌ منه. وعلى قوله أنّ المراد «من الحرمات» تكون قصاص بالمراغمة بدخول البيت فجمع «الحرمات» باعتبار حرمة الشهر وحرمة البلد وحرمة الإحرام.

قال الحسن: إنّ مشركي العرب قالوا لرسول الله: أنهيت عن قتالنا في الشهر الحرام، قالﷺ: «نعم»، وإنّما أراد المشركون أن يقاتلوه في الشهر الحرام إذ كان هوﷺ ممنوعاً عن القتال فأنزل الله الآية.<sup>(۱)</sup> وحاصل المعنى أنّهم لمّا هتكوا حرمة شهركم بالصدّ عام الحديبيّة وقصدهم التعرّض للقتال معكم فافعلوا بهم مثله وادخلوا عليهم عنوة فإن قتلوكم فاقتلوهم.

﴿ فَسَنِ ٱغْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ وتجاوز عن حدّه ﴿ فَاَغْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا ٱغْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ أي بعقوبة مماثلة لجناية اعتدائه على سبيل المقاصّة وهو اعتداء ما دون فيه لا على سبيل الابتداء فإنّه ظلم حرام ﴿وَاتَقُوا ٱللَّهُ ﴾ إذا انتصرتم بمن

۱- فقه القرآن، ج ۱، ص ۱۳۳۶؛ وأيضاً رواه التبيان، ج ۲، ص ۱۵۰.

ظلمكم فلا تظلموهم بأخذ أكثر من حقَّكم ولا تعتدوا إلى ما لم يرخّص لكم. ﴿وَاعْلَمُوَا أَنَّ اللَّهَ مَعَ آلْمُنَّقِينَ﴾ والمراد من «المعيّة» القرب المعنويّ أي يصلح شؤونهم بالنصر والتمكين والمثوبات.

وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُرَ إِلَى ٱلَنَهَلُكَةِ ۖ وَأَخْسِنُوَا ۗ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ الْمُخْسِنِينَ ٢

أمر سبحانه في الآية السابقة بالجهاد وفي هذه الآية ببذل المال في سبيله ليظهر من يدّعي محبّة الله وإنّهما معيار المحبّة الإلهيّة لأن أحدهما بذل الوجود والآخر حبّ المال فامتحن الله عباده بهذين قطعا لدعوى المدّعين وهذا هو السرّ في الجهاد والزكاة فقال: ﴿ وَلَنَفِتُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ ﴾ أي اصرفوا من أموالكم في وجوه مصالح الدين وفي الطريق المؤدي إلى ثواب الله ورحمته من إقامة الحجّ أو جهاد الكفّار وتقوية الضعفاء أو رعاية أهل الدين ﴿ وَلَا تُلْتُوا ﴾ ولا تطرحوا أنفسكم إلى الهلاك والمراد من «الأيدي» الأنفس فإنّ اليد لازم للنفس وأكثر الأعمال يظهر بمباشرة اليد فكأنّها هي العمدة، والباء زائدة في المفعول به وفي الأغلب مثل هذه المورد يؤتى بها. قال الشاعر: و لقد ملأت على نصيب جلده بمساءة إنّ الصديق يعاتسب

و قيل: ليست الباء زائدة لأنّ معنى الآية لا تهلكوا أنفسكم بأيديكم فكيف تكون زائدة.

قيل في معناه: وجوه أحدها: لا تهلكوا أنفسكم بأيديكم بترك الإنفاق في سبيل الله فيغلب عليكم العدو ّعن ابن عبّاس وجماعة من المفسّرين. والوجه الآخر أي: لا تركبوا المعاصي باليأس عن المغفرة عن البراء بن عازب وعبيدة السلمانيّ. والوجه الآخر في معنى الآية: لا تقتحموا الحرب من غير نكاية العدو ولا قدرة لكم على دفاعهم. والوجه الرابع: ولا تسرفوا في الإنفاق

| اج ۲ | 1 |  |  |
|------|---|--|--|
|------|---|--|--|

الذي يوجب هلاك النفس. ويقرب منه ما روي عن أبي عبد الله لو أن رجلا أنفق ما في يده في سبيل الله ما كان أحسن ولا رفق لقوله تعالى: فؤوَلَا تُلقُوا بِأَيْدِيَكُو لِلَ النَّهَلَكَةِ فَ<sup>(1)</sup> فَوْوَاَحَمِنُوَا<sup>\*</sup> إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْمِنِينَ كَمَا أي تفضلوا على الفقراء. وَأَيْعَوُا الْحَجَ وَالْعُمْرَةَ لِلَهُ فَإِنْ أُحْصِرَتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهُدَيَّ وَلَا تَحَلِّقُوا رُوسَكُو حَتَّى بَبْلَغَ الْمُدَى تَحَلَّهُ فَإِن أُحْصِرَتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهُدَيَّ وَلَا تَحَلِّقُوا رُوسَكُو حَتَى بَبْلُغَ الْمُدَى تَحَلَّهُ فَإِن أُحْصِرَتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهُدَيَّ وَلَا تَحْلِقُوا رُوسَكُو حَتَى بَبْلُغَ الْهُدَى تَحَلَّهُ فَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِعِ آذَى مِن زَأْسِهِ فَفِدْيَةُ مِن مِيامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ شُبُكٍ فَإِذَا أَمِنتُمْ فَن تَمَنِّعَ إِلَامَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ عَنْدَيَةً مِن الْمَدَيَ فَنُ لَمْ يَجِد فَصِيمَ مَالَيْنَةٍ أَلَى مَنكُم مَرْيضًا أَوْ بِعِ أَنْهُمْوَةٍ إِلَى الْحَيَجَ فَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْمَدَيُ فَن نَنْ مَن لَمَ يَجِد فَعِيمَهُ عَلَيْهُ مَعْ يَعْهُ الْمُعْرَةِ إِلَى الْحَيَجَ فَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدَي فَن لَنْ لَمْ يَعِد فَعِدَيَةُ مَنْ مَنْعَة إِلَيْهُ وَلَا الْمُعْمَرَة الْمُعْرَة اللَهُ الْمُعْرَة اللهُ الْمُعْمَرة اللَّهُ الْمُعْرَبُ أَلُكُمُ فَى الْمُعْرَا أَنْ أَنْتَ مَنْعَلَي لَنُهُ لَنُهُ لَمُ يَعِد فَعِيمَهُ الْحَيْمَةُ الْمَائِي فَلْعَانَ مَنْ اللَهُ وَالْلَا الْعَلَيْ وَالْعَاقُ الْمَدَي لَنُهُ وَاعْتَمُوا أَنَّهُ وَاعَامُوا أَنَ اللَهُ مُعَالَاتُهُ وَاعْلَمُوا أَنَ اللَهُ وَالْعَالَةُ وَا

بيِّن سبحانه فرض الحجّ والعمرة على العباد بعد بيانه فريضة الجهاد فقال: ﴿ وَأَتِتُوا لَمُحَجَّ وَالْعُبَرَةَ ﴾ أي أتموهما بحدودهما ومناسكهما ففرض على من استطاع وتمكّن والمعنى أقيموهما إلى آخر ما فيهما من الأحكام ﴿ لِلَهِ أَي اقصدوا بهما التقرّب إلى الله، والعمرة واجبة عندنا مثل الحجّ وعند الشافعيّ أيضاً واجبة خلافاً لأبي حنيفة فإنّها عنده سنّة.

وأركان أفعال الحجّ: النيّة والإحرام والوقوف بالمشعر وطواف الزيارة والسعي بين الصفا والمروة وأمّا الفرائض الّتي ليست بأركان: التلبية وركعتا الطواف له وطواف النساء وركعتا الطواف له، وأمّا المسنونات فمذكورة في كتب الفقه.

وأركان العمرة: النيّة والإحرام وطواف الزيارة والسعي وأمّا ما ليس بركن من فرائضها فالتلبية وركعتا الطواف له وطواف النساء وركعتا الطواف له. وأمّا المتمتّع بالحجّ هو أن يعمر في أشهر الحجّ ثمّ يحلّ وتمتّع بالإحلال بأن يفعل ما يفعل

۱\_مجمع البيان، ج ۲، ص ۳۵.

المتنافق المتناجع المتناجة المتن

المحلِّ ثمّ يحرم بالحجّ من غير رجوع إلى الميقات فهو إحلال بين إحرامين. ويجب حجّ التمتّع على من هو ناء عن مكّة بستّ عشر فرسخا، وحجّ القران والإفراد يجب على من هو من أهل مكّة أو مكانه يكون أقلّ من المسافة المذكورة مثل أن يكون مكانه عشرة فراسخ إلى مكّة مثلاً مسافة.

قال صاحب تفسير «روح البيان»: وأمّا صورة القران أن يحرم بالحجّ والعمرة معاً بأن ينويهما بقلبه ويأتي بمناسك الحجّ أو يحرم بالعمرة ثمّ يدخل عليها الحجّ قبل أن يفتتح الطواف فيصير قارنا، وأمّا صورة الإفراد أن يحرم بالحجّ مفرداً ثمّ بعد الفراغ منه يعتمر من الحلّ أي الّذي بين المواقيت وبين الحرم.<sup>(1)</sup>

قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَحْصِرْتُمْ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدْيِ ﴾ أي: منعتم وصددتم عن الوصول إلى البيت من خوف أو مرض أو عدو فامتنعتم لذلك عن ابن عبّاس وجماعة وهو المروي عن أنمتنا. وقيل: معناه إن منعكم قاهر عابس فعليكم ما سهل وتيستر من الهدي إذا أردتم الإحلال.

«و الهدي» ما يهدى إلى البيت تقرّباً إلى الله أيسره شاة وواسطة بقرة وأعلاه بدنة ويسمّى هدياً لأنّه جار مجرى الهديّة الّتي يهديها العبد إلى ربّه.

وحاصل المعنى أن المحرم إذا أحصر ومنع وأراد أن يتحلّل، يحلّل بذبح هدي تيسرّ عليه في أيّ موضع أحصر، على قول مالك، واستدلّ بأن النبيَ تشيّل نحر هديه بالحديبيّة وأمر أصحابه كذلك، وليست الحديبيّة من الحرم. وقيل: إنّ محلّ الهدي الحرم فإذا ذبح به يوم النحر أحلّ. لكن على مذهبنا الإماميّة أنّ المحصر إذا كان بالمرض فلا بدّ وأن يذبح بالحرم وإذا أحصر بالعدو فأينما أحصر، ثمّ إن كان الإحرام بالحج فمحلّه منى يوم النحر وإن كان الإحرام بالعمرة محلّه مكّة.

۱- انظر: تذكرة الفقهاء، ج ۷، ص ۲۱۰.

وَلَا تَخْلِعُوا رُءُوسَكُو حَنَّى بَبُلَخَ الْحَدَى مَحِلَه ﴿ وَمَن كَانَ مِنكُم مَرْبِعِمًا أَوْ بِعِه آذَى مِن زَأْمِهِ ﴾ أي لا تتحلّوا من إحرامكم حتَّى ينحر ويذبح هديكم في محلّه ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَرْبِعِمًا أَوْ بِعِه آذَى مِن زَأْمِهِ ﴾ أي من مرض منكم مرضاً محتاج فيه إلى الحلق أو تأذّى بهوام رأسه أبيح له الحلق بشرط الفدية. نزلت في رجل يقال له كعب بن عجرة قد قمّل رأسه فَفِدَيَةٌ ﴾ فحلق لذلك العذر فعليه بدل وجزاء يقوم مقام ذلك فرقن صِيّاءٍ أَوْ مَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ ﴾ المرويّ عن أنمتنا أن الصيام ثلاثة أيّام والصدقة على ستّة مساكين وروي على عشرة مساكين «و النسك» شاة وهو مخيّر فيها.

فَنَ تَمَنَّعَ بِالْمُتَرَة إِلَى الْمَتِيَ فَمَا آسَتَيْسَرَ مِنَ آلْمَدَى كَمَ أِي: استمتع وأدَى الفرض اللازم من العمرة، والتمتّع بالعمرة إلى الحجّ هو أن ينشئ الإحرام في أشهر الحرم ثمّ يدخل إلى مكّة فيطوف بالبيت ويسعى بين الصفا والمروة ويقصّر ويحلّ من إحرامه ثمّ ينشئ إحراماً آخر للحجّ من المسجد الحرام ويخرج إلى عرفات ثمّ يفيض إلى المشعر ويأتي بأفعال الحجّ على ما هو مذكور في كتب الفقه، وفي بعض ذلك خلاف في الجملة بين الفقهاء ليس هاهنا موضع ذكره، والهدي واجب على المتمتّع بلا خلاف لظاهر التنزيل لكنّ الخلاف في أنّه نسك أو جبران وعندنا أنّه نسك.

فَنَ لَمَ يَجِد ﴾ دماً وما تمكن منه فونَسِيَامُ تَلَنَّقَةِ أَيَّامٍ في لَلْيَجَ ﴾ وهذه الثلاثة يوم قبل التروية ويوم التروية ويوم عرفة وإن صام في أوّل العشر جاز رخصة وإن صام يوم التروية ويوم عرفة قضى يوماً آخر بعد انقضاء أيّام التشريق وإن فاته صوم يوم التروية أيضاً صام الأيّام الثلاثة بعد أيّام التشريق متتابعات فوسَبَعَةٍ إذَا رَجَعَتُم ﴾ أي: وسبعة أيّام إذا رجعتم إلى بلدكم وأهاليكم. وقيل: إذا رجعتم من منى فصوموا في الطريق عن مجاهد، والأوّل هو الصحيح عندنا. المؤتلك عَثَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ أي: هذه العشرة إذا وقعت بدلاً من الهدي استكملت ثوابه وهذا المعنى هو المرويّ عن أبي جعفر للنبي<sup>(۱)</sup>. وقيل: المراد من قوله: كَامَلَةٌ ﴾ لازالة الإبهام لئلا يتوهم أنّ الواو في الآية بمعنى «أو» فيكون كأنّه قال: فصيام ثلاثة أيّام في الحج أو سبعة أيّام إذا رجعتم لأنّه إذا استعمل «أو» بمعنى الواو جاز أن يستعمل الواو بمعنى «أو» كما قال: ﴿فَانَكِمُوا مَا طَابَ لَكُم بِنَ النِّسَرَةِ مَثْنَ وَثُلَثَتَ وَرُبُكَمَ ﴾ قال: الواو هاهنا بمعنى «أو» فذكر ذلك لارتفاع اللبس. وقيل: إنّه إنّما قال: ﴿كَامِلَةٌ ﴾ للتوكيد.

المذكور المذكور المن أمّ يَكُن أهْلُهُ حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ أي: هذا الحكم المذكور من التمتّع بالعمرة إلى الحج حسبما شرح ليس لأهل مكّة ومن يجري مجراهم وإنّما هو لمن لم يكن من حاضري مكّة وأطرافها وهو من يكون بينه وبينها أكثر من اثني عشر ميلاً من كلّ جانب عندنا ﴿وَاتَعُوا اللّهُ ﴾ فيما يأمركم به وينهاكم عنه ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّهُ اللّهُ شَدِيدُ أَلِعَابٍ عندنا المواهم.

الْحَجُّ أَشْهُرُ مَعْلُومَنْتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِ لَمْعَجَ فَلَا رَفَنَ وَلَا فُسُوقَت وَلَا حِـدَالَ فِى آلْحَجُّ وَمَا نَفْـعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْـلَمْهُ اللَّهُ وَتَـكَزَوَّدُواْ فَإِتَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقْوَىٰ وَانَّقُونِ يَتَأْوَلِى ٱلْأَلْبَـٰبِ ۞

قرئ ﴿رَفَتَ﴾ و﴿فُسُوقَتَ﴾ وهِجَدَالَ ﴾ بالفتح. وقرأ أبو جعفر لللهُ بالرفع والتنوين.<sup>(۳)</sup>

﴿ ٱلْحَجُّ ﴾ بحذف المضاف أي: وقت الحجّ لأنّ الحجّ فعل والفعل لا يكون أشهراً أي لا حجّ إلّا في هذه الأشهر فوقته معيّنة لا يجوز فيها التغيير

> ۱۔ انظر: التبيان، ج ۲، ص ۱٦۰. ۲۔ سورة النساء: ۳. ۳۔ مجمع البيان، ج ۲، ص ٤٢.

والتبديل بالتقديم والتأخير اللذين كان يفعلهما النساة الَّذين أنزل فيهم ﴿إِنَّمَا ٱلنَّبِيَّةُ ذِبَكَادَةٌ فِي ٱلْكُفْرِ ﴾.<sup>(۱)</sup>

وأشهر الحجّ ووقته شوّال وذو القعدة وعشر من ذي الحجّة ولا يصحّ الإحرام بالحجّ إلّا فيها وعندنا لا يصحّ أيضاً الإحرام بالعمرة الّتي يتمتّع بها إلى الحجّ إلّا فيها والاثنين قد يقع عليه لفظ الجمع وأيضاً يضاف الفعل إلى الوقت وإن وقع في بعضه تقول: صلّوا يوم الجمعة، والصلاة واقعة في بعضه.

وَحَمَّنَ وَرَضَ فِيهِتَ ٱلْمَجَ ﴾ أي أحرم فيهن وشرع ودخل فيهن بالحج أو بالعمرة التي يتمتّع بها إلى الحج مثل التلبية أو تقليد الهدي مثلاً أو أمراً من أموره ﴿ فَلَا رَفَتَ ﴾ كنّي عن الرفث بالجماع، وقيل: المراد الجماع وما دونه كالقبلة والغمز والتعرّض لمثل هذه الأمور بمداعبة أو مواعدة ﴿ وَلَا شُبُوتَ ﴾ المراد الكذب وقيل: جميع معاصي الله وقيل: التنابز بالألقاب ﴿ وَلَا جِدَالَ ﴾ أي: لجاج وخصومة ومراء لا يكون إذا دخل المحرم في آداب الحج والعمرة أي: لجاج وخصومة ومراء لا يكون إذا دخل المحرم في آداب الحج والعمرة منه النهي والإنشاء لأن إيقاعها خبراً على ظاهرها يستلزم الخلف في خبر الله لأنّها يقع في خلال الحج، وإنّما خرج الكلام على صورة النفي الإخبار إلى أن المراد وجوب الانتهاء عنه كان المكلف مذعن بأنّها منهياً عنها فاجتنب عنها.

وإنّما أمر باجتناب الفسوق والجدال في الحجّ وهو واجب الاجتناب في كلّ حال لأنه مع الحجّ أقبح وأشنع كلبس الحرير في الصلاة والتطريب في قراءة القرآن.

﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ بَعَـلَمْهُ ٱللَّهُ ﴾ كناية عن إثابته عليه وحث على فعل الخير. ﴿ وَتَـرَزَقَدُوا فَإِنْ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقْوَىٰ ﴾ أي: اجعلوا زادكم لمعادكم فعل الخير. ﴿ وَتَـرَزَقَدُوا فَإِنْ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقْوَىٰ ﴾ أي: اجعلوا زادكم لمعادكم فعل الخير. ﴿ وَتَـرَزَقَدُوا فَإِنْ حَيْرَ ٱلزَّادِ النَّقْوَىٰ ﴾ أي: اجعلوا زادكم لمعادكم فعل الخير. ﴿ وَتَـرَزَقَدُوا فَإِنْ حَيْرَ الزَّادِ النَّقَوَىٰ ﴾ في إنه الله الفي المعاديم فعل الخير. إذ فَا فَعَاد مُعَادِ مَا فَعَاد مُوْ وَتَسْرَبُونُ فَا إِنْ أَعْدَى إِنَّانَهُ إِنَّهُ مُوَا إِنَّانَ مَعْ مَا أَنْ أَعْدَى إِنَّا مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَى إِنَّا اللَّهُ إِنَّانَ أَنْ أَعْذَى إِنَّا إِنَّانَهُ إِنَّا أَنْ أَعْذَى إِنَّانَهُ مَ

١\_ سورة التوبة: ٣٧.

المحتقد المجتمعة المحتقد المحتق

اتُقاء القبائح لا ما يتُخذ من الطعام وذلك لأنّ زاد الدنيا يخلصك من احتياج الدنيا وعذاب منقطع وزاد الآخرة ينجّيك من عذاب دائم، وقيل في معنى الآية: وجه آخر: وهو أنّ أهل اليمن كانوا لا يتزوّدون ويخرجون إلى الحجّ بغير زاد ويقولون: نحن متوكّلون ونحن نحج البيت أفلا يطعمنا فيكونون كلّا على الناس وإذا قدموا مكّة سألوا الناس وربّما يفضي بهم الحال إلى التطاول والنهب والغصب فأمر الله تزوّدوا ما تبتلغون به وتكفّون به وجوهكم من الكعك والزيت والسويق والتمر ونحوها واتّقوا الاستطعام وإبرام الناس والتثقيل عليهم في فَإِنَ خَيْرَ الزَّاوِ النَّقَوَىٰ كَيْ من السؤال والنهب.

﴿ وَأَتَّقُونِ يَتَأُوَّلِي ٱلْأَلْبَنْبِ ﴾ فإن اقتضاء اللب والعقل خشية الله وعدم عصيانه.

لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُوا فَضَلَا مِن رَّبِكُمْ فَإِذَا أَفَضَتُه مِن عَرَفَنتٍ فَاذَكُرُوا اللَّهَ عِندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَنْكُمْ وَإِن كُنتُم مِن قَبْلِهِ لَمِنَ الضَالِينَ (ال

«الجناح» الحرج في الدين وهو الميل عن الطريق المستقيم أي ليس عليكم إثم ولا بأس في أن تقصدوا وتطلبوا رزقاً وربحاً بالتجارة في الحج وكانوا يتأثّمون بالتجارة في الحج فنزلت أنّه لا إثم في هذا الأمر بشرط أن لا تكون التجارة منافية للإخلاص لقوله: ﴿وَمَآ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا آفَهُ تُخْلِمِينَ لَهُ ﴾.<sup>(1)</sup>

فَوْفَـاِذَا أَفَضَــتُم قِنْ عَـرَفَنَتِ ﴾ الهمزة في أفضتم للتعدية والمفعول محذوف أي دفعتم أنفسكم منها ودفعتم من عرفات إلى المزدلفة بالاجتماع والكثرة، والإفاضة لا تكون إلّا عن تفرّق عن كثرة.

و«عرفات» اسم للمكان المعروف بحسب الوقوف بها في الحجّ

٦\_ سورة البينة: ٥.

وسميّت بها لأنّ آدم وحوّاء اجتمعا فيها فتعارفا بعد أن كانا افترقا. وقيل: سمّيت بعرفات لارتفاعها وعلوّها ومنه عرف الديك. وقيل: في وجه التسمية بعرفة لأنّ إبراهيم لمّا رأى في المنام أنّه أمر بذبح ولده فأصبح يروّي يومه أجمع ويفكّر أهو أمر من الله أم لا؟ فسمّي يوم التروية ثمّ رأى في الليلة الثانية فلمّا أصبح عرف أنّه من الله فسمّي عرفة. وقيل: إنّ جبرئيل قال لآدم: هناك اعترف بذنبك واعرف مناسكك فقال: ﴿وَبَّنَا ظَلَمَنَآ أَنفُسَنَا ﴾<sup>(١)</sup> الآية فلذلك سمّيت عرفة، والمشعر الحرام هو المزدلفة سمّيت مشعرا لأنّه معلم للحجّ والصلاة والمبيت به.

«و الشعائر» العلامات من الشعار وهو العلامة وإنّما سمّي المشعر مزدلفة لأنّ جبرئيل قال لإبراهيم بعرفات: «ا<mark>زدلف إلى المشعر الحرام</mark>».<sup>(٢)</sup>

فوفاذ كروا أللة عند المتشعر المحكرار كي وفي هذا دلالة على أن الوقوف بالمشعر فريضة لأن ظاهر الأمر على الوجوب وقد أوجب الله الذكر فيه ولا يجوز أن يوجب الذكر فيه إلًا وقد أوجب الكون فيه وحاصل الكلام: إذا أفضتم من عرفات فكونوا بالمشعر واذكروا الله فيه بالتلبية والتهليل والتسبيح والتحميد والثناء والدعوات، ووصفه بالحرام لحرمته فلا يفعل فيه ما نهى عنه.

(وَاذْكُرُوهُ كُمَا هَدَىٰكُمْ ﴾ كما علّمكم كيف تذكرونه على وجه التضرّع والخيفة والطمع. والمقصود من الكاف التقييد لا التشبيه أي اذكروه على الوجه الذي هداكم إليه ولا تعدلوا عمّا هديتم إليه كما تقول: افعل كما علّمتك. وليس هذا تكراراً لقوله: ﴿وَاذَكُرُوا اللّهَ عِندَ اللّهَ عَندَ الْمُشْهِمَ ﴾ لا التشبيه أي اذكروه على الوجه الذي هداكم إليه ولا تعدلوا عمّا هديتم إليه كما تقول: افعل كما علّمتك. وليس هذا تكراراً لقوله: ﴿وَاذَكُمُ أَنَّهُ عَندُوا عمّا هديتم إليه كما تقول: افعل كما علّمتك. وليس هذا تكراراً لقوله: ﴿وَالمَعْرَوا اللّهُ عِندَ اللّهُ الله المالية ولا تعدلوا عمّا هديتم إليه كما تقول: العليم على الوجه الذي هداكم إليه والمقصود من الكاف المنتيد لا التشبيه أي المتك.

١- سورة الأعراف: ٢٣.

٢- من لايحضره الفقيه، ج ٢، ١٩٦؛ وأيضاً وسائل الشيعة، ج ١١، ص ٢٣٧.

هُوَإِن كُنتُم مِن قَبْلِهِ.﴾ و«إن» مخفَّفة واللام هي المفارقة، من قبل هدايته إيّاكم وقيل: أي من قبل محمّدﷺ فتكون الهاء كناية عن غير مذكور فولَمِنَ ٱلضَّالِينَ ﴾ عن الدين والشريعة فهداكم إليه.

ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ ٱلنَّكَاسُ وَٱسْتَغْفِرُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ زَجِيمٌ ())

قيل: إنّ المراد به الإفاضة من عرفات وإنّه أمر لقريش وحلفائها وهم الخمس لأنّهم كانوا لا يقفون مع الناس بعرفة ولا يفيضون منها ويقولون: نحن أهل حرم الله فلا نخرج منه وكانوا يقفون بالمزدلفة ويفيضون منها فأمر الله بالوقوف بالعرفة والإفاضة منها كما يفيض الناس والمراد بالناس سائر أمر لجميع المرويّ عن الباقر للتيّة وجماعة مثل: ابن عبّاس وعطا، وأنّه تعالى أمر لجميع الحاج أن يفيضوا من حيث أفاض إبراهيم ولمّا كان إبراهيم قدوة وإماماً للناس كان بمنزلة الأمّة، فسمّاه الله ناساً وحده. والقول الثاني في معنى الآية أنّ المراد به: الإفاضة من المزدلفة إلى منى يوم النحر قبل طلوع الشمس للرمي والنحر وقيل أقوال أخر في معنى الناس قالوا: المراد آدم وقيل: المراد أهل اليمن وقيل: العلماء الذين يعلّمون الناس.<sup>(۱)</sup>

﴿وَاسْـتَغْفِرُوا ٱللَّهُ ﴾ واطلبوا المغفرة منه ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ كثير المغفرة والرحمة وينبغي أن يجتهد الحاج بعد رجوعه إلى وطنه وبعد أن نظفت صحيفة عمله من الذنوب بالغفران أن لا يدرن ثوبه بوسخ المعاصي.

في تفسير روح البيان: وفي الحديث «**إنّ من الذنوب ذنوباً لا يكفرها إلّا** 

۱ـ انظر: بحار الأنوار، ج ۲٤، ص ٩٥؛ ومجمع البيان، ج ٢، ص ٤٨؛ وراجع نور الثقلين، ج ١، ص
 ١٩٦.

| ج ۲ | 1 | متتلطانين | ٥٨ |
|-----|---|-----------|----|
|-----|---|-----------|----|

الوقوف بعرفات».<sup>(1)</sup> وفي الحديث: «أعظم الناس ذنباً من وقف بعرفة فظنَ أنَّ الله لا ينفر له».<sup>(۲)</sup>

فَإِذَا قَضَكَيْتُم مَّنَسِكَكُمْ فَآذَكُرُوا ٱللَّهَ كَذِكْرُوْ ءَابَآءَكُمْ أَوْ أَشَكَدَ ذِكْرُأْ فَعِنَ ٱلنَّكَاسِ مَن يَعْوُلُ رَبَّنَآ ءَالِنَا فِي ٱلدُّنِيَا وَمَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ ۞

أي: إذا أذيتم وفرغتم من أداء أفعال الحج وأتممتم عباداتكم الّتي أمرتم بها هؤفاذكرُوا الله كَذِكَرُ المَاتَ حَصَّمَ فَ واختلف في «الذكر» على قولين أحدهما أن المراد التكبير المختص بأيّام منى لأنّه الذكر المرغّب فيه المندوب في هذه الأيّام والآخر أن المراد مطلق الأدعية مثل: هؤكَذَكُرُ المندوب في هذه الأيّام والآخر أن المراد مطلق الأدعية مثل: هؤكَذَكُرُ المسجد والجبل وهو قزح اسم جبل بالمشعر ويذكرون مفاخر آبائهم ومحاسن أيّامهم القديمة فأمرهم الله أن يذكروه مكان ذكرهم آباءهم في هذا الموضع. هؤاً أشكدَ فِصَحَرًا في ويزيدون على ذلك بأن يذكروا نعم الله ويعدوا آلاءه ويشكروا نعماءه لأنّه تعالى هو المنعم حقيقة بتلك المآثر وقيل: ويعدوا آلاءه ويشكروا نعماءه لأنه تعالى هو المنعم حقيقة بتلك المآثر وقيل: وأموره ويلهج بذكره فيقول: يا أبت والأوتل أصح.

فَوْفَمِنَ النَّحَاسِ مَن يَعَوُلُ رَبَّنَاَ ءَانِنَا فِي الدُّنِيَا وَمَا لَهُ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ ﴾ بيّن سبحانه، أنّ الناس في تلك المواطن أصناف فمنهم من يسأل نعيم الآخرة لأنه غير مؤمن بالبعث والنشور وماله في الآخرة من نصيب.

١ــ الحدائق الناضرة، ج ١٤، ص ١٦؛ وأيضاً رواء ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة، ج ١، ص ١٢٤. ٢ـ عوالي اللئالي، ج ٤، ص ١٣٣أيضاً وسائل الشيعة. ج ١٠، ص ٢٢.

ليوكؤ التقلة ..

وَمِنْهُم مَن يَغُولُ رَبَّنَا ءَانِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةُ وَفِي ٱلْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ()

ومن الناس، أي: المؤمنين يطلبون نعيم الدنيا والآخرة وروي عن الصادق للناب أنّها: «السعة في الرزق والمعاش وحسن الخلق في الدنيا ورضوان الله والجنة في الآخرة». وقيل: العلم والعبادة في الدنيا والجنّة في الآخرة. وقيل: هي المال في الدنيا والجنّة في الآخرة. وقيل: هي المرأة الصالحة في الدنيا وفي الآخرة الجنّة. قال النبي تشتين: «من أوتي قلباً شاكراً ولساناً ذاكراً وزوجة مؤمنة تعينه على أمر دنياه وآخرته فقد أوتي في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة ووقي عذاب النار» ويطلبون الوقاية عن عذاب جهنم.

أُوْلَتِهِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا كَسَبُوا ۚ وَاللَّهُ سَرِيعُ ٱلْجِسَابِ ٢

إشارة إلى الفريق الثاني وهم الداعون بالحسنيين لهم حظً عظيم من جنس ما كسبوا من الأعمال الحسنة أو من أجل ما كسبوا بسبب أعمالهم فيكون «من» ابتدائيّة ﴿وَلَاللَّهُ سَرِيعُ لَمُحْسَابٍ ﴾ و«الحساب» يراد به الجزاء على الأعمال فإن الحساب سبب الأخذ والإعطاء وإطلاق اسم السبب على المسبّب شايع أي يحاسب العباد على كثرة أعمالهم في لمحة واحدة لعدم احتياجه إلى نظر وفكر فليحذر الإنسان من الإخلال بطاعة من هذا شأن قدرته ويوشك أن تقوم القيامة ويحاسب بعمله.

قال النبيﷺ: «أغبط أولياني عندي مؤمن خفيف المؤونة ذو حظّ من الصلاة. أحسن عبادة ربّه وأطاعه في البرّ، وكان غامضا في الناس لا يشار إليه بالأصابع وكان رزقه كفافا فصبر على ذلك ثمّ نقر بيده فقال: هكذا عجلت منيّته قلّت بواكيه وقلً ثراءه».

| ج ۲ | / | مُعْدَيْنَا اللَّهُ ال | ۳<br> | ١. |
|-----|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|----|
|-----|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|----|

وَٱذْكُرُوا ٱللَّهَ فِي ٓ أَيْتَامٍ مَعْدُودَتٍ فَحَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَـكَآ إِثْمَ عَلَيْدِ وَمَن تَـأَخَرَ فَلَآ إِنْمَ عَلَيْهُ لِمَنِ ٱنَّقَلُ وَٱنَّـقُوا ٱللَّهَ وَٱعْلَمُوٓا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ

هذا أمر من الله للمكلِّفين أن يذكروه في أيَّام معدودات وهي أيَّام التشريق ثلاثة أيّام بعد النحر. والأيّام المعلومات عشر ذي الحجّة، عن ابن عبَّاس وأكثر أهل التفسير وهو المرويَّ عن أئمَّتنا لكنَّ الفرَّاء قال بالعكس. والذكر المأمور به في الآية هو أن يقول: عقيب خمس عشر صلاة: «الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلَّا الله، والله أكبر، الله أكبر ولله الحمد، الله أكبر على ما هدانا، والحمد لله على ما أولانًا، والله أكبر على ما رزقنا من بهيمة الأنعام» وأوّل التكبير عندنا عقيب الظهر من يوم النحر وأخره عقيب صلاة الفجر من اليوم الرابع من النحر، هذا لمن كان بمني، ومن كان بغير مني من الأمصار يكبّر عقيب عشر صلاة أوّلها صلاة، الظهر من يوم النحر أيضًا هذا هو المرويّ عن الصادق الله، وفي ذلك اختلاف بين الفقهاء. ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَـلَا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ أي استعجل وطلب الخروج من منى في تمام يومين بعد يوم النحر، وفي الآية بيان الرخصة في جواز النفر في اليوم الثاني من أيّام التشريق والأفضل أن يقيم إلى النفر الأخير وهو الثالث من التشريق وإذا نفر في الأوّل نفر بعد الزوال إلى غروب الشمس فإن غربت فليس له أن ينفر إلى اليوم الثالث ﴿ فَلَا إِنَّمَ عَلَيْهِ ﴾ فيه قولان:

أحدهما: أنّ معناه لا إثم عليه بعد إعمال هذه الأعمال لأنّ سيّئاته صارت مكفّرة بما كان من حجّه المبرور وهو قول ابن مسعود.

و**الثاني**: أنّ معناه لا إثم عليه في التعجيل والتأخير وإنّما نفى الإثم لئلًا يتوهّم أنّ في التعجيل إثما.

﴿لِمَنِ أَتَقَىٰ﴾ فيه قولان أحدهما أنَّ الحجَّ يقع مبروراً يكفِّر السيِّئات إذا

اتَّقى ما نهى الله عنه، والآخر ما رواه أصحابنا أن قوله: ﴿لِمَنِ ٱتَّقَىٰ ﴾ متعلَق بالتعجيل في يومين وتقديره: فمن تعجّل في يومين فلا إثم عليه لمن اتّقى الصيد والمناهي إلى انقضاء النفر الأخير وما بقي من إحرامه، ومن لم يتّق المناهي فلا يجوز له النفر في الأول، وقد روي أيضا عن أبي عبد الله للخ في قوله: ﴿ فَمَن تَمَجَّلَ في يَوَمَيَنِ ﴾ أي: من مات في هذين اليومين فقد كفّر عنه كلّ ذنب، ومن تأخر أجله فلا إثم عليه إذا اتقى الكبائر ﴿ وَاتَقُوا آللَه ﴾ أي اجتنبوا المعاصي لإوَاعَـلَكُوَا أَنَكَكُم إلَيْ عبد موتكم تجمعون إلى الموضع الذي يحكم الله فيه بينكم فينبغي أنكم حال الاشتغال بأعمال الحج وبعده تحترزون عن معاصي الله ليعتد بأعمالكم فإن المعاصي يأكل الحسنات عند الموازنة فإن علم بالحشر والمحاسبة كان ذلك من أقوى الدواعي إلى ملازمة التقوى وكانوا إذ

قال أبو العالية: يجيء الحاج يوم القيامة ولا إثم عليه إذا اتّقى فيما بقي من عمره فلم يرتكب ذنباً بعد ما غفر له في الحج لكن المذنب المصر إذا حج فلا يقبل منه لعوده إلى ما كان عليه فعلامة الحج المبرور أن يرجع زاهداً في الدنيا راغباً في الآخرة كما حج إبراهيم أدهم مع رفيقه الصالح من بلخ ولما رجع من حجه زاهداً في الدنيا راغباً في الآخرة وخرج عن ملكه وماله وأهله وعشيرته وبلاده وقطع العلائق واختار بلاد الغربة وقنع بالأكل من عمل يده إمّا من الحصاد أو من بطارة البساتين، وكيف لا والحر الكريم لا ينقض لا ينقض العهد القديم؟ ومما يجب على الحاج اتقاؤه المحارم وأن يجعل نفقته من كسب الحرام فإن الله لا يقبل إنا الطيّب إذا حججت بمال أصله نفقته من كسب الحرام فإن الله لا يقبل إنا الطيّب إذا حججت بمال أصله دنس فما حججت ولكن حجت الغير.

| المتعلقة المعالم المعال |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|

وفي الحديث: «من حجّ بيت الله من كسب الحلال لم يخط خطوة إلّا كتب الله له بها سبعين حسنة وحطّ عنه سبعين خطينة ورفع له سبعين درجة».<sup>(۱)</sup>

وحكي: بعض من حجّ أنّه توفّي في الطريق في رجوعه فدفنه أصحابه ونسوا الفأس في قبره فنبشوه ليأخذوا الفأس فإذا عنقه ويداه قد جمعتا في حلقة الفأس فردّوا عليه التراب ثمّ رجعوا إلى أهله فسألوهم عن حاله فقالوا: صحب رجلاً فأخذ ماله فكان يحجّ منه.

والأولى له أنّه إذا أراد أن يحج بعد تصفية أمواله من حقوق الله وحقوق الخلق وإصلاح امور دينه بالتدارك والتوبة أن يستدين للحج نفقته ثمّ يقضي دينه من ماله كما كان يفعله بعض أهل التوبة والمعذرة وأصل الكلمة من العذرة وهي النجاسة تقول: عذرت الصبيّ إذا طهرته عن النجاسة ولا يقاوم غير الغضب والغلبة بدل الاعتذار.

وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ, فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِوَلِحُوَ أَلَدُ ٱلْخِصَامِ ۞ وَإِذَا تَوَلَى سَتَى فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَبُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلَ وَٱللَهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمَسَادَ۞

قيل: نزلت الآية في الأخنس بن شريق<sup>(٢)</sup> كان يظهر الجميل بالنبيّ والمحبّة له والرغبة في دينه ويبطن خلاف ذلك<sup>(٣)</sup> والآية تعمّ كلّ منافق ومرائي أي: وبعض الناس تستحسن ظاهر قوله، وتعدّه حسنا مقبولا يقال: أعجبني كذا أي: ظهر لي ظهورا لم أعرف سببه فؤون الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا ﴾ بحلاوة كلامه وعذوبة لفظه وفصاحته لا في الآخرة لأنّه في الآخرة يظهر كذبه

> ١ــ انظر: تهذيب الأحكام، ج ٥، ص ١٩؛ وأيضاً. وسائل الشيعة، ج ١١، ص ٩٦. ٢ــ التبيان، ج ٢، ص ١٧٨. ٣ـ مجمع البيان، ج٢، ص ٥٥؛ وبحار الأنوار، ج ٩، ص ٦٩.

| ۳β |  | ¥. | ŗ |
|----|--|----|---|
|----|--|----|---|

المودة الله عَلَى مَا في قَلْمِ مَا في يقول الله: شاهد ومطّلع على قلبي من
 المودة لك والإسلام الووَهُوَ أَلَدُ الْخِصَامِ الله أي أشدت في العداوة والخصومة
 المودة لك والإسلام الووَهُوَ أَلَدُ الْخِصَامِ الله أي أشدت في العداوة والخصومة
 للمسلمين على أن «الخصام» مصدر كالقتال والجدال وإضافة «الألد» إليه
 بمعنى «في» واللدد شدة الخصومة تقول: لدّ يلدّ لدوداً ولدة يلدة إذا غلبه في
 الخصومة. وقيل: «الخصام» جمع الخصم أي أشدت الخصماء.

فَوْ وَإِذَا تَوَلَّى فَهُ أَي: ملك الأمر وصار واليا وتولَى سلطنة جار وفَرْسَمَى في ٱلأَرْضِ في وأسرع في المشي للفساد وسفك الدماء وقطع الرحم ويعمل المعاصي فَوْوَبُهْلِكَ ٱلْمَرَتَ وَٱلنَّسَلَ في الزرع والأولاد وقيل: الحرث النساء والنسل الأولاد قال الصادق للتيج: فالحرث في الآية ها هنا الدين والنسل الناس»<sup>(1)</sup> وقيل: معنى قوله: ﴿ وَإِذَا تَوَلَى في أي إذا أدبر وانصرف عن حضورك ومجلسك فووائلة لا يُمِبُ ٱلنَسَادَ في لا يحب عمل الفساد وأهل الفساد ولا يرتضيه ويغضب على من يعاطاه كما فعله الأحنس بثقيف إذ بيتهم أي أتاهم ليلا وأهلك مواشيهم وذرعهم لأنه كان بينه وبينهم عداوة أو كما يفعله الولاة بالقتل والظلم والإتلاف حتَى يمنع الله بشؤمه القطر فيهلك الحرث والنسل. وفي الحديث: فيجاء بالوالي يوم القيامة فينبذ به على جسر جهنم فيرتيج به الجسر ارتجاجة لا يبقى منه مفصل إلا زال عن مكانه فإن كان مطيعا لله في عمله معنى وإن كان عاصيا انخرق به الجسر فيهوي به في جهنم مقدار خمسين عامة.<sup>(1)</sup>

وفي قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ﴾ صراحة على بطلان قول المجبرة بأنّ الله يريد القبائح لأنّه نفي عن نفسه محبّة الفساد والمحبّة هي الإرادة لأنّ كلّ ما أحبّ أن يكون فقد أراد أن يكون.

۱- التخويف من النار، ابن رجب الحنبلي، ص ۸۰.
 ۲- نورالثقلين، ج ۱، ص ۲۰٤.

| 1 7 1 | معتليا فللألال | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | V | - |
|-------|----------------|-----------------------------------------|---|---|
|-------|----------------|-----------------------------------------|---|---|

وَإِذَا فِيلَ لَهُ ٱنَّقِ اللَّهَ أَخَذَتُهُ ٱلْعِزَةُ بِٱلْإِشْرُ فَحَسْبُهُ. جَهَنَمُ وَلِبِنْسَ ٱلْمِهَادُ ٢

بيّن صفة المفسدين والمنافقين ﴿ وَإِذَا قِبَلَ لَهُ ﴾ خف الله في صنعك السوء واترك ما تباشره في الفساد والنفاق ﴿ أَخَذَتُهُ ٱلْمِزَةُ بِآلَإِشِمِ ﴾ وحملته الأنفة التي فيه وحميّته الجاهليّة والعناد على الإثم والذنب الّذي نهي ﴿ فَحَسَّبُهُ، جَهَنَمُ ﴾ مبتدأ وخبر أي كافيه دخول النار والخلود فيها ﴿ وَلَبِشَسَ ٱلْمِهَادُ ﴾ اللّام موطّئة للقسم أي والله بئس الفراش جهنّم، قال ابن مسعود: إن من الذنوب الّتي لا تغفر أن يقال للعبد: ﴿ أَنَقَ اللّهَ ﴾ فيقول: عليك نفسك. وفي نسخة، من أكبر الذنوب عند الله أن يقال للعبد: ﴿ أَنَقِ اللهُ ﴾ فيقول: عليك نفسك. عليك نفسك.

وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَــُهُ ٱبْتِغَــَآءَ مَهْسَــاتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ رَءُوفُ بِٱلْعِبَــادِ ٣

«الشراء» من الأصداد شرى باع وشرى إذا اشترى كقوله: ﴿ وَشَرَوْهُ بِشَمَنٍ بَخَسِ، ﴾ أي باعوه أي ومن الناس من يبيع نفسه ويبذلها في طاعة الله في الجهاد والصلاة والزكاة والحج وتوصل بذلك إلى ثواب الله ﴿ ٱبْتِغَـآة مَهْسَاتِ ٱللَّهِ ﴾ طلبا لرضاه ﴿ وَٱللَّهُ رَءُوفَ بِٱلْعِبَادِ ﴾ ومن جملة رأفته بعباده أن ما اشتراه منهم من أنفسهم وأموالهم إنّما هو خالص ملكه وحقّه فيشتري منهم ملكه الخاص المحصور بما لا يعد ولا يحصى من ثوابه وفضله.

روى السدّيّ عن ابن عبّاس قال: نزلت هذه الآية في عليّ بن أبي طالب حين خرج النبيﷺ من مكّة إلى الغار ونام عليّ على فراش النبيﷺ ونزلت الآية بين مكّة والمدينة وإنّهﷺ لمّا نام على فراشه قام جبرئيل عند رأسه وميكائيل عند رجليه وجبرئيل ينادي: «بخ بخ من مثلك يا ابن أبي طالب

| بي ٥٦ | ١ |
|-------|---|
|-------|---|

يباهى الله بك الملانكة».(1)

وقال عكرمة: نزلت الآية في أبي ذر الغفاري، وجندب بن السكن وصهيب بن سنان، لأن أهل أبي ذر أخذوا أبا ذر فانفلت منهم فقدم على النبي وأمًا صهيب بن سنان الرومي خرج من مكة يريد الهجرة إلى النبي الله بالمدينة<sup>(٢)</sup> وهو ابن مائة سنة أتبعه نفر من مشركي قريش وقتلوا نفراً كانوا معه وكان معه كنانة فيها سهامه وكان رامياً مصيباً فقال: يا معشر قريش لقد علمتم أنّي من أرماكم رجلا والله لا أضع سهمي إلّا في قلب رجل وأيم الله لا تصلون إلي حتّى أرمي بكلّ سهم في كنانتي ثم أضرب بسيفي ما بقي في يدي ثم أفعلوا ما شئتم ولن ينفعكم كوني فيكم فإنّي شيخ كبير ولي مال في داري بمكّة فارجعوا وخذوه وخلّوني وما أنا عليه من الإسلام، ففعلوا وسار هو إلى المدينة وقدم على النبي تشتر.

وقيل: إنّ المراد بالآية الرجل الّذي يقتل على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والآية تعمّ لكلّ مجاهد في سبيل الله.

يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا آدْخُلُوا فِي ٱلسِّـلِمِ كَآفَةُ وَلَا تَـنَّبِعُوا خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَنِ إِنَّهُ لَحُثُمْ عَدُوٌ مُبِينٌ ۞

المنافقين الله المنفي المنفوا به بالسنتهم على أن الخطاب للمنافقين المعنافقين المنفي المنفي المعنافي المنفي المنفي المعنافي المنفي ال المامي المنفي ا المنفي الممنفي المنفي المنفي المنفي المنفي المنفي ال

۱- انظر: الغدير، ج ۲، ص ٤٨؛ مجمع البيان، ج ۲، ص ٥٧.
 ۲- انظر: التبيان، ج ۲، ص ١٨٣.

وقيل: إن الخطاب ليس للمنافقين والخطاب لمؤمني أهل الكتاب مثل عبد الله بن سلام وأصحابه لأنّهم كانوا يتمستكون ببعض شرائع التوراة مثل تعظيم البيت وتحريم لحم الإبل وألبانها وأشياء كانوا يرون الكف عن ذلك مباحا في الإسلام وإن كان واجبا في شريعتهم فثبتوا على ذلك مع اعتقادهم حلّها استيحاشا من مفارقة العادة وقالوا: يا رسول الله إنّ التوراة كتاب الله فدعنا نقرأ منها في صلاتنا بالليل فقالﷺ: الا تتمسكوا بشيء ممتا نسخ ودعوا ما ألفتموه ولا تستوحشوا من النزوع عنه فإنه لا وحشة مع الحق وإنما هو من تزيين الشيطان».

«الزلل» يستعمل في العدول عن الاعتقاد الحقّ والعمل الصائب أي أخطأتم الحقّ علماً أو عملاً من بعد الحجج والشواهد على ما ادّعيتم إلى الدخول فيه هو الحقّ ﴿ فَاَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ ﴾ غالب في الانتقام ﴿ حَكِيمٌ ﴾ فيما شرّع من الأحكام وفيما يفعله بكم من العقاب بعد إقامة الحجّة عليكم. هُلَيَنُظُرُونَ إِلَا أَن يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِنَ الْعَمَابِ بعد إقامة الحجّة عليكم. اللَّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ())

استفهام في معنى النفي و«نظر» بمعنى انتظر أي ينتظر من يترك الدخول في السلم إلّا إتيان الله على حذف المضاف أي أمر الله وعذابه لأنّه منزّه عن المجيء والذهاب المستلزمين للحركة والسكون أي ينتظر هؤلاء أن يأتيهم ما توعّدهم به على معصيته في ستر وقطع من السحاب «و الغمام»

| Wj |  | ű | 5 | 1 |
|----|--|---|---|---|
|----|--|---|---|---|

السحاب الأبيض الرقيق سمّي غماما لأنّه يستر و«الظلل» عبارة عن قطع متكائفة عظيمة متراكمة و﴿وَالْمَلَتَهِكَةُ ﴾ أي ويأتيهم الملائكة فإنّهم وسائط أمره وهم الآتون ببأسه. وحاصل المعنى أن قد قامت الحجّة فلم يبق إلّا نزول العذاب.

﴿وَقَضِىَ ٱلأَمَرُ ﴾ أي أتمّ أمر إهلاكهم وهو عطف على «يأتيهم» داخل في حيّز الانتظار وإنّما عبّر بصيغة الماضي دلالة على الحقيقة فكأنّه قد كان ﴿وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلأُمُورُ ﴾ امور الخلق وأعمالهم، هو الحاكم بينهم يوم القيامة لا غيره.

وعن النبي ﷺ قال: «إنّ الله أظهر الشكاية من أمّتي وقال: إنّي طردت الشيطان لأجلهم فهم يعصونني ويطيعون الشيطان» فمن أعظم الطاعات طرد الشيطان وأن يتّهم الإنسان نفسه دائما، كما روي: أنّ رجلا صام أربعين سنة في سالف الزمان ثمّ دعا الحاجة، ومع ذلك لم تجب دعوته، فذمّ نفسه فقال: يا مأوى الشرّ ذلك من شؤمك وشرك فأوحى الله إلى نبيّ ذلك الزمان، قل له: إنّ مقتك لنفسك أحب إليّ من صيام أربعين سنة.

سَلَ بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ كُمْ ءَاتَيْنَهُم مِنْ ءَايَتِم بَيْنَةٍ ۖ وَمَن يُبَدِلْ نِعْمَةَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ٣

والمراد علماؤهم وهو سؤال تقرير لتأكيد الحجة عليهم الذين كانوا حول المدينة والمراد علماؤهم وهو سؤال تقرير لتأكيد الحجّة عليهم الكمّ مَاتَيْنَا ﴾ آباءهم وأسلافهم من معجزة ظاهرة على أيدي أنبيائهم كالعصا والبيضاء وإنزال المن والسلوى وكم من حجّة واضحة في كتابهم لمحمّد في صدق نبوّته.

وفي الكلام حذف وتقديره فبدلوا نعمة الله وكفروا بآياته وخالفوه فضلّوا وأضلّوا ومن يبدل الشكر عليها بالكفران ويصرف أدلَة الله وآياته عن وجوهها بالتأويلات والتحريفات الفاسدة بعد ما وقفوا على تفاصيلها ﴿فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾. وفي الآية دليل على فساد قول المجبّرة حيث إنّه سبحانه

أضاف التبديل إليهم وأوعدهم على التبديل بالعقوبة فلو لم يكن فعلهم لما استحقّوا العقوبة والمراد أنّ حال منافقي قومك وتحريفهم كحال من قبلك من المجرمين.

زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَغَرُوا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيا وَيَسْخَرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ُ وَٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا فَوْقَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَنَمَةِ ۖ وَٱللَّهُ يَرَزُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابِ ٢

نزلت الآية في رؤساء قريش، بسطت لهم الدنيا وكانوا يسخرون من فقراء المؤمنين مثل عبد الله بن مسعود وعمّار وبلال ويقولون: لو كان محمّدﷺ نبيّاً لاتّبعه أشرافنا. وقيل: نزلت في عبد الله بن ابيّ وأصحابه يسخرون من ضعفاء المؤمنين. وقيل: نزلت في رؤساء اليهود سخروا من فقراء المهاجرين. ولا مانع من نزولها في جميعهم فبيّن سبحانه أنّ عدول هؤلاء عن الإيمان إنَّما هو لإيثارهم الحياة الدنيا فقال: ﴿ زُبِّنَ لِلَّذِينَ كَقَرُوا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا﴾ وفيه قولان: أحدهما أنَّ الشيطان زيَّنها لهم وقوَّى دواعيهم وحسّن لهم فعل القبيح، وأمّا الله لا يجوز أن يكون المزيّن لهم إيّاها لأنَّه أمرهم بالزهد فيها وقال: إنَّها متاع الغرور، وقال: متاع قليل. والآخر أنَّ المزيِّن هو الله بأن خلق فيها الأشياء المحبوبة من حيث الخلق والإبجاد وبما خلق لهم من الشهوة وإنَّما كان كذلك لأنَّ التكليف لا يتمَّ إلَّا مع الشهوة وما من شيء من القبائح إلَّا وهو سبحانه منعه واستناده إلى الله يكون بهذا العنوان إذ لا يكلُّف الإنسان إلى شيء تتوق نفسه إليه ويدعى إلى شيء تنفر عنه نفسه ويزجر منه. وذكَّر الفعل مع أنَّ الحياة مؤنَّثْ لأنَّها غير حقيقيَّ وهو بمعنى العيش والبقاء ﴿وَيَسْخُرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ أي يستهزئون بالفقراء. (``

﴿وَٱلَّذِسِنَ ٱتَّقَوْا فَوْقَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَهُمَةِ ﴾ أي الذين اجتنبوا الكفر فوق الكفَّار

١- انظر: مجمع البيان، ج ٢، ص ٦٣.

| البيني الم | <u>م</u> وک |
|------------|-------------|
|------------|-------------|

في الدرجات وتمتِّعهم بنعيم الآخرة أكثر من استمتاع هؤلاء في الآخرة وحالهم فوق هؤلاء الكفَّار لأنَّهم في علَّيِّين وهؤلاء في سجّين كقوله: ﴿ أَسْحَنْبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَهِـذٍ خَيْرٌ مُسْتَقَرًّا ﴾ (') وقيل: المعنى أنَّ حال المؤمنين في الاستهزاء بالكفَّار والضحك منهم في الآخرة فوق حال هؤلاء في الدنيا مثل قوله: ﴿ فَأَلَيْهُمُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ ﴾ (\*) لأنَّهم في أوج الكرامة وهم في حضيض الذلِّ والمهانة فتكون الفوقيَّة مجازًا. ﴿ وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاَهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ لأنَّه لا يخاف نفاد ما عنده. حكى أنَّ عيسى ﷺ سافر ومعه يهوديَّ فكان مع عيسى للله ثلاث أقراص فأعطاها اليهوديّ وقال له: احفظها ثمّ بعد ساعة أكل اليهوديّ واحدا منها فقال عيسى للنة: «هات الأقراص فقدّم القرصين فقال: أين ثالثها»؟ فقال اليهوديَّ: لم تكن أكثر من هذا، فمشيا حتَّى شاهد من عيسى للله عجائب فأقسم عيسى الله لذلك حتَّى يقرَّ بالقرص الثالث فلم يقرّ فلحقا بثلاث لبنات من الذهب في الطريق فقال اليهوديَّ: يا عيسي الله اقسم ذلك. فقال عيسي الله: «واحدة لي وواحدة لك وواحدة لمن أكل القرص الثالث»، فقال اليهوديّ: أنا أكلت القرص الثالث. فقال عيسي الثالث العد عتي فقد شاهدت قدرة الله ولم تقرّ به والآن قد أقررت بالدنيا». فترك عيسى 🚓 اللبنات عند اليهوديّ ومشى وجاء ثلاثة من اللصوص وقتلوا اليهوديّ وأخذوا اللبنات ثمَّ بعثوا من جملتهم واحدا ليأتي لهم بالطعام فلمًا غاب عنهما تشاورا في قتله وقالا: إذا رجع قتلناه وأخذنا نصيبه. فذهب الرجل واشترى سمّاً فطرحه في الطعام الّذي اشتراه حتّى يأكل ذلك الطعام صاحباه فيموتا ويأخذ اللبنات الثلاثة، فلمًا قدم عليهما وأتى بالطعام قاما وقتلاه ثمّ أكلا الطعام فماتا

- ١\_ سورة الفرقان: ٢٤.
- ٢\_ سورة المطغفين: ٣٤.

ثمَّ عبر عليهم عيسى لل<sup>يني</sup> فوجد اليهوديَّ وهؤلاء الثلاثة مقتولين فتعجّب من ذلك فنزل جبرئيل وأخبره بالقص*ّ*ة.

ومثل الحياة الدنيا والحرص عليها مثل اللبنات فلا تكن أيّها العاقل يهوديًا ولا لصًا، بل كن عيسى زمانك، فلحلالها حساب ولحرامها عقاب ولمشبوهاتها عتاب، واترك الدنيا وخالف نفسك الخبيثة ترزق بغير حساب. كانَ النّاسُ أُمَّةُ وَبَحِدَةُ فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّنَ مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الكِنَبَ بِالْحَقِ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النّاسِ فِيمَا اَخْتَلَفُوا فِيهُ وَمَا اَخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعَدٍ مَا جَآءَتْهُمُ الْبَيِنَنَتُ بَعْيَا اَخْتَلَفُوا فِيهُ وَمَا الْخَتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الذين

بيّن سبحانه أحوال من تقدّم من الكفّار تسلية للنبي ﷺ أي ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ ﴾ على دين واحد وجماعة واحدة متّفقين في الإيمان واتّباع الحقّ من وقت آدم إلى مبعث نوح وكان بينهما عشرة قرون كلّ قرن ثمانون سنة عند الأكثر<sup>(۱)</sup> ﴿ فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَتِنَ ﴾ وقال قوم: إنّهم كانوا على الكفر وهو المرويّ عن ابن عبّاس وجماعة ثمّ اختلفوا في أيّ وقت كانوا كفّارا فقيل: كانوا كفّارا بين آدم ونوح. وقيل: كانوا كفّارا بعد نوح إلى أن بعث الله إبراهيم والنبيّين بعده.

فإن قيل: كيف يجوز أن يكون الناس كلّهم كفّارا والله لا يجوز أن يخلي الأرض من حجّة له على خلقه؟

فالجواب: يجوز أن يكون الحقّ في واحد أو جماعة قليلة لم يمكنهم إظهار الدين خوفا فلم يعتدّ بهم إذ كانت الغلبة للكفّار.

قال الواقديّ والكلبيّ: المؤمنون كانوا أهل السفينة حين غرق الله

١- المعروف في اللغة: مائة سنة. وقال الراغب: هوالقوم المقترنون في زمان واحد.

الخلق. قال مجاهد: المعنى كان آدم على الحق إماما لذريّته فبعث الله النبيّين. وروي عن أبي جعفر الباقر للتلا أنّه قال: **اكانوا قبل نوح امّة واحدة على** فطرة الله لا مهتدين ولا ضلالا فبعث الله النبيّين». فالمعنى على هذا أنّهم متعبّدين بما في عقولهم من غير نبوة ولا شريعة.<sup>(۱)</sup> ثمّ بعث الله النبيّين بالشرائع لما علم أن مصالحهم فيها فأرسل الله النبيّين (مُبَشّرِينَ) لمن أطاعهم بالجنّة (وَمُنذِرِينَ ) لمن عصاهم بالنار (وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِنَبَ بِالْحَقِّ فَلَ

المجلولِيَحَكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ ﴾ الضمير في «يحكم» يرجع إلى الله أي ليحكم الله منزل الكتاب. وقيل: الضمير راجع إلى الكتاب ﴿ فِيمَا الْحَتَلَغُوا فِيهِ ﴾ قبل إنزال الكتاب.

(ومَا اَخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعَدِ مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيِنَنْتُ ﴾ أي: وما اختلف في الحق إلَّا الذين أعطوا العلم به كاليهود فإنَّهم كتموا صفة النبيّ بعد ما اعطوا العلم بعلائمه ويصفاته من بعد الأدلة والحجج الواضحة في التوراة والإنجيل. وقيل: معجزات محمدتي الله في يُعَدّي بَيْنَهُمْ في في في في بَعَد أي فلما وحمد الواضحة في التوراة والإنجيل. وقيل: معجزات محمدتي الله الذين أي بَيْنَهُمْ في فلما أي في في فلما والعلم أي في بعد ما اعطوا العلم بعاد ما اعطوا العلم بعلائمه ويصفاته من بعد الأدلة والحجج الواضحة في التوراة والإنجيل. وقيل: معجزات محمدتي الله الذين أي بينانهُمْ أي في في في الحق إلى الذين أي ما معلوا العلم أي في أي في التوراة والإنجيل. وقيل:

﴿ فَهَدَى ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَا اخْتَلَغُوا فِيهِ مِنَ ٱلْحَقِّ بِإِذَنِهِ ﴾ لأنّهم اختصّوا بالاهتداء ومعنى ﴿ بِإِذَنِهِ ﴾ بعلمه وقيل: أي: بلطفه. فعلى هذا يكون في الكلام محذوف أي فاهتدوا بإذنه ﴿ وَٱللَّهُ يَهَدِى مَن يَشَآهُ إِلَىٰ مِزَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ فيه أقوال:

أحدها: أنّ المراد البيان والدلالة، والصراط المستقيم هو الإسلام وخصّ به المكلّفين دون غيرهم ممّن لا يحتمل التكليف.

و ثانيها: أنَّ المراد به يهديهم باللطف فيكون خاصًّا بمن علم عن حاله أنَّه يصلح به.

١\_ التبيان، ج ٢، ص ١٩٥. ومن ذهب اليد في مجمع البيان، ج ٢، ص ٦٥.

وثالثها: يهديهم إلى طريق الجنّة فيكون مخصوصاً بالمؤمنين لا يضلّ سالكه.<sup>(١)</sup> أَمَّ حَسِبْتُمَ أَن تَذْخُلُوا الْجَنَّيَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوًا مِن قَبْلِكُم مَسَّتْهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَى يَعُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ مَامَنُوا مَعَهُ. مَتَى نَصْرُ اللَّوْ أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللَهِ قَرِبَتُ <sup>(1)</sup>

«أم» منقطعة معناه «بل» والهمزة للإنكار أي بل حسبتم أن تدخلوا الجنّة أي لا ينبغي أن تظنّوا وتحسبوا ذلك ﴿وَلَمَّا يَأْتِكُم ﴾ والحال لم يجئكم ﴿مَثَلُ الَّذِينَ خَلَوًا مِن قَبْلِكُم ﴾ وصف الذين مضوا من قبلكم من الأنبياء ومن معهم من المؤمنين، أي ولم تبتلوا بعد بما ابتلوا به من الأحوال الهائلة الّتي هي في شدة والفظاعة صارت مثلا ﴿مَتَنَهُمُ ٱلْبَأْسَاَهُ وَالضَرَّةُ ﴾ كأنّه قيل: كيف كان مثلهم وحالهم العجيبة فقيل مستنهم الفاقة والخوف والضراء أي الآلام والأمراض.

﴿وَذُلِّزِلُواً ﴾ وأزعجوا إزعاجاً شديداً بما أصابهم من الشدائد.

التقول الرَّسُولُ وَالَذِينَ مَامَنُوا مَعَهُ، 
 الله التهى أمرهم في الشدّة إلى
 حيث اضطرّهم الأمر الدعاء لله لقرب الفرج والنصر. ولا يجوز أن يكون
 المعنى على جهة الاستبطاء بأن يقولوا: 
 مَتَنُ نَعْبُرُ ٱللَّهِ فَي لأَنَ الرسول يعلم أن
 الله لا يؤخر وعده، والمراد أنّكم ما امتحنتم بمثل ما امتحنوا فتصبروا كما
 الله من المشركين وأمثالهم.

ثمَّ أخبر الله سبحانه أنَّه ناصر أوليائه لا محالة فقال: ﴿ آلَا إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ قَرِبَتُ ﴾ وقيل إنّ هذا من كلامهم بأنَّهم قالوا: ﴿ مَقَ نَصَرُ ٱللَّهِ ﴾ ثمّ تفكّروا فعلموا أنّ الله منجز وعده فقالوا: ﴿ آلَا إِنَّ نَصَرَ ٱللَّهِ قَرِبَتُ ﴾ وقيل: إنَّه ذكر جملة كلام الرسول والمؤمنين ثمّ فصّل قال المؤمنون: ﴿ مَتَى نَصَرُ ٱللَّهِ ﴾ وقال

۱ـ مجمع البيان، ج ٢، ص ٦٦. ورواه المجلسي في البحار، ج ٥، ص ١٧٢.

الرسول ﷺ: ﴿ أَلَا إِنَّ نَمْثَرَ ٱللَّهِ قَرِبَتُ ﴾ كقوله: ﴿ جَعَلَ لَكُمُ ٱلَيَّلَ وَٱلنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْنَغُواْ مِن فَضْلِهِ.﴾<sup>(١)</sup> وهذا المعنى أنسب.<sup>(٢)</sup>

يَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلْ مَآ أَنفَقْتُم مِنْ خَيْرٍ فَلِلْوَلِدَيْنِ وَٱلأَقْرَبِينَ وَالْبَتَكِي وَٱلْمَتَكِينِ وَآبْنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيـ لُمُ ٢

نزلت في عمرو بن الجموح وكان شيخا كبيرا ذا مال كثير، فقال: يا رسول الله ماذا ننفق من أموالنا وأين نضعها؟ ﴿ يَسْتَلُونَكَ ﴾ يا محمّد أي شيء ينفقون والسؤال عن الانفاق، يتضمّن السؤال عن المنفق عليه ﴿ قُلْ مَآ أَنفَتَتُم مِنْ خَيْرٍ ﴾ أي: أي شيء أنفقتم من أي خير كان، والمال يسمّى «خيرا» لأن حقّه أن يصرف إلى جهة الخير فصار بذلك كأنّه نفس الخير ﴿ فَلِلْوَلِدَيْنِ ﴾ بيان المصرف ﴿ وَٱلأَقْرَبِينَ وَٱلْيَتَكَيّ ﴾ والمراد «بالوالدين» الأب والأم والجد والجدة وإن علوا لأنّهم يدخلون في اسم الوالدين والمراد «بالأقربين» أقارب المعطي «و اليتامى» أي كلّ من لا أب له مع صغره المحتاجين ﴿ وَٱلْمَتَكِينِ وَآبَن

واختلفوا في هذه النفقة قيل: المراد به نفقة التطوّع. وقيل: هي عامّة في الزكاة المفروضة والتطوّع<sup>(٣)</sup> وإنّما لم تتعرّض للسائلين والرقاب إمّا اكتفاء بما ذكر في المواقع الأخر وإمّا بناء على دخولهم تحت عموم قوله تعالى: ﴿وَمَا تَفَعَلُوا مِنَ خَيْرٍ ﴾ فإنّه شامل لكلّ خير واقع في أيّ مصرف كان ﴿وَلَهِ أَنَهَ بِهِـ عَلِيـــمُرُ ﴾ فيوفي ثوابه.

- ۱\_ سورة القصص: ۷۳. ۲ ـ المان ۲۳
- ٢\_ مجمع البيان، ج٢، ص ٦٩.
- ٣ فقه القرآن، ج ١، ص ٢٤٠.

كُتِبَ عَلَيْڪُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَكُرْهُ لَكُمْ وَعَسَىٰٓ أَن تَـكَرَهُوا شَيْعًا وَهُوَ خَبَرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰٓ أَن تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللَهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ٢

في الآية بيان لكون الجهاد مصلحة لمن أمر به، أي فرض عليكم قتال الكفرة والجهاد في سبيل الله مع أعداء الدين وهو فرض على الكفاءة، مثل صلاة الجنازة ﴿وَهُوَ كُرْ لَكُمْ ﴾ والحال أنّه شاقَ عليكم طبعا كالصوم في الصيف، وكراهة الطبع لا توجب الذم ﴿وَعَسَىٰ أَن تَـكَرَهُوا شَيَعًا وَهُوَ خَيْرٌ لَحَتُم ﴾ لأنّ في الغزو إحدى الحسنيين إمّا الظفر والغنيمة وإمّا الشهادة والجنّة.

الأمور ألتي تحبّونه مستلذات النفس والشهوات والقعود عن الغزو فوَعُوَ شَرٌّ لَكُمْ ﴾ الأمور ألتي تحبّونه مستلذات النفس والشهوات والقعود عن الغزو فوَعُوَ شَرٌّ لَكُمْ ﴾ لما فيه من فوات الأجر وحصول غلبة الأعداء وضعف الدين وتخريب الديار فوالله يَحْلَمُ ﴾ ما هو خير لكم ديناً ودنيا فلذا يأمركم به فواتشتر لا تعلمون ﴾ ذلك ولذلك تكرهونه، وإنّما كرهوا الأمور الخيرية لأن أبدانهم رهينة لشهواتهم وضعف نيّاتهم بعمل الآخرة فينبغي للعاقل أن يجاهد مع النفس والطبيعة ليرتفع الهوى والشهوات والبدعة ويتمكن في قلبه حبّ العمل بالكتاب والسنّة.

قال إبراهيم الخوّاص: كنت أسيح في جبل لكام وفيه أشجار الرمّان البرّيّ فرأيت رمّانة اشتهيتها فقطعتها وشققتها فوجدتها حامضة فتركتها فرأيت رجلا مطروحا قد اجتمع عليه الزنابير فقلت: السّلام عليك. فقال: وعليك السّلام يا إبراهيم فقلت: كيف عرفتني ولم ترني؟ قال: من عرف الله لا يخفى عليه شيء فقلت: أرى لك حالاً مع الله فلو سألته أن يحميك ويقيك الأذى والمرض من هذه الزنابير فقال: وأرى لك حالاً مع الله فلو سألته أن يقيك شهوة الرمّان فلدغ الرمّان يجد الإنسان ألمه في الآخرة ولدغ الزنابير يجد ألمه في الدنيا.<sup>(۱)</sup>

١-انظر: شرح نهج البلاغة، ج ١١، ص ١٣١.

يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهَرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلْ قِسَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَحُصُفْرٌ بِهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبُرُ عِندَ ٱللَّهِ وَٱلْفِتْنَةُ أَحْكَبُرُ مِنَ ٱلْقَنْلُ وَلَا يَزَالُونَ يُقَلِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَلْعُواً وَمَن يَرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرُ أَلْوَلَتُهِ أَعْمَالُهُمْ في الدُّنِيا وَٱلْاضِرَةِ وَأُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ هُمَ فِيهَا خَلِدُونَ اللَّهِ وَالْفِتْمَة

سبب النزول: بعث رسول الله عنه سريّة من المسلمين وأمّر عليهم عبد الله بن جحش الأسديّ وهو ابن عمّة رسول الله عنى وذلك قبل قتال بدر بشهرين على رأس سبعة عشر من مقدمه الشريف بالمدينة فانطلقوا حتّى هبطوا نخلة فوجدوا بها عمرو بن الحضرميّ في عير تجارة لقريش في آخر يوم من جمادي الآخرة وكانوا يرون أنّه من جمادي وهو رجب فاختصم المسلمون فقال قائل منهم: هذه عيرة من عدو وغنم رزقتموه ولا ندري أمن الشهر الحرام هذا اليوم أم لا؟ وقال قائل منهم: لا نعلم هذا اليوم أمن الشهر الحرام أم لا ولا نرى أن تستحلّوه لطمع أشفيتم عليه؟ فغلب على الأمر الذي أراد الغنم فشدتوا على ابن الحضرميّ فقتلوه وغنموا عيره فبلغ كفّار قريش فركب وفد كفّار قريش حتّى قدموا على النبيّ يتي فقالوا: أتحل القتال في الشهر الحرام؟ فأنزل الله الآية.<sup>(۱)</sup>

الشهر يُتَعَلُونَكَ لما يا محمّد السائلون أهل الشرك على جهة التوبيخ والعيب، وقيل: السائلون أهل الإسلام سألوا ذلك ليعلموا كيف الحكم فيه (عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ ﴾ أي عن القتال في الشهر الحرام وقتال بدل الاشتمال عن الشهر لأن الزمان يشتمل على ما يقع فيه، وإنّهم كانوا ينزعون الأسنّة والنصال

١\_انظر: تغسيرالقمي، ج ١، ص ٦١.

۷٥.

| ۲ | <del>.</del> | 1 | مقبليا المتناز |
|---|--------------|---|----------------|
| • | <b>(</b> •   | • |                |

عند دخول رجب، ويدعى رجب الأصم لأنه لا يسمع فيه قعقعة السلاح فيه. فوقُل في يا محمد: فوقت ل فيو في ذنب فوكبير في عظيم عند الله «و قتال» مبتدأ خبره «كبير» وجاز الابتداء بالنكرة لأنها وصفت «بفيه» وعند الأكثر أن هذه الآية منسوخة بقوله: فوقاً تُلْمُشْرِكِينَ حَيْتُ وَجَدَتْمُوهُمْ في<sup>(۱)</sup> فووَمَدَدُ عَن هذه الآية منسوخة بقوله: فوقاً تُلُوا المُشْرِكِينَ حَيْتُ وَجَدَتْمُوهُمْ في<sup>(۱)</sup> فووَمَدَدُ عَن ميبيل الله ومنع عن الإسلام و«صد» مبتدأ قد تخصص بالعمل فيما بعد فوصَعْنُ بِهِ. في بالله وصد أيضا عن دخول فوالمُسْمِعِد المُوَادِ في وزيارة بيت الله فوراخراج أهليو. في أي أهل المسجد وهو النبي والمؤمنون فوينه في من المسجد فواكبرُ عِندَ الله وها ورا يعني إخراجهم المسلمين من مكة حين ضيقوا عليهم وهاجروا إلى المدينة.

﴿وَٱلْفِتْـنَةُ آَحْتَبَرُ مِنَ ٱلْقَتْلِ ﴾ أي الفتنة في الدين والكفر أعظم من القتل في الشهر الحرام يعني قتل ابن الحضرميّ أي هذه الأشياء المعدودة أكبر إثما وعقوبة من قتل المسلمين ابن الحضرميّ في الشهر الحرام ولو أن القتال في الشهر الحرام حرام لأن القتال إثم والكفر أعظم ولأنهم كانوا شاكَين في اليوم وأولوه ولا تأويل للكفار في الكفر. ﴿وَلَا يَزَالُونَ يُقَلِلُونَكُمْ ﴾ بيان لاستحكام عداوتهم في اليوم وأولوه ولا تأويل للكفار في الكفر. ﴿وَلَا يَزَالُونَ يُقَلِلُونَكُمْ ﴾ بيان لاستحكام عداوتهم في الشهر الحرام حرام لأن القتال إثم والكفر أعظم ولأنهم كانوا شاكَين في اليوم وأولوه ولا تأويل للكفار في الكفر. ﴿وَلَا يَزَالُونَ يُقَلِلُونَكُمْ ﴾ بيان لاستحكام عداوتهم في الدين، أي لا يزال الكفار عن قتالكم أيتها المؤمنون أو حَقَّ يَرُدُوكُمْ عَن يدينِكُمْ ﴾ ويصرفوكم عن دينكم الحق إلى دينهم الباطل إذ أي أن تستكلمون.

فَوَمَن يَترتبَدِد مِنكُمَّ عَن دِينِهِ ﴾ أي من يفعل ذلك بإغوائهم ﴿فَيَمُتَ وَهُوَ كَافِرُ ﴾ بأن لم يرجع إلى الإسلام ويموت على الكفر ﴿فَأَوْلَتَهَكَ ﴾ الباقون على الارتداد حين الموت ﴿حَبِطَتَ ﴾ وتلاشت وبطلت ﴿أَعْمَنُلُهُمْ ﴾ الّتي كانوا عملوها في حالة الإسلام حبوطا كلّيًا لا تلافي له ﴿فِي ٱلدُّنِيَا ﴾

١\_ سورة التوبة: ٥.

وهو وجوب قتله عند الظفر به لارتداده وفوات موالاة المسلمين وزوال النكاح وحرمانه من مواريث المسلمين ونحو ذلك ممّا يجري على المرتد وأهله وماله ﴿وَالْآخِرَةِ ﴾ وهو الجنّة لأنّ عبادتهم لم تصحّ لإخلال الوجه فلم يجازوا عليها في الآخرة ﴿وَأُوْلَئِيْكَ أَصْحَبُ النَّارِ \* هُمّ فِيهَا خَذَلِدُونَ ﴾ مؤبّدون فيها وحاصل الآية أنّ كلّ واحد من هذه الأمور أعظم من القتال في الشهر الحرام.

إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَنِهَدُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أُوْلَتِهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞

نزلت في السريّة المذكورة فإنّ الله لممّا فرج عنهم بالآية السابقة ما كانوا فيه من الغمّ الشديد بقتالهم في الشهر الحرام طمعوا فيما عند الله من ثوابه فقالوا: يا رسول الله لا عقاب علينا فيما فعلنا فهل نعطى ثوابا؟ فأنزل الله هذه الآية وكانوا مؤمنين مهاجرين ﴿وَالَّذِينَ هَاجَرُوا ﴾ وفارقوا منازلهم فوَجَنهَدُوا ﴾ وحاربوا المشركين فوفي سَبِيلِ الله ﴾ لإعلاء دينه فواكَتهك يَرْجُونَ رَحْمَتَ الله ﴾ وثوابه ولا يحبط أعمالهم كأعمال المرتدين فوالله عَفُورٌ ﴾ لذنوبهم فريّضٍ في يرحمهم ومن الواجب على المؤمن أن لا يبأس من رحمته وأن لا يأمن من عذابه.

يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْحَمْرِ وَٱلْمَيْسِرُ قُلْ فِيهِمَآ إِنَّمْ حَبِيرٌ وَمَنْفِعُ لِلنَّاسِ وَإِنْمُهُمَآ آحْذَرُ مِن نَفْعِهِمَّا وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِعُونَ قُلِ ٱلْمَغُو<sup>\*</sup> كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ الْأَيْنَتِ لَعَلَ<sup>2</sup>هُمْ تَنَفَكُرُونَ (<sup>(())</sup> فِي الدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةُ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَمَى قُلُ إِصْلَاحُ لَهُمْ خَيْرٌ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَنُكُمْ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ ٱلْمُفْسِدَ مِنَ ٱلْمُعْلِحُ وَلَو شَاءَ ٱللَّهُ لَأَعْنَ تَكُمُ نزلت في جماعة من الصحابة أتوا رسول الله فقالوا: أفتنا في الخمر والميسر'' فقال: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَمنٍ ٱلْخَمْرِ ﴾ وهي كلُّ شراب مسكر مخالط للعقل مغطى عليه، وما أسكر كثيره فقليله خمر وحرام «و الخمر» مصدر خمره أي ستره سمّى به لتغطيتها العقل والتميّز كأنَّها نفس الستر كما سمّيت سكراً لأنَّها تسكر وتحجر العقل ﴿وَٱلْمَئِسِرِ ﴾ مصدر ميميَّ من يسر كالموعد والمرجع يقال: يسرته إذا قمرته واشتقاقه من اليسر لأنَّه أخذ المال بيسير وحصوله لصاحبه بالسهولة ويدخل جميع أقسامه كالنرد والشطرنج حتى لعب الصبيان بالجوز والكعاب. ﴿قُلْ فِيهِمَا ﴾ أي في تعاطي الخمر والميسر واستعمالهما ﴿إِنَّمْ كَبِيرٌ ﴾ وقرأ كثير بالثاء المثلَّثة لما أنَّ الأوَّل مسلبة للعقول ألتي هي قطب الدين والدنيا مع كون كلِّ منهما متلفة للأموال ﴿وَمَنَنِغِعُ لِلنَّاسِ ﴾ من كسب اللذَة والمغالات بثمن الخمر وتقوية الضعيف والإعانة على بائه وتسلية المحزون وتشجيع الجبان وتسخية البخيل وإنطاق الفتى العيِّ وتهييج الهمَّة، ومنافع الميسر إصابة المال من غير كدٍّ ولا تعب وانتفاع الفقراء بلحم الجزور فإنَّهم كانوا يفرَّقونها على المحتاجين. قال الواقديِّ: وربَّما قمر الواحد منهم في مجلس مائة بعير فيصيب مالاً عظيماً بلا نصب ولا ثمن ثمّ يعطيه المحتاجين فيكتسب المدح والثناء.

الخورانية أسمر أستر من نُفْعِهما ، وفي الخمر إيقاع العداوة والبغضاء والصد عن ذكر الله وعن الصلاة وهي تسفّه الحكيم فكيف بغيره ويؤول أمر شاربها أحيانا بحيث يلعب ببوله وعذرته وقيئه كما ذكر ابن أبى الدنيا أنّه مرّ على سكران وهو يبول في يده ويمسح به وجهه كهيئة المتوضّئ ويقول: الحمد لله الذي جعل الماء طهورا والإسلام نورا. وفي الميسر أنّه إذا ذهب

۱-انظر: مجمع البيان، ج ۲، ص ۸۱.

ماله من غير عوض ساءه ذلك فعادى صاحبه وربّما قصده بالسوء. قال المفسّرون: تواردت في الخمر أربع آيات نزلت بمكّة: ﴿وَمِن تَمَرَتِ ٱلنَّخِيلِ وَٱلْأَعْنَبِ نَنَيْذِدُنَ مِنْهُ سَحَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَة لِقَوْرِ يَعْفِلُونَ ﴾<sup>(١)</sup> فكان المسلمون يشربونها وهي لهم حلال يومنذ.<sup>(٢)</sup> ثم إن معاذا وعمر ونفراً من الصحابة قالوا: أفتنا يا رسول الله في الخمر فإنّها مذهبة للعقول فنزلت في يَسْتَلُونَكَ عَمْنِ الْحَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ فَي فَشْربها قوم وقالوا: نأخذ نفعها ونترك إثمها وتركها آخرون وقالوا: لا حاجة لنا فيما إثمه كبير.

ثم إن عبد الرحمن بن عوف دعا ناسا منهم فشربوا وسكروا فقام أحدهم للصلاة فقرأ: (قل يا أَيُّها الكافِرُون أعبد ما تعبدون) إلى آخر السورة بدون «لا» في لا أعبد فنزلت: ﴿لاَ تَقَـّرَبُوا الصَّكَلَوْةَ وَأَنتُم سُكَرَىٰ ﴾<sup>(٣)</sup> فقلً من يشربها وقالوا: لا خير في شيء يحول بيننا وبين الصلاة وشربها قوم في غير حين الصلاة حتَّى كان الرجل يشربها بعد صلاة العشاء فيصبح وقد زال عنه السكر ويشرب بعد الصبح فيصحّوا إذا جاء وقت الظهر.

ثم اتّخذ عتبان بن مالك ضيافة ودعا رجالا من المسلمين فيهم سعد بن أبي وقّاص وكان قد شوى لهم رأس بعير فأكلوا منه وشربوا الخمر حتّى سكروا ثمّ إنّهم تناشدوا الأشعار وانتسبوا وافتخروا فأنشد سعد قصيدة فيها هجاء الأنصار وفخر لقومه، فأخذ رجل لحى البعير فضرب به رأس سعد فشج موضحة<sup>(1)</sup> فانطلق سعد إلى رسول الله الله وشكا إليه الأنصاري فنزل: (إنَّا المُنَثَرُ وَٱلْمَيْبِيرُ في في سورة المائدة، إلى قوله: (فَهَلَ أَنْهُ مُنَنَهُونَ في فقالت

> ١- سورة النحل: ٦٧. ٢- بحار الأنوار، ج ٢٠، ص ١٨٣. ٣- سورة النساء: ٤٣. ٤- الموضحة من الشجاج مايوضح فيها عظم الرأس.

٨.

الصحابة: انتهينا يا رب.

وحرّمت الخمر في السنة الثالثة من الهجرة بعد غزوة الأحزاب بأيّام. قال القفال المروزيّ: والحكمة في وقوع التحريم على هذا الترتيب أنّه تعالى علم أنّ القوم كانوا ألفوا شرب الخمر وكان انتفاعهم بها كثيرا فلو منعهم دفعة واحدة يشقّ عليهم فلا جرم استعمل في التحريم هذا الرفق.

ثمَّ لمَّا نزل التحريم أريقت الخمر قال ابن عمر: ولقد غودرت أزقة المدينة بعد ذلك حيناً كلّما مطرت استبان فيها لون الخمر وفاحت منها ريحها وحرمت ولم يكن للعرب يومئذ عيش أعجب منها وما حرّم الله عليهم شيئاً أشدً من الخمر.

وفي «روح البيان»: روي أنّ جبرئيل للنبي قال للنبي الله الله تعالى شكر لجعفر الطيّار أربع خصال كان عليها في الجاهليّة وهو عليها في الإسلام، فسأل النبي الله جعفراً عن ذلك فقال: يا رسول الله لو لا أنّ الله اطّلعك عليها لما أخبرتك بها:ما شربت الخمر قطّ، لأنّي رأيتها تزيل المقل وأنا إلى أن أزيد فيه أحوج متي إلى أن أزيله، وما عبدت صنما قطّ لأنّي رأيته لا يضرّ ولا ينفع، وما زنيت قطّ لغيرتي على أهلي، وما كذبت قطّ لأنّي رأيته دناءة».

قال عمرو بن الأدهم ـ وهو من أكابر سادة بني تميم ــ: لو كان العقل يشترى ما كان شيء أنفس منه فالعجب لمن يشتري الحمق بماله فيدخله في رأسه ويفيء في جيبه ويسلح في ذيله.

قال أمير المؤمنين ﷺ: «لو وقعت قطرة في أرض فبنيت مكانها منارة لم اؤذن عليها ولو وقعت في بحر ثمّ جفٌ فنبت فيه الكلاء ورعت الغنم منه لما أكلت من لحومها».<sup>(1)</sup>

وأمًا الميسر فهو القمار، والياسر القامر. وكان أصل الميسر في الجزور

۱\_ مستدرک الوسائل، ج ٤، ص ٧٥. والکشاف، ج ۱، ص ۳۵۹.

| 🗚 | 的经 |
|---|----|
|---|----|

في العرب وذلك أنَّ أهل الثروة من العرب كانوا يشترون جزورا ويضمنون ثمنه ولا يؤذونه ليظهر بالقمار أنَّه على من يجب فينحرونها ويجزونها عشرة أجزاء ثم يسهمون عليها بعشرة قداح يقال للقداح الأزلام والأقلام سبعة منها لها أنصباء: الفذَّ وله نصيب واحد والتوأم وله نصيبان والرقيب وله ثلاثة والحلس وله أربعة والنافس وله خمسة والمسبل وله ستَّة والمعلَّى وله سبعة، وثلاثة منها لا نصيب لها وهي المنيح والسفيح والوغد ثمّ يجعلون القداح في خريطة تسمى الربابة ويضعونها على يدي عدل عندهم يسمى المجيل والمفيض ثم يحركها ويجلجلها ذلك الرجل العدل فيدخل يده فيخرج باسم رجل رجل قدحا قدحا فمن خرج له قدح من ذات الأنصباء أخذ النصيب المعيّن له ومن خرج له قدحا ممّا لا نصيب له وهو الثلاثة لم يأخذ شيئا وغرم ثمن الجزور وكانوا يدفعون تلك الأنصباء للفقراء ولا يأكلون منها أى من سهم الثلاثة المحرومة ويفتخرون بذلك ويذمون من لا يدخل في هذا الأمر ويسمونه البرم ومعناه عديم المروة واللئيم فهذا كان أصل القمار عندهم'' فالميسر بأقسامه حرام كما أنَّ الخمر بأنواعها حرام. في الحديث: «سيأتي على أمتى زمان يظهر فيه أقوام يسمون الخمر بغير اسمها».

الوَوَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ ﴾ سؤال عن كمّيته ومقداره فإنّه لمّا نزل قوله: ﴿قُلْ مَآ أَنفَنَقْتُم مِن خَيْر فَلِلُوَلِدَيْنِ ﴾ قال عمرو بن الجموح: وسأل عن مقدار الإنفاق فنزل الوقُل آلمَغُو ﴾ أي: أنفقوا الميسور والسهولة، أي: ما سهل وتيستر ولم يشق عليك إنفاقه فالعفو من المال ما يسهل إنفاقه، والجهد من المال ما يعسر إنفاقه والقدر السهل ما كان فاضلا عن حاجة نفسه وعياله ومن عليه مؤونته ولكن بشرط الاقتصاد، عن ابن عبّاس عن النبيّ قالﷺ الن العفو الوسط من

١- سيأتي له ذكر في الجزء الرابع من الكتاب في سورة المائدة: آية ٩٠.

غير إقتار ولا إسراف» وهو المرويّ عن أبي جعفر للخِل<sup>(۱)</sup> وثالث الأقوال: أنّ العفو ما فضل عن قوت السنة، عن الباقر للخِلاِ قال: <mark>«ونسخ ذلك بآية الزكاة».<sup>(۲)</sup></mark> والرابع من الأقوال: أنّ العفو أفضل المال وأطيبه.

كَذُلِكُ بالخطاب للنبي الشي ويدخل فيه الأمّة وإفراد الخطاب مع
تعدد المخاطبين باعتبار القبيل أو الفريق بما هو مفرد اللفظ ومجموع المعنى
أي مثل ما بيّن أنّ العفو أصلح من الجهد (يُبَيِّنُ أللهُ لَكُمُ ألَّايَنَتِ به الدالَة على
تفاصيل أموركم لا بيانا أدنى منه بيّنة الفحوى واضحة المدلول (لمَلَكُمُ مُتَافَيَنَتِ به الدالَة على
تفاصيل أموركم لا بيانا أدنى منه بيّنة الفحوى واضحة المدلول المملحها
تنفَكَرُونَ في الدُنيا والفع للعقبى. وفي الآية ترغيب في التصدق بشرط أن
يكون من فضل المال وعفوه وأطيبه وبشرط أن يكون عنده ما يتيش به لا
يكون من فضل المال وعفوه وأطيبه وبشرط أن يكون عنده ما يتعيش به لا

كما روي: أن رجلا أتى النبي يَ الله من ذهب أصابها في بعض المغازي فقال: يا رسول الله خذها منّي صدقة فو الله لقد أصبحت ما أملك غيرها فأعرض عنه النبي يَ فأتاه من جانب الأيمن فقال مثله، فأعرض عنه ثمّ أتاه من جانب الأيسر فأعرض عنه فقال: «هاتها، مغضبا» فأخذها منه فحذفها حذفا لو أصابه لشجّه أو عرّه ثمّ قال يُ ي منها فنه فلا ماله كله يتصدق به ويجلس يتكفّف الناس. إنّما الصدقة عن ظهر غنى خذها فلا حاجة لنا فيه»<sup>(٣)</sup>.

وفي لفظ العفو إشارة إلى أنَّ ما يعطيه المرء في سبيل الله أن يعفو أثره عن قلبه لأنَّ أصل العفو المحو والطمس وهذه الطريقة طريقة العوام وأمَّا

۱ـ مجمع البیان، ج ۲، ص ۸۲ ووسائل الشیعة، ج ۲۱، ص ۵۵٤.
 ۲ـ التبیان، ج ۲، ص ۲۱۶ ومجمع البیان، ج ۲، ص ۸۲.
 ۳٦ـ مستدرک الوسائل، ج ۷، ص ۲٤۰ والکشاف، ج ۱، ص ۳٦٠.

الخواص فطريقهم الإيثار وهو أن يقدّم غيره على نفسه. ولمّا حتّ النبي ﷺ الناس على الصدقة وكان أبو أمامة الباهليّ جالسا بين يديه وهو يحرّك شفتيه فقال له النبيﷺ: «ماذا تقول حيث تحرّك شغتيك؟» قال: إنّي أرى الناس يتصدّقون وليس معي شيء أتصدّق به فأقول في نفسي: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر. فقالﷺ: «هؤلاء الكلمات خير لك من مد ذهباً تتصدّق به على المساكين».

فَوْرَنَّ ٱلَّذِينَ يَأْصُلُونَكَ عَنِ ٱلْمَتَنَى هُمَا أَي عَن مَخَالَطَتَهُم وذلك بعد نزول قوله تعالى: فَوْرَانَ ٱلَّذِينَ يَأْصُلُونَ آمَوَلَ آلَيَتَنَى ظُلْمًا فَه فتركوا مخالطتهم ومؤاكلتهم حتَى لو كان عند رجل يتيم يجعل له بيتاً على حدة وطعاماً على حدة وعزلوا أموال اليتامى عن أموالهم وكان يصنع لليتيم طعام فيفضل منه شيء فيتركونه ولا يأكلونه فيتركونه حتى يفسد فاشتد ذلك عليهم وعلى اليتامى فقال عبد الله بن رواحة: يا رسول الله ما لكلنا منازل يسكنها اليتامى ولا كلنا نجد طعاماً وشرابا نفرتهما لليتيم فنزلت الآية. فوقُل إملكَ هُمَنه أي مداخلتهم على وجه الإخلاص والإصلاح فو مَيْرًا منازل يسكنها اليتامى ولا كلنا نجد طعاماً وشرابا و تعاشروهم على وجه ينفعهم فوفَوْخَوْنَكُمْ في فهم إخوانكم في الدين الذي هو الإخلاص والإصلاح فو مَيْرًا من محانبتهم وترك خلطتهم فووان تُقالطُوهُم في و تعاشروهم على وجه ينفعهم فوفَوْخَوْنَكُمْ في فهم إخوانكم في الدين الذي هو ابن عبّاس: «المخالط» أن تأكل من تمره ولبنه وقصعته وهو يأكل من تمرك ولبنك وقصعتك. وبعض حمل المخالطة على المصاهرة وهو أن يكون اليتيم بنا فيتزوجه ابنته أو تكون بنتاً فيزوجها ابنه إيناساً لوحشته وإزالة لوحدته.

﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُغْسِدَ ﴾ لمال اليتم ﴿مِنَ ٱلْمُصْلِحِ ﴾ لماله فيجازيه على حسب مداخلته، وفي تقديم «المفسد» مزيد تهديد ﴿وَلَوْ شَاّة ٱللَّهُ ﴾ إعناتكم وحملكم على المكروه ﴿لَأَعْنَتَكُمْ ﴾ وحملكم على المشقّة ﴿إِنَّ ٱللَّهُ عَزِيزُ ﴾ غالب في أمره ﴿حَكِمٌ ﴾ يحكم ما يقتضيه الحكمة وتسع له الطاقة وهو دليل على ما يفيده كلمة «لو» من انتفاء مقدّمها أي لكنّه لم يشا.

واعلم أنّ مخالطة الأيتام ومحبّتهم من أخلاق الكرام وفي الترحّم عليهم فوائد جمّة قال النبيﷺ «من وضع يده على رأس يتيم ترحما عليه كانت له بكلّ شعرة تمرّ عليها يده حسنة».

قال الله: «يا مومى كن لليتيم كالأب الرحيم وكن للأرامل كالزوج الشفيق وكن للغريب كالأخ الوفيق أكن لك كذلك». قال النبي تلاثقة في ظلّ عرش الله يوم القيامة امرأة مات عنها زوجها وترك عليها يتامى صغار فخطبت فلم تتزوّج وقالت أقيم على اليتامى حتى يغنيهم الله أو يموت اليتيم أو هي، ورجل له مال وصنع طعاما فأطاب صنيعه وأحسن نفقته فدعا إليه اليتيم والمساكين والثالث واصل الرحم فيوسّع له في رزقه ويمتذ له في أجله ويكون تحت ظلّ عرشه».

فليحسن العاقل مخالطة اليتيم وليجتنب كلِّ الاجتناب عن إخلال حقّ من حقوقه وأكل حبّة من ماله وعن ظلمه وقهره.

حكي: أنّ رستم بن زال بارز إسفنديار فلم يقدر عليه مع زيادة قوته وكان إسفنديار يجرحه في كلّ حملة دون رستم وكان بدن إسفنديار كجلد بعض السمك لا يعمل فيه شيء، ثمّ إنّ رستم تشاور مع زال في ذلك فقال له أبوه: إنّك لا تقدر عليه إلّا أن تعمل سهما من تلك الشجرة ذا قفارين وتصيب به عيني إسفنديار ففعل ذلك فرمى فأصاب فغلب عليه بذلك، والسبب في ذلك أنّ إسفنديار كان قد ضرب في شيبته يتيماً بغصن ففقاً به عينه وأبكاه ثمّ إنّ اليتيم أخذ ذلك الغصن وغرسه فلمًا صار شجراً أخذ رستم غصناً من أغصانه ونحت منه سهمه الذي أصاب به عيني إسفنديار.

وفي قوله: ﴿وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَنُكُمْ ﴾ إشارة إلى أنَّ المرء ينبغي أن

|  | 1211 154 |
|--|----------|
|--|----------|

يتعوّد الأكل مع الناس فإنّ شرّ الناس من أكل وحده قال النبي ﷺ: **«إنّ من أحبّ الطعام إلى الله ما كثرت عليه الأيدي»<sup>(١)</sup> وفي «المصابيح» أنّ أصحاب** النبي ﷺ قالوا: يا رسول الله إنّا نأكل ولا نشبع قال: العلّكم تفترقون» قالوا نعم: قال: «فاجتمعوا على طعامكم واذكروا اسم الله».<sup>(٦)</sup>

حكي: أنّه قيل لجمين صاحب النوادر: أتغدّيت عند فلان؟ قال: لا ولكن مررت ببابه وهو يتغدّى فقيل له: كيف علمت قال: رأيت غلمانه بأيديهم قسيَّ البنادق يرمون الطير في الهواء. وفي الحديث: «من أضاف مؤمناً فكأنّما أضاف آدم ومن أضاف النين فكأنّما أضاف آدم وحوّاء».<sup>(٣)</sup>

وَلَا نَسْكِعُوا ٱلْمُشْرِكَنَتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَ ۖ وَلَأَمَةً مَّؤْمِنَكَةً خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوَ أَعْجَبَتْكُمْ وَلَا تُسْكِحُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبَدٌ مَّؤْمِنَ خَيْرٌ مِن مُشْرِلِو وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُوْلَتِهِكَ يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِ وَٱللَّهُ يَدْعُوا إِلَى الْجَنَةِ وَٱلْمَغْفِرَةِ إِذِنِبِهِ وَيُبَيِنُ ءَايَنِتِهِ لِلنَّاسِ لَمَلَهُمْ يَتَذَكَرُونَ ()

شأن النزول: نزلت في مرثد بن أبي مرثد الغنويّ بعثه رسول الله إلى مكَة ليخرج منها ناساً من المسلمين وكان قويّا شجاعا فدعته امرأة يقال عتاق إلى نفسها فأبى وكان يهواها في الجاهليّة وتهواه فقالت: ألا نخلو فقال: إنّ الإسلام حال بيننا فقالت: هل لك أن تتزوّج بي فقال: حتّى أستأذن رسول الله فلمّا رجع استأذن رسول الله في التزوّج بها فنزلت الآية فقال سبحانه: ﴿وَلَا نَنكِعُوا ٱلْمُشَرِكَمَةِ ﴾ ولا تتزوّجوا النساء الكافرات ﴿حَتَى يُؤْمِنَ ﴾ أي يصدّقن بالله وهي عامة عندنا في تحريم مناكحة جميع الكفّار من أهل الكتاب وغيرهم وليست بمنسوّخة.

> ۱\_بحار الأنوار، ج ۵۹، ص ۲۹۰؛ مستدرک الوسائل، ج ۱۲، ص ۲۳۳. ۲\_سنن أبي داود، ج ۲، ص ۱و۲؛ انظر: سنن ابن ماجه، ج ۲، ص ۱۰۹۳. ۳\_ کنزالعماًل، ج ۹، ص ۲٦٩.

| ا ج ۲ | مُعْنَيْنَا الْمُنْكَرْ الْمُ | ٨ | 1 |
|-------|-------------------------------|---|---|
|-------|-------------------------------|---|---|

واختلف غيرنا فيه فقال بعضهم: لا يقع اسم المشركات على أهل الكتاب وقد فصّل الله بينهما فقال: ﴿ لَرَ يَكُنِ اَلَذِينَ كَفَرُوا مِنَ أَهْلِ الْكِنَبِ وَالْتَشْرِكِينَ ﴾<sup>(1)</sup> وكذلك ﴿ مَا يَوَدُ الَذِيرَتَ كَفَرُوا مِنَ أَهْلِ الْكِنَبِ وَلَا الْتُشْرِكِينَ ﴾<sup>(1)</sup> وعطف أحدهما على الآخر. وقال بعضهم: الآية متناولة جميع الكفّار والشرك يطلق على الكلّ ومن جحد نبوة نبيّنا محمّد تلاقي فقد أنكر معجزته وأضافه إلى غير الله وهذا هو الشرك بعينه لأن المعجزة شهادة من الله له بالنبوة. ثم هؤلاء أيضا اختلفوا فمنهم من قال: إن الآية منسوخة في الكتاب بالآية التي في أيضا اختلفوا فمنهم من قال: إن الآية منسوخة في الكتاب بالآية التي في المائدة ﴿ وَأَلْحُمَنَتُ مِنَ الَذِينَ أُونُوا الْكِنَبَ ﴾<sup>(1)</sup> ومنهم من قال: إنها مخصوصة بغير الكتابيّات، عن قتادة وسعيد بن جبير. ومنهم من قال: إنها على ظاهرها في بغير الكتابيّات، عن قتادة وسعيد بن جبير. ومنهم من قال: إنها على ظاهرها في مذهبنا وسيأتي بيان آية المائدة في موضعها إن شاء الله.

وَلَاَمَةٌ مُؤْمِنَتَةٌ ﴾ مع ما بها من قلّة الخطر والقدر ﴿ خَيّرٌ مِّن مُشْرِكَةٍ ﴾ مع مالها من شرف الحريّة والمال ورفعة الشأن ﴿وَلَوَ أَعْجَبَتَكُمْ ﴾ تلك المشركة بجمالها ومالها ونسبها وبغير ذلك من مبادئ الإعجاب وموجبات الرغبة، والواو للحال والتقدير: خير من مشركة في كلّ حال ولو في هذه الحالة. وقيل: «لو» هنا بمعنى «إن» كذا كلّ موضع وليها الفعل الماضي وكان جوابها مقدّما عليها فيكون المعنى: وإن كانت المشركة تعجبكم وتحبّونها فإنّ المؤمنة خير لكم.

وَلا تُنكِحُوا ﴾ بضم التاء من الإنكاح ﴿ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ أي الكفَّار أعم من

- ا\_سورة البينة: ١.
- ٢\_ سورة البقرة: ١٠٥.

٦- سورة المائدة: ٥.

الوثنيّ وغيره أي لا تزوّجوا منهم المؤمنات سواء كنّ حرائر أم إماء ﴿ عَقَّ يُؤْمِنُوا ﴾ ويتركوا ما هم عليه من الكفر ولا يحلّ تزويج المؤمنة من الكافر على اختلاف أنواع الكفر ولا خلاف في هذا الحكم وهذا يؤيّد قول من قال: إنّ قوله: «وَلا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكاتِ» يتناول جميع الكافرات. ﴿ وَلَمَبْدً مُؤْمِنُ خَيرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَو أَعْجَبَكُمْ ﴾ ماله أو جماله والفرق بين «و لو أعجبكم» وبين «و إن أعجبكم» أنّ «لو» للماضي و«إن» للمستقبل وكلاهما يصحّ في معنى الآية و«العجب» في الآية بمعنى الميل والاستعظام وليس من التعجّب.

المذكورون من المشركين والمشركات ويَدْعُونَ في من يقارنهم ويعاشرهم ويعاشرهم ويعاشرهم ويعاشرهم في المذكورون من المشركين والمشركات ويَدْعُوا إلى القارنهم ويعاشرهم ويعاشرهم في المؤاني وألقه في وأوليانه المؤمنون ويَدْعُوا إلى المبتني والمنتي والمشركات ويتنافز إلى المبتني والمشركات ويتنافز إلى النار والمشركين والمشركات ويتنافز إلى المبتني يقارنهم ويعاشرهم ويعاشرهم ويعاشرهم ويعاشرهم ويعاشرهم والى النار والمبتني والمشركات المؤمنون ويتنافز إلى المبتني المبتني والمبتني والمبتني المبتني المبتني والمشركين المبتني والمبتني والمبتني والمبتني والمبتني والمنتيان المستملة على الاحكام والناس المتنام يتنذكرون في يتذكرون في يتندكروا فيفوزوا بما دعوا إليه من الجنّة والغفران وبنست الخصلة ميل الطبع إلى محسنات أهل الكفر ويؤول هذا الميل إلى الكفر أو محبته الدنيا والكافر.

قال الزمخشريّ: لا ترض لمجالستك إلَّا أهل مجانستك ويؤيّد هذا المعنى حديث الأرواح جنود مجنّدة فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف.<sup>(1)</sup>

وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَنَى فَأَعْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِـيضِ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَعْلَهُرْنٌ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأَنُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ التَّوَبِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهِرِينَ شَ

كانوا في الجاهليّة يتجنّبون مؤاكلة الحائض ومشاربتها ومجالستها فسألوا عن ذلك فنزلت الآية وقيل: كانوا يستجيزون إتيان النساء في أدبارهنّ أيّام الحيض

مجمع البيان، ج ٢، ص ٨٦.

| ۲ | - 1 | STRUE FEE |  |
|---|-----|-----------|--|
| • | Ċ'  |           |  |

فلمًا سألوا عنه بيّن تحريمه عن مجاهد. قال الطبرسيّ: والأول عندنا أقوى.<sup>(۱)</sup> فَوَيَسْتَلُونَكَ ﴾ والسائل أبو الدحداح فَحَيَن الْمَحِيض ﴾ أي أحواله فَقُلُ ﴾ يا محمّد: فَحُوَ أذَى ﴾ أي: قذر. وقيل: أي: دم. وقيل: المراد من الأذى مشقّتهن لهذه العارضة فَخَاَعْتَزِلُوا النِّسَاءَ في الْمَحِيض ﴾ أي اجتنبوا مجامعتهن في الفرج و«المحيض» اسم مكان عن ابن عبّاس وجماعة. ويوافق هذا القول قول من لا يحرم منها غير موضع الدم فقط. فولًا نَقَرَبُوُهُنَ ﴾ بالجماع أو مادون الإزار على الخلاف فيه فَحَتَى يَعْلَمُرْنَ ﴾ بالتخفيف حتَى ينقطع الدم عنهن ويطهرن من الحيض هذا إذا كان بالتخفيف، وعلى قراءة التشديد فمعناه حتَى يغتسلن.

فَجَامَعُوهُنَ وَهُو إِبَاحَةً وَإِنْ كَانَ صَورَتَهُ صَورَةَ الأَمَرِ كَقُولُهُ: ﴿ فَأَنُوْهُنَ لَمَ فجامعوهن وهو إباحة وإن كان صورته صورة الأمر كقوله: «وَ إذا حَلَلْتُمُ فَاصْطَادُوا»<sup>(۲)</sup> فَرِمِنْ حَيَّتُ أَمَرَكُمُ أَنْتُهُ فَه أَي من حيث أمركم الله بتجنبه في حال الحيض وهو الفرج، وقيل: المعنى من قبل الطهر دون الحيض ومعنى الأوّل أليق بالظاهر وقيل: معناه من الجهات الّتي تحلّ فيها أن تقرب المرأة ولا تقربوهن من حيث لا يجوز المقاربة مثل أن كنّ صائمات أو محرمات أو معتكفات. قال الفرآء: ولو أراد الفرج لقال سبحانه: «في حيث أمركم الله بها.<sup>(۳)</sup> وقيل: المراد قال: فَرْمِنَ حَيْثُ فَعَانَ أَنَه أَراد من الجهة الّتي أمركم الله بها.<sup>(۳)</sup> وقيل: المراد من الماتي آلذي حلله لكم وهو الفرج لقال سبحانه: «في حيث أمركم الله»

المُؤْلِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَقِيمِ ﴾ المتنزَّهين عن الأقذار والفواحش

١- الأمالي، الشيخ الصدوق، ص ٢٠٩؛ وأيضاً الكافي، ج ٢، ص ١٦٨. ٢- سورة المائدة: ٢ ٣- مجمع البيان، ج ٢، ص ٨٧؛ ومعاني القرآن، ج ١، ص ١٤٣. كمجامعة الحائض والإتيان في غير المأتيّ بناء على القول في حرمة الدبر من المرأة. نِسَاَؤُكُمُ حَرْثٌ لَكُمٌ فَأَتُوا حَرْثَكُمُ أَنَّى شِئْتُمٌ وَقَدِمُوا لِأَنفُسِكُرُ وَاتَقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوَا أَنَّكُم مُلَنقُوهُ وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾

﴿ أَنَّى ﴾ في محلَّ النصب على الظرفيّة ظرف مكان إذا كان بمعنى حيث أو أين وظرف زمان إذا كان بمعنى متى والعامل فيه ﴿ فَأَنُّوا ﴾.

النزول: نزلت ردًا على اليهود إذ قالوا: إنّ الرجل إذا أتى المرأة من خلفها في قبلها خرج الولد أحول فأكذبهم الله عن ابن عبّاس وجابر. وقيل: أنكرت اليهود إتيان المرأة قائمة وباركة فأنزل الله إباحته.<sup>(1)</sup>

المعنى: لممّا بيّن الله أحوال النساء في الحيض عقّب ذلك بقوله: ﴿نِسَآؤُكُمْ حَرَثٌ لَكُمْ ﴾ وذكر فيه وجوها:

أحدها أنّ معناه مزرع ومحرث لكم عن ابن عبّاس والسدّيّ.

والثاني: أنّ معناه ذوات حرث لكم منهنّ تحرثون الولد واللذّة وهذا في المعنى مثل الأوّل وكنّي عن الجماع بالحرث.

والثالث: كحرث لكم فحذف حرف التشبيه كقولهم: الشعر مسك والوجوه دنانير ﴿ فَأَتُوا حَرْثَكُم ﴾ أي: موضع حرثكم نساءكم وقد سمّى العرب النساء حرثاً ﴿ أَنَّى شِتْتُم ﴾ أي: من أين شئتم عن قتادة والربيع. وقيل: المراد كيف شئتم. وقيل: متى شئتم. قال الطبرسيّ: وهذا خطأ عند أهل اللغة لأن ﴿ أَنَّى ﴾ لا يكون إلّا بمعنى من أين كما قال: «أَنَّى لَكِ هذا»<sup>(٢)</sup> ويجوز أن يكون بمعنى كيف.

واستدلٌ مالك بقوله: ﴿ أَنَّ شِئْتُمُ ﴾ على جواز إتيان المرأة في دبرها،

۱\_المصدر السابق، ص ۸۸.
 ۲\_ مجمع البیان، ج ۲، ص ۸۹.

ورواه عن نافع عن ابن عمر وحكاه زيد بن أسلم عن محمّد بن المنكدر، وبه قال بعض أصحابنا وخالف في ذلك جمع من الفقهاء وقالوا: إنّ الحرث لا يكون إلّا بحيث النسل فيجب أن يكون الوطء حيث يكون النسل. ﴿وَقَدِّمُوا يَأْنَنُيكُونَهُ الأعمال الصالحة الّتي أمرتم بها ورغَبتم فيها ﴿وَاَتَّقُوا اللهُ لَهِ آي: عقاب الله بترك مجاوزة الحدود، وقيل: المراد من معنى التقديم هنا طلب الولد الصالح لقوله: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلّا عن ثلاث: ولد صالح يدعو له وصدقة جارية وعلم ينتفع به بعد موته».<sup>(1)</sup>

وقيل: هو التسمية عند الجماع. وقيل: المراد من تقديم الخير هو التزوّج بالعفائف ليكون الولد طاهراً صالحا. ﴿وَاَعْلَمُوَا أَنَّكُم مُّلَتُوُهُ ﴾ أي ملاقو ثوابه إن أطعتموه وعقابه إن عصيتموه، وإنّما أضافه إليه على ضرب من المجاز ولا يجوز حمل اللقاء على الرؤية ﴿وَبَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ بالثواب والجنّة.

وَلَا تَجْعَمُلُوا اللَّهَ عُمْضَكَةٌ لِأَيْمَـٰنِكُمْ أَن تَبَرُّوا وَتَنَقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ وَاللَهُ سَمِيعُ عَلِيـــرُّ @

روي: أنّ بشير بن نعمان الأنصاريّ كان قد طلّق زوجته الّتي هي أخت عبد الله بن رواحة وأراد أن يتزوّجها بعد ذلك وكان عبد الله قد حلف على أن لا يدخل على بشير ولا يكلّمه ولا يصلح بينه وبين أخته فإذا قيل له في ذلك قال: حلفت بالله أن لا أفعل ولا يحلّ لي إلّا أن أحفظ يميني وأبرأ فيه، فأنزل الله هذه الآية. المعنى: لا تجعلوا ذكر الله والحلف به مانعاً من أنواع الخير كالبرّ والاتّقاء والإصلاح في الأمور الخيريّة فإن الحلف بالله لا يمنع ذلك فيكون لفظ الأيمان مجازا مرسلا عن الخيرات المحلوف عليه. سمّي ذلك فيكون لفظ الأيمان مجازا مرسلا عن الخيرات المحلوف عليه.

۱\_مستدرک الوسائل، ج ۱۲، ص ۲۳۰.

| ۷ | ژاژ | é | 1 | 2 | ļ |
|---|-----|---|---|---|---|
|---|-----|---|---|---|---|

المحلوف عليه يمينا لتعلَّق اليمين، واللام في الأَيْمانِكُمَ» متعلَّق بقوله: (مُحَمَّضَكَةُ ﴾ والعرضة فعلة بمعنى المعروض جعل اسمًا لما يعرض دون الشيء أي يجعل قدّامه بحيث يكون حاجزا وحائلا عن أمر، وحاصل المعنى أن لا تجعلوا الحلف بالله عذرا ومانعا عن إيتاء الخير والبرّ والتقوى والصلاح في امور الناس ﴿وَاللَّهُ سَمِيعُ ﴾ لأيمانكم ﴿عَلِيـمٌ ﴾ بنيّاتكم.

وقيل: في معنى الآية وجه آخر: أي: لا تجعلوا اليمين بالله عدّة مبتذلة في كلَّ حقّ وباطل ولا تحلفوا به وإن بررتم، وهو المرويّ عن أنمتنا نحو ما رواه عثمان بن عيسى عن أبي أيّوب قال: سمعت الصادق للنه يقول: «لا تحلفوا بالله مادقين ولا كاذبين فإنه سبحانه يقول: ﴿ وَلَا تَجْمَعُوا اللّهَ عُرْضَكَةً لِأَيْمَنِكُم ﴾».<sup>(1)</sup> لَا يُؤَاخِذُكُمُ ٱللَهُ بِاللَّغَوِ فِي آَيْمَنِكُمْ وَلَنَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَاكَسَبَت قُلُوبُكُمُ وَاللّهُ عَفُورُ حَلِيمٌ <sup>(1)</sup>

ثمّ بيّن أقسام اليمين ﴿لَا يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ ﴾ واختلفوا في يمين اللغو، قيل: هو ما يجري على عادة اللسان من قول «لا والله» من غير عقد على يمين يقتطع بها مال ولا يظلم فيها أحد عن ابن عبّاس وعائشة والشعبيّ وهو المرويّ عن الصادق للخِ<sup>(٢)</sup>. وقيل: هو أن يحلف وهو يرى أنّه صادق ثمّ تبيّن أنّه كاذب فلا إثم عليه ولا كفّارة.

وقيل: المراد يمين الغضبان لا يؤاخذكم الله بالحنث فيها إلّا أنّ الكفّارة واجبة فيها وبه قال سعيد بن جبير رحمه الله. «و اللغو» ما سقط من الكلام عن درجة الاعتبار من لغا العصافير إذا صوّتت ومنه اشتقاق اللغة لأنّها كلام لا فائدة فيه عند غير أهله.

﴿وَلَنَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ أي قصدتم ونويتم لأنّ كسب القلب

۱\_ وسائل الشيعة، ج ٢٣، ص ١٩٨، ١٩٩؛ والكافي، ج ٧، ص ٤٣٤. ۲\_ التبيان، ج ٢، ص ٢٢٨. ومجمع البيان، ج ٢، ص ٩٣. ٢ - / ٢

هو العقد والنيّة، وفي الكلام تقدير أي من أيمانكم ﴿وَاللَّهُ غَفُورُ حَلِيمٌ ﴾ يمهل العقوبة ولا يعجل بها.

لِلَّذِينَ يُوَلُونَ مِن نِسَآبِهِمْ تَرَبَّصُ أَزْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِن فَآَمُو فَإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيدُ أَ وَإِن عَزَمُوا الطَّلَنَى فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ عَلِيدٌ أَنَ

ثمّ بيّن حكم الإيلاء، والإيلاء الحلف أي فرلّلذِينَ به يبعدون فرين نِسَآيِهِم به مؤلين أي يكون الحلف على الامتناع من الجماع ويكون القسم بالله تعالى على وجه لا يقع موقع اللغو على وجه الغضب والضرار وهو المرويً عن عليّاليّنه وابن عبّاس والحسن.<sup>(۱)</sup>

وقيل: من غير تفاوت في حالة الغضب والرضاء ﴿ تَرَبَّعُو أَنْبَعَةِ أَشَهُرٍ ﴾ قال سعيد بن المسيّب: كان ذلك من ضرار أهل الجاهليّة فكان الرجل لا يحبّ امرأته ولا يحبّ أن يتزوّجها غيره فيحلف أن لا يقربها فيتركها لا أيّما ولا ذات بعل، وكانوا يفعلون في ابتداء الإسلام أيضا فأزال الله سبحانه ذلك الضرر عنهن وضرب للزوج مدّة يتروى فيها ويتأمّل فأمهله الله مدة أربعة أشهر فإن رأى المصلحة في ترك هذه المضارة فعله وإن رأى المصلحة في المفارقة طلّقها.

أي تنتظر المرأة أربعة أشهر ولا يطالبن الأزواج ﴿فَإِن فَآمُو ﴾ ورجعوا إليهنَ ﴿فَإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ يغفر للحالف وعليه الكفّارة وفيئته كتوبته ﴿ وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلَقَ فَإِنَّ اللَهَ سَمِيحٌ عَلِيمٌ ﴾ بضمائرهم.

القميّ عن الصادقﷺ: ««الإيلاء» هو أن يحلف الرجل على امرأته أن لا يجامعها فإن صبرت عليه فلها أن تصبر وإن رفعته إلى الإمام أنظره أربعة أشهر ثمّ

١\_مجمع البيان، ج ٢، ص ٩٦.

| ۹۳ بلا | IÝ | б | <u>بر</u> |
|--------|----|---|-----------|
|--------|----|---|-----------|

يقول له بعد ذلك: إمّا أن ترجع إلى المناكحة وإمّا أن تطلق فإن أبي حبسه أبدا إلى أن يرضى بالحكم».<sup>(1)</sup>

وَٱلْمُطَلَّفَكَتُ يَنَرَبَّصْمِنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَائَة قُرُوَءٍ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَ إِن كُنَّ يُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَيُعُولَنُهُنَّ أَحَقُّ بَرَدِهِنَ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوَا إِصْلَاحاً وَلَهُنَ مِثْلُ ٱلَّذِى عَلَيْهِنَ بِالْمَعْهُونِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَ دَرَجَةٌ وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ﷺ

«القروء» جمع قرء وجمعه القليل: أقرء، والكثير: قروء وأقراء وصار بناء الكثير فيه أغلب في الاستعمال مثل ثلاثة شسوع أو لأن القروء ولو أنّها ثلاثة إلًا أنّها كثيرة ثلاثة في ثلاثة في الأفراد من النساء فأتى بجمع الكثرة. بيّن سبحانه حكم المطلّقات أي المخلّيات من حبائل الأزواج بالطلاق ويعني المطلّقات المدخول بهن من ذوات الحيض غير الحوامل لأنّ في الآية بيان عدّتهن.

لَوْ يَتَرَبَّعْمَى بِأَنفُسِهِنَ ثَلَنَة قُرُوم ﴾ أي ينتظرن بأنفسهن انقضاء ثلاثة قروء فلا يتزوّجن في هذه المدة ولفظه خير ومعناه أمر «و القرء» من الأضداد وأصل معنى القرء الاجتماع لاجتماع الدم في الرحم فعلى هذا فمعنى القرء الحيض وكذلك يجيء القرء بمعنى الطهر لأن في غير أوقات الحيض يجتمع ذلك الدم في سائر البدن والمراد من القرء في الآية الطهر عندنا وروي أيضا عن علي للبلا: «أن القره الحيض».<sup>(٣)</sup> واستشهد القائلون بأن القرء المراد منه الحيض في الآية بقوله تلاق للمستحاضة<sup>(٣)</sup>: «دعي الصلاة أيّام أقرائك». والصلاة إنّما تترك في أيّام الحيض، واستشهد من ذهب إلى أن القرء الطهر بقوله يتعالى: ﴿ فَطَلِتُوهُنَ لِعِدَيْتِ كَهُ أي في طهر لم تجامع فيه.

١- تفسير القمي، ج ١، ص ٧٣.
 ٢- مجمع البيان، ج ٢، ص ٩٩.
 ٣- المصدر السابق نفسه.

وَلَا يَحِلُ لَمُنَّ أَن يَكْتُمَنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِى أَرْعَامِهِنَ ﴾ أي: لا يجوز لهن أن يخفين ما بهن من الحبل والحيض لتبطيل حقّ الزوج من الولد والرجعة، قال الصادق للنَّلاً\*قد فوض إلى النساء ثلاثة أشياء: الحيض والطهر والحبل».<sup>(۱)</sup>

(إن كُنَّ يُؤْمِنَ بِاللَّو وَالْبَوْرِ الْآخِرِ ﴾ أي: من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فهذه صفته يعني أن الإيمان يمنع من ارتكاب هذه المعصية كقولك: إن كنت مؤمنا فلا تظلم. لا أنه إذا لم تكن المرأة مؤمنة يحل لها الكتمان فإن المؤمنة والكافرة في هذا الحكم سواء. ﴿وَيُعُونَنُهُنَ أَحَقَّ رِيَوْمِنَ ﴾ وأصل البعل المالك والسيّد سمي الزوج بعلا لقيامه بأمر زوجته كانّه مالك لها، والتاء في البعولة زائدة لتأكيد التأنيث فإن الجمع باعتبار الجماعة في حكم المؤنّ، وفي تسمية الزوج بعلا مع طلاقها الصريح إشعار بأن النكاح بعد قائم والحلً ثابت، والضمير لبعض أفراد المطلّقات وشامل للمطلّقة بالرجعي لا البوائن في ذلك ﴾ أي في زمان التربّص وأفعل هنا بمعنى الفاعل إذ لا معنى للتفضيل هنا فإن غير الأزواج لاحق لهم فيهن البتّة.

إنّ أرادُوا إصلاحا بي إن أراد الأزواج بالرجعة إصلاحا بينهم وبينهن وإحسانا إليهن لا بقصد المضارة كما كانوا يفعلونه أهل الجاهليّة كان الرجل يطلّق امرأته فإذا قرب انقضاء عدتها راجعها ثمّ يطلّقها ويقصد بذلك تطويل العدة عليها، لكن هذا الشرط ليس شرط في صحّة الرجعة فإنّ الرجعة صحيحة وإن كان قصد الزوج المضارة بل المراد الزجر عن قصد الضرار.

وَهُمَنَ بَهُ عليهم من الحقوق فومِنُلُ ٱلَّذِى لهم فوعَلَيْهِنَ بِٱلْمَرْبُولِ أَلَى اللهِ اللهِ وَعَلَيْهِنَ بِٱلْمَرْبُولِ أَلَى اللهِ اللهِ وَعَلَيْهِنَ بِٱلْمَرْبُولِ أَلَى السَّتَقَرَ لهنَ بالوجه الذي لا ينكر في الشرع من الاقتصاد فلا يكلّفهن ما ليس لهم ولا يعنَف أحد الزوجين صاحبه والمراد من المماثلة بين الحقيق الحقوق الهم ولا يعنَف أحد الزوجين صاحبه والمراد من المماثلة بين الحقوق الموق المو

۱ـ المصدر السابق نفسه؛ وتفسير القمي، ج ۱، ص ٧٤.

المقرّرة في الشرع بينهما من الوجوب مثل أنّ الانفاق واجب على الزوج للزوجة كما أنّ الامتثال من الزوجة للزوج في البضع واجب فالمماثلة في الوجوب لا في كلّ الأمور.

روي أنَّ امرأة معاذ قالت: يا رسول الله ما حقَّ الزوجة على الزوج، قالﷺ: «أن لا يضرب على وجهها ولا يقبحها وأن يطعمها ممّا يأكل ويلبسها ممّا يلبس ولا يهجرها». (`` وقالﷺ في حديث: «اتقوا الله في النساء فإنكم أخذتموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهنَ بكلمة الله ومن حقَّكم عليهنَ أن لا يوطنن فرشكم من تكرهونه فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضربا غير مبرح. ولهنّ عليكم رزقهنّ وكسوتهنّ بالمعروف»(<sup>٢)</sup> أي المتعارف في العادات المشروعة ﴿وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ أي: فضيلة منها الطاعة ومنها زيادة الميراث والجهاد وامور. وقيل: معناه أنَّ المرأة تنال اللذَّة من الرجل كما ينال الرجل منها وله الفضل بنفقته وقيامه عليها. وفي كتاب «من لا يحضره الفقيه» عن الباقر للنابة قال: «جاءت امرأة إلى رسول الله فقالت: يا رسول الله ما حقَّ الزوج على الزوجة فقال: عليها أن تطيعه ولا تصدّق من بيته إلَّا بإذنه ولا تصوم تطوّعا إلَّا بإذنه ولا تمنعه نفسها وإن كانت على ظهر قتب ولا تخرج من بيتها إلَّا بإذنه فإن خرجت بغير إذنه لعنتها ملانكة السماء وملانكة الأرض وملاتكة الغضب وملانكة الرحمة حتى ترجع إلى بيتها فقالت يا رسول الله: من أعظم الناس حمًّا على المرأة قال: زوجها. قالت: فمالي من الحقّ عليه أمثل ما له من الحقّ عليّ»؟ قال: «لا ولا من كلّ مانة واحدة، فقالت: والذي بعفك بالحقّ لا يملك رقبتي رجل أبدا». (") وقال: «لو كنت أمرت أحدا يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها». (1)

۱ـ مجمع البيان، ج ۲، ص ۱۰۰.
 ۲ـ المصدر السابق نفسه.
 ۳ـ من لايحضره الفقيه، ج٣، ص ٤٣٨.
 ٤٣٨ مجمع البيان، ج ۲، ص ١٠١.

| ۲ | π        | 1 | DENLE |
|---|----------|---|-------|
| • | <i>.</i> |   |       |

شأن النزول: روى هاشم بن عروة عن أبيه عن عائشة أن امرأة أتنها وشكت أن زوجها يطلّقها ويسترجعها إضرارا لها بذلك وكان الرجل في الجاهليّة إذا طلّق امرأته ثمّ راجعها قبل أن تنقضي عدتها كان له ذلك وإن طلّقها ألف مرة ولم يكن للطلاق عندهم حدّ فذكرت عائشة لرسول الله فنزلت: ﴿ الطَّلَقُ مَرَّتَانِ ﴾ فجعل سبحانه حدّ الطلاق ثلاثا والطلاق الثالث قوله: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلا يَحُلُ لَهُ مِن بَعَدُ حَتًى تَنكِحَ زَوْجًا غَيَرَهُ ﴾ (" «الطلاق» أي: التطليق الرجعي المتقدم ذكره الذي كان حكمه ﴿ وَيُعُولَهُنَ أَحَقُ بِوَقِينَ ﴾ ويملك الزوج فيه الرجعي مرتان وأما بعد الطلقتين بأن طلّق ثلاثا فلا يثبت للزوج حقّ الرجعة البيّة ولا تحل له المرأة إلّا بعد زوج آخر.

فَوَامِّسَاكُ مِمَّمُونٍ ﴾ أي فالواجب والحكم بعد هاتين التطليقتين إمساك على وجه المعروف لها جميل شائع في الشريعة لا على وجه الإضرار بهن بل بحسن المعاشرة والكلام وإن كان بصورة الخبر إلّا أن معناه الأمر.

- ۱\_الاحزاب/ ٤٩.
- ٢\_ سورة الطلاق: ٤.
- ٢- سورة البقرة: ٢٣٠.

| €٧ | 料分 | 2 | 5 | ļ |
|----|----|---|---|---|
|----|----|---|---|---|

أو تُتربيخُ بِإخْسَننِ ﴾ أي إذا تركها أدى إليها حقوقها الماليّة ولا يذكرها بسوء بعد المفارقة ولا ينفر الناس عنها وقيل: قوله: ﴿ تَتربيخُ بِإخْسَننِ ﴾ المراد أنّه الطلقة الثالثة أو المعنى أنّه يترك المعتدة حين تبيّن انقضاء العدة من غير إضرار بها وهو المرويَ عن الصادقين لِلتَّظْ.<sup>(۱)</sup>

وَلَا يَحِلُّ لَحَكُمَ ﴾ خطاب للأزواج ﴿ أَن تَأْخُذُوا ﴾ في حال الطلاق ممّا أعطيتموهن من المهر ﴿ شَيْعًا إِلَّا أَن يَخَافَآ أَلَّا يُتِيمًا حُدُودَ أَنَّو ﴾ استثنى الخلع أي: إلَّا أن يغلب على ظنَهما أن لا يقيما حدود الله لما بينهما من أسباب التباعد مثل أن يظهر من المرأة النفرة والنشوز والتباعد بغضاً للزوج بأن تكرهه، قال الصادق للتيج: دمعل أن تقول المرأة: لا اغتسل لك من جنابة ولا أبر لك قسما ولأدخلن على فراشك بغير إذلك فحيننذ حل له أن يأخذ منها ما يأخذ» وعلى الجملة إذا خاف الرجل أن تعصي الله فيه بارتكاب محظور وإخلال بواجب فيحل له أخذ<sup>(٢)</sup> العوض بالطلاق.

فَوَنَانَ خِعْتُمَ أَلَا يُقِيمَ حُدُودَ اللَّهِ فَ وَظننتم أَن لا يكون بينهما صلاح في المقام فوْفَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا في ولا حرج ولا إثم عليهما وفي قوله: فوعَلَيْهِمَا في وإن كانت الإباحة للزوج والفدية له فبيّن الإذن لهما في ذلك ليزول الإبهام أن هذا الأمر جائز لهما وقيل: المراد به الزوج وإنّما ذكر معه المرأة لاقترانهما مثل قوله: في يَغُرُجُ يِنْهُمَا اللَّؤَلُوُ وَالْمَرْجَاتُ فَ<sup>(٣)</sup> وإنّما هو من الملح دون العذب ومثل قوله: في يَغُرُجُ يَنْهُمَا فَكُنَ مُحاز للاتساع في أُمَادَتَ بِهِ في المال والعذب ومثل واختلف في ذلك فعندنا الإماميّة إن كانت الكراهة منها وحدها وخاف منها

| ۲ | 7   | 1 | Dilletter |
|---|-----|---|-----------|
|   | £ • | - |           |

العصيان جاز أن يأخذ المهر وزيادة عليه، وإن كان البغض والكراهة منهما فدون المهر. وقيل: إنّه يجوز الزيادة والنقصان من غير تفصيل. وقيل: المهر فقط، رووه عن عليَ للنِّلاِ.<sup>(۱)</sup>

والخلع بالفدية على ثلاثة أوجه: أحدها: أن تكون المرأة عجوزة أو ذميمة فيضار بها الرجل لتفتدي نفسها فهذا القسم لا يحلّ للزوج أخذ الفدى كقوله: فوَإِنَّ أَرَدَتُمُ ٱسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَتَحَكَاتَ زَوْجٍ كَمَ الآية<sup>(٢)</sup>، والثاني: أن يرى الرجل امرأته على فاحشة فيضار بها لتفتدي فهذا جائز وهو معنى قوله: فووَلا تَمَعْنُلُوهُنَّ لِتَذَهَبُوا بِبَعَضِ مَآ مَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَا أَن يَأْتِينَ بِفَحِيتَمَةٍ مُبَيِّنَةٍ كَمَ

المحمد المذود الله الي اي: أوامر. ونواهيه من الطلاق والخلع والرجعة والعدة فونك حُدُود الله المعامية والعدة فونكا المعنية المعامية ولا تجاوزوها بالمخالفة فونكان يُنعَدَ حُدُودَ الله والعدة وتجاوزها في المعارفة المعامية ولا تجاوزها بالمخالفة المعام والرجعة وتجاوزها في أولكم والرجعة وتجاوزها في أولكم والرجعة وتجاوزها في أولكم والمعام والرجعة والعدة في أولكم والمعام والرجعة والعدة المعام والمعام والعدة في أولكم والمعام والمعام والمعام والمعام والمعام والمعام والعدة في أولكم والمعام والم والمعام ولمعام ولمعام ولممام والمعام ولمعام والمعام والمعام والمعام والمعا

واستدل أصحابنا الإماميّة بهذه الآية على أنّ الطلاق الثالث بلفظ واحد لا يقع لأنه قال سبحانه: ﴿ ٱلطَّلَقُ مَرَّتَانِ ﴾ ثمّ ذكر الثالث على الخلاف في أنّ ذكر الطلاق الثالث قوله: ﴿ أَوْ نَسْرِيحٌ بِإِحْسَنِنِ ﴾ أو قوله: ﴿ فَإِن طَلْقَهَا ﴾ ومن طلّقها ثلاثا بلفظ واحد لا يقع لأنه قال: ﴿ ٱلطَّلَقُ مَرَّتَانِ ﴾ وهو لم يأت بالمرّتين ولا بالثالثة كما أنّه لو رمى في الجمار بسبع حصيات دفعة واحدة لم تجزء عنه بلا خلاف وأنّ من أعطى الرجل درهمين لم يجز أن يقال: أعطاه مرّتين حتّى يعطيه دفعتين فكذلك الطلاق.

> 1ـ مجمع البيان، ج ٢، ص ١٠٥. ٢ـ سورة النساء: ٢١. ٣ـ سورة النساء: ١٩.

فَإِن طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَدُمِنْ بَعَدُ حَتَّى تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَآ إِن ظُنَّآ أَن يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهُ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ

بيَن سبحانه حكم التطليقة الثالثة على ما روي عن أبي جعفر للله وبه قال السدي والضحّاك.<sup>(۱)</sup>

فَوَلَا يَجَلُ لَهُ مِنْ بَعَدُ كَلَ أي هذه المرأة بعد التطليقة الثالثة لا تحل لهذا الرجل المطلّق ثلاثا إلّا أن تتزوّج زوجا آخر ويجامعها الزوج الثاني، واختلف في ذلك قيل: العقد علم بالكتاب والوطء بالسنّة. وقيل: بل كلاهما علم بالكتاب لأن لفظ النكاح يطلق عليهما ولأن العقد مستفاد بقوله: ﴿ زَوَجًا غَيْرَهُ ﴾ والنكاح مستفاد بقوله: ﴿ حَتَّى تَنكِحَ ﴾ وإنّما أوجب الله ذلك لعلمه بصعوبة تزوّج المرأة على الرجل حتَى لا يعجلوا بالطلاق وأن يثبّتوا.

فَوْلَا طَلَقَهَا ﴾ الزوج الثاني فوْفَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَاً ﴾ ويعقدا بينهما عقد النكاح ويعودا إلى الحالة الأولى فذكر النكاح بلفظ التراجع<sup>(٢)</sup> فوأن يُقِيمًا حُدُودَ اللهِ أي رجيا وظنًا وقيل: علما واعتقدا أن يتمكّنا من إقامة حدود الله في النكاح من حسن الصحبة والصلح والمعاشرة المشروعة.

وَقَتِلَكَ ﴾ إشارة إلى الأحكام المذكورة ﴿ حُدُودُ ٱللَّهِ ﴾ وأوامره ونواهيه إيُبَيِّنُهَا ﴾ بفضله ﴿ لِقَوْمِ يَتَلَمُونَ ﴾ لأنَّهم المنتفعون ببيان الآيات.

وَإِذَا طَلَقْتُمُ ٱللِّسَآة فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُـ بَمْعُوفٍ أَوْ سَرِحُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تَمْسِكُوهُنَ ضِرَارًا لِنَعْنَدُوا وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ. وَلَا نَنَّخِذُوَا

۱ـ مجمع البيان، ج ۲، ص ۱۰٦؛ والتبيان، ج ۲، ص ٢٤٨؛ انظر: بحار الأنوار، ج ٢٣، ص ١٢٩؛ وبرهان، ج۱، ص ٢٢١؛ ووسائل الشيعة، ج ٣، أبواب أقسام الطلاق، باب ٤. ۲\_مجمع البيان، ج ٢، ص ١٠٧. ءَايَنَتِ اللَّهِ هُزُوا ۖ وَاذْكُرُوا فِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَآ أَنَزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِنَّبِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُر بِدٍ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوَا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِ شَقٍ عَلِيمٌ ۞

ثم بين سبحانه ما يفعل بعد الطلاق وهذا خطاب للأزواج ﴿ فَبَلَمْنَ أَجَلَهُنَ ﴾ البلوغ هنا بلوغ القرب أي: قاربن انقضاء العدة لأن بعد انقضاء العدة ليس للزوج الإمساك وهذا كقولك: بلغت البلد إذا قربت منه ﴿فَأَمْسِكُوهُ يَمَرُفُو ﴾ أي: راجعوهن بالطريق الذي تستحسنه النفوس شرعاً وعادة، والمراد حسن المعاشرة ﴿وَلَا سَتِحُوهُنَ بِمَعْرُونِ ﴾ أي: خلّوهن حتّى تنقضي عدتهن من غير إيذاء ﴿وَلَا لمتُسِكُوهُنَ ضِرَارًا ﴾ أي: لا تراجعوهن بقصد الإضرار حال كونكم مضارين لهن.

فإن قيل: ما الفائدة في ذكر قوله: ﴿وَلَا تَمْتِكُوْهُنَّ مِنرَادًا ﴾ بعد قوله: ﴿ فَأَسْتِكُوْهُرَتَ بِمَعْفِفٍ ﴾ لأن الأمر بالشيء نهي عن ضدة فالجواب أن الأمر لا يفيد التكرار ولا بدّ على كون امتئال المأمور به مطلوباً دانما فقوله: ﴿وَلَا تُشْتِكُوْهُنَ ﴾ دلّ على أن الإمساك المذكور مطلوب منه دانما ﴿ لِنَعْنَدُوا ﴾ أي: لتظلموهن بالإلجاء إلى الافتداء. ﴿وَمَن يَغْمَلُ ذَلِكَ ﴾ الإمساك المؤذي إلى الظلم ﴿ فَقَدَدَ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ في ضمن ظلمه لهن بتعريضها للعقاب ﴿ وَلَا مَنْ يَنْفَرُوا عَانَتِ اللَّهِ هُرُوًا ﴾ أي: مهزوءا بها بالإعراض عنها والتهاون في العمل بما فيها، والنهي في الآية كناية عن الأمر بضدة لأن المخاطبين مؤمنون ليس من شأنهم الهزء بآيات الله أي: جدوا في العمل بها. ثم أكد سبحانه ذلك الأمر بذكر نعمة الله بأن يشكروها ويقوموا بحقوقها بقوله: ﴿ وَآذَكُوا يَعْمَتَ اللَّهِ مَن كَانَنَة ﴿ عَلَيْكُمُ لَكُولا ما الله أي: جدوا في العمل ما بها. ثم أكد سبحانه ذلك الأمر كاننة ﴿ عَلَيْكُمُ بَعْداكُم إلى ما فيه صلاح عامتكم وأكم عنها والتهاون في العمل من شأنهم الهزء بآيات الله أي: جدوا في العمل بها. ثم أكد سبحانه ذلك الأمر كاننة وعنينكم أنه مان يشكروها ويقوموا بحقوقها بقوله: ﴿ وَآذَكُوا يَعْمَتَ اللَهِ عَلَيْهِ مَن كَانته وأكم عنه الله بأن يشكروها ويقوموا بحقوقها مقوله: ﴿ وَاذَكُوا يَعْمَتَ اللَه مِنْهُ الله من بندكر نعمة الله بأن يشكروها ويقوموا بحقوقها مؤوله. كاننة في عَلَيْكُم به حيث هداكم إلى ما فيه صلاح عامتكم وأكمل هذه النعم من كاننة والرجوع بأيديكم ولم يضيق عليكم كما ضيق على الأولين منكم حين أحل لهم امرأة واحدة ولم يجوز لهم بعد موت المرأة نكاح أخرى. حين أحلُ لهم امرأة واحدة ولم يجوز لهم بعد موت المرأة نكاح أخرى.

| ۱۰۱ | 到乡 | 6 | Ļ |
|-----|----|---|---|
|-----|----|---|---|

أَنَزَلَ عَلَيْتُكُم مِنَ ٱلْكِنَّبِ ﴾ يعني العلوم الَّتي دلَّ بها لكم الشرائع والأحكام وبيّنها لكم في أموركم ﴿ يَعِظُكُر بِهِ ﴾ وينبّهكم عليه ﴿ وَاَنَّقُوا آللَهُ ﴾ في عصيانه أو من عقابه ﴿ وَاَعْلَمُوَا أَنَّ ٱللَهُ بِكُلِ شَقٍ عَلِيمٌ ﴾ من أفعالكم وغيرها. وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَلَا تَعْضُلُوهُنَ أَن يَنكِعْنَ أَزَوَجَهُنَ إِذَا تَرَضَوًا بَيْنَهُم بِٱلْعُرُوفِ ذَالِكَ يُوعَظ بِهِ، مَن كَانَ مِنكُم فَقِيمُ وَأَلَيْوَمِ

ٱلْآخِرُ ذَالِكُو أَنْكَى لَكُو وَأَطْهَرُ وَٱللَّهُ بَمَّلَمُ وَأَنَّمْ لَا نَعْلَمُونَ ٢

نزلت في معقل بن يسار حين عضل وحبس أخته جملاء أن ترجع إلى الزوج الأوّل وهو عاصم بن عديّ فإنّه كان طلّقها وخرجت من العدّة ثمّ أرادا أن يجتمعا بعقد آخر فمنعها من ذلك فنزلت الآية، عن قتادة والحسن وجماعة. وقيل: نزلت في جابر بن عبد الله عضل بنت عمّ له والوجهان لا يصحان على مذهبنا لأنَّه لا ولاية للأخ وابن العمَّ عندنا ولا تأثير بعضلهما فالوجه في ذلك أن تحمل الآية على المطلِّقين فكأنَّه قال: لا تعضلوهن أي لا تحبسوهن بالمراجعة عند قرب انقضاء عدتهن لأجل الإضرار لا رغبة فيهن فإن ذلك لا يسوغ في الدين. ويجوز أن يكون العضل محمولا على الجبر والحيلولة بينهن وبين التزويج دون ما يتعلّق بالولاية والحاصل أنّه إذا انقضت عدّتهن فلا تمنعوهن ظلماً عن الزوج وخلّوا سبيلهن. وقيل: الخطاب للأولياء ومنع لهم عن عضلهن إذا أردن المطلِّقات بعد انقضاء العدَّة أن يتزوَّجن. و﴿أَن يَنكِحْنَ أَزْوَجَهُنَّ ﴾ أي ممّن شئن أن يكونوا أزواجا لهن، والزوجيّة باعتبار ما يكون وإن أريد بهم المطلِّقون فإطلاق الزوجيَّة باعتبار ما كان ﴿إِذَا تَرَضَوَا بَيْنَهُم بِٱلْمَرُوفِ ﴾ أي الخطَّاب والطالبين والنساء بينهم بما لا يكون مستنكرا في الشرع والعادة بالنكاح الصحيح.

﴿ذَلِكَ يُوعَظُدُ بِهِ ﴾ \_ إشارة إلى ما ذكر \_ يزجر ويخوف به ﴿مَن كَانَ

مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ لأنّهم المنتفعون به ولأنّهم الأولى بالاتّعاظ به ﴿ذَلِكُمْ أَنْكَى ﴾ أي الاتّعاظ والعمل بمقتضاه أنمى وأنفع لكم، من زكا الزرع إذا نما وطهر من أدناس الآثام وأوضار الذنوب والمفضّل عليه محذوف للعلم به أي: من العضل ﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ ﴾ ما فيه من النفع ﴿وَأَنتُمَ لَا نَعْلَمُونَ ﴾ لقصور علمكم لأن المكلّف لا يعلم وجه الصلاح على وجه التفصيل.

وَٱلْوَالِدَتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَ حَوْلَةِنِ كَامِلَةِنَ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى المُوَلُودِ لَهُ, رِنْفَهُنَ قَكِسُوَتُهُنَ بِالمَعْرُوفِ لَا تَكْلَفُ نَفْشُ إِلَا وُسْعَهَا لَا تُصْكَآرَ وَالِدَهُ ا بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَالِكَ فَإِن أَرَادَا فِصَالًا عَن تَرَاضِ يَسْهُمَا وَتَشَاوُرِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِما وَإِنْ أَرَدَتُمْ أَن تَسْتَرْضِعُوا أَوْلَدَكُمُ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَن تَرَاضِ سَلَمْتُم مَآ وَلَدَكُمُ فَإِنْ يَعْرَضِهُ أَوْلَا عَلَيْهِما وَإِنْ أَرَدَتُمْ أَن تَسْتَرْضِعُوا أَوْلَدَكُمُ فَا لَا يَعْالًا عَن تَرَاضِ مُسْلَمْتُم مَآ ءَانَيْتُم بِالْمَرُوفِ وَالْقَهُ وَائَقُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنَ اللَّهَ بِعَالًا عَن تَرَاض

لمما بيّن سبحانه حكم الطلاق بيّن حكم الرضاع والتربية فقال: ﴿ وَٱلْوَلِدَتُ ﴾ الصيغة صيغة الخبر والمراد به الأمر أي ليرضعن أولادهن كقوله: ﴿يَتَرَبَعْهُنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ﴾ إذ لو كان خبراً لكان كذباً لجواز أن يرضعن أكثر من حولين أو أقلَ، والأمر أمر استحباب لا أمر إيجاب أي إنّهن أحق برضاعهم من غيرهن بدليل قوله: ﴿وَإِن تَمَامَرَهُمْ فَسَتَرْضِعُ لَهُو أَخْرَىٰ ﴾<sup>(١)</sup>

ثمّ بيّن مدّة الرضاع ﴿حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ أربعة وعشرين شهرا وإنّما ذكر ﴿كَامِلَيْنِ ﴾ وإن كانت التثنية تأتي على معنى استيفاء العدّة.<sup>(٢)</sup> والآية لبيان المندوب من الرضاع والمفروض منه: فالمندوب هو أن يجعل الرضاع تمام الحولين والمفروض هو أنّ المرضعة تستحقّ الاجرة في مدّة الحولين ولا

ا\_سورة الطلاق: ٦.

٢ كذا في الأصل.

تستحق فيما زاد عليه. واختلف في هذا الحال هل هو كلّ مولود أو للبعض فقال ابن عبّاس: ليس لكلّ مولود ولكن لمن ولد لستّة أشهر وإن ولد لسبعة أشهر فثلاثة وعشرون وإن ولد لتسعة أشهر فأحد وعشرون تطلب بذلك تكملة ثلاثين شهراً في الحمل والفصال، وعلى هذا يدلّ ما رواه أصحابنا في هذا الباب لأنّهم رووا أنّ ما نقص عن أحد وعشرين شهراً فهو جور على الصبيّ. والرضاع بعد الحولين لا حكم له عندنا في التحريم وبه قال ابن عبّاس وابن مسعود وأكثر العلماء.<sup>(1)</sup>

وقوله: ﴿لِمَنْ أَرَّادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّغَنَاعَةَ ﴾ يدلّ على أنّ الرضاع غير واجب على الأمّ لأنّه علّقه بالإرادة وقال جماعة منهم قتادة: فرض الله على الوالدات أن يرضعن أولادهنّ حولين ثمّ أنزل الرخصة بعد ذلك فقال: ﴿لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَة ﴾ يعني أنّ هذا منتهى الرضاع وليس فيما دون ذلك حدّ محدود وإنّما هو على مقدار صلاح الصبيّ وما يعيش به.

وَوَعَلَى الْمُؤْلُودِ لَمُ كَمَ يعني الأب ﴿ وَنَقَعُنَ قَرَسُوَ مُنَ بِالْمَرُوفِ ﴾ والمراد نفقة الأمّ على الأب مادامت في الرضاعة اللازمة وذلك في المطلّقة على قدر اليسار وإنّما لم يقل: «على الوالد» ليعلم أن الأولاد للآباء وينسبون إليهم لا إلى الأمهات وكذلك أجر الرضاع للأظنار على الآباء ﴿ لَا تُكَلَّفُ نَعْسُ إِلَا وُسْمَهَا ﴾ والتكليف الإلزام بأمر كأنّه قيل: لم لم تجب مؤونة الأمهات في الرضاع على أنفسهن فأجيب بأنّهن غير قادرات على الكسب لضعف بنيتهن فلو أوجب مؤنهن على أنفسهن لزم تكليف العاجز، وكذا وأوجب تلك المؤن على الأزواج على خلاف المعروف ﴿ لَا تُعْسَازَ وَالِدَهُ المِحَارِ وَالا فَعَا أصله لا تضار بكسر الراء الأولى فتكون المرأة هي الفاعلة للضرار فيكون

١- مجمع البيان، ج ٢، ص ١١٣.

المعنى لا تترك الوالدة إرضاع ولدها غيظا على أبيه لأن الوالدة أشفق على ولدها من الأجنبيّة، وبفتح الراء الأولى فتكون المرأة هي المفعول لها الضرار فالمعنى لا يفعل الأب الضرار بالأمّ بأن ينتزع الولد منها.

قوله: ﴿وَلَا مَوَلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ ﴾ أي لا يأخذه من أمّه طلباً للإضرار بها أو ولا تفعل الأمّ الضرار بالأب بأن تلقي الولد عليه وهو أن يغيظ أحدهما صاحبه بسبب الولد، وإضافة الولد إلى كلّ منها لاستعطافهما إليه ولا ينبغي أن يضرا به أو يتضارا بسببه وإنّما قال: ﴿تُعَنّسَاَزَ ﴾ والفعل من واحد لأنه لما كان معناه المبالغة كان بمنزلة أن يكون الفعل من اثنين كأنّه يقول: لا تضار والدة ولدها ولا والد ولده فالباء زائدة.

قال الصادقان للبرّك : • ﴿ لَا تُعَمَّمَارَ وَلِدَهُ ﴾ بأن يترك جماعها خوف الحمل لأجل ولدها المرتضع ﴿ وَلَا مَوَلُودٌ لَذَه بِوَلَدِهِ ﴾ لمي: لا تمنع نفسها من الأب خوف الحمل فيضر ذلك بالأب».<sup>(1)</sup> وقيل: المراد من قوله: ﴿ لَا تُمْبَمَارَ وَالِدَهُ بِوَلَدِهَا ﴾ بأن ينتزع الولد منها وتسترضع امرأة غيرها مع إجابتها إلى الرضاع باجرة المثل فعلى هذا يكون معنى «بولدها» بسبب ولدها «ولا مولود له» أي: لا تمتنع هي من الإرضاع إذا أعطيت اجرة مثلها. قال الطبرسيّ: وليس بين هذه الأقوال تناف فالأولى حمل الآية على الجميع.<sup>(1)</sup>

وَعَلَ ٱلْوَادِثِ ﴾ أي وارث الصبيّ وقيل: المراد وارث الوالد وهو الأقوى ﴿ مِثْلُ ذَلِكَ ﴾ أي: مثل ما كان على الوالد من النفقة والرضاع أو مثل ما كان على الوالد من ترك المضارة والمفهوم عند أهل التفسير الأمران معاً.

واختلفوا في أنَّ النفقة على كلَّ وارث أو على بعضهم فقيل: هي على

۱۔ انظر: البرهان، ج ۱، ص ۲۲۵ وزبدة البيان، ص ۵۵۹. ۲\_مجمع البيان، ج ۲، ص ۱۱٤.

| ۱۰۵ | HI ji ja |
|-----|----------|
|-----|----------|

العصبات دون أصحاب الفرائض من الأمّ والإخوة من الأمّ. وقيل: على وارث الصبيّ من الرجال والنساء على قدر النصيب من الميراث. وقيل: على الوارث ممّن كان ذا رحم محرم دون ذي رحم ليس بمحرم كابن العمّ وابن الاخت فيجب على ابن الاخت ولم يجب على ابن العمّ وإن كان وارثه في تلك الحال. وقيل: على الوارث أي الباقي من أبويه وهو الصحيح عندنا وهو أيضا مذهب الشافعيّ لأنّ عنده لا يجبر على نفقة الرضاع إلّا الوالدان فقط. وقد روي في أخبارنا أنّ على الوارث \_ كائنا من كان \_ النفقة.<sup>(1)</sup>

قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَرَادًا فِسَالًا ﴾ أي: أراد الوالدان فطام الولد قبل الحولين وهو المرويّ عن أبي عبد الله وقيل: قبل الحولين وبعد الحولين فيكون الفصال صادرا ﴿ عَن تَرَاضِ قِنْهُمَا ﴾ من الأب والأمّ ﴿ وَتَشَاؤُر ﴾ في شأن الولد واتّفاق من الأبوين لا من أحدهما وإنّما اعتبر اتّفاقهما لما في الأب من الولاية وفي الأمّ من الشفقة وهي أعلم بحال الصبيّ ﴿ فَلَا جُنَاحَ عَلَنّهِمًا ﴾ في ذلك بعد استقرار رأيهما وتشاورهما في الصلاح وما هو خير للولد.

فَوَوَانَ أَرَدَتُمْ فَهُ أَيَّهَا الآباء فَرَأَن تَسَتَرْضِعُوَا فَهُ المراضع فَرَاقَلَندَقُرُ فَهُ أَيَ لأولادكم وطلبتم أن تأخذوا ظئراً لإرضاع أولادكم فَفَلا جُنَاعَ عَلَيْكُمْ فَهُ ولا إئم في الاسترضاع، وفيه دلالة على أن للأب أن يسترضع الولد غير امتهاتهم لامتناع امتهاتهم الرضاع أو لعلّة بهن من انقطاع لبن أو غيره فَرَاذَا سَلَمَتُم فَهُ إلى المراضع فَرَمَا مَالَيَتُم فَهُ أي ما أردتم إيتاءه فَرْبَلْمُرُوفِ فَهُ بالوجه المتعارف المستحسن شرعاً فإن المراضع إذا أعطين ما قدر لهن ناجزاً يداً بيد كان ذلك أدخل في إصلاح شؤون الأطفال.

وقيل: المراد من «المعروف» أن يكون الأجر من الحلال لأنّ المرضع إذا

١- المصدر السابق، ص ١١٥.

| اج ۲ | DENE |  | • | ٦ | J |
|------|------|--|---|---|---|
|------|------|--|---|---|---|

أكلت الحلال كان اللبن أنفع للصبيّ وأقرب إلى صلاحه وأنّ العادة جارية إنّ من ارتضع امرأة يغلب عليه أخلاقها من خير وشرّ وأنّ لبن الحمقاء يسري، وقصّة الشيخ الجوينيّ وابنه أبو المعالي وما يحصل له أحياناً كبوة في المناظرة معروفة.

فَوْوَالْمَعُوا اللَّهُ فِي مراعاة الأحكام المذكورة فَوْوَاعَلَمُوّا أَنَّ أَلَّهُ بَمَا يَعْبَلُوَنَ بَمِيرٌ فَي فيجازيكم بذلك. في الحديث: دحب الأولاد متر من النار وكراماتهم جواز على العمواط والأكل معهم براءة من الناره. أقول: بشرط الصلاح أو عدم بروز الفساد منهم لا كبعض النفقات التي هي مسبّبة لوقوع الفساد في الدين كنفقات بعض الحمقاء من الآباء لأولادهم في مصارف تعلّم الألسنة الخارجة ويحسبون أنّهم يحسنون صنعا فالمنفق لولده لتعلّم اللسان الخارجة فقد يرمي سهماً لتمزيق القرآن المحفقاء من التباء لأولادهم في مصارف تعلّم الألسنة الخارجة ويحسبون أنّهم يحسنون صنعا فالمنفق لولده لتعلّم اللسان الخارجة فقد يرمي سهماً لتمزيق القرآن وقد ظفروا بما قصدواويظهرون النصح والتربية في والله لا ضارة لذينا. المستحسنة ما كانت فيها إطاعة لأوامر الله لا ضارة لدينه.

وفي الحديث: «أربع نفقات لا يحاصب العبد بهنّ يوم القيامة: نفقة على أبويه ونفقة على إطاره ونفقة على سحوره ونفقة على عياله» ﴿ وَاَلَذِينَ ءَامَنُوَا أَشَدُ حُبَّا يَنَو ﴾ ولا يجتمع الهوى وحبّ الله.

وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَبَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ آزْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُرْ فِيمَا فَعَلْنَ فِى أَنفُسِهِنَ بِالْمَعْرُفِ وَٱللَّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ()

وقرء في الشواذ «يتوفّون» بفتح الياء.

۱\_ سورة أل عمران: ٥٤.

| ۱۰۷ | ٥ |
|-----|---|
|-----|---|

ولممّا بيّن سبحانه عدّة المطلّقات بيّن في هذه الآية عدّة الوفاة فقال: (وَالَذِينَ يُتَوَفَّوْنَ ﴾ ويموتون ويتركون ﴿ أَزْوَبَمَا ﴾ أي: نساء ﴿ يَتَرَبّعَمْنَ بِأَنفُسِهِنَ ﴾ أي: ينتظرن انقضاء العدّة ويحبسن أنفسهن عن التزويج معتدّات ﴿ أَرْبَعَة أَشَهُرٍ وَعَشَرًا ﴾ أي: وعشر ليال وعشرة أيّام سواء كانت مدخولاً بها أو غير مدخول بها حرّة كانت أو أمة فإن كانت حبلى فعدتها أبعد الأجلين من وضع الحمل أو مضيّ أربعة أشهر وعشر فأيّهما أطول وأبعد فعدتها ذلك ووافقنا في مسألة عدّة الأمة الأصمّ من فقهاء الجماعة وخالف الباقون فقالوا: عدّتها شهران وخمسة أيّام وذهب إلى هذا القول قوم من أصحابنا أيضاً والذي يجب على المعتدة بعدته الوفاة اجتنابها عن الزينة والكحل وترك النقلة من المزل والامتناع من التزوّج لا غير عند البعض لكن عندنا الإماميّة أنّ جميع ذلك واجب.

﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ ﴾ أي: آخر العدَّة بإنقضائها ﴿ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُر ﴾ قيل: خطاب للأولياء. وقيل: لجميع المسلمين لأنَّه يلزمهم منعها عن التزوّج في العدّة.

وقيل: المعنى: لا جناح عليكم وعلى النساء ﴿فِيمَا فَعَلَنَ فِي أَنفُسِهِنَ ﴾ من النكاح واستعمال الزينة ﴿ **الْمَعْرُفِ ﴾** ما يكون جائزاً من الزينة الجائزة والنكاح الحلال على وجه لا ينكره الشرع ﴿وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ فيجازيكم عليه فلا تعملوا خلاف ما أمرتم به.

وَلَا جُنَاحَ عَلَيْتُكُمْ فِيمَا عَرَّضْشُر بِهِ، مِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَآءِ أَوْ أَحْنَىنَتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنَكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَ وَلَكِن لَا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَا أَن تَقُولُوا قَوْلَا مَعْرُوفاً وَلَا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ ٱلنِّكَاجِ حَتَى يَبْلُغَ ٱلْكِنَبُ أَجَلَهُ وَٱعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَأَحْذَرُوهُ وَٱعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ عَفُورُ حَلِيمُ شَ

«التعريض» ضدّ التصريح أي: لا حرج ولا ضيق عليكم يا معشر الرجال ﴿فِيمَا عَرَّضْتُم بِدٍ، مِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَلَةِ﴾ المعتدّات بعدّة الوفاة «و التعريض» إفهام

| ۰.۰۱۰۸        |
|---------------|
| معتليك اللالغ |

المعنى دون التصريح بالشيء المحتمل له ولغيره ولما علم الله أن المرأة إذا مات زوجها قد يكون عليها مسحة من الجمال أولها مال يرغب الناس فيها فأذن للراغب أن يعرض ولا يصرّح بالخطبة في العدة «و الخطبة» بالكسر التماس النكاح وبالضم الكلام المشتمل على الوعظ يقال: خطب المرأة أي خاطبها في أمر النكاح وهذا الحكم لهن أي المعتدات بالوفاة وأمّا النساء اللاتي لا تكون منكوحة الغير ولا معتدة من طلاق رجعيّ فإن خطبتهن جائزة تصريحا إلًا أن يخطبها رجل فيجاب بالرضى صريحاً فههنا لا يجوز لغيره أن يخطبها وإن لم يوجد صريح الإجابة ولا صريح الرّد ففيه خلاف.

ومثال التعريض مثل أن تقول للبخيل والممسك: ما أقبح البخل! وتقول للمرأة الّتي تطلب نكاحها وهي في العدّة: إنّي أريد النكاح وإنّي أحب امرأة من صفتها كذا كذا فتذكر بعض الصفات الّتي هي عليها.

أو أحقننتُم في أنفُسِكُم اي: أضمرتم وأبرزتم من نكاحهن أعلِم الله أن أحمن نكاحهن أعلِم الله أنه أنكم ستذكرونه أو علم الله المعن المواعد أنه أنكم الله المنكم أن يسبقكم إليهن غيركم الله أنكم النها المنكم فيهن خوفاً منكم أن يسبقكم إليهن غيركم فأباح لكم ذلك أولكي لا تُواعدوهن ميرًا في فيه أقوال: أحدها: أن معناه لا تواعدوهن في السر يدعو إلى ما لا يحل.

وقيل: معناه الزنا عن الحسن وإبراهيم وقتادة وقالوا: كان الرجل يدخل على المرأة من أجل الزنا وهو معرض للنكاح فنهوا عن ذلك. وثالثها: أنّه العهد على الامتناع من تزويج غيره. ورابعها: هو أن يقول لها: إنّي ناكحك فلا تفوتيني نفسك. وخامسها: أنّ معنى السرّ هو الجماع أي: لا تصفوا أنفسكم بكثرة الجماع. وتجمع هذه الأقوال ما روي عن الصادق للله أنّه قال: «لا تصرّعوا لهن النكاح والتزويج» قال لله: «و من السرّ أن يقول لها: موعدك بيت فلان».<sup>(1)</sup>

۱- وسائل الشيعة، ج ۲۰، ص ٤٩٨؛ ومجمع البيان، ج ۲، ص ۱۲۰.

في الآية بمعنى لكن لأن ما قبله هو المنهيّ عنه وما بعده هو المأذون فيه أي في الآية بمعنى لكن لأن ما قبله هو المنهيّ عنه وما بعده هو المأذون فيه أي ولكن قولوا قولاً معروفاً ومواعدة غير منكرة. فولاً تُعْزِمُوا كه العزم عبارة عن عقد القلب على فعل من الأفعال قال الراغب: إن دواعي الإنسان إلى الفعل لها مراتب: السانح، ثمّ الخاطر، ثمّ التفكّر، فيه ثمّ الإرادة، ثمّ الهمّة، ثمّ العزم والعقد على إمضائه فوعُقْدَةَ ألنِّكَاح في زمان العدة أي: على عقدة النكاح والمقصود النهي عن تزوّج المعتدة في زمان عدتها إلا أنّه نهى عن العزم على عقدة النكاح وعزمه للمبالغة في النهي عن النكاح في زمان العدة فإنّ العزم على مقدة النكاح عليه والنهي عن مقدمات الشيء يستلزم النهي عن ذلك الشيء بطريق أولى ولم يرد سبحانه عن العزم على النكاح بعد العدة أي: لا تحققوا ذلك ولا تيو يرد سبحانه عن العزم على النكاح بعد العدة أي: النه ولا تشيء بطريق أولى ولم

المواقر المحكمة المحكمة الحكمة الحالية المعدة وقيل: الكتاب هو القرآن المحتى يبلغ المعرف المرآن من أجل العدة وينقضي الأجل المضروب. وقيل: حتى يبلغ الأجل المكتوب والكتب بمعنى الفرض كما المضروب. وقيل: حتى يبلغ الأجل المكتوب والكتب بمعنى الفرض كما قال: (كُنِبَ عَلَيْحَكُمُ القِبِيَامُ كُلُ أي: فرض والمعاني يؤول إلى معنى واحد.

(وَاعْلَمُوَا أَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ مَ مِن العزم على ما لا يجوز وَاعْلَمُذَرُوهُ مَه بالاجتناب عن العزم ابتداءً وإقلاعاً عنه بعد تحققه ﴿وَاعْلَمُوَا أَنَّ اللَّهُ غَفُورُ حَلِيمٌ مَه لا يعاجلكم بالعقوبة فلا تستدلوا بتأخيرها بعدم العقوبة.

لَاجُنَاحَ عَلَيْكُو إِن طَلَقْتُمُ ٱلنِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَغْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِعُوهُنَّ عَلَىٱلْوُسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى ٱلْمُقْبِرِ قَدَرُهُ مَتَنَعًا بِٱلْمَعْمُونِ حَقًّا عَلَىٱلْمُحْسِنِينَ۞

أي: لا تبعة عليكم من مهر أو وزر إن طلّقتم النساء المعقودات ﴿مَا لَمَ تَمَشُوهُنَّ ﴾ أي: ما لم تجامعوهن ﴿أَوْ تَغْرِضُوا ﴾ أي: إلّا أن تفرضوا ﴿لَهُنَّ فَرِيضَةً ﴾ أي: تسمّوا لها مهرا وذلك أن المطلّقة غير المدخول بها إن سمّي لها

| ۲ | 7  | 7 | LE L |
|---|----|---|------------------------------------------|
|   | ζ. |   |                                          |

مهر فلها نصف المسمّي كما في الآية الآتية وإن لم يسمّ لها مهر فليس لها إلّا المتعة كما في هذه الآية والحكمان مرويّان أيضا رواهما العيّاشيّ وفي «الكافي» عن الصادقطنيّ<sup>(1)</sup>

ورفع الإثم عن الطلاق قبل الدخول لثلًا يتوهم أحد أنّ الطلاق في هذه الحالة لا يجوز بل يجوز والمفروض صداقها داخلة في دلالة الآية وإن لم يذكر لأنّ التقدير: لا بأس بالطلاق ما لم تمستوهن ممّن فرضتم لهنّ أولم تفرضوا لأنّ «أو» في قوله: ﴿أَوْ تَفْرِضُوا ﴾ تنبئ عن ذلك إذ لو كان على الجمع لكان بالواو.

وأيضاً في الآية خصّ سبحانه التي لم يدخل بها بالذكر في رفع الجناح لأنّه يجوز أن يطلّق الرجل التي لم يدخل بها أيّ وقت شاء بخلاف المدخول بها فإنّه لا يجوز أن يطلّقها إلّا في طهر لم يجامعها فيه، وقال أهل الجماعة: رفع الجناح في الآية بمعني نفي المهر: أي لا تبعة من مهر بغير الممسوسة وإنّهم لا يشترطون أن يقع الطلاق في طهر غير المواقعة بل متى وقع صحّ عندهم.

وَمَتِّعُوهُنَّ ﴾ أي أعطوهن من مالكم ما يتمتَّعن وينتفعن به واختلفوا في أن الأمر بالتمتيع لمن؟ قيل: لمطلق المطلقات إلّا المختلعة والمبارئة والملاعنة. وقيل: المتعة لكلّ مطلّقة سوى المطلّقة المفروض لها إذا طلّقت قبل الدخول فإنّما لها نصف الصداق ولا متعة لها وهو مذهب الشافعيّ وقد رووه أصحابنا أيضا<sup>(٢)</sup>، وذلك محمول على الاستحباب.

فَعَلَى لَلُوسِعِ قَدَرُهُ کَه أي: الَّذي له سعة إمكانه وطاقته والقدر والقدر لغتان أو أنّ الساكن مصدر والمتحرّك اسم كالعدّ والعدد والمدد والمدّ بالتسكين الوسع يقال: هو ينفق على قدره أي: على وسعه، وبالتحريك المقدار ﴿وَعَلَى

> ١- راجع: تفسيرالعياشي، ج ١، ص ١٣٤؛ وراجع: الكافي، ج ٦، ص ١٠٦. ٢- تفسيرالعياشي، ج ١، ص ١٣٤؛ وسائل الشيعة، ج ٢١، ص ٣٥.

المنا المنابعة المناب

أَلْمُقَرِّرِ قَدَرُهُ ﴾ أقتر الرجل إذا صار ذا قترة وافتقر والقترة الغبار أي: على الفقير الذي هو في ضيق بقدر إمكانه من رزق وكسوة وخادم والمتعة معتبرة بحاله لا بحالها قيل: لا تنقص عن خمسة دراهم ولا يزاد على نصف مهر المثل (<sup>1)</sup> فيتَنَا ﴾ اسم لمصدر الفعل المذكور من قبيل ﴿أَنْبَتَكُم مِّنَ أَلَاَضٍ نَبَانًا ﴾ فيكون متاعا بعوض تمتيعا ملتبسا ﴿ المَعْمُوفِ ﴾ بالوجه الذي يستحسنه الشرع والمروءة ﴿ حَقًّا ﴾ [صفة «متاعا» أي: واجباً على الذين يحسنون الطاعات، وفي «التهذيب» عن الصادق للتيا: « أنَّ متعة المطلقة فريضة».<sup>(1)</sup> هذا كلّه في المطلّقة فأما المتوفّى عنها زوجها إذا لم يغرض لها صداق فلها الميراث وعليها العدة إجماعا.

وَإِن طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْــتُدْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمَ إِلَا أَن يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُوا ٱلَّذِى بِيَدِهِ عُقْدَةُ ٱلنِّكَاحُ وَأَن تَعْفُوَا أَقْرَبُ لِلتَّقَوَىٰ وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ ٱللَهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ شَ

بيّن سبحانه حكم الطلاق قبل المسيس بعد الفرض أي إن طلّقتم أيّها الرجال النساء فرمن قبّل أن تَمَسُّوهُنَّ كه أي: قبل أن تجامعوهن فرَقَد فَرَضَسُّر لَمُنَّ فَرِيضَةً كه أي: أوجبتم لهن صداقاً وعيّنتم مهرا فوفَضِعُ مَا فَرَضْتُمَ كه أي: عليكم نصف ما قدّرتم من المهر المسمّى. فرالًا أن يَعْفُون كه يعني الحرائر البالغات غير المولّى عليهن لفساد عقولهن أي: لا يطالبن الأزواج ويهبن فرأة يَعْفُوانك ويترك ويهب فرآلَذِي ييَدِو، عُقْدَهُ أَلِنكَاج كه قيل: هو الوليّ عن مجاهد وجماعة وهو المرويّ عن الصادق للتِن<sup>(1)</sup> وهو مذهب الشافعيّ غير أن عندنا

> ١ـ سورة نوح: ١٧. ٢ـ تهذيب الأحكام، ج ٨، ص ١٤١. ٣ـ تفسيرالعياشي، ج ١، ص ١٢٥؛ ومجمع البيان، ج ٢، ص ١٢٥.

| ي ا ج ۲ | معليك للاتن |  | 1 | ۲ |  |
|---------|-------------|--|---|---|--|
|---------|-------------|--|---|---|--|

الوليّ هو الأب والجدّ مع وجود الأب الأدنى على البكر غير البالغ فأمّا من عداهما فلا ولاية له إلّا بتوليتها إيّاه.<sup>(۱)</sup>

فُوَان تُعَفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقَوَىٰ ﴾ خطاب للزوج والمرأة أو للزوج وحده وإنَما جمع لأنه خطاب لكلّ زوج والمراد من العفو أن يعطيها الصداق كاملاً النصف الذي واجب عليه والنصف الساقط العائد إليه بالتنصيف بسبب الطلاق، وتسمية الزياده على الحقّ عفواً لما كان الغالب عندهم أنّ الزوج كان يسوق إليها كلّ المهر عند التزوّج قبل المسيس فإذا طلّقها قبل الدخول فقد استحقّ أن يطالبها بنصف ما ساق إليها فإذا ترك المطالبة فقد عفا عنها.

فَوَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضَل بَيْنَكُمْ ﴾ أي: لا تتركوا الفضل والإفضال فيما بينكم بإعطاء الرجل تمام الصداق وترك المرأة نصيبها فحثّهما على الإحسان والإفضال فَرْإِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِبِيرُ ﴾ ولا يضيع ما عملتم من الإحسان «و البصر» في حقّه تعالى علمه وإحاطته المبصرات والمعلومات والحظ الدينيَ من البصر للعبد أنّه ينظر إلى الآيات وعجائب الملكوت والملك بحيث يكون نظره عبرة، والحظ الدنيويَ أن يرى المحسوسات.

حَنْفِظُوا عَلَ ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَلُوةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُوْمُوا لِلَّهِ قَنْنِتِينَ ٢

ومحافظة الصلوات أداؤها لوقتها والمداومة عليها والمراد الصلوات الخمس في كلّ يوم وليلة ثبت عددها بغيرها من الآيات والأحاديث المتواترة وبإشارة في هذه الآية وهو قوله: ﴿ **الْوُسَطَنَ ﴾** تأنيث الأوسط وهو الشيء بين الشيئين على جهة الاعتدال وهي ما اكتنفه عددان متساويان وأقلّ ذنك خمسة لا يقال: إنّ الثلاث بهذه الصفة لأنّ الثلاث لا يكتنفها عددان فإنّ الّذي قبلها

١- وفي بعض الروايات هو الأب والأخ والرجل يوصى إليه والذي يجوز إمرته في مال المرأة. إلا أنّ الغتيات لم تيسط ذا البسط المشاء.

واحد والّذي بعدها واحد وهو ليس بعدد فإنّ العدد ما إذا اجتمع طرفاه صارا ضعفه وليس له طرفان فإنّه ليس قبله شيء.

وخصَّ المُواتَّعَلَىٰ ﴾ بالذكر تفخيماً لشأنها كقوله: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا يَلَهِ وَمَلَتَهِكَتِهِ وَرُسُـلِهِ. وَجِبَرِيلَ وَمِيكَنلَ ﴾<sup>(١)</sup> أي: والصلاة الوسطى خاصّة فداوموا عليها. ثمّ اختلفوا في الصلاة الوسطى قيل: إنّها صلاة الظهر عن زيد بن ثابت وابن عمر وأبي سعيد الخدريّ واسامة وعائشة وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد الله لليَنَ<sup>(١)</sup> وذكر بعض أثمّة الزيديّة أنّها الجمعة يوم الجمعة والظهر سائر الأيّام ورواه عن عليّ لمَنْ<sup>يَ</sup> ويدلّ عليه أنّها وسط النهار. وأوّل صلاة فرضت الظهر.<sup>(۱)</sup>

وقيل: إنّها صلاة العصر عن ابن عبّاس والحسن وروي ذلك عن عليّ<sup>الين</sup> وابن مسعود وقتادة والضحّاك وروي مرفوعاً إلى النبي*ّاليَّ* قالوا: لأنّها بين صلاتي النهار وصلاتي الليل وروي عن النبي*ّاليَّ*: **ابكَروا بالصلاة نِ** يوم الغيم فإنّه من قاتنه صلاة العصر حبط عمله».<sup>(1)</sup>

وقيل: إنّها المغرب لأنّها وسط في الطول والقصر من بين الصلوات روى الثعلبيَّ بإسناده عن عائشة قالت: قال رسول الله ﷺ: لأن أفضل العملوات عند الله المغرب لم يحطَّها الله عن مسافر ولا مقيم فتح الله بها صلاة الليل وختم بها صلاة النهار فمن صلَّى المغرب وصلَّى بعدها ركمتين بنى الله له قمبراً في الجنّة ومن صلَّى بعدها أربع ركمات غفر الله له ذلب عشرين أو لربعين سنة».<sup>(٥)</sup>

> ١- سورة البقرة: ٩٨. ٢- تفسيرالعياشي، ج١، ص ١٢٧؛ والبرهان، ج ١، ص ٢٣١؛ والبحار، ج ١٥، ص ١١٧. ٣ـ مجمع البيان، ج ٢، ص ١٢٧. ٤ـ المصدر السابق نفسه؛ تفسيرالثعالبي، ج ٢، ص ١٩٧. ٥ـ تفسيرالثعالبي، ج ٢، ص ١٩٧.

وقيل: إنَّها صلاة العشاء الآخرة لأنَّها بين صلاتين لا تقصران روى عن النبي عليه أنه قال: «من صلى العشاء الآخرة في جماعة كان كقيام نصف ليلة ومن صلى الفجر في جماعة كان كعيام ليلة، (`` وقيل: صلاة العصر قال النبي الله: «الذي تفوته صلاة العصر فكأنما وتر أهله وماله». (٢) وقيل: إنَّها صلاة الصبح عن معاذ وابن عبّاس وجابر بن عبد الله وعطا وعكرمة ومجاهد والشافعيّ قالوا: لأنها بين صلاتي الليل وصلاتي النهار وبين الظلام والضياء وهي صلاة لا تجمع مع غيرها وهي منفردة بين مجتمعتين ويدلُّ عليه قوله: ﴿وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ \* إِنَّ قُرْمَانَ ٱلْمُجَرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ (\*) وفيه قول آخر: وهو أنَّها إحدى الصلاة الخمس ولم يعيّنها وأخفاها في جملة الصلوات الخمس ليحافظوا على جميعها ولم يتركوا واحدة منها كما أخفى ليلة القدر واسمه الأعظم في الأسماء وساعة الإجابة في ساعات الجمعة وأخفى وقت الموت في الأوقات ليكون المكلِّف خائفاً من الموت في كلَّ الأوقات فيكون آتياً بالتوبة في كلَّ الأوقات كما سئل زيد بن ثابت عن الصلاة الوسطى فقال: (حافظ على الصلوات الخمس تصبها) وكذلك سئل الربيع بن خثيم عن صلاة الوسطى قال: (حافظ على الكلِّ تكن محافظاً على الوسطى) ثمَّ قال للسائل: (ولو علمتها بعينها لكنت محافظاً عليها ومضيّعاً لسائر هنّ).

وقيل في تفسير الآية قول آخر وهو أنّ صلاة الوسطى مجموع صلوات الخمس لأنّها هي الوسطى من الطاعات حيث التفت وتقريره أنّ الإيمان بضع وسبعون درجة أعلاها (شهادة أن لا إله إلّا الله) وأدناها إماطة الأذى عن

| 110 | 机釣 | <u>}</u> |
|-----|----|----------|
|-----|----|----------|

طريق المسلمين مثلا والصلاة المكتوبة دون الإيمان وفوق إماطة الأذى فهي واسطة بين الطرفين. ﴿ وَقُومُواً لِلَهِ قَـنَتِينَ ﴾ أي: كونوا ذاكرين له في القيام قال ابن عبّاس: معناه داعين والقنوت هو الدعاء في الصلاة في حال القيام وهو المرويّ عن الباقرين للكل وقيل: معناه طائعين وقيل: خاشعين نهوا عن العبث والالتفات في الصلاة<sup>(۱)</sup> «و قانتين» حال من فاعل «قوموا» وكانوا إذا قاموا إلى الصلاة هابوا الرحمن أن يمدّوا أبصارهم أو يلتفتوا أو يحدثوا أنفسهم بشيء من امور الدنيا إلاً ناسيا.

فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكْبَانًا فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ۞

«الرجال» مثل قيام جمع راجل وتجار جمع تاجر أي: إن كان بكم خوف من عدو أو غير فَرَجَالاً كم منصوب على الحال وعامله محذوف تقديره فصلوا راجلين «و الراجل» هو الكائن على رجله ماشياً كان أو واقفا فواً رُكَبَاناً كم أي: راكبين على ظهور دوابَكم وعنى سبحانه صلاة الخوف وهي ركعتان في السفر إلاً في المغرب فإنّها ثلاث ركعات ويروى «فرجالا» بضم الراء والتخفيف و«رجّال» بالتشديد وضم الراء و«رجّلا» وشرح صلاة الخوف مبسوط في كتب الفقه وهي تختلف أيضاً في حال الحرب وفي غير حال الحرب وعن ابن عبّاس أن صلاة الخوف ركعة<sup>(٢)</sup> قال الرازيّ: وهو قول متروك والجمهور على خلافه.

المتعليك

صلاتكم ودينكم ﴿مَا لَمَ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ قبل البيان.

وعن كعب الأحبار أنّه قال: قال الله لموسى في مناجاته: «يا مومى أربع ركعات يصلّيها أحمد وامّته وهي صلاة الظهر أعطيهم في أوّل ركعة منها المغفرة وني الثانية ألثمل ميزانهم وفي الثالثة أوكّل بهم الملائكة يستحون ويستغفرون لهم لا يبقى ملك في السماء ولا في الأرض إلّا ويستغفر لهم ومن استغفرت له الملائكة لم اعذّبه أبدا وفي الرابعة أفتح لهم أبواب السماء وتنظر إليهم الحور العين. يا مومى أربع ركمات يصلّيها أحمد وامّته وهي صلاة العصر ما يسألون متي حاجة إلّا قضيت لهم. يا مومى ثلاث ركمات يصلّيها أحمد وامّته وهي صلاة العمر ما يسألون مني حاجة إلا قضيت لهم. يا مومى ويحرجون من الدنيا كيوم ولدتهم المهاتهم».

وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَّتَكَا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِحْرَاجٌ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلَنَ فِى أَنفُسِهِ مِن مَعْرُوفٍ وَٱللَّهُ عَزِيرُ حَكِيمٌ ۞

أي: يموتون يسمّي المشارف إلى الوفاة متوفّيا تسمية للشيء باسم ما يؤول إليه وقرينة المجاز امتناع الوصيّة بعد الوفاة فوَيُدَرُونَ أَزَوَنَجًاكَ أي: يتركون نساء من بعدهم فوَصِيَّةً لِأَزَوَنَجِهِم كَ قرئ وصيّة بالنصب أي: لوصوا وصيّة والقراءة على الرفع مبتدأ والظرف خبره وحسن الابتداء بالنكرة لأنه موضع تخصيص كما في سلام عليكم فليوصوا وصيّة لهن أو المعنى وصيّة من الله لأزواجهم أو عليهم وصيّة لهن فوَمَّتَمًا إلَى ٱلْحَوْلِ كَ يعني ما ينتفعن به حولاً من النفقة وكان يحب على الّذين يتوفّون أن يوصوا قبل الاحتضار لأزواجهم حولاً بالنفقة والكسوة والسكنى. قيل: نزلت الآية في رجل من أهل الطائف يقال له حكيم بن الحارث هاجر إلى المدينة وله أولاد

ومعه أبواه وامرأة ومات فأنزل الله هذه الآية فأعطى النبي ﷺ والديه وأولاده من ميراثه ولم يعط امرأته شيئا وأمرهم أن ينفقوا عليها من تركة زوجها حولا<sup>(۱)</sup> وكان عدّة الوفاة في بدو الإسلام حولا وكان يحرم على الوارث إخراجها من البيت قبل تمام الحول وكان نفقتها واجبة في مال زوجها ما لم تخرج، ولم تكن لها ميراث فإن خرجت من بيت زوجها سقطت نفقتها وكان على الرجل أن يوصي بها فكان الحكم كذلك ثمّ نسخت بآية المواريث بعد ونسخ عدّة الحول بأربعة أشهر وعشر.

المُفْسَهِنَ قبل الحول من غير أن يخرجن من بيوت الأزواج المُحَلَّح بَمَ أَن خَرَجْنَ بَهُ بأنفسهن قبل الحول من غير أن يخرجهن الورثة الوقلا جُنَاح عَلَيْكُم لَه يا معشر الأولياء الوفي مَا فَمَلَن فِي أَنفُسِهِك مِن مَعْرُوف كَه واختلفوا في رفع الجناح قيل: لا جناح في قطع النفقة والمسكن عنهن إن خرجن قبل الحول وبطل الحق الذي لهن بالإقامة كان واجبا. وقيل: المعنى لا جناح عليكم في ترك منعهن من الخروج لأن مقامها سنة في البيت غير واجب لكن قد خيرها الله في ذلك وقيل: معنى الآية: لا جناح عليكم أن تزوّجن بعد انقضاء العدة وعلى هذا فالمراد من قوله: المون مَعْرُوف كَه التزويج والنكاح. المحام مصالح عليك عالم على أمره يعاقب من خالفه الحكوم في يراعى في أحكامه مصالح عباده.

وَلِمُطَلَّفَنَتِ مَتَنِّعٌ بِٱلْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى ٱلْمُتَّقِي*نِ @* كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ- لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ @

لمّا بيّن أحوال المعتدّات بيّن ما يجب لهنّ من المتعة واختلف فيه فقال سعيد بن جبير وأبو العالية والزهريّ: إنّ المراد بهذا المتاع المتعة وأنّ

١\_ راجع: أسباب نزول الآيات، ص ٥٢ والدر المنثور، ج ١، ص ٣٠٩.

المتعة حسب ما ذكرت قبل هذا واجبة لكلّ مطلّقة وقال أبو عليّ الجبّائيّ: المراد بها النفقة وهو المتاع المذكور في قوله: ﴿مَتَنَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ وقال سعيد بن المسيّب: الآية منسوخة بقوله: ﴿فَيَضَفُ مَا فَرَضَتُمَ ﴾ قال الطبرسيّ: وعندنا لا تجب المتعة إلّا للمطلّقة الّتي لم يدخل بها ولم يفرض لها مهر فأمّا المدخول بها فلها مهر مثلها وإن لم يسمّ لها مهر وإن ستي لها مهر فما سمّي لها وغير المدخول المفروض مهرها لها نصف المهر ولا متعة لها ولا بدّ من تخصيص هذه.

وقال صاحب تفسير «روح البيان»: معنى الآية: وللمطلّقات سواء كنّ مدخولاً بهنّ أم لامتاع أي: مطلق المتعة الشاملة للمستحبّة والواجبة فإن كانت المطلّقة غير مدخولة وغير مفروضة الصداق وجبت المتعة لها وإن كانت غير ذلك يستحب لها ولفظ التمتّع المدلول عليه «بمتّعوهن» في الآية السابقة يحمل على الواجب وهذه في المستحب فلا منافاة في الآيتين. ﴿ إَلَمْ تَمُوفِ حَقًّا عَلَى آلَمُتَّقِيرِبَ ﴾ أي: متاع متلبّس بالمعروف شرعاً وعادة مما ينبغي على من كان متّقيا.

كَذَلِكَ يُبَنِّنُ اللهُ لَحَصَمَ مَايَنتِهِ. اللهِ أي: كما يبيّن الله لكم الأحكام
 والآداب التي مضت مما تحتاجون إلى معرفتها في دينكم بيّن لكم هذه الأحكام
 فشبّه البيان الذي يأتي بالبيان الماضي المحلكمُم تَعْقِلُونَ كَه أي: لكي تفهموا
 وتكمل عقولكم فإن العقل الغريزي يكمل بالعقل المكتسب وبرؤية الآيات.
 أَلَمْ تَسَرَ إِلَى ٱلَذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَنوِهِم وَهُم أَلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ
 لَهُمُ اللهُ لَذَى يأتي بالبيان الماضي المحلفي المكتسب وبرؤية الآيات.
 أَلَمْ تَسَرَ إِلَى ٱلَذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَنوِهِم وَهُم أَلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ
 لَمُمُ اللهُ لَذَى يأتي بالبيان الماضي المحلفي المكتسب وبرؤية الآيات.
 وتكمل عقولكم فإن العقل الغريزي يكمل بالعقل المكتسب وبرؤية الآيات.
 أَلَمْ تَسَرَ إِلَى ٱلَذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَنوِهِم وَهُم أَلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ
 أَلَمْ تَسَرَ إِلَى ٱلَذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَنوِهِم وَهُم أَلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ
 أَلَمْ لَنُولُ مُؤْلُولُ ثُمَ آخِينَهُم أَلُونُ اللهُ اللهُ الذي وَلَكِنَ الْحَالِينَ وَلَكُنَ لَهُ أَحْمَ أَلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ
 أَلَمُ تَسَرَ إِلَى ٱلَذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَنوِهِم وَهُم أَلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ
 أَلَمْ الذَالِي لَاللهِ اللهُ لَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِلَى اللهُ إِلَى اللهُ اللهُ

لما ذكر الله قوله: ﴿ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ، ﴾ ذكر آية من آياته فقال: ﴿ أَلَمَ تَـرَ ﴾ أي ألم ينته علمك أيّها السامع ﴿ إِلَى ﴾ خبر هؤلاء ﴿ الَذِينَ خَرَجُواً مِن دِيَندِهِمْ ﴾ نزل سماعهم القصّة منزلة رؤيتهم تنبيهاً على ظهورها وتحقِّقها ومعنى الرؤية هاهنا رؤية القلب وهي بمعنى العلم وكلَّ ما وقع في القرآن ﴿ أَلَمَ تَـرَ ﴾ ولم يعاينه النبي ﷺ فهو بمعنى العلم وحاصله اعلم ذلك لأنّ همزة الاستفهام إذا دخلت على النفي أو على الاستفهام صار إيجاباً وتقريرا.

والَّذين خرجوا قيل: إنَّهم قوم من بني إسرائيل فرَّوا من الطاعون وقع بأرضهم وقيل: فرّوا من الجهاد وقد كتب عليهم عن الضحّاك ومقاتل واحتجّا بعقيب الآية بقوله: ﴿وَقَنْتِلُوا فِي سَتَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ وقيل: هم قوم حزقيل وهو ثالث خلفاء بني إسرائيل بعد موسى وذلك أن القيّم بأمر بني إسرائيل بعد موسى يوشع بن نون ثمّ كالب بن يوحنّا \_ أو يوفنًا \_ ثمّ حزقيل وقد كان يقال له: ابن العجوز وذلك أن امته كانت عجوزاً فسألت الله الولد وقد كبرت وعقمت فوهبه الله لها. وقيل: هو ذو الكفل وإنَّما سمَّى حزقيل ذو الكفل لأنَّه كفل سبعين نبيّاً نجاهم من القتل وقال لهم: اذهبوا فإنَّى إن قتلت كان خيرًا من أن تقتلوا جميعا فلمًا جاء اليهود وسألوا حزقيل عن الأنبياء السبعين قال: لهم ذهبوا ولا أدري أين هم ومنع الله ذا الكفل من أذاهم. ﴿وَهُمْمُ أَلُوْفُ ﴾ أجمع أهل التفسير بأنَّ المراد «بألوف» كثرة العدد إلَّا ابن زيد فإنَّه قال: معناه خرجوا مؤتلفي القلوب لم يخرجوا عن تباغض فجعله جمع الألف مثل قاعد وقعود وشاهد وشهود. واختلف من قال: المراد به العدد الكثير فقيل: ثلاثة آلاف عن عطا. وقيل: ثمانية ألاف. وقيل: عشرة ألاف. وقيل: تسعة وثلاثين ألف. وقيل: أربعين ألف عن ابن عبّاس. وقيل: سبعين ألف والّذي يقضى به الظاهر أنَّهم كانوا أكثر من عشرة آلاف لأن بناء فعول للكثرة وهو ما زاد على العشرة وما نقص عنها يقال: فيه ألاف يقال: عشرة ألاف ولا يقال: عشرة ألوف.(') 

مجمع البيان، ج ٢، ص ١٣٣.

في معناه قولان: أحدهما: أنّ معناه فأماتهم الله مثل قولهم: قلت برأسي كذا يعني أمرت وأشرت كذا. وقيل معناه: بقول سمعته الملائكة لضرب من العبرة والحكمة ثمّ أحياهم الله بدعاء نبيّهم حزقيل أو شمعون. قيل: إنّ اسم القرية الّتي خرجوا منها هرباً من وبائها دواوردان وقيل: واسط.

قال الكلبي وجماعة من أهل التفسير: إنّ ملكاً من ملوك بني إسرائيل أمرهم أن يخرجوا إلى قتال عدوتهم فخرجوا وعسكروا ثمّ كرهوا الموت فاعتذروا وقالوا: إنّ الأرض الّتي يأتيها الوباء فلا نأتيها حتّى ينقطع منها الوباء وكان بها الوباء فأرسل الله عليهم الموت فلمّا رأوا أنّ الموت كثر فيهم أيضا خرجوا من ديارهم فرارا من الموت حتّى نزلوا واديا بين جبلين ناداهم ملك من أسفل الوادي وملك آخر من أعلاه أن موتوا فماتوا جميعا من غير علّة بأمر الله وماتت دواتهم كموت رجل واحد فلمًا مرّ عليهم حزقيل وجعل يتفكّر فيهم متعجّبا فأوحى الله تعالى: يا

وقيل: إنّهم كانوا قوم حزقيل فأحياهم الله بعد ثمانية أيّام وذلك أنّه لمّا أصابتهم الموتة خرج حزقيل في طلبهم فوجدهم موتى فبكى ثمّ قال: يا ربّ كنت في قوم يحمدونك ويقدّسونك ويسبّحونك فبقيت وحيدا لا قوم لي فأوحى الله إليه قد جعلت حياتهم إليك فقال حزقيل: أحيوا بإذن الله فعاشوا.

قال الباقر للغلم: «رقم الله إلى الدنيا فسكنوا الدور وأكلوا الطعام ونكحوا النساء ومكلوا بذلك ما شاء الله ثمّ ماتوا بآجالهم».<sup>(1)</sup>

المحالية لذو فَضْلٍ عَلَ النَّاسِ بما أراهم من الآية العظيمة ليلتزموا المحالية العظيمة ليلتزموا المحالي الهدى ويجتنبوا طريق الردى وكَذَكِنَ أَصْحَبُرُ النَّاسِ بها باقون على الكفران وليسوا بشاكرين.

۱- تفسير العياشي، ج ۱، ص ۱۳۰؛ ومجمع البيان، ج ۲، ص ١٣٤.

| ۱۲۱ | 出設 |
|-----|----|
|-----|----|

وَقَنَتِلُوا فِي سَمَعِيلِ ٱللَّهِ وَٱعْلَمُوا أَنَ ٱللَّهَ سَمِيحٌ عَلِي مُر سَنَى اللَّذِين جرى ذكرهم على اختلف في توجيه الخطاب فقيل: إنَه خطاب للذين جرى ذكرهم على تقدير في الكلام وقيل لهم: قاتلوا في سبيل الله. وقيل: الخطاب لهذه الأمّة وهو معطوف على مقدر تقديره: فأطيعوا وقاتلوا في سبيل الله لإعلاء دينه متيقنين أن الفرار من الموت غير مخلص وأن القدر واقع فلا تحرموا إحدى النصرين: إمّا الفوز بالثواب وإمّا الموت في سبيل الله. ﴿وَاَعَلَمُوا أَنَّ أَلَهُ سَمِيحٌ عَلِي مُر الله يسمع مقالة السابقين إلى الجهاد من ترغيب الغير فيه ومقالة المتخلفين منه من تنفير الغير، ويعلم أن خلف المتخلف لأيّ جهة وأن جهاد المجاهد لأيّ سبب. يَنفِيرُ وَيَتَضَعُطُ وَإِلَيْهِ وَرُجَعُونَ حَسَنًا فَيُصَابِعُهُ لَهُ وَأَن جهاد المجاهد لأيّ سبب. يَقْوِضُ وَيَتَضَعُطُ وَإِلَيْهِ وُرُجَعُونَ حَسَنًا فَيُصَابِعُهُ لَهُ وَأَن جهاد المجاهد لأيّ سبب.

شاء الله ﴿ أَسْعَافًا حَتَثِيرَةً ﴾ بيان لقطع الأوهام عن مبلغ الحساب أي: لا يعلم

۱\_ سورة نوح: ۱۷.

٢٢٢ .....

قدره إلَّا الله الواحد بسبعمائة. قال البيهقيَّ: إنَّ التضعيفات فضل من الله يدّخرها للعبد فضلاً منه.

﴿ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ تأكيد للجزاء فرجوعكم إلى الله فيجازيكم بأحسن الجزاء.

قال الكلبيّ في سبب نزول هذه الآية: إنّ النبيّ تلاقية قال: «من تصدّق بصدقة فله معلاها في الجنّة» فقال أبو الدحداح الأنصاريّ ـ واسمه عمرو ـ يا رسول الله إنّ لي حديقتين إن تصدّقت بإحداهما فإنّ لي مثليها في الجنّة؟ قال: «لعم»، قال: وامّ الدحداح معي قال: «لعم» فقال: الصبيّة معي؟ قال «نعم»، فتصدّق بأفضل حديقتيه ودفعها إلى رسول الله فنزلت الآية فضاعف الله له صدقته.<sup>(1)</sup> الحديث.

أَلَمَ تَـرَ إِلَى ٱلْمَلَمَ مِنْ بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ مِنْ بَعْـدٍ مُوسَىَّ إِذْ قَـالُواْ لِنَبِيَ لَهُمُ أَبْعَتْ لَنَا مَلِكًا نُقَدَيتِل فِي سَتَبِيلِ ٱللَّهِ قَــَالَ هَلْ عَسَيَتُمْ إِن كُيْتِبَ عَلَيْحَمُّهُ ٱلْفِتَالُ أَلَا نُقَنَتِلُواْ قَـالُواْ وَمَا لَنَا أَلَا نُعَنَتِلَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ

> ۱\_ سورة النحل: ۸۹. ۲\_ سورة الأنعام: ۱٦٠. ۳\_ مجمع البيان، ج ٣، ص ١٣٧. ٤\_ مستدرك الوسائل، ج ٧، ص ٢٦٢؛ وجامع احاديث الشيعة، ج ٨، ص ٣٤٧.

وَقَـدْ أُخْرِجْنَا مِن دِبَـٰرِنَا وَأَبْنَـَآبِنَا ۖ فَلَمًا كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقِتَـالُ نَوَلَوْا إِلَا قَلِـلَا مِنْهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمُ بِٱلظَّلِمِينَ ۞

ألم ينته علمك إلى جماعة الأشراف من بني إسرائيل؟ ولمّا تقدّم ذكر الجهاد عقّب سبحانه بهذه الآية بقصّة مشهورة في بني إسرائيل تضمّنت شرح ما نالهم من قعودهم عن الجهاد تحذيرا للمسلمين من سلوك طريقة أولئك فيه فرم بَسَدِ مُوسَى في أي: بعد وفاة موسى فإذ قَالُوا لِنَبِي لَهُمُ في اختلف في ذلك النبيّ قيل: إنّه إشموئيل ـ وهو بالعربيّة إسماعيل ـ عن أكثر المفسّرين وهو المرويّ عن أبي جعفر للتيه.<sup>(۱)</sup> وقيل: هو يوشع بن نون بن إفرائيم بن يوسف ابن يعقوب للتي وقيل: هو شمعون سمّته بذلك لأنّ امّه دعت إلى الله يرزقها غلاما فسمع الله دعاءها فيه وبالعربيّة: سمعون وإنّ السين عندهم الشين، وامّه صفيّة من ولد لاوي بن يعقوب.

فَوَابَعْتُ لَنَا مَلِحَكَا نُقَدَيْلَ فِي سَتَبِيلِ اللَّهِ ﴾ وسؤالهم لذلك لاستعلاء الجبابرة عليهم وغلبوهم على كثير من ديارهم وسبوا كثيراً من ذراريهم بعد أن كانت الخطايا قد كثرت في بني إسرائيل ونسوا عهد الله وعظمت فيهم الأحداث فبعث الله إليهم إشموتيل نبيًا فقالوا: إن كنت صادقاً فابعث لنا ملكاً نقاتل. وأرادوا قتال العمالقة وسألوا من النبيَ أميراً عليهم يقيم أمورهم في جهاد عدوتهم قال أبو عبد الله للتيلا: «كان الملك في ذلك الزمان هو الذي يسير بالجنود، والنبيَ يقيم وينبنه بالوحي من عند ربّه».<sup>(٢)</sup>

فقال النبيّ: لعلّكم إن فرض ﴿عَلَيَحَكُمُ ٱلْقِتَالُ أَلَّا لُقَايَتِلُوا ﴾ ولا تفوا بما تقولون ولا تقاتلوا، وإنّما سألهم عن ذلك ليعرف ما عندهم من الهمّة على

> 1\_ مجمع البيان،ج ٢، ص ١٤٠؛ وبحار الأنوار، ج ١٣، ص ٤٤٢. ٢\_ العياشي، ج ١، ص ١٣٢؛ وأيضاً رواه المجلسي في البحار، ج ١٣، ص ٤٤٩.

| ا ج ۲ | معتليك المتقل |  | ۲ | ٤ |
|-------|---------------|--|---|---|
|-------|---------------|--|---|---|

القتال وهذا كأخذ العهد عليهم ومعنى اعسيتم، قاربتم.

فَقَالُوا ﴾ أي: الملاً: ﴿وَمَا لَنَا آلَا نُقَتِتِلَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ أي: أيّ شيء لنا في ترك القتال؟ أوليس لنا ترك القتال ﴿وَقَـدَ أُخْرِجْنَا﴾ لفظه عام ومعناه خاص أي: اخرج بعضنا ﴿مِن دِيَنرِنَا ﴾ وأهالينا بالسبي والقهر أي: إذا بلغ الأمر هذا المبلغ فلا بد من الجهاد ﴿فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيَهُمُ ٱلْقِتَالُ ﴾ في الكلام حذف. فسأل النبيّ الله تعالى أن يبعث لهم ملكا يجاهدون معه أعداءهم فسمع الله دعوته فبعث لهم ملكا وكتب عليهم القتال و﴿وَقَرَقُوا ﴾ وأعرضوا عن القيام به وضيّعوا أمر الله ﴿لَا قَلِيلَا مِنْهُمُ ﴾ وهم الذين عبروا

وقيل: لممّا كبر إشمونيل أسلموه لتعلّم التوراة في بيت المقدّس وكفّله شيخ من علمائهم وتبنّاه فلمّا بلغ الغلام أتاه جبرئيل وهو نائم بجنب الشيخ وكان الشيخ لا يأتمن عليه فدعاه جبرئيل بلحن الشيخ: يا إشموئيل فقام الغلام مسرعا إلى الشيخ فقال: يا أبتاه دعوتني؟ فكره الشيخ أن يقول: لا، لئلًا ينفزع الغلام فقال: يا بنيّ ارجع فنم، فرجع الغلام فنام ثمّ دعاه الثانية فقال الغلام: دعوتني؟ فقال الشيخ: ارجع فنم فإن دعوتك الثالثة فلا تجبني فلمّا كانت الثالثة ظهر له جبرئيل فقال له: اذهب إلى قومك فبلغهم رسالة ربّك فإن الله قد بعثك فيهم نبيًا فلمّا أتاهم كذّبوه وقالوا له: استعجلت بالنبوّه ولم تأت لك، فإن كنت صادقا فابعث لنا ملكا نقاتل في سبيل الله. وكانت الملوك

وَقَالَ لَهُمْ نَبِيَّهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ بَعَنَ لَحَتُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَـالُوَا أَنَّى يَكُونُ لَهُ ٱلْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِٱلْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَـةً مِنِ ٱلْمَالِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ أَصْطَفَىٰهُ عَلَيْڪُمْ وَزَادَهُ. بَسْطَـةُ فِي ٱلْعِـلَمِ وَٱلْجِسْـةِ وَٱللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ. مَن يَشَكَآهُ وَٱللَّهُ وَسِيُحُ عَسَلِيهُ شَ

طالوت وجالوت وداود لا تنصرف لأنّها أسماء أعجميّة وفيها السببان: التعريف والعجمة. ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيَّهُمْ ﴾ وذلك أن إشمونيل لمّا سأل الله أن يبعث لهم ملكا أتي بعصا وقرن فيه دهن القدس وقيل له: إن صاحبكم الّذي يكون ملكا طوله طول هذه العصا، وانظر القرن الّذي فيه الدهن فإذا دخل عليك رجل ونش الدهن الّذي في القرن فهو ملك بني إسرائيل فدهن به رأسه وملّكه على بني إسرائيل. قال وهب: ضلّت حمر لوالد طالوت فأرسل أبو طالوت طالوت وغلاما له في طلبها فمر طالوت والغلام ببيت إشموئيل فقال الغلام: لو دخلنا على هذا النبيّ فسألنا عن الحمير ليرشدنا ويدعولنا بحاجتنا، فدخلا عليه فينا هما عنده يذكران له شأن الحمر إذ نش أي: تحرك الدهن الذي في القرن فقام إشموئيل فقاس طالوت بالعصا فكان على طولها فقال النبيّ لطالوت: قرّب رأسك فقرّبه فدهنه بدهن القدس وهو دهن مقدّس مطيّب وقال له: أنت ملك بني إسرائيل الّذي أمرني الله أن املكه عليهم قال: بأيّ آية؟ قال: بآية أنّك ترجع وقد وجد أبوك حمره فكان كذلك وسمّي طالوت لطول قامته.

ثم قال إشمونيل لبني إسرائيل: ﴿إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَحَتُمْ طَالُوتَ مَلِكًا ﴾ فأطيعوه وقاتلوا عدوكم معه ﴿قَـالُوَا ﴾ متعجّبين ومنكرين: ﴿أَنَّ يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا ﴾ أي: من أين يستأهل ﴿وَنَحْنُ أَحَقُ ﴾ وأولى بالرياسة عليه ﴿مِنَّهُ ﴾ بالرياسة علينا ﴿وَلَمْ يُؤْتَ سَعَمَةً مِنَ الْمَالِ ﴾ ولم يعط ثروة فيشرف بالمال فكيف يتملّك علينا وكان طالوت من ولد بنيامين ابن يعقوب اللهُ.

قيل: إنّ طالوت كان سقًاء. وقيل: كان دبّاغا. وقيل: مكاريا. وسبب هذا الاستبعاد منهم أنّ النبوّة كانت مخصوصة لسبط معيّن من أسباط بني إسرائيل

| ا ج ۲ | متنب الملاتين |  | 47 |
|-------|---------------|--|----|
|-------|---------------|--|----|

وهو سبط لاوي بن يعقوب ومنه كان موسى وهارون، وسبط المملكة والسلطنة سبط يهود ابن يعقوب ومنه كان داود وسليمان ولم يكن طالوت من أحد هذين السبطين بل هو من ولد بنيامين بن يعقوب وكانوا قد عملوا ذنباً عظيما ينكحون النساء على ظهر الطريق نهارا فغضب الله عليهم ونزع الملك والثروة وكانوا يسمّونه سبط الإثم وكان طالوت يتحرّف بحرفة دنيئة.

المُحْقَالَ ﴾ لهم نبيتهم رداً عليهم: ﴿إِنَّ اللَّهَ ٱصْطَفَنَهُ عَلَيَّكُمْ ﴾ واختاره فإن لم يكن له نسب ومال فإن له حسباً وفضيلة وهو قوله: ﴿وَزَادَهُ، بَسَطَـةً ﴾ أي: سعة وامتداداً ﴿فِي ٱلْمِـلَمِ ﴾ المتعلَق بالملك ﴿وَٱلْجِسَـمِ ﴾ وكان أطول وأقوى من غيره وأقوم على مقاومة الأعداء ومكابدة الحروب ﴿وَاللَّهُ يُؤَتِي مُلَكَهُ مَن يَسَكَهُ ﴾ لما أنه المالك ﴿وَلَلَهُ وَسِعُ ﴾ يوسّع على الفقير ويغنيه إذا أراد ﴿عَسَلِهُ ﴾ بمن يليق بالملك.

قال الزمخشريّ: كم يحدث بين الخبيئين ابن لايعابن والفرت والدم يخرج من بينهما اللبن لأنّ اللبن يخرج من بين السرجين والدم وهما مع كونهما مستقذرين لا يؤثّران في اللبن بشيء من طعمهما. لونهما بل يحدث من بينهما لطيفاً سائغاً للشاربين مع أنّ الفرث والدم يكتنفانه وبينه وبينهما برزخ من قدرة الله لا يبغي أحدهما عليه بلون ولا رائحة ولا طعم، وإذا أكلت البهيمة العلف فاستقرّ في كرشها<sup>(۱)</sup> فكان أسفله فرثاً وأوسطه مادّة اللبن وأعلاه مادّة الدم وجعل الله الكبد مسلّطة على هذه الأصناف الثلاثة فقسّمها فتجري الدم في العروق واللبن في الضروع ويبقى الفرث في الكرش.<sup>(۲)</sup>

فسبحان الله ما أعظم قدرته وألطف حكمته لمن تأمّل! فيجعل من

١- هو لذي الخف والظلف بمنزلة المعدة اللإنسان. ٢- لم نعثر عليه فيما بأيدينا من المصادر.

الحجر جوهراً ومن الشوك ريحاناً وورداً.

وَقَالَ لَهُمْ نَبِيْهُمْ إِنَّ ءَابَحَةَ مُلْكِهِ أَن يَأْلِيُكُمُ ٱلتَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِن زَيِّكُمْ وَبَغِيَّةٌ مِمَّا تَنَرَكَ ءَالُ مُوسَى وَءَالُ هَــُرُونَ تَحْمِلُهُ ٱلْمَلَتَهِكَةٌ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيَةً لَحُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ (اللهِ

وقال لَهُمْ نَبِيتُهُمْ ﴾ طلبوا علامة من نبيتهم على كون طالوت ملكاً عليهم فقالوا: ما آية ملكه؟ فقال: ﴿إِنَّ مَاكَة مُلْكِوم آن يَأْنِيكُمُ ٱلتَّابُوتُ ﴾ من التوب وهو الرجوع وسمّي «تابوتا» لأنه ظرف توضع فيه الأشياء وتودع فلا يزال يرجع إليه ما يخرج منه وصاحبه يرجع إليه فيما يحتاج إليه من مودعاته والمراد به صندوق التوراة وكان قد رفعه الله بعد وفاة موسى لماً عصوا واعتدوا سخط عليهم. فلما طلب القوم من نبيتهم آية تدل على ملك طالوت، قال لهم: إن آية ملكه أن يأتيكم التابوت من السماء والملائكة يحفظونه فأتاهم كما وصف والقوم ينظرون إليه حتّى نزل عند طالوت، وهذا قول ابن عبّاس.

وقال غيره من أرباب الأخبار: إن الله تعالى أنزل على آدم للتي تابوتاً أي: صندوقا فيه تماثيل الأنبياء من أولاده وكان التابوت من عود الشمشاد ونحواً من ثلاثة أذرع في ذراعين فكان عند آدم للتي إلى أن توفي فتوارثه أولاده واحداً بعد واحد إلى أن وصل إلى يعقوب لتي ثم بقي في أيدي بني إسرائيل إلى أن وصل إلى موسى للتي فكان يضع فيه التوراة ومتاعاً من متاعه وكان إذا قاتل قدتمه فكانت تسكن إليه نفوس بني إسرائيل وكان عنده إلى أن توفي ثم تداولته أيدي بني إسرائيل وكانوا إذا اختلفوا في شيء تحاكموا إليه فيكلّمهم ويحكم بينهم وكانوا إذا حضروا القتال يقدمونه بين أيديهم ويستفتحون به على عدوتهم وكانت الملائكة تحمله فوق العسكر ثم يقاتلون العدو فإذا سمعوا في التابوت صحبة استيقنوا بالنصر فلمًا عصوا وفسدوا سلَط الله عليهم العمالقة 11/

فغلبوهم على التابوت وسلبوه وجعلوه موضع البول والغائط فلمًا أراد الله أن يملّك طالوت سلّط الله عليهم البلاء حتّى أنّ كلّ من بال عنده ابتلي بالبواسير.

وهلكت من بلادهم خمس مدائن يعني أهلها فعلم الكفّار أن ذلك سبب استهانتهم بالتابوت فأخرجوه وجعلوه على عجلة وعقلوها على ثورين فأقبل الثوران يسيران وقد وكّل الله بهما أربعة من الملائكة يسوقونها حتّى أتيا منزل طالوت فلمّا وجدوه عنده أيقنوا بملكه<sup>(۱)</sup> فالإتيان على هذا مجاز لأنّه أتي به ولم يأت هو بنفسه فنسب الإتيان إليه توسّعاً كما يقال: ربحت التجارة. وعلى قول ابن عبّاس ـ وهو الوجه الأوّل ـ فالإتيان حقيقة.

فِيهِ ﴾ أي: في إتيان التابوت ﴿سَكِينَةٌ مِن زَيِّكُمْ ﴾ طمأنينة كاملة من الله لكم والضمير «للتابوت».

قال المفسّرون: «السكينة» تطلق على ثلاثة أشياء بالاشتراك اللفظيّ:

أولها: ما أعطي بنو إسرائيل في التابوت كما قال تعالى: ﴿إِنَّ ءَايَـةَ مُل<del>َحِكِهِ أَ</del>ن يَأْلِي<del>َكُمُ</del> التَّابُوتُ فِيهِ سَحِكِينَةٌ مِّن زَي<del>ِّكُمُ ﴾</del> وهي ريح ساكنة طيّبة تخلع قلب العدو بصوتها رعباً إذا التقى الصفّان وهي كانت معجزة لأنبيائهم وكرامة لملوكهم.

والثانية: شيء من لطائف صنع الله يلقى على لسان المحدّث الحكمة كما يلقي الملك الوحي على قلوب الأنبياء.

والثالثة: هي الَّتي أنزلت على قلب النبي ﷺ وقلوب المؤمنين يسكن إليه الخائف ويتسلَّى به الحزين ويتمكِّن لهم الثبات كما قال تعالى: ﴿فَأَنزَلَ اللَّهُ سَحِينَنَهُ عَلَن رَسُولِهِ. وَعَلَ ٱلْمُؤْيِنِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>

> ١- تفسيرأبي السعود، ج ١، ص ٢٤١؛ وانظر: تفسير الألوسي، ج ٢. ص ١٦٨. ٢ـ سورة الفتح: ٢٦.

| أقول: ولعلَّ القسم الثالث من سنخ القسم الثاني.(1)                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| قوله تعالى: ﴿وَبَغَيَّةٌ ﴾ كائنة ﴿مِمَّا ﴾ من بعض ما ﴿تَـرَكَ ءَالُ مُوسَى              |
| وَءَالُ هَحَدُونَ ﴾ وهي رضاض الألواح وعصا موسى من اسَّ الجنَّة وثيابه                   |
| ونعلاه وعمامة هارون وخاتم سليمان وقفيز من المنَّ أي: الترنجبين النازل                   |
| عليهم وعن أبي جعفر للخِلاِ: «إنَّ التابوت كان الَّذي أنزله الله على أمَّ موسى فوضعت     |
| ابنها فيه وألقته في البحر وكان في بني إسرانيل معظماً فلمًا حضر لمومى الوفاة وضع فيه     |
| الألواح ودرعه وما كان عنده من آثار النبوة وأودعه عند وصيّه يوشع فلم يزل التابوت         |
| عندهم وهم في عزَّ وشرف حتى استخفُّوا به وكان الصبيان يلعبون به في الطرقات فانتزع        |
| من بين أيديهم إلى أن رده على طالوت». <sup>(٢)</sup> وقيل: إنَّ السكينة كان لها وجه كوجه |
| الإنسان وكان لها ريح هغهافة <sup>(٣)</sup> وقال ابن عبّاس: هي صورة من زبرجد أو          |
| ياقوت، لها رأس كرأس الهرّ وذنب كذنبه، فإذا صاحت كصياح الهرّ ذهب                         |
| التابوت نحو العدو وهم يمضون معه، فإذا وقف وقفوا ونزل النصر.                             |

179 .....

كَمْ تُعْمِلُهُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ الله حال من «التابوت» أي: حال كونه محمولا
 للملائكة ولعل المراد من حمل الملائكة إيّاه حفظهم وكان ينزل هو بنفسه
 إلى الأرض أو بسوق الملائكة على رواية المزكورة لأنّ من حفظ شيئاً أو
 باشره جاز أن يضاف الحمل إليه.

أَنْ فَ ذَالِكَ لَآيَة ﴾ أي: في رجع التابوت إليكم علامة أن الله ملّك طالوت عليكم ﴿إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ وقيل: لمّا غلب الأعداء على التابوت أدخلوه بيت الأصنام فأصبحت أصنامهم منكبّة فأخرجوه ووضعوه ناحية من

> ١ـ راجع تفسير غريب القرآن، ص ٥٤٤. ٢ـ تفسيرالقمي، ج ١، ص ٨٢؛ ومجمع البيان، ج ٢، ص ١٤٤. ٣ـ أي: باردة.

المدينة فأخذهم وجع في أعناقهم وكلَّ موضع وضعوه ظهر فيه بلاء وموت ووباء فأشير عليهم أن يخرجوا التابوت من عندهم فأجمع رأيهم أن يحملوه على عجلة ويشدّوها على ثورين ويبعدوه ففعلوا ذلك وأرسلوا الثورين فجاءت الملائكة وساقوا الثورين إلى بني إسرائيل فهذا معنى المُخَعِمُةُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ﴾

فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَ اللَّهُ مُبْتَلِيكُم بِنَهُمَ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِي إِلَا مَنِ اعْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِوِءً فَشَرِبُوا مِنْهُ إِلَا قَلِيلَا قِلِيلَا مِنْهُمٌ فَلَمَّا جَاوَزَهُ هُوَ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مَعْتُهُ فَكَالُوا لَا طَاقَتَه لَنا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُمُودِوْء قَالَ الَذِينَ يَطْنُونَ أَمَّهُمْ مُلَنقُوا مَعْتُهُ فَاللَّهُ مِنِ

التقدير: ﴿ فَلَمَّا فَصَكَلَ؟ نفسه ولمَّا اتَّحد فاعله ومفعوله شاع محذوف المفعول والمعنى: انفصل عن بلده مصاحباً لبني إسرائيل لقتال العمالقة «و الجنود» جمع جند وهو الجيش الأشداء، مأخوذ من الجند وهي الأرض الشديدة الصلبة.

روي: أنَّهم لممّا رأوا التابوت لم يشكُوا النصر فتسارعوا إلى الجهاد فقال طالوت: لا يخرج معي شيخ ولا مريض ولا رجل بنى بناء لم يفرغ منه ولا صاحب تجارة مشتغل بها ولا رجل عليه دين ولا رجل تزوّج امرأة ولم يبن بها ولا أبتغي إلًا الشاب النشيط الفارغ فاجتمع إليه ممّن اختاره ثمانون ألفا وكان الوقت قيظا وسلكوا مفازة<sup>(۱)</sup> فشكوا قلّة الماء وسألوا أن يجري لهم نهرا وكان الوقت بإخبار من النبيّ إشموئيل: في الماء وسألوا أن يجري لهم نهرا يعاملكم معاملة المختبر بما اقترحتموه، وذلك الاختبار ليظهر عند طالوت من كان مخلصاً في نيّته من غيره ليميّزهم من العسكر لأنّ من لا يريد القتال إذ

١\_ القيظ: شدة الحر، والمفازة: الفلاة التي لا ماء بها.

خالط عسكراً يدخل الضعف في العسكر فينهزمون بشؤمه. في شرب مِنْهُ كه أي: من النهر بتسكين الهاء وتحريكها لغتان وكل ثلاثي حشوه حرف من حروف الحلق فإنّه يجيء على هذين كقولك: صخر وصخر وبحر وبحر. قال الشاعر: كأنّما خلقت كفًاه من حجر فليس بين يديه والندى عمل

يرى التيمّم في برّ وفي بحــر مخافة أن يرى في كفّه بلــل

وفي النهر قبل: إنّه نهر فلسطين. وقبل: نهر بين الأردن وفلسطين.<sup>(1)</sup> وقبل: جرى الله لهم نهراً باقتراحهم فؤفَلَيْسَ مِنْ فَه أَي: ليس من أهل طاعتي فؤوَمَن لَمَ يَعَلَّمَهُ في أي: من لم يذق طعمه وهو يستعمل على الطعام والشراب وهو من الطعم. فؤوَمَن لَمْ يَعْلَمَهُ في ولم يذقه فؤلَلَهُ، مِنْ في من حملتي وأشياعي وأهل ديني فؤلًا مَن آغتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِه في قرئ هذه» بضم الغين الشيء القليل الذي يحصل في الكف وبالفتح قرئ وهو الاغتراف مرة واحدة ومثله «الأكلة والأكلة» فإن الاكلة بالضم أي: الشيء القليل كاللقمة وأشباهها ولكن الأكلة والأكلة» فإن الاكلة بالضم أي: الشيء القليل كاللقمة واحدة يعني مرة، والمعنى الرخصة في اغتراف الغرفة باليد دون الكروع<sup>(1)</sup> استثناء من قوله: فؤمَّمَن شَرِبَ مِنَهُ فَلَيْسَ مِنْيَ في في في أيما أخبر في الذكر عن الجملة الثانية لكمال العناية بها أي: إلا من أخذ الماء مرة واحدة باليد وهذا إذ الجملة الثانية لكمال العناية بها أي: إلا من أخذ الماء مرة واحدة بالذكر عن الجملة الثانية لكمال العناية بها أي: إلا من أخذ الماء مرة واحدة باليد وهذا إذا المتثناء من قوله: فوقمن شرب منها هو ودوابه وخدمه ويحمل منها ولائما أخبر في الذكر عن

۱\_بحار الأنوار، ج ۱۳، ص ٤٣٦.

٢\_ الكروع والكرع: مد العنق لتناول الماء بالفم.

١٣٢ / ٢٢

معجزة لنبيّ ذلك الزمان كما كان النبي ﷺ يروي الخلق الكثير من الماء القليل. ﴿فَشَرِيُوا مِنْـهُ إِلَّا قَلِيـلَا﴾ فالَذين شربوا القليل كانوا على عدد أهل بدر ثلاثمائة وبضعة عشر بدليل قولهﷺ لأصحابه يوم بدر: «ألتم اليوم على عدة أصحاب طالوت حين عبروا النهر وكانوا يومنذ ثلاثمانة وثلاثة عشر رجلا».<sup>(۱)</sup>

وقيل: إنّ الّذين لم يزيدوا على الاغتراف أربعة آلاف لكنّ المشهور الأوّل وأمّا الّذين شربوا كراعا<sup>ً(٢)</sup> وخالفوا أمر الله فاسود شفاههم وغلبهم العطش ولم يرووا وبقوا على شطّ النهر وجبنوا عن لقاء العدو، والمؤمنون القليلون عبروا النهر. وقرئ «إلّا قليل» بالرفع ميلاً إلى جانب المعنى لأنّ الكلام في قوّة أن يقال: لم يطيعوه إلّا قليل، فحقّ المستثنى أن يكون مرفوعاً. نعم شرب الماء بغير إذنه تعالى حرام وسفك الدم بإذنه واجب.

فَظَمَّا جَاوَزَهُ هُوَ وَٱلَّذِيرَے ءَامَنُوا مَعَهُ ﴾ أي: فلمًا جاوز وعبر طالوت والمؤمنون النهر فرقكالُوا ﴾ أي: بعض من معه من المؤمنين لبعض آخر منهم، وقد صار المؤمنون فرقتين فريقاً يحب الحياة ويكره الموت وغلب الخوف عليهم وفريقا كان شجاعا قويّ القلب لا يبالي في طاعة الله الموت.

فالقسم الأول هم الّذين قالوا: ﴿لا طَاقَـَةَ لَنَـا ٱلْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَمُحَـنُودِهِ. ﴾ لما شاهدوا منهم من الكثرة والقوة وكانوا مائة ألف مقاتل شاكي السلاح.

والقسم الثاني هم الذين أجابوهم بقولهم: ﴿كَمَ مِن فِتَمَتَرَ ﴾ الآية، ﴿قَالَ الَّذِينَ يَغْلُنُونَ أَنَّهُم مُلَنَقُوا اللَّهُ ﴾ قيل في «يظنّون» معناه يستيقنون والظنّ استعملوه في اليقين. وقيل: إنّ معنى الظنّ في الآية: يحدثون نفوسهم وهو أصل الظنّ لأنّ حديث النفس بالشيء قد يكون مع الشك وقد يكون مع

> ١- انظر:تفسيرالثعالبي، ج ٢، ص ٢١٦. وتفسيرالرازي، ج ٦، ص ١٩٥. ٢- الكروع والكرع: مد العنق لتناول الماء بالفم.

العلم إلَّا أنَّه قد كثر على ما كان مع الشك ﴿كُم مِّن فِتَحَة قَلِيــلَةٍ غَلَبَتَ فِتَةُ كَتَثِيرَةُ ﴾ أي: كثير من الفئات القليلة غلبت الفئات الكثيرة و«الفئة» اسم للجماعة من الناس قلّت أو كثرت والجمع: فئون وفئات ﴿بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ وحكمه وتيسيره فمن نصره لا يذلَ وإن قلَ عدده ولا يعزّ من خذله وإن كثر استعداده ﴿وَاللَّهُ مَعَ ٱلصَّنَـٰبِرِينَ ﴾ بالنصرة على العدو.

قال الراغب: في القصَّة مثال للدنيا وأبنائها، فإنّ من يتناول قدر ما يبتلغ به اكتفى واستغنى وسلَّم منها ونجا ومن تناول منها فوق ذلك ازداد عطشا ولهذا قيل: الدنيا كالملح من ازداد منها عطش. وفي الحديث: «لو أنَّ لابن آدم واد بين جبلين من ذهب لابتغى إليهما ثالثا فلا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب».<sup>(1)</sup>

وأوحى الله إلى داود: «يا <mark>داود تريد واريد فإن رضيت بما اريد كفيتك ما</mark> تريد وإن لم ترض بما أريد أتعبك ثمّ لا يكون إلّا ما أريد».<sup>(٢)</sup>

قال النبي تلاقي في وصيّته لأبي هريرة: «يا أبا هريرة كن بطريق أقوام إذا فزع الناس لم يفزعوا وإذا طلب الناس الأمان من النار لم يخافوا». قال أبو هريرة: ومن هم يا رسول الله؟ قال: «قوم من امتي في آخر الزمان يحشرون محشر الأنبياء إذا نظر الناس إليهم ظنوهم أنبياء منا يرون من حالهم حتى اعرّفهم أنا فأقول: امتي. فيمرف المخلاق أنهم ليسوا أبياء فيمرون مثل البرق أو الربح يغشى أبصار أهل الجمع من الوارهم». فقلت: يا رسول الله مرني بمثل عملهم لعلّي ألحق بهم فقال: «يا أبا هريرة ركب القوم طريقاً صعباً آثروا الجوع بعد ما أشبعهم الله، والعرى بعد ما كساهم الله، والعطش بعد ما أرواهم الله تركوا ذلك رجاء ما عند الله تركوا الحلال مخافة حسابه فصحبوا الدنيا بأبدانهم ولم يشتغلوا بشيء منها، عجبت الملائكة والأنبياء من طاعتهم لرتهم طوبي لهم وددت أن الله جمع

۱ـ مجمع البيان، ج ۱، ص ۳۳۸. وانظر: من لايحضره الفقيه، ج ٤، ص ٤١٨.
۲ـ التوحيد للصدوق، ص ۳۳۷. وتحف العقول، ص ۳۷٤.

بيني وبينهم» ثمّ بكى رسول الله ﷺ شوقاً إليهم. ثمّ قالﷺ: «إذا أراد الله بأهل الأرض عذابا فنظر إليهم صرف العذاب عنهم فعليك بطريقهم».<sup>(١)</sup>

وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُوا رَبَّنَتَ أَفَرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَنَيِّتَ أَقَدَامَنَتَا وَأَنصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَلْفِينِ () فَهْرَمُوهُم بِإِذْبِ اللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُ دُجَالُوتَ وَءَاتَنَهُ ٱللَّهُ الْمُلْكَ وَأَلِحَصَمَةَ وَعَلَمَهُ مِمَّا يَشَابُهُ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَكِنِيَ اللَّهَ دُو فَضْ إِعَلَى الْعَالَمِينِ إِنَّى الْ

الأرض في موطن الحرب في لجالوت ومن معه من المؤمنين وصاروا إلى براز وفضاء من الأرض في موطن الحرب في لجالوت وجُنُودو. ﴾ وشاهدوا من عليهم من العدد والعدة وأيقنوا أنهم غير مطيقين لهم عادة في قالوا ﴾ جميعاً متضرعين إلى الله: (رَبَنَتَ ﴾ في ندانهم اعتراف منهم بالعبودية في أفريغ عليتنا ﴾ صب علينا، استعارة عن الإكمال والإكثار وإفراغ الإناء إخلاؤه مما فيه في مكتركا ﴾ على مقاساة شدائد الحرب في وَتَنَبِّت أقدامَنَت ﴾ في مداحض القتال ونزال النزال وعدم التزلزل في وأنصُدينا على المقوم المتخبرين ﴾ بقهرهم وهزمهم في في زموهم يلاّنِ ألَوب ألوبت في على ما والحابة لدعائهم في قدائه من العزال وعدم ويلاّن ألوب عن الم منوم من المقال والحابة لدعائهم في قدائه من المونيات ﴾ في مداخض القتال ونزال النزال وعدم مندائد الحرب في مكرمة من المقال الم منهم الما من منهم منهم من من الموالي الم الموالي من الما النزال وعدم

وفي تفسير «روح البيان» أنّ جالوت الجبّار كان رأس العمالقة وملكهم وكان من أولاد عمليق بن عاد وكان من أشدّ الناس وأقواهم وكان يهزم الجيوش وحده وكان له بيضة فيها ثلاثمائة رطل حديد وكان ظلّه ميلاً لطول قامته وكان إيشى أبو داود في جملة من عبر النهر مع طالوت وكان معه سبعة من أبنائه وكان داود أصغرهم سنًا يرعى الغنم فأوحى الله إلى نبيّ العسكر

۱\_ کنز العمال، ج ۲، ص ۷۲۹.

| ۱۳٥ | <u>وَرُوْ</u> ا | ÷ |
|-----|-----------------|---|
|-----|-----------------|---|

وهو إشموئيل: إنَّ داود بن إيشي هو الَّذي يقتل جالوت فطلبه من الله فجاء به فقال له النبيِّ: لقد جعل الله قتل جالوت على يدك فاخرج معنا لمحاربته فخرج معهم فمرّ داود في الطريق بحجر فناداه: يا داود احملني فإنَّى حجر هارون الَّذي قتل بي ملك كذا فحمله في مخلاته ثمَّ مرَّ بحجر آخر فقال له: احملني فإنِّي حجر موسى الَّذي قتل بي كذا وكذا فحمله في مخلاته ثمَّ مرَّ بحجر آخر فقال له: احملني فإنَّي حجرك الَّذي تقتل بي جالوت فوضعه في مخلاته وكان داود من عادته رمي القذافة وكان لا يرمي بقذافته شيئا من الذئب والأسد والنمر إلَّا صرعه وأهلكه. فلمَّا تصافَّ العسكران للقتال برز جالوت وسأل من يخرج إليه فلم يخرج إليه أحد فقال: يا بني إسرائيل لو كنتم على حقَّ لبارزني بعضكم فقال داود لإخوته: من يخرج إلى هذا الأقلف؟ فسكتوا فالتمس منه طالوت أن يخرج إليه ووعده أن يزوّجه ابنته ويعطيه نصف ملكه فلمًا توجّه داود نحوه أعطاه طالوت فرساً ودرعاً وسلاحاً فلبس الدرع والسلاح وركب الفرس فسار قريباً ثمَّ انصرف إلى الملك فقال من حوله: جبن الغلام فجاء فوقف على الملك فقال: ما شأنك؟ فقال: إنَّ الله تعالى إن لم ينصرني لم يغن عنّي السلاح شيئاً فدعني أقاتل كما أريد، قال: نعم، فأخذ داود مخلاته فتقلَّدها وأخذ المقلاع ومضى نحو جالوت.

ولما نظر جالوت إلى داود قذف في قلبه الرعب فقال: يا فتى ارجع فإنِّي أرحمك أن أقتلك قال داود: بل أنا أقتلك قال جالوت: لأقسمن لحمك بين سباع الأرض وطير السماء قال داود: بل يقسم الله لحمك فقال: باسم إله إبراهيم وأخرج حجرا ثم أخرج الآخر وقال: باسم إله إسحاق ثم أخرج الثالث وقال: باسم إله يعقوب فوضع الأحجار الثلاثة في مقلاعه وصارت كلّها حجراً واحداً ودور المقلاع ورمى به فسخّر الله له الريح حتّى أصاب الحجر أنف البيضة وخالط دماغه وخرج من قفاه وقتل من وراثه ثلاثين رجلا وهزم الله الجيش وخرّ جالوت قتيلا، فأخذ داود يجرّه حتّى ألقاه بين يدي طالوت ففرح المسلمون فرحاً شديداً وانصرفوا إلى المدينة سالمين فزوّجه طالوت ابنته وأجري خاتمه في نصف مملكته.

فمال الناس إلى داود وأحبّوه فحسده ـ على ما قيل ـ طالوت وأراد قتله فتنبّه له داود وهرب منه فسلّط طالوت عليه العيون فلم تقدر عليه وانطلق داود في الجبل مع المتعبّدين فتعبّد فيه دهراً طويلاً فأخذ العلماء والعبّاد ينهون طالوت في شأن داود فجعل طالوت لا ينهاه أحد عن قتل داود إلّا قتله فأكثر في قتل العلماء الناصحين.

ثم ندم طالوت على ما فعله من المعاصي والمنكرات وأقبل على البكاء ليلا ونهارا حتى رحمه الناس وكان كلّ ليلة يخرج إلى القبور فيبكي وينادي: رحم الله عبداً يعلم أنّ لي توبة إلّا أخبرني بها فلما أكثر التضرّع والإلحاح رق له بعض خواصّه فقال له: إن دللتك أيّها الملك لعلّك أن تقتله فقال: لا والله بل أكرمه أتم الإكرام وأنقاد إلى حكمه وأخذ مواثيق الملك وعهوده على ذلك فذهب به إلى باب امرأة تعلم اسم الله الأعظم فلما لقيها قبّل الأرض بين يديها وسألها هل له من توبة فقالت: لا والله لا أعلم لك توبة ولكن هل تعلم قبر نبيً قال: نعم فانطلق بها إلى قبر إشموئيل فصلّت ودعت ثم نادت صاحب القبر فخرج إشموئيل من القبر ينفض التراب عن رأسه فلما نظر إليهم سألهم وقال: ما لكم أقامت القيامة؟ قالت: لا ولكن طالوت يسأل هل له من توبة؟ قال إشموئيل: يا طالوت ما فعلت بعدي؟ قال: ما أدع من الشرّ شيئا إلّا فعلته وجئت لطلب التوبة قال: كم لك من الولد؟ قال: عشرة رجال قال: لا أعلم لك وجئت لطلب التوبة قال: كم لك من الولد؟ قال: ما أدع من الشرّ شيئا إلّا فعلته من التوبة إلى أن تتخلّى من ملكك وتخرج أنت وولدك في سبيل الله ثم تقدم من التوبة إلى أن من ملكك وتخرج أنت وولدك في سبيل الله ثم تقدم إلى القبر وسقط ميّتا ورجع طالوت ففعل ما أمر به فجاء قاتله إلى داود ليبشّره وقال: قتلت عدوك، فقال داود: ما أنت بالّذي تحيى بعده فضرب عنقه، فكان مدّة ملك طالوت إلى أن قتل أربعين سنة وأتى بنو إسرائيل بداود وأعطوه خزائن طالوت وملّكوه على أنفسهم وملك داود بعد قتل طالوت سبعين سنة.

وَعَاتَكُمُ اللَّهُ الْمُلْكَ ﴾ أي: ملك بني إسرائيل في مشارق الأرض المقدّسة ومغاربها ولم يجتمعوا قبل داود على ملك ﴿وَلَ<u>لَمِ</u>حَمَة ﴾ أي النبوّة ولم يجتمع في بني إسرائيل الملك والنبوّة قبله إلّا له بل كان الملك في سبط والنبوّة في سبط آخر<sup>(۱)</sup> وأنزل عليه الزبور أربعمائة وعشرين سورة وهو أوّل من تكلّم «بأمّا بعد» وهو فصل الخطاب الّذي أوتيه داود.

ويأكل ثمنها ولا يأكل يُتُكامً ﴾ من صنعة الدروع بإلانة الحديد وكان يصنعها ويأكل ثمنها ولا يأكل من بيت المال، وعلَّمه منطق الطير وتسبيح وكلام النمل والحكل.<sup>(۲)</sup> والصوت الطيّب وكان إذا قرأ الزبور تدنو الوحوش حتّى يؤخذ بأعناقها وتطلبه الطير وتسكن الريح ويركد الماء الجاري. ولعلَّ ركود الماء وسكون الريح من معجزاته بل صوته وسائر الأمور.

فَوْوَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَكَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَكَكِنَ ٱللَّهُ ذُو فَضَلٍ عَلَى ٱلْعَكَلَمِينَ ﴾ أي: ولو لا صرفه تعالى، المصدر مضاف إلى الله «الناس» مفعول «الدفع» بعضهم الذين يباشرون الفساد وهو بدل من «الناس» ببعض آخر منهم بردتهم عمّاهم عليه بما قدّر الله حسب ما هو الصلاح مثل القتل المذكور في القصّة المذكورة لفسدت الأرض وبطلت

> ١ـ راجع: تفسيرأبي السعود، ج ١، ص ٢٤٤. وأيضاًتفسيرالرازي، ج ٦، ص ٢٠١. ٢ـ بالضم كلام وصوت لايفهم.

· 100 · 100 · 100 · 5

منافعها وتعطَّلت مصالحها من الحرث والنسل.

وقيل: المعنى: ولو لا دفع الله بالمؤمنين والأبرار عن الكفّار والفجّار لهلكت الأرض ومن فيها ولكن الله يدفع بالمؤمن عن الكافر وبالصالح عن الفاجر قال النبي تشكيلا: «إنّ الله ليدفع بالمسلم الصالح عن مانة أهل بيت جيرانه البلاء»<sup>(۱)</sup> ثم قرأ ﴿وَلَوَلَا دَخَعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْمَنَهُم بِبَعْضِ ﴾ ولهذا قيل: الدين والملك توأمان ففي ارتفاع أحدهما ارتفاع الآخر لأنّ الدين أساس والملك حارس وما لا اس له فمهدوم وما لا حارس له فضائع والناس قد يكون لا ينقادون للرسل مع ظهور الحجج فاحتيج إلى المجاهدة بالسيف والسنان وسيّاس الخلق الأنبياء ثم الملوك ثم العلماء العاملين والوعاظ العالمين.

تِلْكَ ءَايَنْتُ ٱلْمَرْسَلِينَ عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٢

١\_ جامع البيان، ج ٢، ص ٨٥٥؛ وتفسيرالثعالبي، ج ٢، ص ٢٢٥.

ٱفْتَتَلَ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ وَلَكِنِ ٱخْتَلَفُواْ فَمِنْهُم مَن ءَامَنَ وَمِنْهُم مَن كَفَرَ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا ٱفْتَتَتَلُواْ وَلَكِنَ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ٢

فَتِلَكَ ﴾ إشارة إلى الجماعة الذين من جملتهم النبي الله واللام للاستغراق في «الرُّسُلُ» فَفَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ بأن خصَصناه بمنقبة ليست لغيره والأنبياء كلّهم متساوون في النبوة لأن النبوة شيء واحد والتفاضل باعتبار الدرجات بلغ بعضهم درجة الخلّة كإبراهيم ولم يحصل ذلك لغيره وجمع لداود الملك والنبوة وطيب النغمة ولم يحصل هذا لغيره وسخر لسليمان الجن والإنس والطير والريح ولم يحصل هذا لأبيه داود على نبينا وآله وعليه السلام وخص محمداتات بكونه مبعوثاً إلى الكلّ من الجن والإنس ويكون شرعه ناسخاً لجميع الشرائع.

فَحَمِّتِنْهُم مَّن كَلَّمَ ٱللَّهُ ﴾ أي: كلَمه الله من غير واسطة مثل موسى فهو مكالمه وقالت الأشاعرة: إنّ الكلام الذي سمعه موسى وغيره هو الكلام القديم الأزليّ. وقال غيرهم: سماع ذلك الكلام محال وإنّما المسموع هو الحروف والأصوات وهو الحقّ.

وَوَرَفَعَ بَعَفَتُهُمْ دَرَجَنَتِ ﴾ أي: على درجات قال مجاهد: أراد به محمداً اللَّذِي فإنَه تعالى فضَله على جميع الأنبياء وأعطاه جميع الآيات الَّتي أعطاها من قبله من الأنبياء وبأن خصّه بالقرآن الَذي لم يعطه غيره وهو المعجزة القائمة إلى يوم القيامة. ﴿وَمَاتَيْنَا عِلَى ابْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَسَتِ ﴾ كإبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى والإخبار بما يأكلونه ويدخرونه في بيوتهم وخلق الطير من الطين والإنجيل وإنَما ذكر إيتاء «البيّنات» مع أنّها غير مختصً بعيسى تقبيحاً لإفراط اليهود في تحقيره ولإفراط النصارى في تعظيمه حيث أخرجوه عن مرتبة الرسالة.

| ۲ | 7 | 1 | LI MALLE |
|---|---|---|----------|
|   |   |   |          |

﴿وَأَيَّذْنَهُ بِرُوجٍ ٱلْقُدُسِ ﴾ أي: الروح المطهَرة الَّتي نفخها الله فيه فالقدس بمعنى «المقدّس» من قبيل رجل صدق لأنه لم يخلق من اجتماع نطفتي الذكر والأنثى ولم تضمته أصلاب الفحول وأرحام الطوامث أو القدس «هو الله» وروحه «جبرئيل» والإضافة للتشريف مثل «بيت الله» وقد أعانه جبرئيل في أوّل أمره بنفخه الروح في كمّ امّها وفي وسط أمره بتعليمه العلوم وحفظه من الأعداء وفي آخر أمره حين أرادت اليهود قتله أعانه ورفعه إلى السماء. ﴿ وَلَوْ شَــَامَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَــَتَلَ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدٍ ﴾ الرسل بأن جعلهم متَّفقين على اتّباع الرسل بحيث لم يتمكّنوا من المخالفة ويلجئهم إلى الموافقة ويمنعهم عن الكفر إلَّا أنَّه سبحانه لم يلجئهم إلى ذلك لأنَّ التكليف لا يحسن مع الضرورة والجزاء لا يحسن إلًا مع التخلية والاختيار. ﴿وَلَكِنِ ٱخْتَلَفُواْ فَمِنْهُم مَّنْ ءَامَنَ ﴾ بحسن اختياره ﴿وَمِنْهُم مَّن كَفَرَ ﴾ بسوء اختياره. ﴿وَلَقَ شَاءَ ٱللَّهُ ﴾ عدم اقتتالهم بعد هذه المرة مع هذا الاختلاف والشقاق اللازم للاقتتال بحسب العادة ﴿ مَا أَقْتَـتَلُوا ﴾ وما نبض (١) منهم عرق التطاول والتعاون ومنع وسلب عنهم قدرة القتال لما أنَّ الكل تحت ملكوته.

وَلَاَكِنَ ٱللَّهُ يَعْمَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ ما تقتضيه المصلحة قال أبو السعود العلَّامة: إنّ الكرار في الآية ليس للتأكيد، كما ظنّ بعضهم بل للتنبيه على اختلافهم ذلك ليس<sup>(۲)</sup> موجبا لعدم مشيّته تعالى لعدم اقتتالهم بل هو سبحانه مختار في ذلك حتّى لو شاء بعد ذلك عدم اقتتالهم ما اقتتلوا ويفصح عن هذا المعنى الاستدراك بقوله: ﴿وَلَكِنَ ٱللَّهَ يَعْمَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ من غير أن يوجبه عليه موجب أو يمنعه منه مانع.

> ١- نبض العرق: تحرك. ٢- كذا في الأصل.

.....١٤٠

يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ۞

لممّا قدّم بيان القتال والجهاد بالأنفس ذكر في هذه الآية جهاد المال والإنفاق في سبيله بقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا آَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَنَكُم ﴾ المعتزلة احتجوا بأن الزرق لا يكون إلّا حلالاً لأنّه تعالى أمر في هذا الآية بالإنفاق وما كان حراماً لا يجوز أن يؤمر بإنفاقه فهذا يفيد القطع بأن الرزق لا يكون حراما.

ثم اختلفوا بأن هذا الأمر هل مختص بالزكاة المفروضة أم يشمل المندوبة ومطلق الصدقات فقال جماعة: مختص بالمفروضة لأن قوله: ﴿ مِن قَبَّلِ أَن يَأْتِيَ يَوَمَّ لَا بَيَعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةً ﴾ وعيد والوعيد لا يتوجّه على ترك المندوب، والأكثرون على أنّه يتناول المفروض والمندوب وأنكروا مفاد الوعيد في الآية قالوا مفاد الآية: أن حصّلوا منافع الآخرة حين كونكم في الدنيا فإنّكم إذا خرجتم من الدنيا لا يمكنكم تحصيلها واكتسابها في الآخرة.

وقرئ لا بيع «بالفتح» والأكثرون بالرفع قالوا: في التقدير جواب «هل فيه بيع أو خلّة أو شفاعة» قال: «ليس فيه بيع».

قوله: ﴿مِنَّا رَزَقْنَكُم ﴾ «من» تبعيضيّة أي: بعض ما رزقناكموه ﴿مِن قَبْلِ أَن يَأْتِنَ يَوْمٌ ﴾ يوم الجزاء ﴿لَا بَيَعٌ فِيهِ ﴾ يتدارك التقصير بالاستبدال ﴿وَلَا خُلَةٌ ﴾ ومودة حتَى يسامحكم أخلًاؤكم ويقال «للصديق» الخليل لأن المودة تتخلّل الأعضاء ويدخل جوفها وخلالها ووسطها والخلّة منقطعة يوم القيامة إلَا بين المتّقين ﴿وَلَا شَفَعَةٌ ﴾ حتَى تتّكلوا على شفعاء تشفّع لكم في حطّ ما في ذممكم والشفاعة المنفيّة هي التي يستقلَ فيها الشفيع ويأتي بها من غير إذن لأن الدلائل قائمة على ثبوت الشفاعة للمؤمنين بعد أن يؤذن لهم فيها.

﴿ وَٱلْكَنِيرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ لأنهم عملوا بأنفسهم ما استحقُّوا الحرمان من

الجنّة والخلود بالنار وظلم نفسه وضرَها بالكفر وبمنع الزكاة حتّى استحق العذاب. اللّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ ٱلْحَىُ ٱلْقَيَّوُمُ لَا تَأْخُذُهُ, سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَهُ, مَا فِى السَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱلأَرْضِ مَن ذَا ٱلَذِى يَشْفَعُ عِندَهُ إِلَا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيَدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِطُونَ بِشَىءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِما شَكَآةً وَسِعَ كُرْسِيُهُ السَمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَا يُحِطُونَ بِشَىءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَا بِهِذَنِهِ مَا بَيْنَ

الله لا يُلَهُ لاَ إِلَهُ إِلاَ هُوَ آلَحَى ٱلْمَيُّومُ ﴾ هذا الاسم أعظم الأسماء لأنه دال على الذات الجامعة لصفات الإلهية كلّها حتّى لا يشذّ منها شيء وسائر الأسماء لا تدلّ آحادها إلّا على آحاد المعاني من علم أو قدرة أو فعل، ولأنه أخص الأسماء إذ لا يطلقه أحد على غيره لا حقيقة ولا مجازا وسائر الأسماء قد يسمّى بها غيره كالقادر والرحيم وينبغي أن يكون حظّ العبد من هذا الاسم التألّه واستغراق القلب وعدم الالتفات إلى ما سواه ولا يرجو ولا يخاف إلّا إيّاه وكيف لا يكون كذلك وقد فهم من هذا الاسم أنّه الموجود الحقيقي الحق وغيره فان وهالك إلّا به.

قال رسول الله: «أ**صدق بيت قالته العرب قول لبيد**»<sup>(1)</sup>:

ألاكلَّ شيء ما خلا الله باطل وكـلُ نعـيم لا محالــة زائــل

حتَّى أنّ هذه الكلمة خلاف الكلمات، فإنّ كلَّ كلمة إذا أسقطت منها حرفا يختلَّ بالمعنى وهذه إن حذفت الألف يصير «لله» قال سبحانه: ﴿ لِلَهِ مَا في السَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾<sup>(٢)</sup> وإن حذفت اللام الاولى أيضا يبقى «له» قال سبحانه: ﴿ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾<sup>(٣)</sup> وإن حذفت اللام الثانية أيضا يبقى

۱۱ السنن الكبرى، ج ۱۰، ص ۲۳۷. والسيرة الحلبية، ج ۲، ص ۱۱.
 ۲ سورة النساء: ۱۷۰.
 ۳ سورة البقرة: ۱۰۷.

الهاء وهو ضمير راجع إلى الله تعالى، قال سبحانه: ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ﴾<sup>(1)</sup> وللأسماء تأثير بليغ خصوصاً للفظ الجلالة لكن بشرط أن يقع الذكر من أهله والأهليّة لا تحصل إلّا بعد تزكية النفس وتبديل الأخلاق. وكلمة «هو» وإن كانت للإشارة المطلقة ومفتقرة في تعيين المراد بها إلى سبق الذكر أو إلى أن يعقبها ما يفسّرها إلّا أنّ المستغرق الكامل يشير بها إلى الحقّ ولا يفتقر في تلك الإشارة إلى ما يميّز الذات المرادة عن غيرها لأنّ الافتقار إلى المميّز إنّما يحصل حيث وقع الإبهام والمستغرق المتوجّه لا يكون في قلبه وفي نظره غيره ويرى غيره هالكا معدوما وليس المراد من هذا البيان أنّه يرى كلّ شيء هو الله كما زعمه بعض الحمقاء من الّذين سمّوا أنفسهم عرفاء كما قال شيَّة: «ما رأيت شيئا إلّا ورأيت الله معه».<sup>(1)</sup>

قوله: فولاً إلام إلاً هُوَ كما الجملة خبر للمبتدأ وهو لفظ الجلالة والمعنى: الله هو المستحق للعبادة لا غير فرالحق كما خبر ثان وهو في اللغة من له الحياة وصفة يخالف الموت وإذا وصف البارئ بها معناه: الدائم الباقي الذي لا سبيل عليه للفناء والموصوف بالحياة الأزليّة الأبديّة الفعّال الدرّاك كما شرح هذا المعنى في الأسماء الحسنى، حتّى لا يشذّ عن علمه مدرك فرالفَيَوُمُ كم مبالغة القائم فإنّه تعالى دائم القيام على كلّ شيء بتدبير أمره في إنشائه وإيجاده.

قال الغزاليّ: إنّ الأشياء تنقسم إلى ما يفتقر إلى محلّ، كالأعراض والأوصاف وإلى ما لا يحتاج إلى محلّ فيقال: إنّه قائم بنفسه كالجواهر إلّا أنّ الجوهر وإن قام بنفسه مستغنياً عن محلّ يقوم به فليس مستغنياً عن امور لا بدّ منها لوجوده وتكون تلك الأمور شرطاً في وجوده وإذا كان كذلك فلا

> ۱\_ سورة الحشر: ۲۲. ۲\_ جامع الاسرار، ص ۷۰۱.

يكون قائماً بنفسه لأنّه محتاج إلى غيره في قوام وجوده وإن كان لم يحتج إلى محلٌ فإن كان في الوجود موجود يكفي ذاته بذاته ولا قوام له بغيره ولا شرط في دوام وجوده وجود غيره فهو القائم بنفسه مطلقاً فإن كان مع ذلك يقوم به كلّ موجود حتّى لا يتصوّر للأشياء وجود ولا دوام وجود إلّا به فهو القيّوم وليس ذلك إلّا الله.

قيل: ﴿ ٱلْمَى ٱلْقَيْوُمُ ﴾ اسم الله الأعظم وكان عيسى للله إذا أراد أن يحيي الموتى يدعو بهذه الدعاء «يا حيّ يا قيّوم» ويقال: دعاء أهل البحر إذا خافوا الغرق. وعن أمير المؤمنين لله: «لما كان يوم بدر جنت أنظر إلى النبي الله يصنع فإذا هو ساجد يقول: يا حيّ يا قيوم يردد مرّات وهو على حاله لا يزيد على ذلك إلى أن فتح الله له».<sup>(1)</sup> وقال بعض: الاسم ليس له حدّ محدود ولكن فرّغ قلبك عمّا سواه فإذا كنت كذلك فاذكره بأيّ اسم شنت من أسمائه الحسنى. وهذه الصفة استكملت في محمّد تلاثير ومن عرف حقيقة المحمّديّة عرف الاسم الأعظم.

قوله: ﴿لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نُوْمٌ ﴾ السنة: ثقلة من النعاس وفتور يعتري المزاج قبل النوم وأوله، والنوم حالة تعرض للإنسان من استرخاء أعصاب الدماغ من رطوبات الأبخرة المتصاعدة بحيث تقف الحواس الظاهرة عن الإحساس وتقديم السنة في الآية مع أن قياس المبالغة عكسه على ترتيب الوجود الخارجي فإن الموجود منها أولا هو السنة ثمّ النوم، والمراد بيان انتفاء اعترائهما له سبحانه فإن من أخذه نعاس أو نوم كان مؤوف الحياة قاصرا في التدبير، والنوم أخو الموت والموت ضد الحياة، وهو الحيّ الحقيقيّ، فلا يلحقه ضدّ الحياة ومنزّه عن صفة النقص.

روي أنّ موسى سأل الملائكة وكان ذلك في نومه: «أ ينام ربّنا؟ فأوحى

۱-انظر: تغسيرالرازي، ج ۷، ص ۳.

| 120 |  | 6 | 2 |
|-----|--|---|---|
|-----|--|---|---|

الله إليهم أن يوقظوه ثلاثا ولا يتركوه ينام ثمّ قال: خذ بيدك قارورتين مملو.تين فأخذه النوم فزالتا وانكسرتا ثمّ أوحى الله إليه: أنّي أمسك السماوات والأرض بقدرتي فلو أخذني النوم أو النعاس لزالتا» كذا في الكشّاف.<sup>(۱)</sup>

اللهُ مَا في السَّمَوَتِ وَمَا في الأَرْضِ ﴾ فكلَّ من فيهما وما فيهما ملكه ولا لأحد معه شركة فلا يجوز أن يعبد غيره كما ليس لعبد أحدكم أن يخدم غيره إلَّا بإذنه.

مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ، إِلَّا بِإِذَنِهِ. ﴾ فَمَن ﴾ مبتدأ وهؤذا ﴾ خبره وهوَٱلَذِى ﴾ صفة ذا أو بدل منه، ولفظ «من» وإن كان استفهاماً فمعناه النفي ولذلك دخلت إلّا في قوله: ﴿إِلَّا بِإِذَنِهِ. ﴾ والمعنى لا أحد يشفع عنده بأمر من الأمور إلّا باستعانة أمره ورخصته وكان المشركون يقولون: أصنامنا شركاء الله وهم شفعاؤنا عنده.

وفي «تأويلات النجميّة»: هذا الاستثناء راجع إلى النبيّ لأنّ الله قد وعد له المقام المحمود وهو الشفاعة فالمعنى: من ذا الّذي يشفع عنده يوم القيامة إلّا عبده محمّدﷺ فإنّه مأذون موعود ويعينه الأنبياء بالشفاعة.

وفي «تفسير روح البيان»: قال رسول الله تلكي التي آت من عند ربي فخيرني بين أن يدخل نصف أمتي الجنة وبين الشفاعة فاخترت الشفاعة»<sup>(٢)</sup> فيأتي الناس إليه فيقول تلكي «أنا لها» وهو المقام المحمود الذي وعده الله به يوم القيامة فيأتي ويسجد ويحمد الله بمحامد يلهمه إياها في ذلك الوقت لم يكن يعلمها قبل ذلك ثم يشفع إلى ربّه أن يفتح الله باب الشفاعة للخلق فيفتح الله تلك الباب فيأذن في الشفاعة للملائكة والرسل والأنبياء والمؤمنين قال

> ۱۔ انظر: الکشاف، ج ۱، شرح ص ۳۸٤. ۲۔ مستد احمد، ج ٤، ص ٤٠٤.

الجميع وذلك أن الجبروت الأعظم والقهر الإلهيّ بالنسبة إلى الكفّار والعصاة في ذلك اليوم قد أخرس الجميع فظهر عظم قدره فلي حيث أقدم على مناجاة الحقّ فيما سأل من الشفاعة في مثل ذلك الوقت فأجابه الحقّ وأذن له وهو تلائلا أوّل من يشفع في الخلق ثمّ الأنبياء والملائكة والأولياء والمؤمنون ثمّ رحمته الواسعة جلّ جلاله.

قوله: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيَدِيهِمْ وَمَا خَلَفَهُمْ ﴾ استيناف لبيان إحاطة علمه بأحوال من يستحق الشفاعة ومن لا يستحقُّها ويعلم ما كان قبلهم من امور الدنيا وما يكون بعدهم من أمر الآخرة أو المراد من قوله: ﴿ مَا بَيْنَ آيَدِيهِمْ ﴾ الانيا وما يكون بعدهم من أمر الآخرة أو المراد من قوله: ﴿ مَا بَيْنَ آيَدِيهِمْ ﴾ الأخرة لأنهم يقدمون عليها ﴿ وَمَا خَلَفَهُمْ ﴾ الدنيا لأنّهم خلفوها وراء ظهورهم، أو ما كان قبل أن يخلقهم وبعد أن خلقهم وعالم بأحوال الشافع والمشفوع له.

وَنَعَادُ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عِلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ المَائِكَة وَالأَنبِيَاءُ وغيرهم من معلوماته إلَّا بِما شاءَ أَن يعلموه كأخبار الرسل وفسّر العلم بالمعلوم لأن علمه تعالى عين ذاته وصفة قائمة بذاته لا يتبعض ففسّر بالمعلوم ليصح دخول التبعيض والاستثناء عليه فلا يظهر على غيبه أحد إلَّا من ارتضى من رسول.

وفي «الرسالة الرحمانيّة»: إنّ علم الأولياء عن علم الأنبياء بمنزلة قطرة من سبعة أبحر وعلم الأنبياء من علم محمّدﷺ بهذه المنزلة وعلم نبيّنا من علم الحقّ بهذه المنزلة. قال الشاعر في القصيدة البرديّة:

- و كلُّهم من رسول الله ملتمس غرفاً من البحر أو رشقاً من الديم
- و واقفون لديــه عنــد حــدّهم من نقطة العلم أو من شكلة الحكــم

حاصله أنّ علوم الكائنات وإن كثرت بالنسبة إلى علم الله بمنزلة نقطة

...... تقطّا التقدّ

من نقطت الكتاب نقطا أو شكلة من شكلت الكتاب إذا قيّدته بالإعراب ومشرب النقطة والشكلة بحر روحانيّة محمّدﷺ.

فو وَسِعَ كُرْسِيَّهُ اَلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ «الكرسي» ما يجلس عليه والمراد منه في الآية قيل: علمه تعالى عن ابن عبّاس وجماعة وهو المروي عن الباقرين لليَّكِ<sup>(١)</sup> ويقال للعلماء:كراسي، وقيل: المراد العرش، وقيل: إنّ المراد منه الملك والسلطان والقدرة فيكون معناه:أحاط قدرته السماوات والأرض وما فيهما وقيل: إنّ الكرسيّ سرير دون العرش وقد روي عن الصادق لليَّبُ وقريب منه ما روي عن عطا أنّه قال: «ما السماوات والأرض عند الكرميّ إلاً كحلقة في فلاة وما الكرميّ عند العرش إلاً كحلقة في فلاة».

وروى الأصبغ بن نباتة أنّ أمير المؤمنين على قال: «إنّ السماوات والأرض وما فيهما من المخلوق في جوف الكرميّ وله أربعة أملاك يحملونه بإذن الله ملك منهم بعمورة الآدميّين وهي أكرم العمور على الله وهو يدعو الله ويتضرّع إليه ويطلب الشفاعة والرزق للآدميّين والملك التاني: في صورة التور وهو سيّد البهائم يدعو الله ويتضرّع إليه ويطلب الرزق للبهائم والملك التالث: في صورة النسر وهو سيّد العليور ويدعو الله ويتضرّع إليه ويطلب الرزق للطيور والملك الرابع: في صورة الأسد وهو سيّد السباع وهو يدعو الله ويطلب الرزق للطيور والملك الرابع: في صورة الأسد وهو سيّد السباع وهو يدعو الله ويطلب الرزق للطيور والملك الرابع: في صورة الأسد وهو الميد السباع وهو يدعو الله ويطلب الرزق للطيور والملك الرابع: في صورة الأسد وهو مود الله بني ويعمري الله وني جميع صور الحيوان صورة أحسن من التور ولا أشد انتصاباً منه حتى اتخذ الملا من بني إسرائيل المجل وعبدوه فخفض الملك الذي في صورة التور رأسه استحياء من الله أن عبدوا من دون الله بشيء يشبهه وتخوف أن ينزل به العذاب».<sup>(1)</sup>

﴿وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا﴾ يقال: آده الشيء ينوده إذا أثقله وأتعبه ولحقه منه

- ۱- الاعتقادات، للصدوق، ص ٤٤. والتبيان، ج ٢، ص ٣٠٩.
- ٢\_ تفسيرالقمي، ج ١، ص ٨٥. مجمع البيان، ج ٢، ص ١٦٠.

مشقَّة مأخوذ من الأود وهو العوج. «حفظهما» أي: حفظ السماوات والأرض إذ القليل والكثير والقريب والبعيد عنده سواء وكيف يتعب في خلق الذرة وجميع الخلق خلقه عنده أسهل من خلق الذرة ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ, إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ,كُن فَيَكَوُنُ ﴾.<sup>(1)</sup>

﴿وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ﴾ المتعالى بذاته عن الأنداد والأشباه العظيم الَّذي يستحقر كلُّ شيء دونه والمراد من العلوَّ علوَّ القدر وهو منزَّه عن التحيّز وكذا المراد من عظمته هي المهابة والكبرياء لا بحسب الحجم والمقدار. واعلم أن الذين يغسرون الآية بتأويلهم الفاسد على أن هذه الآية وأمثالها مجرد التمثيل ولا كرسيٍّ في الحقيقة. وإنَّما خاطب الخلق في تعريف ذاته وصفاته بما اعتادوه في ملوكهم وعظمائهم كما جعل الكعبة بيتاً له يطوف الناس به كما يطوفون بيوت ملوكهم وكذلك ما ذكر في محاسبة العباد يوم القيامة من حضور الملائكة والنبيّين والشهداء ووضع الميزان. وأمثال هذه الآيات أولوها وقالوا: المراد من هذه الألفاظ بيان العظمة ولا صورة لها فهذا القول غلط فاسد بل تكذيب للكتاب والسنَّة ولا يجوز إبطال الصورة والأعيان مطلقاً مثل الجنَّة والنار والعرش والكرسيَّ والشمس والقمر وكذلك من الحور والقصور والأنهار والأشجار والثمار ولا يؤول شيء منها على مجرد المعنى بل لا بد للمسلم أن يثبت ويعلم لها صوراً ومعان وحقائق ومن سلك غيره سلك مسلك النار، وأول باب التأويل في مثل هذه الأمور فتح باب الإلحاد نسأل الله أن يجيرنا من مضلًات الفتن.

والأكثرون على أنّ آية الكرسيّ إلى قوله: ﴿ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ﴾ وهذه الآية الكريمة منطوية على مهمّات المسائل المتعلّقة بالذات العليّة والصفات الجليّة

۱\_سورة يس: ۸۲.

| 19 | 614  |
|----|------|
|    | 1.11 |

فإنّها ناطقة بأنّه موجود متفرّد بالإلهيّة متّصف بالحياة واجب الوجود لذاته موجود لغيره لما أنّ «القيّوم» هو القائم بذاته كما ذكرنا منزّه عن التحيّز والحلول مبرأ من التغيّر والفتور، لا مناسبة بينه وبين الأشباح ولا يعتريه ما يعتري النفوس والأرواح، مالك الملك ومبدع الأصول والفروع، ذو البطش الشديد، العالم بجميع الأشياء، لا يشغله شأن عن شأن، لا يشقّ عليه شاق، متعال عمّا تناله الأوهام، عظيم لا يحاط ولذلك قالﷺ: «إنّ أعظم آية في القرآن آية الكرسيّ»<sup>(1)</sup> وكذلك لعظم مقتضاها في الأوصاف.

۱٤٩ ....

واشتملت آية الكرسيّ على ما لم تشتمل عليه آية في أسماء الله والإشاره إليه وذلك لأنها مشتملة على سبعة عشر موضعاً فيها اسم الله ظاهراً ومضمراً وهي: الله، هو الحيّ القيّوم وضمير لا تأخذه وله وعنده، وبإذنه، ويعلم، وعلمه، وشاء، وكرسيّه، ويؤوده، وضمير «حفظ» المستتر الذي هو فاعل المصدر، وهو العليّ العظيم. ويكفي في استحقاق هذه السيادة أن فيها «الحيّ القيّوم» وهو الاسم الأعظم كما ورد عن النبيّ تشيّلاً عند تذاكر الصحابة عن أفضل ما في القرآن فقال لهم أمير المؤمنين – وكان حاضرا – قال: قال رسول الله تشيّلا: «سيّد البشر آدم وسيّد العرب محمّدتشيّ ولا فخر وسيّد الشهور ملمان وسيّد الحبشة بلال وسيّد العبال الطور وسيّد الشجر السدر وسيّد الشهور الأشهر الحرم وسيّد الأيّام يوم الجمعة وسيّد الكام القرآن وسيّد القرآن البقرة وسيّد البقرة آية الكرمن».<sup>(۳)</sup>

وعن أمير المؤمنين قال: قال رسول الله على «ما قرنت هذه الآية في دار إلا اهتجرتها الشياطين ثلاثين يوما ولا يدخلها ساحر ولا ساحرة أربعين ليلة، يا عليّ

> ١\_ انظر: الخصال للصدوق، ص ٥٢٤. ومعاني الأخبار، ص ٢٣٣. ٢\_ الكشاف، ج١، شرح ص ٣٨٦. ومجمع البيان، ج ٢، ص ١٥٧.

علَمها ولدك وأهلك وجيرالك فما نزلت آية أعظم منها».<sup>(()</sup> وعنه للكلام قال: «سمعت نبيّكم على أعواد المنبر وهو يقول: من قرأ آية الكرميّ في دبر كلّ صلاة مكتوبة لم يمنعه من دخول الجنّة إلّا الموت ولا يواظب عليها إلّا صدّيق أو عابد ومن قرأها وهو أخذ في مضجعه أمنه على نفسه وجاره وجار جاره والأبيات حوله».<sup>(()</sup>

وروي عن أبي جعفر الباقر للخلا قال: «من قرأ آية الكرميّ صرف عنه ألف مكروه من مكلره الدنيا وألف مكروه من مكلره الآخرة أيسر مكروه الدنيا الفقر وأيسر مكروه الآخرة عذاب القبر».<sup>(۳)</sup> قال للخلا: «لكلّ شيء ذروة وذروة القرآن آية الكرميّ».<sup>(٤)</sup>

عن محمّد بن ابي بن كعب عن أبيه أن أباه أخبره أنّه كان له جرن<sup>(6)</sup> فيه خضر فكان يتعاهده فوجده ينقص فحرسه ذات ليلة فإذا هو بدابّة تشبه الغلام المحتلم قال: فسلّم فرددت عليها السّلام وقلت: من أنت جن أم إنس؟ قالت جن، قلت: ناوليني يدك فناولتني يدها فإذا يد كلب فقلت: هكذا خلقة الجن؟ قالت: لقد علمت ما فيهم أشد منّي، قلت: ما حملك على ما صنعت؟ قالت: بلغني أنّك رجل تحب الصدقة فأحببنا أن نصيب من طعامك فقال لها أبيّ:فما الذي يجيرنا منكم؟ قالت: آية الكرسيّ من قالها حين يصبح أجير منًا حتّى يمسي ومن قالها حين يمسي أجير منًا حتّى يصبح، فلمّا أصبح أتى النبيّ النبيّ فأخبره فقال الشرّة: **«صدق الخبيث».**<sup>(1)</sup>

وحكي أن رجلا أتى شجرة فسمع فيها حركة فكلّم فلم يجب فقرأ آية

١- تخريج الاحاديث والاثار، ج ١، ص ١٦٠. وتفسير أبي السعود، ج ١، ص ٢٤٩.
 ٢- بحار الأنوار، ج ٢٣، ص ١٩٦. ومجمع البيان، ج ٢، ص ١٥٧.
 ٣- الأمالي، الشيخ الصدوق، ص ١٥٩. ووسائل الشيعة، ج ٨ ص ٢٨٩.
 ٤- تفسير العياشي، ج ١، ص ١٣٦. ووسائل الشيعة، ج ٨ ص ٢٨٩.
 ٥- بالضم حجر منقور للماء وغيره.
 ٢- كنز العمال، ج٢، ص ٣٠٣. وتفسير ابن كثير، ج ١، ص ٣١٢.

الكرسيّ فنزل إليه شيطان فقال: إنّ لنا مريضاً فبم نداويه: قال: بالّذي أنزلتني به من الشجرة. وخرج زيد بن ثابت إلى بستان له فسمع فيه جلبة فقال: ما هذا؟ قال: رجل من الجان أصابتنا السنة فأردنا أن نصيب من ثماركم أفتطيبونها؟ قال: نعم، فقال له زيد بن ثابت: ألا تخبرني ما الّذي يعيذنا منكم؟ قال: آية الكرسيّ. وبالجملة فقد جرّب المجرّبون أنّ لها تأثيراً عظيماً في طرد الشيطان وعن المصروع وعن مطيعي الشياطين مثل أهل الشهوات والطرب وأهل الظلم إذا قرئت عليهم بصدق، كما (في آكام المرجان في أحكام الجان).

لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلَدِينِ قَد تَبَيَّنَ ٱلرُّشْدُمِنَ ٱلْغَيَّ فَحَن يَكْفُرْ بِٱلطَّعْوَتِ وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ فَقَـدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَمَاً وَٱللَّهُ سَمِيمُ عَلِيمُ ٢

الأنصار كان له غلام أسود يقال لم «صبيح» وكان يكرهه على الإسلام. وقيل: الأنصار كان له غلام أسود يقال له «صبيح» وكان يكرهه على الإسلام. وقيل: نزلت في رجل يدعى أبا الحصين وكان له ابنان فتنصرا وذهبا إلى الشام فأخبر أبو الحصين رسول الله فنزلت الآية وكان هذا قبل أن يؤمر النبي تلا بقتال أهل الكتاب. قال ابن عبّاس وابن زيد: إنّها منسوخة بآية السيف. وقيل: نزلت في امرأة كانت مقلّة فيرضع أولاد اليهود ولما أجليت بنو النضير إذا فيهم أناس من الأنصار فقالوا: يا رسول الله أبناؤنا وإخواننا فنزلت الآية فقال تلا المام فأبعام منام منكم وإن اختاروهم فأجلوهم».<sup>(1)</sup>

المعنى: قيل: إنّ حكم الآية في أهل الكتاب خاصّة الّذين يؤخذ منهم الجزية. وقيل: في جميع الكفّار ثمّ نسخ كما تقدّم ذكره أي: لا إجبار في الدين بعد أن تبيّن ووضحت الحجّة لأنّ من حقّ العاقل أن لا يحتاج إلى الإلزام إلى

ا\_ مجمع البيان، ج ٢، ص ١٦٢.

٢ ح / ٢

أمر ينفعه بل يختار الدين الحقّ بعد وضوحه.

فقد ﴿ تَبَيَّنَ ٱلرُّشَدُ﴾ وهو لفظ جامع لكلَّ خير والمراد من الرشد الإيمان الموصل إلى السعادة ﴿مِنَ ٱلْغَيَّ ﴾ أي: الكفر والجهل المؤدّي إلى الهلاك الأبديّ وزوال الجهل بالعلم وزوال الغيّ بالرشد.

فَعَمَن يَكَمُنُو بِالطَّلْغُوتِ ﴾ و«الطاغوت» كلَّ ما عبد من دون الله بما هو مذموم في نفسه ومتمرد كالإنس والجن والشياطين فويُؤمِن بِاللَّهِ ﴾ بالتوحيد وتصديق الرسل لأن الإيمان بالله إذا كان حقيقة يستلزم الإيمان بشرائعه المعلومة، وتقديم ذكر الكفر بالطاغوت على الإيمان بالله لتقديم التخلية على التحلية في فقَسَد استَمَسَكَ بِآلَمُهُوَ آلُوْثَقَنَ ﴾ وبالغ في التمستك بالحلقة الوكيدة و (آلُوْثَقَنَ ﴾ تأنيث «الأوثق» مثل «فضلى» تأنيث «الأفضل». كانت دلائل الإسلام أقوى الدلائل وصفها الله في ألَمُوَةِ آلُوْثَقَن ﴾ استعارة المحسوس للعقول فواللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ بالعقائد والأعمال.

اللهُ وَلِنُّ الَّذِينَ مَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَنتِ إِلَى النُّورِّ وَالَّذِينَ كَفَرُوَا أَوْلِيَآوُهُمُ الطَّلْغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَنتِ أَوْلَتِهِكَ أَصْحَتُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ @

الله وَلِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ أي: محبّهم وناصرهم أو متولّي أمورهم ومراعي مصالحهم الباقية ـ مثل أن أظهر الجميل وستر القبيح ـ ديناً ودنيا، وأول نصرته تعالى ستره على عبده أن جعل مقابح بدنه التي مستورة في باطنه مغطّاة بجمال ظاهره فكم بين باطن العبد وظاهره من النظافة والقذارة فانظر ما الذي أظهره وما الذي ستره؟ الثاني: أن جعل مستقرّ خواطره المذمومة وإرادته القبيحة سرّ قلبه حتّى لا يطلع أحد ولو انكشف للخلق ما يخطر بباله ممّا

ينطوي عليه ضميره من الغشّ والخيانة والخبث في النيّات لمقتوه بل قتلوه؛ فانظر كيف ستر عن غيره أسراره. والثالث: مغفرة ذنوبه الّتي كان يستحقّ الافتضاح بها ولعلّ أن يبدّل سيّئاته بالحسنات إذا مات على التوبة.

فَيُغْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَكَتِ ﴾ الَتي هي من الكفر والمعاصي والشكوك فَإِلَى ٱلنُّورِ ﴾ الَذي يعمَ الإيمان ونور اليقين، وجمع الظلمات لأنَ فنون الضلالة متعدّدة والكفر ملل وإفراد النور لأنَ الإسلام دين واحد، ويسمّى الكفر ظلمة لالتباس طريقه ويسمّى الإسلام نوراً لوضوح طريقه.

الشياطين وسائر المضلّين عن طريق الحق من قادة الشرّ والكهنة والأصنام الشياطين وسائر المضلّين عن طريق الحق من قادة الشرّ والكهنة والأصنام فإذا كانت الأصنام فالمعنى لا يكون على الموالاة الحقيقيّة التي معناه المصادقة بل المعنى أنّ عبدتها يتوجّهون إليها وأنّها جمادات والولاية واقعة منهم بالنسبة إليها و«الطاغوت» تذكّر وتؤنّث وتوحّد وتجمّع.

فيُخْرِجُونَهُم ﴾ بالوساوس وغيرها بالإغواء والضلالة فرَمِنَالنَّورِ ﴾ هو الإيمان الفطريّ الذي جبلوا عليها فإلى الظُلُمَنتِ ﴾ من الكفر والانهماك في الشهوات وإسناد الإخراج إلى الطاغوت مجاز لكونها سبباً له. إشارة إلى الموصول وما يتبعه من القبائح والكفر ملازمون النار ماكثون فيها أبدا.

أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَاجَّ إِبَرَهِـمَ فِى رَبِهِ أَنْ ءَاتَىٰهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبَرَهِـثُمُ رَبِّى ٱلَّذِى يُحْيِ. وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحِي. وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِـثُمُ فَإِنَ ٱللَّهُ يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهُتَ ٱلَّذِى كَفَرُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ ۞

أي: هل انتهت رؤيتك إلى من هذا صفته؟ والبيان بهذا الترتيب ليدلً على بعد وقوع مثله على التعجّب منه ﴿ حَاجَ إِبَرَهِيمَ ﴾ وجادل وخاصم إبراهيم فرفي رَبِّو<sup>ي</sup> في معارضة الربوبية، والذي حاج هو نمرود بن كنعان بن سام بن نوح وهو أوّل من وضع التاج على رأسه وتجبّر وادّعى الربوبيّة فَوْأَنَّ ءَاتَنهُ ٱلْمُلْكَ ﴾ أي: لأن آتاء الله الملك فهو مفعول لقوله:«حاج» ووضع المحاجة موضع الشكر إذ كان من حقّه أن يشكر في مقابلة إيتاء الملك وقد عكس اللعين، أو المعنى أنّ إيتاء الملك حمله على ذلك وأورثه الكبر والبطر.

قال مجاهد: لم يملك الدنيا بأسرها إلًا أربعة: مسلمان وكافران فالمسلمان: سليمان وذو القرنين إسكندر والكافران: نمرود وبخت نصّر<sup>(۱)</sup> وهو المسمّى بشدّاد بن عاد الّذي بنى إرم في بعض صحاري عدن وإنّما ملّكه الله امتحاناً له ولعباده.

الذِ قَالَ إِبَرَهِمُ ﴾ ظرف «لحاج» ﴿رَبِّ ٱلَّذِى يُعْي. وَيُمِيتُ ﴾ روي أنّه الله لما كسر الأصنام سجنه ثم أخرجه ليحرقه فقال: من ربّك الذي تدعونا إليه؟ قال: ﴿رَبِي ٱلَّذِى يُعْي. وَيُمِيتُ ﴾<sup>(٢)</sup> أي: يخلق الحياة والممات في الأجساد، وجواب إبراهيم في غاية الصحة لأنّه لا سبيل إلى معرفة الله إلّا بمعرفة صفاته وأفعاله الَتي لا يشاركه فيها أحد.

أناً له نمرود: ﴿ أَنَا أُخِي. وَأُمِيتُ ﴾ روي: أنّه دعا برجلين قد حبسهما فقتل أحدهما وأطلق الآخر فقال: أحييت هذا وأمت هذا فجعل ترك القتل إحياء وكان هذا تلبيساً منه.

فَقَالَ إِبْرَهِــُمُ فَاكَ ٱللَّهُ ﴾ جواب شرط مقدّر، تقديره: إذا ادّعيت الإحياء والإماتة وأتيت بمعارضة مموّهة ولم تعلم معنى الإحياء فالحجّة أنّ الله﴿يَأَتِي

- ١\_ الخصال، ص ٢٥٥. بحار الأتوار، ج ١٢، ص ٢٦.
- ٢- تفسير الثعالبي، ج ٢، ص ٢٣٩. وتفسير الجلالين، ص ٥٧.

بِالشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ ﴾ أي: إن كنت قادراً على مقدوراته إنّه تعالى يأتي بها من المشرق ﴿ فَأْتِ ﴾ أنت ﴿ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ ﴾ وإنّما عدل عن الحجّة الأوليّة مع أن نمرود ما أتى بحجّة صحيحة لأن إبراهيم أراد أن يأتي بحجّة لا يتمكّن نمرود من التدليس فيها بشبهة وتكون أوضح فعدل من حجّته الأوليّة إلى ما هي أوضح لأن الأنبياء بعثوا للإيضاح والبيان.

﴿فَبُهُتَ ٱلَّذِى كَفَرَكَهُ أَي: صار مبهوتاً ومتحيّراً مدهوشا، وفي الآية إشعار بأنّ المحاجّة في دين الحقّ بعد كونه معلوماً حقًا كفر ﴿وَاللَّهُ لَا يَهْدِى القَوَّمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ أي: الذين ظلموا أنفسهم بتعريضها للعذاب المخلّد بسبب إعراضهم عن الهداية ولم يقبلوها مع أنّ الأمر في غاية الوضوح فلا يهديهم طريق الجنّة في الآخرة بسبب كفرهم وجحودهم الحقّ في الدنيا.

وفي تفسير ابن عبّاس: أنّ نمرود لمّا عتا عتوّا كبيرا وألقى إبراهيم في النار سلّط الله عليه بعوضة فعضّت شفته فأهوى إليها بيده ليأخذها فطارت في منخره فذهب ليستخرجها فطارت في دماغه فعذّبه الله بها أربعين ليلة ثمّ أهلكه.<sup>(۱)</sup>

وقيل: إن نمرود بعد هذه المحاجّة وإلقاء إبراهيم في النار سلّط الله على قومه البعوض فأكلت لحومهم وشربت دماءهم فلم يبق إلّا العظام، ونمرود كما هو ولم يصبه شيء ثمّ بعث الله بعوضة فدخلت في منخره فمكث أربعمائة سنة يضرب رأسه بالمطارق فعذّبه الله أربعمائة سنة كما ملك أربعمائة سنة وهو الذي بنى صرحاً إلى السماء ببابل ﴿فَأَفَ ٱللهُ بُنْيَنَنَهُم مِّنَ ٱلْقَوَاعِدِ فَخَرً عَلَيْهِمُ ٱلسَّقَفُ مِن فَوقِهِم ﴾<sup>(٢)</sup> وهو صاحب السهم الملطوخ.

> ۱\_مجمع البيان، ج ۲. ص ۱٦٩، وبحار الأنوار، ج ۱۲، ص ۱۸. ۲\_ سورة النحل: ۲٦.

| ۲ | 7 | 1 |  |
|---|---|---|--|
|   |   |   |  |

أَوْ كَالَذِى مَتَرَ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيَةً عَلَى عُهُوشِهَا قَالَ أَنَّ يُعْي. هَدَدِهِ ٱللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَانَهُ ٱللَّهُ مِائَةَ عَامِ ثُمَّ بَعَثَهُ قَالَ حَمْ لِبُنْتَ قَالَ لَبِنْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِرٍ قَالَ بَل لَبِنْتَ مِائَةَ عَامِ فَاللَّهُ عَامِ فَأَنظُر إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنظُر إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةَ لِلنَّاسِ وَٱنظُر إِلَى ٱلْفِطَامِ حَيْفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْمًا فَلَمَا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ

٥١١.

قوله: «أو» حرف عطف على الكلام الأول وهو قوله: ﴿ أَلَمْ تَمَرُكُهُ وتقديره: أرأيت الذي حاج إبراهيم؟ أو هل رأيت ﴿كَالَذِى مَمَرَّ عَلَى قَرْيَتُوكُ وحاصل المعنى: أنّك ما رأيت مثل الذي مرّ على قرية وينبغي أن تتعجّب فتعجّب منه، والمارّ هو عزير بن شرخيا والقرية بيت المقدس على الأشهر،

روي أن بني إسرائيل لما بالغوا في تعاطي الشر والفساد سلّط الله عليهم بخت نصر البابلي فسار إليهم في ستّمائة ألف راية حتّى وطئ الشام وخرب بيت المقدس وجعل بني إسرائيل أثلاثا: ثلثاً منهم قتلهم وثلثاً منهم أقرّهم بالشام وثلثاً منهم سباهم وكانوا مائة ألف غلام يافع وغير يافع فقسّمهم بين الملوك الذين كانوا معه فأصاب كلّ ملك منهم أربع غلمة وكان عزير من جملتهم، فلما نجّاه الله منهم بعد حين مرّ بحماره على بيت المقدس فرآه على أفظع مرأى وأوحش منظر وذلك قوله: ﴿وَهِيَ خَاوِيَةً عَلَنَ عُرُوشِهَا ﴾ أي: خالية عن أهلها وساقطة على سقوفها، والعرش السقف وما يستظل به أي: على أبنيتها وحيطانها بأن سقطت العروش ثمّ الحيطان سقطت عليها، من

مَنْ الْمُكْتَة . مُوْنَة الْمُكْتَة .

خوت المرأة إذا خلا جوفها عند الولادة.(1)

فَوْقَالَ أَنَّ يُحِي. هَذِهِ ٱللَّهُ بَعَدَ مَوَتِهَا ﴾ أي: كيف يعمر الله هذه القرية بعد خرابها وكيف يحيي الله أهلها بعد ما ماتوا وأطلق لفظ القرية وأراد أهلها ولم يقل ذلك إنكاراً وارتياباً بل أحب أن يريه الله إحياءها مشاهدة ليحصل له العلم ضرورة كما حصل له العلم دلالة وسأل مقصودة بحسن الطلب كقول إبراهيم: فَرْرَبٍ أَرِنِي حَيِّفَ تُحْي ٱلْمَوْتَى ﴾<sup>(٢)</sup> ولأن العلم الاستدلالي ربّما اعتورته الشبهة.

وفَأَمَاتَهُ ٱللهُ مِائَةَ عَامِ كَه أي: جعله ميّتا، روي: أنّه لمّا دخل القرية نزل تحت ظلّ شجرة وهو على حمار فربط حماره وطاف في القرية ولم يربها أحدا وقال ما قال، وكانت أشجارها قد أثمرت فتناول من فواكهها التين والعنب وشرب ونام فأماته الله في منامه وهو شاب وكان معه من التين والعنب وعصير العنب شيء.

(أنه سمع نداء (أنه بَعَنُهُ) أي: أحياه (قَالَ حَمَّم لَبِثْتَ) في التفسير أنّه سمع نداء من السماء «كم لبئت» يعني في منامك. وقيل: إنّ القائل ملك. وقيل: إنّ القائل نبيّ. وقيل: بعض المعمّرين من شاهده عند موته وإحيائه و«البعث» من بعثت الناقة إذا أقمتها من مكانها.

المُوَقَالَ لَبِثْتُ يَوَمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِرٍ ﴾ لأن الله أماته في أول النهار وأحياه بعد مائة سنة في آخر النهار فقال: يوما، ثمّ التفت فرأى بقيّة الشمس فقال: أو بعض يوم.

وَقَالَ ﴾ السائل: ﴿بَل لَبِثْتَ مِأْثَةَ عَامِ ﴾ أي: مكثت في مكانك مائة عام ﴿فَانْظُرْ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ ﴾ أي: لم يغيّره السنون والأعوام

١\_ تفسيرأبي السعود، ج ١، ص ٢٥٢.

٢\_ سورة البقرة: ٢٦٠.

وإنّما قال: ﴿ لَمْ يَتَسَنَّهُ ﴾ على الواحد لأنّه أراد به جنس الطعام والشراب أو أراد به الشراب لأنّه أراد أقرب المذكورين إليه وكان زاده عصيراً وتيناً وعنباً كما ذكرنا وهذه الثلاثة أسرع الأشياء تغيّراً وفساداً فوجد العصير حلوا والتين والعنب كما جنيتا لم يتغيّرا.<sup>(1)</sup>

وَأَنْظُرَ إِلَى حِمَارِكَ ﴾ كيف تبدد عظامه وتفرق أجزاؤه وتمزقت لتبيّن لك طول لبثك وتطمئن نفسك وإنّما قال له ذلك ليستدل بذلك على طول مماته وَلِنَجْعَلَكَ ءَايكة لِلنّاسِ ﴾ فعلنا ذلك لتكون حجة للناس في البعث.

فوانظر إلى العظام كيف نُنشِرُهما في ونرفعها ونحيبها فنردها إلى أماكنها من الجسد ونركب بعضها على بعض فم تُمَمَّ نَكْسُوهما لَحَمًا ونسترها به كما يستر الجسد باللباس ووحد «اللحم» وجمع «العظام» لأن العظام متعددة صورة واللحم متّحد مشاهدة. روي أنّه سمع صوتاً من السماء أيتها العظام البالية المتفرّقة إنّ الله يأمرك أن ينظم بعضك إلى بعض كما كان وتكتسي لحماً وجلداً ثمّ نفخ فيه الروح فإذا هو قائم ينهق.

﴿فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ ﴾ إحياء الميّت عيانا ﴿قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ لا يستعصي عليه أمر من الأمور.

روي أنّه ركب حماره وأتى محلّته وأنكره الناس وأنكر الناس وأنكر المنازل فانطلق على وهم منه حتّى أتى منزله فإذا هو بعجوزة عمياء مقعدة قد أدركت زمن عزير فقال لها عزير: يا هذه هذا منزل عزير؟ قالت نعم وأين ذكرى عزير؟ وقد فقدناه منذ كذا وكذا فبكت بكاء شديدا، قال: فإنّي عزير، قالت: سبحان الله أنّى يكون ذلك؟ قال: قد أماتني الله مائة عام ثمّ بعثني قالت: إنّ عزيراً كان رجلاً مستجاب الدعوة فادع الله أن يردّ بصري حتّى

١- مجمع البيان، ج ٢، ص ١٧٣. أيضاً رواء المجلسي في البحار، ج ١٤، ص ٣٦١.

أراك فدعا ربّه ومسح بين عينيها فصختا فأخذ بيدها فقال: قومي بإذن الله فقامت صحيحة كأنّها نشطت من عقال فنظرت إليه فقالت: أشهد أنّك عزير فانطلقت إلى محلّة بني إسرائيل وهم في أنديتهم وكان في المجلس ابن لعزير قد بلغ مائة وثماني عشرة وبنو بنيه شيوخ فنادت هذا عزير قد جاءكم فكذّبوها فقالت: انظروا إليّ فإنّي بدعائه رجعت إلى هذه الحالة فنهض الناس وأقبلوا عليه فقال ابنه: كان لأبي شامة<sup>(۱)</sup> سوداء بين كتفيه مثل الهلال فكشف فإذا هو كذلك.

وقد كان بخت نصّر خرب بيت المقدس وقتل من قرّاء بيت المقدس للتوراة أربعين ألف رجل ولم يكن يومئذ بينهم نسخة من التوراة ولا أحد يعرف التوراة فقرأها عليهم من ظهر قلبه من غير أن يخرم منها حرفا.

فقال رجل من أولاد المسبئين ممّن ورد بيت المقدس بعد مهلك بخت نصَّر: حدَّثني أبي عن جدَّي أنَّه دفن التوراة يوم سبينا في حابة في كرم<sup>(٢)</sup> فإن أريتموني كرم جدّي أخرجتها لكم فذهبوا إلى كرم جدّه ففتَشوه فوجدوها فعارضوها بما أملى عليهم عزير فما اختلفا في حرف واحد، فعند ذلك قالوا: عزير ابن الله، تعالى الله عن ذلك.<sup>(٣)</sup>

وفي الآية ردّ على منكري حشر الأجساد فضلاً من أنّ العقل يحكم بحشرها وأقرّوا بحشر الأرواح وقالوا: الأرواح كان تعلّقها بالأجساد لاستكمالها في عالم المحسوس كالصبيّ يبعث إلى المكتب ليتعلّم الأدب فلمًا حصل مقصوده من التعلّم بقدر استعداده ودخل محفل أهل الفضل

- ١\_ الشامة: الخال
- ٢\_ أي: في حوض في بستان عنب.
- ٢\_ مجمع البيان، ج ٢، ص ١٧٤. ورواه المجلسي في البحار، ج ١٤، ص ٣٦٢.

وصاحبهم سنين كثيرة واستفاد منهم أنواع العلوم الَتي لم توجد في المكتب وصار فاضلاً في العلوم فما حاجته بعد أن كبر شأنه إلى أن يرجع في المكتب وحالة صباه؟

قالوا: وكذا الأرواح لمّا خرجت من سجن الأجساد والأشباح واتّصلت المقدّسة واستفادت من الأرواح العلويّة علم الكليّات الَّتي لم توجد في عالم الحسّ فما حاجتها إلى أن ترجع إلى سجن الأجساد فكانت بنو إسرائيل تسوّل نفوسهم لهم هذه التسويلات وشياطين الجنّ والإنس يوسوسون لهم بمثل هذه الشبهات.

وهذه قياسات باطلة لأنّ بين المقيس والمقيس عليه فرق وبون بعيد، فالله سبحانه من فضله أمات عزيراً وحماره معه ثمّ أحياهم معاً ليستدلّ به العقلاء على أنّ الله مهما أحيا عزير الروح يحيي ويبعث جسده أيضاً بل جسد حماره.

روي عن أمير المؤمنينﷺ: «أنّ عزيراً خرج من أهله وامرأته حامل وله خمسون سنة فأماته الله مانة سنة ثمّ بعثه ورجع إلى أهله وهو ابن خمسين سنة وله ابن وله مانة سنة وكان ذلك من آيات الله».<sup>(۱)</sup>

وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِعُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنَ قَالَ بَلَى وَلَكِن لِيَطْمَبِنَ قَلِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةُ مِنَ ٱلطَّنِرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَرَ اجْعَلَ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءَا ثُمَرَ ٱدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيَا وَٱعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ()

أي: اذكر وقت قول إبراهيم، واستعلم بإخبارنا إيّاك هذه القصّة، وذكر الوقت يوجب ذكر ما وقع في ذلك الوقت من الحوادث الواقعة وقوله «رب»

۱\_ التبيان، ج ٢، ص ٣٢٤. ومجمع البيان، ج ٢، ص ١٧٤.

كلمة استعطاف قدّمت بين الدعاء مبالغة في استدعاء الإجابة عياناً وشرّفه الله بعين اليقين وحق اليقين فوقالَ كه ربّه: فوأَوَلَمْ تُؤْمِن كه والسبب في سؤال إبراهيم هذا الأمر أن إبراهيم رأى جيفة تمزّقتها السباع ويأكل منها سباع الطير فسأل الله إبراهيم وقال: «يا ربّ قد علمت أنّك تجمعها من بطون السباع والطير فأرني كيف تحييها لأعاين ذلك» وهو المرويَ عن أبي عبد الله للخِلْبِ.<sup>(1)</sup>

وقيل وجه آخر في سبب السؤال: وهو ما روي عن ابن عبّاس وسعيد بن جبير أنّ الملك بشّر إبراهيم بأنّ الله قد اتّخذه خليلا وأنّه يجيب دعوته ويحيي الموتى بدعائه فسأل ذلك ليطمئنّ قلبه بأنّه قد أجاب دعوته واتّخذه خليلا.

وقيل: إنّ سبب السؤال منازعة نمرود إيمّاه في الإحياء إذ قال: «أَنَا أُخيِي وأُمِيتُ» وأطلق محبوسا وقتل إنسانا فقال إبراهيم: ليس هذا بإحياء وقال: رَبِّ وأَرِنِ كَيْفَ تُحِي ٱلْمَوْتَى كَه ليعلم نمرود ذلك لأنّ نمرود يوعده بالقتل إن لم يحي الله الميّت بحيث يشاهده فلذلك قال: ﴿لِيَطْمَهِنَ قَلِّي ﴾ عن توعده إيماي بالقتل بأن لا يقتلني جبّار، عن محمّد بن إسحاق بن يسار.

ورابع الأقوال أنّهﷺ: أحبّ أن يعلم ذلك علم عيان بعد أن كان عالماً بالاستدلال لتزول دسائس الشيطان.<sup>(٢)</sup>

الأزداد يقينا على يقين في لمنظمينَ قَلِم الله أي: بلى أنا مؤمن ولكن سألت ذلك الأزداد يقينا على يقين في قَالَ الله ربّه: إن أردت ذلك الوفخذ أرّبَعَة مِنَ الطّير المارداد يقينا على يقين في قالَ إله ربّه: إن أردت ذلك الوفخذ أرّبَعَة مِنَ الطّير الأنه طاوساً وديكاً وغراباً وحمامة وقيل: نسراً بدل الحمامة. وإنّما خص الطير لأنه أقرب إلى الإنسان وأجمع لخواص الحيوان الوفكرمين إحمعهن وضمهن وسمتهن واحد أي: واحمهن والمعنى واحد أي: واحمعهن والمعنى والمعنى واحد أي المارة والمعن والمارة بنها المارة والمعنى إلى المارة وحمامة وقيل: نسراً بدل الحمامة. وإنّما خص الطير الما والمارة والمارة والمعنى واحد أي والمعنى واحد أي: واحمع المارة والمعنى واحد أي المارة والمعنى واحد أي: أو من ماره يصوره والمعنى واحد أي: أمرة والمارة واحد أي: أمرة والمارة واحد أي: أمرة والمعنى واحد أي: أمرة والمارة واحد أي: أمرة والمان والمعنى واحد أي: أمرة والمارة واحد أي: أحمعهن أو مارة والمعنى واحد أي: أمرة والمان والمعنى واحد أي: أمرة والمان والمان والمعنى واحد أي: أمرة والمان والمادة والمان والمان والماد من صاره يصورة والمان واحد أي: أمرة والمان والم

ا۔ مجمع البیان، ج ۲، ص ۱۷۷. وانظر: أسباب نزول الآیات، ص ٥٤. ۲۔ مجمع البیان، ج ۲، ص ۱۷۷.

إِلَيْكَ ﴾ لتتأمّلها وتعرف أشكالها مفصّلة حتّى تعلم بعد الإحياء أنّ جزءاً من أجزائها لم ينتقل من موضعه الأول أصلا.

روي أنّه امر بأن يذبحها وينتف ريشها ويفرق أجزاءها ولحومها ويمسك رؤوسها ثمّ أمر بأن يجعل أجزاءها على الجبال وذلك قوله تعالى: فَتُمَّ مَجْعَلَ عَلَى كُلِ جَبَلٍ كَلَ من الجبال الَّتي بحضرتك وكانت سبعة أو أربعة فجزاها أربعة أجزاء فقال تعالى: ضع على كلَّ جبل فَيَنْهُنَ كَلَ أي: من كلَّ الطيور فَجُزها تُمَ آدَعُهُنَ كَل قل لهن: تعالين بإذن الله تعالى فَيَاتِينك سَعْبًا كُلُ أي: ساعيات مسرعات طيرانا أو مشيا ففعل كما أمره فجعل كلَّ جزء يطير أي أي أن أللَه عَزير إلى آخر حتَّى صارت جثئاً فانضمَت كلَّ جبَّة إلى رأسها وعادت كلَّ واحدة إلى ما كانت عليه من الهيئة وإبراهيم ينظر ويتعجّب فواتَعْلَمُ أنَّ أللَه عَزيرً

مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَـلِ حَبَّـةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِ كُلِّ سُنْبُلَةٍ قِانَةُ حَبَّةٍ وَٱللَّهُ يُفَنعِفُ لِمَن يَشَآهُ وَاللَّهُ وَاسِعُ عَلِيـمُرُ

مثل نفقات الذين ينفقون في سبيل الله وفي وجوه الخيرات، والمضاف وهو «نفقات» محذوف، لأن الذين ينفقون لا يشبهون الحيّة ولا يشبّه الحيوان بالجماد بل نفقاتهم تشبه الحبّة (كَشَلِ حَبَّةٍ) لزراع زرعها في أرض عامرة والحبّة واحدة الحبّ وهو ما يزرع للاقتيات وأكثر إطلاقه على البرّ أنَبَتَتَ ﴾ أي: أخرجت. وإسناد الإنبات إلى الحبّة مجاز (سَبّعَ سَنَابِلَ) أي: تتشعّب من الساقات النابتة من تلك الحبّة سبع شعب لكلً واحدة منها سنبلة (في كُلِّ سُنْبَلَةٍ مِاتَةُ حَبَّقٍ) كما شوهد ذلك في الذرة والدخن في الأراضي المغلّة بل أكثر من ذلك.

وَأَلَنَهُ يُفَلَعِنُ ﴾ ويزيد على ذلك ﴿لِمَن يَشَآءُ ﴾ بحسب حال المنفق من

إخلاصه وتعبه ﴿وَٱللَّهُ وَاسِعُ عَلِيمُ ﴾ لا يضيق عليه ما يتفضّل به، والآية عامّة في النفقة والإنفاق في جميع أنواع الخير وهو المرويّ عن الصادق وقيل: هي في الآية خاصّة بالإنفاق في الجهاد فأمّا غيره من الوجوه فإنّما بالواحد عشرة. و[هو] عليم بنيّة المنفق.

في الحديث: «**صدقة المؤمن تدفع عن صاحبها آفات الدنيا وفتنة القبر** وعذاب يوم القيامة».

وفي الحديث: «السخاوة شجرة أصلها في الجنّة وأغمانها متدلّيات في دار الدنيا فمن تعلّق بغمن منها يسوقه إلى الجنّة، والبخل شجرة أصلها في النار وأغمانها متدلّيات في دار الدنيا فمن تعلّق بغمن منها يسوقه إلى النار».<sup>(٢)</sup> وفي الحديث: «الساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في صبيل الله».<sup>(٣)</sup>

وينبغي للمؤمن أن يزكمي عمله ونفسه ويخلص نيّته إذا أراد أن يفعل خيرا لأن نيّة المؤمن خير من عمله، وفسّر بعض معنى الحديث بأن مورده أن بعض الصحابة سمع رسول الله تلاك أنّه وعد بثواب عظيم على حفر بئر فنوى ذلك الصحابي بحفرها فسبق إليه كافر فحفرها قال تلاك القومن خير من عمله أي: من عمل الكافر. وقيل: معناه إنّ النيّة المجرّدة من المؤمن خير من عمله المجرّدة عن النيّة. وقيل: السبب في أنّ النيّة من المؤمن خير من عمله لأنّ النيّة في الغالب لا يشوبها رياء بخلاف العمل. وقيل: غير ذلك في معناه. أذَى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَيِّهِمَ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمَوَلَا هُمْ يَحْزَفُونَ أَنَ وَلَاً

> ١ــ التبيان، ج ٢، ص ٣٣٢. والبرهان، ج ١، ٢٥٢. ٢ــ انظر: دلائل الامامة، ص ٧١. والاختصاص، ص ٢٥٢. ٣ـ كنزالعُمال، ج ٣، ص ١٦٨. وتفسيرالقرطبي، ج ٢، ص ١٥.

أي: الّذين يضعون أموالهم في مواضعها ﴿ ثُمَّ لَا يُتَبِعُونَ مَآ أَنفَقُوا مَنَّا ﴾ العائد محذوف أي: ما أنفقوه ولا يمنُون عليهم بما تصدّقوا ﴿ وَلَا أَذُى ﴾ وهو أن يتطاول عليه بسبب إنعامه عليه مثل أن يقول له: إنّي أعطيتك فما شكرتني، أو يقول له: كم تسأل ألا تستحيي وتجيئني دائماً بالإبرام باعد الله بيني وبينك، وأمثال هذه الكلمات.

الخبر عن الفاء المفيدة للسببية لوضوح معنى السببية في سياق الآية وولا الخبر عن الفاء المفيدة للسببية لوضوح معنى السببية في سياق الآية وولا خوف عَلَيْهِم كم من العذاب وولا هم يَعْزَنُون كم لفوت الأجر ونقصانه. وفي الآية دلالة على أنه يصح الوعد بشرط لأنه وعد بشرط عدم المن وقد روي عن النبي تشايي أنه قال: «المتان بما يعطي لا يكلمه الله ولا ينظر إليه ولا يزكيه وله عذاب أليم».<sup>(1)</sup>

قُوَلٌ مَعْرُونٌ وَمَغْفِرَةً خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ بَنْبَعُهُمَا أَذَى ۖ وَٱللَّهُ غَنِيُّ حَلِيهُ ﴾

أي: كلام حسن جميل يرد به السائل وقيل: دعاء صالح، مثل أن يقول: أغناك الله عن المسألة وأوسع الله عليك الرزق ﴿وَمَغْفِرَهُ ﴾ أي: ستر لما وقع من السائل من الإلحاف في المسألة وصفح عنه. وقيل: معنى «و مغفرة» المراد عفو السائل عن الظلم الذي ظلم المسؤول بأن سأل في غير وقته أو أساء الأدب في سؤاله ولج وألحف أو يدخل الدار بغير إذن المسؤول فالعفو عن ظلمه خير من أن يتصدق عليه ويؤذيه بخشونة الكلام. قال النبي يَشَيْنُ الم سأل السائل فلا تقطعوا عليه مسألته حتى يفرغ من كلامه فم رؤوا عليه بوقار ولين إما بنل يسير أو رة جميل فإنه قد يأتيكم من ليس يانس ولا جان ينظر كيف صنيعكم

۱ـ مجمع البيان، ج ۲، ص ۱۸۲.

| نې | <u>لري</u><br>ميرون |
|----|---------------------|
|----|---------------------|

فيما خولكم الله».(<sup>()</sup>

﴿وَاللَّهُ غَنَّى ﴾ عمّا عندكم برزق الفقراء من جهة اخرى ﴿حَلِيمٌ ﴾ لا يعاجل أصحاب المنّ والأذى بالعقوبة.

قال الشعبيّ: من لم ير نفسه إلى ثواب الصدقة أحوج من الفقير إلى صدقته فقد أبطل صدقته. وليتحرّز المنفق من الرياء فإنّه يذهب بثواب الإنفاق وقيل: إنّ الرياء في الصدقة يوجب أن ينقلب حيّة فإذا وضع في قبره يؤلم إيلام الحيّة كما أنّ البخل ينقلب بصورة العقرب ويؤذيه في القبر ولو أنّ الدنيا بأسرها لرجل واحد وأنفقها ساعة واحدة في سبيل الله لا يكون إنفاقه بالنسبة إلى ما يعوض عنه إلّا أقلّ من ذرّة من تراب الأرض أو قطرة من بحار الدنيا.

حكي عن بعض الملوك أنّه حبست الريح في بطنه حتّى قرب إلى الهلاك فقال: كلّ من يزيل عنّي هذا البلاء أعطيته ملكي فسمعه شخص من أهل الله فجاء ومسح يده على بطنه فخرجت منه ريح منتنة وتعافى الملك من ساعته فقال: يا سيّدي اجلس على سرير الملك أنا عزلت نفسي وعليّ شرطي فقال الرجل: لا حاجة لي إلى متاع قيمته ضرطة منتنة ولكن أنت اتّعظ من هذا فالشيء الّذي اغتررت به قيمته هذا.

قال أمير المؤمنين سيّد الأولياءﷺ: **«ألا وإنّ دنياكم هذه عندي كعفطة** عنز».<sup>(۲)</sup>

وعن الحسن قال: خرج رسول الله الله في الله على أصحابه فقال: «هل منكم من يريد أن يذهب الله عنه العمى ويجعله بصيرا ألا إنّه من رغب في الدنيا وطال أمله فيها أعمى الله قلبه على قدر ذلك ومن زهد في الدنيا وقصّر أمله أعطاء الله

> ١\_ المصدر السابق، ص ١٨٣.وتفسير الثعالبي، ج ٢، ص ٢٦١. ٢\_ انظر: علل الشرايع، ج ١، ص ١٥٣. وأيضاً معاني الأخبار، ص ٣٦٤.

علماً بغير تعلّم وهدى بغير هداية ألا إنّه سيكون بعدكم قوم لا يستقيم لهم الملك إلّا بالقتل والتجبّر ولا الغنى إلّا بالبخل ولا المحبّة إلّا باتباع الهوى ألا فمن أدرك ذلك الزمان منكم فصبر للفقر وهو يقدر على الغنى وصبر على البغضاء وهو يقدر على المحبّة وصبر على الذلّ وهو يقدر على العزّ لا يريد بذلك إلّا وجه الله أعطاء الله ثواب خمسين صدّيقا».<sup>(1)</sup>

يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَنِيَكُم بِالْمَنِ وَٱلْأَذَى كَالَذِى يُنفِقُ مَالَهُ، رِنَّاَءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِٱللَهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ فَمَنَـلُهُ كَمَثَـلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ, وَابِلُ فَتَرَكَهُ صَلَدًا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَمَابُواً وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْغَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ أَلَ

قد سبق معنى «المن» و«الأذى» والمراد أن لا تحبطوا أجر صدقاتكم بسبب المن والأذى ﴿كَالَذِى ﴾ المراد المنافق لأن الكافر غير مراء أي: كإبطال المنافق الذي ينفق لأجل أمر من أمور الدنيا لا لأجل الدين مثل أن يقال: منفق أو يقال له: كريم ﴿وَلَا يَؤْيِنُ بِاَشَهِ وَاَيْوَمِ الآخِرِ ﴾ ولا يريد بإنفاقه رضى الله ولا ثواب الآخرة ورئاء من رأى نحو قاتل قتالاً. ﴿فَمَنَنَهُ ﴾ أي: حالته العجيبة ﴿كَنَنَل مَعُوَانِ ﴾ حجر صاف أملس وهو واحد وجمع فمن جعله العجيبة ﴿كَنَنَل مَعُوانِ ﴾ حجر صاف أملس وهو واحد وجمع فمن جعله معاً فواحده صفوانة ومن جعله واحداً فجمعه صفي ﴿عَلَيْهِ تُرَابٌ ﴾ أي: شيء يسير منه ﴿فَاَمابَهُ وَابِلٌ ﴾ مطر شديد الوقع كبير القطر ﴿فَنَرَكَهُ مَكَدًا ﴾ أملس ليس عليه تراب وغبار ﴿لَا يَقْدِرُونَ ﴾ كانَه قيل: فماذا يكون حالهم حيننذ فقيل: ﴿لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَقَو قِماً كانَه ولا ينتفعون بما فعلوا، أي: حال المرائي كحال هذه الزارع على الصفوان، لا يجد

۱\_ کنز العمال، ج ۳، ص ۲۰۹.

۱٦٧ ..

له ثوابا قطعا، فإن قلت: كيف أتى بلفظ الجمع بعد قوله: ﴿كَأَلَّذِى يُنفِقُ ﴾؟ فالمراد بقوله: «كالذي» الجنس والفريق الذي ينفق فالجمع باعتبار المعنى. وروى ابن عبّاس عن النبيكُ الله الذي يوم القيامة نادى مناد يسمع الجمع أين الذين كانوا يعبدون الناس؟ قوموا خذوا أجوركم متن عملتم له فإني لا أقبل عملاً خالطه شيء من الدنيا وأهلها».<sup>(1)</sup>

وَوَائَتُهُ لَا يَهَدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفَرِينَ ﴾ إلى الخير والرشاد، وبالجملة تخليص العمل والصدقة عن الرياء أمر صعب جداً ولذا بالغ السلف في إخفاء صدقتهم عن أعين الناس حتًى كان يطلب بعضهم فقيراً أعمى لئلًا يعلم أحد من المتصدق، وبعضهم كان في ثوب الفقير نائماً وبعضهم يلقي الصدقة في طريق الفقير ليأخذها كما أنّ الملامتيّه كانوا يظهرون أموراً غير مشروعة حتّى يتهمون فيخلصون من الرياء في العبادة لكن طريق الملامتيّه غير حسن أيضاً والمؤمن ينبغي أن يجاهد في تخليص عمله من الرياء بطريق المشروع حتّى تكون مجاهدته في هذا الأمر سبباً لكثرة ثوابه.

قال النبي تلكين: «إنَّ أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر» قالوا: يا رسول الله وما الشرك الأصغر؟ قال: «الريام. يقول الله لهم يوم يجازي العباد بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون لهم فانظروا هل تجدون عندهم جزاء؟»<sup>(٢)</sup> وفي الحديث: «إذا كان يوم القيامة ويكون القضاء بينهم وكلّ امّة جائية فأوّل من يدعى به رجل جمع القرآن ورجل قتل في سبيل الله ورجل كثير المال بذول. فيقول الله للقارئ: ألم اعلمك ما أنزلت على رسولي؟ قال: بلى يا ربّ قال: فماذا عملت فيما علمت؟ قال: كنت أقرأ آناء الليل وأطراف النهار فيقول الله: كذبت وتقول الملائكة: كذبت فيقول

١ـ كنز العمال، ج ٣، ص ٤٨٥. وأيضاً مجمع البيان، ج ٢، ص ١٨٥.
 ٢- منية المريد، ص ٣١٧. وبحار الأنوار، ج ٢٩، ص ٢٦٦.

الله: بل أردت أن يقال: فلان قارئ. فقد قيل. ويؤتى بالذي قتل في سبيل الله فيقول له: في ما ذا قتلت؟ فيقول: يا ربّ أمرت بالجهاد في سبيلك فقاتلت حتى قتلت فيقول الله: كذبت وقفول الملائكة: كذبت فيقول الله: أردت أن يقال: فلان جريء شجاع فقد قيل ذلك. ثمّ يؤتى بصاحب المال فيقول الله له: ألم اوسّع عليك حتى لم أدعك تحتاج إلى أحد؟ قال: بلى يا ربّ قال: فماذا عملت فيما آتيتك؟ قال: كنت أصل الرحم وأتصدق فيقول الله: كذبت وقفول الملائكة: كذبت فيقول الله: أول خلق الله تسقر بهم النار يوم القيامة».<sup>(1)</sup>

وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِعُونَ أَمَوَلَهُمُ ٱبْتِغَنَاءَ مَرْمَنَنَاتِ ٱللَّهِ وَتَنْبِينَا مِنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثُلُ ٱلَذِينَ بُنهِ بِرَبُوةٍ أَمَابَهَا وَابِلٌ فَتَانَتْ أَصُّلَهَا ضِعْفَيْنِ فَإِن لَمْ يُهِيبُهَا وَابِلٌ فَطَلٌ وَاللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ۞

وَمَثَلُ عَنفَات ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِعُونَ آمَوَلَهُمُ عَلَيْكُمُ لَطَلَب رضاه ويصرفونها في أعمال البر ﴿ وَتَنْبِيتَا مِنْ أَنفُسِهِم ﴾ وجعلوا أنفسهم ثابتاً على الإيمان والطاعة ليزول بهذا التثبيت عن النفس رذيلة البخل وحب المال والإمساك فإن النفس وإن كانت مجبولة على حب المال واستثقال الطاعات البدنية إلّا أنّها ما عودتها تتعود.

قال صاحب البردة: والنفس كالطفل إن تهمله شبّ على حبّ الرضاع وإن تفطمـه يــنفطم<sup>(٢)</sup>

فمتى أهملتها فقد تمرتت واعتادت الكسل والبطالة وحيث كأفتها وحملتها

١ـ بحار الانوار، ج ٦٩، ص ٣٠٥. وجامع احاديث الشيعة، ج ١، ص ٣٦٨. ٢ـ تفسيرالآلوسي، ج ١، ص ٢٨٤. واعيان الشيعة، ج ٩، ص ٣٠٤.

على مشاقّ العبادات البدنيّة والماليّة تنقاد لك وتتزكّى عن عاداتها الجبلّيّة.

وقيل: معنى ﴿وَتَثْبِيمَتُا مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ أي: يثبَتون أين يضعون صدقاتهم والتثبيت هنا هو التثبّت، لأنّهم إذا ثبتوا أنفسهم فقد تثبّتوا و«من» في قوله: ﴿مِنَ أَنفُسِهِمْ ﴾ تبعيضيّة كقولهم: حرّك من نشاطه.

فإن قلت: كيف يكون المال بعضاً من النفس حتّى يكون الطاعة ببذله طاعة لبعض النفس وتثبيتاً لها على الثمرة الإيمانيّة؟ فالجواب: أنّ النفس لشدّة تعلّقها بالمال كأنّه بعض منها فالمال شقيق الروح فمن بذل ماله لوجه الله فقد ثبّت بعض نفسه ومن بذل ماله وروحه فقد ثبّتها كلّها ويجوز أن يكون التثبيت بمعناه أي: جعل الشيء محقّقا ثابتا فيكون «من» لابتداء الغاية كقوله: في حَسَدًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم كُ<sup>(1)</sup>.

وكَمَثَكِ جَثَتَم ﴾ بستان كائن ﴿ بِرَبْوَةٍ ﴾ مكان مرتفع مأمون من فساد الهواء فإنّ أشجار الربى تكون أحسن منظرا وأزكى ثمرا وأمّا الأرض المنخفضة فقلّما تسلم ثمارها لكثافة هوائها بركود الريح.

وقيل: المراد من «الربوة» الأرض الليّنة الجيّدة بحيث إذا نزل المطر عليها ربت ونمت وانتفخت فإن الأرض إذا كانت بهذه الصفة يكثر ريعها وتكمل أشجارها، ويؤيّد هذا المعنى قوله تعالى: ﴿وَتَرَى آلأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا آنَزَلْنَا عَلَيْهَا آلْمَاءَ المَّتَزَقَ وَرَبَتَ ﴾<sup>(٢)</sup> والمراد من ربوة ما ذكر ﴿أَمَابَهَا وَابِلُ﴾ ووصل إليها مطر كبير القطر شديد الوقع ﴿فَتَانَتَ ﴾ أي: أعطت صاحبها أَشَكُنَهَا ﴾ غلّتها وثمرتها وهو بضمتين الشيء المأكول ﴿ضِعَغَيْنِ ﴾ أي: مثلي ما كانت تئمر في سائر الأوقات وحملت في سنة ما يحمل غيرها في

١\_ سورة البقرة: ١٠٩.

٢\_ سورة الحج: ٥.

سنتين ﴿فَإِن لَمْ يُعِبْبُهَا وَابِلٌ فَطَلٌ ﴾ أي: المطر الصغير القطر يكفيها لجودتها وكرم منبتها، والطلَ إذا دام عمل عمل الوابل. وجاز الابتداء بالنكرة لوقوعها في جواب الشرط وهو من جملة المسوّغات للابتداء بالنكرة مثل قولهم: إن ذهب العير فعير في الرباط.

وحاصل المعنى تشبيه نفقات المنفقين في سبيله بشروطها زاكية عند الله لا تضيع بحال والتشبيه من قبيل تشبيه المفرق بأن يشبّه زلفاهم من الله بثمرة البستان وشبّه نفقتهم الكثيرة والقليلة بالقويّ من المطر والضعيف منه من حيث إنّ كلّ واحد منهما سبب للزيادة لأنّ النفقتين تزيدان حسن حالهم كما أنّ المطرين يزيدان ثمر البستان وتختلف الزيادة. ﴿وَلَلَهُ بِمَا نَعْمَلُونَ بَعِيدُ ﴾ من عمل الإخلاص وغيره من يزرع الثوم لم يحصده ريحانا.

وعن أمير المؤمنين عن النبي ٱللَّكَنَّةَ: «أَنَّ الصِدقَة إذا خرجت من يد صاحبها قبل أن يدخل في يد السائل تتكلَّم بخمس كلمات أوَلِها تقول: كنت قليلة فكقرتني وكنت صغيرة فكبَرتني وكنت عدوًا فأحببتني وكنت فانيا فأبقيتني وكنت محروساً فالآن صرت حارسك».

قال مكحول الشاميّ: إذا تصدّق المؤمن بصدقة رضي الله عنه فنادت جهنَّم يا ربّ ائذن لي بالسجود شكراً لك قد أعتقت واحداً من امّة محمّدﷺ من عذابي لأني أستحيي من محمّدﷺ أن أعذّب من امّته أحداً ولا بدّ لي من طاعتك.

قيل: ولفظ الصدقة أربعة أحرف وكلَّ منها إشارة إلى معنى أمّا الصاد فالصدّ أي: الصدقة تصدّ وتمنع عن صاحبها مكروه الدنيا والآخرة، وأمّا الدال فالدليل لأنّها تدلّ صاحبها إلى الجنّة، وأمّا القاف فقربة إلى الله، وأمّا الهاء فهداية الله فمن ساعده المال فلينفق في سبيل الله ولا يقطع رجاء أحد. وفي

| ۱۷۱ ن | 出設 | 1 |
|-------|----|---|
|-------|----|---|

الحديث: «من قطع رجاء من التجأ إليه قطع الله رجاءه». حكي: أنّ بعض العلماء لمّا رأى هذا الحديث بكى بكاء شديداً وتحيّر في رعاية فحواه فقام وذهب إلى واحد من الصلحاء ليستفسر معنى الحديث ويدفع شبهته فلمّا دخل عليه رأى ذلك الرجل الصالح يأخذ بيده خبزاً ويؤكله الكلب من يده فسلّم عليه فردّ عليه السلام ولم يقم له كما كان يفعله قبل فلمّا أكل الكلب الخبز بالتمام قام له ولاطفه وقال معتذرا: اقبل العذر منّي حيث لم أقم امتثالاً لقول النبي تشت «من قطع رجاء…» الحديث. وهذا الكلب رجا منّي أكل الخبز ولم أقم خشية أن أقطع رجاءه فلمًا سمع هذا الكلام إزداد تحيّراً ولم يستفسر وتعجّب من كرامته.

أَيَوَدُّ أَحَدُكُمُ أَن تَكُونَ لَهُ. جَنَّةٌ مِن نَّخِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الأَنْهَدُرُ لَهُ, فِيهَا مِن كُولَ النَّمَزَتِ وَأَمَكَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ, ذُرِيَّةٌ مُتَعَفَّةً فَأَمَابَهَآ إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَأَحْتَرَقَتْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْآيَنِ لَعَلَكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ()

الهمزة لإنكار الوقوع أي: ما كان ينبغي أن يوذ رجل منكم فرآن تَكُونَ لَهُ, جَنَّهُ ﴾ كائنة فرمِّن نَّخِسِل وَأَعَنَابٍ ﴾ والمراد من الجنَّة البستان والأرض المشتملة على الأشجار الملتفة وتجري الأنهار من تحت الأشجار فرلَهُ, فِيها مِن حَصِّلَ ٱلشَرَتِ ﴾ الظرف الأول خبر والثاني حال والثالث صفة للمبتدأ قائمة مقامه أي: له رزق من كلّ الثمرات. فووَأَسَابَهُ ٱلْكِبَرُ ﴾ والحال أنّه قد أصابه كبر السنّ الذي هو مظنّة شدّة الحاجة إلى منافعها فولَهُ, ذُرَيَّةٌ مُعَفَلَهُ ﴾ أي: تمك الكبر يكون له ذريّة صغار لا يقدرون على الكسب فأَمَابَهَآ في: تمك مناطعة إلى السماء على هيئة العمود وهي تهب من الأرض ثمّ تنعكس منها العمود فونيه نَارُ ﴾ أي: يكون في ذلك الإعصار نار فوأَحَتَرَقَتْ به تلك الجنّة فصارت نعمها إلى الذهاب وأصلها إلى الخراب فبقي الرجل متحيّراً لا قوة له أن

| ۲ ج ۱ | DINE |  | <b>۲</b> | ۲ |
|-------|------|--|----------|---|
|-------|------|--|----------|---|

يغرس مثلها ولا خير في ذريّته من الإعانة لكونهم ضعفاء عاجزين، وهذا تمثيل لحال من يفعل الأفعال الحسنة ويضمّ إليها ما يحبطها مثل الرباء ومن لم يكن له في الآخرة عمل صالح يوصله إلى الجنّة فحسرته مثل صاحب الجنّة المحترقة.

كَذَلِكُ اللهِ أي: مثل ذلك البيان الواضح الذي بيّن فيما مرّ مثل قصّة
 عزير وإبراهيم والجهاد والإنفاق في سبيل الله (يُبَيِّنُ اللهُ لَحَصُمُ ٱلآيَنتِ )
 والدلالات تحقيق التوحيد والدين.

قال رسول الله ﷺ: «يا أبا ذر جدّد السفينة فإنّ البحر عميق. وأكثر الزاد فإنّ السفر بعيد وأقلّ من الحمولة فإنّ الطريق مخوف، وأخلص العمل فإنّ الناقد بصير».<sup>(۱)</sup>

والمراد من تجديد السفينة تكرير التوحيد والمعرفة بالله ومن البحر هو جهنَّم.

والحاصل من الآية التحرّز عن الرياء ﴿لَعَـلَكُمْ تَـتَفَكُرُونَ ﴾ كي تتفكّروا فيها وتعتبروا بها.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَكِتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِنَ ٱلأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِينَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِتَاخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُوا فِيهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهُ غَف**ِي**ً حَكِيدً شَ

أنافرا المؤينا الذين مَامَنُوًا أنفِقُوا كم من جياد ما حصّلتم وكسبتم لقوله: ﴿ لَنَ اللَّهِ مَقَى تُنفِقُوا مِمَا تُحْبُونَ كُ<sup>(٢)</sup> قال صاحب «الكشّاف»: إنّما فسّر الطيّب المحيّد لأنه الحلال استفيد من الأمر فإن الإنفاق بالحرام لا يؤمر به ولأن قوله بعده: ﴿ وَلَا تَبَرَّ حَقَّ تُنفِقُوا مِمَا أَخْبُونَ كُ<sup>(٢)</sup> قال صاحب «الكشّاف»: إنّما فسّر الطيّب بالجيّد لأنه الحلال استفيد من الأمر فإن الإنفاق بالحرام لا يؤمر به ولأن قوله بعده: ﴿ وَلَا تَبَرَّ حَقَ تُنفِقُوا مِمَا أَخْرَجُنَا لَمَا اللّهُ الحَدِيمَ المَالمَة اللهُ المَا اللهُ المَا المَا المَا مَا اللهُ مَا المَا المَا اللهُ المَا اللهُ المَا المَا اللهُ المَا المَا أَمَا اللهُ مَا المَا أَخْرَجُنَا المَا المَا أَخْرَجُنَا المَا أَخْرَجُنَا المَا أَخْرَجُنَا المَا أَخْرَجُنَا المَا أَخْرَجُنَا مَا المَا مَا المَا والما المَا أَخْرَجُنَا المَا أَخْرَجُنَا المَا أَخْرَجُنَا مَا أَخْرَجُنَا لَهُ الحال الما أَخْرَجُنَا مَا أَخْرَجُنَا المَا أَخْرَجُنَا المَا أَخْرَجُنَا المَا أَخْرَجُونَ المَا أَخْرَجُنَا المَا أَخْرَجُنَا الْحَامِ مَا أَخْرَجُنَا الْحَدِيمَ أَنْ أَنْفِقُوا الْحَامِينَ مَا أَخْرَجُنا اللهُ المَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَخْرَجُنَا الْحَدِيمَ اللّهُ أَنْ أَخْرُكُمْ اللهُ أَخْرَبُ اللهُ أَنْ أَخْرَجُنَا اللهُ أَنْ أَنْ أَخْرَبُ الْحَاقِ الْحَامِ الْحَامِ أَنْ أَنْ أَخْرَجُونَ الْحَدَيمَ أَنْ أَخْرُجُونَ الْحَرْجُونَ الْحَامِ أَنْ أَخْرَجُنَا الْحَدْمَة مَنْ أَخْرَجُونَ الْحَامِ أَنْ أَخْرُجُونَ الْحَامِ أَنْ أَخْرَجُونَ الْحَامِ أَنْ أَنْ أَخْرُولُ الْحَدُونُ الْحَدْمَة مِنْ أَنْ أَخْرَجُونُ الْحَامِ أَنْ أَخْرَ مِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَخْرَجُونَ الْحَامِ مُنْ أَخْرُ أَنْ أَنْ أَخْرُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَخْرُجُونَ مُنْ أَنْ أَخْرُ مُنْ أَخْرَجُ مُنْ أَنْ أَخْرُ مُنْ أَنْ أَخْرُ مُنْ أَخْرُ أَنْ أَنْ أَخْرُ مُنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَخْرُ مُنْ أَنْ أَخْرُ أَنْ أَخْرُ مُنْ أَنْ أَخْرُ أَنْ أَخْرُ أَنْ أَخْرُ أَنْ أَنْ أَخْرُ أَنْ أَ مُنْ أَخْرُ مُنْ أَخْرُ أَخْرُبُ مُنْ أَنْ أَنْ أَخْرُ أَنْ أَخْرُ أَنْ أَخْرُ مَا أَخْرُ أَنْ أَنْ أَخْرُ أَنْ أُنْ أَنْ أَنْ أَخْرُ أَنْ أَنْ أَخْرُ أَنْ أَخْرُ أَنْ أَخْرُ أَنْ أَخُرُ أَنْ أَنْ أَعُرُ مُ أَنْ أَعُونُ مَا أَخُ أَخْ

وَلَا تَيَمَّمُوا ﴾ أي: لا تقصدوا ﴿الْخَبِينَ ﴾ الرديء نقيض الطيّب ١\_الظر: الاختصاص، ص ٣٤١. وبحار الأنوار، ج ١٣، ص ٤٣٢. ٢\_سورة آل عمران: ٩٢.

فالطيّب الحلال والخبيث الحرام والطيّب الطاهر والخبيث النجس والطيّب ما يستطيبه النفس والطبع والخبيث ما تستخبئه وتستكرهه فجمِنْهُ تُنفِعُونَ ﴾ والضمير راجع إلى الخبيث والتقديم للتخصيص والجملة حال من فاعل «تيمموا» قال ابن عبّاس: كانوا يتصدّقون بحشف التمر وشراره فنهوا عنه. ﴿وَلَسْتُم بِعَاخِذِيهِ ﴾ أي: والحال أنَّكم لا تأخذون الخبيث والرديء في معاملتكم بوجه من الوجوه ﴿إِلَّا أَن تُغْمِضُوا فِيهِ ﴾ أي: إلَّا وقت إغماضكم مثل أن كان لكم حقَّ على رجل فجاء برديء ماله بدل حقَّكم الطيِّب وتقبلونه بحكم التساهل مخافة فوت حقَّكم وحاصل المعنى: لا تتصدَّقوا بما لا تأخذونه من غيركم لكم إلَّا بالمساهلة والمسامحة. ﴿وَأَعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ غَغَ حَكِمِيَدُ ﴾ وهو تعالى مستغن عن صدقاتكم وإنَّما يأمركم بالإنفاق لمنفعتكم، مستحقَّ للحمد على نعمه العظام، ومعلوم أنَّ المتصدِّق كالزارع والزارع لا بدَّ وأن يبالغ في جودة البذر لجودة الثمرة فكذلك المتصدّق وقال تعالى: ﴿وَإِنَّ تَكُ حَسَنَةً يُضَنِعِهُهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنَّهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾'' كما قال: ﴿ هَلْ جَنَزَةُ آلإخسَنِي إلَّا ٱلإحسَنُ ﴾(٢) قال رسول الله الله: «إنَّ أطيب ما أكله الرجل من كسبه وأطيب الصدقات ما كانت من عمل اليد بقنطار».

روي أنّ رسول الله حثّ أصحابه على الصدقة فجعل الناس يتصدّقون وكان أبو أمامة الباهليّ جالساً بين يدي رسول الله اللظي وهو يحرّك شفتيه فقال النبيّ اللظي الألف تحرّك شفتيك فماذا تقول؟» قال: إنّي أرى الناس يتصدّقون وليس معي شيء أتصدّق به فأقول في نفسي: «سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر» فقال: «هؤلاء الكلمات خير لك من مدّ ذهباً تتصدّق به على

- ١\_سورة النساء: ٤٠.
- ٢\_سورة الرحمن: ٤٠.

**المساكين»**. وجلس الإسكندر يوماً مجلساً عاماً فلم يسأل فيه حاجة فقال: والله ما أعدّ هذا اليوم من ملكي قيل: ولم أيّها الملك؟ قال: لأنّه لا يوجد لذَة الملك إلّا بإسعاف الراغبين وإغاثة الملهوفين ومكافأة المحسنين.

ٱلشَّيْطَنُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمُ بِٱلْفَحْسَـاَةِ وَٱللَّهُ يَعِدُكُم مَّغْفِرَةً مِنْهُ وَفَضْلَاً وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيمُ ۞

ثم حدَّر سبحانه من الشيطان المانع من الصدقة، فقال: ﴿ ٱلشَّيْطَنُ ﴾ يخوّفكم بالفقر ويقول: أمسك مالك فإنَّك إذا تصدّقت به افتقرت «و الوعد» هو الإخبار بما سيكون من جهة المخبر ويستعمل في الشرّ والخير قال الله: ﴿ ٱلنَّارُ وَعَدَهَا ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾<sup>(١)</sup> ﴿وَيَأْمُرُكُم بِالفَحَشَكَةِ ﴾ ويغريكم على الخصلة السيّئة وعلى البخل ومنع الصدقات، والعرب تسمّي البخل فاحشا.

﴿ وَاللَّهُ يَعِدُكُم ﴾ في الإنفاق ﴿ مَغْفِرَهُ ﴾ كائنة لذنوبكم ﴿ مِنْهُ ﴾ عزَ وجلٌ ﴿ وَفَضَّلًا ﴾ أي: خلفاً مما أنفقتم زائداً عليه في الدنيا وثواباً للعقبى ﴿ وَاللَّهُ وَسِعُ ﴾ قدره وفضله ﴿ عَلِيمٌ ﴾ مبالغ في العلم.

يُؤْتِي الْحِصْحَمَةَ مَن يَشَآةً وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِصْحَمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا صَحَثِيرًا وَمَا يَذَصَحَرُ إِلَا أُوْلُوا ٱلْأَلْبَكِ

أي: فريُوْتي كه الله والمُحِكَمَة مَن يَشَاءُ كمه قيل: المراد من «الحكمة» علم القرآن ناسخه ومنسوخه ومحكمه ومتشابهه وحلاله وحرامه ومقدّمه ومؤخّره عن ابن عبّاس وابن مسعود. وقيل: المراد الإصابة في القول والفصل أي: العلم والعمل. وقيل: هو النبوّة. وقيل:هو المعرفة بالله. وقيل: المراد خشية الله.

روي عن النبي؟ الله قال: «أتاني الله القرآن وآتاني من الحكمة مثل القرآن

١\_ سورة الحج: ٧٢.

وما من بيت ليس فيه شيء من الحكمة إلا كان خرابا ألا فتفقهوا وتعلّموا فلا تموتوا جهالا».<sup>(۱)</sup> (وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِصَّمَةَ ﴾ أي: العلم والعمل (فَفَقَد أُوقَ خَيرً) حَيْثِيرًا ﴾ لأنه خير له وجمع خبر الدارين (وَمَا يَذَصَحَّرُ ﴾ ويتُعظ من الحكمة (يَلاَ أَوْلُوا ٱلأَلَبَي ﴾ وأهل العقول الخالصة من شوانب النفس والهوى لأن من لا يغلب عقله على هواه لا ينتفع به فكأنه لا عقل له ولذا قيل: إن من اعطي علم القرآن ينبغي أن لا يتواضع لأهل الدنيا لأجل دنياهم لأن ما أعطيه خير كثير والدنيا متاع قليل قال النبي تشكر: «القرآن غني لا غنى بعده».<sup>(۱)</sup> وسمّي العقل «لبًا» لأنه أنفس ما في الإنسان كما أن لب الثمرة أنفس ما فيها. وَمَا أَنفَقَتُم مِن نَّفَقَةٍ أَوْ نَذَرَتُم مِن نَّذَرٍ فَإِنَ اللهُ الذي المُومَ أيمَن ما فيها.

أي: أيّ نفقة كانت في حقّ أو باطل في سرّ أو علانية قليلة أو كثيرة وأوَّ نَذَرْتُم مِن نُكَذُرٍ كَه أي: نذر كان في طاعة أو معصية «و النذر» عقد الضمير على شيء والتزامه وهو في الشرع التزام برّ وخير ولا يقع في أمر غير مشروع فوَاك ٱلله يَعْلَمُهُ والضمير راجع إلى «ماه فإن الله يجازيكم عليه إن خيراً فخير وإن شراً فشرَ فهو ترغيب وترهيب ووعد وعيد فوَمَا إن خيراً فخير وإن شراً فشرَ فهو ترغيب وترهيب ووعد وعيد فوَمَا المحمع لمقابلة «الظالمين» أي: وما للظالم من الظالمين من نصير من الأنصار. إن تُبَدُوا الصَّدَقَتِ فَنِعِمًا فِي وَإِن تُخْفُوها وَتُوْتُوها ٱلْفُ فَرَاة فَهُوَ خَيْرً لا تُحَمَّ وَيُكَفِّرُ عَنصَار مَن الظالم من الظالمين من نصير من الأنصار.

> ١ـ مجمع البيان، ج ٢، ص ١٩٤. وتفسيرالصافي، ج ١، ص ٢٩٩. ٢ـ انظر: كنز العمال، ج ١، ص ٥١٦. والدّر المنثور، ج ١، ص ٣٤٩.

| ۲ ج | 1 DANGER              | <br>1 |
|-----|-----------------------|-------|
| ۲ ج | مُعْتَلَكُ للأَرْبَ ا |       |

أي: إن تظهروا الصدقات فنعم شيء إبداؤها بعد أن لم يكن رياء وسمعة، وهذا في الصدقات المفروضة وأمّا في الصدقات المتطوّعة فالإخفاء أفضل وهي آلتي أريد بقوله: ﴿وَلِن تُخْفُوهَا ﴾ أي: تعطوها خفية ﴿وَتُؤَقُوهَا آلفُسُقَرَآة ﴾ ولعلَّ التصريح بإيتائها الفقراء مع أنّه واجب في الإبداء أيضا لما أن الإخفاء مظنّة الالتباس والاشتباه فإنّ الغنيّ ربّما يدّعي الفقر في صدقة السر ويقدم على أخذه لكن لا يفعل ذلك عند الإبداء في الناس ﴿وَقُهُوَ خَيْرُ أسلوحاء مظنّة الالتباس والاشتباه فإنّ الغنيّ ربّما يدّعي الفقر في صدقة السر ويقدم على أخذه لكن لا يفعل ذلك عند الإبداء في الناس أوقَهُو خَيْرُ أسلوحاء وأمّا في الواجب فبالعكس ليقتد به بشرط أن لم يكن القصد رياء كالصلاة الواجبة في الجماعة أفضل والنافلة في البيت، ولنفي التهمة وسوء الظن حتّى إذا كان المزكّي ممّن لا يعرف باليسار كان إخفاؤه أفضل خوف الظلمة والطمعة. قال ابن عبّاس وجماعة: صدقة السرّ في التطوّع تفضل علانيتها سبعين ضعفا وصدقة الفريضة علانيتها أفضل من سرّها بخمسة وعشرين ضعفا.<sup>(1)</sup>

فَوْوَيُكَفِّرُ عَنصَمُ مِن سَتَتَاقِكُمْ فَ وَدخلت «من» للتبعيض، قيل: المراد الصغائر من الذنوب. وقال الأخفش: إن «من» زائدة في الآية وقد يقال: كل من طعامي وخذ من مالي ما شئت فيكون للتعميم. وقرئ بالنون في الآية «نكفَر عنكم من سيّئاتكم» «و نعِمًا هِي» في الآية تقديره فنعم الشيء ونعم الأمر إبداء الصدقة و«ما» نكرة وكلمة «هي» يفسّر الفاعل المضمر في نعم و«الإبداء» هو المخصوص بالمدح فحذف المضاف الذي هو الإبداء وأقيمت هي مقام المضافو حذف لدلالة قوله: فوكان تُخَفُوها في على المحذوف ولدلالة الفعل المتقدم وهو «تبدوا» على مصدره وهو الإبداء.

١ـ جامع البيان، ج ٣، ص ١٢٧. وأيضاً عوالي اللثالي، ج ٢، ص ٧١.

وبالجملة فعلى قول الأخفش معنى الآية: يكفّر عنكم جميع ذنوبكم، والقول الأوّل أقوى وأحكم. وبعضهم كانوا يبالغون في إخفاء الصدقة المندوبة جدًا حتّى كان يشدّها في ثوب الفقير وهو نائم لقوله تلالا الفنل المدقة جهد المقلّ إلى فقير في مرّ».<sup>(1)</sup> قال تلالا العبد يعمل عملا في السرّ فيكتبه الله سرّا فإن أظهره نقل من السرّ وكتب في العلانية فإن تحدّث به نقل من السرّ والعلانية وكتب في الريام». وفي الحديث: «صدقة السرّ تطفئ غضب الربّ وتطفئ الخطينة كما يطفئ الماء النار ويدفع سبعين بابا من البلام».<sup>(1)</sup> وقال تلالا المادة ويظلّهم الله في ظلّه يوم لا ظلّ إلا ظلّة: الإمام العدل والشابّ الذي نشأ في العبادة ورجل قلبه متعلّق بالمسجد حتى يمود إليه ورجلان تحابًا في الله واجتمعا عليه وتفرّقا عليه ورجل دعته امرأة ذات منصب وجعال فقال: إلى أخاف الله، ورجل يصدقة بصدقة فأخفاها حتى لم يعلم يينه ما ينفق شماله ورجل ذكر الله خاليا فغاضت عيناه».<sup>(1)</sup>

﴿ وَاللَّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ عالم بأعمالكم في صدقاتكم وغيرها.
لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنِهُمْ وَلَكِئِنَ اللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَآهُ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ
خَيْرٍ فَلِأَنفُسِكُمْ وَمَا تُنفِقُونَ إِلَّا اللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَآهُ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ

قيل: كان المسلمون يمتنعون عن الصدقة على غير أهل دينهم فنزلت الآية، وقيل: نزلت في أسماء بنت أبي بكر كانت مع رسول الله ﷺ في عمرة القضاء فجاءتها امّها فتيلة وجدتها تسألانها وهما مشركتان فقالت: لا أعطيكم شيئاً حتّى أستأمر رسول الله فإنّكما لستما على ديني فأنزل الله هذه الآية، عن الكلبيّ.

۱- السنن الكبرى، ج ٤، ص ١٨٠.و أيضاً كنز العمال، ج ٦، ص ٣٦٣.
 ۲- وسائل الشيعة، ج ٩، ص ٣٩٨. ومجمع البيان، ج ٢، ص ١٩٨.
 ٣٤٣. المصدر السابق نفسه؛ وانظر: الخصال، ص ٣٤٣.

أي: لا يجب عليك يا محمّدة إلى أن تجعلهم مهديّين إلى الإتيان بما أمروا به من المحاسن والانتهاء عمّا نهوا عنه من القبائح وإنّما الواجب عليك الإرشاد. وقيل: إنّ معناه: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُمْ ﴾ بمنع الصدقة عنهم لتحملهم به على الإيمان، وعلى هذا المعنى فصدقة التطوّع جائزة للكفّار. وقيل: معناه: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُمْ ﴾ بالحمل على النفقة في وجوه البرّ وسبل الخير.

وَلَا<del>حِك</del>َنَّ ٱللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَكَهُ ﴾ إنّما علَق الهداية بالمشيّة لمن كان المعلوم منه أنّه يصلح باللطف أي: بلطف الله بزيادة التوفيق بحسن اختياره وطلبه، وقبل الطاعة فشاء هدايته عن الزجّاج والبلخيّ وأكثر أهل العلم. وقيل: معناه إلى طريق الجنّة.

وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرِ فَلِأَنفُسِكُمْ ﴾ خيره وثوابه والغرض الترغيب في الإنفاق والمنفعة في الإنفاق ترجع إلى العبد المنفق ﴿وَمَا تُنفِقُونَ إِلَّا اَبْتِنَكَآءُ وَجَهِ ٱللَّو ﴾ «ما» نافية وهذا إخبار من الله عن صفة إنفاق المخلصين لله بأنّهم لا ينفقون ما ينفقون إلّا لمرضاة الله. وقيل: معنى الآية النّهي وإن كان ظاهره الخبر أي: لا تنفقوا إلّا ليرضى الله. وذكر لفظ «الوجه» لإزالة الشركة.

وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَمَرٍ نُوَفٌ إِلَيْحَكُمْ ﴾ أي: يوفّر عليكم جزاؤه والتوفية إكمال الشيء وتضمّنت معنى التأدية أي: تعطون جزاءه وافرا وافيا ﴿وَأَنتُمْ لَا تُظْلَبُونَ ﴾ بثوابه بنقص أو منع.

لِنْفُتَرَاء الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِ سَبِيلِ ٱللَّولَا يَسْتَطِيعُونَ ضَتَرًا فِ الأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَسَاطِ أَغْنِبَاءَ مِنَ ٱلتَّعَفُّفِ تَعْدِفُهُم بِسِيمَهُمْ لَا يَسْتَلُونَ النَّاسَ إِلْحَسَافاً وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ حَتْبِرِ فَإِنَّ اللَّهَ بِو، عَلِيهُ شَ

العامل في الظرف محذوف أي: الإنفاق للفقراء. قال أبو جعفر للخِلاِ:

نزلت الآية في أصحاب الصفَة<sup>(1)</sup> وهم نحو أربعمائة رجل لم يكن لهم مساكن بالمدينة يأوون إليها يجعلون أنفسهم في المسجد قالوا: نخرج في كلّ سريّة بعثها رسول الله فحث الناس لهم بالصدقة فقال: ﴿ لِلْمُقَرَّةِ ٱلَّذِي أَحْصِرُوا فِي سَتَبِيلِ ٱللَّهِ وحبسوا أنفسهم لطاعة الله ومنعوا أنفسهم للمعاش والكسب للإقبال على العبادة أو للفقر أو لإلزام أنفسهم الجهاد في سبيل الله فلا يقع منهم التصرّف لغيره ﴿لا يَسْتَطِيعُونَ مَسَرَيًا فِي آنَهم ﴿ آغَنِيبَة بِن ٱلتَّعَقُفِ ﴾ من أجل عفتهم عن السؤال ﴿ تَعْرِفُهُم ﴾ أي: تعرف اضطرارهم وفقرهم ﴿بِسِينَهُمُ ﴾ أي: بما تعاين منهم من الضعف ورثاثة الحال والسيما، والسيماء العلامة التي تعرف بها الشيء.

المؤلا يَسْتَلُونَ النَّاسَ إِلَّحَتَافًا ﴾ مفعول له ففيه نفي السؤال والإلحاف جميعاً لا أنَّهم يسألون ولكن من غير إلحاف بل لا يسألون الناس أصلاً فيكون إلحافا، والإلحاف الإلزام والإلحاح وهو أن يلازم السائل المسؤول حتّى يعطيه.

قال رسول الله ﷺ: «لأن يأخذ أحدكم حبله فيذهب فيأتي بحزمة حطب على ظهره فيكف بها وجهه خير له من أن يسأل الناس أشياءهم أعطوه أو منعوه».<sup>(٢)</sup> قال النبيﷺ[أنّ الله يحبّ الحييّ الحليم المتعقّف ويبغض البذيء السائل الملحف».<sup>(۳)</sup>

﴿وَمَا تُـنفِقُوا مِنْ خَـتَبَرِ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِعِ عَلِيمُ ﴾ فيجازيكم بذلك أحسن جزاء. ثمّ زاد سبحانه في التحريض على الإنفاق بقوله:

> ۱\_ مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۰۲. والتبيان، ج ۲، ۳۵۵. ۲\_ كنزالعمال، ج ٦، ص ٤٩٧. وانظر: وسائل الشيعة، ج ٩، ص ٤٤٣. ٣\_ وسائل الشيعة، ج ١٦، ص ٣٣. وبحار الأنوار، ج ٧٦، ص ١١٢.

ٱلَّذِينَ يُنفِغُونَ أَمَوَانَهُم بِٱلَيَّلِ وَٱلنَّهَادِ سِرَّا وَعَلَانِينَةُ فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَرَيِّهِمْ وَلَاخُوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ٢

النزول: قال ابن عبّاس: نزلت الآية في عليّ كانت معه أربعة دراهم فتصديق بواحد نهارا وبواحد ليلا وبواحد سرم وبواحد علانية وهو المرويّ عن أبي عبد الله وأبي جعفر للنظ وقيل: هي عامّة في كلّ من أنفق ماله في طاعة الله على هذه الصفة ولا ينافي أن تكون الآية نازلة في عليّ وحكمها سائر في كلّ من فعل مثل فعله وله فضل السبق. بيّن سبحانه كيفيّة الإنفاق وثوابه فقال: ﴿ ٱلَذِينَ يُنفِقُونَ أَمَوَاتَهُم ﴾ في هذه الحالات أي: على الدوام فَنَهُهُمُ أَجْرُهُمْ عِندَ رَيّوهم ﴾ أتى بالفاء ليدلّ على أن الجزاء إنّما هو من إجل الإنفاق في طاعة الله ولا يجوز «زيد فله درهم» لأنه ليس فيه معنى الجزاء في طاعة الله ولا يجوز «زيد فله درهم» يترزيُوُنَ ﴾ فيها أجل الإنفاق في طاعة الله ولا يجوز «زيد فله درهم» لأنه ليس فيه معنى وقيل: المعنى: لا خوف عليهم من فوت الأجر ونقصانه ولا هم يحزنون على ذلك.

الَّذِبِنَ يَأْكُونَ الرِّبُوا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِم يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَنُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبُوا وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبُوا فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِن زَبِيهِ فَائْنَهَىٰ فَلَهُ. مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُوْلَتِهِكَ أَصْحَدُبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ أَلَ

أصل «الربا» الزيادة ربا الشيء إذا زاد والربا هو الزيادة على رأس المال. لمّا حثّ الله على الإنفاق عقّبه بذكر الربا الذي ظنّه الجاهل زيادة في المال وهو يمحق المال ﴿الَذِينَ يَأْكُلُونَ الرِبُوا ﴾ أي: يأخذونه وعبّر عنه بالأكل لأنّه معظم المقصود من المال، والربا فضل في الكيل والوزن خال عن العوض وكتب بالواو تنبيهاً على أصله لأنّه من ربا يربو، زيدت الألف تشبيهاً

بواو الجمع ﴿لَا يَقُومُونَ ﴾ من قبورهم إذا بعثوا ﴿إِلَّا كَمَا يَقُومُ ﴾ أي: إلّا قياما مثل قيام الّذي ﴿يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَنُ مِنَ ٱلْمَسَ ﴾ أي: يصرعه ويكون قيامهم مثل المصروع المختلٌ فيكون ذلك إمارة لأهل الموقف على أنّهم آكلة الربا عن ابن عبّاس وسعيد بن جبير وجماعة.

وقيل: إنّ هذا على وجه التشبيه لأنّ الشيطان لا يصرع الإنسان على الحقيقة ولكن من غلب عليه المرّة السوداء وضعف عقله ربّما يخيّل الشيطان إليه أموراً هائلة ويوسوس إليه فيقع الصرع عند ذلك من فعل الله ونسب ذلك إلى الشيطان مجازاً لما كان ذلك عند وسوسته.

وقيل: يجوز أن يكون الصرع من فعل الشيطان في بعض الناس دون بعض عن أبي الهذيل وابن الاحشيد قالا: لأن الظاهر من القرآن يشهد به وليس في العقل ما يمنع منه ولا يمنع الله الشيطان عنه امتحاناً لبعض الناس وعقوبة لبعضهم على ذنب ألم به ولم يتب منه كما يتسلّط بعض الناس على بعض فيظلمه ويأخذ ماله ولا يمنعه الله منه ولأن يكون هذا علامة لآكلي الربا يعرفون بها يوم القيامة كما أن على كلّ عاص من معصيته علامة يليق به فيعرف بها صاحبها وعلى كلّ مطيع من طاعته إمارة يليق به يعرف بها صاحبها وذلك معنى قوله: في فَيَرَمَيْذِ لَا يُتُعَلُ عَن ذَنْهِه إنسٌ وَلَا جَانًا في وقال النبي تشير في شهداء أحد «زملوهم بعيابهم ودمانهم».<sup>(٢)</sup> وقال النبي وقال

وقد قيل: الَّذين يخرجون من الأجداث يوفضون إلَّا آكلة الربا فإنَّهم

۱\_ سورة الرحمن: ۳۹. ۲ـ مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۰٦. ووسائل الشيعة، ج ۲، ص ۷۰۱. ۳\_ مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۰٦. ومستدرك الوسائل، ج ۱، ص ۳۵۷.

ينهضون ويسقطون كالمصر وعين لأنَّهم أكلوا الربا فأرباه الله في بطونهم حتَّى أثقلهم فلا يقدرون على الإيقاض.

فَذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا ﴾ أي: ذلك العذاب بسبب قولهم: ﴿إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبُوا ﴾ قال ابن عبّاس: كان الرجل منهم إذا حلّ دينه على غريمه فطالبه به قال المطلوب له: زدني في الأجل وأزيدك في المال فيتراضيان عليه ويعملان به فإذا قيل: لهم هذا ربا قالوا: هما سواء يعنون بذلك أنّ الزيادة في الثمن حال البيع والزيادة فيه بسبب الأجل عند حلول الأجل سواء.

فذمَهم الله وألحق الوعيد بهم وخطَّاهم في ذلك بقوله: ﴿وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَـيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوَا ﴾ أي: أحلَ الله البيع الذي حقيقة هو البيع وحرّم النوع الذي فيه الربا وألحقتموه أنتم بالبيع.

فَنَسَ جَلَتُهُ مَوْعِظَةٌ ﴾ وانتهى بالوعظ عمّا نها، الله فَفَلَهُ. مَا سَلَفَ ﴾ ومضى من ذنبه فلا يؤاخذ به لأنه أخذ قبل نزول التحريم وله ما أخذ وأكل من الربا ولا يلزمه ردّه قال الباقر للله : «من أدرك الإسلام وتاب منا كان عمله في الجاهلية وضع الله له ما ملف».<sup>(۱)</sup> وهذا فيما قبض وأخذ وأمّا ما لم يقبض فلا يجوز له أخذه وله رأس المال وهذا الحكم كان لأهل الجاهليّة ولكنّ المسلم إذا أخذ ربا ثمّ تنبّه فيجب عليه ردّ ما أخذه بعنوان الربا من دون كلا فَوَأَمَرُهُ إِلَى اللّهِ في يجازيه على انتهائه إن قبل الوعظ. وقيل: المراد يحكم في شأنه يوم القيامة وليس من أمره إليكم شيء فلا تطالبونه به.

وَمَنَ عَادَكُ إلى الربا مستحلًا بعد النهي كما استحلّ قبله من أنّ البيع مثل الربا ﴿فَأَوْلَتَهِكَ أَصْحَنْبُ ٱلنَّارِ مُمَّ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ لأنّ ذلك القول لا يصدر إلّا من كافر مستحلّ للربا فلهذا يعذّب بعذاب الأبد. وممّا جاء في

۱\_ التبيان، ج ٢، ص ٣٦٠. ومجمع البيان، ج ٢، ص ٢٠٧.

الحديث في الربا عن أمير المؤمنين للله قال: «لعن رسول الله تلله خمسة: آكله ومؤكله وشاهديه وكاتبه والمحلّل لهه.<sup>(۱)</sup> وعنه للجه إذا أراد الله بقرية هلاكاً ظهر فيهم الرباء».<sup>(۲)</sup> وعنه للجه قال: «الرباء صبعون باباً أهونها عند الله كالذي ينكح أمه.<sup>(۳)</sup> وروى جميل بن درّاج عن أبي عبد الله للجه قال: «درهم رباء أعظم عند الله من سبعين زنية كلّها بذات محرم في بيت الله».<sup>(۱)</sup>

بَمْحَقُ ٱللَّهُ الزِيْوَا وَبُرْبِي ٱلْعَبَدَقَنَتِ ۖ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِيمٍ ٢

أي: ينقص الله الربا و«المحق» نقصان الشيء حالاً بعد حال حتّى يذهب كلّه كما في محاق الشهر وهو حال آخذ الربا فإنّ الله يذهب بركته ويهلك المال الذي يدخل فيه ولا ينتفع به ولده بعده فوَيُرِّني المَتَكَفَّتِ ﴾ يضاعف ثوابها ويزيد المال الذي أخرجت منه الصدقة. وعن النبي الشيّة: «ما نقصت زكاة من مال قطّ».<sup>(ه)</sup>

إِوَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ كَفَارٍ كَه منهمك في ارتكاب المعاصي. والكفار هو
 المقيم على الكفر المعتاد له باستحلال الربا وروي عن النبي الشي أنه قال:
 «سياتي زمان على الناس لا يبقى أحد إلا أكل الربا فمن لم يأكله أصابه من غباره».<sup>(1)</sup>
 «لياتي زمان على الناس لا يبقى أحد إلا أكل الربا فمن لم يأكله أصابه من غباره».<sup>(1)</sup>
 «لياتي زمان على الناس لا يبقى أحد إلا أكل الربا فمن لم يأكله أصابه من غباره».<sup>(1)</sup>
 «لياتي زمان على الناس لا يبقى أحد إلا أكل الربا فمن لم يأكله أصابه من غباره».<sup>(1)</sup>
 «لياتي زمان على الناس لا يبقى أحد إلا أكل الربا فمن لم يأكله أصابه من غباره».<sup>(1)</sup>
 إِنَّ ٱلَّذِينَ المَنُوأُ وَعَصِلُوا الصَّخَلِحَنْتِ وَأَقَامُوا الصَّحَلُوةَ وَمَاتَوا النَّحَدِيوْنَ عَلَيْهِمْ
 إِنَّ اللَّهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِيهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ أَلْ اللهُ المُعُمَانِ اللهُ المُعْمَانِ اللهُ الحالي المُعْمَانِ المُعْمَانِ اللهُ الربا في اللهُ المُعْمَانِ اللهُ المُعْمَانِ اللهُ المُعُمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ اللهُ المُعُمَانِ اللهُ المُعْمَانِ اللهُ عَمَانُ المُعْمَانِ اللهُ المُعُمَانِ المُعْمَانِ اللهُ المُعُمَانِ اللهُ المُعُمَانِ اللهُ اللهُ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانُ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمَانِ المُعْمانِ المُعْمانِ المُعْمانِ المُعْمانِ مُنْ المُعْمانِ المُعْمانِ المُعْمانِ المُعْمانِ المُعْمانِ المُعْمانِ مُعْمانِ المُعْمانِ المُعْمانِ المُعْمانِ مُعْمانِ مُنْ مُعْمانِ المُعْمانِ مُعْمانِ المُعْمانِ المُعْمانِ المُعْمانِ المُعْمانِ المُعْمانِ مُعْمانِ المُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمانُ مُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمانُ مُعْمانِ مُعْمانُ مُعْمانِ مُعْمانِ مُعْمان

١- وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ٤٣٠. ومجمع البيان، ج ٢، ص ٢٠٨. ٢- مجمع البيان، ج٢، ص٢٠٨ ؛ وجامع احاديث الشيعة، ج ١٨، ص ١٢٩. ٣- من لايحضره الفقيه، ج ٤، ص ٣٦٧. ووسائل الشيعة، ج ١٨، ص ١٢١. ٤- انظر:الكافي، ج ٥، ص ١٤٤. وموسوعة احاديث اهل البيت، ج ٤، ص ١٠٥. ٥- بحار الأنوار، ج ٩٣، ص ٢٣٢. ومستدرك الوسائل، ج ٧، ص ٣٣. المعنى ظاهر. وتخصيص الصلاة والزكاة بالذكر مع اندراجهما في الصالحات لإنافتهما على سائر الطاعات ﴿لَهُمَ أَجْرُهُمَ ﴾ الموعود لهم حال كونه ﴿عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ﴾ من مكروهات ﴿وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ من محبوب فات.

يَّنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَتَّقُوا ٱللَّهَ وَذَرُوا مَا بَعِيَ مِنَ ٱلرِّبَوَا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﷺ فَإِن لَمْ تَنْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۖ وَإِن تُبْتُمْ فَلَحَتُمْ رُءُوسُ أَمْوَلِحَتْمَ نَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ۞

عن أبي جعفر للله في النزول قال: إنّ الوليد بن مغيرة كان يربي في الجاهليّة وقد بقي له بقايا على ثقيف فأراد خالد بن الوليد المطالبة بها بعد أن أسلم فنزلت الآية وقيل: نزلت في بقيّة من الربا كانت للعبّاس وخالد بن وليد وكانا شريكين في الجاهليّة يسلفان في الربا ولهما أموال عظيمة على ثقيف فنزلت الآية<sup>(۱)</sup> فقال النبي<sup>20</sup> الألا أن كلّ ربي من رباء الجاهليّة موضوع وأوّل ربي أضعه ربي العبّاس بن عبد المطّلب وكلّ دم من دم الجاهليّة موضوع وأوّل دم أصعه دم ربيعة بن الحارث بن عبد المطّلب وكلّ دم من دم الجاهليّة موضوع وأوّل دم ربيعة بن الحارث بن عبد المطّلب كان مرضعا في بني ليث فقتله هذيله.<sup>(۱)</sup> وقال مقاتل: نزلت في أربعة إخوة من بني ثقيف عبد ياليل ومسعود وحبيب وربيعة وكانوا يداينون بني المغيرة وكانوا يربون فلمًا ظهر النبي<sup>2010</sup> على والطائف وصالح ثقيفاً أسلم هؤلاء الإخوة الأربعة فطلبوا رباهم من بني المغيرة واختصموا إلى عتاب بن أسيد عامل رسول الله على مكّة فكتب عتاب إلى النبي<sup>2010</sup> بالتصيّة فأنزل الله الآية: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَذِينَ مَامَلُوا التَعُوا اللهُ على أم النبي يُلاك على مكمة في أربعة يان المغيرة وكانوا يربون فلما علي النبي المغيرة والحتصموا إلى عتاب بن أسيد عامل رسول الله على مكمة فكتب عال إلى والم والي ماليوسا بني أسيد عامل رسول الله على مكة فكتب عال إلى الربا وفي جميع ما نهاكم عنه ﴿وَذَرُوا مَا يَتِيَ مِنَ آلِيَوْا ﴾ واتركوا ما بقي لكم الربا وفي جميع ما نهاكم عنه ﴿وَذَرُوا مَا يَتِيَ مِن آلِيَوْا ﴾ واتركوا ما بقي لكم

١ـ التبيان، ج ٢، ص ٣٦٥. ومجمع البيان، ج ٢، ص ٢١٠ ووسائل الشيعة، ج ١٨، ص ١٣١. ٢ـ مجمع البيان، ج ٢، ص ٢١١. وتفسيرالثعالبي، ج ٢، ص ٢٨٤.

غير مقبوض من مال الربا على من عاملتموه به فران كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ حقيقة فإن ذلك مستلزم للامتثال فرقان لَم تَعْمَلُوا ﴾ ما أمرتم به من ترك البقايا فرقاًذَنُوا يِحَرِّبِ مِّنَ اللَهِ فرز أي: فأيقنوا واعلموا من أذن بالأمر أو أعلم به أنّكم تستحقّون القتل في الدنيا والنار في الآخرة أي: اعلموا أنّ في امتناعكم من وضع البقيّة في الربا حرب وعداوة من الله وقرئ «فاذنوا» بالمد وكسر الذال فالمعنى: اعلموا من لم ينته عن ذلك بحرب من الله والمراد إعلام الممتنعين عن قبول الترك فإذا أمروا بإعلام غيرهم فهم علموا أيضاً لا محالة وحرب الله حرب ناره أي: بعذاب عظيم من عنده وتنكير الحرب للإشعار بعظمة العذاب.

إوَإِن تُبْتُمُ اللَّهِ من الارتباء المؤلَّكُمْ رُوسُ أَمْوَلِكُمْ اللَّهُ تَاخَذُونَها الْحُوَلَة المُوَاتِ اللَّهُ المُوَاتِ المُوَاتِ المُوَاتِ المُوَاتِ المُوَاتِ المُواتِ المُوالِ المُواتِ المُواتِ المُواتِ المُواتِ المُواتِ المُواتِ المُوات

أي: إن وقع غريم من غرمائكم ﴿ذُو عُمَّرَةٍ﴾ من الإعدام أو كساد المتاع فالحكم [نظرة] والنظرة التأخير وهو اسم قام مقام الإنظار ﴿إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾ أي: إلى اليسار والسعة وقرئ إلى «ميسره» بإرجاع الضمير إلى المعسر واختلف في حدّ الإعسار فروي عن الصادق للخِهُ أنّه قال: «هو إذا لم يقدر على ما يغضل من قوته وقوت عياله على الاقتصاد».<sup>(۱)</sup>

وأيضا اختلف في وجوب إنظار المعسر على ثلاثة أقوال: **أحدها:** أنّه واجب في كلّ دين عن ابن عبّاس والضحّاك والحسن وهو المرويّ عن أبي جعفر<sup>(۲)</sup>طلخ?. و**ثانيها:** أنّه واجب في دين الربا خاصّة عن شريح وإبراهيم

> ۱۔ التبیان، ج ۲، ص ۳٦٩. ومجمع البیان، ج ۲، ص ۲۱۳. ۲۔ التبیان، ج ۲، ص ۳٦٨. ومجمع البیان، ج۲، ص۲۱۳.

النخعيّ. وثالثها: أنّه واجب في دين الربا بالآية وفي كلّ دين بالقياس عليه. وقال الباقر للنبيّ: «فياكَ مَيْسَرَةٍ كَ معتاه إلى أن يبلغ خبره الإمام فيقضي عنه من سهم الغارمين إذا كانت النفقة في المعروف».<sup>(۱)</sup>

﴿وَأَن نَمَىدَقُوا خَيَرٌ لَكُمْ ﴾ أي: وأن تتصدّقوا على المعسر بما عليه من الدين خير لكم ﴿إِن كُنتُمْ تَعْـلَمُونَ ﴾ الخير من الشر قالﷺ: «من اذان ديناً وهو ينوي قضاءه وكل به ملاتكة يحفظونه ويدعون له حتى يقضيه».

وفي تفسير «روح البيان» عن النبي تلاتي عن جبرئيل للخلا الشهادة تكفر كل شيء إلا الدين يا محمد ــ ثلاثا ــ فعلى العاقل أن يقضي ما عليه من الديون ومن أذى الفرض فإنه يهون عليه أن يؤدي القرض».

وَأَنْقُوا يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيدِ إِلَى اللَّوْثَمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَغْسٍ مَّا حَسَبَتْ وَهُمْ لَأَيْظْلَمُونَ (

أي: ﴿وَانَّعُوا كَه عذاب الله واحذروا ﴿يَوَمّا كَه تَردَون جميعاً إلى جزاء الله وتصيرون فيه ﴿إِلَى اللَّهِ كَم لمحاسبة أعمالكم ﴿ تُمَّمَ تُوَقَّى كُلُ نَغَسٍ ﴾ وتعطى جزاء ﴿مَا كَسَبَتْ ﴾ وعملت من خير وشرَ ﴿وَهُمْ لَا يُظْلَبُونَ ﴾ ولا ينقصون من ثوابهم ولا يزدادون على عقابهم وعن ابن عبّاس هذه آخر آية نزلت ولقى رسول الله اللَّكُ ربّه بعدها بسبعة أو تسعة أيّام أو أحد وعشرين أو أحد وثمانين يوماً أو ثلاث ساعات وقال له جبرئيل: ضعها على رأس مائتين وثمانين آية من سورة البقرة فجعلت بعد آية ﴿ اللَّهِ مَالِكُونَ يُنفِعُونَ ﴾ وآية الربا

روي أنّ رسول اللهﷺ ولد يوم الاثنين وبعث يوم الاثنين ودخل المدينة يوم الاثنين وقبض يوم الاثنين.<sup>(٢)</sup> وكان مريضاً ثمانية عشر يوماً يعوده

> ۱\_التبيان، ج ۲، ص ۳٦٩. ومجمع البيان، ج۲، ص٢١٣. ۲\_بحار الأنوار، ج ۲۲، ص ٥٣٤.

.. 1221 224

الناس وكان آخر ما يقول: «**الصلاة وما ملكت أيمانكم الصلاة فإنّا لله وإنّا إليه** راجعون». ورثاه بعض الأنصار فقال: الصبر يحمد في المـواطن كلّهـا إلا عليـــك فإنّـــه مـــذموم

واعلم: أن الله سبحانه جمع في هذه الآية خلاصة ما أنزله في القرآن وجعلها خاتم الوحي والإنزال كما أنّه جمع خلاصة ما أنزل من الكتب على الأنبياء في القرآن وجعله خاتم الكتب كما أن النبي الله خاتم الأنبياء وبيان أن هذه الآية خلاصة ما أنزله في القرآن لأن فائدة هذه الكتب بالنسبة إلى المكلّف نجاته من الدركات وفوزه بالدرجات والدركات أصولها الشرك والجهل والمعاصي والأخلاق المذمومة والدرجات أصولها التوحيد لله والعلم والعاعات والأخلاق المذمومة والدرجات أصولها التوحيد لله والعلم تحت كلمة التقوى مجانبة ما يبعدك عن الله ومباشرة ما يقربك إليه فيندرج الجهل بالعلم وعن المعاصي بالطاعات وعن الكفر والشرك بالمعرفة والتوحيد وعن الممد

قال ابن عبّاس وجماعة من المفسّرين: إنّه لمّا نزلت: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُم مَيَتُونَ ﴾<sup>(1)</sup> قال رسول الله لللظ: «ليتني أعلم متى يكون ذلك» فأنزل الله تعالى سورة ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَّرُ ٱللَهِ وَٱلْفَـتَحُ ﴾ فكان رسول الله لللظ يسكت بين التكبير والقراءة بعد نزول هذه السورة فيقول: «مبحان الله وبحمده أستغفر الله وأتوب إليه» فقيل له: إنّك لم تكن تقوله قبل هذا، فقال: «إنّ نفسي نعيت إلي ثم بكى بكاء شديداً». فقيل يا رسول الله: أتبكي من الموت وقد غفر الله لله وبله له يؤين من ذنبك وما تأخر؟ قال: «فأين هول المعلمي؟ وإين ضيق القبر وظلمة اللحد؛ وأين

١\_ سورة الزمر: ٣٠.

القيامة والأهوال؟» فعاش رسول الله بعد نزول هذه السورة عامّاً تامًا. (١)

ثم نزلت ﴿لَقَدْ جَآ،َكُمْ رَسُولُكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ ﴾ إلى آخر السورة،<sup>(٢)</sup> فعاش رسول الله بعدها سنَّة أشهر. ثمّ نزل عليه في حجّة الوداع ﴿آلَيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾<sup>(٣)</sup> فعاش بعدها أحد وثمانين يوماً ثمّ نزلت آية الربا، ثمّ نزلت بعدها: ﴿وَاتَقُوا يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ ﴾ الآية،<sup>(٤)</sup> وهي آخر آية نزلت من السماء.

يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامُوًا إِذَا تَدَايَنَمُ بِدَيْنِ إِلَى آَجَلِ مُسَمَّى فَاصَتَبُوهُ وَلَيَحْتُب بَيْنَكُمْ حَاتِبٌ فِإِلْمَكْذِلَ وَلا يَأْب كَاتِبُ أَن يَكْنُبَ حَمَا عَلَمَهُ اللَّهُ فَلْيَحَتُبُ وَلَيُمَ لِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلَيَنَيْ اللَّهُ رَبَّهُ وَلا يَبْخَس مِنْهُ شَيْئاً فَإِن كَانَ ٱلَذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيها أَوْ صَعِيفًا أَوْ لا يَسْتَطِيعُ أَن يُعَلَ هُوَ فَلْيُعْلِلْ وَلِيَّهُ بِالْمَدْلُ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رَجَالِحَتُمْ فَإِن لَهُ بَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَأَمْرَأَتَ اللَّهُ وَاسْتَشْهِدُوا اللَّهُ مَذَى مَن رَجَالِحَتُمْ فَإِن لَهُ بَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَأَمْرَأَتَ مِنَ رَضَوْنَ مِنَ الشَّهدَاءِ أَن تَخْذُلُهُ مَعْنَ اللَّهُ مَعْذَا اللَّهُ مَنْ يَعْلَ اللَّهُ وَقَوْنَ مِنَ وَلا شَعْنِهُ أَنْ تَعْنِلُ إِحْدَنُهُ مَا فَنْ لَهُ بَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَأَمْ أَسْتَنْهِ وَاقَوْمُ الشَّهدَاءِ أَن تَخْذُلُ وَاللَّهُ مَا فَرُوا اللَّهُ مَعْذَا اللَّهُ وَاقَوْمُ وَلا شَعْنَى مَا لَتُعْرَا أَن تَخْذُكُمُ وَلا يَعْدَلُهُ مَا فَالَهُ مَا اللَّعْرَى وَلا يَأْمَ اللَهُ وَاقُومُ وَلا شَعْبَدَة وَاذَى تَخْذُوا أَنْ تَنْهُ بَذَا لَهُ وَاقُولُ اللَّهُ وَا وَلا يَعْبَ وَاتَوْنَ مِنَى اللَّهُ مَا عَلَهُ وَاللَّهُ وَا وَا يَعْذَا مَا يُعُوا وَلا شَعْبَدُهُ وَا يَعْ وَلَيْتَ وَاللَّهُ وَا يَعْهَ وَا يَعْنَ اللَهُ مَدًا وَا أَنْ تَكْذُبُونَ وَا يَعْنَ وَ وَلا شَعْبَارَ الْنَعْتَا وَا وَاللَّهُ مُعْ وَا يَعْذَى اللَّهُ مَعْنَا وَلِي الْمُ الْعَالَ وَا وَا وَا مَنْ اللَّهُ وَا مَن مَعْتَلُو أَنْ وَا وَاللَهُ مُوا اللَهُ وَا فَعْنُ مُولُوا فَا يَتَكُونَ وَا وَا مَنْ وَا أَنْ مَا مُنَا وَ وَا مَنْ وَا وَا وَا وَا مَنْ وَا وَا وَا مَنْ وَا وَا وَا مَا وَا وَا وَا وَا وَا مَنْ مَا مُنْ وَا وَا وَا مَنْ وَا وَا وَا وَا مَنْ وَا مَا وَا مَن مَا مُوا أَنْ وَا وَا وَالَهُ مُوا وَا مَنْ وَا وَا مَا وَا وَا مَا وَا وَا وَا وَا وَا وَا مَا وَا وَالَهُ مَا وَا وَا مَنْ وَا وَا وَا وَا وَا مَا وَالَهُ مُوا وَا وَا مَا وَا وَا مَا وَا وَا وَا وَا مَا وَا وَا مُوا وَا مَا مُوا وَ وَا وَا وَا وَا مَا وَا وَا مَا وَا وَ مَا وَا وَا وَ مَا وَا وَا وَا وَا مَا وَا وَا مَنْ وَا و

- ۱\_مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۱٤.
  - ٢ سورة التوبة: ١٢٨.
    - ٢- سورة المائدة: ٣.
  - ٤\_ سورة البقرة: ٢٨١.

المعنى: إذا داين بعضكم بعضا وعامله نسيئة معطياً أو آخذاً وإنّما قال: «بدين» لأن تداينتم قد يكون بمعنى تجازيتم من الدين الذي هو الجزاء فقيّده بالدين لتخليص اللفظ من الاشتراك ﴿ إِلَى أَمكُل مُسَمّى ﴾ أي: وقت مذكور بالتسمية قال ابن عبّاس: إن الآية وردت في السلم خاصّة قال الطبرسيّ: وظاهر الآية يقع على دين مؤجّل سلماً كان أو غيره وعليه الفقهاء فَأَصَحْتُبُوهُ ﴾ أي: اكتبوا الدين بأجله المعلوم مثل الأيّام أو الأشهر أو السنة بما يرفع الجهالة لا بالحصاد وقدوم الحاج مثل ما لا يرفع الجهالة والجمهور على استحباب هذا الأمر لأنه أدفع للنزاع.

وَلَيْحَتُّبُ بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ ﴾ وقوله: «بينكم» للإشعار بأنّ الكاتب ينبغي أن يكون بين المتداينين ويكتب كلامهما ولا يكتفي بكلام أحدهما إِلَامَكَدَلِ ﴾ أي: كاتب كائن بالعدل والمتصدّي للكتابة من شأنه أن يكتب بالتسوية من غير ميل إلى إحدى الجانبين.

فَوَلا يَأْبَ كَاتِبُ اللَّهِ أي: لا يمتنع أحد من الكتّاب (أن يَكْذُبَ ) كتاب
 الدين والصك على الوجه المأمور به بل يكتب على وجه الحق الواقع
 حَمَا عَلَمَهُ أَنَّهُ ) من الكتابة بالعدل (فَلْيَكْتُبُ ) تأكيد للكتابة العادلة
 وَنَيْمَ لِل الَذِي عَلَيْهِ آلْحَقُ المَحْقِ الإملاء وهو إلقاء المعنى على الكتّب
 أوَيْ يُعْدِ المَحْقِ أَلْحَقُ الإملال هو الإملاء وهو إلقاء المعنى على الكتّب
 أي: ليكن المملل. ومورد المعنى على الكاتب ويقر الماديون على نفسه بلسانه
 يُحَدِّ الماديون على نفسه بلسانه
 يُوَلا يَبْخَصُ المادل. ومورد المعنى على الكاتب ويقر المديون على نفسه بلسانه
 يُوَلا يَبْخَصُ فَي ولا ينفسه بلسانه
 يُوَلا يَبْخَص على الكتب ويقر المديون على نفسه بلسانه
 يُوَلا يَبْخَص ما عليه فيكتب إقراره (ولايتي المحق شيئا لا من قدره ولا من صفته.

واختلف في الكتابة هل هي فرض أم لا؟ فقيل: هي فرض على الكفاية كالجهاد ونحوه عن الشعبيّ وجماعة من المفسّرين والرمّانيّ وجوز الجبّائيّ أن يأخذ الكاتب والشاهد الأجرة على ذلك. قال الشيخ أبو جعفر الطوسيّ: وعندنا لا يجوز ذلك.<sup>(۱)</sup> وأممًا الورق الَّذي يكتب فيه على صاحب الدين دون من عليه الدين ويكون الكتاب في يده لأنَّه له.

وقيل: واجب على الكاتب يكتب في حال فراغه. وقيل: واجب عليه أن يكتب إذا امر. وقيل: إن ذلك في المواضع التي لا يقدر فيه على كاتب غيره فيضر بصاحب الدين إن امتنع فإذا كان كذلك فهو فريضة وإن قدر على غيره فهو سعة إذا قام به غيره. وقيل: كان واجباً ثمّ نسخ بقوله: ﴿وَلَا يُعْنَارُ كَانِبٌ وَلَا شَهِيدٌ ﴾.

ثم بيّن سبحانه حال من لا يصح منه الإملاء فقال: ﴿ فَإِن كَانَ ٱلَّذِى عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهًا ﴾ ناقص العقل مبذَراً مجازفاً وقيل: صغيراً طفلاً. وقيل: عاجزاً أحمقا ﴿ أَوْ ضَعِيغًا ﴾ أي: ضعيف المزاج مثل أن يكون شيخا مختلًا أو خرفا ﴿ أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَ هُوَ ﴾ بنفسه لخرس أو عمى أو جهل من العوارض ﴿ فَلَيُسْتِلِ وَلِيُّهُ ﴾ الّذي يلي أمره أي: يملل وليَ الّذي عليه الحقّ ويقوم مقامه الشرعيّ من وليَ أو قيّم ﴿ يَأْلَمَدْلِ ﴾ من غير نقص ولا زيادة.

ثمَّ أمر سبحانه بالإشهاد فقال: ﴿وَٱسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ﴾ أي: وأشهدوا على المكتوب رجلين من رجالكم. أي: من أهل دينكم وقيل: المراد من الأحرار البالغين المسلمين دون العبيد والكفّار، لكنّ الحرّيّة ليست بشرط عندنا في قبول الشهادة وإنّما اشترط الإسلام مع العدالة.

۱\_ التبيان، ج ۲، ص ۲۷۲.

النساء والعلّة في الحقيقة هي التذكير ولكن الضلال لمّا كان سبباً له نزّل منزلته كقولك: أعددت السلاح أن يجيء عدو فأدفعه فالإعداد للدفع لا لمجيء العدو لكن قدّم عليه المجيء لأنّه سببه. ثمّ حت الشهداء على إقامة الشهادة بقوله فؤوَلا يَأْبَ الشُّهَدَآءُ إذَا مَا دُعُوا كَ لأداء الشهادة ولاما، مزيدة أي: إذا دعوا إلى إثبات الشهادة وإقامتها فؤوَلا فَتَمُوًا كَ ولا تملّوا ولا تضجروا فرأن تكَذُبُوهُ كه من أن تكتبوا الحق والدين والكتاب فرمَنيرًا أو حصّيرًا كم حال من الضمير، صغيراً كان الحق أو كبيرا قليلاً كان أو كثيرا مجملاً أو مفصّلا فراكة أجَلِهِ. كه إلى وقت حلوله الذي أقر به المديون.

﴿ ذَالِكُمْ ﴾ أي: كتب الحقّ والصك إلى أجله كاملا ﴿ أَقْسَتُطْ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ أعدل في حكمه ﴿ وَأَقْوَمُ لِلشَّهَدَةِ ﴾ وأثبت لها وأعون على إقامتها ﴿ وَأَدْنَى ٱلَّا أعدل في حكمه ﴿ وَأَقَوْمُ لِلشَّهَدَةِ ﴾ وأثبت لها وأعون على إقامتها ﴿ وَأَدْنَى ٱلَّا تَرْتَابُوًا ﴾ وأقرب إلى انتفاء شكّكم في الدين وقدره وأجله وشهادته ﴿ إِلَّا أَن تَكُونُ تِجَدَرةً حَاضِرةً تَدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ في الدين منقطع من الأمر بالكتابة أي: لكن وقت كون مبايعتكم ومداينتكم حاضرة يداً بيد بحضور العدلين ﴿ تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمُ ﴾ نقداً لا نسينة ﴿ فَلَيْسَ عَلَيَكُمْ جُنَاحُ ﴾ حرج وضيق ﴿ أَلَا تَكُذُبُوهَا ﴾ وليس عليكم إثم في ترك كتابتها.

﴿وَأَشْهِـدُوَّا إِذَا تَبَكَيَّعْتُمَ ﴾ وأشهدوا الشهود على بيعكم وهذا أمر استحباب في هذا التبايع أو مطلقاً لأنّه أحوط وهذه الأوامر في الآية الكريمة للندب عند الفقهاء، وقال أصحاب الظاهر: الإشهاد فرض في التبايع.

فَرْوَلَا يُعْبَارُ كَاتِبٌ وَلَا شَهِـيدٌ ﴾ أصله يضارر ـبكسر الراء الأولى على قراءة كسر الراء ـ فيكون النهي متعلَقا للكاتب والشاهد عن المضارة فعلى هذا فمعنى المضارة أن يكتب الكاتب ما لم يملَ عليه ويشهد الشاهد بما لم يستشهد فيه أو بأن يمتنع من إقامة الشهادة، وعلى قراءة فتح الراء الأولى عن ابن مسعود ومجاهد فيكون معناه: لا يكلّف الكاتب والشاهد في حال عذر لا يتفرّغ إليها ولا يضيّق على الشاهد والكاتب إلى إثبات الشهادة وإقامتها في حال عذر ولا يعنّفان عليها إذا كانا مشغولين بما يهمّهما ولا يضارّان بإبطال شغلهما.

فَوَان تَغْعَلُوا ﴾ ما نهيتم عنه من الضرار فَوَانَّهُ، ﴾ فعلكم ذلك فَوْقُسُوقًا يحتُم ﴾ وخروج عن الطاعة أي: حينئذ ملتبسين بالفسق ﴿وَٱتَّـقُوا ٱللَّهَ ﴾ في مخالفته ويعلّمكم الله ما تحتاجون إليه من امور دينكم فَوْوَٱللَّهُ بِحَتُلَ شَقَءٍ عَلِيهُ ﴾ وذكر عليَ بن إبراهيم بن هاشم أن في البقرة خمسمائة حكم وفي هذه الآية خاصّة خمسة عشر حكما.

وَإِن كُنتُمْ عَلَىٰ سَغَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهَنَّ مَقْبُومَهَ ۖ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضَا فَلْيُؤَدِ الَّذِى أَوْتُمِنَ أَمَنَنَتَهُ. وَلِيَنَّقِ ٱللَّهَ رَبَّهُ وَلَا تَكْتُمُوا ٱلشَّهَدَةً وَمَن يَحْتُمُهَا فَإِنَّهُ. الِثُمَّ قَلْبُهُ. وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيهُ ()

وإن كنتم مسافرين ومتوجّهين إلى السفر ﴿وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا﴾ أيّها المتبايعون المتداينون كاتباً للصك ولا شهوداً تشهدونهم فالوثيقة رهن فيكون «رهان» خبر مبتدأ مقدر وهو الوثيقة أو التقدير: ﴿فَرِهَنَ مَقْبُومَنَهُ ﴾ يقوم مقام الصك والشهود، والقبض شرط في صحة الرهن فإن لم يحصل القبض لم ينعقد الرهن بالإجماع.

إفارة أمرة بمعنكم بتعنك الله أي: اطمان بعض الدائنين بعض المديونين 
 الحسن ظنّه به واستغنى بأمانته عن الارتهان فلم يطلب منه الرهن (فَلْيُوَوَ ٱلَّذِى 
 اقْتُمِنَ ) وهو المديون والايتمان الوثوق بأمانة الرجل (مَنتَتَهُ ) أي: فليقض 
 المديون الأمين ما في ذمته من الدين وسمّي الدين «أمانة» لتعلّقه بالذمة 
 المديون الأمانة وأراد بقوله: «أمانته» ما اؤتمن فيه فهو مصدر بمعنى المفعول 
 فَيُنَتَّقُ الله مانة أي: وليتَق المديون عنوان المديون عنه الرجل المعنية المانة المديون والايتمان الوثوق بأمانة الرجل المانة المانة الموجل المنتقة المنتقة المن 
 المديون الأمين ما في ذمته من الدين وسمّي الدين «أمانة» لتعلّقه بالذمة 
 كتعلّق الأمانة وأراد بقوله: «أمانته» ما اؤتمن فيه فهو مصدر بمعنى المفعول 
 فَيُنَتَقُو الله من الديون عقوبة الله وبه بجحوده أو النقصان منه.

﴿وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهَــَدَةَ ﴾ أي: بعد تحمّل الشهادة أيّها الشهود إذا دعيتم إلى الحاكم لأدائها على وجهها ﴿وَمَن يَحْــَتُمَهَا فَإِنَّـهُۥ ٢٠ مَائِمٌ قَلَبُهُۥ﴾ والمعنى أنّ الكاتم يأثم قلبه، وقلبه فاعل آثم.

فإن قيل: هلّا اقتصر على قوله: «آثم» وما فائدة ذكر القلب والجملة الآثمة لا القلب وحده؟ فالجواب أن كتمان الشهادة هو أن يضمرها ويسترها في قلبه ولا يتكلّم بها فلما كان الآثم مقترفاً بالقلب أسند إليه وإسناد الفعل إلى الجارحة ألتي يعمل بها أبلغ وأصح تقول: أبصرته بعيني وسمعته بأذني إذا أردت التأكيد في أمر فكأنه قيل: قد تمكن الإثم في أصل نفسه وملك أشرف مكان منه، والقلب أصل متعلقه، ألا ترى أن أصل الحسنات والسيّئات الإيمان والكفر وهما من أفعال القلوب، وعن ابن عبّاس: أكبر الكبائر الإشراك بالله لقوله: في تُمَوُنَ عَلِيمٌ في فيجازيكم به وروي عن النبي تشير أنه قال: «لا ينقعي كلام شاهد زور من بين يدي الحاكم حتى يتبوأ مقعده من النار وكذلك من كتم الشهادة. لتوماي ألسَكوتو وماي آلأرض وإن تُبدُوا ماي آنفيسيكم أو تُخف عُوهُ يُحاسِب كُم بِهِ الته في تم من أي الما منها المهادة الزور وكتمان الشهادة. في أمانه المهادة النه الموله: من المد زور من بين يدي الحاكم حتى يتبوأ مقعده من النار وكذلك من كتم الشهادة. الته في تُمام فري أن تُمام من أو أنه من أنه ما منها المهادة الزور وكتمان الشهادة. في أو ألقه بيكا مناهد زور من بين يدي الحاكم حتى يتبوأ مقعده من النار وكذلك من كتم الشهادة. أله قال: "لا

اللام لام الملك أي: له تصريف السماوات والأرض وما بينهما لأنه هو أبدعهما لا شركة لأحد لغيره في شيء منها فلا تعبدوا أحداً سواه ولا تعصوه فيما يأمركم به وينهاكم عنه، وإن تظهروا ما في قلوبكم من الطاعة والمعصية أو تكتموه وتخفوه عن الناس ككتمان الشهادة وموالاة المشركين أو موالاة المؤمنين، ولا يندرج فيه ما لا يخلو البشر منه من الوساوس وأحاديث النفس الّتي لا عزيمة ولا

١\_ سورة المائدة: ٧٢.

٢\_ من لايحضره الفقيه، ج ٣، ص ٦٠. ومجمع البيان، ج ٢، ص ٢٢٥.

Y モノ 近期経過語

عقد فيها إذ التكليف بحسب الوسع ودفع ذلك ممّا ليس في وسعه. في يُحَاسِبْكُم بِهِ ٱللَّهُ في ويجازيكم به يوم القيامة فو نَيَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ في منهم رحمة وفضلا فويمكذِبُ مَن يَشَكَهُ في عدلاً حسبما تقتضيه مشيّته المبنيّة على الحكم والمصالح، ولكن يعذّب الكافر لا محالة لأنه لا يغفر الشرك لقوله: فو إنَّ أللَه لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ. فَ<sup>(١)</sup> وتقديم المغفرة على التعذيب لسبقة رحمته على غضبه فواللَهُ عَلَى حَصُلَ مَنْ و تَعْدِيمُ المغفرة على التعذيب لمبعة الأشياء موجب لقدرته على محاسبتكم.

مَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنْدِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ. وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ مَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتِهِكَنِهِ. وَكُنُهُو- وَرُسُلِهِ- لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُّسِلِهِ وَقَصَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَاً عُمْرَانَك رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ۞

لمًا ذكر سبحانه فرض الصلاة والزكاة وبعض أحكامه في السورة ختم السورة بذكر تعظيمه وشهد بتصديق نبيّهﷺ بجميع ذلك.

وفي الآية إشعار بترتيب العقائد الَّتي لا يتحقَّق الإيمان إلَّا بها من الأصول ثمّ العمل بالفروع حسب ما نصَّ به الشارع لا بالقياس والرأي.

قال ابن شبرمة: دخلت أنا وأبو حنيفة على الصادق للغيرية فقلت: هذا فقيه أهل العراق فقال للغيري: «أهو النعمان بن ثابت»؟ فقال أبو حنيفة: نعم أنا ذلك، فقال الصادق للخيري: «أقق الله ولا تقس الدين برأيك فإنّ أول من قاس برأيه إبليس إذ قال أنا خير منه» ثمّ سأله للخيري عن بعض المسائل فعيّ فيها ثمّ سأله للغير عن كلمة أولها الشرك وآخرها الإيمان قال: لا أدري، قال الصادق للغيري: «هي كلمة لا إله إلا الله فلو قال: لا إله وسكت كان شركا».

ا\_ سورة النساء: ٤٨.

ثم قال للذي ويحك أيّما أعظم عند الله إثما: قتل النفس آلتي حرّم الله أو الزنا؟ قال: بل قتل النفس، قال الصادق للذي: «إنّ الله قد قبل في قتل النفس شهادة شاهدين ولم يقبل في الزنا إلّا شهادة أربعة. فإنّى يقوم لك القياص»؟ ثمّ قال للذي: «أيّما أعظم عند الله: الصوم أو المبلاقه؟ قال: الصلاة، قال: «فما بال الحانض تفضي الصوم ولا تفضي الصلاة؟ فاتّى الله ولا تقس الدين برأيك فإنّا نقف غدا ومن خالفنا بين يدي الله فنقول: قال الله وقال رسول الله تلاثيني: وتقول أنت وأصحابك: سمعنا وقسنا فيفعل الله بنا وبكم ما يشاء».<sup>(۱)</sup>

فقال: ﴿ مَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ ﴾ من الأحكام المذكورة ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ أي: كلَّ واحد منهم ﴿ مَامَنَ بِاللَّهِ ﴾ وصدق به وبصفاته سبحانه ونفي التشبيه عنه وتنزيهه عمّا لا يليق به ﴿ وَمَلَتَهَكِنِهِ ﴾ أي: وصدقوا بملائكتهوبانهم مطهرون ومعصومون ﴿ وَكُنْهُهِ ﴾ أي: بجميع ما أنزل من الكتب وبالقرآن وأنّها حقّ وصدق من عند الله، وقرئ «و كتابه» ﴿ وَرُسُلِهِ ﴾ أي: بجميع أنبيائه ﴿لَا نُفَرِقُ بَيْنَ آحَدٍ مِن عند الله، وقرئ «و كتابه» ﴿ وَرُسُلِهِ ﴾ نميّز بين الرسل بأن نؤمن ببعض ونكفر ببعض كما قال اليهود والنصارى لأن تمام الأنبياء اتّفقوا في اصول الشرائع وما اختلفوا.

والمراد بقوله: ﴿ مَامَنَ ٱلرَّسُولُ ﴾ إيماناً تفصيليّاً متعلّقاً بالشرائع والكتب ولم يرد به حدوث الإيمان فيه لأنه ﷺ كان مؤمناً بالله قبل الرسالة منه بل المعنى أنّهﷺ آمن بالقرآن فإنّه قبل إنزاله إليه لم يكن عليه الإيمان به وهو معنى قوله: ﴿مَا كُنْتَ تَذَرِى مَا ٱلْكِنَّبُ وَلَا ٱلْإِيمَنُ ﴾<sup>(٢)</sup> أي: ولا الإيمان بالكتاب،

١\_ انظر: علل الشرايع، ج ١، ص ٨٧. والأمالي، المشيخ الطوسي، ص ٦٤٥. ومناقب آل أبي طالب، ابن شهرآشوب، ج ٣، ص ٣٧٦. ٢\_ سورة الشورى: ٥٢. هذا إذا كان للله هو المخاطب وأمّا إذا كان المراد الأمّة والخطاب من باب: إيّاك أعني واسمعي يا جارة، فذلك بطريق أولى كما قال للله: «كنت نبيّاً وآدم بين الماء والطين».<sup>(1)</sup>

قال العلامة أبو السعود العماديّ: الوقف في الآية عند قوله: «من ربّه» وقال بعضهم: عند قوله: «و المؤمنون» وهو مبتدأ و«كلّ» مبتدأ ثان «آمن» خبره والجملة خبر للمبتدأ الأوّل والرابط بينهما الضمير الذي ناب منابه التنوين، وتوحيد الضمير في «آمن» مع رجوعه إلى كلّ المؤمنين لما أنّ المراد بيان إيمان كلّ فرد منهم من غير اعتبار الاجتماع ﴿وَقَالُوا سَمِعْنَا﴾ والضمير راجع إلى الرسول والمؤمنين، سمعنا وفهمنا ما جاءنا من الحق ﴿وَلَمَعْنَا﴾ ما فيه من الأوامر والنواهي.

قيل: لما نزلت هذه الآية قال جبرئيل الله للرسول الله الله قد أثنى عليك وعلى امتك فسل تعطه<sup>(٢)</sup> فقال الرسول: ﴿ عُفَرَانَكَ رَبَّنَا ﴾ أي: اغفر لنا غفرانك كما قال: ﴿ فَنَبَرَبَ ٱلرِقَابِ ﴾<sup>(٣)</sup> أو التقدير نسألك غفرانك ذنوبنا وما لا يخلو البشر من التقصير في مراعاة الحقوق الإلهيّة ﴿ وَإِلَيْكَ ٱلْمَعِيرُ ﴾ أي: الرجوع بالموت والبعث لا إلى غيرك.

لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا آكْتَسَبَتْ ۖ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذْنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَكَأْنَا ۚ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَآ إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِيك مِن قَبْلِنَا ۚ رَبَّنَا وَلَا تُحَمِيلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِدٍ. ۚ وَآعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنت مَوْلَـنَا فَأَنصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْحَصَفِي الْحَيْفِي مِنَ أَنْ

> ١- بحار الأنوار، ج ٢١، ص ٤٠٢، وج ١٨، ص ٢٧٨، وج ٢٥، ص ٢٧. ٢- تفسيرالبغوي، ج ١، ص ٢٧٣. ٣- سورة محمد: ٤.

避到災

إخبار من الله وليس من كلام المؤمنين، روي أنّه لما نزلت ﴿وَإِن تُبَدُوا مَا فِنَ أَنشُرِكُمْ أَوْ تُحْمُوهُ يُحَاسِبَكُمْ بِهِ ٱللهُ... كُ<sup>(1)</sup> اشتلا ذلك على أصحاب رسول الله تلكي فأتوه ثم بركوا على الركب فقالوا: يا رسول الله كلّفنا من الأعمال ما نطيق مثل الصلاة والصوم والحج والجهاد وقد أنزل إليك هذه الآية ولا نطيقها فقال النبي تلكي المريدون أن تقولوا كما قال أهل الكتابين من قبلكم: فَسَرَسْنَا وَعَمَيْنَا كُ<sup>(1)</sup> ؟ قالوا: بل فَسَرَعْنَا وَأَلَمَنَا عُفَرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَعِيرُ كُ فأنزل الله: في كَلِفُ النبي تعويناً للخطب عليهم ببيان أن المراد فويما فا أنفُسِهم كه ما عزموا عليه من السوء خاصَة لا ما يعم الخواطر التي لا يستطاع الاحتراز عنها أي: سنّة أن لا يكلف نفساً من النفوس إلا ما يتسع فيه طوقها رحمة لهذه الأمة. <sup>(1)</sup>

لا يتما كمنكبة للم المنفس ثواب ما حصلت من الخير لا لغيرها وعكنها له لا على غيرها في جانب وعلى غيرها على غيرها وما كتشكية له من الشرّ والتعبير بالافتعال في جانب الشرّ لأن الشر لما كان مشتهى النفس يكون فيه السعي والاجتهاد طبعاً ولا بدً فيه من المبالغة والتكلف لإيجاب العمل.

(رَبَّنَا لَا تُوَاخِذْنَا إِن فَسَيِنَا أَوَ أَخْطَانًا ﴾ بيان دعوات المؤمنين يقولون: ربّنا لا تعذّبنا بما صدر عنّا من الأمور المؤدّية إلى النسيان والخطاء من تفريط وقلّة مبالاة، ودل هذا على أنّ المؤاخذة جائزة في النسيان والخطاء وذلك لأنّ التحرّز عنها ممكن في الجملة وإلّا لم يكن للسؤال معنى وخفّف الله عن هذه الأمّة قال النبيﷺ: «رفع عن أمّتي الخطاء والنسيان وما استكرهوا عليه».<sup>(1)</sup>

> ١\_ سورة البقرة: ٢٨٤. ٢\_ سورة البقرة: ٩٣. ٣\_ مسئد احمد، ج ٢، ص ٤١٢. ٤\_ وسائل الشيعة، ج ٣، ص ٢٧٠. وانظر: جامع احاديث الشيعة، ج ١٤، ص ٨٣.

147.

١٩٨.

واختلف في المراد من النسيان والخطاء في الآية:

الاول: أنّ المراد من النسيان الترك أي: تركنا كقوله تعالى: ﴿نَسُوا ٱللَّهَ فَنَسِيَهُمْ ﴾<sup>(١)</sup> أي: تركوا طاعته فتركهم من ثوابه ولطفه وقوله: ﴿وَتَنسَوْنَ أَن**فُسَكُمْ ﴾<sup>(٢)</sup> قال الشاعر: «و لا كنت يوم الروع للطعن ناسيا».** 

والمراد من ﴿ أَخْطَكَأْنَا ﴾ أذنبنا لأنّ المعاصي توصف بالخطاء من حيث إنّها ضدّ الثواب وإن كان فاعلها متعمّداً فكأنّه أمرهم سبحانه بأن يستغفروا ممّا تركوه من الواجبات وممّا فعلوه من القبائح.

والثاني: أنّ المراد من قوله: ﴿إِن نَسِينَاً ﴾ إن تعرّضنا لأسباب يقع عندها النسيان والخطاء عن الأمر والغفلة عن الواجب وهذا هو المعنى الّذي ذكر أولا في بيان الآية.

والثالث: أن لا تؤاخذنا إن لم نفعل فعلاً يجب فعله على سبيل السهو أو أخطأنا أي: فعلنا فعلاً يجب تركه من غير قصد، ويحسن هذا في الدعاء على سبيل الانقطاع والتضرّع وإظهار الفقر إلى مسألته وإن كان مأموناً منه المؤاخذة بمثله مثل قوله: ﴿آسَكُمْ وَآلْحَقَ ﴾<sup>(٣)</sup> ومثل قوله: ﴿وَلَا تُعَمَيْلُنَا مَا لَا ظاهَةَ لَنَا بِهِ. ﴾ على سبيل التعبّد وإن كان تعالى لا يكلف أحداً ما لا يطيقه.

والرابع: كما فسّره ابن عبّاس وعطاء أي: لا تعاقبنا إن عصينا جاهلين أو متعمّدين. ﴿رَبَّنَا وَلَا نَعْمِلَ عَلَيْـنَآ إِسْرًا ﴾ عطف على ما قبله وتوسيط النداء بينهما لإبراز مزيد الضراعة. والإصر العبء والحمل الّذي يؤخذ ويحبس صاحبه مكانه لثقله والمراد التكاليف الشاقة ﴿كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَذِينَ

- ١\_ سورة التوبة: ٦٧.
- ٢- سورة البقرة: ٤٤.

٣\_ سورة الأنبياء: ١١٢.

<u>المت</u>العة العربي المراجع المراجع

مِن قَبَلِنَا ﴾ أي: مثل ما حملت على من قبلنا وهو ما كلّفه بنو إسرائيل من قتل النفس في التوبة وقطع الأعضاء الخاطئة وعدم التطهير بغير الماء وخمسين صلاة في اليوم والليلة وعدم جواز صلاتهم في غير المسجد وحرمة أكل الصائم بعد النوم ومنع بعض الطيّبات عنهم بالذنوب وكون الزكاة ربع مالهم وقطع موضع النجاسة وكتابة ذنب الليل على الباب الي الصبح وغير ذلك من التشديدات وقد عصم الله ورحم هذه الأمّة من أمثال ذلك وأنزل في شأنهم (وَيَعْنَعُ عَنْهُمْ إِمْرَهُمْ وَٱلأَغْلَالَ ٱلَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِم في عوف بها الأولون من المسخ والخسف قال تلاية: «رفع عن ألمتي العقوبات التي عوقب بها الأولون من المسخ والخسف قال تلاية: «رفع عن أمتي الخسف والمسخ والغرق».<sup>(٢)</sup>

> ١ـ سورة الأعراف: ١٥٧. ٢ـ الكافي، ج ٥، ص ٤٩٤. وبحار الأنوار، ج ٢٢، ص ٢٦٤. ٣ـ تفسيرأبي السعود، ج ١، ص ٢٧٧.

۲۰۰ تقبيلات / ۲۰۰

مولاه والنصرة على الكفَّار تارة بالظفر والسيف وتارة بالحجّة.

روي أنّه لمّا أسري برسول الله يتلقى به إلى سدرة المنتهى وهي في السماء السادسة – إليها ينتهي ما يعرج به من الأرض فيقبض منها وإليها ينتهي ما يهبط به من فوقها فيقبض منها – أعطي يتلقي ثلاثاً: الصلاة الخمس، وغفر لمن لا يشرك بالله من امّته إلّا المقحمات<sup>(۱)</sup>، وخواتيم سورة البقرة، عن ابن مسعود وعن ابن المكندر، ورفعه إلى النبي يتلقي قال: **«في آخر سورة البقرة** آيات إنهن قرآن وإنهن دعاء وإنهن يرضين الرحمن».<sup>(۲)</sup>

وفي تفسير الكلبيّ بإسناده ذكر عن ابن عبّاس عن النبي تشكير: قال بينا رسول الله قاعداً إذ سمع نقيضاً يعني صوتاً فرفع رأسه فإذا باب من السماء قد فتح فنزل عليه ملك وقال: «إنّ الله يبشّرك بنورين لم يعطهما نبيّاً قبلك: فاتحة الكتاب وخواتيم سورة البقرة لا يقرؤهما أحد إلا أعطيته حاجته».<sup>(٣)</sup>

العيّاشيّ عن أحدهما المنتجة في أخر البقرة قال: «لمّا دعوا أجيبوا». (٤)

وفي «الصافي»: القميّ عن الصادق لليه: «إنّ هذه الآية مشافهة الله لدبيّه لمّا أسري به إلى السماء قال النبي تلليه: التهيت إلى سدرة المنتهى وإذا الورقة منها تظلّ امّة من الأمم فكنت من رقي بعين من قرب رتي كتاب قوسين أو أدنى كما حكى الله فناداني رتي في عامَنَ الزَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن زَّبِهِ ﴾ فقلت أنا مجيبه علي وعن أمتي: فووَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ مَامَنَ بِاقَةِ وَمَلَتَهِكَنِهِ وَكُنْهُوه وَرُسُلِهِ ﴾ فقلت: النا مجيبة على وعن أمتي: فووَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ مَامَنَ بِاقَةِ وَمَلَتَهِكَنِهِ وَكُنْهُوه وَرُسُلِهِ ﴾ فقلت أنا مجيبة على وعن أمتي: فووَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ مَامَنَ بِاقَةِ وَمَلَتَهِكَنِهِ وَكُنْهُوه وَرُسُلِهِ مَا مَعَانَ اللهُ مُعَان إلَّه وُسْعَهَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَ وَإِلَيْكَ الْمَعِيمُ ﴾ فقال الله سبحانه في لا يُكَلِفُ اللهُ نَفْسًا

نَمِيدِنَا أَوَّ أَخْطَكَأْنَا ﴾ فقال الله: لا أواخذك فقلت: ﴿ رَبَّنَا وَلَا تُحَكِمِنْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَ بِهِ \* وَاعْفُ عَنَّا وَاعْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا \* آَنتَ مَوْلَكَنَا فَأَنصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَكِفِرِينَ ﴾ فقال الله: قد أعطيتك، ذلك لك ولائتك فقال الصادق للجَن: ما وفد إلى الله أحد أكرم من رسول الله تشتي حين سأل لائته هذه الخصال.<sup>(۱)</sup>

والعيّاشيّ ما في معناه في حديث بدون قوله: «فقال الصلاق» إلى أخر الحديث.

وفي «الاحتجاج» عن الكاظم عن آبائه عن أمير المؤمنين التي في حديث يذكر فيه مناقب رسول الله تلك قال: «إنه أسرى به تلك من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى مسيرة شهر وعرج به في ملكوت السماء مسيرة خمسين ألف عام في أقلّ من ثلث ليلة حتى انتهى إلى ساق العرش فدنا بالعلم فتدلَّى له من الجنة رفرف أخضر وغثى النور بصره فرأى عظمة ربه بفؤاده ولم يرها بعينه فكان كقاب قوسين بينهما وبينه أو أدنى فأوحى الله إلى عبده ما أوحى فكلن فيما أوحى إليه الآية الَّتي في سورة البقرة: ﴿ يَلْهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَإِن تُبْدُوا مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِدِ ٱللَّهُ \* فَيَغْنِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ \* وَاللَّهُ عَلَى حَصَّل شَيْءٍ قَـدِيرُ ﴾ وكانت الآية قد عرضت على الأنبياء من لدن أدم إلى أن بعث الله محتدا وعرضت على الأمم فأبوا أن يقلبوها من تقلها وقبلها رسول الله ﷺ وعرضها على امته فقبلوها فلمًا رأى الله منهم القبول على أنَّهم لا يطيقونها فلمًا أن سار إلى ساق العرش كرّر عليه الكلام ليفهمه فقال الله تعالى: ﴿ مَامَنَ الرَّسُولُ بِمَآ أُسْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبَبِهِ ﴾ فأجاب تلي مجيباً عنه وعن امته فقال: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتِهِكَنِهِ وَكُنْبُهِ وَرُسُلِهِ لَا نُغَرِّقُ بَبْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسْلِهِ ﴾ فقال تعالى: لهم الجنة والمغفرة على إن فعلوا ذلك.

فقال النبي عظيمًا: أمَّا إذا فعلت ذلك بنا فغفرانك ربَّنا وإليك المصير فأجابه الله

۱ـ تفسيرالصافي، ج ۱، ص ۳۱۰، وتفسيرالقمي، ج ۱، ص ۹۵.

مُعْتَلَيْكُ اللَّكَ الح

جلَّ ثناؤه وقد فعلت ذلك بك وبامتك. ثمَّ قال عزَّ وجلَّ: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۖ لَهَا مَا كَسَبَتَ ﴾ من خير ﴿وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتَ ﴾ من شرّ.

فقال النبيّ لمّا سمع ذلك: أمّا إذا فعلت بي وبامّتي فزدني قال: مل قال: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَكَأْنَا ﴾ قال الله: لست أواخذ امّتك بالنسيان أو الخطاء لكرامتك وكانت الأمم السالغة إذا نسوا ما ذكروا به فتحت عليهم أبواب العذاب وقد رفعت ذلك عن امّتك وكانت الأمم السالغة إذا أخطنوا أخذوا بالعذاب وعوقبوا عليه وقد رفعت ذلك عن امّتك لكرامتك عليّ.

فقال النبي تلاتي اذا أعطيتني ذلك فزدني فقال الله: سل قال النبي: ﴿وَلَا تَعْسِلَ عَلَيْـنَآ إِمَسُرًا كَمَا حَمَلْتَهُ. عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾ فأجابه إلى ذلك وقال: قد رفعت الآصار الَّتي كانت على الأمم عنهم. كنت لا أقبل صلاتهم إلّا في بقاع معلومة من الأرض وإن بعدت وقد جعلت الأرض كلَها لاُمْتك مسجداً وطهورا.

وكانت الأمم السالفة إذا أصابهم أذى من نجاسة قرضوه وجعلت الماء لأمّتك طهورا. وكانت الأمم السالفة تحمل قرابينهم على أعناقهم إلى البيت المقدّس فمن قبلت ذلك منه أرسلت إليه ناراً فأكلته فرجع مسروراً ومن لم أقبل ذلك منه رجع معبورا وقد جعلت قربان امّتك بطون فقرائها فمن قبلت ذلك منه أضعفت له أضعافا مضاعفة ومن لم أقبل منه رفعت عنه عقوبات الدنيا.

وكانت الأمم السالغة صلواتها مفروضة عليها في ظلم الليل وأنصاف النهار وهي من الشدائد التي كانت عليهم فرفعتها عن امّتك وفرضت عليهم صلواتهم في أطراف الليل والنهار وفي أوقات نشاطهم. وكانت صلوات الأمم خمسين صلاه في خمسين أوقات فرفعتها عن امّتك وجعلتها خمساً في خمسة أوقات. وكانت الأمم السالفة حسنتهم بحسنة وسيّتتهم بسيّتة فرفعتها عن امّتك وجعلت الحسنة بعشر والسيّتة بواحدة وهي من الآصار الّتي كانت عليهم.

وكانت الأمم إذا نوى أحدهم حسنة ثمّ لم يعملها لم تكتب له وإن عملها كتب له حسنة وإنّ امّتك إذا همّ أحدهم بحسنة ولم يعملها كتبت له حسنة وإن عملها كتبت له عشراً وهي من الآصار الّتي كانت عليهم فرفعتها عن امّتك.

وكانت الامة السالفة إذا همّ أحدهم بسيّنة ثمّ لم يعملها لم تكتب عليه وإن عملها كتبت عليه سيّنة وإنّ امّتك إذا همّ أحدهم بسيّنة ثمّ لم يعملها كتبت له حسنة وهذه من الآصار الّتي كانت عليهم فرفعت ذلك عن أمّتك.

وكانت الأمم السالفة إذا أذنبوا كتبت ذنوبهم على أبوابهم وجعلت توبتهم من الذنوب أن حرّمت عليهم بعد التوبة أحبّ الطعام إليهم وقد رفعت ذلك عن امْتك وجعلت ذنوبهم فيما بينهم وبيني وجعلت عليهم ستوراً كثيفة وقبلت توبتهم بعد عقوبة ولا أعاقبهم بأن احرّم عليهم أحبّ الطعام إليهم.

وكانت الأمم السالغة يتوب أحدهم من الذلب الواحد مائة سنة أو ثمانين أو خمسين سنة ثمّ لا أقبل توبته دون أن أعاقبه في الدنيا بعقوبة فرفعتها عن امُتك وإنّ الرجل من امّتك ليذنب عشرين أو ثلاثين أو أربعين أو مائة سنة ثمّ يتوب ويندم طرفة عين فأغفر له ذلك كلّه.

فقال النبيِّ تَلَاظُ اللهمّ إذا أعطيتني ذلك كلّه فزدني قال: سل قال ﴿رَبَّنَا وَلَا تُحَمَّيِلَنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴾ قال: قد فعلت ذلك بك وبامتك وقد رفعت عنهم عظيم بلايا الأمم وذلك حكمي في جميع الأمم أن لا اكلّف خلقاً فوق طاقتهم.

فقالﷺ:﴿وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا آنتَ مَوْلَــنَا ﴾ قال تعالى: قد فعلت ذلك بتانبي أمّتك.

قالﷺ: ﴿فَأَنْصُـرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ قال الله: إنّ امْتك في الأرض كالشامة البيضاء في الثور الأسود هم القادرون وهم الفانزون يستخدمون ولا يستخدمون لكرامتك عليّ وحقّ عليّ أن اظهر دينك على الأديان حتّى لا يبقى في شرق الأرض

وغربها دين إلا دينك أو يؤذون إلى أهل دينك الجزية». (``

في «ئواب الأعمال» عن السجّادلليَّةِ قال: قال رسول الله للَّكَلَّةَ: «من قرأ أربع آيات من أوَّل البقرة وآية الكرميّ واثنين بعدها وثلاث آيات من آخر البقرة لم ير في نفسه وماله شيئاً يكرهه ولا يقربه الشيطان ولا ينسى القرآن».<sup>(٢)</sup>

وعن جابر عنه للخل<sup>ي</sup> في حديث قال: قال الله: **دو أعطيت لك ولامتك كنزاً** من كنوز عرشي: فاتحة الكتاب وخاتمة سورة البقرة».<sup>(٣)</sup>

وروي عنه للخلة: «أنزل آيتين من كنوز الجنّة كتبهما الرحمن بيده قبل أن يخلق الخلق بألفي سنة من قرأهما بعد العشاء الآخرة أجزأتاه عن قيام الليل».<sup>(٤)</sup> وفي رواية: «من قرأ الآيتين من آخر سورة البقرة كفتاهه.<sup>(٥)</sup>

وفي: «ثواب الأعمال»: «من قرأ سورة البقرة وآل عمران جاءتا يوم القيامة تظلّانه على رأسه مثل الغمامتين أو مثل الغيابتين يعني المظلّتين».<sup>(٦)</sup>

وقال عليه: «السورة التي تذكر فيها البقرة فسطاط القرآن أي: مصره الجامع فتعلموه فإن تعلمها بركة وتركها حسرة ولن تستطيعها البطلة» قيل: وما البطلة؟ قال عليه: «السحرة»<sup>(٧)</sup>، أي: لا تستطيع السحرة أن تسحر قارئها ولا تقرء في دار ثلاث ليال فيقربه شيطان وكان معاذ إذا ختم سورة البقرة يقول: آمين.

وهذا الحديث حجة لمن استكره أن يقول سورة البقرة وقال ينبغي أن

يقال: السورة الَّتي تذكر فيها البقرة لأنَّه ﷺ عبّر في الحديث بهذه العبارة. وعن أبي الأسلم الديلميَّ قال قلت: لمعاذ بن جبل: أخبرني عن قصَّة الشيطان حين أخذته فقال: جعلني رسول الله على صدقة المسلمين فجعلت التمر في غرفة فوجدت فيه نقصاناً فأخبرت رسول الله الله بذلك فقال: «هذا الشيطان يأخذه» فدخلت الغرفة وأغلقت الباب فجاءت ظلمة عظيمة وغشيت الباب ثمّ تصور في صورة اخرى فدخل من شقّ الباب فشددت إزاري علىّ فجعل يأكل من التمر فوثبت إليه وقبضته فقلت: يا عدوّ الله فقال: خلِّ عنَّى فإنَّى كبير ذو عيال كثير وأنا فقير من جنَّ نصيبين وكانت لنا هذه القرية قبل أن يبعث صاحبكم فلمًا بعث أخرجنا منها فخلٍّ عنَّى فلن أعود إليك، فخلّيت سبيله وجاء جبرئيل فأخبر رسول الله بما كان فصلّى رسول الله فنادانی منادیه فجئته وقال: «ما فعل أسیرك»؟ فأخبرته فقالﷺ: «أما أنَّه سیعود» فعد قال: فدخلت الغرفة وأغلقت الباب على فجاء فدخل من شقّ الباب فجعل يأكل من التمر فصنعت به كما صنعت في المرَّة الاولى فقال: خلَّ عنَّى فإنَّى لن أعود إليك فقلت: يا عدو الله ألم تقل إنَّك لن تعود؟ قال: فإنَّي لن أعود، وإنَّه إذا قرأ أحدكم خاتمة البقرة لا يدخل منَّا في بيته تلك الليلة.(``

تمّت السورة بعون الله في اليوم الخامس عشر من الشهر الحرام، نسأل الله أن لا يحرمنا ثواب تلاوتها بحرمة من أنزلها الله عليهﷺ ومن حنّ له الجذع اليابس حنين العشار.

۱- كتاب الهواتف، ابن أبي الدنيا، ص ١٠٨. والمستدرك، الحاكم النيسابوري، ج١، ص٥٦٤.



(مدنية)

أبيَّ بن كعب عن رسول اللهﷺ قال: «من قرأ سورة آل عمران أعطي بكلَّ آية منها أماناً على حرَّ جسر جهنم».<sup>(۱)</sup>

وعن ابن عبّاس قال: قال رسول اللهﷺ: «من قرأ سورة آل عمران يوم الجمعة صلّى الله عليه وملائكته». <sup>(٢)</sup>

يسمس ماللَّه التَّجْزَ الرَّجْبَ م

الَّمَ (1) اللَّهُ لَا إِلَى إِلَّهُ هُوَ ٱلْحَىُّ ٱلْقَيُّومُ (1) زَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِ مُصَدِّقَا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوَرَىٰةَ وَٱلإِنجِيلَ (2) مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْمُزَقَانُ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِتَايَنتِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَٱللَّهُ عَهِيرٌ ذُو ٱننِعَامِ (1) إِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّيَمَاءِ (2)

الموالة عنه وقد مرّ شرحه في «ألم» سورة البقرة لا حاجة إلى الإطالة والمختصر: الألف إشارة إلى الله، واللام إلى اللطيف، والميم إلى المجيد (أمَّتُهُ مَعَادَ اللهُ لَا مُوَمَهُ خبره أي: هو المستحقّ للمعبوديّة لا غير وهذا المستحقّ للمعبوديّة لا غير وهذا المستحقة المعبوديّة لا غير وهذا المستحقة المعبوديّة المعبوديّة لا غير وهذا المستحقة المعبوديّة المعبوديّة المعبوديّة المعبوديّة المعبوديّة المعبوديّة المعبوديّة الموالة الموالة الم المستحقة المعبوديّة المعبوديّة المعبوديّة المعبوديّة المعبوديّة المعبوديّة المعبوديّة الموالة المعبوديّة الموالة المولية المولة المولية المولية المولية المعبوديّة المعبوديّة المولية المولية المعبوديّة المولية المولي

۱\_مجمع البيان، ج ۲، ص ٢٣٣، وجوامع الجامع، ج ۱، ص ٢٦٢. تخريج الاحاديث والآثار، ج ۱، ص ٢٦٧. ۲\_مجمع البيان، ج ۲، ص ٣٢٣، وبحارالانوار، ج ٨٦ ص ٣٥٩. والكشاف، ج ۱، شرح ص ٤٩١. التفسير معنى اللازم لا معنى نفس الكلام ﴿ٱنْعَقُّ ٱلْقَيْوُمُ ﴾ خبر آخر له أي: الباقي الّذي لا سبيل عليه للموت والفناء والقائم بتدبير الخلق وحفظه على الدوام.

روي عن النبي ﷺ: «امم الله الأعظم في للاث مور في مورة البقرة: ﴿ اللهُ الأَ إِلَهُ إِلَّهُ هُوَ آلَحَقُ ٱلْقَيُّوُمُ ﴾ <sup>(١)</sup> وفي آل عمران ﴿ اللهُ لاَ إِلَهُ إِلَّهُ هُوَ آلَحَقُ ٱلْقَيُّوُمُ ﴾ <sup>(١)</sup> وفي آل عمران ﴿ اللهُ لاَ إِلَهُ إِلَّهُ هُوَ آلَحَقُ ٱلْقَيُّومُ ﴾ <sup>(١)</sup> وفي آل عمران ﴿ اللهُ لاَ إِلَهُ إِلَّهُ هُوَ آلَحَقُ ٱلْقَيُّومُ ﴾ <sup>(١)</sup> وفي آل عمران ﴿ اللهُ لاَ إِلَهُ إِلَّهُ هُوَ آلَحَقُ ٱلْقَيُّومُ ﴾ <sup>(١)</sup> وفي آل عمران ﴿ اللهُ لاَ إِلَهُ مَا لاَ هُوَ آلَحَقُ ٱلْقَيُّومُ ﴾ <sup>(١)</sup> وفي آل عمران ﴿ اللهُ لاَ إِلَهُ مَا لاَ أَنَّهُ اللهُ مُوَ آلَحَقُ ٱلْقَيُومُ ﴾ <sup>(١)</sup> وفي آل عمران ﴿ اللهُ لاَ إِلَهُ مَا أَنَهُ وَاللّهُ مَوَ آلَحَقُ ٱلْقَيُومُ ﴾ أَنْ وَلَ اللهُ عمران ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ عَوَ آلَحَقُ ٱلْعَيُومُ ﴾ أَنَّهُ اللهُ وَ أَلْحَقُ أَلْحَقُ أَلَعُهُ أَنَّهُ وَ أَلَحَقُ أَلَعُهُ أَلَعُهُ أَلَّهُ وَ أَلَحُنُ الْقَيُومُ ﴾ أَنَّ واللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَلَهُ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهُ إِلَهُ مُوَ آلَحُقُ أَلْعَنُومُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَنَهُ عَنْ إِلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَ أَلْحُورُ أَلَهُ أَلَقُ أَلَهُ أَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَنْ أَلُعُنُ أَلُعُنُ أَلَهُ أَلُهُ أَلَهُ أَنَهُ إِلَهُ إِلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَعُ أَلَعُنُهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلُولُهُ أَلَعُنُهُ إِلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَعُنُهُ إِلَهُ أَلَعُنُهُ إِلَهُ أَلَعُنُومُ أَلَعُنُهُ إِلَهُ أَلَهُ أَلُعُنُهُ إِلَهُ أَلُومُ أَلُعُنُهُ إِلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلُهُ أَلُهُ أَلُعُنُهُ إِلَهُ أَلَهُ أَلُهُ أَلُهُ أَلُهُ أَلُهُ أَلَهُ أَلُهُ أَلُهُ أَلُهُ أَلُهُ أَلُهُ إِلَهُ عُنَهُ إِلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلُهُ أَلُهُ أُلُهُ أَلُهُ أَلَهُ إِلَهُ أَلَهُ أَنَهُ أَلَهُ أَلُهُ أَلُهُ أَلُهُ أَلُهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلُهُ أَلُهُ أَلُهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلُهُ أَلُهُ أَلُهُ أُلُهُ أَلُ

روي أن وفد نجران قدموا على رسول الشنائي وكانوا ستّين راكباً فيهم أربعة عشر من أشرافهم ثلاثة منهم أكابر وإلى الثلاثة يؤول أمرهم أحدهم أميرهم وصاحب مشورتهم العاقب واسمه عبد المسيح وثانيهم السيّد واسمه الأبهم وثالثهم حبرهم وأسقفهم وصاحب مدارستهم أبو حارثة بن علقمة أحد بني بكر بن وائل وقد كان ملوك الروم شركوه وموتوه وأكرموه لما شاهدوا من علمه واجتهاده في دينهم وبنوا له كنائس فلما خرجوا من نجران ركب أبو حارثة بغلته وكان أخوه كرز بن علقمة إلى جنبه فبينا بغلة أبي حارثة تسير إذ عثرت فقال كرز: تعساً للأبعد يريد به رسول الله ينهي فقال له أبو حارثة: بل تعست أمك، فقال كرز: ولم يا أخي؟ قال: والله إنّه النبي آلذي كنا ننتظره فقال له كرز: فما يمنعك منه وأنت تعلم هذا؟ قال: لأن هؤلاء الملوك أعطونا أموالاً كثيرة وأكرمونا فلو آمنًا به لأخذوها منا فوقع في قلب كرز شيء إلى أن أسلم فكان يحدّث بذلك.<sup>(1)</sup>

| Y • 4 | وفلؤ التعمالي |
|-------|---------------|
|-------|---------------|

ثياب فاخرة يقول بعض من رآهم: ما رأينا وفداً مثلهم، وقد جاءت صلاتهم فقاموا ليصلّوا في المسجد فأراد بعض الأصحاب أن يمنعوهم فقالﷺ: دعوهم، فصلّوا إلى المشرق.

ثمَ تكلُّم أولئك الثلاثة مع رسول الله فقالوا تارة: عيسى هو الله لأنَّه كان يحيى الموتى ويبرئ الأكمه والأسقام ويخبر بالغيوب ويخلق من الطين كهيئة الطير فينفخ فيه فيطير<sup>(١)</sup>، وتارة قالوا: هو ابن الله إذ لم يكن له أب يعلم، وتارة اخرى إنَّه ثالث ثلاثة لقوله تعالى: «فَعَلَّنا وقَلَّنا» ولو كان واحداً لقال: فعلت وقلت، فقال لهم رسول الله الله المعام، قالوا: أسلمنا قبلك، قال الله في «كذبتم بمنعكم من الإسلام اذعاؤكم لله تعالى شريكاً» قالوا: إن لم يكن عيسي ولدا لله فمن أبوه فقال على الستم تعلمون أنه لا يكون ولد إلا ويشبه أباه»؟ فقالوا: بلي. قالﷺ: «ألستم تعلمون أنَّ ربَّنا حيَّ لا يموت وأنَّ عيسى يأتي عليه الفناء»؟ قالوا بلى، قال: «ألستم تعلمون أنَّ ربَّنا قيَّوم على كلَّ شيء يحفظه ويرزقه»؟ قالوا: بلي، قالﷺ: «فهل تملك عيسى من ذلك شيناً»؟ قالوا: لا، فقال: «ألستم تعلمون أنَّ الله لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء»؟ قالوا: بلي، قال: «فهل يعلم عيسى شيئا من ذلك إلَّا ما علَّم»؟ قالوا: لا، قال: «ألستم تعلمون أنَّ عيسى حملته امَّه وأنَّ الله متور عيسى في الرحم كيف شاء وأنَّ ربَّنا لا يأكل ولا يشرب ولا يحدث؟؟ قالوا: بلي، قال: «ألستم تعلمون أنَّ عيسى غذا كما يتغنَّى الصبيَّ ثمَّ كان يطعم الطعام ويشرب الشراب ويحدث الحدث»؟ قالوا: بلي، قال: «فكيف يكون هذا ربًّا كما زصتم»؟ فسكتواً () وأبوا إلَّا جحودًا فأنزل من أول السورة إلى نيِّف وثمانين آية تقريراً لما احتج به ﷺ عليهم وأجاب بالآيات عن شبهاتهم تحقيقاً للحقِّ الَّذي فيه يمترون.

- ١\_التوحيد، ص ٤٢٩.
- ۲۳۵ انظر: مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۳۵.

قوله: ﴿ زَنَ عَلَيْكَ ٱلْحِكْبَ ﴾ أي: القرآن عبّر عنه باسم الجنس إيذاناً بكمال تفوّقه على بقيّة الأفراد في حيازة كمالات الجنس كأنّه هو الأحق بان يطلق عليه اسم الكتاب ﴿ يَأَلَحَقَ ﴾ ملتبساً ذلك الكتاب بالعدل في أحكامه وأخباره الّتي من جملتها التوحيد ﴿ مُعَمَدَقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَع ﴾ في حال كونه مصدتاً للكتب قبله في التوحيد والنبوات. ﴿ وَأَنزَلَ ٱلتَّزَيْنَة وَآلِا فِيل بَيْنَ يَدَيَع ﴾ في حال كونه مصدتاً الأوّل عبري والثاني سرياني، والتوراة أصلها: «تورية» على وزن تفعلة من ورى الزند إذا قدح وظهرت ناره وأصله وورية وأبدلت الواو التي هي الفاء تاء كما قالوا في الوجاه: التجاه وفي الوراث: التراث فهي من ورى الزند إذا ظهرت ناره أي: بها يظهر ويستخرج الحلال والحرام ويتبيّن التكليف. و«إنجيل»: إفعيل من نجل ينجل إذا أثار واستخرج، ومنه نجل الرجل يقال لولده لأنه استخرجهم من صلبه ومن بطن امرأته وبهذا الكتاب المسمى بانجيل يستخرج معرفة الحلال والحرام والباطل كما قيل القرآن:

وقال عليّ بن عيسى: النجل الأصل: فكان الإنجيل أصلاً من اصول العلم. وقال غيره: النجل: الفرع كما يكون الولد فرع أبيه. وهو المعنى الأوّل فكأنّ الإنجيل فرع على التوراة يستخرج منها. وقال ابن فضّال: هو من النجل بمعنى السعة يقال: عين نجلاء: وسيعة وكأنّه قد وسّع عليهم في الإنجيل ما ضيّق على أهل التوراة، والكلّ محتمل.<sup>(۱)</sup>

فرين قَبْلُ أي: أنزلهما جملة قبل القرآن على موسى وعيسى على نبيّنا وللنا في لَنتَابِ في بيان العلّة للإنزال أي: أنزلهما لهداية الناس، وفي البيان لف بدون النشر بسبب معلوميّة زمان موسى عن زمان عيسى فلا يقع اللبس

ا\_ مجمع البيان، ج ٢، ص ٢٣٤.

إُوَانَزُلُ ٱلْمُرْقَانَ كِلَ أَي: جنس الكتب السماوية لأن كلّها فارقة بين الحقّ والباطل
 أو هو القرآن كرّر ذكره تعظيماً لشأنه. (إنّ ٱلَذِينَ كَفَرُوا بِعَايَدَتِ ٱللَّهِ كَل بالقرآن
 ومعجزات النبي تلاقي لهُمْ كَل بسبب كفرهم بها (عَذَابٌ شَدِيدٌ كَل لا يقادر قدره
 فروَالله عَنِيرٌ ذُو ٱننِعَامِ كَل عالم لا يتهيا لأحد منعه، والانتقام مجازاة المسيء
 على إساءته. (والمنتج في غالب لا يتهيا لأحد منعه، والانتقام مجازاة المسيء
 الأربي تلاقي الله من عنه منها (المالي عنه الموالي المالي)
 مومعجزات النبي تلكيم الله بسبب كفرهم بها الموعذاب شديد عاد الله المالي،
 ومعجزات النبي المعام الله الله بنها المالي المالي المالي المالي،
 عنه المالي عنه المالي المالي،
 معه الموانية عنه الموانية المالي المالي المالي،
 عنه المالي المالي المالي،
 معلي إساءته عنه الموانية المالية المالي،
 معلي إلى المالي المالي،
 معلي إساءته علي إن المالي،
 معلي إساءته المالي المالي المالي،
 معلي إساءته الموانية المالي،
 معلي إساءته الموانية المالي،
 معلي إساءته الموانية علي أنه الله المالي،
 معلي إساءته الموانية المالي،
 معلي إساءته الموانية المالي،
 معلي إساءته الموانية الله المالي،
 معلي إلى المالي،
 معلي إلى الله على المالي،
 معلي الماءته المالي المالي،
 من عنه منه المالي على كفر من كفر به وإيمان من أمن به فيجازيهم يوم القيامة.

هُوَ ٱلَّذِى يُمَوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآهُ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ هُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِمُ ٢

«التصوير» جعل الشيء على صورة لم يكن عليها والصورة هيئة يكون عليها الشيء في التأليف من صاره إذا ماله أي: هو الّذي يجعلكم على هيئة مخصوصة في أرحام امتهاتكم من ذكر وأنثى وأسود وأبيض وطويل وقصير وحسن وقبيح، وهو ردّ على الّذين قالوا: عيسى الله أو ابن الله لأنّ من صوّر في الرحم يمتنع أن يكون إلهاً لكونه مركّبا أو حالًا في المركّب وهو في عرض الفناء.

المتناهي في القدرة والحكمة قال يكون عيسى ابناً له (ألْمَزِيرُ لَلْتَكِيمُ ) المتناهي في القدرة والحكمة قال اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ الملك على النطغة بعد ما تستقر في الرحم بأربعين أو بخمس وأربعين ليلة فيقول: أشقي أم سعيد؟ فيكتبان. فيقول: أي رب: أذكر أم أنثى؟ فيكتبان. ويكتب عمله ورزقه وأجله ثم تطوى الصحف فلا يزاد فيها ولا ينقص ثم يقول الملك: يا ربّ ما أصنع بهذا الكتاب فيقول: علَّقه في عنقه إلى قضائي عليه».<sup>(1)</sup>

 الجبر في الشقاوة والسعادة لأن المراد بهذا الكتاب إظهار علمه للملك وليست هذه الكتابة من موجبات الفعل أبداً بل هو إظهار سابق علمه تعالى بأن هذا العبد يؤول أمره إلى هذا فمثاله مثال أنّك تعلم من ضمير السلطان أنّه يقتل غداً زيداً السارق فتخبر ابنك بأن زيداً غدا مقتول فيقتل غداً فهل القتل منسبّب عن خبرك لابنك أو أن إخبارك له من موجبات قتله فالحال الحال والمثال المثال، فأمر الله تعالى للملك بالكتابة لسابقة علمه لا أنّه قضى عليه بالسعادة أو الشقاوة.

نعم الجبر حاصل في التكوينيّات كالذكر والأنثى والطول والقصر وأمثالها وذلك لمقتضى الحكمة لكنّ الأفعال الصادرة منك بحسب مشتهيات نفسك اختياريّة وإنّما دواعيها ميل خاطرك ونفسك، ودلّت الآية على كمال علمه وقدرته حيث صور الولد في رحم الأمّ على هذه الصورة وقد تقرر في العقول على أنّ العالم لو اجتمعوا على أن يخلقوا بعوضة ما قدروا ولو بذلوا جميع خزائن الأرض في فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْمَنْلِقِينَ کُلُ

هُوَ ٱلَّذِى أَنَزُلَ عَلَيْكَ الْكِنَبَ مِنْهُ مَابَنَتُ تُحْكَمَتُ هُنَ أُمُّ الْكِنَبِ وَأُخَرُ مُتَشَنِبِهَنَتُ فَأَمَّا الَذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَنِيعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ آبَتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ. وَمَا يَمْـلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَا اللهُ وَالزَّسِخُونَ فِي الْهِلْمِ يَقُولُونَ مَامَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِناً وَمَا يَذَكُرُ إِلَا أُولُوا الْأَلْبَنِ ()

لما تقدّم بيان إنزال القرآن بيّن في هذه الآية كيفيّة القرآن فقال: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى آَنَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ ﴾ أي: القرآن ﴿ مِنْهُ ﴾ أي: من القرآن ﴿ مَالِكَ تُحَكَنَتُ ﴾ قطعيّة الدلالة على المعنى المراد ظاهرة العبارة محفوظة عن الاحتمال

١- سورة المؤمنون: ١٤.

والاشتباه ﴿ هُنَّ أَمَّ ٱلْكِنَكِ ﴾ أي: أصل فيه وعمدة ويرد إليها غيرها بالتأويل، والإضافة بمعنى «في» أي: امّ في الكتاب.

أَنَّرُ أَنَرُ أَن أَي: ومنه آيات أخر (مُتَشَيهَن أَي أي: محتملات لمعان متشابهة لا يمتاز بعضها من بعض في استحقاق الإرادة به وليس بمتّضح إلا بنظر الدقّة فالمتشابه في الحقيقة وصف للمعاني وصف بها الآيات على طريق وصف الدال بوصف المدلول.

واعلم أن اللفظ إمّا أن لا يحتمل غير معنى واحد أو يحتمل والأول: هو النص الصريح كقوله تعالى: ﴿ وَلِلَنَهُ كُرَ إِلَنَهُ وَحَدً ﴾<sup>(١)</sup> والثاني: إمّا أن يكون دلالته على مدلوليه أو مدلولاته متساوية أو لا فالأول هو المجمل كقوله: ﴿ تَلَنَتَهَ قُرُوَو ﴾<sup>(٢)</sup> وأمّا الثاني فهو بالنسبة إلى الراجح ظاهر وبالنسبة إلى المرجوع مؤول كقوله: ﴿ يَدُ الله فَوَقَ آيَدِيهِم ﴾<sup>(٣)</sup> والنص المحكم والمجمل والمؤول المتشابه كقوله: ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُوا فَنَمَ وَجَهُ الله فيرة إلى قوله:

والحاصل أنّ المحكم ما لا يشتبه معانيه، والمتشابه ما اشتبهت معانيه ويكون محتمل الوجوه في المراد ألا ترى أنّ قوله: ﴿ثُمَّ أَسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْمَرْمِ ﴾<sup>(٢)</sup> يحتمل في اللغة أن يكون معناه كاستواء الجالس على سربره وأن يكون بمعنى القهر والاستيلاء؟ والوجه الأول لا يجوز عليه وهذا مثال المتشابه.

- ١- سورة البقرة: ١٦٣.
- ۲\_ سورة البقرة: ۲۲۸.
  ۳\_ سورة الفتح: ۱۰.
- ٤. سورة البقرة: ١١٥.
- هـ سورة البقرة: ١٤٤.
- ٦ سورة الأعراف: ٥٤.

وقيل: إنّ المحكم الناسخ والمتشابه المنسوخ عن ابن عبّاس. وقال ابن زيد: المحكم ما لم يتكرّر لفظه والمتشابه ما تكرّر ألفاظه.

فلو قيل: لم وحد ﴿ أَمُ ٱلْكِنَكِ ﴾ وكلمة دهن تقتضي أمّهات الكتاب وأنّها لأن الآيات بمجموعها أصل الكتاب وليست كلّ آية محكمة امّ الكتاب وأنّها جرت مجرى شيء واحد في البيان والحكمة مثل قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا أَبَنَ مَرْيَمَ وَأُمْتُهُ ءَايَةً ﴾<sup>(١)</sup> ولم يقل: آيتين لأن هذه الآية إنّما تحققت من كليهما في أنّها جاءت به من غير ذكر فلم تكن الآية إلّا به ولا له إلّا بها. ﴿ فَآمَا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم جاءت به من غير ذكر فلم تكن الآية إلّا به ولا له إلّا بها. ﴿ فَآمَا ٱلَذِينَ فِي قُلُوبِهِم نَيْعَ ﴾ أي: ميل عن الحق إلى الأهواء الباطلة ﴿ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشْبَبَهُ مِنْهُ ﴾ معرضين عن المحكمات يتعلقون بظاهر المتشابه من الكتاب وبتأويل باطل لا للتحري للحق ﴿ آبَيْغَاءَ ٱلْتِتْنَةِ ﴾ بل طلبا أن يفتنوا الناس عن دينهم بالتشكيك في معنى الآية لحصول مقاصدهم ولمناقضة المحكم بالمتشابه ﴿ وَآبَيْغَاءَ تَأْوِيلُو. ﴾ أي: طلب أن تأولوه حسبما يشتهونه من التأويلات الفاسدة والحال أنّهم بمعزل من تلك الرتبة وذلك قوله: ﴿ وَمَا يَسْلَمُ تَأْوِيلَهُ عَالَهُ مَا الله المنشابه ﴿ وَآبَيْغَاءً تَأْوَيلُومُ أَنَ

واختلف في نظم الآية على قولين: أحدهما أنّ الراسخون معطوف على الله فيكون المعنى أنّ تأويل المتشابه لا يعلمه إلّا الله وإلّا الراسخون في العلم مثل النبي تلال والأئمة فإنّهم يعلمونه (يَعُوَلُونَ مَامَنًا بِهِ ﴾ وموضع «يقولون» النصب على الحال أي: حال كونهم قائلين آمنًا بالله (كُلَّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا ﴾ وهذا قول ابن عبّاس وأبي مسلم وجماعة من المفسّرين، وهو المروي عن أبي جعفر للن فإنّه قال: «كان رسول الله الله أضل الراسخين في العلم قد علم جميع ما أنزل الله عليه من التأويل والتنزيل وما كان لينزل عليه شيئاً لم يعلمه تأويله، وهو

١- سورة المؤمنون: ٥٠.

وأوصياؤه من بعد يعلمونه كلُّه». (1)

والقول الآخر أن الواو في قوله: ﴿وَٱلزَّسِخُونَ ﴾ واو الاستيناف والوقف عند قوله: ﴿إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ ويبتدأ بقوله: ﴿وَٱلزَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَعُولُونَ مَامَنًا بِهِ ﴾ فيكون مبتدءا وخبرا وهذا قول عائشة وعروة بن الزبير والحسن ومالك واختيار الكسائي والفراء والجبّائي، وقالوا: إن الراسخين لا يعلمونه ولكنّهم يؤمنون به فالآية راجعة على هذا المعنى إلى عدم العلم بمدة بقاء الدنيا وأكل هذه الأمة ووقت قيام الساعة ووقت طلوع الشمس من مغربها ونزول عيسى التي وخروج الدجّال ونحو ذلك ممّا استأثر الله بعلمه.

قال أكثر أهل التفسير من أهل السنّة والجماعة والإماميّة رضوان الله عليهم: إنّ الوجه القول الأول، لأنّ الله لم ينزل شيئاً من القرآن إلّا لينتفع به عباده فلو كان المتشابه لا يعلمه غيره للزمنا للطاعن مقال، ثمّ إنّا نرى أنّ الصحابة والتابعين اجتمعوا على تفسير جميع أي: القرآن ولم نرهم توقّفوا على شيء منه، وكان ابن عبّاس يقول: أنا من الراسخين في العلم فعلى هذا يلزمنا أن نقول: إمّا تفسير الصحابة غلط أو أنّهم أعلم من رسول الله وكلا القولين باطل.

فَوَمَا يَذَكُرُ كَمَ حَقَ التذكَر فَإِلَا أَوَلُوا آلاَلَبَنِ كَمَ أَي: العقول الخالصة عن الركون إلى الأهواء، واختلف في الَذين قصدوا في الآية من مبتغي الفتنة فقيل: عني به وفد نجران لمتا حاجوا رسول الله المُشَيَّة في أمر عيسى للنا وسألوه الله فقالوا: أليس عيسى كلمة الله وروحاً منه؟ فقال: «بلى»، فقالوا: حسبنا، فأنزل الله: فَوَفَاَمَا ٱلَذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَبَعٌ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ كُ<sup>(٢)</sup> يعني أنهم قالوا: إن الروح ما فيه بقاء البدن فأجروه على ظاهره، وقد قامت الدلالة على

> ١\_ الكافي، ج ١، ص ٢١٣. وتفسيرالقمي، ج ١، ص ٩٦. ٢\_ تفسير ابن أبي حاتم، ج ٢، ص ٥٩٦. والدرالمنثور، ج ٢، ص ٦.

أنّ القديم ليس بذي أجزاء وأعضاء وإنّما أضاف الروح تشريفاً للروح كما يضاف البيت إليه. وقيل: هم اليهود طلبوا علم بقاء هذه الأمّة واستخراجه بحساب الجمل.

وقيل: هم المنافقون. وقيل: الآية عامّة في كلَّ من احتجّ بالمتشابه لباطله. رَبَّنَا لَا تُزَيّْعُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ ۞ رَبَّنَاً إِنَّكَ جَسَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَيْبَ فِيهِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَسَادَ ۞

هذه حكاية عن قول الراسخين الذين ذكرهم الله في الآية أي: لا تمنعنا لطفك الذي تستقيم به القلوب فيميل قلوبنا عن الإيمان بعد أن وفقتنا بالطافك فاهتدينا. وهذا دعاء للتثبيت على الهداية كأنّهم قالوا: لا تخلّ بيننا وبين نفوسنا بمنعك الألطاف عنّا فتزيغ قلوبنا، وإنّما يمنع ذلك بسبب ما يكتسبه العبد من المعصية وتأخير التوبة. وقيل: معنى الآية: لا تكلّفنا من الشدائد ما تصعب علينا فعله فنتركه فتزيغ قلوبنا بعد الهداية فأضافوا ما يقع من زيغ القلوب إليه سبحانه لأن ذلك يكون عند تشديده تعالى المحنة عليهم من زيغ القلوب إليه سبحانه لأن ذلك يكون عند تشديده تعالى المحنة عليهم لا تزغ قلوبنا من ثوابك ورحمتك وهو ما ذكره الله من الشرح والسعة بقوله: لا تزغ قلوبنا من ثوابك ورحمتك وهو ما ذكره الله من الشرح والسعة بقوله: يتشرع مندركة للإستلذيك بي وذكر أن ضد هذا الشرح هو الضيق والزيغ اللذان يتعان بالكفار عقوبة فكانّهم سالوا الله أن لا يزيغ قلوبهم من هذا الثواب إلى ضدة من العقاب، أو المعنى أنّهم يقولون: لا تمل قلوبنا عن نهج الحق إلى اتباع المتشابه بتأويل لا ترتضيه.

وموتؤ أأتغنهات

 المورية المن المرابع المرابع الموت المرابع المر مرابع مرابع المرابع المما المرابع المرمم المرمم المرابع ال

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَن تُغَمِّى عَنْهُمَ آمَوَلُهُمْ وَلَاّ أَوْلَدُهُم قِنَ ٱللَّهِ شَيْئًاً وَأُوْلَتِهِكَ هُمَ وَقُوْدُ ٱلنَّارِ ()

بيِّن في الآية حال الَّذين في قلوبهم زيغ فقال: إنّ الَّذين كفروا بآيات الله ورسله و«من» في الآية بمعنى «عند» لا تدفع أموالهم ولا أولادهم عند الله شيئا وقال المبرّد: «من» على أصلها والمعنى من عذاب الله شيئا فو**رَّزُوَتَتِكَ بُهُ** الكافرون حطب النار وتتَقد النار أجسامهم كما قال في موضع آخر فو حَصَبُ جَهَنَّ مَرَبُهُ.<sup>(۲)</sup>

حَكَدَأْبٍ ءَالٍ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبَّلِهِوْ كَذَّبُواْ بِتَايَنِيَنَا فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِدُنُوبِيِمُّ وَاللَّهُ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ (1)

«الدأب» مصدر دأب إذا اجتهد في العمل وكدح فيه ونقل من هذا المعنى إلى العادة والتمرّن أي: عادة هؤلاء في الكفر كعادة آل فرعون والذين قبل فرعون من الأمم الكافرة فَوْكَذَبُوا بِتَايَكِنَا ﴾ بيان لدأبهم كأنّه قيل: كيف كان دأبهم؟ فقيل: كذّبوا بآياتنا وكتبنا ورسلنا فَوْفَأَخَذَهُمُ أَقَهُ بِدُنُوبِمْ ﴾ فبسبب كفرهم

۱\_ سورة يونس: ۲۲.

٢\_ سورة الأنبياء: ٩٨.

عاقبهم الله بعذابه فحال هؤلاء كحال أولئك، و«الدأب» في الأصل التلو والتابع ﴿وَاللَّهُ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾ لمن كفر بآياته.

قُل لِلَّذِينَ كَغُرُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَىٰ جَهَنَّمُ وَبِغْسَ ٱلْمِهَادُ ٢

قال ابن عبّاس: إنّ يهود المدينة لمّا شاهدوا غلبة رسول الله تلك على المشركين يوم بدر قالوا: والله إنّه النبيّ الأميّ الذي بشّرنا به موسى وفي التوراة نعتهوهمتوا باتّباعه، فقال بعضهم. لا تعجلوا حتّى ننظر إلى وقعة له اخرى فلمّا كان يوم أحد شكّوا وكان بينهم وبين رسول الله للك عهد إلى مدة فنقضوه وانطلق كعب بن الأشرف في ستّين راكبا إلى أهل مكة فأجمعوا أمرهم على قتال رسول الله تلك فنزلت: فو قُلُ لِلَذِيبَ كَفَرُوا مَتُفْلَبُوْبَ كُه البتّة عن قريب وقد صدق الله وعده بقتل بني قريظة وإجلاء بني النضير وفتح عن قريب وقد صدق الله وعده بقتل بني قريظة وإجلاء بني النضير وفتح كفار مكة ومشركوهم فوتُتُعترُونَ إلى جَهَنَمَ كي وتجمعون إليها يوم القيامة، كفار مكة ومشركوهم فوتُتُعترُونَ إلى جَهَنَمَ في وتجمعون إليها يوم القيامة، وقرئ بالياء على الغياب فيمكن أن يكون المغلوبون والمحشورون غير المخاطبين وأنّهم قوم آخرون، ويمكن أن يكونوا إيّاهم. قال الفراء: يقال: قل لعبد الله: إنّه قائم وإنّك قائم. فوتيش آليهادُ كي أي: بنس ما مهترتم لائفسكم وبنس القرار.

قَدْ حَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِشَتَيْنِ ٱلْتَقَتَّأَ فِئَةٌ تُقَنِّتِلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَأَخْرَىٰ كَافَهُ يُؤَيِّهُ يَرَوْنَهُم مِثْلَيْهِمْ رَأَى ٱلْعَيْنُ وَٱللَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَآهُ إِنَ فِي ذَلِكَ لَمِبْرَةً لِأُوْلِي ٱلْأَبْعَبَرِ أَنَ

نزلت في قصّة بدر وكان المسلمون ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً على عدّة أصحاب طالوت: سبعة وسبعون رجلاً من المهاجرين ومائتان وستّة

| ۲۱۹ | فيخلؤ العبرات |
|-----|---------------|
|-----|---------------|

وثلاثون رجلاً من الأنصار، وكان صاحب لواء رسول الله تلقي والمهاجرين عليّ بن أبي طالب وصاحب لواء الأنصار سعد بن عبادة، وكانت الإبل في جيش رسول الله تلقي سبعين بعيرا والخيل فرسين فرس للمقداد بن أسود وفرس لمرثد بن أبي مرثد وكان معهم من السلاح ستّة أدرع وثمانية سيوف وجميع من استشهد يومئذ أربعة عشر رجلاً من المهاجرين وثمانية من الأنصار.

واختلف في عدة المشركين فروي عن علي ﷺ وابن مسعود أنّهم كانوا ألفاً<sup>(۱)</sup>، وعن قتادة وعروة بن الزبير والربيع كانوا بين تسعمائة إلى ألف وكانت خيلهم مائة فرس ورأسهم عتبة ابن عبد شمس، وكان حرب بدر أوّل مشهد شهده رسول الله ﷺ. المعنى: ﴿ قَدَ كَانَ لَكُمْ ﴾ جواب قسم محذوف أي: والله قد كان لكم أيتها اليهود المغترون بعددهم ﴿ وَايَةً ﴾ عظيمة دالة على صدق ما أقول لكم: أنّكم ستغلبون ﴿ في فِتَتَيْنِ ﴾ وجماعتين فإن المغلوبة منها كان مدلَة بكثرتها معجبة لغرتها وقد لقاها ما لقاها فسيصيبكم ما يصيبكم ﴿ التَقَتَا ﴾ وتلاقتا بالقتال يوم بدر ﴿ فِنَةً ﴾ خبر مبتدء محذوف أي: إحداهما فئة ﴿ تُعَتِيلُ فِ سَتَيْسِلِ اللَّوَ ﴾ وهم لا كثرة فيهم ولا شوكة وهم أصحاب محمدتاً ﴿ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَ الله ورسوله.

فَرْيَكُوْنَهُم مِّثْلَيَتِهِم ﴾ أي: ترى الفئة الكافرة الفئة الاولى المؤمنة مثلي عدد الرائين وضعفهم فرَرَأَى ٱلْمَتِينِ ﴾ في ظاهر العين، واختلف في معناه فقيل: معناه يرى المسلمون المشركين مثلي عدد أنفسهم قلّلهم الله في أعينهم حتّى رأوهم ستّمائة وستّة وعشرين رجلاً تقوية لقلوبهم وذلك أنّ المسلمين قيل لهم: فإن يكن منكم مائة صابرة يغلبوا مائتين فأراهم الله عدوَهم حسب ما حدّ لهم من العدد الّذي يلزمهم أن يثبتوا لهم ولا يحجموا عنهم عن ابن

۱\_التبيان، ج ۲، ص ٤٠٨. ومجمع البيان، ج ۲، ص ٢٤٧. وبحارالانوار، ج ١٩، ص ٢٠٦.

|--|--|

مسعود وجماعة من المفسّرين. وقيل: إنّ الرؤية للمشركين يعنى: يرى المشركون المسلمين ضعيفهم فإن الله تعالى قلّل المسلمين في أعين المشركين قبل القتال ليجترؤوا ولا ينصرفوا فلمًا أخذوا في القتال كثَّرهم في أعينهم ليجبنوا وقلّل المشركين في أعين المسلمين ليجترؤوا عليهم وتصديق ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيْنُهُمْ فِي أَعْبُنِكُمْ قَلِيلًا وَيُقَلِّلُكُمْ أَعَيْنِهِمْ...﴾``. وذلك أحسن أسباب النصر للمسلمين والخذلان للكافرين، وهذا المعنى على قراءة الياء وأمما من قرأ بالتاء فلا يحتمله إلَّا القول الأوَّل على أن يكون الخطاب لليهود المعنيّون بقوله: ﴿ قُل لِلَّذِينَ كَغَرُوا سَـتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ ﴾ وهم يهود بني قينقاع فكأنَّه قال: ترون أيُّها اليهود المشركين؟ المسلمين مع أنَّ الله أظفرهم عليهم فأنتم كذلك فلا تغتروا بكثرتكم، وهذا قول البلخيِّ. ﴿وَالْغَهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ. مَن يَشَآهُ ﴾ أي: يقوّي بإعانته من يريد نصر. من غير توسيط الأسباب العادية ( في ذلك ) إشارة إلى ما ذكر من رؤية القليل كثيرا والكثير قليلا ﴿ لَمِسْبَرَةً ﴾ من العبور كالجلسة من الجلوس والمراد الاتِّعاظ فإنَّه نوع من العبور إلى فهم المعنى أي: عظة عظيمة لذوي العقول والبصائر. فعلى العاقل أن يعتبر ولا يغترُ بكثرة الأعداد والأموال فإنّ الله يمتّعه قليلا ثمّ يضطرّه إلى عذاب غليظ.

قيل: إنّه قدم على الأستاذ أبي عليّ الدقّاق مؤمن فقير وعليه مسح<sup>(٢)</sup> وقلنسوة فقال بعض أصحابه من المربدين للفقير على وجه المطايبة: بكم اشتريت هذا المسح؟ فقال اشتريته بالدنيا فطلب منّي الآخرة فلم أبعه.

قال أبو بكر الورّاق: طوبي للفقراء في الدنيا والآخرة لا يطلب السلطان

١- سورة الأنفال: ٤٤. ٢- نسيج الشعر. منه في الدنيا الخراج ولا الجبّار في الآخرة الحساب.

زُبِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ ٱلنِّسَاءِ وَٱلبَـنِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ الْمُقَنطَرَةِ مِنَ ٱلذَّهَبِ وَٱلْفِضَّتَةِ وَٱلْحَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَهْسَمِ وَٱلْحَرْتُ ذَلِكَ مَتَكُمُ ٱلْحَبَوْةِ ٱلدُّنِياً وَٱللَّهُ عِندَهُ, حُسْنُ ٱلْمَقَابِ ())

أي: حسّن لهم ﴿ عُبَّ ٱلشَّهَوَتِ ﴾ والشهوة توقان النفس إلى المشتهى والمزيّن هو الله ولا يقدر عليها أحد من البشر وهي ضرورة فينا، وإنّما جعلها فينا ليصح التكليف ولا يمكننا رفعها عن نفوسنا وذلك على سبيل الامتحان وتشديد التكليف كما قال: ﴿ إِنَّا جَمَلَنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةَ لَمَّا لِنَبَلُوَهُمَ أَيُّهُمَ آحَسَنُ عَمَلًا ﴾<sup>(۱)</sup> وقيل: زيّن الله ما يحسن منه وزيّن الشيطان ما يقبح منه بالوسوسة، عن أبي عليّ الجبّائيّ. وخلق الله الملائكة عقولاً بلا شهوة والبهائم ذات شهوات بلا عقول وجعلهما في الإنسان فمن غلب عقله شهوته فهو أفضل من الملائكة ومن غلب عليه شهوته فهو أرذل من البهائم.

ومِنَ النِّسَاءِ وقدتم ذكر النساء أي: حال كونها من طائفة النساء لعراقتهن في معنى الشهوات فإنَهن حبائل الفتنة والشيطان ﴿وَٱبْتَنِينَ ﴾ ويقع الفتنة بسببهم على جمع المال وكسب الحرام ولأن العلاقة بهم يمنع الإنسان عن محافظة حدود الله قيل: أولادنا فتنة إن عاشوا فتنونا وإن ماتوا أحزنونا. وعدم التعريض للبنات لعدم الاطراد في حبّهن مثل البنين. ﴿وَٱلْقَنَنَطِيرِ ٱلْمُتَنَظَرَةِ ﴾ القنطار، المال الكثير المجتمع و، قيل: «القنطار، مائة ألف دينار أو ملئي مسك ثور قاله أبو جعفر للتِه، أو سبعون ألفا أو أربعون ألف مئقال أو ثمانون ألفا أو مائة رطل أو ألف ومائتا مثقال أو ألف دينار أو مائة من ومائة

١\_ سورة الكهف: ٧.

مثقال ومائة رطل ومائة درهم أودية النفس. وفي «الكشّاف»: المقنطرة مبنيّة من لفظ القنطار للتوكيد كقولهم: ألوف مؤلّفة وبدر مبدّرة. وقيل: «المقنطرة» المضاعفة قال الفرّاء: هي تسعة قناطير. وقيل: هي الأموال المنضد بعضها على بعض وجمع جميع الأقوال يرجع إلى الكثرة.<sup>(۱)</sup> فوالنَّفَيَلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ ﴾ قيل: المراد الخيل الراعية.<sup>(۱)</sup> وقيل: هي الحسنة السيماء. وقيل: من السمة والعلامة أي: المعلمة «و الخيل» جمع لا واحد له من لفظه، واحده فرس واشتقاقها من الخيلاء فإنّها لم يتخيّل في عين صاحبها أعظم منها وركوبها فوجب الخيلاء لراكبها بعد أن تمكّن عليها فوكالأنتّني و*كالحرث في أي: الإبل والبقر والغنم* والزرع كلّ منها فتنة للناس: أمّا النساء والبنون فتنة للجميع، والذهب والفضّة فتنة لأهل الغنى والتجّار، والخيل فتنة للملوك، والأنعام لأهل البوادي، والحرث لأهل الرساتيق.

فَوْذَلِكَ ﴾ إشارة إلى ما ذكر من الأشياء المعهودة فَوْمَتَكُمُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا ﴾ ما يمتّع به في الحياة الدنيا أيّاماً قلائل فيفنى سريعاً فوَوَائلَهُ عِندَهُ, صُتْبُ ٱلْمَتَابِ ﴾ وهو الجنّة لأن مرجع أهل الله إليها وفي الآية تزهيد في طيّبات الدنيا في الجملة وترغيب فيما عند الله فعلى العاقل أن يأخذ من الدنيا قدر البلغة ولا يستكثر بالاستكثار الّذي يورط صاحبه في المحظور.

قُلْ أَوُنَبِيْتُكُمْ بِخَيْرٍ مِن ذَالِحُتَمَ لِلَّذِينَ ٱتَّغَوَّا عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَدُرُ خَالِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَنَجُ مُطَهَكَرَةٌ وَرِضْوَتُ مِتَ مَتَهِ وَٱللَّهُ بَصِـبُرُ بِالْهِــبَادِ ()

أَنَّلُ عَلَى اللَّهُ عام محمد، والهمزة للتقرير أي: أخبركم بما هو خير ممّا فصل المراجع: مجمع البيان، ج ٢، ص ٢٥٦.

من تلك المستلذات المزيّنة لكم ﴿لِلَّذِينَ ٱتَّقَوّا ﴾ والمراد أهل التَقوى «للّذين» خبر مبتدؤه «جنّات» والمراد من التقوى التحرز عن المعاصي والتبّتل إلى الله بالإعراض عمّا سواه كما ينبئ عن هذا المعنى النعوت الآتية ﴿عِندَ رَبّوهِمَ نصب على الحاليّة ﴿جَنَّنتٌ تَجَرِى مِن تَمَوْتِهَا ٱلأَنْهَدُرُ خَلِيرِينَ فِيهَا وَأَذَوَيَّ مُطَهَكَرَةٌ ﴾ ومبرءات من العيوب الظاهرة كالحيض والقاذورات ومن العيوب الباطنة كالغضب والحسدونحوه، قال النبي تشيّة الجنّات رضوانه أي: رضوان وما فيها»<sup>(1)</sup> ﴿ وَرِمْنَوَنتٌ يَحَت آقَوَ ﴾ وإزاء هذه الجنّات رضوانه أي: رضوان الباطنة كالغضب والحسدونحوه، قال النبي تشيّة الجنّات رضوانه أي: رضوان وما فيها»<sup>(1)</sup> ﴿ وَرِمْنَوَنتٌ يَحت آقَوَ ﴾ وإزاء هذه الجنّات رضوانه أي: رضوان الجنّة الجسمانيّة، والرضوان إشارة إلى الجنّة الروحانية وهي عبارة عن تجلّي أنوار رضاء الله وجلاله لروح العبد واستغراق العبد في استدراك لذّة المعرفة فيصير العبد في مقام الأول راضياً عن الله وفي آخره مرضيّاً عنده تعالى<sup>(1)</sup>

﴿ وَاتَهُ بَعِيدِرُ بِٱلْحِــبَادِ ﴾ وبأعمالهم فيعاقب ويثيب حسب ما يليق. ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَآ إِنَّنَا ءَامَتَ فَٱغْفِـرَ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقِـنَا عَذَابَ ٱلنَّادِ () ٱلعَكبِرِينَ وَٱلصَكِدِقِينَ وَٱلْقَكِنِتِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُسْتَغْفِرِينَ بِٱلْأَسْحَادِ ()

ثمّ وصف المتّقين الّذين سبق ذكرهم بقوله: ﴿لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْا ﴾<sup>(٤)</sup> فقال: ﴿ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ ﴾ أي: المتّقين يقولون: ﴿رَبَّنَآ إِنَّنَآ مَامَنَاً ﴾ صدّقنا بك ﴿فَاغَفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ أي: استرها وادفع عنّا عذاب النّار

> ١- بحارالانوار، ج ٨ ص ١٤٨. ومعارج اليقين في أصول الدين، ص ٤٩٥. ٢- تفسيرالرازي، ج ٧، ص ٢١٤. ٣- سورة الفجر: ٢٨. ٤- سورة آل عمران: ١٥.

المتنبيرين في نصب على المدح بإضمار أعني الصابرين وهو وصف آخر للذين اتَقَوّا والصبر التحمل من مشاق الدنيا والطاعات ووالمتنديرين في في نيّاتهم وأقوالهم فووًالْقَدْنِيْنِينَ المواظبين على الدعاء والعبادة ووَالْمُنْفِقِينَ في أموالهم في سبيل الله ووالمُسْتَغْفِرِينَ بِالأَسْعَارِ في وتوسل الواو بين الصفات مؤذن بأن كلّ صفة مستقلة بالمدح.

وقيل: إنّ الصبر ثلاثة: الصبر عند المصيبة والصبر على الطاعة والصبر عن المعصية.<sup>(١)</sup> والصدق يجري في القول وهو مجانبة الكذب وفي الفعل وهو إتيانه وعدم الانصراف عنه وفي النيّة وهو العزم عليه حتّى يفعل، والإنفاق يتناول على أقاربه ورحمه لله وفي الجهاد والصدقات على الفقراء وسائر وجوه البرّ.

«و الاستغفار» سؤال المغفرة وتخصيص الأسحار لأن الدعاء فيها أقرب إلى الإجابة والعبادة حينئذ أشق والنفس أصفى والروح أجمع لا سيّما للمجتهدين وأبعد للرياء قال يعقوب للنية: «ساستغفر لكم» أخره إلى وقت السحر قال النبي تلاثي ينزل الله إلى السماء الدنيا كلّ ليلة حتّى يبقى ثلث الليل فيقول: أنا الملك من ذا الّذي يدعوني فأستجيب له؟ من ذا الّذي يسألني فأعطيه من الّذي يستغفرني فأغفر له؟<sup>(٣)</sup> ومعنى ينزل الله ينزل الله ملكاً من أمره فكانَه ينزل تعالى وهو تعالى شأنه عن النزول والصعود. قال لقمان لابنه: «يا بنيّ لا تكونن أعجز من هذا الديك يعموت بالأسحار وأنت نائم على فراشك». <sup>(٣)</sup>

والحاصل إذا كان التسبيح من فعل الحيوانات العجم بل النباتات

۱ــ الكافي، ج ۲، ص ۹۱. وتحف العقول، ص ۲۰٦. ووسائل الشيعة، ج ۱۵، ص ۲۳۸. ۲ــ سنن الترمذي، ج ۵، ص ۱۸۸. والسنن الكبرى، ج ٤، ص ٤٢٠. ۳ــ تفسير البغوي، ج ۱، ص ۲۸۵. والدرالمنثور، ج ٥، ص ١٦٣. والجمادات كما يفصح عن هذا البيان قوله تعالى: ﴿وَإِن مِن شَقَ، إِلَّا يُسَيَّحُ بِحَدِهِ ﴾<sup>(١)</sup> فالإنسان الذي هو العالم الكبير أولى بأن يشتغل بالتسبيح. شَهِـدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأَوْلُوا ٱلْعِلْمِ قَاَبِمَا بِٱلْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَ*بِي*رُ ٱلْحَكِيمُ ۞

أسلم فقالا للنبي تلكيم أنه إذا هُو كما نزلت الآية حين جاء رجلان من أحبار الشام فقالا للنبي تلكيما أنت محمد؟ «قال: نعم». قالا: أنت أحمد؟ «قال: نعم»، قالا: أخبرنا عن أعظم الشهادة في كتاب الله فأخبرهما. أي: أثبت الله بالحجة القطعية وأعلم سبحانه بمصنوعاته الدالة على وحدانييتة في خلقة الأشياء إذ لا يقدر أحد أن ينشئ شيئاً منها قال ابن عبّاس: خلق الله الأرواح قبل الأجساد يقدر أحد أن ينشئ شيئاً منها قال ابن عبّاس: خلق الله الأرواح قبل الأجساد لنفسه أربعا خلي قبل خلق الأشياء إذ لا يقدر أحد أن ينشئ شيئاً منها قال ابن عبّاس: خلق الله الأرواح قبل الأجساد بأربعة آلاف سنة وخلق الأرزاق قبل الأرواح بأربعة آلاف سنة فشهد لنفسه قبل خلق الخلق الخلي ولا بحر فقال:

و«الملائكة» عطف على الاسم الجليل أي: أقرّت الملائكة بذلك لمّا عاينت من عظم قدرته وأولوا العلم آمنوا به واحتجّوا عليه بالأدلّة التكوينيّة والتشريعيّة وهم الأنبياء والمؤمنون العالمون. قال الزجّاج: معنى «شهد الله» أي: علم الله وأخبر بما يقوم مقام الشهادة على وحدانيّته من عجائب صنعه فإنّ الشاهد هو العالم الّذي يبيّن ما علمه، ومن هذا المعنى شهد فلان عند القاضي أي: بيّن علمه، وقال الحسن: (في الآية تقديم وتأخير والتقدير: شهد الله أنّه لا إله إلّا هو قائماً بالقسط، وشهدت الملائكة أنّه لا إله إلّا هو قائماً بالقسط وشهد أولو العلم أنّه لا إله إلّا هو قائماً بالقسط). والقسط: العدل

١- سورة الإسراء: ٤٤.

الذي قامت به السماوات.

وقيل: معنى قوله: ﴿قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ﴾ أَنَّه يقوم بتدبير الخلق وجزاء الأعمال بالعدل كما يقال: فلان قائم بالتدبير أي: يجري أفعاله على الاستقامة.

وإنّما كرّر قوله: ﴿لَا إِلَهُ إِلَّهُ مُوَكَى لاَنَهُ بِيّن بِالأَوَّل أَنَّهُ المستحقّ للتوحيد وبالثاني أنّه القائم بتدبير الخلق من الأرزاق والآجال والإثابة والمعاقبة

يفعل ما يشاء لا معقّب لحكمه وتضمّنت الآية الإبانة عن فضل أهل العلم والعلماء لأنّه قرن العلماء بالملائكة وشهادتهم بشهادة الملائكة.

وممّا جاء في فضل العلم والعلماء من الحديث ما رواه جابر بن عبد الله عن النبيﷺ أنّه قال: **«ساعة من عالم يتكن على فراشه ينظر في** علمه خير من عبادة العابد سبعين عاما».<sup>(1)</sup>

أقول: المراد من العلم علم الدين والشريعة.

وروى أنس بن مالك عنه الله قال: «تعلّموا العلم فإنّ تعلّمه لله حسنة ومدارسته تسبيح والبحث عنه جهاد وتعليمه من لا يعلمه صدقة وتذكّره لأهله قربة لأنّه معالم الحلال والحرام ومنار سبيل الجنة والنار والأنيس في الوحشة والعماحب في الفربة والمحدّث في الخلوة والدليل على السرّاء والضرّاء والسلاح على الأعداء والقرب عند الغرباء يرفع الله به أقواما فيجعلهم في الخير قادة يقتدى بهم ويقتفي بآثارهم وينتهي إلى رأيهم وترغب الملائكة في خلّتهم وبأجنحتها تمسحهم وفي صلاتهم تستغفر لهم وكل رطب ويابس مستغفر لهم حتى حيتان البحر وهوام الأرض وسباعها وأنعامها والسماء ونجومها، ألا وإنّ العلم حياة القلب ونور الأبصار وقوة الأبدان يبلغ بالعبد منازل الآخرة ومجلس الملوك والفكر فيه يعدل بالصيام ومدارسته بالقيام، والعلم إمام

۱ـ مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۵۸. وبحارالانوار، ج ۲، ص ۲۳.

التغذيلة التغذيلة

العمل والعمل تابعه».<sup>(1)</sup>

وروى أنس في فضل هذه الآية قال: من قرأ ﴿ شَهِـدَ آللهُ...﴾ عند مقامه خلق الله منها سبعين ألف خلق يستغفرون له إلى يوم القيامة.

وقال سعيد بن جبير: كان حول الكعبة ثلاثمائة وستَّون صنما فلمّا نزلت ﴿ شَهِـدَ ٱللَّهُ...﴾ خرّوا سجّداً.

وعن غالب القطّان قال: أتيت الكوفة في تجارة فنزلت قريباً من الأعمش فكنت أحتلف إليه فلمًا كنت ذات ليلة أردت أن أصدر إلى البصرة قام من اللّيل فتهجد فمرّ بهذه الآية: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لَا إِنّهَ إِلَا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأَوْلُوا آلَيلَهِ قَامَاً بِٱلْتِسْلِ<sup>1</sup> لَا إِلَنَهُ إِلَا هُوَ ٱلْمَتِيدُ ٱلْعَصَيدُ ﴾ قال الأعمش: وأنا أشهد بما شهد الله به وأستودع الله هذه الشهادة وهي لي عند الله وديعة ﴿ إِنّ أليّبِتَ عِندَ آللَهِ آلَا سَتَدَهُ ﴾ قلت في نفسي: لقد سمع فيها شيئاً فصلّيت معه ألدِيتَ عِندَ آللَهِ الله به وأستودع الله هذه الشهادة وهي لي عند الله وديعة ﴿ إِنّ وودَعته ثمّ قلت: آية سمعتك تردَدها فما بلغك فيها؟ قال والله: لا أحدَّتُك بها إلى سنة فلبثت على بابه سنة فلمًا مضت السنة قلت: يا أبا محمّد قد مضت السنة قال: حدَّني أبو وائل عن عبد الله (أقول: المراد عبد الله بن عمر) قال: قال رسول الله تلائيًا: "وائل عن عبد الله (أقول: المراد عبد الله بن عمر) قال: عهدا وأنا أحق من وفي بالمهد أدخلوا عبدي الجنّه».<sup>(٢)</sup>

وعن ابن مسعود أنّ النبيكَ قال: لأصحابه ذات يوم أيعجز أحدكم أن يتّخذ كلّ صباح ومساء عند الله عهدا قالوا: وكيف ذلك؟ قال: «يقول كلّ صباح ومساء: اللهم فاطر السماوات والأرض عالم الغيب والشهادة إتي أعهد إليك بأتي أشهد أن لا إله إلّا أنت وحدك لا شريك لك وأنّ محمّدا عبدك ورسولك وأنّك إن تكلني إلى

۱۔ انظر: الخصال، ص ۵۵۲ ومجمع البیان،ج۲ ، ص۲۵۸ ؛ وبحارالانوار، ج ۱، ص ۱۳٦. ۲۔ مجمع البیان، ج ۲، ص ۲۵۹. ومستدرک الوسائل، ج ٤، ص ۱۸۳. نفسي تقربني من الشرّ وتباعدني من الخير وأنّي لا أتق إلّا برحمتك فاجعل لي عهداً توفنيه يوم القيامة إلّك لا تخلف الميعاد. فإذا قال ذلك طبع عليه بطابع ووضع تحت العرش فإذا كان يوم القيامة نادى مناد أين الذين لهم عند الله عهد فيدخلون الجنّة».<sup>(1)</sup> إِنَّ الَذِينَ عِندَ اللَّهِ الْإِسْلَكُمُ وَمَا اَخْتَلَفَ الَّذِينِ أُوتُواْ الْكِتَنِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْمِلْحُ بَغْمَا بَيْنَهُمُ وَمَن يَكْفُرُ بِنَايَنِتِ اللَّهِ وَالَّهُ مَا لِعَانِ الْكَانِ الْ

أن التربي عند الله سوى الإسلام الذي هو التوحيد والإطاعة والتسليم بالشريعة مرضيًا عند الله سوى الإسلام الذي هو التوحيد والإطاعة والتسليم بالشريعة المقررة في أحكام الإسلام وهو القرآن، ولا شك أن الإسلام شهادة التوحيد قلباً ولساناً والقبول لما جاء من عند الله وهذا الحكم ثابت من زمن آدم إلى الخاتم وإنّما الاختلاف في الفروع التي هي الشرائع والشروط ويغيّر بما جاء الخاتم وإنّما الاختلاف في الفروع التي هي الشرائع والشروط ويغيّر بما جاء الخاتم وإنّما الاختلاف في الفروع التي هي الشرائع والشروط ويغيّر بما جاء من عند الله وهذا الحكم ثابت من زمن آدم إلى الخاتم وإنّما الاختلاف في الفروع التي هي الشرائع والشروط ويغيّر بما جاء به النبيّ في كلّ زمان فالحقيقة متحدة والشروط مختلفة وهذا الاختلاف الصوريّ لا ينافي الاتحاد الأصليّ. ﴿وَمَا المَعْتَلَفَ الَذِيبَ أُوتُوا آلكِتَنَبَ في نزلت من زمان فالحقيقة متحدة والشروط مختلفة وهذا الاختلاف الصوريّ لا ينافي الاتحاد الأصليّ. ﴿وَمَا المَعْتَلَفَ الَذِيبَ أُوتُوا آلكِتَنَبَ في نزلت من بعد ما جاء في الموريّ التي هي الشروط مختلفة وهذا الاختلاف الصوريّ لا ينافي الاتحاد الأصليّ. ﴿وَمَا المَعْتَلَفَ الَذِيبَ أُوتُوا آلكِتَنَبَ في نزلت من بعد ما جاء والسوريّ لا ينافي الاتحاد الأصليّ. ﴿وَمَا المَعْتَلَفَ الذَيبَ أُوتُوا آلكِتَنَبَ في نزلت الصوريّ لا ينافي الاتحاد الأصليّ. ﴿وَمَا المَعْتَلَفَ الذَيبَ أُوتُوا آلكِتَنَبَ في نزلت أولوريّ أولوا نوته تلك إلّ من بعد ما جاءهم العلم الستثناء مفرّغ من أعم الأحوال والأوقات أي: ما اختلفوا في الإسلام والنبوة لي المحمديني إلى المنا عد أن علموا بأنّه الحق وعرفوا صحة كلامه تلك بالحجج والتناء مفرّغ من أعم الأحوال والأوقات أي: ما اختلفوا في الإسلام والنبوة والآيات وأن الاختلاف بعد حصول تلك المرتبة مما لا يصدر عن العاقل بغيا والآيات وأن الاختلاف بعد حصول تلك المرتبة مما لا يصدر عن العاقل بنيا والآيات وأن الاختلاف بعد أي: حسداً كائناً بينهم وطلباً للرياسة.

﴿ وَمَن يَكْفُرُ بِتَايَنَتِ ٱللَّهِ ﴾ الناطقة ولم يعمل بمقتضاها

الجملة قائم مقام جواب الشرط، ومن يكفر بآياته فإنّه يجازيه ويعاقبه عن قريب لأنّه تعالى يحاسبهم في أقلّ من لمحة.

١- بحارالانوار، ج ٨٣ ص ١٥٢. وجوامع الجامع، ج ٢، ص ٤٧٠. والصافي، ج ٣، ص ٢٩٦.

فيخلؤ التغنيات

فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجَمِعِىَ لِلَّهِ وَمَنِ ٱتَّبَعَنُ وَقُل لِلَّذِينَ أُونُوا الْكِتَبَ وَالْأُمَنِيَىَٰ مَاَسْلَمْتُمْ فَإِنْ آَسْلَمُوا فَعَدِ الْحَتَدَوا وَإِن تَوَلَّوا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَغُ وَاللهُ بَصِيرُ بِآلِعِبَادِ ()

فإن خاصموك، وخاصمه وفد نصارى وهم نصارى نجران في كون الدين عند الله الإسلام ﴿فَقُلْ أَمَّنَهَتُ وَجَهِىَ ﴾ وأخلصت قلبي وجملتي ﴿لِقَهِ ﴾ وحده لم أجعل فيها لغيره شريكا بأن أعبده وأدعوه وهو القديم الذي ثبتت ألوهيّته عندكم وعندي وما جئت بشيء بديع حتّى تجادلونني فيه ﴿وَمَنِ أنَّبَعَنِ ﴾ عطف على الضمير في «أسلمت» أي: وأسلم من اتّبعني.

فَوَاب تَوَلَّوَا ﴾ وأعرضوا عن الاتّباع فَوْمَا عَلَيْك ٱلْبَلَغُ ﴾ قائم مقام جواب الشرط أي: لم يضرّوك شيئاً أو عليك التبليغ ولست ملتزماً بحصول هدايتهم. روي أنّ رسول الله لمّا قرأ هذه الآية على أهل الكتاب قالوا: أسلمنا، فقال الله لليهود: أتشهدون أنّ عيسى كلمة الله وعبده ورسوله؟ فقالوا: معاذ الله، وقال للنصارى: أتشهدون أنّ عيسى عبد الله ورسوله؟

فقالوا: معاذ الله أن يكون عيسى عبدا وذلك قوله تعالى: ﴿وَإِن تَوَلَّوْا ﴾. (٢)

١\_ سورة المائدة: ٩١.

٢\_ تفسير الثعلبي، ج ٣، ص ٣٦. تفسير أبي السعود، ج ٢، ص ١٩.

114

﴿وَاللَّهُ بَصِيرٌا بِٱلْعِبَادِ ﴾ عالم بأحوالهم وهو وعد ووعيد.

14.

إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِتَايَنَتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيَتِنَ بِغَـيْرِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ ٱلَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِٱلْقِسْطِ مِنَ ٱلنَّاسِ فَبَثِيرُهُم بِعَنَدَابٍ أَلِهِمٍ شَ

أي: الذين يجحدون حجج الله وبيّناته ﴿ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيَتِنَ ﴾ قيل: هم اليهود، عن أبي عبيدة الجرّاح قال: قلت: يا رسول الله أي: الناس أشد عذاباً يوم القيامة؟ فقال: «رجل قتل نبياً أو قتل رجلاً أمر بمعروف أو نهى عن منكر». ثم قرأتشي ﴿ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيَتِنَ ... ﴾ ثم قالﷺ: «يا أبا عبيدة قتلت بنو إسرائيل ثلاثة وأربعين نبيا من أول النهار في ساعة واحدة فقام مانة رجل واثنا عشر رجلا من عباد بني إسرائيل فأمروا بالمعروف ونهوهم عن المنكر فقتلوا جميعا في آخر النهار في ذلك اليوم وهو الذي ذكره الله»<sup>(۱)</sup> ﴿ فَبَشِرَهُ مِعَدَّاتٍ آلِي فِي وقوله ﴿ يُعَيْرُ مَقَ يدل على أن قتل الأنبياء ما هو حق بل المراد أن قتلهم لا يكون إلّا بغير حق كقوله: ﴿ وَمَن يَدَعُ مَعَ ٱللَّهِ إِنَّهَا مَاخَرَ ﴾<sup>(۱)</sup> والمراد أن قتلهم لا يكون إلّا بغير حق بوجوه من الحق وهم كانوا يقتلون بغير وجه من وجوه الحق القتل يكون

أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي ٱلدُّنِيكَا وَٱلْآخِرَةِ وَمَا لَهُم مِن نَّعِيرِينَ @

أَوْلَتَهِكَ ﴾ المتّصفون بتلك الصفات القبيحة ﴿ أَوْلَتَهِكَ ﴾ بطلت أعمالهم ألتي عملوها من البرّ ولم يبق لهم أثر في الدارين ﴿ وَمَا لَهُم مِّن نَّصِرِنَ ﴾ ينصرونهم من بأس الله وعذابه.

۱ـ مجمع البيان، ج ۲، ص ۲٦٢. والتبيان، ج ۲، ص ٤٢٢.

أَلَرَ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَٰبِ يُنْعَوْنَ إِلَى كِنَٰبِ ٱلَّتِ لِيَعْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَى فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُم مُّعْرِضُونَ ۞

تعجيب للرسول ولكلّ من تتأتّى منه الرؤية في حال أهل الكتاب وسوء صنيعهم أي: تنظر في لم الذي أوتُوا نَصِيبُ كي وحظًا وافرا من التوراة وما أوتوا من العلوم والأحكام الَّتي من جملتها ما علموه من نعوت النبي الله في يُتَعَوَّنَ إِنَّ كِنَبٍ ٱللَّهِ قَيل: المراد التوراة، قال ابن عبّاس: دعا إليها اليهود فأبوا لعلمهم بلزوم الحجة لما فيه من الدلالات على صدق نبوة محمد الله وإنّما قال: في أُوتُوا نَسِيبُ مِنَ آلصِتَنَبٍ كَ لاَنهم كانوا يعلمون بعض ما فيه. وقيل: المراد من «الكتاب» في الآية (القرآن) عن الحسن وقتادة. دعوا إلى القرآن لأن ما فيه موافق لما في التوراة من اصول الديانة.

لاَنَه يفرق بين الحقّ والباطل فهو الحاكم ذلك الكتاب بينهم وأضيف الحكم إليه لاَنَه يفرق بين الحقّ والباطل فهو الحاكم كما في صفة القرآن «بَشِيراً ونَذيراً» وذلك أنّ رسول الله الله دخل مدارس اليهود فدعاهم إلى الإسلام فقال له رئيسهم نعيم بن عمر: على أي: دين أنت؟ قال الله: «على ملة إبراهيم»، قال: إنّ إبراهيم كان يهوديًا، قال الله: «إنّ بيننا وبينكم التوراة فهاتوها فأبوا».<sup>(٢)</sup>

وقال الكلبيّ: نزلت الآية في قضيّة الرجم وهي أنّه فجر رجل وامرأة من أهل خيبر وكانا في شرف من قومهما وكان حكمهم في كتابهم الرجم فأتوا رسول الله رجاء رخصة عنده فحكم عليهم بالرحم فقالوا: جرت علينا في الحكم ليس عليهما الرجم، فقالﷺ: «بيني وبينكم التوراة» قالوا: قد أنصفتنا، قال: «فمن أعلمكم بالتوراة»؟ قالوا: ابن صوريا فأرسلوا إليه فدعا النبيّ

٢\_ تفسير جوامع الجامع، ج ١، ص ٢٧٤. والكشاف، ج ١، شرح ص ٤٢٠.

بشيء من التوراة فيه الرجم دلّه على ذلك ابن سلام فقال للله لابن صوريا: «اقرأ» فلمّا أتى على آية الرجم وضع كفّه عليها وقام ابن سلام ورفع إصبعه عنها ثمّ قرأ على رسول الله وعلى اليهود بأنّ المحصن والمحصنة إذا زنيا وقامت عليهما البيّنة رجما وإن كانت المرأة حبلى تربّص حتّى تضع ما في بطنها وأمر رسول الله باليهوديّين فرجما فغضب اليهود لذلك ورجعوا كفّارا فأنزل الله هذه الآية.

أُمَّةً يَتُوَلَى فَرِيقٌ مِنْهُمٌ وَهُم مُعَمِضُونَ ﴾ عن الحق. ذلك التولّي حاصل
 بأنهم بسبب أنّهم قالُوا لَن تَمَسَّنَا النّارُ باقتراف الذنوب وركوب المعاصي إلّا
 أياما معدودات وهي الأيّام الّتي عبدوا فيها العجل أربعون يوما وبسبب قصر
 المدّة سهّلوا وهوتوا عليهم الخطوب. وقال الحسن: سبعة أيّام. وقيل: المراد
 أيّام قلائل منقطعة عن الجبّائي.
 ""

ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَن تَمَتَتَنَا النَّـارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَتُ وَغَرَّمُ فِ دِينِهِم مَّا حَحَانُوا يَغْتَرُونَ ()

من قولهم ذلك وأطمعهم هذه العقيدة الفاسدة وما أشبهه نحو قولهم: (نَحَنُ أَبْنَتَوُا اللَّهِ وَأَحِبَّتَوُهُ ﴾<sup>(٢)</sup> وآباؤنا الأنبياء يشفعون لنا، وأن الله وعد يعقوب أن لا يعذّب أولاده إلّا تحلّة القسم ولذلك ارتكبوا ما ارتكبوا من القبائح.

قال ابن عبّاس: زعمت اليهود أنّهم وجدوا في التوراة أنّ ما بين طرفي جهنّم أعلاها وأسفلها أربعون سنة إلى أن ينتهوا إلى شجرة الزقّوم، وإنّما نعذّب حتّى نأتي على شجرة الزقّوم ؛ فتذهب جهنّم.<sup>(٣)</sup> وأصل الجحيم سقر

> ۱۔ مجمع البیان، ج ۲، ص ۲۳٦. ۲۔ سورة المائدة: ۱۸. ۳۔ تفسیر ابن کثیر، ج ۱، ص ۱۲۲.

وفيها شجرة الزقّوم فإذا اقتحموا من باب جهنّم وتبادروا في العذاب حتّى انتهوا إلى شجرة الزقّوم وملؤوا البطون ؛ قال لهم خازن سقر: زعمتم أنّ النار لن تمستكم إلّا أيّاما معدودات فدخلت أربعون سنة وأنتم مؤبّدون.

فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَهُمْ لِيَوْمِ لَا رَيْبَ فِيهِ وَوُفِيَتَ كُلُّ نَغْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ٢

حاصل المعنى: أي حال يكون حال من اغتر بالدعاوى الباطلة حتى أذاه ذلك إلى الخلود في النار ونظير هذا الكلام قول القائل: أنا أكرمك وإن لم تجنني فكيف إذا جنتني؟ يريد عظم الإكرام أي: كيف يصنعون ﴿إذا جَمَعَنَهُمْ لِتَوْمِ ﴾ أي: لجزاء يوم لا شك في وقوعه ووقوع ما فيه؟ روي أن أول راية ترقع يوم القيامة من رايات الكفرة راية اليهود فيفضحهم الله على رؤوس الأشهاد ثم يأمرهم إلى النار. ﴿وَوُفِيَتَ حَكُلُ نَغْنِ ﴾ جزاء ﴿مَا حَسَبَتَ ﴾ من غير نقص أصلا كما زعموا، واللام في «ليوم» يدل على الجزاء ولو قال: الخميس ﴿وَعُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ أي: كل الناس المدلول عليهم «بكلٌ نفس».

قُلِ اللَّهُمَّ مَـٰلِكَ الْمُلْكِ تُوَّتِي الْمُلْكَ مَن تَشَآهُ وَتَـٰبَعُ الْمُلْكَ مِمَّن نَشَآهُ وَتُعِزُ مَن تَشَآهُ وَتُـذِلُ مَن نَشَآهُ بِيَدِكَ الْخَذِرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَقَءٍ فَدِيرٌ ۞ تُولِجُ الَيْلَ فِ النَّهَارِ وَتُولِجُ النَّهَارَ فِي الَيْـلِ وَتُخْرِجُ الْحَقّ مِنَ الْمَيِّتِ وَتُغْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيٍّ وَتَرْزُقُ مَن تَشَآهُ بِعَذِرِ حِسَابٍ ۞

«اللهم» أصله يا الله فالميم عوض عن حرف النداء ولذلك لا يجتمعان وشدّدت الميم لقيامها مقام حرفين وهذا من خصائص الاسم الجليل. وقيل: أصله يا الله أمنا بخير أي: اقصدنا بخير، وخفّف بحذف حرف النداء ومتعلَّقات الفعل وهمزته الَّتي هي فاء الفعل ﴿مَنِكَ ٱلْمُلَكَ ﴾ أي: جنس الملك على الإطلاق هو مالكه حقيقياً يتصرف فيه إيجادا وإعداما إحياء وإماتة من غير مشارك ﴿ تُوَتِي ٱلْمُلْكَ ﴾ بيان لبعض وجوه التصرف الَذي يستدعيه مالكيّة الملك والإيتاء إثبات مالكيّته على سبيل الحقيقة ﴿ مَن تَشَآهُ ﴾ إيتاءه وَتَنَيَحُ ٱلْمُلْكَ مِتَن تَشَآهُ ﴾ نزعه منه ومن أوتي الملك فالمأتيّ مالكيّته على سبيل المجاز ﴿ وَتَعْرَدُ مَن تَشَآهُ ﴾ أن تعزّه في الدنيا أو في الآخرة أو فيهما على سبيل المحاز ﴿ وَتَعْرَدُ مَن تَشَآهُ ﴾ أن تعزّه في الدنيا أو في الآخرة أو فيهما على سبيل الندرة واقتضاء الحكمة ﴿ وَتُذِكْ مَن تَشَآهُ ﴾ أن تذلّه في أحدهما أو يهما ﴿ يَعَذِكَ ٱلْمُلْكَ مِتَن الحكمة ﴿ وَتُرْبَلُ مَن تَشَآهُ ﴾ أن تذلّه في أحدهما أو بقدرتك الخبر كلّه لا بقدرة أحد من غيرك قبضا وبسطا، وكلّ أفعال الله من نافع وضارً صادر عن المصلحة فهو كلّه خير.

روي أنّ رسول الله تلالي لما خطّ الخندق عام الأحزاب وقطع لكلّ عشرة من أهل المدينة أربعين ذراعاً وجمع من وافى الخندق من القبائل عشرة آلاف وأخذوا يحفرونه خرج من بطن الخندق صخرة كالفيل العظيم لم تعمل فيها المعاول فوجهوا سلمان نحو رسول الله تلالي فجاءه فأخبره فجاءتلا وأخذ المعول من يد سلمان فضربها ضربة صدعتها مقدار ثلثها وبرق منها برق أضاء ما بين لابتيها كأنّه مصباح في جوف بيت مظلم فكبر وكبر معه المسلمون وقال: «أضاءت لي منها قصور الحيرة ومدائن كسرى كأنها أقياب الكلاب»، ثمّ ضرب الثانية فكسرها وبرق منها برق أضاء ما بين لابتيها حتى كان مصباحا في جوف بيت مظلم فكبر النبي تلالية وكبر المسلمون فقال الله: «أضاءت لي قصور الحمر في أرض الشام»، ثمّ ضرب الثالثة وبرق منها برق أضاءت لي قصور الحمر في أرض الشام»، ثمّ ضرب الثالثة وبرق منها برق أضاءت قصور صنعاء فكبر وكبر المسلمون فقال الله: النبي جبرتيل ليك. ويعدكم الباطل ويخبركم أنَّه يبصر من يثرب قصور الحيرة ومدائن كسرى وأنَّها تفتح لكم وأنتم تحفرون الخندق من الفرق لا تستطيعون أن تبرزوا؟<sup>(۱)</sup>

إِنَّكَ عَلَى كُلُ شَمَّر فَذِيرٌ ﴾ من الإعزاز والإذلال، وبعد أن قال المنافقون هذا الكلام نزلت في قُلِ اللّهُمَرَ... ﴾ وروى جعفر بن محمد عن أبيه عن آبائه عن النبي تشير أنّه قال: «لما أراد الله أن ينزل فاتحة الكتاب وآية الكرسي وفي شَهدَ النّهُ أنّه قال: «لما أراد الله أن ينزل فاتحة الكتاب وآية الكرسي وفي شَهدَ النّهُ أنّه أنّه قال: «لما أراد الله أن ينزل فاتحة الكتاب وآية الكرسي وفي شَهدَ أنّه أنّه أنّه قال: «لما أراد الله أن ينزل فاتحة الكتاب وآية الكرسي وفي شَهدَ أنّه أنّه أنّه أنّه قال: «لما أراد الله أن ينزل فاتحة الكتاب وآية الكرسي وفي شَهد أند أنّه أنّه أنّه أنّه أنّه أن من النبي تشري الله عنه الكتاب وقله: في ينزل فاتحة الكتاب وقله: فوينيز وني ينتز أنه أنته أنته أناه إلى قوله: في ينتز وبين الله حجاب وقلن: يا رب تهبطنا إلى دار الدنوب وإلى من يعصيك ونحن معلقات بالطهور وبالقدس؟ فقال: وعزّتي وجلالي ما من عبد مؤمن قرأ كن في دبر كل صلاة مكتوبة إلا أسكنته حظيرة القدس على ما كان فيه وإلا نظرت إليه بعيني المكنونة في كل يوم سبعين نظرة وإلا قضيت له في كل يوم سبعين نظرة والا قضيت له في كل يوم سبعين نظرة والا قضيت له في كل يوم سبعين نظرة والا قضيت له في كل يوم سبعين حاجة أدناها الفقر وإلا أعذته من كل علو وفصرته عليه ولا يمنه دخول الجنة إلا أسكنته عليه ولا يمنعه دخول الجنة أن أن يوم سبعين نظرة والا قضيت له في كل يوم سبعين نظرة والا قضيت له في كل يوم سبعين نظرة والا قضيت له في كل يوم سبعين حاجة أدناها الفقر وإلا أعذته من كل علو وفصرته عليه ولا يمنعه دخول الجنة إلا أن يموت».<sup>(٢)</sup>

وقال معاذ بن جبل: احتبست عن رسول الله ﷺ يوماً لم أصلَ معه الجمعة فقال:«يا معاذ ما يمنعك عن صلاة الجمعة»؟ قلت: يا رسول الله كان ليوحنًا اليهود عليَّ أوقية من تبر وكان على بابي يرصدني فأشفقت أن يحبسني دونك، قال: «**أتحبُ أن يقضي الله دينك**»؟

قلت: نعم يا رسول الله ﷺ قال: «قل: قل اللهم مالك الملك إلى قوله: بغير حساب، يا رحمن الدنيا والآخرة ورحيمهما تعطي منهما ما تشاء وتمنع منهما ما تشاء اقض عنّي ديني فإن كان عليك ملء الأرض ذهباً لأدّاه الله».

﴿ تُولِجُ ٱلَّيْنَلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَتُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّيْلِ ۖ وَتُخْرِجُ ٱلْمَنَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُغْرِجُ

۱۔ انظر: مجمع البیان، ج ۲، ص ۲۷۰. وبحارالانوار، ج ۱۷، ص ۱۷۱. وج ۲۰، ص ۱۹۰. ۲۔ مستدرک الوسائل، ج ۵، ص ٦٧. ومجمع البیان، ج ۲، ص ۲٦٧. وبحارالانوار، ج ۸۹ ص ۲٦۱. ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَتَرْنُقُ مَن تَشَكَهُ مِنَيِّرِ حِسَامٍ ﴾ أي: تنقص من الليل فيجعل ذلك النقصان زيادة في النهار وتنقص من النهار فيجعل ذلك النقصان زيادة في الليل على قدر طول النهار وقصره عن ابن عبّاس وعامّة المفسّرين. وقيل: معنى الآية: تدخل أحدهما في الآخر بإتيانه بدلاً منه في مكانه عن أبي عليّ الجبّائيّ.

...........

وَتُخْمِحُ ٱلْمَى مِنَ ٱلْمَيَتِ ﴾ أي: من النطفة وهي ميّتة بدليل قوله: وَكُلْكُ اللَّمَ أَمَوَنَا فَأَحْبَعَتُم ﴾<sup>(١)</sup> ﴿وَتُغْمِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِ ﴾ أي: النطفة من الحيّ وكذلك الدجاجة من البيض والبيض من الدجاجة، وقيل: إنّ معناه: النخرج المؤمن من الكافر والكافر من المؤمن، روي ذلك عن الصادقين المُثْنَى.<sup>(٢)</sup> وقرئ الميّت» بالتشديد والتخفيف، قال البصريّون: إنّهما سواء كقول الشاعر: ليس من مات واستراح بميت إنّما الميت ميّت الأحياء<sup>(٣)</sup>

فجمع بين اللغتين. وقيل: الميّت بالتشديد الّذي لم يمت بعد وبالتخفيف الّذي مات، قال الطبرسيّ: والصحيح الأول.<sup>(١)</sup>

وَتَرْذُقُ مَن تَشَكَهُ مِعَيِّرِ حِسَاسٍ اللَّهِ أَي: بغير تقتير لأن عادة المقتَّر لا ينفق
 إلّا بحساب. قال أبو العبّاس المقرئ: ورد لفظ الحساب في القرآن على ثلاثة
 أوجه: بمعنى التعب قال تعالى: ﴿ وَتَرْذُقُ مَن تَشَكَهُ مِعَيِّرِ حِسَاسٍ في القرآن على ثلاثة
 أوجه: بمعنى التعب قال تعالى: ﴿ وَتَرْذُقُ مَن تَشَكَهُ مِعَيِّرِ حِسَاسٍ في القرآن على ثلاثة
 أوجه: بمعنى التعب قال تعالى: ﴿ وَتَرْذُقُ مَن تَشَكَهُ مِعَيِّرِ حِسَاسِ في القرآن على ثلاثة
 أوجه: بمعنى التعب قال تعالى: ﴿ وَتَرْذُقُ مَن تَشَكَهُ مِعَيْرِ حِسَاسِ في القرآن على ثلاثة
 أوجه: بمعنى التعب قال تعالى: ﴿ وَتَرْذُقُ مَن تَشَكَهُ مِعَيْرِ حِسَاسِ في القرآن على العدد
 أوجه: بمعنى التعب قال تعالى: ﴿ وَتَرْذُقُ مَن تَشَكَهُ مِعَيْرِ حِسَاسِ في القرآن على العدد
 أوجه: بمعنى التعب قال تعالى: ﴿ وَتَرْذُقُ مَن تَشَكَهُ مِعَيْرِ حِسَاسِ في القرآن على العدد
 أوجه: بمعنى التعب قال تعالى: ﴿ وَتَرْذُقُ مَن تَشَكَهُ مِعَيْرِ حِسَاسِ في القرآن على العدد
 أوجه: بمعنى التعب قال تعالى: ﴿ وَتَرْذُقُ مَن تَشَكَهُ مِعَيْرِ حَسَاسُ المَعْنِ العدي العدي العدي القال: ﴿ إِنَّهَا يُوَقَى القَتْبِرُونَ أَجْرَعُمُ بِغَيْرِ حِسَاسِ ﴾

الأفاعيل العظام المحيّرة للعقول فقدرته على أن ينزع الملك من العجم ويذلَهم ويؤتيه العرب ويعزّهم أهون عليه من كلّ هيّن. وفي بعض الكتب: أنا الله ملك الملوك قلوب الملوك ونواصيهم بيدي فإنّ العباد إن أطاعوني جعلتهم لهم رحمة وإن عصوني جعلتهم عليهم عقوبة. فلا تشتغلوا بسب الملوك ولكن توبوا إلى أعطفهم عليكم<sup>(۱)</sup>، وهو معنى كما تكونون يولّى عليكم أي: إن كنتم من أهل الطاعة يولّ عليكم أهل الرحمة وإن كنتم أهل المعصية يولّ عليكم أهل العقوبة.

وفي الحديث أن موسى للتلاب ناجى ربّه فقال: «يا ربّ ما علامة سخطك من رضاك؟ فأوحى الله إليه إذا استعملت على الناس خيارهم فهو علامة رضاي عنهم وإذا استعملت شرارهم فهو علامة سخطي عليهم». وفيه إشارة إلى أنّ الولاة يكونون على حسب أعمال الرعايا وأحوالهم صلاحا وفسادا فعلى كلّ واحد من المسلمين التضرّع نله والإنابة إليه بالتوبة والاستغفار عند فشوّ الظلم وشمول الجور من السلطان ويظهر جور الوالي وعدله في الضرع والزرع والأشجار والمكاسب والحرف بقلّها ونزوع البركة عنها وتكسّد معاملة أهل الحرف في الأمصار.

قال النبي للشيخ «ميأتي زمان لأمني يكون امراؤهم على الجور وعلماؤهم على الطمع وعبّادهم على الرياء وتجارهم على أكل الرباء ونساؤهم على زينة الدنيا<sup>». (٢)</sup> لَا يَتَخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَنفِرِينَ أَوْلِيكَة مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَغْعَكَ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَهِ فِي شَقٍ إِلَا أَن تَتَنَقُوا مِنْهُمْ تُقَنَةٌ وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَتُهُ وَإِلَى اللَهِ الْمَعِدِيرُ (٢) قُلُ إِن تُخَفُوا مَا فِي مُدُورِكُمْ أَوْ تَبْتَدُوهُ يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَلِيمَةُ مَا يَق

١\_الكشاف، ج ١،شرح ص ٤٢٢. وتفسيرأبي السعود، ج ٢، ص ٢٢. ٢\_بحارالانوار، ج ٢٢، ص ٤٥٤. وج ١٠٠، ص ٨٢. ومستدرك الوسائل، ج ١١، ص ٣٧٦.

| ا ج ۲ | معتبالالالال |  |
|-------|--------------|--|
|-------|--------------|--|

أي: لا يجوز ولا ينبغي للمؤمنين أن يتّخذوا الكافرين أولياء لنفوسهم فيصاحبوهم ويستغيثوا بهم في أمورهم ويظهروا المحبّة لهم كما قال في عدة مواضع من القرآن: نحو قوله: ﴿لَا يَجَمَدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَخِرِ يُوَآذُونَ مَنْ حَاذَ ٱللَهُ وَرَسُولَهُ... ﴾<sup>(١)</sup> وقوله: ﴿لَا تَتَخِذُوا الْيَهُودُ وَالنَّمَنزَى آوَلِبَّهُ ﴾<sup>(١)</sup> وقوله تعالى: ﴿لَا تَنَخِذُوا عَدُوَى وَعَدُوَكُمْ أَوْلِبَاءَ فِي المولاة فلا تؤثروهم عليهم وقوله تعالى: ﴿لَا تَنَخِذُوا عَدُوَى وَعَدُوَكُمْ أَوْلِبَاءَ فِي المولاة فلا تؤثروهم عليهم ولايته تعالى إلى أن المؤمنين هم الأحقاء في المولاة فلا تؤثروهم عليهم في الولاية. ﴿وَمَن يَعْمَلَ ذَلِكَ كَهُ أَي: اتَخاذهم أولياء ﴿فَلَيْهَ وَمَا يَوْمِ وَلَا مَنْ ولايته تعالى إلى أن المؤمنين هم الأحقاء في المولاة فلا تؤثروهم عليهم ولايته تعالى إذ قول مَعْدَلاً عَذَلِكَ كَانُ أَن المؤمنين هم الأحقاء في المولاة ولا تهم أوليا موثول فان وا

تــود عــدوي ثـــم تــزعم أنّنــي صديقك ليس النوك عنك بعازب

والأعداء ثلاثة: عدوك وعدو صديقك وصديق عدوك.

التقاء تتنقطوا إذاري: إلما حال اتقائكم من جهتهم التقائة إذاري: اتقاء مثل أن يكون المؤمن بينهم ويخاف منهم فإن الموالاة حينئذ مع اطمينان النفس بالعداوة والبغضاء وانتظار زوال المانع فحينئذ لا بأس كما قال عيسى للتلا: «كن وسطا وامش جانبا»<sup>(ه)</sup> أي: كن فيما بينهم صورة وتجنّب عنهم سيرة، وهذا رخصة فلو صبر حتّى قتل كان أجره عظيما.

وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَنْسَتُهُ ﴾ أي: يخوَفكم الله ذاته المقدّسة كقوله: فاتَقون واخشون، فلا تتعرّضوا لسخطه بموالاة أعدائه وهذا وعيد شديد ﴿وَإِلَى ٱللَّهِ

> ١- سورة المجادلة: ٢٢. ٢- سورة المائدة: ٥١. ٣- سورة الممتحنة: ١. ٤- جوامع الجامع، ج ١، ص ٢٧٦. والكشاف، ج ١، شرح ص ٤٢٢. ٥- تفسير البيضاوي، ج ٢، ص ٢٦. وتفسيرأبي السعود، ج ٢، ص ٢٣.

الكنبات المنبات

ٱلْمَصِيرُ ﴾ أي: إلى جزاء الله مرجع الخلق.

فَوْ قُلْ إِن تُعَفَّوُا مَا فِ مُدُورِكُمْ ﴾ من الضمائر الَّتي من جملتها ولاية الكفر فَرَقَ تُبَدُوهُ ﴾ فيما بينكم فَيَقَنَدُهُ اللَّهُ ﴾ فيؤاخذكم بذلك عند مصيركم إليه فَرُوَيَعَدَمُ مَا فِ الشَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ لا يخفى عليه شيء منه وهو من باب إيراد العامَ بعد الخاصَ تأكيداً ﴿وَاللَّهُ عَلَى حَلَي شَمَ و قَدِيرٌ ﴾ فيقدر على عقوبتكم ولو علم بعض عبيد السلطان أن السلطان مطلع على حال عبيده وقد بث السلطان من يتجسس على بواطن أموره لأخذ حذره فما بال من علم أن الله يعلم السرّ وأخفى من السرّ فكيف يكون أمنا؟ اللهم إنّا نعوذ بك من اغترارنا بسترك المرخى.

قال النبي تلاظ: الربعة من الكبائر: لبس الصوف لطلب الدنيا. واذعاء محبّة الصالحين وترك فعلهم. وذمّ الأغنياء والأخذ منهم. ورجل لا يرى الكسب ويأكل من كسب الناص». واعلم أيّها العاقل أنّ الحبّ في الله والبغض في الله باب عظيم وأصل من اصول الإيمان والمراودة الاختياريّة والتوافق المعنويّ بين المؤمن والكافر لا يمكن إلّا أن يكون الإيمان إيمانا صوريّا بل موافقة المؤمن مع الفاسق ومعاشرته إذا لم تكن عن ضرورة في هذا الحكم قال الشاعر: عن المرء لا تسأل وأبصر قرينه فكلّ قرين بالمقارن يقتـدي

قال أمير المؤمنين للناة: فلا تصحب أخا الجهل وإيّاك وإيّاه فكم من جلعل أردى حليماً حين آخـله<sup>(۱)</sup>

فاصحب العاقل، والعقل ما عقل به عن السيّئات، وحضَّ القلب على الحسنات، ويكون معقلاً عن الدنيّات ونجاتاً من المهلكات، والنظر في العواقب

۱- كنز العمال، ج ٩، ص ١٧٩ ؛ ودستورمعالم الحكم، ص ٢٠٠.

٢٤٠ يتقلقا ٢٤٠

قبل حلول المصائب، والوقوف مقادير الأشياء قولاً وفعلا.

يَوْمَ تَجِدُ كُلْ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ تُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن شُوَءٍ قَوَدُ لَقِ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ. وَاللَّهُ رَءُوفٌ بِٱلْعِبَادِ ()

«يوم» منصوب على الظرف متعلَّق بقوله: «يُحَذِّرُكُمُ الله» ﴿يَوْمَ تَجِدُ حَحُلُ نَنْسِ ﴾ من النفوس ﴿مَا عَمِلَتَ ﴾ في الدنيا من طاعة و﴿خَيْرٍ تُحْمَرُكُ ﴾ عندها بأمر الله وكذلك ﴿وَمَا عَمِلَتَ مِن شُوَمٍ ﴾ تجد محضرا.

تَوَقَرُ كَا وتحبّ وتتمنّى يوم تجد صحائف الأعمال من الخير والشر أو أجزيتها حاضرة، وعن قريب يغلق الباب بغتة ويؤخذ فلتة فليسارع العبد إلى دفع الموبقات وطلب المحسّنات قبل الإغلاق، وفي الحديث: أتدرون من المفلس؟ قالوا: المفلس من لا درهم له ولا متاع، قال تشتي: «المفلس من أمّتي من يأتي يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة ويأتي قد شتم هذا وقذف هذا وأكل مال هذا أو سفك دم هذا وضرب هذا فيعطى هذا من حسناته فإن فنيت حسناته قبل أن يقضي أخذ من خطاياهم وطرحت عليه ثم يطرح في النار»<sup>(١)</sup> في أو أن بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ. في أي بين النفس وبين ذلك اليوم وهو له أو بين النفس والعمل السوء في أمدًا بَعِيدًا في أي: مسافة واسعة كما بين المشرق والمغرب ولم يعمل ذلك السوء قط.

فَوْفَيُحَذِّرُحَتُّمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ. كَ أي: ويقول الله: احذروا من سخطي، تكرير لما سبق ليكون على بال منهم لا يغفلون عنه فواًلَّهُ رَمُوفٌ بِالعِبَادِ ﴾ بتحذيره إيّاكم قال رسول الله تلكي العصر الناس يوم القيامة أجوع ما كانوا قط وأظمأ ما كانوا قط وأعرى ما كانوا قط وأتصب ما كانوا قط فمن أطعم الله أطعمه ومن سقى الله سقاه ومن كسى الله كساه ومن عمل لله كفاه».<sup>(٢)</sup>

۱\_بحار الانوار، ج ٦٩، ص ٦، ومسند احمد، ج ٢، ص ٣٠٣. وفتح القدير، ج ٤، ص ١٨٣. ٢\_الدر المنثور، ج ٥، ص ١٣٥. قال النبي ﷺ: «أيْها الناس لا تعجبوا بأنفسكم وبكثرة أعمالكم وبقلَة ذنوبكم ولا تعجبوا بأمر من الطاعة حتّى تعلموا بم يختم له فإنّ الأعمال بخواتيمها ولو أنّ أحدكم جاء يوم القيامة بعمل سبعين نبيّاً لتمنّى الزيادة لهول ما يقدم عليه يوم القيامة وأقلّ ما يلزمكم أن لا تستعينوا بنعمه على معاصيه».

قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُرُ وَٱللَّهُ عَفُورٌ زَّحِيدً شَ

حذفت الياء في «أطيعون» و«في فاتَّقون» لأنَّه ختم آية ينوى بها الوقف وليس هذا الجهة في «فاتَبعوني» ولهذا لم تسقط الياء.

نزلت الآية حين دعا رسول الله تلاك كعب بن الأشرف ومن تابعه إلى الإيمان فقالوا: فرغَن أَبْنَتَوًا اللهِ وَأَحِبَّتُوُم كَ فَنزلت الآية: فرقُل له لهم يا محمد الاعان فقالوا: فرغَن أَبْنتَوًا الله أدعوكم إلى من تحبّونه بزعمكم فإن كنتم تحبّونه فَاتَيَعُونِ كَه على دينه وامتثلوا أمره فريتي بتكم ألقه كه فإن المحب إذا كان صادقاً يقتضي أن يكون حريصاً على مطاوعة محبوبه ومحبوب محبوبه فروَيَتْفِرْ لَكُرْ أُنُوَبَكُرَ كه فيقربكم من جنّات عزّه ويبوتكم في جوار كرامته. وعبّر عن هذا المعنى بالمحبة بطريق الاستعارة أو المشاكلة فروًالله غَنُورٌ رَجِيـرُهُ.

قُلْ أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَـــــ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْكَنْفِرِينَ ٣

 نفس محمّد بيده لا يؤمن أحدكم حتّى أكون أحبّ إليه من نفسه»<sup>(١)</sup>. الحديث رواه البخاريّ عن عبد الله بن هشام.

وامّة محمد يشيئ على الحقيقة من اتّبعه وأطاعه ولا يتّبعه إلّا من أعرض عن الدنيا فإنّه يشيئ ما دعا إلّا إلى الله واليوم الآخر وما صرف إلّا عن الدنيا والحظوظ العاجلة فبقدر ما أعرضت عنها وأقبلت على الله وصرفت الأوقات لأعمال الآخرة فقد سلكت سبيله الّذي يسلكه، وبقدر ما اتّبعته صرت من امّته وحزبه، وبقدر ما أقبلت على الدنيا عدلت عن سبيله وأعرضت عن متابعته ولو خرجت عن مكمن الغرور وأنصفت من نفسك يا رجل وكلّنا ذلك الرجل لعلمت أنّك من حين تمسي لا تسعى إلّا في الحظوظ العاجلة ثم تطمع في أن تكون غدا من أتباعه، ما أبعد ظنّنا وما أفحش طمعنا!

إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَغَىٰ ءَادَمَ وَنُوْحًا وَمَالَ إِبْرَاهِيعَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ (٣) ذُرِيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمُ (٣)

«الاصطفاء» أخذ ما صفي من الشيء أي: اختار آدم بالكمالات القدسيّة للرسالة كما في كافّة الرسل كلّ بحسبه أو اصطفاه بتعليم الأسماء وإسجاد الملائكة إيّاه وإسكانه الجنّة واصطفى نوحاً بما ذكر من الوجه الأوّل أو اصطفاه بكونه أوّل من نسخ الشرائع وبإطالة عمره وجعل ذرّيّته هم الباقين واستجابة دعوته في حقّ الكفرة والمؤمنين وحمله في السفينة.

[و]اصطفى ﴿ الَ إِبْـرَفِيـمَ ﴾ وهو إسماعيل وإسحاق والأنبياء من أولادهما الَّذين من جملتهما النبي الشَّ ويفهم من اصطفائهم اصطفاء إبراهيم بطريق الأوليّة وبأمور اخرى.

١ـ انظر:الأمالي، الشيخ الصدوق، ص ٤١٤. وعلل الشرايع، ج ١، ص ١٤٠. وبحارالانوار، ج ١٧، ص ١٣. وج ٢٧، ص ٢٧ وص ٨٦ وص ١١٢.

مِنْ أَلْعَبْرَكَ .....

[و]اصطفى ﴿ تَالَ عِنْرَنَ ﴾ وهو عيسى وامّه ابنة عمران بن مائان بن العاذر بن أبي هود بن رب بن بابل بن ساليان بن يوحنّا بن ارشا بن أومودر بن ميشك بن خارقا بن يونام بن غربا بن بوزان بن ساقط بن ايشا بن راجقيم بن سليمان بن داود بن ايشا بن عويل ابن سلمون بن ياعر بن ممشون بن عمياد بن دام بن خضروم بن مارض يهود ابن يعقوب الله وقيل: «آل عمران» هو موسى وهارون الله ابنا عمران بن يصهر بن فاهث بن لاوي بن يعقوب الله وبين العمرانين ألف وثمانمائة سنة فيكون اصطفاء عيسى بالاندراج في آل إبراهيم والأول أظهر بدليل تعقيبه بقصّة مريم، واصطفاء موسى وهارون بالانتظام فى سلك آل إبراهيم انتظاماً ظاهرا.

ونظم الآية بما قبلها أنَّه لمَّا وقعت المنازعة في إبراهيم وعيسى للمَّلَّا باختلاف أقوال اليهود والنصارى فيهما بيّن سبحانه بأنَّهم مصطفون للرسالة وأن الناس مأمورون بمعرفتهم بالنبوة والإطاعة، أو أنَّه لمَّا أمر بطاعة محمَّد وأبى ذلك المشركون بيّن سبحانه أنَّه كما اصطفاهم للرسالة من قبله اصطفى محمّداً للرسالة فلا وجه لإنكارهم رسالته اللَّا.

قوله: ﴿عَلَى ٱلْمَلَمِينَ ﴾ جمع عالم وهو اسم لنوع من المخلوقين فيه علامة يمتاز بها عن غيره من الأنواع كالملك والجن والإنس يقال: عالم البر وعالم البحر وعالم السماء وعالم الأرض والمراد من «العالمين» أهل زمان كلً واحد منهم وحاصل المعنى: اصطفى كلّ واحد منهم على عالمي زمانهم.<sup>(۱)</sup>

أَذِيَرَيَّةُ كَم منصوبة على البدليّة من الآلين، والذرّ – بالفتح من الذال – البثُ والتفريق، وسمّي نسل الثقلين ذريّة لأنّه تعالى بنّهم ونشرهم في الأرض أو لأنّه تعالى أخرج نسل آدم من صلبه كهيئة الذرّ وهو جمع ذرّة وهي أصغر

۱\_الخصائص الفاطمية، ج ۱، ص ۵۷۸.

النمل، والذرء معناه الخلق فهو خلقهم من العدم إلى الوجود وبنّهم ﴿ بَعَتْهَهَا مِنْ بَتْعَنِّ ﴾ فإن آل إبراهيم أعني إسماعيل وإسحاق متشعبان من إبراهيم المتشعب من نوح المتشعب من آدم إلى آخر الأنبياء إلى خاتم النبيّين الشيّ والله سَمِيعً عَلِيمٌ ﴾ لأقوال العباد ﴿ عَلِيمٌ ﴾ بأعمالهم البادية والخافية فيصطفي لخدمة دينه من يعلم استقامته كما قال: ﴿ الله أعَلَمُ حَيْثُ يَجْمَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ <sup>(1)</sup> ولكن التفاضل واقع فيهم مثل أن يكون واحدهم خليلاً مثلاً والآخر حبيباً والآخر نجيًا والآخر صفيًا كما قال: ﴿ يَلْكَ ٱلْزُمُلُ فَغَنَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾.

قال صاحب تفسير «روح البيان»: والولادة قسمان صوريّة ومعنويّة والأب أب ولَدك وأب ربّاك وعلّمك، والولادة التعليميّة تختلف باختلاف القوابل والاستعدادات وإلى هذه الولادة أشار عيسى لمانية بقوله: لن يلج ملكوت السماوات من لم يولد مرّتين، فالروح في الصفاء والكدورة يناسب القابل، والمزاج في القرب والاعتدال الحقيقيّ وعدمه إذ الفيض يصل بحسب القابليّة والمناسبة فتتفاوت الأرواح بحسب مراتبها في الصفوة والقرب والبعد عن الفيض الأقدس.

وبهذا البيان يتّضح أنّ كلّ نبيّ كان يتّبع نبيّاً قبله في التوحيد والمعرفة وما يتعلّق بأصول الدين ﴿ ذُرِيَّةٌ بَتَضُهَا مِرْ بَتَخِنِ ﴾ وعلى هذا جعل الله المهديّ الموعودﷺ به من نسل محمّدﷺ وبه يربّي العالم ويصلحه بعد فساده.

أقول: وهذا معنى «الولد سرّ أبيه» كما كان روحانيّة عيسى ببركة صدق مريم مع فضل نبوّته بكامليّته وقابليّته.

> ا- سورة الأنعام: ١٢٤. ٢- سورة البقرة: ٢٥٣.

إِذْ قَالَتِ ٱمْرَأَتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَغَبَّلَ مِنْيَ ۖ إِنَّكَ آنتَ ٱلتَمِيحُ ٱلْعَلِيمُ ۞

«إذ» منصوب بذكر ﴿ قَالَتِ ٱمْرَأَتُ عِمْرَنَ ﴾ بن ماثان امّ مريم البتول جدّة عيسي الله وهي حنة بنت فاقوذا ولا يخفي أنَّ عمران بن ماثان غير عمران ابن يصهر وكان لعمران ابن يصهر أيضا بنت يقال لها: مريم، لكن هي أكبر من موسى وهارون وهي غير مريم البتول ام عيسى للخ وما كان العمرانان في عصر واحد. وبالجملة روى أنَّ حنة زوجة عمران كانت عاقرًا لم يلد إلى أن عجزت فبينا هي في ظلَّ شجرة أبصرت بطائر يطعم فرخاً له فتحرَّكت نفسه للولد وتمنَّته فقالت: يا ربَّ إنَّ لك على نذراً شكراً إن رزقتني ولداً أن أتصدّق به على بيت المقدس فيكون من سدنته وخدمه، فحملت بمريم وهلك عمران وهي حامل وذلك قوله: ﴿ رَبِّ إِنِّي نَذَرَّتُ لَكَ مَا فِي بَقْنِي﴾ و«النذر» ما يوجبه الإنسان على نفسه وعبّر عن الولد «بما» لإبهام أمره وقصوره عن درجة العقلاء بعد ﴿مُحَرَّبًا ﴾ أي: معتقا لخدمة بيت المقدس لا أستخدمه ولا أشغله بأموري فيكون خالصاً لخدمة الله ولا يعمل عمل الدنيا ولا يتزوّج ليتفرّغ لعمل الآخرة، وكان هذا النذر مشروعاً شايعاً عندهم لأنّ الأمر في دينهم ذلك الزمان أنَّ الولد إذا صار بحيث يمكن استخدامه كان يجب عليه خدمة الأبوين فكانوا بالنذر يتركون ذلك النوع من الانتفاع ويجعلونهم محررين لخدمة المسجد ولم يكن لأحد من الأنبياء إأا ومن نسله محرّر لبيت المقدس ولم يكن يحرّر إلَّا الغلمان ولا تصلح له الجارية لما يصيبها من الحيض فتحتاج إلى الخروج ولكن حرّرت ما في بطنها مطلقا إمّا لأنَّها بنت الأمر على تقدير الذكوريَّة أو لأنَّها جعلت ذلك النذر وسيلة إلى طلب الولد الذكر. ﴿ فَتَعَبَّلْ مِنَّ ﴾ أي: ما نذرت، والقبّل أخذ الشيء على وجه

الرضى ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسِّمِيمُ ٱلْقَلِيمُ ﴾ لجميع المسموعات العليم لكلّ المعلومات التي من جملتها ما في ضميري.

فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَآ أَنثَىٰ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ ٱلْأَكْرِ كَالْأُنثَى وَإِنِي سَمَّيْتُهَا مَرْبِيَمَ وَإِنِي أُعِيدُهَا بِكَ وَدُرِّيَّتَهَا مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّجِيمِ

قالت حنة بعد أن وضعت وكانت ترجو أن يكون غلاما فلمًا رأتها أنّ ما وضعت أنثى خجلت واستحيت وقالت منكَّسة رأسها: ﴿رَبِّ إِنِّي وَمَتَّعَتُّهَا أنْئَى ﴾ ومرادها الاعتذار من العدول عن النذر لأنَّها أنثى، والضمير المتَّصل في «وضعتها» عائد إلى النسمة و « أنثى» حال منه وإنَّما قالت هذا الكلام تحسَّراً على ما رأته من خيبتها رجاءها وعكس تقديرها ﴿وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ﴾ وهو كلام من الله وتعظيم من جهته تعالى لما وضعت فإنَّها لمَّا تحسَّرت وتحزَّنت على أن ولدت أنثى قال الله: «إنَّها لا تعلم قدر هذا الموهوب والله العالم ب**الشيء الذي وضعت»، وفيه م**ن العجائب وعظائم الأمور فإنَّه سيجعله وولده آية للعالمين وهي جاهلة بذلك لا تعلم به. ﴿وَلَيْسَ ٱلذَّكَرِ كَٱلْأَنِيَّ ﴾ مقول \_ الله \_ أيضا مبيّن لتعظيم ما وضعت ورفع منزلته، واللام فيهما للعهد أي: ليس الذكر الَّذي كانت تطلبه وتتخيِّل فيه كمالاً قصاراه أن يكون كواحد من السدنة كالأنثى التي وهبت لها فإنّ دائرة علمها لا تكاد تحيط بما فيها من جلائل الأمور فهي أفضل من مطلوبها، وهاتان الجملتان من مقول \_الله \_ تعالى معترضتان بين قول امّ مريم: ﴿إِنِّي وَمَتَعْتُهَا أَنْثَى ﴾ وقولها: ﴿ وَإِنِّي سَتَيْتُهَا مَرْيَتُمُ ﴾ وفائدتهما التسلية لنفس حنة والتعظيم لوضعها. ﴿وَإِنِّي سَتَيْتُهَا مَرْيَعَ ﴾ من مقول حنة عطف على قولها: ﴿إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْثَنَ ﴾ أي: جعلت اسمها مريم وغرضها من عرضها على الله استدعاء العصمة لها فإنّ مريم في لغتهم العابدة وخادم الربّ وأيضا إظهار أنَّها غير راجعة في نيّتها وإن كانت أنثى وإنَّها وإن

كانت لا تصلح لسدانة البيت فلتكن من العابدات فيه، وظاهر هذا الكلام يدلً على أنّ عمران كان قد مات قبل وضع حنة مريم وإلّا لما تولّت الأمّ تسمية المولود، وكانت مريم أجمل النساء وأفضلها في وقتها.

الله وَإِنِيَ أَعِيدُهَا بِكَ وَدُرِّيَّتَهَا مِنَ ٱلشَّيْطَنِي ٱلرَّجِيمِ ﴾ أي: أجيرها بحفظك وأجير ذريّتها وأولادها من مس الشيطان المطرود. وعن النبي الثلاث «ما من مولود يولد إلا والشيطان يمشه حين يولد فيستهل صارخاً من مشه إلا مريم وابنها»<sup>(١)</sup> فوقاها الله وولدها عيسى منه بحجاب. أو استعاذت بالله لها من إغواء الشيطان.

فَنَقَبَّلَهَا رَبُّهَا بِغَبُولٍ حَسَنٍ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَّلُهَا زَكَرِيَّا كُلَمَا دَخَلَ عَلَيْهِمَا زَكَرِيَّا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ يَنْمَرْيُمُ أَنَّ لَسُبِ هَاناً قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ يَزُرُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرٍ حِسَابٍ ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيَّا رَبَّهُ, قَالَ رَبِ هَبْ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِعُ الدُعَآءِ ﴿ فَنادَتْهُ الْمَلَيَهِكَةُ وَهُوَ قَتَهَمُ يُعَمَلِ فِي الْمِحْرَابِ أَنَ اللَّهُ يُبَقِيرُكُ بِيَحْيَى مُعَدِقًا بِكَلِمَتُ وَنَ اللَّهُ يَبَقِيرُهُ وَسَبِيدًا وَحَصُورًا وَنَبِينًا مِن الْمُناكِةِ أَنَ اللَّهُ يُبَقِيرُكَ سَمِيعُ الدُعَاقِ مِ

أي: تقبّلها الله مع أنّها أنثى ورضي بها في النذر الّذي نذرته حنة للعبادة في بيت المقدّس ولم يقبل قبلها أنثى وقبوله إيّاها أنّه ما عرتها علّة ساعة من ليل أو نهار بتقبّل حسن مع صغرها فإنّ المعتاد في تلك الشريعة أن لا يجوز التحرير إلّا في حقّ غلام عاقل قادر على خدمة المسجد فلمّا علم الله صدق نيّة حنة وتضرّعها تقبّل مريم مع أنوثتها وصغرها.

﴿وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا ﴾ مجاز عن التربية الحسنة ما يصلح لها من جميع أحوالها وكان في ذلك الوقت أربعة آلاف محرّر في البيت لم يشتهر خبر أحد

۱\_ مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۸۲. وبحارالانوار، ج ۲۰، ص ۱٤۵.

منهم اشتهار صلاحها. قال علماء الأخلاق: من علامة من تولَّاه الله أن لا يقصر في الطاعات ويشهد التقصير في إخلاصه دائما والنقصان في عمله وتحترز عن العجب وعن الاتِّكال بالعمل فإنَّهما يهلكانه مثل أن يعمل الطاعة فيعجب لها ويعتمد عليها ويستصغر من لم يفعلها ويطلب من الله العوض عليها فهذه حسنة أحاطت بها سيّنات ويذنب العبد الذنب فيلجأ إلى الله فيه ويلوم نفسه ويستصغرها ويستعظم من لم يفعل ذلك الذنب فهذه سيّئة أحاطت بها حسنات فينبغى للعبد أن يواظب على أصناف الطاعات وبعد أن عملها ينساها كيلا يبطلها العجب لأن حفظ الطاعة أشد من فعلها ومثلها مثل الزجاجة يسرع إليه الكسر ولا يقبل الجبر، وإنَّ الله تعالى أودع أنوار الملكوت في أصناف الطاعات فأمًا من فاته من الطاعات صنف أو أعوزه من الآداب جنس فقد من النور بمقدار ذلك فلا تستغنوا ببعضها عن بعضها. ﴿وَكَفَلَهَا زَكَرِيًّا ﴾ الفعل لله بمعنى ونسبه الله إلى زكريًّا وجعله كافلاً لمصالحها قائماً بتدبير أمورها، وفي الحديث: **«أنا وكافل اليتيم كهاتين» وه**و زكريًا بن اذن بن مسلم بن صدون من أولاد سليمان بن داود الله.

روي أن حنة حين ولدت مريم لفّتها في خرقة وحملتها إلى المسجد ووضعتها عند الأحبار أبناء هارون للنه وهم في بيت المقدّس كالحجية في الكعبة فقالت لهم: «دونكم هذه النذيرة فتنافسوا فيها لأنها كانت بنت إمامهم وصاحب قربانهم فإنّ بني ماثان كانت رؤوس بني إسرائيل» فقال لهم زكريًا: «أنا أحق بها عندي خالتها لأنّ اخت حنة كانت زوجة زكريًا» فقالوا: لا حتّى نقرع عليها، فانطلقوا وكانوا سبعة وعشرين إلى نهر الأردن فألقوا فيه أقلامهم الّتي كانوا يكتبون بها الوحي على أن من ارتفع قلمه فهو الأولى بالتكفّل فألقوا ثلاث

| YEA |  |
|-----|--|
|-----|--|

الباقي فتكفِّلها.(١)

للمحراب قيل عَلَيْهُ وَكَلِيَّا ٱلْمِحْرَابَ ﴾ أي: كلّ وقت دخل زكريًا على مريم في المحراب قيل: بنى لها محراباً في المسجد أي: غرفة تصعد إليها بسلّم أو المحراب أشرف المجالس ومقدّمها كأنّها وضعت في أشرف موضع من بيت المقدس أو كانت مساجدهم تسمّى المحاريب لأنّها مواضع محاربة العابد مع الشيطان وكان يدخل زكريًا عليها وحده فإذا خرج غلق عليها سبعة أبواب فكلّما دخل عليها ﴿وَجَدَ عِندَهَا وِزَقًا ﴾ نوعاً من الرزق غير معتاد إذ كان ينزل من الجنّة وكان يجد عندها فاكهة الشتاء في الصيف وفاكهة الصيف في الشتاء ولم ترضع ثدياً قطّ.

وَقَالَ يَعْرَيُمُ أَنَّ لَمَتِ حَنْا ﴾ أي: من أين يجيء لك هذا الذي لا يشبه أرزاق الدنيا وهو آت في غير حينه والأبواب مغلّقة عليك لا سبيل للداخل عليك ﴿ قَالَتَ ﴾ مريم، قيل تكلّمت وهي صغيرة. وقيل: إنّ زكريًا استرضع لها وضمّها إلى خالتها أم يحيى حتّى إذا شبّت وبلغت مبلغ النساء بنى بها محراباً في المسجد الحُوَّ مِنْ عِندِ أَقَدِكَ أي: من الجنّة وهذه تكرمة لها من الله وإن كان ذلك خارقاً للعادة فإنّ عندنا يجوز أن يظهر الآيات الخارقة للعادة على غير الأنبياء من الأولياء ومن منع ذلك من المعتزلة قالوا فيه قولين أحدهما: أنّ ذلك كان تأسيساً لنبوّة عيسى، والآخر: أنّه بدعاء زكريًا لها فكانت معجزة زكريًا وعلى القول الأول إرهاصاً لنبوّة عيسى الخبر.

قال صاحب تفسير «روح البيان»: وعن النبيﷺ أنَّه جاع في زمن قحط فأهدت له فاطمةﷺ رغيفين وبضعة لحم أثرته بها فرجع بها إليها بطبق فقال: «هلمي يا بنيّة فكشف عن الطبق فإذا هو مملوه خبز ولحما». فعلمت أنَّها

١ـمجمع البحرين، ج١، ص ١١٩. وأيضاًتفسيرالرازي، ج ٨، ص ٣٠.

| اج ۲ | مستباطل المتقل | Υ٥ | • |
|------|----------------|----|---|
|------|----------------|----|---|

نزلت من عند الله فقالﷺ لها: «أنى لك هذا»؟ فقالت: هو من عند الله إنّ الله يرزق من يشاء بغير حساب فقالﷺ: «**الحمد لله الذي جعلك شبيهة بسيّدة بني** إسرائيل» ثمّ جمع رسول الله عليّاً والحسنين فأكلوا وشبعوا وبقي الطعام كما هو.<sup>(۱)</sup> والعيَّاشيّ عن الباقرطيَّةِ قال: «إنَّ فاطمة ضمنت لعليُّطيُّةِ عمل البيت والعجن والخبز وقسم البيت، وضمن عليَّ لها ما كان خلف الباب من نقل الحطب والطعام وأمثاله فقال لها يوماً: يا فاطمة هل عندك شيء؟ فقالت: لا والَّذي عظَّم حقَّك ما كان عندنا منذ ثلاث إلَّا شيء نقريك به. قال: أفلا أخبرتني؟ قالت: نهاني رسول الله أن أسألك شينا. فقال: لا تسأل ابن عمَّك شيئا إن جاءك بشيء وإلَّا فلا تسأليه. قال: فخرج على فلقي رجلاً فاستقرض منه ديناراً ثمَّ أقبل به فلقي في الطريق المقداد بن الأسود فقال للمقداد: ما أخرجك في هذه الساعة؟ قال: الجوع والَّذي عظَّم حقَّك يا أمير المؤمنين. قال عليَّ الله: فهو أخرجني وقد استقرضت دينارا وساؤثرك به ودفعه إليه. فأقبل عليَّ فوجد رسول الله جالساً وفاطمة تصلّي وبينهما شيء مغطّى، فلمّا فرغت فإذا جغنة من خبز ولحم قالﷺ: يا فاطمة أتى لك هذا؟ قالت: هو من عند الله إنَّ الله يرزق من يشاء بغير حساب فقال رسول الله تلاي لعلي: ألا أحدثك بمثلك ومثلها؟ قال: بلي، قال: مثل زكريًا إذا دخل على مريم المحراب ﴿ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ يَنَمَّ يَمُ أَنَّى لَكِ هَاذَا قَالَت هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَرُدُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ فأكلوا منها شهراً وهي الجفنة التي يأكل منها القانم، الله وهي عندنا». <sup>(\*)</sup>

وفي الكافي أورد هذا الخبر بطريق آخر والمفاد هذا المفاد وأيضاً من طريق العامّة بنحو ثالث كما ذكرت، وأورده الزمخشريّ والبيضاويّ وغيرهم في تفاسيرهم. ﴿هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيَّا رَبَّهُ.﴾ أي: حيث كان قاعداً زكريّا عند

١- جوامع الجامع، ج ١، ص ٢٨٢. والكشاف، ج ١، شرح ص ٤٢٧. ويحارالانوار، ج ٣٥، ص ٢٥٥. ٢- تفسيرالعياشي، ج ١، ص ١٧٢. ليُخلَوُ التَحَيِّيلَةِ

مريم ورأى حال مريم وكرامتها على الله ومنزلتها رغب في أن يكون له من إيشاع ولد مثل ولد أختها حنة في النجابة والكرامة وإن كانت عجوزاً عاقراً فقد كانت كذلك دعا زكريًا ربّه. ﴿ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنكَ ﴾ أي: أعطني من محسن قدرتك ﴿ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً ﴾ أي: ولداً صالحاً مباركاً تقيّاً رضيّاً، و«الذريّة» النسل يقع على الواحد والجمع والذكر والأنثى، والمراد هنا ولد واحد، و«الطيّب» هو الّذي تستطاب أفعاله وأخلاقه ولا يكون فيه أمر يستخبث ويعاب. ﴿ إِنَّكَ سَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ ﴾ إنَّكَ سَمِيعُ الدُّعاء أي: مجيبه كما في قولهم: «سمع الله لمن حمده» وهذا لأنَّ من لم لم يجب فكأنَّه لم يسمع، فإن قيل: إنَّ زكريًّا كان عالماً بقدرة الله قبل رؤية حال مريم فهلًا سأل قبل ذلك؟ فالجواب أنَّه قد يزداد الإنسان رغبة في الشيء إذا عاينه وإن كان عالماً به قبله. ﴿ فَنَادَتْهُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ ﴾ أي: جبرئيل وحكم الواحد من الجنس قد ينسب إلى الجنس نحو:فلان يركب الخيل، وإنَّما يركب واحداً من أفرادها ولمًا كان جبر ثيل من المقرّبين عبّر عنه باسم الجماعة تعظيماً له ﴿ وَهُوَ قَابَهُمْ يُعْبَلِي فِي ٱلْمِحَرَابِ ﴾ أي: والحال أنَّ زكريًّا قائم في المسجد أو في غرفة مريم يصلَّى ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ ﴾ أي: بأنَّ الله ﴿ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ ﴾ بولد اسمه يحيى لأنَّه تحيى به المجالس من وعظه والقلوب بهدايته.

الله وروحه، وإنّما سمّي قِنَ اللهِ كَلَى حال كونه أول من يؤمن بعيسى وصدّق بأنّه كلمة الله وروحه، وإنّما سمّي «كلمة الله» لأنه وجد بكلمة «كن» من غير أب فشابه البديعيّات الّتي هي عالم الأمر وسمّي «روحا» لأنّ عيسى أحيى به من الضلالة كما يحيى الإنسان بالروح، قال السدّيّ: لقيت امّ يحيى امّ عيسى فقالت: «يا مريم أشعرت بحبلي؟ فقالت: وأنا أيضا حبلى، قالت: فإنّي وجدت ما في بطني يسجد لما في بطنك

فذلك قوله تعالى: «مصدقا» وقتل يحيى قبل أن رفع عيسى إلى السماه».<sup>(1)</sup> عنو وسَيَدَا وَحَصُورًا ﴾ عطف على ﴿ مُعَمَدَةًا ﴾ أي: رئيساً يسود قومه ويفوقهم في الشرف، كان فائقاً للناس قاطبة ولم يلم بمعصية ولم يهم بخطيئة، ومبالغاً في حصر النفس وحبسها عن الشهوات مع القدرة و«الحصور» الممتنع من النساء مع القدرة عن ابن عبّاس وجماعة. وقيل: وقد تزوّج مع ذلك ليكون أغض لبصره. وقيل: كان عنينا عن سعيد بن المسيّب والضحّاك، لكن هذا الكلام ليس بصحيح لأنه عيب ولا يجوز العيب على الأنبياء ولأن الكلام خرج مخرج المدح.

أي: يوحى إليه إذا بلغ هو مبلغه وناشئاً من الأنبياء لأنّه كان من أصلابهم و«الصلاح» صفة تنتظم الخير كلّه.

قَـالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى غُلَمَّمُ وَقَدْ بَلَغَنِيَ ٱلْكِبَرُ وَٱمْرَأَتِي عَاقِرٌ قَالَ كَذَلِكَ اللَّهُ يَغْمَـلُ مَا يَشَآهُ ۞

قال زكريًا عند نداء الملائكة وبشارتهم له بالولد بالاستفهام مسروراً بالولد مخاطباً لله لا لجبرئيل: «كيف يكون لي غلام وولد وقد أصابني الشيب وتالني الهرم»؟ قال ابن عبّاس: كان زكريًا يوم بشّر بالولد ابن عشرين ومائة سنة وكانت امرأته بنت ثمان وتسعين سنة ﴿وَٱمْرَأَتِي عَاقِرٌ ﴾ أي: عقيم لا تلد، وبيضة العقر آخر البيضة.

فإن قيل: لم راجع زكريًا هذه المراجعة وقد بشَّره الله بأن يهب له ذرّيّة طيّبة بعد أن سأل ذلك؟ قيل: إنّما قال ذلك على سبيل التعرّف عن كيفيّة حصول الولد أيعطيهما الله وهما على ما كانا عليه من الشيب أم يصرفهما إلى

١\_ جامع البيان، ج ٣، ص ٣٤٥. وأيضاً الدرالمنثور، ج ٢، ص ٢١.

حال الشباب ثمّ يرزقهما الولد، ويحتمل أن يكون سؤاله أيعطيه الله من امرأته العجوزة أم من امرأة اخرى شابّة<sup>(١)</sup>؟ وقيل: سؤاله على وجه استعظام المقدور ومثل هذا التعجّب يحصل للإنسان عند ظهور آية عظيمة كمن يقول: كيف سمحت نفسك بإخراج ذلك الملك النفيس؟ تعجّباً من جوده. وقيل قال هذا الكلام تعجّباً كيف أجابه الله إلى مراده فيما دعا وكيف استحق ذلك؟ ومن زعم أنّ ذلك من وسوسة الشيطان فقد غلط وأخطأ.

فَوْقَالَ كَذَلِكَ ٱللَّهُ يَغْمَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ قال الله كذلك إشارة إلى مصدر «يفعل» في «الله يفعل» أي: مثل ذلك الفعل يفعل ما يشاء أن يفعله من الأفاعيل الخارقة للعادة «فالله» مبتدأ و«يفعل» خبره، والكاف في محلً النصب على أنّها في الأصل نعت لمصدر محذوف أي: الله يفعل ما يشاء أن يفعله فعلاً مثل ذلك الفعل العجبب من شيخ فان وعجوز عاقر.

قَالَ رَبِّ أَجْعَلَ لِيَ ءَايَةٌ قَالَ ءَايَتُكَ أَلَّا تُحَكَلِمَ النَّاسَ ثَلَنْهَةَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمَزُأُ وَاذْكُر زَبَّكَ حَيْثِيرًا وَسَتَبِعْ بِالْعَشِقِ وَالْإِبْحَكِرِ ()

قال زكريًا (رَبِّ آجْعَل لِيَ) علامة تحقّق المسؤول ووقوع الحبل، وإنّما سألها لأنّ العلوق أمر خفيَ لا يوقف عليه فأراد أن يطّلعه الله عليه ليتلقّى تلك النعمة منه تعالى حين حصوله بالشكر قال الله أو جبرئيل: ﴿ مَايَتُكَ ﴾ أي: علامة حدوث الولد أن لا تقدر على تكليم الناس ﴿ فَلَنَثَةَ أَيّامٍ ﴾ متوالية مع لياليها فإنّ ذكر الليالي أو الأيّام يقتضي دخول الاخرى فيها عرفاً، وإنّما جعلت آيته ذلك لتخليص المدّة لذكر الله وشكره ﴿ إِلَّا رَمَزًا ﴾ أي: إشارة بيد أو رأس أو نحوهما وسمّى الرمز كلاماً لأنّه يؤدّي ما يؤدّي الكلام ويفهم منه

۱\_بحارالانوار، ج ۱٤، ص ۱۷۰.

بعض ما يفهم من الكلام.

ثم أمره تعالى بذكره فقال: ﴿وَاذَكُر رَبَّكَ ﴾ في أوقات الحبسة (حَثِيرُا ﴾ أي: ذكراً كثيرا ﴿وَسَبَيْخ بِٱلْعَشِيَ ﴾ أي: نزَهه عمّا لا ينبغي من الزوال إلى الغروب ﴿وَٱلْإِبْكَثِرِ ﴾ من طلوع الفجر إلى الضحى وقد حبس لسانه عن امور الدنيا إلّا رمزا، فأمًا في الذكر والتسبيح فقد كان لسانه جيّدا وكان ذلك من المعجزات. وقيل: المراد من التسبيح الصلاة كما يقال: فرغت من تسبيحي أي: صلاتي، ولعلّ المراد من قوله: ﴿ بِالْعَشِيّ وَٱلْإِبْكَرِ فِي فَي أَوَالَهُ فَي فَي آخر النهار وأوله.

..............

وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَتِمِكَةُ يَحَرْيَمُ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَعْنَكِ وَطَهَّرَكِ وَأَصْطَغَنَكِ عَلَى نِسَآهِ ٱلْعَنْلَمِينَ (<sup>(()</sup> يَنْمَرْيَمُ ٱثْنُمَتِي لِرَبَكِ وَٱسْجُدِى وَآرْكَمِي مَعَ ٱلزَّكِعِينَ (<sup>(()</sup>)

أي: اذكر وقت قول الملائكة وهو جبرئيل بدلالة قوله تعالى في سورة مريم: "فَأَرْسَلْنا إِلَيْها رُوحَنا»<sup>(۱)</sup> وإنّما جمع تعظيماً لجبرئيل ﴿يَمَرْيَمُ ﴾ وكلام جبرئيل معها لم يكن وحياً لها فإن الله يقول: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَا رِجَالًا نُوْحِي إِلَيْهِم ﴾<sup>(۲)</sup> ولا نبوة للنساء بالإجماع، وكلّمها شفاها كرامة لها أو إرهاصاً لنبوة عيسى للنلا و«الإرهاص» من الرهص وهو الصف الأسفل من الجدار، هذا في اللغة وفي الاصطلاح أن يتقدّم على دعوى النبوة أو وقوعها ما يشبه المعجزة كإظلال الغمام لرسول الله تلاك وتكلّم الحجر وقصّة الفيل.

أيناً أشمَ أَسْطَفَنكِ ﴾ أولاً حيث تقبّلك من امّك بقبول حسن ولم يتقبّل غيرك أنثى ورزقك من رزق الجنّة ﴿وَطَهَرَكِ ﴾ من الكفر والأفعال الذميمة ومن مسيس الرجال ومن الحيض والنفاس ومن تهمة اليهود وتكذيبهم

> ا-سورة مريم: 1۷. ٢-سورة النحل: ٤٣.

بإنطاق الطفل ﴿وَأَمْعَلَمْكِ ﴾ آخرا ﴿عَلَىٰ نِسَلَهِ ٱلْعَنَكِيرَے ﴾ بأن وهب لك عيسى للجَلام من غير أب وجعلكما آية للعالمين والمراد من «العالمين» أي: على نساء عالمي زمانها، لأن فاطمة بنت محمّد ﷺ سيّدة نساء العالمين أجمع كما قال الباقر<sup>(۱)</sup> للجَلا وقال: أبو جعفر للجَلا: معنى الآية: اصطفاك من ذريّة الأنبياء وطهرك من السفاح واصطفاك لولادة عيسى للجَلا<sup>(۲)</sup> فيكون الاصطفاء على معنيين مختلفين.

الطاعة له أو أطيلي القيام في الصلاة، عن مجاهد ﴿وَاسَجُرى وَارَكَمِ مَعَ الطاعة له أو أطيلي القيام في الصلاة، عن مجاهد ﴿وَاسَجُرى وَارَكَمِ مَعَ الطاعة له أو أطيلي القيام في الصلاة، عن مجاهد ﴿وَاسَجُرى وَارَكَمِ مَعَ الرَّكِمِي أَيَ: وصلّي مع المصلّين في الجماعة، وقيل: معنى ﴿وَاسَجُرى وَارَكَمِ ﴾ أي: افعلي كما يفعل الساجدون والراكعون وقيل: معنى ﴿وَاسَجُرى وَارَكَمِ ﴾ أي: افعلي كما يفعل الساجدون والراكعون وقيل: معنى إواستجرى واركتمي أي: افعلي كما يفعل الساجدون والراكعون والماعون والما كان غاية قرب العبد السجود واختص السجود بهذه الفضيلة لا جرم تقدم بالذكر، ثم إن الواو تفيد الاشتراك لا الترتيب والسجود يستعمل بمعنى الصلاة أيضاً كما يفعل ألساجود يستعمل بمعنى الصلاة أيضاً كقوله: ﴿وَالَمَ أَنَ السُجُودِ ﴾.

وعلى هذا فالمعنى: يا مريم اقنتي أي: قومي للعبادة وصلّي فكان المراد من ﴿وَأَسْجُرى﴾ أي: صلّي واركعي مع الراكعين أي: صلّي بالجماعة مع الخاشعين الخاضعين، ويمكن أن يكون أنّ السجود في ذلك الدين كان مقدّماً على الركوع.

ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءٍ ٱلْغَيْبِ نُوْجِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذَ يُلْقُونَ أَقْلَمَهُمْ أَيُّهُمْ يَكْفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذَ يَخْتَصِمُونَ <sup>(()</sup>

١\_التبيان، ج ٢، ص ٤٥٦. ومجمع البيان، ج ٢، ص ٢٩٠. ٢\_مجمع البيان، ج ٢، ص ٢٩٠. والصافي، ج ١، ص ٢٣٥. وبحارالانوار، ج ١٤، ص ١٩٣. ٣\_سورة ق: ٤٠. ذَلِكَ الله إشارة إلى ما تقدّم أي: إن الذي مضى ذكره من حديث حنة
 وزكريًا ويحيى إنّما هو من أخبار الغيب التي لا يوقف عليها إلّا بمشاهدة أو
 قراءة كتاب أو تعلّم من عالم أو بوحي وانعدمت الثلاثة الأول فتعيّنت الرابعة
 فُوُجِيهِ إِنَكَ كَه ننزله عليك و«الوحي» في القرآن لمعان: للإرسال إلى الأنبياء
 وللإلهام قال: ﴿ وَأَوْحَيَنَآ إِلَى أَير مُوسَحَ الْنَامَة الْوَلِقَاء المعنى المراد قال تعالى:
 فُوْبَعَهُ إِنَّانَ رَبَكَ أَوْ بُورَيَ وَالْوَحَي أَوْرَبَ وَالْعَدْمَة الْمُولُ فَتَعَيِّنَتْ الرابعة
 وللإلهام قال: ﴿ وَأَوْحَيَنَآ إِلَى أَير مُوسَحَ الْنَامَة المعنى المراد قال تعالى:
 وللإلهام قال: ﴿ وَأَوْحَيْنَآ إِلَى أَلَهُ مُوسَحَ الْنَامَة الله وَالْوَحَي الْعَانِ الْعَانِ الْمَعَانِ الْمَالِي الْنُبياء

وحياً على طريق لتنهيم ﴾ عند الذي اختلفوا في تربية مريم وهو تقرير لكونه وحياً على طريق التهكم بمنكري نبوته الشي أي: إنّهم لا يشكّون أنّك لم تقرأ كتاباً وما صاحبت من علم تلك الأمور الواقعة حتّى تسمع منهم فلم يبق طريق إلّا المشاهدة وهي منتفية بالضرورة فلو لم يكن هذا الخبر والعلم بطريق الوحي وأنت ما كنت مشاهداً هذا الأمر فمن أين أخبرتهم لو لا الوحي؟ وأهل مكّة ما كانوا أهل كتاب وما سمعوا بهذه القصّة أبدا.

إذ يُتَعُون أَقْلَنْمَهُم ﴾ التي كانوا يكتبون بها التوراة في الماء على ما تقدّم ذكره، وقيل: «أقلامهم» أقداحهم للاقتراع جعلوا عليها علامات يعرفون بها من يكفل مريم على جهة القرعة حتّى وفق خير الكفلاء زكريًا، وفي الكلام حذف أي: ليعلموا أيّهم يكفل مريم.

﴿وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذَ يَخْصَبُونَ ﴾ ويتنافسون في هذا الأمر بحيث تخاصموا في التكفّل بعضهم بعضا، وفي الآية دلالة على أنّ للقرعة مدخلا في تمييز الحقوق وقد قال الصادق للنا؟: «ما تقارع قوم ففوضوا أمورهم إلى الله إلا

- ۱\_ سورة القصص: ۷. ۲\_ سورة الزلزال: ۵.
  - ٣- سورة مريم: ١١.

ليتكلُو التغيَّراتي ......

خرج سهم المحق».<sup>(()</sup> وقال للنبيج: «أي: قضيّة أعدل من القرعة إذا فوض الأمر إلى الله تعالى قال الله: ﴿ نَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>».<sup>(٣)</sup> قال الباقر للنبيج: «أوّل من سوهم عليه مريم ابنة عمران ثمّ استهموا في يونس ثمّ في قصّة عبد المطّلب كان أمر القرعة في الإبل وعبد الله»<sup>(1)</sup>، وهي مشهورة.

إِذْ قَـالَتِ الْمَلَتَبِكَةُ يَكْمَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَثِيرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ ٱسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَ ٱبْنُ مَرْيَمَ وَجِبِهَا فِي ٱلدُّنِيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ٥ وَيُحْكَيِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهَدِ وَحَـهُلَا وَمِنَ ٱلْعَمَدِلِحِينَ ١

إذ قالتوكي بدل من «و إذ قالت» في الآية السابقة ومنصوب بناصبه
 والمراد (ألْمَلَتِكَةُ كَ جبرئيل كما ذكرنا (يَنَمَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَثِّرُكِ ) أي: يفرّحك
 والمراد (ألْمَلَتِكَةُ ) جبرئيل كما ذكرنا (يَنَمَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَثِّرُكِ ) أي: يفرّحك
 والمراد (ألْمَلَتِكَةُ ) جبرئيل كما ذكرنا (ينمريمُ إنَّ اللَّه يُبَثِرُكِ ) أي: يفرّحك
 والمراد (ألْمَلَتِكَةُ ) جبرئيل كما ذكرنا (ينمريمُ إنَّ اللَّه يُبَثِرُكِ ) أي: يفرّحك
 والمراد (ألْمَلَتِكَةُ ) جبرئيل كما ذكرنا (ينمريمُ إنَّ اللَّه يُبَثِرُكِ ) إذي أي: يفرّحك
 والمراد (ألْمَلَتِكَةُ ) جبرئيل كما ذكرنا (ينمريمُ إنَّ اللَّه يعسى لفظ «الكلمة» بطريق
 إلَّكُومَةً ) كائنة (ينم منه عز وجل واطلق على عيسى لفظ «الكلمة» بطريق
 إطلاق السبب على المسبّب لأن الكلمة سبب حدوثه وهي تعبّر «بكن»
 وحدوث كل مخلوق وإن كان بسبب هذه الكلمة لكن السبب المتعارف
 للحدوث لما كان مفقوداً في حق عيسى ليلي كان إسناد حدوثه إلى الكلمة
 أنسب وأكمل فجعل لي بهذه الاعتبار كان نفس الكلمة.

أنسمُهُ إذ أي: اسم المسمّى بالكلمة (ألْسَبِيحُ) والكلمة لمّا كانت عبارة عن مذكّر ذكّر الضمير و (ألْسَبِيحُ) أصله مشيحا يعني بالعبرانيّة المبارك إعِيسَى) بدل من المسيح معرّب من ايشوع (أبّنُ مَرْتِيَمَ) والمسيح فعيل بمعنى مفعول أي: مسح وطهر من الأقذار، والمسيح الّذي أحد شقّي وجهه ممسوح لا عين له ولا حاجب له ولذا سمّي الدجّال مسيحا. وقيل: المسيح بفتح الميم والتخفيف عيسى والمسيّح بكسر الميم والتشديد على وزن شرّير الدجّال، عن إبراهيم النخعيّ.

فَوَجِيهَا فَ على الحالية، ذو الجاه والشرف فو آلدُينا في التقدّم على الناس والنبوة فوالأخرَة في بعلو الدرجة في الجنّة والشفاعة فومِن المُقَرَّمِنَ في عند الله بارتفاعه إلى السماء ومصاحبة الملائكة. فويُعَكِمُ النَّاسَ في المُعَدِ وَكَهَلَا وَمِنَ المُتَنلِمِينَ في يكلّمهم طفلاً وكهلاً من غير تفاوت حال الطفلية والكهلية، يقال: اكتهل النبت إذا طال وقوي وهو في الإنسان ما بين الشيخ والشاب. وقيل: الكهولة إذا بلغ الإنسان حد أربع وثلاثين سنة. وقيل: سمي بالمسيح لأنه مسح بدهن زيت بورك فيه وكانت الأنبياء يتمستحون به. وقيل: لأنه لأنه مسحه جبرئيل بجناحه وقت ولادته ليكون عوذة من الشيطان. وقيل: لأنه كان يمسح رأس اليتامي لله أو لأنه للتي كان يمسح عين الأعمى فيبصر ولا يمسح ذا عاهة بيده إلى برىء.

قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى وَلَدٌ وَلَمَ يَمْسَتَشِي بَشَرٌ قَالَ كَذَلِكِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَآهُ إِذَا قَضَيَ آمَرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ,كُن فَيَتَكُونُ ۞

فَوَالَتَ فَهُ مريم متضرّعة إلى الله: فَرَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِ وَلَدٌ فَهُ مَن أين يكون لي ولد على وجه الاستبعاد العادي وذلك من اقتضاء البشريّة إذ لم يجز عادة بأن يولد ولد بلا أب فولَمَ يَتَسَمَنِي بَشَرٌ كَ آدمي، وسمّي بشر لظهوره، وهو كناية عن الجماع. فَقَالَ كَ الله أو جبرئيل: فَكَنَاكِ إشارة إلى مصدر يخلق في قوله: فوالله يَعْلَقُ مَا يَتَآهُ كَ أي: الله يخلق ما يشاء أن يخلقه مثل ذلك الخلق العجيب فياذا قَعَنَ آمَرًا كَ وأراد شيئا وأصل القضاء الإحكام أطلق على الإرادة الإلهيّة القطعيّة المتعلّقة لإيجاد الشيء في فَرَابَكَ يَعُولُ لَهُ، كُن فَيَكُونُ كَ

من غير ريث، وهو تعبير لكمال قدرته وبيان لسرعة حصوله قال ابن عبّاس: كانت مريم في غرفة قد ضربت دونها سترا إذا هي برجل عليه ثياب بيض وهو جبرئيل ﴿فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴾ تامَ الخلقة فلمّا رأته ﴿قَالَتْ إِنِّ أَعُوذُ بِٱلرَّحْمَنِ مِنكَ ﴾ ثمَّ نفخ في جيب درعها حتَّى وصلت النفخة إلى الرحم فاشتملت. قال وهب: وكان معها ذو قرابة يقال له يوسف النجّار''، وكان يوسف يستعظم هذا الأمر فإذا أراد أن يتَّهمها ذكر صلاحها وإذا أراد أن يبرأها رأى ما ظهر عليها فكان أوّل ما كلّمها أن قال لها: قد دخل في صدري شيء أردت كتمانه فغلبني ذلك فرأيت الكلام أشفى لصدري قالت: قل، قال: فحدتيني هل ينبت الزرع من غير بذر؟ قالت نعم، قال: فهل ينبت شجر من غير أصل؟ قالت: نعم، قال: فهل يكون ولد من غير ذكر؟ قالت: نعم، ألم تعلم أنَّ الله أنبت الزرع يوم خلقه من غير بذر والبذر يومئذ إنَّما صار من الزرع الّذي أنبت الله من غير بذر، ألم تعلم أنَّ الله خلق آدم وحوًّاء من غير أنثى ولا ذكر؟ فلمًا قالت له ذلك وقع في نفسه أنَّ الَّذي بها شيء أكرمها الله به روى أنَّ عيسى للخ؟ حفظ التوراة وهو في بطن امَّه وكانت مريم تسمع عيسي وهو يدرس في بطنها ثمَّ لمَّا شرَّف عالم الشهود أعطاء الله الزهادة في الدنيا فإنَّه كان يلبس الشعر ويتوسَّد الحجر ويستنير القمر وكان له قدح يشرب فيه الماء ويتوضأ فيه فرأى رجلاً يشرب بيده فقال لنفسه: يا عيسى هذا أزهد منك، فرمي القدح واستظلَّ يوماً في ظلَّ خيمة عجوز فكان قد لحقه حرّ شديد فخرجت العجوز فطردته فقام وهو يضحك وقال: يا أمة الله ما أنت أقمتني وإنَّما أقامني الَّذي لم يجعل لي نعيماً في الدنيا، ولمَّا رفع إلى السماء وجد عنده إبرة كان يرقع بها فاقتضت الحكمة الإلهيّة نزوله في السماء

۱\_ جامع البيان، ج ۱۲، ص ۸۱.

الرابعة فالسالك لا بدّ وأن ينقطع عن كلّ ما سوى الله ويتجرّد عن العلائق والعوائق حتّى يسير إلى الملأ الأعلى ويطير إلى مقام قاب قوسين أو أدنى. وروي أنّ موسى للنابي ناجى ربّه وقال: اللهم أرني وليّاً من أوليائك

فأوحى الله إليه أن اصعد الجبل الفلاني وادخل في زاوية كذا في كهف كذا حتَّى ترى وليِّي ففعل فرأى فيه رجلاً ميِّتاً توسّد بلبنة وفوق عورته خرقة وليس فيه شيء غيره فقال: اللهم إنَّي أسألك أن تريني وليِّك فأريتني هذا، فقال سبحانه: هذا هو وليِّي فو عزَّتي وجلالي لا أدخله الجنّة حتَّى أحاسبه باللبنة والخرقة من أين وجدها. نسأل الله الإعراض عن حطام الدنيا.

وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِتَمَة وَٱلتَّوْرَىٰة وَٱلإَنِحِيلَ ٢ وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَهِ يَلَ أَنِي قَدْ حِتْنَكُم بِتَايَتُر مِن زَبِّكُمْ أَنِي آخْلُنُ لَكُم مِن الطِينِ كَهَيْتَةِ ٱلطَّبْرِ فَأَنْفُتُ فِيهِ فَيَكُوْنُ طَيْرًا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَأَبْرِعُ ٱلْأَحْمَمَ وَالأَبْرَعُ وَأَخْي الْمَوْنَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَٱنْبَيْتُكُم بِمَا تَأْكُوْنَ وَمَا تَدَخِرُونَ فِي يُتُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا الْمَوْنَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَٱنْبَيْتُكُم بِمَا تَأْكُوْنَ وَمَا تَدَخِرُونَ فِي يُتُوتِكُمْ إِنَّ فَي ذَلِكَ لَا الْمَوْنَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَٱنْبَيْتُكُم بِمَا تَأْكُونَ وَمَا تَدَخِرُونَ فِي يُتُوتِكُمْ إِنَّ الْقَوْرَ وَأَ الْمَوْنَ بِاذِي اللَّهُ وَٱنْبَيْتُكُم بِمَا تَأْكُونَ وَمَا تَدَخِرُونَ فِي يُتُوتِكُمْ إِنَّ وَالْبَيْعَ الْمَوْنَ بِاذِي اللَّهُ وَٱنْبَيْتُكُمْ وَمَا تَدَخِرُونَ وَمَا تَدَخِرُونَ فَي يُتُوتِكُمْ إِنَّ اللَّهِ وَالْبَيْ الْمَوْنَ بِاذِي اللَّهُ وَٱنْبَيْتُكُمْ وَمَا تَأْكُونَ وَمَا تَدَخِرُونَ فَي يُتُوتِكُمْ إِنَّ وَاللَّهُ وَالْتَعْرَابَ وَلا لَكُمْ إِن كُنتُكُمْ أَنْحِصَى الْتَقَوْرَانِهِ وَالْبِيْعَانَ اللَّهُ وَالْتَعْرَابِ وَاللَهُ وَالْتَقَوْنَ وَ لَتُحَمَّمُ الْنَا لَمُنْ أَنِي مُنَ أَنْهُ وَلا إِلَى اللَّهُ وَالَكُهُ وَاللَهُ وَالَتَهُ وَلا اللَهُ وَيَعْتُونُ اللَهُ وَالْذَي اللَهُ وَالْتَعَوْلَ الْ

وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنَّبَ وَٱلْحِكَمَةَ ﴾ أي: يعلَم الله عيسى الكتاب أي: بعض الكتب الَّتي أنزلها على أنبيائه سوى التوراة والإنجيل مثل الصحف والزبور. وقيل: المراد من الكتاب في الآية الكتابة والخطّ. قيل: أعطى الله عيسى تسعة أجزاء من الخطّ وسائر الناس جزءا، والأوّل أليق في المعنى، والمراد من «الْحِكْمَةَ» علم الحلال والحرام كما روي عن النبيّ الشيّ قال: «أوتيت القرآن

| ٦١ |  |
|----|--|
|----|--|

ومثله».<sup>(۱)</sup> أو المراد من ﴿وَالْحِصَّحَمَةَ ﴾ اصول التوراة والإنجيل، وأفرد الإنجيل والتوراة بالذكر مع دخولهما في الحكمة تنبيهاً عن جلالة موقعهما كفوله: ﴿وَمَلَتَهِكَتِهِ. وَرُسُلِهِ. وَجِبَرِيلَ وَمِيكَنلَ ﴾ (٢) والحكمة العلوم الشرعيّة والعقليَّة الموافقة للشرعيَّة من تهذيب الأخلاق وما يضرَّ وينفع للإنسان من الكمال والنفع الباقي. ﴿وَٱلتَّوَرَىٰةَ وَٱلْإِنِّحِيلَ \* وَرَسُولًا ﴾ أي: ويجعله رسولا إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ ﴾ وهذا الكلام سبق تطييباً لقلب مريم وردَ القول اليهود حيث قالوا: إنّ عيسى كان مبعوثا إلى قول مخصوصين. وكان أوّل أنبياء بني إسرائيل يوسف وآخرهم عيسى للملئظ وانقطع هنا قصّة مريم وولادتها ويأتى تمام قصَّتها في سورة مريم، ومن قول: ﴿وَرَسُولًا ﴾ ابتدأ بقصَّة عيسى. ﴿أَنِّي قَدْ جِتْتُكُم ﴾ أي: قال لهم عيسى وكلّمهم: بانِّي قد جئتكم ﴿يَايَعُ ﴾ لمّا بعث رسولا أي: جنتكم بحجّة ﴿ مِن رَّبِحُمُ ﴾ دالَة على صحّة نبوتني وهي ما ذكر بعده من خلق الطير وغيره ﴿ أَنَّ آخَلُقُ ﴾ أي: أقدَر وأشكِّل لأنَّه قد ثبت أنَّ العبد لا يكون خالقاً بمعنى التكوين والإبداع فوجب أن يكون بمعنى التسوية والتقرير ﴿ لَحُمْ ﴾ أي: لأجلكم ولجهة حصول إيمانكم ورفع تكذيبكم إيَّاي ﴿ مِنْ الطِّينِ ﴾ شيئا ﴿كَهَيْنَةِ ٱلطَّنْرِ ﴾ ومثل صورته ﴿ فَأَنفُخُ فِسِهِ ﴾ أي: في الشيء المماثل للطير أنفخ ﴿فَيَكُونُ طَيَّأً ﴾ حيّاً طيّاراً كسائر الطيور ﴿بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ أي: بأمره والإحياء منه تعالى لا منَّى.

روي أنّ عيسى لمّا ادّعى النبوّة وأظهر المعجزات طالبوه يخلق خفّاشاً فأخذ طيناً وصوّره ثمّ نفخ فيه فإذا هو يطير بين السماء والأرض. قال وهب بن منبّه: كان يطير مادام الناس ينظرون إليه فإذا غاب عن أعينهم سقط ميّتاً

> ۱\_مسندأحمد، ج ٤، ص ۱۳۱. ۲\_سورة البقرة: ۹۸.

ليتميّز فعل الخلق من فعل الله.<sup>(1)</sup> وإنّما طلبوا خلق الخفّاش لأنّه أعجب من سائر الخلق ومن عجائبه أنّه لحم ودم يطير بغير ريش ويلد كما يلد الحيوان ولا يبيض كما يبيض سائر الحيوان من الطيور، ويكون له الضرع ويخرج منه اللبن ولا يبصر في ضوء النهار ولا في ظلمة الليل وإنّما يرى في ساعتين ساعة بعد غروب الشمس وساعة بعد طلوع الفجر قبل أن يسفر جدا، ويضحك كما يضحك الإنسان وله أسنان، ويحيض كما تحيض المرأة. وإن عيسى لما تولّد من نفخ جبرئيل في مريم وجبرئيل روح محض وروحانيً فكانت بالمناسبة نفخة عيسى لينة فجعله الله سبباً للحياة والروح. ﴿وَأَبْرِعَتُ الأَحْكَمَة وَٱلأَجْرَصُ ﴾ أي: أشفي الذي ولد أعمى، قال الزمخشريّ: لم يوجد في هذه الأمة أكمه غير قتادة بن دعامة السدوسيّ صاحب التفسير<sup>(1)</sup> «و الأبرص» ألذي به برص وهو بياض في الجلد لم تكن العرب تنفر من شيء نفرتها منه تنظير منه، وإذا امتنحكم فلا برء له ولا يزول بالعلاج.

وإنّما خصّهما بالذكر للشفاء لأنّهما ممّا أعيى الأطبّاء في تداويهما وكانوا في غاية الحذاقة في زمن عيسى وسألوا الأطبّاء عنهما فقال جالينوس وأصحابه: إذا ولد أعمى لا يبرأ بالعلاج وكذا إذا كان البرص بحال لو غرزت الإبرة فيه لا يخرج منه الدم لا يقبل العلاج. فرجعوا إلى عيسى وجاءوا بالأكمه والأبرص فمسح يده بعد الدعاء عليهما فأبصر الأعمى وبرىء

روي أنَّه أبرأ في يوم واحد خمسين ألفا من المرضى من أطاق منهم

١- تفسير الثعالبي، ج ٣، ص ٧١. أيضاً تفسير القرطبي، ج ٤، ص ٩٤.
 ٢- الكشاف عن الحقائق التنزيل وعيون الأقاويل، ج ١، ص ٤٣١.

أتاه ومن لم يطق أتاه عيسى لللج<sup>(()</sup> وكان يداويهم على شرط الإيمان. ثم قال عيسى: فوَرَأْحَي ٱلْمَوْقَ بِلِذَنِ ٱللَّوَ في فسألوا جالينوس عنه فقال: الميّت لا يحيى بالعلاج فإن كان هو يحيي فهو نبيّ وليس بطبيب فطلبوا أن يحيي الموتى فأحيى أربعة أنفس أحيى العاذر وكان صديقاً له فأرسل أخته إلى عيسى أن أخاك العاذر يموت فأتاه وكان بينه وبينه مسيرة ثلاثة أيّام فأتاه هو وأصحابه فوجدوه قد مات منذ ثلاثة أيّام فقال انطلقي بنا إلى قبره فانطلقت معهم إلى قبره وهو في صخرة مطبقة فقال عيسى: «اللهم ربً السماوات السبع والأرضين السبع إنك أرسلتني إلى بني إسرائيل أدعوهم إلى دينك

وأحيى ابن عجوز مرّ به ميّتاً على عيسى على سرير يحمل فدعا الله عيسى فجلس على سريره ونزل عن أعناق الرجال ولبس ثيابه وحمل السرير على عنقه ورجع إلى أهله وبقي وولد له.

وأحيى ابنة العاشر الذي يأخذ العشور قيل له: أحيها وقد ماتت أمس، فدعا الله فعاشت وبقيت وولد لها فقالوا: إنّه يحيي من كان قريب العهد من الموت فلعلّهم لم يموتوا بل أصابتهم سكتة فأحي لنا سام بن نوح فقال عيسى: دلّوني على قبره فخرج والقوم معه حتّى انتهى إلى قبره فدعا الله بالاسم الأعظم فخرج من قبره وقد شاب رأسه فقال عيسى: كيف شاب رأسك ولم يكن في زمانك شيب؟ قال: يا روح الله لمّا دعوتني سمعت صوتاً يقول: أجب روح الله فظننت أن القيامة قد قامت فمن هول ذلك شاب رأسي، فسأله عن النزع فقال: يا روح الله لمّا دعوتني سمعت وقد كان من وقت موته أكثر من أربعة آلاف سنة، فقال للقوم: صدّقوه فإنّه

١\_ المصدر السابق نفسه.

نبيَّ فآمن به بعضهم وكذَّبه آخرون، ثمَّ قال له: مت، قال: بشرط أن يعيذني الله من سكرات الموت، فدعا الله ففعل.

ثم طلبوا آية اخرى دالة على صدقه فقال: ﴿وَأُنَبَتُكُم بِمَا تَأْكُونَ ﴾ من أنواع المآكل ﴿وَمَا تَتَخِرُونَ ﴾ وتخبؤون للغد ﴿فِ بُيُوتِكُم ﴾ فكان يخبر الرجل بما أكل قبل وبما يأكل بعد ويخبر الصبيان وهو في المكتب بما يصنع أهلهم وبما يأكلون ويخبؤون لهم وكان الصبي ينطلق إلى أهله ويبكي عليهم حتى يعطوه ما خبؤوا له ثم قالوا: لصبيانهم لا تلعبوا مع هذا الساحر، وجمعوهم في بيت فجاء عيسى يطلبهم، فقالوا: ليسوا في هذا البيت، فقال: فمن في هذا البيت، قالوا: خنازير، فقال لينه: كذلك يكونون، فإذا هم خنازير.

إِنَّ فِي ذَالِكَ ﴾ أي: ما ذكر من الخوارق ﴿لَاَيَةُ ﴾ عظيمة ﴿لَكُمْ ﴾ دالة على صحة نبوتي ﴿إِن كُنتُر مُؤْمِنِينَ ﴾ انتفعتم بها.

الله تقدم المعندية المي المعندية عبد المقرّد المعندية المعادية المعادية المعادية المعندية المعندي المعندية ال المعندية المالية المعندية المعن المعندية المعندية المعندية المعندية المعندية المعندية المعنديية المعن المعندية المان المعندية المعندية المعندية المعندي

١- جامع البيان، ج ٢، ص ٣٨٣. أيضاً الدرالمنثور، ج ٢، ص ٣٥.

كانوا قد وضعوا من عند أنفسهم شرائع باطلة ونسبوها إلى موسى فجاء عيسى فأبطلها وأعاد الأمر إلى ما كان، أو أن الله كان قد حرّم بعض الأشياء على اليهود عقوبة لهم على ما صدر عنهم كما قال: ﴿ فَبِظُلَمِ مِّنَ أَلَذِينَ هَادُوا حَرَّمَنَا عَلَيَهِمْ طَبِّبَتِ أُجِلَتَ لَهُمْ ﴾<sup>(1)</sup> ثم بقي ذلك التحريم مستمرًا على اليهود فجاء عيسى ورفع بأمر الله تلك الشدة عنهم، ولو كان رفع كثيرا من أحكام الفروع فرضاً مثل رفع السبت ووضع الأحد مقامه لا يكون ذلك قادحاً في كونه مصدقاً فإن الناسخ والمنسوخ يقع في الأحكام والفروع دون الأصول.

﴿ فَأَتَّقُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ فيما آمركم به وأنهاكم عنه فإنَّه من أمر الله.

الشرك والمخالفة رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ مَانَا بالله وحده وملازمة التقوى «صراط» بالشرك والمخالفة «هذا» أي: الإيمان بالله وحده وملازمة التقوى «صراط» سويّ يؤديّ صاحبه إلى الجنّة وهو الحقّ الصريح الذي أطبق عليه الرسل كافّة فقوله تعالى: ﴿ رَبِّ وَرَبُّكُمْ ﴾ إشارة إلى استكمال القوة النظريّة في مقام المعرفة بالتوحيد وقوله: ﴿ فَلَعْبُدُوهُ ﴾ إشارة إلى استكمال القوة النظريّة في مقام المعرفة بالتوحيد وقوله: ﴿ فَلَعْبُدُوهُ ﴾ إشارة إلى المتكمال القوة النظرية في مقام المعرفة بالتوحيد وقوله: ﴿ وَالمعليّة إلى المعرفة المارة إلى المتكمال القوة النظرية في مقام المعرفة بالتوحيد وقوله: ﴿ فَلَعْبُدُوهُ ﴾ إشارة إلى المتكمال القوة النظرية في مقام المعرفة بالتوحيد وقوله: ﴿ فَلَعْبُدُوهُ ﴾ إشارة إلى والانتهاء عن المناهي فالعلم مقام المعرفة بالتوحيد وقوله: ﴿ فَلَعْبُدُوهُ ﴾ إشارة إلى والانتهاء عن المناهي فالعلم العمليّة فإنّه يلازم الطاعة التي هي الإتيان بالأوامر والانتهاء عن المناهي فالعلم والعمل يوجبان الاستقامة.

وسئل بعض المحقّقين كيف السبيل إلى الانقطاع إلى الله والاستقامة؟ فقال: بتوبة تزيل الأحمال وخوف يرفع التسويف ورجاء يبعث على العمل وذكر الله تعالى على اختلاف الأوقات وإخافة النفس بقربها من الأجل وبعدها من الأمل، ولا يحصل هذه الأمور إلَّا بقلب مفرد فيه توحيد مجرّد فإذا اجتهد ونحل وذبل واستمرّ استقام كما قال سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ

١- سورة النساء: ١٦٠.

٢٦٦.

أسْتَعَـّـمُوا ﴾<sup>(١)</sup> والاستقامة لا يتحمّلها إلَّا الأكابر لأنَّها الخروج عن المعهودات ومفارقة الرسوم والعادات قال رسول الله ﷺ: «لا تكونن أحدكم كالعبد السوء إن خاف عمل ولا كالأجير السوء ان لم يعط لم يعمل».<sup>(٢)</sup>

فَلَمَّا أَحَسَ عِيسَى مِنْهُمُ ٱلْكُفَرَ قَالَ مَنْ أَنعَبَتارِي إِلَى ٱللَّهِ قَالَتُ فَلَمَّا أَحَسَ عِيسَى مِنْهُمُ ٱلْكُفَرَ قَالَ مَنْ أَنعَبَتارِي إِلَى ٱللَّهِ قَالَحَوْنِ عَنْ ٱلْعَبَارِي أَنعَبَتارُ ٱللَّهِ مَامَنًا بِاللَّهِ وَٱشْهَتَدْ بِأَنَّ مُسْلِمُوتَ ﴾ ٱلْحُوْلِيَوْنَ نَعْبَتارِ أَلَنَهِ مَامَنًا بِاللَّهِ وَٱشْهَتَدْ بِأَنَّ مُسْلِمُوتَ ﴾ وَأَسْهَتَدْ بِأَنَّ مَاسَلِمُوتَ ﴾ وَأَسْهَتَدْ بِأَنَّ مَسْلِمُوتَ ﴾ وَأَسْهَتَدْ بِأَنَّ مَسْلِمُوتَ ﴾ وَأَسْهَتَدْ بِأَنَّ مَسْلِمُوتَ ﴾ وَتَعْبَدُ أَعْبَتارُ اللَّهِ مَامَنًا بِأَلَهُ وَٱشْهَتَدْ بِأَنَّ مُسْلِمُونَ أَنْ وَأَسْهَتَدْ مِأَنَى مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْهُ مَنْ أَنْعَامُ أَلَا أَسُولُ أَلْتُهُمُ أَعْبَتُ مَعَ ٱلْتُنهِ وَاللَّهُ وَأَسْهِتَ وَأَسْهِتُهُ وَأَسْهَتَدُ بِأَنَا مُسْلِمُونَ أَنْ أَنْ أَنْتُونَ أَنْ أَنْهُ مَنْ أَنْعَبَارُ أَلَنَهُ وَأَسْهَتَ أَعْبَتُنَا مَعُ ٱلْتُنْهِ وَاللَّهُ وَأَسْهِتُهُ وَأَسْهِ أَنْ أَعْبَتُ مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَسْهِ أَنْ أَنْ أَ وَمَتَكَبُونُ وَمَتَكَرُوا وَمَكَرُوا أَنَهُ وَاللَهُ وَالَهُمُ أَكْفَرُ أَلَا مَنْ أَنْعَتَنُونَ أَلْ أَنْهُ و

الفاء فصيحة تفصح عن تحقّق أمر عيسى من الولادة إلى بعثه وإرشاده إلى الخلق ﴿ آحَسَّ ﴾ وعلم من بني إسرائيل ﴿ ٱلْكُفَرَ ﴾ وأرادوا قتله وأنّهم لا يزدادون على رؤية الآيات إلّا الإصرار على الجحود ﴿قَالَ ﴾ لمخلصي أصحابه مستنصراً على الكفّار: ﴿ مَنْ أَنعَكَارِي إِلَى ٱللَّهِ ﴾ أي: من يعينني على إقامة الدين؟

أناك الموايوتين به جمع حواري أي: صفوته وخاصته وهم اثنا عشر رجلا، وقيل: في وجه تسميتهم أقوالاً: أحدها لنقاء ثيابهم عن سعيد بن جبير. وقيل: كانوا قصارين ينقون الثياب بالاجرة ويبيضونها في الغسل. وقيل: المعنى الأول الذي فسرناه بالصفوة وهو الأنسب في تمكار القوي أي: أنصار دينه ورسوله.

مَوَجب لنصرة دينه والذب عن أوليائه والمحاربة مع أعدائه في الإيمان بالله تعالى موجب لنصرة دينه والذب عن أوليائه والمحاربة مع أعدائه فو**وَاشَهَتَد بِأَنَّا** مُسْلِمُوبَ في منقادون لنصرتك، طلبوا من عيسى الشهادة بذلك يوم القيامة ١-سورة فصلت: ٣٠. ٢-انظر: بحار الانوار، ج ٦٧، ص ١٩٨. ومستدرك الوسائل، ج ١، ص ١٠٢. يوم تشهد الرسل لأممهم. ﴿رَبَّنَا ءَامَنَا مِمَا أَزَلَتَ ﴾ من الإنجيل على عيسى وهو كلام تضرّع إلى الله وعرض إيمانهم عليه تعالى بعد عرضه على الرسول ﴿وَاتَبَعْنَا ٱلرَّسُولَ ﴾ أي: تابعنا عيسى رسولك في كلّ ما يأتي ويذر ﴿فَاصَحُتُبَنَا مَعَ ٱلشَّهِدِمِنَ ﴾ الَذين يشهدون بوحدانيّك أو المراد مع امّة محمّدتي فإنَّهم شهداء على الناس قاطبة كما قال: ﴿جَعَلْنَكُمْ أُمَةً وَسَطًا لِنَصَحُونُوا شُهَداءَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾.

قال ابن عبّاس: لمّا أراد كفّار بني إسرائيل قتل عيسى للخلام دخل بأمر الله بيتاً فيه روزنة فرفعه جبرئيل من الكوّة إلى السماء فقال الملك لرجل خبيث: ادخل عليه فاقتله فدخل الرجل الخبيث الخوخة ليقتله فألقى الله عليه شبه عيسى فخرج الرجل إلى أصحابه يخبرهم أنّ عيسى ليس في البيت فأخذوه وصلبوه وظنّوا أنّه عيسى، هذا قول ابن عبّاس.

- ١- سورة البقرة: ١٤٣.
- ٢\_ سورة البقرة: ١٩٤.
- ٣\_ سورة القيامة: ٢٢ \_ ٢٥.

| لله / ج ۲ | مُقْتَلْطُلْكَ |  | ٨ |
|-----------|----------------|--|---|
|-----------|----------------|--|---|

وقال وهب بن منبّه: إنّهم أسروا عيسى للمنه ونصبوا له خشبة ليصلبوه فأظلمت الأرض وأرسل الله الملائكة فحالوا بينه وبينهم فأخذوا رجلاً يقال له «يهوذا» وهو الذي دلّهم على المسيح وذلك أنّ عيسى للنه جمع الحواريّين تلك الليلة وأوصاهم ثمّ قال: ليكفرن بي أحدكم قبل أن يصيح الديك فيبيعني بدراهم يسيرة، فخرجوا وتفرّقوا، وكانت اليهود تطلبه، فأتى أحد الحواريّين إليهم فقال: ما تجعلون لي فأدلَكم عليه؟ فجعلوا له ثلاثين درهما فأخذها ودلّهم عليه فألقى الله عليه شبه عيسى لما دخل البيت ورفع عيسى فأخذ فقال: أنا الّذي دللتكم عليه فلم يلتفتوا وصلبوه وهم يظنّون أنه عيسى فأخذ فقال: أنا الّذي دللتكم عليه فلم يلتفتوا وصلبوه وهم يظنّون أنه عيسى.

ولمًا صلبوا شبه عيسى قالوا: إنّ وجهه يشبه وجه عيسى وبدنه يشبه بدن صاحبنا فإن كان هذا عيسى فأين صاحبنا وإن كان صاحبنا فأين عيسى فوقع بينهم مقال عظيم.

ولما صلب المصلوب جاءت مريم ومعها امرأة أبرأها الله من الجنون بدعاء عيسى وجعلتا تبكيان على المصلوب فأنزل الله عيسى فجاءهما وقال: على من تبكيان؟ قالتا عليك فقال: **«إنَّ الله رفعنى وإنَّ هذا شيء شبّه لهم»**.

فلمًا كان بعد سبعة أيّام أمر الله عيسى أن اهبط إلى الأرض على موضع في جبل مخصوص فإنّه لم يبك عليك أحد بكاءه ولم يحزن أحد حزنه. وذلك بعد أن ألبسه الله النور وقطع عنه لذّة المطعم والمشرب وكساه الله من ريش الجنّة وكان يطير مع الملائكة وكان إنسيّاً ملكيّاً أرضيّاً سماويّاً وأمره أن يستجمع الحواريّين وبعثهم في الأرض دعاة إلى دين الله وأهبطه الله إلى الجبل فاشتعل الجبل نوراً حين هبط عيسى عليه وجمعت له الحواريّون ووصاًهم وجعلهم متفرقين في الأرض.

ثمّ رفعه الله إليه في تلك الليلة وكان هبوطه على الجبل في الليل وهي

المنتقذ التعبيرات

الليلة الّتي تدخن فيها النصارى فلمًا أصبح الحواريّون حدث كلّ واحد منهم بلغة من أرسله عيسى إليهم.

وكان الحواريّون قبل أن يصلب عيسى ملازمون في صحبة عيسى إذا جاعوا قالوا: يا روح الله جعنا فيضرب بيده للتي إلى الأرض فيخرج لكلّ واحد رغيفان وإذا عطشوا قالوا: يا روح الله عطشنا فيضرب بيده إلى الأرض فيخرج الماء فيشربون فقالوا: من أفضل منّا إذا شئنا سقيتنا وقد آمنًا بربّنا فقال عيسى للته: أفضل منكم من يعمل بيده ويأكل من كسبه فبعد ذلك صاروا يغسلون الثياب بالكراء.

وقيل: إنّهم كانوا ملوكاً وتبعة الملوك وذلك أنّ واحداً من الملوك صنع طعاماً وجمع الناس عليه وكان عيسى من جملتهم على قصعة منها فكانت القصعة لا تنقص فذكروا هذه القصّة للملك، فقال: أتعرفونه؟ قالوا: نعم، فذهبوا بعيسى إليه فقال له الملك: من أنت؟ قال أنا عيسى ابن مريم، قال الملك: فإنّي أترك ملكي وأتبعك فتبعه ذلك الملك مع أقاربه وخواصّه فأولئك هم الحواريّون.

وذكر محمّد بن إسحاق: أنّ اليهود بعد أن صلبوا عيسى بزعمهم عذّبوا الحواريّين فشمتوهم وعذّبوهم، ولقوا الجهد من اليهود فبلغ ذلك ملك الروم وكان ملك اليهود يومئذ من رعيّته فقيل له: إنّ رجلاً من بني إسرائيل كان يخبرهم أنّه رسول الله وأراهم إحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص فقتل، فقال: لو علمت لحلت بينه وبينهم، ثمّ بعث إلى الحواريّين فانتزعهم من أيديهم وسألهم عن أمر عيسى فأخبروه فتابعهم على دينهم وأنزل المصلوب وأخذ الخشبة فأكرمها وصانها ثمّ غزا بني إسرائيل وقتل منهم خلقاً كثيراً، ومنه ظهر أصل النصرائيّة في الروم وكان اسم هذا الملك طباريس وهو صار نصرائيّاً إلّا أنّه ما أظهر ذلك ثمّ أنّه مَقْتَلَيْكُ ٢٧٠

جاء بعده ملك آخر يقال له: ملطيس وغزا بيت المقدس بعد رفع عيسى بنحو من أربعين سنة فقتل وسبى ولم يترك في مدينة بيت المقدس حجرا على حجر فخرج عند ذلك قريظة وبني النضير إلى الحجاز.

إِذ قَالَ ٱللَّهُ يَنِعِيسَىٰ إِنِّى مُتَوَفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِرُكَ مِنَ ٱلَّذِينَ حَفَرُوا وَجَاعِلُ ٱلَذِينَ ٱنَّبَعُوكَ فَوْقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوّا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيدَمَةِ شَمَرَ إِلَىَ مَرْجِعُكُمْ فَأَحَكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنتُم فِيهِ تَخْلِفُونَ () قَامًا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مَرْجِعُكُمْ فَأَحَكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنتُم فِيهِ تَخْلِفُونَ () قَامًا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَأَعَذِبُهُمْ عَذَابًا شَكِيدًا فِي ٱلدُّنِي وَٱلْآخِرَةِ وَمَا لَهُم مِن نَصِيرِينَ () وَأَمَّا ٱلَذِينَ مَامَكُوا وَعَكَمِلُوا ٱلْمَكَلِحَتِ فَيُوَفِيهِمْ أَجُورَهُمْ وَالَّهُ لَا يُعِنَى أَنَ

أي: اذكر وقت قول الله: ﴿ يَنِعِيسَىٰٓ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ ﴾ أي: متوفّى أجلك، وعاصمك من أن يقتلك الكفّار ومؤخّرك إلى أجل كتبته لك ومميتك حتف أنفك لا قتلا بأيديهم ﴿ وَرَافِعُكَ ﴾ الآن ﴿ إِنَّى أَجِل كتبته لك ومميتك حقم ملائكتي وهذا البيان للتعظيم ومثله قوله: ﴿ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَى رَقٍ سَيَهَدِينِ ﴾ <sup>(١)</sup> وإنّما ذهب إبراهيم من العراق إلى الشام كما يقال: الحاج زوار الله والمجاورون جيران الله، وكلَ ذلك للتفخيم فإنّه يمتنع أن يكون تعالى في المكان.

﴿وَمُطَهِّرُكَ ﴾ أي: مبعدك ﴿مِنَ ٱلَذِينَ كَغُرُوا ﴾ من سوء جوارهم ودنس معاشرتهم ومصاحبة أرجاسهم، وقيل في معنى التوفّي في الآية: توفّي النوم، ورافعك إليّ في النوم لا توفّي الموت عن الربيع قال: رفعه نائماً ويدلّ عليه قوله: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّنَكُم بِٱلَيْلِ ﴾<sup>(٢)</sup> أي: ينيمكم وأنّ النوم أخو

ا\_ سورة الصافات: ٩٩.

٢\_ سورة الأنعام: ٦٠.

الموت فأطلق عليه. قال ابن عبّاس: أماته الله ثلاث ساعات وفات نوم. وأمّا النحويّون يقولون: هو على التقديم والتأخير أي: إنّي رافعك ومتوفّيك قالوا: الواو لا توجب الترتيب بدلالة قوله: ﴿ فَكَمْفَ كَانَ عَذَابِ وَنُذُرٍ ﴾<sup>(١)</sup> والنذر قبل العذاب وكذلك ﴿ وَمَا كُنًا مُعَذِبِينَ حَتَّى نَعْتَ رَسُولًا ﴾<sup>(٢)</sup> عن الضحّاك، ويدل عليه ما روي عن النبي تلاك قال: «إنّ عيس لم يمت وإنه راجع إليكم قبل يوم القيامة». وقد صح عنه أنّه تلك قال: «كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم وإمامكم منكم»؟ رواه البخاريّ ومسلم في الصحيح فعلى هذا يكون معنى الآية: إنّي رافعك وقابضك بالموت بعد نزولك من السماء.

قال الحقّيّ في تفسيره: قيل ينزل عيسى من السماء على عهد الدجّال حكما عدلا يكسر الصليب ويقتل الخنازير ويضع الجزية فيقبض المال حتّى لا يقبله أحد ويهلك في زمانه الملل كلّها إلّا الإسلام ويقتل الدجّال ويتزوّج بعد قتله امرأة من العرب وتلد منه، يموت هو بعد ما يعيش أربعين سنة من نزوله فيصلّي عليه المسلمون لأنّه سأل ربّه أن يجعله من هذه الأمّة فاستجاب الله دعاءه.

أقول: إنّ ما قال الحقّيّ حقّ إلّا أنّه للغ يفعل هذه الأمور ويصلّي بالمسلمين خلف المهديّ المنتظر للغة ويكون من أنصار المهديّ وأنّ المهديّ ذلك اليوم هو القائم بالحقّ وعيسى للغة من أتباعه.

المسلمون لأنهم متّبعوه وكَوَبَاعِلُ الَذِينَ اتَبَعُوكَ فَوَقَ الَذِينَ كَغَرُوًا ﴾ وهم المسلمون لأنهم متّبعوه في أصل الإسلام وإن اختلفت الشرائع دون الذين كذّبوا وكذبوا عليه من اليهود والنصارى والذين مكروا في قتله ومن يسير بسيرتهم وذلك التفوق

- ١- سورة القمر: ١٦.
- ٢\_ سورة القمر: ١٦.

بالحقيقة والحجة عند الله. ﴿ ثُمَرَ إِلَىٰ مَرْجِعُكُمْ أَي: رجوعكم بالبعث، والضمير في «اتَّبَعُوك» لعيسى ﴿ أَحْكُمُ بَيْنَكُمْ ﴾ يوم رجوعكم وبعثكم ﴿ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْلَلِغُونَ ﴾ من أمر عيسى النهِ.

فَ فَلَمَا ٱلَّذِينَ كَغَرُوا فَأَعَذِبُهُمَ عَذَابًا شَكِرِيدًا فِي ٱلدُّنِيّ) لَهُ بالسبي والسيف وأخذ الجزية والمصائب من العقوبات والمراد بهم اليهود ومن سلك مسلكهم كما وقع عليهم هذه الأمور وأنّهم أذلَ الملل إلى يومنا بل إلى يوم القيامة، والمراد من الَّذِينَ اتَبعوه النصاري الَّذِينَ آمنوا بعيسي لِلْنَهُ حقيقة بنبوته وقبلوا دينه.

وقيل: المعنيّ به امّة محمد عليه وإنّما سمّاهم تبعا مع أنّ لهم شريعة على حدة لأنه وجد فيهم التبعيّة صورة ومعنى أمّا صورة فإنّه يقال: فلان يتبع إذا جاء بعده، وأمّا معنى فلأن نبيّنا للله كان مصدّقا بعيسى وبكتابه وليس بين الأنبياء اختلاف في أبواب التوحيد أبدا ومن يعقّب الأول ويصدقه فهو تابعه فامّة محمد للله يكونون ظاهرين إلى يوم القيامة ومن دعا عيسى لله إلها لا يكون تابعا لعيسى لله أبدا. ﴿ وَٱلْأَخِرَةِ وَمَا لَهُم مِن نَّعِرِينَ ﴾ يخلصونهم من عذاب الله، وصيغة الجمع لمقابلة ضمير الجمع أي: ليس لواحد منهم ناصر واحد.

أمَّنَا ألَّذِبِنَ مَامَنُوا وَعَمَدُوا ٱلْعَمَدُلِحَاتِ ﴾ كما هو عادة المؤمنين فَيُوَفَيُوَفِيهُم أَجُورَهُم ﴾ كاملا ﴿ وَٱللَّهُ لَا يُمِيَّ ٱلظَّلْلِينَ ﴾ ولا يرضى عنهم ﴿ ذَلِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ ﴾ إشارة إلى ما ذكر من أحوال عيسى نقرؤه عليك يا محمد وأسند تلاوته إلى ذاته تعالى مع أن التالي هو الملك المأمور بها على طريق إسناد الفعل إلى السبب الأمر به وفيه تشريف عظيم للملك ﴿ مِنَ ٱلأَيْدَتِ ﴾ أي: من العلامات الدالَة على نبوتك لأنها أخبار لا يعلمها إلا قارئ الكتاب أو من يوحى إليه وهي شواهد قدرتنا ﴿ وَٱلذِكْرِ ٱلْحَكِمِ ﴾ أي: القرآن المحكم الممنوع من تطرق الخلل والعيب، والمشتمل على الحكم وجميع الحكمة الذكر الحكيم. إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ مَادَمٌ خَلَقَتُهُ مِن تُرَامٍ ثُمَّرَ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ۞ ٱلْحَقُّ مِن رَبِّكَ فَلَا تَكُن مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ۞ فَمَنَ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِيمَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَتِل لَعْنَتَ اللَّهِ عَلَى ٱلْحَابِينِ أَنْ

«المثل» ذكر أمر سائر يدلّ على أنّ سبيل الثاني سبيل الأوّل. نزلت الآيات في وقد نجران: العاقب والسيّد وجماعة من النصارى معهما فلمّا وردوا إلى محضر رسول اللهﷺ قالوا له: هل رأيت ولدا من غير ذكر؟ فنزلت الآية فقرأها عليهم.

إنّ شأنه البديع الغريب للمنه في سلك الأمثال في تقدير الله وحكمه كحالة عجيبة آدم للم في خَلَقَتَهُ، مِن تُرَابٍ كَ تفسير للمثل أي: خلق قالب آدم من تراب في تُمَرَّ قَالَ لَهُ كُن كَ أي: صر: بشرا في تَكُونُ كَ والمقتضي أن يقال: فكان، إلّا أنّه عدل عن الماضي إلى المضارع حكاية للحال بصورة المشاهد الّذي يقع الآن.

روي أن وفد نجران لممّا قدموا المدينة<sup>(۱)</sup> وهم أربعة عشر من أشراف النصارى منهم السيّد والعاقب والثالث أبو حارثة بن علقمة الاسقف وكان أبو حارثة في شرف وخطر عظيم وهو الذي بنى له ملك الروم الكنائس وكان السيّد اسمه أهيب، ولمّا دخلوا على النبيّ عظيمة في المسجد بعد العصر عليهم ثياب حسان ولهم وجوه جسام فقاموا وصلّوا واستقبلوا قبلتهم تجاه المشرق فأراد أصحاب النبيّ أن يمنعوهم فقال على الثلية: «دعوهم».

ثمَ انتهى أبو حارثة هذا وأخر معه إلى النبي ﷺ فقال لهماﷺ: «أسلما»، فقالا: أسلمنا قبلك، فقالﷺ: «كذبتما يمنعكما عن الإسلام ثلاث: عبادتكما

ا\_تفسير تعلبي، ج ١، ص ٢٦٠.

العمليب وأكلكما الخنزير وزعمكما أنّ لله ولداً"<sup>(1)</sup>، قالوا: يا محمّد فلم تشتم صاحبنا عيسى؟ قال: وما أقول؟ قالوا: تقول: إنّه عبد، قال: أجل هو عبد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى العذراء البتول، فغضبوا وقالوا: هل رأيت إنساناً من غير أب وام؟ فحيث سلّمت أنّ عيسى لا أب له من البشر وجب أن يكون هو ابن الله، فقال تشتن «إنّ آدم ما كان له أب ولا الم ولم يلزم من ذلك كونه ابناً لله فكذا حال عيس، فالوجود من غير أب والم أخرق للعادة من الوجود من غير أب» فشبّه الشتن الغريب بالأغرب ولشبهة الخصم أقطع.

﴿ ٱلْحَقُّ ﴾ أي: ما قصصنا عليك من نبأ عيسى، هو الحقّ كاننا ﴿ مِن رَّبِّكَ ﴾ لا قول النصاري أنَّه ابن الله، وقولهم: ولدت مريم إلها، ونحو ذلك ﴿فَلَا تَكُنُ مِّنَ ٱلْمُتْتَرِينَ ﴾ أيَها السامع من الشاكَين، أو الخطاب للنبيّ على طريقة الإلهاب والتهييج والغرض زيادة التثبيت فيكون المعنى: دم على يقينك وعلى ما أنت عليه من الاطمينان. قال أبو منصور: العصمة لا ترفع النهي والخطاب. ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ ﴾ من النصاري إذ هم المتصدّون للمحاجّة ﴿فِيهِ ﴾ أي: في شأن عيسي وامّه النِّظ فومِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ من الآيات وسمعوا ذلك منكم ولم يرعووا عمّا هم عليه من الغيّ ﴿فَقُلْ﴾ واقطع الكلام بالمباهلة وهي أن تدعوهم إلى الملاعنة وقل لهم: ﴿تَعَالَوْا ﴾ التعالي في الأصل التصاعد كأنَّ الداعي في علوَّ والمدعوِّ في سفل ثمّ يستعمل لكلِّ مدعوٍّ أين كان أي: هلمّوا بالرأي والعزيمة لا بالأبدان لأنَّهم حاضرون عنده بأجسادهم ﴿ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِيَاءَنَا وَنِسَاءَكُمُ وَأَنغُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ﴾ أي: ليدع كلُّ منَّا ومنكم أولاده ونساءه ونفسه وأعزأة أهله إلى طلب البعد من الرحمة ونطلب العذاب للكاذب منهم ونحملهم على هذا الأمر من الله ﴿ فَنَجْعَكُ لَمَّنَّتَ اللَّهِ عَلَى ٱلْحَكَذِبِينَ ﴾ من الفريقين.

١- بحارالانوار، ج ٣٥، ص ٢٦٤؛ وأيضاً مجمع البيان، ج ٢، ص ٢٣٤.

روي أنّهم لمّا دعوا إلى المباهلة طلبوا المهلة وقالوا: نستنظر إلى صبيحة غد فأنظرهم رسول اللهﷺ فلمّا رجعوا إلى منازلهم قال لهم الأسقف وهو عبد المسيح المكنّى أبو حارثة: إنّه لنبيّ مرسل وانظروا في غداة غد إن غدا بولده وأهله فاحذروا مباهلته ولا تباهلوه وإن غدا بأصحابه فباهلوه فإنّه على غير شيء.<sup>(1)</sup>

فأتوا رسول الله وقد خرج ﷺ محتضناً الحسين آخذاً بيد الحسن وفاطمة تمشي خلفه وعليّ خلفها وهو يقول: «إذا دعوت أنا فأمنوا». فلمّا رأى أبو حارثة وهو أعلمهم بأمور دينهم قال: يا معشر النصارى إنّي لأرى وجوهاً لو دعوا الله وشاؤوا أن يزيل الله جبلاً من مكانه لأزاله بها فلا تباهلوه وصالحوا الرجل وإن باهلتم تهلكوا ولا يبقى على وجه الأرض نصرانيّ إلى يوم القيامة.

فتقدّم رسول الله يُشكر وجنا على ركبتيه، قال أبو حارثة لقومه: والله جنا كما جنا الأنبياء، فكع أبو حارثة، فقال النبي يُشكر العن يا أبا حارثة للمباهلة» فقال أبو حارثة: يا أبا القاسم رأينا أن لا نباهلك وأن تترك على دينك ونثبت على ديننا، قال شكر العالمي المباهلة فأسلموا يكن لكم ما للمسلمين وعليكم ما على المسلمين» فأبوا، فقال: «فإذا أبيتم المباهلة فأسلموا يكن لكم ما للمسلمين وعليكم ما ولكن نصالحك على أن لا تغزونا ولا تخيفنا ولا تردّنا عن ديننا على أن نؤدي إليك كلَ عام ألفي حلّة: ألف في صفر وألف في رجب، وثلاثين درعا عادية من حديد، فصالحهم على ذلك وكتب لهم كتابا بذلك وقال: الوالذي نفسي بيده إذ ألهلاك قد تدلّى على أهل نجران ولو لاعنوا لمسخوا قردة وخنازير ولاضطرم عليهم الوادي نارا ولاستأصل الله نجران وأهله حتى الطير على رؤوس الشجر، وما حال الحول

۱- انظر: شرح احقاق الحق، ج ۳۰، ص ۲۰.

مُعْتَلَيْكُ للنَّالَكُ / ج \*

على النصاري كلَّهم حتى هلكوا\*.

وقيل في المصالحة: وثلاثين فرسا وثلاثين رمحا وقيمة كل حلّة أربعون درهما. ولمّا رجع وفد نجران لم يلبث السيّد والعاقب إلّا يسيرا حتّى رجعا إلى النبيﷺ وأهدى العاقب له حلّة وعصا وقدحا ونعلين وأسلما.

وقال بعض المعتزلة: هذا يدلّ على أنّ الحسن والحسين كانا مكلّفين في تلك الحال لأنّ المباهلة لا يجوز إلّا مع البالغين. وقال أصحابنا: إنّ صغر السنّ عن حدّ بلوغ الحلم لا ينافي كمال العقل وإنّما جعل بلوغ الحلم حدّا تعلّق الأحكام الشرعيّة وقد كان سنّهما في تلك الحال سنّا لا يمتنع معها أن يكونا كاملي العقل، على أنّ عندنا يجوز أن يخرق الله العادة للأئمة ويخصّهم بأمور لا يشركهم فيه غيرهم فلو صح أنّ كمال العقل غير معتاد في تلك السنّ لجاز ذلك فيهم إبانة لفضلهم عن ما سواهم ويؤيّده قول النبي تشتني هذان إمامان قاما أو قعدا».<sup>(1)</sup>

واتُفقوا على أنّ المراد من ﴿وَنِكَآءَنَا ﴾ فاطمة لأنّه لم يحضر المباهلة غيرها من النساء ولم يقل أحد: إنّ غيرها من النساء حضرت، وهذا يدلّ على تفضيل فاطمة على جميع النساء وقال النبي ﷺ: **«إنّ الله يغضب لخضب فاطمة** ويرضى لرضاها».<sup>(٢)</sup> وقد صحّ عن حذيفة بن اليمان قال: سمعت رسول الله يقول: **«أتاني ملك فبقرني أنّ فاطمة سيّدة نساء أهل الجنّة ونساء أمّتي»**.<sup>(۳)</sup> وعن الشعبيَ عن مسروق عن عائشة قالت: أسرّ النبيّ إلى فاطمة فضحكت فسألتها فقالت: **«قال لي: ألا ترضين أن تكوني سيّدة نساء هذه الأمّة ونساء** 

١- الارشاد، ج ٢، ص ٣٠؛ الطرائف، ص ١٩٦؛ وعوالي اللثالي، ج ٣. ص ١٣٠. ٢- عيون أخبار الرضا، ج ١، ص ٥١؛ وبحارالانوار، ج ٢١، ص ٢٧٩؛ ومجمع البيان، ج ٢، ص ٣١١. ٣- مناقب آل أبي طالب، ج ٣. ص ١٠٥؛ وبحارالانوار، ج ٢١، ص ٢٧٩؛ وج ٤٣. ص ٣٣.

المؤمنين؟فضحكت لذلك». (``

فتبيّن أنّ المراد من قوله: ﴿وَذِسَآءَنَا ﴾ فاطمة ﴿وَأَنفُسَنَا ﴾ يعني عليّا خاصّة ولا يجوز أن يكون المعنيّ به يُنشِ لأنّه هو الداعي ولا يجوز أن يدعو الإنسان نفسه وإنّما يصح أن يدعو غيره وإذا كان قوله: ﴿وَأَنفُسَنَا ﴾ لا بدّ أن يكون إشارة إلى غير الرسول يُنشِ وجب أن يكون إشارة إلى عليّ لأنّه لا أحد يدعي دخول غير عليّ وفاطمة وولديه في المباهلة وهذا هو الأفضليّة على من عليها في المشرق والمغرب إذ جعله الله سبحانه نفس الرسول ينشخ.

ومما يعضده من الروايات ما صح عن النبي تلاق أنّه سنل عن بعض أصحابه فقال له قائل: فعليَ، فقال تلاق: «إنّما سألتني عن الناس ولم تسألني عن نفسي».<sup>(1)</sup> وقوله تلاق لبريدة الأسلميَ: «يا بريدة لا تبغض عليًا فإنّه مني وأنا منه إنّ الناس خلقوا من شجر شتى وأنا وعليَ من شجرة واحدة».<sup>(1)</sup> وكذلك قوله بأحد ونكايته تلاق في تلك الغزوة ووقاية عليَ بنفسه إيّاه حتّى قال جبرئيل: إنّ هذه لهي المواساة فقال النبي تلاق: «يا جبرئيل إنّه مني وأنا منه»، فقال جبرئيل: وأنا منكما<sup>(1)</sup>.

إِنَّهَٰذَا لَهُوَ ٱلْعَصَصُ ٱلْحَقُّ وَمَا مِنْ إِلَٰهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيرُ ﴾ فَإِن نَوَلَوْا فَإِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِٱلْمُفْسِدِينَ ﴾

أي: إنّ ما قصّ من نبأ عيسى وأمّه للمَنْ لَهُوَ ٱلْمَصَمَّ ٱلْحَقُّ ﴾ دون ما عداه من أكاذيب النصارى ﴿وَمَا مِنْ إِلَهِ ﴾ ما إله ﴿إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ صرّح في الكلام

١ـ مناقب آل أبي طالب، ج٢، ص١٠٥ ؛ ومجمع البيان، ج٢، ص ٣١١. ٢ـ الصراط المستقيم، ج١، ص ٢٥٠؛ ومجمع البيان، ج٢، ص ٣١١؛ ويحارالانوار، ج٢١، ص ٢٧٩. ٣ـ الشافي في الإمامة، ج٢، ص ٢٥٦؛ وبحارالانوار، ج٢١، ص٢٧٩. ٤ـ الكافي، ج٨ ص ١١٠؛ وعلل الشرايع، ج١، ص ٧. والخصال، ص ٥٥٦؛ ويحارالانوار، ج٢٠، ص ٥٥. «بمن» الاستغراقيّة تأكيداً للردّ على النصارى في تثليثهم ﴿وَلِكَ ٱللَّهَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ﴾ الغالب على جميع مقدوراته المحيط ﴿ٱلْحَكِيرُ﴾ بما يقتضي الصلاح لا يشاركه أحد في الألوهيّة.

﴿ فَلِن تَوَلَّوْاً ﴾ وأعرضوا عن قبول التوحيد والحقّ الّذي قصّ عليك ﴿ فَلِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ إِلَّمُفْسِدِينَ ﴾ أي: فاقطع كلامك عنهم فإنّ الله عليم بفساد المفسدين مطّلع على ما في قلوبهم من الأغراض الفاسدة.

قُلْ يَتَأَهِّلُ ٱلْكِنَٰبِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَلَمَ بَيْنَـنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَّا نَصْبُدَ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ- شَكَيْنًا وَلَا يَتَخِذَ بَعْضُمَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَوْا فَقُولُوا ٱشْهَـدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ (أ)

المراد بأهل الكتاب اليهود والنصارى. أمر الله سبحانه نبيّه بأن يعدل عن طريق المجادلة والاحتجاج إلى نهج الملاينة والإنصاف وذلك بعد تتميم الحجّة فدعاهم إلى التوحيد وإلى الاقتداء بمن اتُفقوا على أنّه كان على الحق فقال: فوقًل كه لهم: هلمّوا إلى كلمة عادلة بيننا وبينكم لا ميل لها إلى الاعوجاج وهي ترك العبادة لغير الله لأنها لا تحقّ إلّا له فوكَلا يَتَخِذَ بَعَضُنَا بَعَضًا أَرْبَابًا مِن

وقيل: معنى الآية: أن لا يتُخذ الأحبار أربابا بأن يطيعهم طاعة الأرباب كقوله: ﴿ ٱتَّخَــُذُوَا أَحْبَــَارَهُمْ وَرُهْبَــَنَهُمْ أَرْبِــَابًا مِن دُوبِ ٱللَّهِ ﴾<sup>(1)</sup>.

وقد روي أيضا لمّا نزلت هذه الآية قال عديّ بن حاتم: ما كنّا نعبدهم يا رسول الله فقالﷺ: «**أما كان يحلّون لكم ويحرّمون فتأخذون بقولهم»؟** فقال عديّ: نعم، فقالﷺ: «**هو ذاك**».<sup>(1)</sup>

> ١- سورة التوبة: ٣١. ٢- مجمع البيان، ج ٢، ص ٣١٤؛ والصافي، ج ١، ص ٣٤٥.

فَوَان تَوَلَّؤا ﴾ عمّا دعوتموهم إليه من التوحيد وترك الإشراك فَعُولُوا ﴾ أي: قل: لهم أنت والمؤمنون ﴿ أَشَهَ دُوا بِأَنَّ مُسْلِمُونَ ﴾ أي: إن تولَوا وأعرضوا عن التوحيد فقولوا لهم أنت يا محمّد ومن معك من أهل الإيمان للمعرضين: اشهدوا أنتم أيّها الكفّار بأنًا مستسلمون لما دعانا الله من التوحيد. والسرّ في الإشهاد على الإسلام ليشهد الكفّار لهم يوم القيامة على الإسلام كما يشهد لهم المؤمنون بالكفر فيكون شهادة الكفّار للمسلمين يوم القيامة بالتوحيد حجّة على أنفسهم.

يَتَأَهْلَ ٱلْحِكِتَٰبِ لِمَ تُحَاجُوُنَ فِى إِبْرَهِيمَ وَمَآ أُنزِلَتِ ٱلتَّوْرَىٰةُ وَٱلْإِنجِـيلُ إِلَا مِنْ بَعَدِوِءٌ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ۞

تنازعت اليهود والنصارى في إبراهيم وزعم كلّ واحد منهما أنّه للتابخ منهم وترافعا إلى رسول الله للظل فنزلت الآية والمعنى: لم تدّعون أنّ إبراهيم كان منكم فوَمَآ أنزِلَتِ ٱلتَوَرَينَةُ ﴾ على موسى فوَالإنجِيلُ ﴾ على عيسى فوالًا مِنْ بَهَدِود ﴾ أي: إلّا من بعد موت إبراهيم وأنتم سمّيتم باليهوديّة والنصرانيّة بعد نزول الكتاب فوأفك تمقلون ﴾ وتتفكّرون في بطلان جدلكم وبطلان كلامكم ومذهبكم لأنّ بين إبراهيم وموسى ألف سنة وبين موسى وعيسى ألغي سنة فكيف يكون إبراهيم على دين لم يحدث إلّا بعد عهده بأزمنة متطاولة؟

هَكَأَنتُمَ هَتَؤُلَآءٍ حَجَجْتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلَمٌ وَاللهُ يَعْـلَمُ وَأَنتُمْ لَاتَعْلَمُونَ ۞

جملة من مبتدء وخبر صدّرت بحرف التنبيه إشعاراً بكمال غفلتهم أي: أنتم هؤلاء الحمقاء حيث ﴿ خَجَجَتُمَ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ ﴾ من التوراة والإنجيل من نبوّة محمّد ﴿ فَلِمَ تُعَآجُوُنَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ ﴾ أي: فيما ليس له ذكر في كتابكم ولا علم لكم به من دين إبراهيم إذ لا ذكر لدينه في إحدى الكتابين قطعا ﴿وَٱللَّهُ يَعَـلَمُ﴾ دين إبراهيم وشأنه ﴿وَٱنتُمَر لَا تَعَلَمُونَ ﴾ ذلك وما تعرفون شريعته فلا تضيفوا إليه ما لا تعلمونه.

مَاكَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيُّا وَلَائَعْمَرَانِيَّ اوَلَكِن كَانَحَنِيغَا مُسْلِمًا وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ 🐨

تصريح بما نطق به البرهان المذكور ﴿وَلَنَكِن كَانَ حَنِيغًا ﴾ مائلاً عن العقائد الزائفة كلّها ﴿مُسْلِمًا ﴾ منقاداً لله ﴿وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ تعريض بأنّهم مشركون بقولهم: «عُزَيْرُ ابْنُ الله» «و الْمَسِيحُ ابْنُ الله» ورد لادّعاء المشركين أنّهم على ملّته.

إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُومُ وَهَٰذَا ٱلنَّبِّيُّ وَٱلَّذِينَ ،َامَنُوا ۖ وَٱللَّهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنِينَ ۞

أي: إنّ أحقّ الناس بادّعائه بأنّه على دين إبراهيم هم الّذين اتّبعوه في زمانه وما خالفوه ﴿وَهَنذَا ٱلنَّحِيُّ ﴾ المصطفى للظ لأنّه اتّبعه في الحنيفيّة ﴿وَالَذِينَ مَامَنُوا ﴾ بالله وبمحمّدتظ من هذه الأمّة لموافقتهم إيّاه في اصول الشرائع ﴿وَاللهُ وَلِيُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وناصرهم ويجازيهم الحسنى بإيمانهم.

وَدَّت طَّآبِغَةٌ مِنْ أَهْـلِ ٱلْكِتَٰبِ لَوَ يُعِنِلُوْنَكُرْ وَمَا يُعِنِلُوْنَ إِلَا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ۞

أي: أحبّت أن يصرفوكم عن دين الإسلام إلى دين الكفر وإنّما قال: فَظَلَمَهُمُ ﴾ لأن من أهل الكتاب امّة قائمة يتلون آيات الله فوَمَا يُعْضِلُونَ إلَا أنفُسَهُم ﴾ جملة حاليّة تدلّ على ثبات المؤمنين على ما هم عليه من الدين القويم وحاصل الآية أن إضلال أهل الكتاب يعود وباله على الكافرين ويضاعف به عذابهم فوَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ بهذا الضرر.

يَت**أَهْلُ ٱلْكِ**نَّبِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِعَايَكَتِ ٱللَّهِ وَأَنتُمَ تَشْهَدُونَ ﴾ أي: لم تجحدون بما نطقت به من التوراة والإنجيل على نبوة محمدتا الله وتعلمون نعته بالكتابين أو المراد المعجزات التي تشاهدون منه وكتابه ومعجزاته تدلّ على نبوته.

يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكْلُمُونَ وَأَنتُمْ ٱلْحَقَّ نَعْلَمُونَ ٢

المراد بالحق في الآية كتاب الله الذي أنزله على موسى وعيسى وبالباطل ما حرّفوه وكتبوه بأيديهم، أي: لم تخلطون أحدهما بالآخر وإبراز باطلهم في صورة الحقّ بأن يقولوا: الكلّ من عند الله ﴿وَتَكْنُمُونَ ٱلْحَقَّ﴾ أي: نبوّة محمّدﷺ وصفاته وعلاماته المذكورة في كتابكم ﴿وَآنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ أنّه ثابت وحقّ في كتابكم.

وَقَالَت ظَآبِغَةٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ ءَامِنُواْ بِٱلَّذِى أُنزِلَ عَلَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَجْهَ ٱلنَّهَارِ وَٱكْفُرُوَا ءَاخِرَهُ, لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞

وَلَاتُوْمِنُوَا إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُرْقُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللَّهِ أَن يُوْتَى أَحَدَّ مِثْلَ مَآ أُوتِيتُمَ أَوْ هُحَاجُوُكُرْعِندَدَبِّكُمُّ قُلْ إِنَّ ٱلْفَضْ لَبِيَدِ اللَّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَآهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيعُ آَسَ

عمًا هم عليه من الإيمان به كما رجعتم. والمراد كعب بن الأشرف ومالك بن الصيف ونفر من اليهود قالوا لأصحابهم لما حوّلت القبلة: أمنوا بما أنزل عليهم من الصلاة إلى الكعبة وصلّوا إليها أوّل النهار ثمّ صلّوا إلى بيت المقدس آخر النهار لعلّهم يقولون هم أعلم منّا وقد رجعوا فيرجعون.

قال الحسن والسديّيّ: تواطأ اثنا عشر رجلا من أحبار يهود خيبر قرى عرينة وقال بعضهم لبعض: ادخلوا في دين محمّد أوّل النهار باللسان دون الاعتقاد واكفروا به آخره وقولوا: إنّا نظرنا في كتبنا وشاورنا علماءنا فوجدنا محمّداً ليس ذلك الموعود به وظهر لنا كذبه وبطلان دينه فإذا فعلتم ذلك شكّ أصحابه في دينه وقالوا: إنّهم أهل الكتاب وهم أعلم منّا وبهذه الجهة يرجعون عن دينهم إلى دينكم.<sup>(1)</sup>

وَلا تُؤْمِنُوا ﴾ أي: لا تصدَقوا ﴿ لِمَن تَبِعَ دِينَكُر ﴾ اليهوديّة وقام بشرائعكم وكان يوصي بعضهم بعضا بهذا الأمر، فحاصل المعنى أنّ هذا الكلام من بقيّة طائفة اليهود أي: لا تصدّقوا إلّا نبيّا يقرر شرائع التوراة فيكون اللام صلة زائدة كقوله: ﴿ رَدِفَ لَكُم ﴾ والمعنى «ردفكم».

وقيل: معنى الآية: إنّهم قالوا لتبعهم: إنّكم لا تؤتوا بذلك الإيمان المدلّس الملبس إلّا لبقاء دينكم فإنّ مقصودنا من هذا التدليس الّذي نؤمن أوّل النهار أن نحفظ دينكم. فقال سبحانه: ﴿قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللَّهِ ﴾ قل يا محمّد جواباً ورداً على اليهود: إنّ الهدى هدى الله وقد جنتكم به فلن ينفعكم في دفعه هذا الكيد والحيلة.

ثمَّ قال تعالى: ﴿ أَن يُؤَقَى أَحَدٌ مِثْلَ مَا أُوتِيتُمَ أَوْ بُعَابَتُوْكُرُ عِندَ رَبِّكُمْ ﴾ وقرئ «أن يؤتى» بالمدّ على الاستفهام مثل ابن كثير والباقوق بفتح الهمزة من غير مد ولا استفهام كقوله: ﴿ أَن كَانَ ذَا مَالِ وَبَنِينَ \* إِذَا تُتَّلَى عَلَيْهِ مَايَنُنَا قَالَـــــ

۱- مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٢٢؛ ورواه المجلسي في البحار، ج ٩، ص ٧٠.

المنظ التغذيل المنظر المنظ

أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِبِي ﴾<sup>(1)</sup> وعلى هذه القراءة فالكلام في معرض الاستفهام التوبيخي والمعنى: أمن أجل أن يؤتى أحد شرائع مثل ما أوتيتم من الشرائع ينكرون اتباعه ثمّ حذف الجواب للاختصار ومثل هذا الحذف كثير مثل قول الرجل لصاحبه: أمن قلّة إحساني إليك أم من إهانتي إليك؟ ثمّ ما يذكر الجواب وهو «فعلت ذلك» وهذا المعنى به قال مجاهد وعيسى بن عمرو، أمّا قرأ بقصر الألف في «أن» فقد يمكن أيضا حملها على معنى الاستفهام كما قرئ في سَوَاءً عَلَيْهِمَ مَأْنَدَرْتَهُمَ أَمْ لَمَ نُنذِرْمُ ﴾<sup>(1)</sup> بالمد والقصر قال امرؤ القيس: «تزوّج من الحي أم تبتكر» أراد أتزوّج من الحيّ؟ فحذف ألف الاستفهام فيكون على هذا التقدير معنى الآية المعنى الأول.

قال الرازيّ في «المفاتيح»: واعلم أنّ هذه من المشكلات الصعبة أقول: ولعلَّ منشأ الإشكال الاختلاف الواقع بأنّ قوله: ﴿ أَن يُؤَيَّ أَحَدٌ مِثْلَ مَآ أُوتِيتُمٌ ﴾ من جملة كلام الله بعد قوله: ﴿قُلْ إِنَ هُدَى اللَّهِ ﴾ أم بقيّة كلام اليهود<sup>(٣)</sup>؟

وقوله: ﴿قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ ﴾ جملة معترضة. قال الفيض في «الصافي»: إنّ الآية من المتشابهات الَّتي لم تصل إلينا عن أهل البيت شيء<sup>(٤)</sup> وخلص نفسه، قال الطبرسيّ: والمفسّرون ذكروا وجوها:

منها أنّه قل يا محمّد: ﴿إِنَ هُدَى اللَّهِ ﴾ وقل: ﴿إِنَّ ٱلْفَضَـلَ بِيَدِ اللَّهِ ﴾ فلا ينبغي لهم أن ينكروا أن يؤتى أحد مثل ما أوتوا من النبوّة والتوراة وهذا معنى قول الحسن وأبي عليّ الفارسيّ.

وثاني الأقوال: أن يكون قوله: ﴿ وَلَا تُؤْمِنُوا إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُرَ ﴾ كلام

١ـ سورة القلم: ١٤ ـ ١٥. ٢ـ سورة البقرة: ٦. ٣ـ تفسيرالرازي، ج ٨، ص ١٠٢. ٤ـ الصافي، ج ١. ص ٣٤٨. اليهود وما بعده من كلام الله ويكون المعنى: قل إنّ الهدى هدى الله أن يؤتى أحد مثل ما أوتيتم أيّها المسلمون، و«لا» مقدّرة مثل قوله: ﴿ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَحَصُمَ أَن تَضِلُوا كُلاً أي: أن لا تضلُوا فيكون المعنى: لا تؤمنوا إلّا لمن تبع دينكم وأن لا يؤتى أحد مثل ما أوتيتم، فيكون من كلام الطائفة.<sup>(٢)</sup> وقال المبرّد: إن «لا» ليست مما يحذف في هذا المقام والمعنى: قل إنّ الهدى هدى الله كراهة أن يؤتى أحد مثل ما أوتيتم أي: ممن خالف دين الله الإسلام لأنه تعالى محص المؤمنين الهداية ولا يهدي من هو كاذب كفّار فهدى الله بعيد من غير المؤمنين. نعم إنّه تعالى هداه ابتداء فطرة الإسلام في ﴿ وَهَدَيّتَهُ ٱلنَّجَدَيّنِ ﴾ فبعد قبوله الكفر غير لائق بالهداية.

وقيل: معنى الآية: إنّ الهدى هدى الله والحقّ ما أمر الله به ثمّ فسّر الهدى فقال: ﴿ أَن يُوَقَيَّ أَحَدٌ مِثْلَ مَا أُوتِيتُمٌ أَوَ بُمَابَوُرُ ﴾ فيكون حاصل المعنى أنّ المؤتى ما شرّع لكم. وقيل: «أن» في الآية نافية فيكون على هذا التقدير من كلام الطائفة فقالوا: لا تؤمنوا أيّها اليهود إلّا لمن تبع دينكم وقولوا لهم: إنّه ما يؤتى أحد مثل ما أوتيتم حتّى يحاجَوكم عند ربّكم فيدحضوا حجتكم، والواو في ﴿ بُمَابَوُرُ ﴾ راجع إلى «أحد» وهو في معنى الجمع إذا المراد غير أتباعهم.

وقيل: الآية من أوّلها إلى آخرها كلّها خطاب من الله وتقديره: ولا تؤمنوا أيّها المؤمنون إلّا لمن تبع دينكم وهو دين الإسلام ولا تصدّقوا بأن يؤتى أحد مثل أوتيتم من الدين المستقيم فلا نبيّ بعد نبيّكم ولا شريعة بعد شريعتكم إلى يوم القيامة ولا تصدّقوا حجّة لأنّ دينكم خير الأديان وأن الهدى هدى الله. بأن تكون لأحد عليكم عند ربّكم ﴿وَأَنَّ ٱلْمَضْلَ بِيَدِ ٱللَّهِ ﴾

- ا- سورة النساء: ١٧٦.
- ٢- مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٢٣.

ويستفهم هذه المعاني من سوق الكلام ويدلّ عليه ما قاله الضحّاك: إنّ اليهود قالوا: إنّا نحاج عند ربّنا من خالفنا في ديننا، فبيّن الله أنّهم المغلوبون المدحضون وأنّ المؤمنين هم الغالبون والمراد من «الفضل» في الآية النبوة، وقيل: نعم الدنيا والآخرة. ﴿يُؤَتِيهِ مَن يَئَآهُ وَاللَّهُ وَسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ علّقه بالمشيّة بسبب سعة علمه بمصالح الأمور وهو تعالى واسع المقدور.<sup>(1)</sup>

يَخْلَصُ بِرَحْمَتِهِ، مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْغَضِّلِ ٱلْعَظِيمِ 🖤

يجعل رحمته لمن يشاء ويكون محلًا وقابلا للرحمة وهذا كقوله: ﴿ أَنَّهُمُ حَيِّتُ يَجْمَلُ رِمَكَلَتُهُ ﴾<sup>(٢)</sup> وفي مضمون الآية إشارة إلى الاحتراز من الحسد فإن الحسد حمل أحبار اليهود على مثل هذا الإنكار من تصديق نعوت النبي ﷺ ولأن تصديقهم إيّاهﷺ كان مانعاً لهم من جمع المال وحصول الجاه والقبول عند أرباب الدنيا.

قال النبيﷺ: «ثلاث هنّ أصل الخطينة فاتقوهنّ: إيّاكم والكبر فإنّ إبليس حمله الكبر على أن لا يسجد لآدم. وإيّاكم والحرص فإنّ الحرص يحمل الإنسان على الانهماك في الدنيا. وإيّاكم والحسد فإنّ ابني آدم قتل أحدهما صاحبه حسداً. وبنست الخصلة الحسد».<sup>(۳)</sup>

قال أمير المؤمنين: **«قاتل الله الحسد ما أعدله بدأ بالحامد قبل المحسود».** قال الأصمعيّ رأيت أعرابيّا أتى عليه مائة وعشرون سنة فقلت: ما طوّل عمرك؟ فقال: تركت الحسد فبقيت. ومن علامات الحاسد أن يتملّق إذا شهد ويغتاب إذا غاب ويشمت بالمصيبة إذا نزلت. قال الشاعر:

> ۱\_ مجمع البیان، ج ۲، ص ۳۲۳. ۲\_ سورة الأنعام: ۱۲٤. ۳\_ تاریخ مدینة دمشق، ابن عساکر، ج ٤٩، ص ٤٠؛ وانظر: کنزالغمال، ج ۳، ص ٥٢٥.

|   | (۷,    | ٦ |
|---|--------|---|
| • | •••••• |   |

و إذا أراد الله نشــر فضــيلة طويت، أتاح لها لسان حسود لو لا اشتعال النار فيما جـاوزت ما كان يعرف طيب عرف العود

و علاج إزالته عن النفس بكثرة الأذكار والانقطاع إلى الله وإنّ تباين مقامات أفراد الإنسان في الصفات الفاضلة رحمة لهم ولم يكن ذلك إلّا بتقدير العزيز العليم فالحاسد على الحقيقة يعارض الحقّ ومعنى حسده أنّه تعالى أنعم على من لا يستحقّ تعالى عن ذلك وقد ذمّ الله الحاسدين في كتابه في قوله تعالى: ﴿ أَمَّ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَآ مَاتَنَهُمُ ٱللهُ مِن فَضَلِهِ ﴾<sup>(۱)</sup> لكن الغبطة على طاعة الله محمودة.

وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَكِ مَنْ إِن تَأْمَنْهُ بِقِنِطَارٍ يُؤَدِهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنَهُ بِدِينَارِ لَا يُؤَدِهِ إِلَيْكَ إِلَا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَآبٍمَاً ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِ الْأُمِيِينَ سَبِيلُ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ بَلَى مَنْ أَوْنَى بِمَهْدِهِ. وَاتَقَى فَإِنَّ اللَهُ يُحِبُّ الْمُتَغِينَ ۞

«القنطار» وقد ذكر الخلاف في مقداره قبل هذا وعلى الجملة فالمراد المال الكثير قال ابن عبّاس: يعنى بقوله: ﴿مَنَ إِن تَأْمَنُهُ ﴾ عبد الله بن سلام أودعه رجل ألفا ومأتي أوقية من ذهب فأدّاها إليه فمدحه الله سبحانه.

فَوَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنَهُ بِدِينَارِ ﴾ والمراد «بالدينار» مثقال من الذهب أو العدد القليل فَوَلَا يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ ﴾ وهو كعب بن الأشرف أو فنحاص بن عازورا استودعه رجل من قريش ديناراً فلم يؤدّه وجحده فذمته الله والمعنى أنّ فيهم من هو في غاية الأمانة ومن هو في غاية الخيانة فرالًا مَا دُمّتَ عَلَيْهِ قَابِمًا ﴾ أي: في حال من الأحوال إلّا في حال دوام قيامك عليه على رأسه مبالغا في

المسورة النساء: ٥٤.

مطالبته بالتقاضي وإقامة البيّنة.

أناب أنهم في المحقوق في إنهم بالله المقوق في المنهم المحقوق في المحقوق المالية المحقوق المالية المحقوق المحق المحقوق المحوف المحقوق المحقوق المحقوق المحقوق المحقوق الم محقوق المحقوق المحق المحقو

فأكذبهم الله في ذلك بقوله: ﴿وَيَعُولُونَ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَمَلَمُونَ ﴾ أنّهم يكذبون لأنّ الله أمرهم بخلاف ما قالوا، وإنّما سمّوهم «امّيّين» لأنّهم ما كانوا يكتبون وذلك لأنّ الأم أصل الشيء فمن لا يكتب فقد بقي على أصل حاله في أن لا يكتب أو لأنّهم منسوبون إلى مكّة وهي امّ القرى فلهذا السبب استحلوا ظلم من خالفهم في اليهوديّة وقالوا: لم يجعل الله في التوراة لما لهم حرمة وقد كذبوا في ذلك على الله فإنّ أداء الأمانة واجب في الأديان كلّها وحبس مال الغير والإضرار به والخيانة إليه حرام ﴿ بَنَ كَي إثبات لما نفوه أي: بلى عليهم سبيل وما أمر الله بذلك ولا أحبّه ولا أراده بل أوجب والوفاء يوله: ﴿ وَيَعُولُونَ عَلَى الله الله فيكون معناه «بعَهدو» عائدة إلى الله في الله أمره ونهيه ويحتمل أن يكون عائدة إلى «من» ومعناه: من أوفى بعهد نفسه الله أمره ونهيه ويحتمل أن يكون عائدة إلى «من» ومعناه: من أوفى بعهد نفسه الله أمره ونهيه ويحتمل أن يكون عائدة إلى المعهود له.

الصفة التي يُعِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ أي: إنّ الله يحبّه، وعدل إلى ذكر المتّقين لبيان الصفة الّتي يجب لها محبّة الله وروي عن النبيﷺ لمّا قرأ هذه الآية قال: «كذب أعداء الله ما من شيء كان في الجاهليّة إلّا وهو تحت قدمي إلّا الأمانة فإنّها مؤذاة إلى البرّ والفاجر».<sup>(۱)</sup> وعنه ﷺ قال: «ثلاث من كنّ فيه فهو منافق وإن صلّى وصام وزعم أنّه مؤمن: من إذا حدث كذب وإذا وعد أخلف وإذا انتمن خان»<sup>(1)</sup>، وعنه ﷺ «من انتمن على الأمانة فأذاها ولو شاء لم يؤدّها زوّجه الله من الحور العين ما شاء».<sup>(1)</sup>

إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَأَيْمَنِبِمْ ثَمَنَا قَلِيلًا أَوْلَتَهِكَ لَا خَلَقَ لَهُمَ فِي ٱلْأَخِرَةِ وَلَا يُحَكِلِّمُهُمُ ٱللَّهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَلَا يُزَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ آلِيـــرُ ()

نزلت في جماعة من أحبار اليهود: أبي رافع وكنانة بن أبي الحقيق وحييً بن الأخطب كعب بن الأشرف كتموا ما في التوراة من أمر محمّد وكتبوا بأيديهم غيره وحلفوا أنّه من عند الله لئلًا تفوتهم الرياسة وما كان لهم على أتباعهم، عن عكرمة.

وقيل: نزلت في الأشعث بن قيس وخصم له في أرض قام ليحلف عند رسول اللهﷺ لمّا نزلت الآية نكل الأشعث واعترف بالحقّ وردّ الأرض، عن ابن جريح. وقيل: نزلت في رجل حلف يميناً فاجرة في تنفيق سلعة، عن مجاهد والشعبيّ.

ذكر الله سبحانه الوعيد لهم على أفعالهم الخبيئة فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ ﴾ أي: يستبدلون ﴿ بِعَهَدِ ٱللَهِ ﴾ أي: بما يلزمهم الوفاء به <sup>(٣)</sup> ﴿ وَآيَتَمَنَيْمَ ﴾ وبدلوا ما عاهدوا عليه من الإيمان بالرسول والوفاء بالأمانات وبما حلفوا عليه من كتمان نعوته وخياناتهم بالأمانات في ابلة ثمن بخس قليل وهو حطام الدنيا.

أَوْلَتَهِكَ ﴾ الموصوفون ﴿لا خَلَقَ ﴾ ولا نصيب ﴿لَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ ﴾

١\_الكافي، ج ٢، ص ٣٩٠؛ وتحف العقول، ص ٣١٦. ٢\_مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٢٧. ٣\_المصدر السابق نفسه. ولا في نعيمها ﴿وَلَا يُعَكَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ ﴾ وهو مجاز عن شدّة غضبه وسخطه عليهم وإيقاعه بهم ﴿وَلَا يُزَكِيهِمْ ﴾ أي: لا يثني عليهم كما يثني على أوليائه والتزكية من الله تكون على ألسنة الملائكة كقوله: ﴿وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ \* سَلَمٌ عَلَيْكُمْ ﴾<sup>(١)</sup> ومثل قوله: ﴿ سَلَمٌ قَوْلًا مِن زَبِ رَحِيمٍ ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ ٱلِسِمُ كَا على ما فعلوه من المعاصي.

وفي تفسير الكلبي عن ابن مسعود قال: سمعت رسول الله تَكْنَيْنَ: «من حلف على يمين كاذبة ليقطع بها مال أخيه المسلم لقى الله وهو غضبان» وتلا هذه الآية.<sup>(٣)</sup>

وروى مسلم بن الحجّاج في الصحيح بإسناده من عدّة طرق عن أبي ذرّ الغفاريّ عن النبيﷺ قال: **«ثلاثة لا يكلّمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا** يزكّيهم ولهم عذاب أليم: المنّان الذي لا يعطي شيئاً إلّا منّة والمنفق سلعة باليمين الفاجرة والمسبل إزاره».<sup>(1)</sup>

وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يَلُوُنَ أَلْسِـنَتَهُم بِٱلْكِنَبِ لِتَحْسَـبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتَبِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَ ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞

أي: من اليهود المحرّفين ﴿لَفَرِيقَا﴾ ونصب «فريقا» بأنّه اسم «إن» واللام للتأكيد وهم جماعة من أحبار اليهود كتبوا ما ليس في التوراة من صفات النبيّ وغيرها وأضافوه إلى التوراة. وقيل: نزلت الآية في اليهود والنصارى حرّفوا التوراة والإنجيل ضربوا كتاب الله بعضه ببعض وألحقوا به

> ١- سورة الرعد: ٢٤. ٢- سورة يس: ٥٨. ٣- انظر: المبسوط، الشيخ طوسي، ج ٥، ص ١٩٧. ٤- صحيح مسلم، ج ١، ص ٧١؛ ومجمع البيان، ج ٢، ص ٣٢٨.

ما ليس فيه واستعمل تحريف الكتاب عن الجهة ليّاً باللسان والمراد تفسيره وتحريفه بخلاف الحق ﴿لِتَحْسَنُهُوْ مِنَ ٱلْحَكِتَنِ ﴾ أي: لتظنّوه أيّها المسلمون من كتاب الله ﴿وَمَا هُوَ مِرَتَ ٱلْكِتَنِ ﴾ أي: من جملته والحال أنّه ليس منه في نفس الأمر وفي اعتقادهم أيضا.

الله فَوَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَلِّبَ وَهُمَّ يَعْلَمُونَ ﴾ أنَّهم كاذبون ومفترون على الله وبالجملة لمّا حرّفوا في التوراة وبدّلوا صفة رسول الله ﷺ أخذت قريظة ما كتبوا فخلطوه بالتوراة الّتي عندهم.

مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُؤْتِيَهُ اللَّهُ الْكِتَنَبَ وَالْحُكْمَ وَالنُّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَكادًا لِى مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّكِنِتِينَ بِمَا كُنتُم تُعَلِّمُونَ الْكِنَبَ وَبِمَا كُنتُم تَدْرُسُونَ ()

في الآية بيان لمفتريات الأحبار على الأنبياء حيث قالوا: إن عيسى للغ أمرنا أن نتّخذه ربّا ـ حاشاه للغ<sup>ير</sup> ـ وجاء رجل من المسلمين فقال: يا رسول الله نسلّم عليك كما يسلّم بعضنا على بعض أفلا نسجد لك؟ فقال اللغة: «معاد الله أن نعبد غير الله ونأمر بعبادة غير الله<sup>(۱)</sup> أي: ما صحّ وما استقام لأحد سواء كان بشراً أولا وإنّما قيل: «بشرا» إشعاراً بعلّة الحكم فإنّ البشريّة منافية لهذا الاسناد الّذي أسنده الكفرة من النصارى وهو إسناد الربوبيّة إليه.

وحاصل معنى الآية أنّه ليس لبشر بعد أن آتاه الله وأعطاه ﴿ الْكِتَنِبَ﴾ الناطق بالحق مثل التوراة والإنجيل والقرآن ﴿ وَٱلْحُكْمَ ﴾ أي: الفهم والعلم ﴿ وَالنَّـبُوَّةَ ﴾ فالكتاب السماوي والوحي ينزل أولاً ثمّ يحصل في عقل النبيّ وإدراكه فهم ذلك الكتاب وأسراره ثمّ بعد الحصول يبلّغ النبيّ ذلك المفهوم

۱\_بحارالانوار، ج ۲۵، ص ۲٦۲؛ وانظر: ج ۹، ص ۷۱.

مُوْتُو أَلْتَعْتِدُاتِ .....

إلى الخلق وهو المراد بالنبوة.

كُوْنُوا يَعْتُولَ في ذلك البشر بعد هذه التشريفات الوليلنتاس كُوْنُوا عِبْكَادًا لِلَ
 مِن دُونِ اللهِ في وليس لأحد حق في هذا القول. قال الأصمّ: معنى الآية أنّه لا
 يتمكّن النبيّ بعد تحقّق نبوّته أن يقول: الوليلنتاس كُوْنُوا عِبْكادًا لِي في فمعنى
 يتمكّن النبيّ بعد تحقّق نبوّته أن يقول: القلمان منه الوَنُونَ عَبْكادًا لِي في فمعنى
 الآية مثل قوله: المؤولَة نَفَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الأَقَاوِيلِ... لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَلَهِ الْمُولَى اللهُ اللهُ اللهُ المُعنى
 الآية أنّه لا
 يتمكّن النبيّ بعد تحقّق نبوّته أن يقول: القول المُولُونُونُ عَبْكادًا لِي لَهُ فمعنى
 الأية مثل قوله: اللهُ وَلَوْ نَفَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ... لَعَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ كُوْنُوا عَبْكَادًا

791 .....

وَلَنَكِن ﴾ يقول لهم ﴿ كُوُنُوا رَبَّنِيْتِنَ ﴾ الربّانيّ منسوب إلى الربّ بزيادة الألف والنون كاللحيانيّ إذا وصف بطول اللحية ففيه الدلالة على الكمال في هذه الصفة وإذا نسب إلى اللحية من غير قصد المبالغة يقال: لحويّ، فالربّانيّ هو الكامل في العلم، والعلم الشديد التمستك بطاعة الله، كما يقال: رجل إلهيّ، إذا كان مقبلاً على معرفة الإله وطاعته. ﴿ مِمَا كُنتُمْ تُمَلِّمُونَ ٱلْكِنَبَ وَسِمَا كُنتُمْ إذا كان مقبلاً على معرفة الإله وطاعته. ﴿ مِمَا كُنتُمْ تُمَلِّمُونَ الْكِنَبَ وَسِمَا كُنتُمْ الكتاب ودرسه يقتضي كونه ربّانيّا وتعلّم الناس طريق الهداية فعلم الكتاب الكتاب ودرسه يقتضي كونه ربّانيّا وتعلّم الناس طريق الهداية فعلم الكتاب مبب لنهي الناس عن عبوديّة غير الله فكيف يتصوّر أن يقول للخلق اعبدوني؟ فهذا الّذي يدّعونه النصارى غير واقع وكذب.

وَلَا يَأْمُرَكُمُ أَن تَنَّخِذُوا الْلَكَتِيكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَابُ أَيَأْمُرْكُم بِٱلْكُفْرِ بَعْدَإِذْ أَنتُم مُسْلِعُونَ ٢

عطف على قوله: «ما كان لِبَشَر» أو على «ثُمَّ يَقُولَ» وصورة الكلام «ما كان لِبَشَر» يكون موصوفاً بصفة النبوّة يأمر الناس بعبادة نفسه ولا يكون له أن يأمر الناس أن يتخذوا الملائكة والنبيّين آلهة ﴿أَيَأْمُرَكُم بِٱلْكُفَرِ بَعَدَ﴾ كونكم مخلصين بالتوحيد فإنّه لو أمركم بذلك لكفر ونزع منه النبوّة ومن آتاه الله الكتاب والحكم والنبوة يمنعه ذلك من ادعاء الألوهيّة.

وقيل: الضمير في «يأمركم» راجع إلى الله. وقيل: إلى محمّد وقيل: إلى ١- سورة الحافة: ٤٤. عيسى. ومنشأ الاختلاف قراءة رفع الراء في «يأمركم» ونصبها لأن من قرأ بالنصب عطفه على «أن يُؤتِيَهُ الله» وتكون «لا» مزيدة لتأكيد معنى النفي في قوله: «ما كان لِبَشَر» وقراءة الرفع على الاستيناف وتضمّن معنى الحاليّة بتقدير المبتدء أي: وهؤلاً، يأمركم هكذا.

وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَى ٱلنَّبِيِّنَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كِتَبْ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَ كُمَّ رَسُولُ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمُ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ. وَلَتَنصُرُنَهُ قَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِيَّ قَالُوا أَفْرَرْنَا قَالَ فَأَشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِنَ ٱلشَّهِدِينَ ()

قرأ حمزة بكسر اللام في «لما» والباقون بفتحها وقرأ نافع «آتيناكم» على الجمع والباقون على التوحيد، وقراءة الكسرة قال حمزة: إنّه يتعلّق «بالأخذ» كأن المعنى أخذ ميثاقهم لهذا ويكون «ما» موصولة المعنى، الميثاق مصدر يجوز إضافته إلى الفاعل وإلى المفعول فيحتمل أن يكون الميثاق من النبيّين ويحتمل أن يكون أخذه للنبيّين.

قال المفسرون: إنّ الله أخذ الميثاق من النبيّين أن يصدق بعضهم بعضا وأخذ العهد على كلّ نبيّ أن يؤمن بمن يأتي بعده من الأنبياء وأن ينصره إن أدركه وإن لم يدركه أن يأمر قومه بالإيمان به إن أدركوه فأخذ الميثاق من موسى للتي أن يؤمن بعيسى للتي ومن عيسى للتي أن يؤمن بمحمد تلقيق وإذا كان [هذا] حكم الأنبياء كانت الأمم بذلك أولى.<sup>(۱)</sup>

أي: اذكر يا محمّد وقت أخذ الله ميثاق الأنبياء وأممهم ﴿لَمَآ مَاتَيْتُكُمُ ﴾ و«اللام» موطّنة لأن أخذ الميثاق بمعنى الاستحلاف و«ما» مبتدأ موصولة و«آتيتكم» صلتها والعائد محذوف تقديره: للّذي آتيتكموه ﴿لَتُؤْمِنُنَ

۱\_راجع: بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۱۱۵.

يِدِ. وَلَتَنَصُرُنَهُ ﴾ جواب قسم مقدّر والقسم المقدّر وجوابه خبر للمبتدأ أي: والله لتصدّقنّه برسالته وتنصرنّه على أعدائه وهذا إذا كانت «ما» في الآية موصولة، واللام لام ابتداء وهي المتلقيّة لما اجري مجرى القسم من قوله: ﴿ وَإِذَ أَخَذَ أَلَثُهُ مِيثَنَى ٱلنَّبِيَتِينَ ﴾ وموضع «ما» حينئذ رفع بالابتداء كما ذكرنا قبيل هذا والخبر «لتؤمنن» وإذا جعلت «ما» للشرط كانت «ما» في موضع نصب «باتيتكم» وتقديره: أيّ شيء آتيتكم ومهما آتيتكم من كتاب لتؤمنن به فالشرط هو إيتاؤه إيّاهم الكتاب والحكمة ومجيء الرسول والجزاء القسم والمقسم عليه وهو قول: «لتؤمننّ به» كقوله: ﴿ لَبَنُ أَشَرُكَتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾.<sup>(1)</sup>

فيكون على هذا معنى الآية إنّ الله قال لهم: مهما اوتيكم كتابا وحكمة ثمّ يجيئكم به رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنَه فأقرّوا بذلك وأعطوا مواثيقهم وهو المرويّ عن عليّ وابن عبّاس وقتادة والسدّيّ والجبّائيّ وأبو مسلم<sup>(۲)</sup> وهذا كلّه على قراءة الفتح في اللام في «لَما آتَيْتُكُمْ» وعلى قراءة كسر اللام فالمعنى: ميثاقهم لأجل ما أوتوه من الكتاب والحكمة لأنّهم الفواضل وخيار الناس. وقرأ سعيد بن جبير «لمّا» مشدّدة.

قال بعض المفسّرين ذكر «النبيّين» على سبيل المنايبة ثمّ قال مخاطبا بقوله: ﴿ لَمَا مَاتَيْتُكُمُ ﴾ في الآية إضمار فقالوا تقديره: وإذ أخذ الله ميثاق النبيّين لتبلّغن الناس ما آتيتكم، وحذف لدلالة الكلام. وهذا باب واسع في القرآن وأراحوا أنفسهم التكلّفات في الآية فإن لام القسم إنّما يقع على الفعل فلمًا دلت هذه اللام على هذا الفعل لا جرم حذفه اختصارا.

قال سعيد بن المسيّب: وهذه الآية من مشكلات آيات القرآن. قال

۱۔ سورة الزمر: ٦٥. ۲\_ مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٣٤. الطبرسيّ: وقد غاص النحويّون في وجوه إعرابها وشقّوا الشعر في تدقيقها. ﴿قَالَ ﴾ أي: قال الله بعد ما أخذ الميثاق: ﴿ اقَرَرَتُمْ ﴾ أي: بالإيمان والنصر له. قوله تعالى: ﴿وَأَخَذَتُمْ عَلَىٰ ذَلِكُمْ إِصْرِى﴾ أي: قبلتم على ذلكم الميثاق عقدي الذي عقدته عليكم؟ والإصر الثقل الذي يلحق الإنسان والمراد هنا العهد.

فَقَالُوا أَفْرَزْنَا 
 فَقَالُوا أَفْرَزْنَا 
 فَقَالُ الله الله المُعْانَ الأنبياء وأممهم أقررنا بما أمرتنا به المُقال 
 الله: 
 فَقَانَتُهَدُوا 
 فَقَانَتُهُدُوا 
 فَقَانَتُهُدُوا 
 فَقَانَتُهُدُوا 
 فَقَانَتُهُدُوا 
 فَقَانَ المُلائكة أو الأنبياء أو الأمم بإقرار بعضكم على بعض 
 الله: 
 فَوَأَنَا مَعَكُم مِنَ ٱلشَّنْهِدِينَ 
 أي أو الأنبياء أو الأنبياء أو الأمم بإقرار بعضكم على بعض 
 أو أَنَا مَعَكُم مِنَ ٱلشَّنْهِدِينَ 
 أي أو الأنبياء أو الأمم بإقرار بعضكم على بعض 
 أو أَنَا مَعَكُم مِنَ ٱلشَّنْهِدِينَ 
 أي أي أي أي أي أي أو الأنبياء أو الأنبياء أو الأمم بإقرار بعضكم على بعض 
 أو أَنَا مَعَكُم مِن الشَنْهِدِينَ 
 أي أي أي أو أنا أيضاً شاهد على إقراركم ذلك، والمقصود 
 أو أَنَا مَعَكُم مِن الرجوع إذا علموا شهادة الله وشهادة بعضهم على بعض.

فَمَن تَوَلَّى بَعْدَ ذَلِكَ فَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَكَسِقُونَ ٢

فَمَنْ تَوَلَّى أي: أعرض بَعْدَ ذلِكَ العهد الخارجون المتمرّدون عن الإيمان والطاعة وروي عنه الله أنّه قال: لقد جنتكم بها بيضاء نقيّة أما والله لو كان موسى بن عمران لللهِ حيّاً لما وسعه إلّا اتّباعي.<sup>(۱)</sup>

قال أمير المؤمنين الله الله ما بعث آدم ومن بعده من الأنبياء إلا أخذ عليهم العهد لتن بعث محمد الله وهو حي ليؤمنن به».<sup>(٢)</sup> وقال أبو مسلم: إن الذين أخذ الله الميثاق منهم، يجب عليهم الإيمان بمحمد عند مبعثه وكل الأنبياء يكونون عند مبعث محمد في زمرة الأموات فلما كان الذين أخذ الميثاق عليهم يجب عليهم الإيمان بمحمد عند مبعثه ولا يمكن إيجاب الإيمان على الأنبياء عند مبعث محمد علمنا أن الذين أخذ الميثاق عليهم ليسوا هم النبيين بل هم أممهم، وكثيراً ورد في القرآن لفظ النبي والمراد امته.

١ـ معاني الاخبار، ص ٢٨٢؛ وبحارالانوار، ج ٣٠، ص ١٧٩؛ وج ٧٣، ص ٣٤٧. ٢ـ انظر: بحارالانوار، ج ١١، ص ١٣؛ وجوامع الجامع، ج ١، ص ٣٠٥؛ وتفسيرالرازي، ج ٨ ص ١٢٣.

تولَوا لكانوا فاسقين وهذا الوصف لا يليق بالأنبياء وإنّما يليق بالأمم. وأجاب بعض المفسّرين أنّه لم لا يجوز أن يكون المراد أنّ الأنبياء لو كانوا في الحياة لوجب عليهم هذا الأمر وهو الإيمان بمحمّد الشيخ ونظيره قوله: ﴿ لَمِنْ أَشَرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾<sup>(١)</sup> وقد علم الله أنّه الشيخ لا يشرك قط لكن خرج هذا الكلام على سبيل الفرض كما قال: ﴿ وَلَوَ نَفَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الأَقَاوِيلِ \* لَأَخَذَنَا مِنْهُ بِالنّبِينِ ﴾.<sup>(١)</sup>

فلو قيل: إنّ هذا الخطاب في قوله: ﴿لَمَا مَاتَيْتُكُمُ مِن حَكِنَبُ﴾ إن كان المراد الأنبياء فجميع الأنبياء ما أوتوا الكتاب وإنّما أوتي بعضهم وإن كان الخطاب مع الأمم فالإشكال أظهر.

والجواب أنّ الأنبياء كانوا محكومين ومهتدين بالكتاب المنزل ولو أنّه لم ينزل على بعضهم، ووصف الكلّ بالإتيان وبوصف أشرف أنواعهم وهم الّذين أوتوا الكتاب. والمراد من «الكتاب» هو المنزل المقروء، والمراد من «الحكمة» هو الوحي الوارد بالتكاليف المفصّلة الّتي لم يشتمل ظاهر الكتاب عليها.

أَفَخَكَرَ دِينِ ٱلَّذِهِ يَـبْغُونَ وَلَهُۥ أَسْـلَمَ مَن فِي ٱلسَّـمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوَعَـا وَكَرْهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ۞

ولما بيّن سبحانه في الآية الاولى أنّ الإيمان بمحمّد شرع شرّعه الله وأوجبه على جميع من مضى من الأنبياء لزم أنّ كلّ من كره ذلك فإنّه يكون طالباً ديناً غير دين الله فلهذا عبّر بهذه الآية ﴿أَفَخَيَرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبَغُونَ ﴾ وقرئ «تبغون» بالخطاب والخطاب لليهود، فالميثاق لمّا كان مذكوراً في كتبهم على لسان رسلهم فقد كانوا عالمين وعارفين بصدق الرسول الأمّيّ فلم يبق لجحودهم نبوته تلاتي سوى العناد.

- ۱\_ سورة الزمر: ٥٦.
- ٢\_ سورة الحاقة: ٤٤.

٢٩٦ \_\_\_\_\_ ٢٩٦

فقال سبحانه: أيتولُون غير دين الله ويطلبونه ﴿وَلَهُ أَسَـلَمَ ﴾ أي: لله أخلص وانقاد ﴿مَن فِي ٱلشَـمَوَتَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ أي: أهلهما. فإن قيل: إنّ الكافر ما أسلم له فالجواب: أنّ المسلمين أسلموا له طوعاً والكافر أسلم له كرهاً عند موته ضرورة كما قال سبحانه: ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأَسَنَا ﴾.<sup>(1)</sup>

وقيل: المراد من قوله: «أسلم» أي: خضع وانقاد كما فسّرنا فخضوع كلّ من في السماوات والأرض لله بيانه: أن كلّ ما سوى الله منقاد خاضع لله في طرفي وجوده وعدمه وهذا هو نهاية الانقياد فكلّ ما سواه لا يوجد إلّا بتكوينه ولا يفنى إلّا بإفنائه سواء كان عقلاً أو نفساً أو روحاً أو جسماً أو جوهراً أو عرضاً أو فعلاً أو فاعلا.

ونظير، في الدلالة على هذا المعنى: ﴿وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلأَرْضِ ﴾<sup>(٢)</sup> وكذلك ﴿وَإِن مِّن شَقَ، إِلَّا يُسَتَحُ بِجَدِهِ ﴾<sup>(٣)</sup> وليس لأحد الامتناع عليه سبحانه في مراده فالمسلمون الصالحون ينقادون لله طوعا فيما يتعلّق بالدين وينقادون له كرها فيما يخالف طباعهم من المرض والفقر والموت وأشباه ذلك والكافرون عند موتهم ضرورة. وقال الحسن: الطوع لأهل السماوات خاصّة وأمّا أهل الأرض فبعضهم بالطوع وبعضهم بالكره.<sup>(٤)</sup>

وقيل: في الآية قول آخر وهو أنّ المراد أنّ انقياد الكلّ إنّما حصلت وقت أخذ الميثاق وهو قوله: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنُ بَنِيّ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِر ذُيَنِّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمَ أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ ﴾.

١- سورة غافر: ٨٥.
 ٢- سورة الرعد: ١٥.
 ٣- سورة الإسراء:٤٤.
 ٤- تفسيرالرازي، ج ٨ ص ١٣١.
 ٥- سورة الأعراف: ١٧٢.

وَالِيَتِهِ يُرْجَعُونَ ﴾ أي: إلى جزائه مصيركم فبادروا إلى قبول دينه ولا تخالفوا الإسلام و**فرطَوَعَ وَكَرَهَا ﴾** منصوبان على الحال مصدران تقديره: طائعاً وكارها.

قُلْ ءَامَنَنَا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنْزِلَ عَلَيْـنَا وَمَآ أُنْزِلَ عَلَىٰ إِبْرَهِيـمَ وَإِسْمَـٰعِيـلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّبِيُّونَ مِن رَبِهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ۞

خاطبه سبحانه أولاً بخطاب الواحد ليدلَ على أنّه لا مبلّغ لهذا التكليف من الله إلى الخلق إلّا هو وهو المعين للتبليغ ثمّ قال: ﴿مَامَنَنَا ﴾ بلفظ الجمع حتَّى يوافقونه أصحابه عليه وتنبيهاً على أنّ هذا التكليف ليس من خواصّه بل هو واجب لكلّ المؤمنين، أو النون نون العظمة، أمره سبحانه بأن يتكلّم عن نفسه على ديدن الملوك إظهاراً منه تعالى لإبانة جلالة قدره ﷺ ورفعة محلّه.

﴿وَمَآ أُنذِلَ عَلَيْسَنَا ﴾ وهو القرآن، والنزول كما يعدى بإلى لانتهائه إلى الرسل يعدى بعلى لأنه من فوق ﴿وَمَآ أُنزِلَ عَلَىٰ إِبْرَهِيـمَ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعَقُوبَ وَٱلأَسْبَاطِ ﴾ من الصحف والمراد من «الأسباط» حفدة يعقوب وأبناؤه الاثنا عشر وذراريهم فإنّهم حفدة إبراهيم.

فَوَمَا أُوتِيَ مُومَىٰ وَعِيسَىٰ ﴾ من التوراة والإنجيل وسائر المعجزات الظاهرة على أيديهم وتخصيصهما بالذكر لما أن الكلام مع اليهود والنصارى فوالنَّبِيُّوت ﴾ أي: وما اوتي النبيّون من المذكورين وغيرهم فإمِن تَبِيهِم ﴾ من الصحف والمعجزات.

لا نُغَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمٌ ﴾ كدأب اليهود والنصارى آمنوا ببعض وكفروا ببعض بلغين أحكر منهم وبحقيّة ما أنزل إليهم في زمانهم. واختلف في أن النبيّ الذي نسخ شرعه بنبيّ بعده فهل يكون نبوته باقية أم لا؟ فمن

قائل إنّ نبوّته أيضا منسوخة.

ومن قائل إن نسخ الشريعة لا يقتضي نسخ النبوة ﴿وَنَحَنُ لَهُمُ مُسْلِمُونَ ﴾ أي: منقادون ومخلصون له تعالى أنفسنا ولا نجعل له شريكاً في الربوبيّة.

وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَىمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ٢

ومن يطلب غير التوحيد ﴿دِينَا ﴾ يدين به كدأب المشركين صريحا والمدّعين للتوحيد مع إشراكهم كأهل الكتابين ﴿فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ ذلك أبدا بل يرد ﴿وَهُوَ فِي ٱلآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ بحرمان الثواب وحصول العقاب والتحسر الدائم.

كَيْفَ يَهْدِى ٱللَّهُ قَوْمًا كَخَفُرُوا بَعْدَ إِيمَـٰنِهِمْ وَشَهِدُوَا أَنَّ ٱلرَّسُولَ حَقٌّ وَجَاءَهُمُ ٱلْبَيِّنَـٰتُ ۚ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْظَلِمِينَ ۞

لا يُحْفَفُ كَما الاستفهام والمراد به هنا الإنكار أي: لا يهديهم الله إلى الحق فوَمًا كَفَفُوا بَعْدَ إِيمَنهِم كَه والآية تدلّ على أن الدين والإسلام والإيمان واحد. قيل: هم عشرة رهط ارتدوا بعد ما آمنوا ولحقوا بمكة<sup>(1)</sup>, والإيمان واحد. قيل: هم عشرة رهط ارتدوا بعد ما آمنوا ولحقوا بمكة<sup>(1)</sup>, والمراد أنّه كيف يوفقهم الله لاكتساب الاهتداء؟ وإنّما يوفّق سبحانه على كسب الاهتداء ويقدرهم عليه إذا كانوا متواضعين للحق راغبين فيه لا معرضين على أن الدين فيه لاكسب المراد أنّه كيف يوفقهم الله لاكتساب الاهتداء؟ وإنّما يوفّق سبحانه على أن معلى أن الدين فيه لاكتساب الاهتداء وإنّما يوفّق ما معانه على أن معرضين عنه ولا متواضعين للحق راغبين فيه لا كسب الاهتداء ويقدرهم عليه إذا كانوا متواضعين على والمين على أن كسب الاهتداء ويقدرهم عليه إذا كانوا متواضعين للحق راغبين فيه لا معرضين عنه ولا معاندين له. وقد جرت سنّة الله في دار التكليف على أن كل فعل يقصد العبد إلى تحصيله فإن الله لا يمنعه عقيب قصد العبد.

﴿ وَشَهِدُوَا أَنَّ ٱلرَّسُولَ حَقٌ ﴾ أي: صادق فيما يقول ﴿ وَجَاءَهُمُ ٱلبَيَنِنَتُ ﴾ والشواهد من القرآن والمعجزات أي: بعد أن آمنوا وبعد أن شهدوا حقيقة الأمر. وهو دليل على أنّ الإقرار باللسان فقط خارج عن حقيقة الإيمان

١- تفسيرأبي السعود، ج ٢، ص ٥٦.

ضرورة أنَّ المعطوف مغاير للمعطوف عليه.

﴿وَاللَّهُ لَا يَهَدِى ٱلْعَوَّمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ الَّذين ظلموا أنفسهم بوضع الكفر موضع الإيمان، وهذا حال من دام على الكفر والثابت عليه وأمّا إذا رجعوا وتحرّوا إصابة الحقّ فحينئذ يهديهم الله ويجعل الاهتداء فيهم ولا يمنعهم ثواب الفيض الأقدس.

أولئك الموصوفون جزاؤهم ان عليهم لعنة الله وهو إبعاده عن الجنّة وإنزال العذاب والملائكة أي: ولعنهم.

أُوْلَنَبِكَ جَزَآؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعُنَكَةَ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَتَبِكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ﴾

أي: إنَّهم مخلَّدون في اللعنة وثابتون في البعد عن الرحمة ولا يزال يوم القيامة يلعنهم الملائكة والمؤمنون ومن معهم في النار من غير تخفيف لهم من العذاب في النار، ولا يؤخَّر العذاب من وقت إلى وقت عنهم فإنّ العذاب الملحق بالكفَّار دائم غير منقطع.

إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدٍ ذَالِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ زَحِيحُ ٢

قيل: نزلت في رجل من الأنصار يقال له: الحارث بن سويد بن الصامت، وكان قتل المحدر بن زياد البكريَ غدراً وهرب إلى مكَة وارتدَ عن الإسلام ثمّ ندم فأرسل رسولاً إلى قومه أن يسألوا رسول الله هل لي من توبة؟ فسألوا، فنزلت الآيات إلى قوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواً ﴾ فحملها إليه رجل من قومه فقال: إنّي أعلم أنّك لصدوق ورسول الله أصدق منك وأنّ الله أصدق الثلاثة، فرجع إلى المدينة وتاب وحسن إسلامه، عن مجاهد والسدّيّ وهو ٣٠٠ المتلك المتلك المعالم المعا

المرويّ عن أبي عبد الله للنظر.(^)

وقيل: نزلت الآيات في أهل الكتاب الَذين كانوا يؤمنون بالنبي للله قبل مبعثه ثمّ. كفروا بعد البعثة حسداً وبغياً، عن الحسن والجبّائيّ وأبي مسلم.

والاستثناء متّصل ولا يحمل على المنقطع مع حسن الاتّصال لأنّه الأصل في الكلام والمستثنون ﴿الَذِينَ تَابُوا ﴾ ورجعوا عن الكفر إلى الايمان ﴿وَأَصْـلَحُوا ﴾ ضمائرهم وعزموا على أن يثبتوا على الإيمان.

قال الطبرسيّ: وهذا المعنى أحسن من قول من قال: المراد من قوله: (وَأَمَسَلَعُوا ﴾ أي: أصلحوا أعمالهم بعد التوبة وصلّوا وصاموا فإنّ ذلك ليس بشرط في صحّة التوبة إذ لو مات قبل فعل الصالحات مات مؤمناً بالإجماع.<sup>(۲)</sup>

أقول: إنّ ما قاله الشيخ الطبرسيّ من أنّ ذلك ليس بشرط في صحّة التوبة صحيح لكن إذا تاب ومات قبل فعل الصالحات بحيث أدركه بعد التوبة الأجل، أمّا إذا تاب وبقي ولم يتدارك صلاته وسائر واجباته الّتي عليه أداؤها فهل هو مغفور ولم يعذّب؟ فيه تأمّل لأن شرط قبول التوبة الرجوع عمّا كان عليه والتدارك لما فات منه، نعم مات مؤمنا معناه أنّه ليس بكافر ولا مخلّد لكن إسقاط العذاب عنه غير معلوم. قال صاحب تفسير روح البيان: إنّ عطف قوله: "وَ أَصْلَحُوا" على قوله: في إلّا ألّذِينَ تَابُواً في يدلّ على أنّ التوبة وحدها وهي الندم على ما مضى من الارتداد والعزم على تركه في المستقبل لا يكفي حتّى ينضاف إليها العمل الصالح.

يحكى عن السريّ السقطي أنّه قال: عجبت من ضعيف عصى قويّا. فلمّا كان الغداة وصلّيت الغداة إذا أنا بشابّ قد وافى وخلفه ركبان على

۱\_انظر: التبیان، ج ۲، ص ۵۱۹؛ ونورالثقلین، ج ۱، ص ۳۹۳. وجامع البیان، ج ۳، ص ٤٦٠. ۲\_ مجمع البیان، ج ۳، ص ۳٤٠.

في الغذات المعند الم

دواب بين يديه غلمان وهو راكب على دابّته فنزل وقال: أيّكم السريّ؟ فأوما جلسائي إليّ، فسلّم عليّ وجلس وقال: سمعتك تقول: عجبت لضعيف عصى قويًا، فما أردت به؟ فقلت: ما ضعيف أضعف من ابن آدم ولا قويّ أقوى من الله وقد تعرّض ابن آدم مع ضعفه إلى معصية الله، قال: فبكى، ثمّ قال: يا سريَ هل يقبل ربّك غريقا مثلي؟ قلت: ومن ينقذ الغريق إلّا الله؟ قال الشابّ: إنّ عليّ مظالم كثيرة كيف أصنع؟ قال: إن صححت الانقطاع إلى الله ارضى عنك الخصوم بشرط أن ترة إليهم ما بيدك بلغنا عن رسول الله تلافي إذا كان يوم القيامة واجتمع الخصوم على وليّ الله تقول الملائكة لهم «لا تروعوا وليّ الله فإنّ الحق اليوم على الله فيهب الله لهم مقامات عالية بدل حقوقهم فيتجاوزون عن الوليّ».

قال فبكى ثمّ قال: صف لي الطريق إلى الله، فقلت: إن كنت تريد طريق المقتصدين فعليك بالصيام والقيام وترك الآثام، وإن كنت تريد طريق الأولياء فاقطع العلائق واتّصل بخدمة الخالق وعدّ نفسك من أصحاب القبور فإنّ الإنسان لا يصل إلى الحضور الباقي والحياة الأبديّة إلّا بعد إفناء وجوده في الطاعة وتبديل الأخلاق الذميمة بالحميدة.

قال رسول الله ﷺ: «كن في الدنيا كانك غريب أو عابر سبيل ولا تتخذها وطنا»، الحديث.<sup>(1)</sup>

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعَدَ إِيمَنِيهِمْ ثُمَّرَ ٱزْدَادُوا كُفْرًا لَن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلضَّبَآلُونَ ۞

لمًا ذكر سبحانه ذكر التوبة المقبولة عقبه بذكر مالا يقبل منها.

قيل: نزلت في أهل الكتاب الَذين آمنوا بمحمّد وكتابه قبل مبعثه ثمّ

١\_ انظر:الأمالي، الشيخ الطوسي، ص ٣٨١ وص ٤٠٢؛ ومشكاة الانوار، ص ٥٢٤.

كفروا به وأنكروا نعوته بعد مبعثه. وقيل: نزلت في الذين آمنوا بموسى للغ وكفروا بعيسى والإنجيل (ثَمَّرَ أَزْدَادُوا كُفَرًا ﴾ بكفرهم بمحمّد والقرآن. وقيل: نزلت في أحد عشر من أصحاب الحارث بن سويد لمّا رجع الحارث قالوا: نقيم بمكّة على الكفر فمتى أردنا الرجعة إلى الإسلام رجعنا فينزل فينا ما نزل في الحارث فلمّا افتتح رسول الله (شَ مكَة دخل في الإسلام من دخل منهم فقبلت توبته ونزل فيمن مات على كفره.<sup>(۱)</sup>

وقيل: معنى الآية ﴿ لَن تُقْبَلَ فَوْبَتُهُمْ ﴾ لأنه كلّما نزلت آية كفروا بها وثبتوا على كفرهم وازدادوا بالإصرار عليه والطعن فيه والصدّ عن الإيمان. وقيل: لن تقبل توبتهم عند رؤية البأس والموت لأنّها يكون في حال الإلجاء ولا يتوبون إلّا عند حضور الموت ﴿وَأُوْلَنَتِكَ هُمُ ٱلضَّبَآلُونَ ﴾ عن الحقّ الهالكون المعذَبون.

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمَ كُفَّارٌ فَلَن يُقْبِكُ مِنَ أَحَدِهِم مِلْء ٱلأَرْضِ ذَهَبَا وَلَوِ آفْتَدَىٰ بِثْبِ أُوْلَبَهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ وَمَا لَهُم مِن نَصِرِينَ ۞

لما كان الموت على الكفر سبباً لامتناع قبول الفدية دخلت الفاء إيذاناً بسببيَّة المبتدء لخبره والكلام وارد على الفرض، والذهب كناية من أعزً الأشياء وكونه ملء الأرض كناية عن غاية الكثرة وإلّا فهو يوم القيامة لا يملك نقيراً ولا قطميراً، والمراد أنّ من مات على الكفر لو كان يملك ملء الأرض ذهباً وافتدى به لا تنفعه الفدية عن عذاب الله وأنّهم آيسون من تخليص أنفسهم من العقاب.

﴿ أَوَلَئِهِكَ ﴾ الموصوفون بهذا الوصف الشنيع ﴿ لَهُمْ عَذَابٌ ٱلِيمُ ﴾ مولم

۱ـ مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٤٠؛ ورواه المجلسي في البحار، ج ٢٢، ص ١٧.

ومالهم من ناصرين في دفع العذاب، وقرأ الأعمش «ذهب» بالرفع أمّا النصب فعلى التميز ومعنى التميز في الكلام أن يكون الكلام معلوما في الجملة لكنّه مع معلوميّته مبهم مثل قولك: عندي عشرون، فالعدد معلوم لكنّ المعدود مبهم فإذا قلت: درهما، فسّرته، وكذلك إذا قلت: هو أحسن الناس، فقد أعلمت وأخبرت عن حسنه ولم تتبيّن في ما ذا، فإذا قلت: وجها أو فعلا، فقد بيّنته وفسّرته. وإنّما نصب التمييز لأنّه ليس له ما يخفضه ولا ما يرفعه فلمًا خلا من هذين نصب لأن النصب أخف الإعراب فيجعل منصوبا كأنّه لا عامل فيه. وأمّا الرفع رداً على «ملء» كما يقال: عندي عشرون نفسا رجالا.

وَمَا لَهُمْ مِن نَضِرِنَ كَلَ لما بيّن أنّه لا خلاص لهم عن العذاب بسبب الفدية بيّن أنّه لا خلاص لهم عنه بسبب الإعانة والنصرة والشفاعة. وفي الآية إشعار على إثبات الشفاعة وذلك لأنّه تعالى ختم وعيد الكفّار بعدم النصرة والشفاعة فلو حصل هذا المعنى في حقّ غير الكافر بطل تخصيص هذا الوعيد بالكفر. وصيغة الجمع لمراعاة الضمير أي: ليس لواحد منهم ناصر واحد. قال رسول الله تلاقي: «يقول الله لأهون أهل النار عذابا يوم القيامة: لو أنّ لك ما في الأرض من شيء أكنت تفدي به؟ فيقول: نعم، فيقول: أردت منك أهون من هذا وأنت في صلب آدم: أن لا تشرك في شيئا فأبيت إلّا أن تشرك بي».<sup>(1)</sup>

قال الفخر الرازيّ: إنّ الكافر على ثلاثة أقسام: أ**حدها**: الّذي يتوب عن الكفر توبة صحيحة مقبولة وهو الّذي ذكره الله بقوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعَـدِ ذَلِكَ وَأَصْـلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَغُورٌ زَحِيمُ ﴾.

والقسم **الثاني**: هو الّذي يتوب عن الكفر توبة فاسدة وهو الّذي ذكره الله في قوله: ﴿ثُمَرَ ٱزْدَادُوا كُفْرًا لَن تُقْبَلَ نَوْبَتُهُمَ ﴾ .

١\_صحيح البخاري، ج ٧، ص ٢٠١؛ وصحيح مسلم، ج ٨ ص ١٣٤.

وثالثها: الّذي يموت على الكفر من غير توبة وهو المذكور بقوله: فَنَكَن يُعَبِّكَ مِنَ أَحَدِهِم مِلْء ٱلأَرْضِ ذَهَبًا <sup>(۱)</sup> وهم الّذين رسخت هيئة استيلاء النفوس الأمارة على قلوبهم وتمكّنت وصارت زينا فتمادت في العناد وكان سبب كفرهم محبّة هذه العوائق الفانية واتّباع الهوى.

قال النبي ﷺ: «أخوف ما أخاف عليكم اتباع الهوى وطول الأمل فأمّا اتباع الهوى فيصدّ عن الحقّ وأمّا طول الأمل فينسي الآخرة»<sup>(٢)</sup> قال علماء الأخلاق: مفتاح العبادة الفكرة وعلامة الإصابة مخالفة النفس والهوى.

قال جعفر بن نصير: دفع إليّ بعض الزهّاد درهما فقال: اشتر به التين الوزيريّ فاشتريته، فلمّا أفطر أخذ واحدة ووضعها في فيه ثمّ ألقاها من فمه وبكى وقال لي: احمله، فقلت: له في ذلك، فقال: هتف في قلبي: أما تستحيي شهوة تركتها من أجله تعالى، ثمّ تعود إليها.

وأعلم أنّ النفس مجبولة على ضدّ الروحانيّة الّتي هي من الملكوت الأعلى وتأمر بالتمرّد والاستكبار ولا تقبل الموعظة. قال صاحب البردة:<sup>(٣)</sup> فإنّ أمّارتي بالسوء ما اتّعظت من جهلها بنذير الشيب والهـرم

فهي شبيهة بجهنَّم ولها دركات سبع كما أنّ لجهنَّم طبقات، ودركات النفس صفاتها السبع: الكبر والحرص والشهوة والحسد والغضب والبخل والحقد فمن زكَّى نفسه عن هذه الصفات فقد عبر عن هذه الدركات السفليّة الشيطانيّة الجهنّميّة ووصل إلى درجات الجنان العلويّة كمال قال: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنْهَا ﴾<sup>(ن)</sup> ومن لم

> ١ـ تفسيرالرازي، ج ٨ ص ١٤٠. ٢ـ الكافي، ج ٨ ص ٥٨. والخصال، ص ٥١؛ والأمالي، الشيخ المفيد، ص ٣٤٥. ٣ـ اعيان الشيعة، ج ٩، ص ٣٠٤. ٤ـ سورة الشمس: ٩.

التغذيق التخذيق

يزكُها عن هذه الصفات بقي خائبا خاسرا كما قال: ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا ﴾.<sup>(1)</sup>

لَىٰ نَنَالُوا ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُوا مِمَّا تَحْبَوُكَ وَمَا نُنفِقُوا مِن شَيْءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيهُ ﴾ أي: لن تبلغوا أيها المؤمنون ولن تدركوه ﴿حَتَّى تُنفِقُوا ﴾ واختلف في «البر» هنا فقيل: هو الجنّة عن ابن عبّاس وجماعة. وقيل: هو الطاعة والتقوى. وقيل: معناه لن تكونوا صالحين أتقياء ولن تلحقوا بزمرة الأبرار حتّى تنفقوا في سبيل الله بعض ما تهوونه وتعجبكم من كرائم أموالكم.

وَمَا نُنُفِقُوا مِن شَىٰو فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ. عَلِيمٌ ﴾ أي: أي شيء تنفقوا طيّب تحبّونه أو خبيث تكرهونه – ومحل الجار والمجرور النصب على التمييز – فيجازيكم بحسبه جيّداً كان أو رديئاً علماً كاملاً لا يخفى عليه شيء من ذات ذلك أو صفاته، والعاقل إذا أحب شيئاً جعله لنفسه ذخيرة ليوم يحتاج إليه. روي أنّها لما نزلت جاء أبو طلحة فقال يا رسول الله: إن أحب أموالي إليّ بئر حاء – وهو ضيعة له في المدينة مستقبل مسجد رسول الله – فضعها يا رسول الله حيث أراك الله فقالﷺ "بخ بخ ذاك مال رابع – أو رايج – فإتي أرى أن تجعلها في الأقربين» فقسّمها في أقاربه.<sup>(٢)</sup>

وقد قيل: من أراد البرّ فلينفق بعض ما يحبّه ومن أراد البارّ فلينفق جميع ما يحبّه.

قال نجم الدّين: فبقدر ما تكونون له يكون لكم كما قيل: «من كان لله كان الله له» فإنّ الفراش ما نال من برّ الشمع وهو شعلته حتّى أنفق ما أحبّه وهو نفسه حتّى قيل: من أحبّ من دون الله شيئاً فقد حجب به عن الله وأشرك شركاً خفيّا لتعلّق محبّته بغير الله.

المسورة الشمس: ١٠.

۲\_انظر: معجم ما استعجم، ج ۲، ص ٤١٣.

| اج ا | معتبا اللاقل | ۲۰ | ٦ |
|------|--------------|----|---|
|------|--------------|----|---|

حكي أن ربيع بن خئيم ضربه الفالج وطال به وجعه فاشتهى لحم دجاج فكف نفسه أربعين يوماً فأبت فقال: لزوجته قد اشتهيت لحم دجاج منذ أربعين يوم فكففت نفسي رجاء أن تكف فأبت فقالت امرأته: سبحان الله وأيَ شيء هذا تكف نفسك عنه وقد أحلَه الله لك فأرسلت امرأته إلى السوق فاشترت له دجاجة وذبحتها وشوتها وخبزت خبزا وجعلت لها أصباغا ثم جاءت بالخوان فوضعته بين يديه فقام سائل بالباب فقال: تصدقوا عليّ بارك الله لكم، فكف عن الأكل وقال لامرأته: خذي هذا وادفعيه إليه، فقالت له امرأته: سبحان الله، قال: افعلي ما آمرك به، قالت: فاصنع ما هو خير له، قال: وما هو، قالت: تعطيه ثمن هذا وتأكل أنت شهوتك، قال: أحسنت ايتيني بثمنه فجاءت بثمنه، فقال: ضعيه على هذا وادفعيه جميعا ففعلت، ثمّ قرأ: بثمنه فجاءت بثمنه، فقال: ضعيه على هذا وادفعيه جميعا ففعلت، ثمّ قرأ:

وبالجملة فلا يحصل القرب ولا يزول البعد إلًا بقطع محبّة غير الله وإفناء النفس والشهوة.

كُلُّ ٱلطَّعَامِ حَكَانَ حِلًا لِبَنِيَ إِسْرَءِيلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَءِيلُ عَلَى نَفْسِهِ. مِن قَبْلِ أَن تُنَزَّلَ ٱلتَوْرَنةُ قُلْ فَأْتُوا بِٱلتَّوْرَنةِ فَٱتْلُوهَا إِن كُنتُمْ صَندِقِينَ شَ

النزول: لممّا نزل قوله تعالى: ﴿ فَبِظُلَمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَنَتٍ أُحِلَت لَهُمْ...﴾<sup>(٢)</sup> وقوله: ﴿ وَعَلَ ٱلَذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُمَّ اللَّهُ ذِى ظُلُمُو ﴾ ــ إلى قوله ــ ﴿ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِبَغْيِهِمْ ﴾<sup>(٣)</sup> أنكر اليهود وغاظهم ذلك وبرّؤوا ساحتهم من الظلم وقالوا: لسنا بأوّل من حرمت عليه تلك المطعومات وما هو إلّا

> ١- سورة الشمس: ٩ ــ ١٠. ٢ـ سورة النساء: ١٦٠. ٣ـ سورة الأنعام: ١٤٦.

تحريم قديم كانت محرّمة على نوح وإبراهيم ومن بعده وهلمّ جرّا حتّى انتهى التحريم إلينا، وغرضهم نفي البغي والظلم والصدّ عن سبيل الله من أنفسهم وما عدّد الله من مساويهم الّتي كلّما ارتكبوا منها كبيرة حرّم عليهم نوع من الطيّبات عقوبة لهم.

فقال سبحانه: ﴿ كُلُّ ٱلطَّعَامِ ﴾ وأنواعه ﴿ كَانَ حِلًا لِبَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ فَ والمراد أكله ﴿إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَةٍ بِلُ عَلَى نَفْسِو ﴾ أي: يعقوب حرّم على نفسه لحوم الإبل وألبانها.

روي أن يعقوب كان نذر إن وهب الله له اثني عشر ولدا وأتى بيت المقدس صحيحا أن يذبح آخرهم، فتلقًاه ملك من الملائكة فقال له: يا يعقوب إنَّك رجل قويَ فهل لك في الصراع؟ فعالجه فلم يصرع واحداً منهما صاحبه فغمزه الملك غمزة فعرض له عرق النساء من ذلك، ثمّ قال له الملك: أما أنَّي لو شئت أن أصرعك لفعلت ولكن غمزتك هذا الغمزة لأنّك نذرت إن أتبت بيت المقدس صحيحا ذبحت آخر ولد لك، وجعل الله لك لهذه الغمزة مخرجا من ذلك الذبح.<sup>(1)</sup>

ثم إن يعقوب لممّا قدم بيت المقدس أراد ذبح ولده ونسي قول الملك أو انسي ـ على اختلاف بين العامّة والخاصّة في نسيان الأنبياء أو إنسائهم في امور أو عدمهما ـ فأتاه الملك فقال: إنّما غمزتك للمخرج وقد وفي نذرك فلا سبيل لك إلى ولدك. ثمّ إنّه حين ابتلا بذلك المرض لقي من ذلك بلاء وشدّة وكان لا ينام الليل من الوجع فحلف ونذر لئن شفاه الله لا يأكل أحبّ الطعام إليه فحرّم لحوم الإبل وألبانها، عن ابن عبّاس وجماعة.<sup>(٢)</sup>

١\_ تفسير البغوي، ج ١، ٣٣٦.

٢- تفسيرالثعالبي، ج ٣، ص ١٢؛ وتفسير القرطبي، ج ٢، ص ١٣٥.

وقيل: حرّم على نفسه لحم الجزور وسأل الله أن يجيز له فحرّم الله ذلك على ولده.

وقيل: حرّم زائد من الكبد والكليتين والشحم إلّا ما حملته الظهور. وقيل: حرّمه كما يحرم المستظهر في دينه من الزهّاد بعض اللذائد على نفسه وكان ذلك جائزا.<sup>(۱)</sup>

فرين قَبِّلِ أَن تُنَزَّلَ التَّوَرَنَة ﴾ متعلَق بقوله: ﴿كَانَ حِلًا ﴾ والاستثناء معترضة في الكلام والمعنى أن المطعومات كانت حلًا لهم قبل نزول التوراة ثمّ حرّمت بسبب بغي اليهود وظلمهم فكذَب الله اليهود ادّعاءهم أن بعض هذه الأطعمة كانت محرّمة وما حرّمت بسبب بغينا، وردّ عليهم في دعواهم البرائة من الظلم والطعن في دعوى الرسول موافقته لإبراهيم بتحليله الله لحوم الإبل وألبانها.

فَقُلْ فَأَنُّواً بِالتَّوْرَنَةِ فَأَتَلُوهَا إِن كُنتُمَ صَندِقِينَ﴾ أمره سبحانه بأن يحاجَهم بكتابهم الناطق بأن تحريم ما حرَم تحريم مرتَّب على ظلمهم وبغيهم ويكلّفهم إخراجه وتلاوته ليبكتهم ويلقمهم الحجر ويظهر كذبهم. روي أنّهم لم يجترئوا على إخراج التوراة فبهتوا وانقلبوا صاغرين.

فَمَنِ أَفْتَرَىٰ عَلَ ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ١

أي: من اختلق عليه سبحانه بزعمه أنَّه حرّم ما ذكر قبل نزول التوراة على بني إسرائيل ومن تقدّمهم من الأمم من بعد ما ذكر من أمرهم بإحضار التوراة فأولئك المصرون على الافتراء وهم المفرطون في الظلم والعدوان. قُلُ صَدَقَ ٱللَّهُ فَٱتَبِعُواْ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ ٢

۱ـ مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٤٤ ورواه المجلسي في البحار، ج ١٢، ص ٢١٦.

التحريم وأن كلَّ الطعام كان حلَّا لبني إسرائيل وأن محمّدا في مراتب التوحيد التحريم وأن كلَّ الطعام كان حلَّا لبني إسرائيل وأن محمّدا في مراتب التوحيد كان متبعا على دين إبراهيم وهو الحق ﴿فَانَبَعُوا ﴾ أنتم أيتها اليهود ﴿مِلَّةَ ﴾ الإسلام فإنَّه ملَة إبراهيم وأنَّكم ما كنتم متبعين ملَته كما تزعمون ﴿حَضِيفًا﴾ حال من إبراهيم أي: مائلا عن الأديان الزائفة المعوجة ﴿وَمَا كَانَ ﴾ إبراهيم فينَ المُشْرِكِينَ ﴾ وفيه تعريض بإشراك اليهود وتصريح بأنَه الله على دين الحق وعلى دين أبيه إبراهيم في الأصول لأنه الله لا يدعو إلَّا إلى التوحيد والبراءة من التشريك والتثليث.

قال نجم الدين في (كتاب تأويلات النجميّة): إنّ الله تعالى خلق الخلق على ثلاثة أصناف: صنف منها الملك الروحانيّ العلويّ اللطيف النورانيّ وجعل غذاءهم من جنسهم الذكر وخلقهم للعبادة ولا يعصون الله طرفة عين أبدا، وصنف منها الحيوان الجسمانيّ السفليّ الكثيف الظلمانيّ وجعل غذاءهم من جنسهم الطعام وخلقهم للعبرة والخدمة كالبقر والغنم وأمثالها، وصنف منها الإنسان المركّب من الملكيّ الروحانيّ والحيوانيّ الجسمانيّ جعل غذاءهم من جنسهم وجعل لروحانيّتهم الذكر ولجسمانيّتهم الطعام وخلقهم للمعرفة والعبادة والخلافة.<sup>(1)</sup>

فمنهم ظالم لنفسه وهو الَّذي غلبت حيوانيَّته على روحانيَّته فبالغ في غذاء جسمانيَّته وقصَّر في غذاء روحانيَّته حتَّى مات روحه واستولت حيوانيَّته أولئك كالأنعام بل هم أضلَّ.

ومنهم مقتصد وهو الذي تساوت روحانيّته وحيوانيّته فغذى كلّ واحدة منهما غذاءها خلطوا عملا صالحا وآخر سيّئا عسى الله أن يتوب عليهم.

۱\_ راجع: الكافي، ج ۱، ص ۲۷۱.

ومنهم سابق بالخيرات وهو الذي غلبت روحانيّته على حيوانيّته فبالغ في غذاء روحانيّته وهو الذكر وقصر في غذاء حيوانيّته وهو الطعام حتّى ماتت نفسه واستوت قوى روحه، أولئك هم خير البريّة فكان كلّ الطعام حلالاً لهم من الأطعمة المناسبة للإنسان إلّا ما حرّم الإنسان السابق بالخيرات على نفسه بموت النفس وحياة القلب واستيلاء الروح من قبل أن نزل عليه الوحي والإلهام، وإنّما حرّمه على نفسه بسبب ارتقائه إلى درجة الملكيّة ومنع نفسه عن اللذات بسبب نهي النفس عن هواها لا أنّه حرّمه حقيقة على وجه التشريع فهنيئا لهم.

وبالجملة قال سبحانه في حقّ إبراهيم: ﴿وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ لأنّهﷺ ما جعل الشركة في الخلّة مع الله وما اتّخذ خليلا سواه وأحبّ من أحبّه الله وأبغض من أبغضه الله.

قال الفضل بن عياض: يقول الله يوم القيامة: يا ابن آدم أمّا زهدك في الدنيا فإنّما طلبت الراحة لنفسك في الآخرة وأمّا انقطاعك إليّ فإنّما طلبت العزّ لنفسك ولكن هل عاديت لي عدوم أو وليت لي وليّا.<sup>(()</sup> فاسع، أي: العاقل، في طاعتك بالخلوص في محبّة الله فإنّه الكبريت الأحمر والله لا يحبّ القلب المشترك بمحبّة غيره من شهوة أو غيرها.

قال محمّد بن حسان: بينما أنا أدور في جبل لبنان إذ خرج عليَ شابَ قد أحرقته السموم والرياح فلمًا رآني ولَى هاربا فتبعته وقلت: عظني بكلمة أنتفع بها، قال: احذره تعالى فإنّه غيور لا يحب أن يرى في قلب عبد سواه.<sup>(٢)</sup> إِنَّ أَوَّلَ بَيَّتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْعَالَمِينَ (<sup>(1)</sup>

> ۱\_ بحار الانوار، ج ٦٦، ص ۲۳۸. ۲\_ تاريخ مدينه دمشق، ج ٥٢، ص ٢٩٠.

البيت» ما يبيت فيه أحد ثم استعمل في المسكن مطلقا، روي أنّه لما حولت القبلة إلى الكعبة طعن اليهود في نبوته تلاثق وقالوا: إنّ بيت المقدس أفضل من الكعبة وأحق بالاستقبال، لأنّه وضع قبل الكعبة وهو أرض المحشر ومهاجر الأنبياء وقبلتهم وهي الأرض المقدسة الّتي بارك الله فيها للعالمين وفيها الجبل الّذي كلّم الله عليه موسى للته فتحويل القبلة منه إلى الكعبة باطل<sup>(۱)</sup> فنزلت: في أنَّ أَوَّلَ بَيْتَ وُضِعَ في للعبادة وجعل متعبّدا لهم والواضع هو الله تعالى في لكَبْر في بَكَمَة في خبر لإن، أي: هو البيت الذي في بكة وهو علم الله تعالى في المان الذي المحمد لإن أي: هو البيت الذي في بكة وهو علم البلد الحرام يقال: بكة إذا زحمه لازدحام الناس فيه أو لأنّها تبك أعناق الجبابرة ولم يقصدها جبّار إلّا اضمحلّ وفني.

قال النبي الشي المشكرة أوّل بيت وضع للناس المسجد الحرام ثمّ بيت المقدس وبينهما أربعون سنة.<sup>(۲)</sup> وروي أنّ الملائكة بنوا بيت الحرام قبل خلق آدم بألفي عام فلمًا هبط آدم إلى الأرض قالت له الملائكة: طف حول هذا البيت فلقد طفنا حوله قبلك بألفي عام، فطاف به آدم ومن بعده إلى زمن نوح فلمًا أراد الله الطوفان حمل إلى السماء الرابعة وهو البيت المعمور بحيال الكعبة يطوف به ملائكة السماوات.<sup>(۳)</sup>

فعلى هذا فنسبة بناء الكعبة إلى إبراهيم رفع قواعدها وإظهار ما درس منها بعد الطوفان وبقي مختفيا إلى أن بعث الله جبرئيل إلى إبراهيم ودلّه على مكان البيت وأمره بعمارته ولمّا كان الآمر بالبناء هو الله والمبلّغ والمهندس جبرئيل والباني هو الخليل والتلميذ والمعين إسماعيل كيف يكون بناء أشرف من الكعبة؟

> ١- تفسيرالرازي، ج ٨ ص ١٥١. ٢- الكشاف، ج ١، شرح ص ٤٤٦؛ وتفسيرالرازي، ج ٨ ص ١٥٤. ٣- انظر: عوالي اللئالي، ج ٢، ص ٨٣ وتفسير البحر المحيط، ج ٣. ص ٦.

﴿ مُبَازَكًا ﴾ أي: كثير النفع والخير لما يحصل لمن حجّه وطاف حوله من الثواب وتكفير الذنوب ﴿وَهُدَى لِلْمَنلَمِينَ ﴾ لأنه قبلتهم ومتعبّدهم. فيهِ مَايَنتٌ بَيِّنَنَتٌ مَقَامُ إِبْرَهِيمٌ وَمَن دَخَلَهُ، كَانَ ءَامِنَا ۖ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيَّتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿

فيدِ مَايَنَتٌ بَيِّنَتٌ ﴾ مثل قصّة الفيل وأصحاب الفيل وبانحراف الطيور عن موازاة البيت وبانمحاق الجمار على كثرة الرماة فلولا أنّه لكان تجتمع هناك من الحجارة مثل الجبال على طول الزمان.

وقرأ ابن عبّاس: فيه آية بيّنة ﴿ مَقَامُ إِنَزَهِيمَ ﴾ أثر قدميه للنبي في الصخرة الّتي كان يقوم عليها وقت رفع الحجارة لبناء الكعبة عند ارتفاعه أو عند غسل رأسه على ما روي أنّه للنبي جاء زائراً من الشام إلى مكّة فقالت له زوجة إسماعيل: أنزل حتّى أغسل رأسك فلم ينزل فجاءته بهذا الحجر فوضعته على شقّه الأيمن فوضع قدمه عليه حتّى غسلت شق رأسه ثمّ حوّلته إلى شقّه الأيسر حتّى غسلت شق الآخر فبقي أثر قدميه عليه و«مقام» بدل من «آيات» بدل البعض من الكلّ.<sup>(1)</sup>

فَوْمَن دَخَلَهُ. كَانَ مَامِنًا ﴾ أي: ومن دخل الحرم كان مأمونا قال ابن عبّاس: إنّ الحرم كلّه مقام إبراهيم. قيل: إنّ الكلام خبر والمراد به الأمر يعني أمّنوه حتّى أنّ من وجب عليه الحد فلاذ بالحرم لا يبايع ولا يشارى ولا يعامل حتّى يخرج من الحرم فيقام عليه الحد، وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد الله للمُنْتُنُ<sup>(۲)</sup> إلا أن يكون الفعل الموجب للحد واقع في الحرم فحينند يقام عليه الحد». وقيل: المعنى من دخله عارفاً بجميع ما أوجبه الله عليه كان آمنا

> ١- تفسيرأبي السعود، ج ٢. ص ٦٠. ٢- مجمع البيان، ج ٢. ص ٣٥٠.

في الآخرة من العذاب وذلك بدعوة إبراهيم ﴿قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ أَجْعَلْ هَٰذَا ٱلْبَلَدَ ءَايِنَا ﴾.<sup>(۱)</sup>

وقيل: «بكَة» المسجد و«مكَة» الحرم كلَّه يدخل فيه البيوت وهو المرويَ عن أبي جعفر. وقيل: «بكَة» بطن مكَة و«مكَة» اسم البلد. وقيل: «بكَة» هي مكَة واشتقاقها اشتقاق بكَة وإبدال الميم من الباء واقع في كلام العرب كقولهم: ضربة لازب في لازم، ومسجد رأسه وسيَده، والحطيم قال الصادق لليكي: «هو ما بين الحجر الأمود والباب وهو الموضع الذي فيه تاب الله على آدم». وسمَي الحطيم حطيماً لأن الناس يحطم بعضهم بعضا أو أن الذنوب تنحطم فيه، وقال لليكي: «إن قهياً لك أن تصلي صلاتك كلها الفرانض وغيرها عند الحطيم فافعل فإنَّه أضل بقعة على وجه الأرض وبعده الصلاة في الحجر أفنل».<sup>(۲)</sup>

ورد عن أبي حمزة الثماليَ عن عليَ بن الحسين للخِلاِ قال: "أفضل البقاع ما بين الركن والمقام ولو أنَّ رجلا عمر ما عمر نوح في قومه ألف سنة إلَّا خمسين عاما يصوم النهار ويقوم الليل في ذلك المقام ثمّ لقى الله تعالى بغير ولايتنا لا ينغعه ذلك شينا».<sup>(\*\*)</sup> وقال الصادق للخِلاِ:«الركن اليمانيَ بابنا الذي ندخل منه الجنّة».<sup>(3)</sup>

قال صاحب «روح البيان»: في الحديث: «من ما**ت في أحد الحرمين بعث** يوم القيامة آمنا».<sup>(ه)</sup>

وقال الحقِّيِّ: وعن النبيَّ الشَّخْ: «الحجون والبقيع يؤخذ بأطرافهما وينشران في

۱\_سورة إبراهيم: ۳۵. ۲\_مجمع البيان، ج ۲، ص ۳٤٩؛ ومن لايحضره الفقيه، ج ۲، ص ۲۰۹. ٣\_ثواب الاعمال، ص ۲۰٤؛ ومن لايحضره الفقيه، ج ۲، ص ٢٤٥؛ ووسائل الشيعة، ج ۱، ۹۳. ٤\_ من لايحضره الفقيه، ج ۲، ص ۲۰۸؛ ومجمع البيان، ج ۲، ص ٣٤٩. ٥\_ من لايحضره الفقيه، ج ۲، ص ٢٢٩. الجنة وهما مقبرتا مكمة والمدينة».<sup>(۱)</sup> وعن ابن مسعود: وقف النبي ي على تثنية الحجون وليس بها مقبرة فقال: «يبعث الله من هذه البقعة ومن هذا الحرم سبعين ألفا وجوههم كالقمر ليلة البدر يدخلون الجنة بغير حساب يشفع كل واحد منهم في سبعين ألفا وجوههم كالقمر ليلة البدر».<sup>(۲)</sup> وعنه تشخير «من صبر على حرّ مكمة ساعة من نهار تباعدت عنه جهنم مسيرة مانتي عام».<sup>(۳)</sup>

أقول: هذا إذا كان مع الولاية وبدونها لا ينفع الجوار كما نطق به الحديث السابق ذكره.

قوله تعالى: ﴿وَلِنَّهِ عَلَى ٱلنَّالِ حِجَّ ٱلْمَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ لمّا بيّن الله فضيلة البيت عقّبه بذكر وجوب حجة الإسلام أي: وواجب على من استطاع وتمكن وقدر إلى حج البيت وزيارته على الوجه المخصوص فوجد إليه طريقاً بنفسه وماله فليحج وليتوجه إليه. واختلف في الاستطاعة فقيل: هي الزاد والراحلة، عن ابن عبّاس. وقيل: ما يمكنه معه بلوغ مكة بأي وجه يمكن وصول نفسه إليه. والمرويَ عن أنمتنا للميني: «وجود الزاد والراحلة ونفقة من يجب نفقته والرجوع إمّا من مال أو ضياع أو حرفة مع الصحة في البدن وإمكان السير».

قال الحقّيّ: والاستطاعة الّتي هي شرط لوجوب الفعل هي الاستطاعة بهذا المعنى لا الاستطاعة الّتي هي شرط حصول الفعل فهي لا يكون إلّا مع الفعل لأنّها علّة وجود الفعل فلا يكون إلّا معه ولا تتحقّق إلّا بتحقّق الفعل فالاستطاعة الاولى شرط الوجوب والثانية شرط حصول الفعل. و«الحجّ» بالفتح لغة أهل الحجاز والكسر لغة نجد وأيّاماً كان فهو القصد للزيارة بإتيان الأعمال

١- انظر: مستدرك الوسائل، ج ٢، ص ٣٠٩؛ وتفسير الثعالبي، ج ٣، ص ١٥١.
 ٢- تخريج الاحاديث، والآثار، ج ١، ص ٢٠٠. والكشاف، ج ١، شرح ص ٤٤٨.
 ٣- تفسير الثعالبي، ج ٣، ص ١٥١؛ وتفسير الرازي، ج ٨ ص ١٦١.
 ٤. مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٥٠.

المخصوصة وهو حقّ واجب في ذمم الناس ولا انفكاك لهم عن أدائه. ﴿وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ عَنِ ٱلْمَالَمِينَ﴾ وضع سبحانه من كفر موضع من لم يحجّ تأكيداً لوجوبه وتشديداً لتاركه أي: من لم يحجّ مع الاستطاعة ولم يره واجباً فقد كفر فإنّ الله غنيّ عن عبادتهم ولم يتعبّدهم لحاجة إليها، وقيل: معنى الآية كفران النعمة لأنّ امتثال أمر الله شكر لنعمته وتركه كفران.

وقد روي عن أبي امامة عن النبيﷺ أنّه قال: «من لم يحبسه حاجة ظاهرة من مرض حابس أو سلطان جانر ولم يحجُ فليمت إن شاء يهوديًا وإن شاء نصرانيًا».<sup>(1)</sup> قال الصادقﷺ عن رسول الله: «الحجّ والعمرة ينفيان الفقر والذنوب كما ينفى الكير خبث الحديد».<sup>(1)</sup>

وفي الآية دلالة على فساد قول من قال: إنّ الاستطاعة مع الفعل لأنّ الله أوجب الحجّ على المستطيع ولم يوجب على غير المستطيع وذلك لا يمكن إلّا قبل فعل الحجّ.

وأمّا نظم الآية بما قبلها أنّ الله أمر أهل الكتاب باتّباع ملّة إبراهيم ومن ملّته تعظيم البيت وزيارته.

قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَّبِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِعَايَنَتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا نَعْمَلُونَ ۗ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَبِ لِمَ تَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ تَبْغُونَهَا عِوَجًا وَأَنتُمْ شُهَدَدَآةُ وَمَا ٱللَّهُ بِغَنِفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ <sup>(1)</sup>

عاد الكلام إلى محاجّة أهل الكتاب أو اليهود خاصّة يأمره على بخطابهم: فَوَقُلُ لَهُ يا محمّد لهم: فَوْلِمَ تَكْفُرُونَ بِعَايَنَتِ ٱللَّهِ لَهُ الَّتي آتاها محمّدا لللَّيْ والعلامات الَتي وافقت صفته على وتقدّمت البشارة به، واللفظ لفظ الاستفهام والمراد به التوبيخ

۱\_المصدر السابق؛ وزبدة البيان، ص ۲۱۸.

٢\_ وسائل الشيعة، ج ٨، ص ٧٤؛ ومجمع البيان، ج ٢، ص ٣٦٦؛ وبحارالانوار، ج ٩٦، ص ١٣.

٢١٦......

من حيث إنّه سؤال يعجزه عن إقامة العذر فكأنّه قال: هاتوا العذر في ذلك إن أمكنكم ﴿وَلَلَهُ شَهِيدُ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ ﴾ حفيظ على أعمالكم ليجازيكم عليها.

فَوْ قُلْ يَتَأَهَلُ ٱلْكِنَبِ لِمَ تَصُدُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ مَن ءَامَنَ ﴾ لم تصرفون عن دينه الحق وهو ملَّة الإسلام «من آمن» مفعول «تصدّون» كانوا يمنعون من أراد الدخول في الإسلام بجهدهم ويقولون: إنّ صفته اللَّهُ ليست كذلك في كتابنا. وقيل: إنّ كيفيَّة صدّهم كانوا يغرون بين الأوس والخزرج بتذكيرهم الحروب الَتي كانت بينهم في الجاهليَّة حتَّى تدخلهم الحميَّة والعصبيَّة فينسلخوا عن التوافق في الإسلام ونصرة النبي<sup>(1)</sup> وعلى هذا يكون المراد من «أهل الكتاب» في هذه الآية اليهود خاصَة. في تَتَعَوْنَهَا عو والضمير» ساميل الكتاب» في هذه الآية اليهود خاصَة. في تَتَعَوْنَهَا عوالله مير السبيل وهو يذكر ويؤنَّت أي: تطلبون سبيل الله مائلاً عن الاستقامة بأن وكسرها الانحراف لكن المكسور يختص بالمعاني والمفتوح بالأعيان تقول: في كلامه عوج بالكسر وفي الجدار والشجر عوج بالفتح فواًنَّمَ شَهَكدَاء في أي: والحال أنكم تشهدون في لبابكم بأنها سبيل الله.

فَوَمَا ٱللَّهُ بِغَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ من الصدّ وكتمان الشهادة لنبيّه اللَّظِ. ولمّا وبّخ الله أهل الكتاب بصدّ المؤمنين نهى المؤمنين عن اتّباع الصادّين فقال: يَتَأَيُّهُا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا إِن تُطِيعُوا فَرِبِقًا مِنَ ٱلَذِينَ أُوتُوا ٱلْكِذَبَ يَرُدُوكُم بَعَدَ إِيمَنِيْكُمْ كَفِرِينَ أَنَ

نزلت في شاس بن قيس اليهوديّ رأى منتدى محتوياً على زحام من أوس وخزرج فغاظه ألفتهم فأرسل شابّاً ينشدهم أشعار يوم بغاث وكان ذلك

١\_راجع: مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٥٢؛ ورواه المجلسي في البحار، ج ٩، ص ٧٢.

يُحْقُ الْتَخْبُلُنَ

يوما عظيما اقتتل فيه الحيّان وكان الظفر فيه للأوس فنغر عرق الداء الدفين فتشاجروا فأخبر النبيﷺ فخرج يصلح ذات بينهم.

وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ وَأَنتُمْ تُتَلَى عَلَيْكُمْ ءَايَتُ ٱللَّهِ وَفِيحُمْ رَسُولُهُ. وَمَن يَعْنَصِم بِٱللَّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى مِرَطٍ مُسْنَقِيمٍ ۞

إنكار وتعجيب من كفرهم أي: من أين يتطرّق إليكم الكفر والحال أن القرآن المعجز المتنفر عَلَيْكُم في على لسان الرسول غضاً معجباً مستجمعاً لجميع صفات الكمال من حيث اللفظ والمعنى وبين أظهركم الوَفِيحُم رَسُولُهُ في تعالى يعظكمويبيّن لكم مالا تعلمون منه ويزيح شبهكم. ويجوز أن يكون المراد بقوله: او فِيكُم رَسُولُه القوم الَذين كانوا في زمنه الله خاصّة، ويجوز أن يكون المراد الأمّة إلى يوم القيامة لأن آثاره وعلاماته من القرآن فينا قائمة باقية وذلك بمنزلة وجوده فينا. الوَوَمَن يَعْتَعِم بِاللَّو في وبدينه وبكتابه ووجوده باقية وذلك بمنزلة وجوده فينا. الوَوَمَن يَعْتَعِم بِاللَو في حَدًالاً معجزاته منها: أنه يمرّط مُسْتَقِيم في وطريق واضح فإنه الله لو مضى فآثار معجزاته منها: أنه كانت تنام عينه ولا ينام قلبه. ومنها: أنه كانت تنام عينه ولا ينام قلبه. ومنها: أنه لم يكن له ظل. ومنها: أنه لم يكن له ظل.

ومنها: أنّه ولد مختوناً<sup>(۱)</sup> إلى غير ذلك من المعجزات والشواهد على صدق نبوّته فالاعتصام بكتابه وبرسوله هو الهداية إلى الصراط المستقيم ولا

١\_مجمع البيان، ج ٢. ص ٣٥٤.

يحصل الاعتصام إلَّا باتَباع سنَّنهﷺ والخشية من الله من مخالفته وشاهد الخشية موافقة الأمر ﴿إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُؤْا ﴾.<sup>(1)</sup>

والعالم متى ما كان رغبته في الدنيا وتملَق لأربابها وصرف الهمّة لاكتسابها وأحب الادّخار والاستكثار وطال أمله ونسي الآخرة فعلمه وبال عليه وما أبعد من العلم عمله، وكيف يكون مثله من ورثة الأنبياء؟ بل هو خليفة الشيطان. قال رسول الله تلاتي التي على الناس زمان لا يبقى من الإسلام إلا اسمه ولا من القرآن إلا رسمه، قلوبهم خربة من الهدى ومساجدهم عامرة بأبدانهم، شرً من تظلّ السماء يومنذ علماؤهم، منهم تخرج الفتنة وإليهم تعود»<sup>(٢)</sup>.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِدٍ. وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِعُونَ 💮

الاتَّقاء افتعال من الوقاية وهي فرط الصيانة ﴿حَقَّ تُقَائِدِهِ﴾ أي: حقّ تقواه وما يجب منها من استفراغ الوسع في القيام بالواجبات والاجتناب عن المحارم، يريد بالغوا في التقوى حتَّى لا تتركوا من المستطاع منها شيئا ﴿وَلَا مَوَيُّنَ إِلَا وَأَنتُم شَيْلِمُونَ ﴾ مخلصون نفوسكم لله لا تجعلون فيها شركة لما سواه أصلا. استثناء مفرّع من أعمّ الأحوال والمراد دوامهم على الإسلام.

وَأَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَغَرَقُواْ وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذ كُنتُمْ أَعْدَاءَ فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانَا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَق مِنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَاً كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ لِعَلَكُمْ نَهْتَدُونَ

النزول: قال مقاتل: افتخر رجلان من الأوس والخزرج: ثعلبة بن غنم من الأوس وأسعد بن زرارة من الخزرج فقال الأوسيّ: منّا خزيمة بن ثابت

ا\_ سورة فاطر: ٢٨.

.....۳۱۸

٢-انظر: كنز العمال، ج ١١، ص ١٨١؛ وأيضاًتفسير القرطبي، ج ١٢، ص ٢٨٠.

ذو الشهادتين ومنّا حنظلة غسيل الملائكة ومنّا عاصم بن ثابت حميّ الدين ومنّا سعد بن معاذ الّذي اهتزّ العرش له بموته ورضي الله بحكمه في بني قريظة. وقال الخزرجيّ: منّا أربعة أحكموا القرآن ابيّ ابن كعب ومعاذ بن جبل وزيد بن ثابت وأبو زيد ومنّا سعد بن عبادة خطيب الأنصار ورئيسهم. فطال الحديث بينهما فغضبا وتفاخرا وناديا فجاء الأوسيّ إلى الأوس والخزرجيّ إلى الخزرج ومعهم السلاح، فبلغ ذلك النبيّ تلالاً فركب حماره وأتاهم فأنزل الله الآية فقرأها فاصطلحوا.<sup>(۱)</sup>

وَاعْتَمِسُوا بِحَبَلِ اللهِ ﴾ وتمستكوا به وامتنعوا عن غيره قيل: المراد من «حبل الله» القرآن. وقيل: إنّه دين الإسلام. وقيل: على ما رواه أبان بن تغلب عن جعفر بن محمّدلليّهِ قال: «نحن حبل الله الذي قال سبحانه في الآية».<sup>(1)</sup> قال الطبرسيّ: والأولى حمله على الجميع.<sup>(1)</sup>

والَذي يؤيّده ما رواه أبو سعيد الخدريّ عن النبي ﷺ أنّه قال: «أيّها الناس إني تركت فيكم حبلين إذا أخذتم بهما لن تضلُوا بعدي: أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي ألا وإنّهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض».<sup>(1)</sup>

المُوَلَا تَغَرَّقُوا﴾ بحذف التاء الثانية لأنّ الاولى علامة والعلامة لا تحذف أي: لا تتفرّقوا عن دين الله الّذي أمركم جميعا بلزومه واثبتوا عليه.

﴿وَاَذْكُرُوا نِمْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءَ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ﴾ أراد ما كان بين الأوس والخزرج من الحروب الّتي تطاولت مائة وعشرين سنة حتّى ألف

1\_مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٥٥. وأيضاً رواه المجلسي في البحار، ج ١٨، ص ١٥٦. ٢\_ تفسير فرات الكوفي، ص ٩١؛ وبحارالانوار، ج ٢٤، ص ٨٣؛ ومجمع البيان، ج ٢، ص ٣٥٦. ٣\_مجمع البيان، ج٢، ص٣٥٦. ٤\_ المصدر السابق؛ وانظر: الكافي، ج٢، ص ٤١٥؛ وبحارالانوار، ج ٢٣، ص ١٥٢و ج ٢٤، ص ٨٣. ٢٢.

الله بينهم بالإسلام فزالت تلك الأحقاد. وقيل: هو ما كان بين مشركي العرب من الأيّام والطوائل فرفع الله ما كان بينهم من التنازع والاختلاف فوفَاصَبَحَمُ ينِعَمَتِهِ ﴾ الله فواجُوْناً ﴾ متواصلين وأحبابا متحابين بعد أن كنتم متحاربين بحيث يقصد كلّ واحد منكم إخاء الآخر لأنّ أصل الأخ معناه القصد من توخيّت الشيء إذا قصدته وطلبته. فوكَنْتُمَ عَلَى شَفَا حُقْرَة قِنَ ٱلنّارِ ﴾ أي: كنتم على طرف حفرة من جهنّم مشرفين على الوقوع فيها لكفركم لو أدرككم الموت على حالة الكفر فوفاًنقَذَكُم ﴾ وخلَصكم بأن هداكم إلى الإسلام فرِمِنْهَا ﴾ أي: من تلك الحفرة.

وَكَذَلِكَ ﴾ إشارة إلى مصدر الفعل الذي بعده أي: مثل ذلك التبيين الواضح فَرْيُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ مَايَتِوه ﴾ دلائله ﴿ لَعَلَكُمْ نَبْتَدُونَ ﴾ طلبا لثباتكم على الهدى فالعبد من شأنه أن يتقي محارم الله ويحذر مخالفته فإذا غلبت عليه نفسه أحيانا فليرجع بساعته إلى ساحة كرمه وعفوه ويقول: يا رب تبت إليك فاستر عليّ، فإذا ستر عليه يقول: يا رب وفقني لأتدارك وأعمل حتّى أخلص، فإذا تدارك وأخلص يقول: يا رب تقبّل منّي. وليكن خانفاً طول عمره من زلّته الّتي أوقعها خوفاً من عدم قبول توبته فإذا تمرّن بهذه العادة ينبغي أن يقال له: إنّه مهتد.

وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْحَيَّرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْحَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ<sup>\*</sup> وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُو ۞

أي: لتوجد منكم جماعة داعية إلى ما فيه صلاح ديني ﴿يَأْمُـرُونَ ﴾ بالطاعة ﴿وَرَنَهُوْنَ ﴾ عن المعصية، وكلَّ ما أمر الله ورسوله فهو معروف، وما نهى الله ورسوله فهو منكر. وقيل: المعروف ما يعرف حسنه عقلاً وشرعاً، والمنكر ما ينكره العقل والشرع. وفي الآية دلالة على وجوبهما لأنّه سبحانه علّق الفلاح بهما بقوله: ﴿وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ ﴾ الفائزون، وكلمة «هم» ضمير فصل يغيد اختصاص المسند بالمسند إليه أي: هم الأخصّاء بكمال الفلاح.

وأكثر المتكلّمين على أنّهما من فروض الكفايات، ومنهم من قال: إنّهما من فروض الأعيان، منهم الشيخ أبو جعفر الطوسيّ. قال الطبرسيّ: والصحيح أنّ ذلك إنّما يجب بالسمع وليس في العقل ما يدلّ على وجوبه إلّا إذا كان على سبيل دفع الضرر.<sup>(۱)</sup> وقال الجبّائيّ يجب عقلا والسمع يؤكّده قال النبي<del>كاليّك</del>: «من أمر بالمعروف ولهى عن المنكر فهو خليفة الله في أرضه وخليفة رسول الله وخليفة كتابه»<sup>(۱)</sup>، عن الحسن.

وعن درة بن أبي لهب قال: جاء رجل إلى النبي الله وهو على المنبر فقال: يا رسول الله من خير الناس؟ قال: فآمرهم بالمعروف وأنها هم عن المنكر وأتهاهم لله وأرضاهم».<sup>(٣)</sup> وقال أبو الدرداء: لتأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر أو ليسلَطن الله عليكم سلطانا ظالما لا يجلّ كبيركم ولا يرحم صغيركم ويدعو خياركم فلا يستجاب لهم وتستنصرون فلا تنصرون. وقال حديفة: يأتي زمان على الناس لأن يكون فيهم جيفة الحمار أحب إليهم من مؤمن يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر. ثمّ أمرهم سبحانه بالاتفاق على الإسلام وترك التفرق فقال:

وَلَا تَكُونُوا كَالَذِينَ تَفَرَقُوا وَاخْتَلَغُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَكَ وَأَوْلَتَهِكَ لَمُتْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞

ولمًا أمر الله هذه الأمَّة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وذلك لا يتمَّ

١ـ مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٥٩. ٢ـ المصدر السابق نفسه، وتفسيرالثعالبي، ج ٣، ص ١٢٢ ؛ وتفسير النسفي، ج ١، ص ١٧١. ٣ـ مجمع البيان، ج٢، ص٢٥٦ ؛ وأيضاً الكشاف، ج ١، شرح ص ٤٥٢. إلًا إذا كان الآمر والناهي قادراً ولا تحصل هذه القدرة إلًا إذا حصل الاتّفاق والاجتماع في الدين فحذّرهم الله في هذه الآية الاختلاف لكيلا يصير ذلك سبباً لعجزهم عن القيام بهذا التكليف.

وهذان الأمران وهما الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قد يكون من أهم الواجبات لأن الدين يقوم بهما قالﷺ: **«إنّ النّاس إذا رأوا منكراً فلم يغيّروه** يوشك أن يعمّهم الله بعذابه».<sup>(۱)</sup>

إِنَّ الدَيْنَةُ وَالَا تَكُونُوا كَالَذِينَ تَفَنَرَقُوا وَاخْتَلَعُوا ﴾ واختلفوا في الديانة. وقيل: المراد
 هم اليهود والنصارى حيث تفرقت اليهود فرقا والنصارى فرقا واختلفوا فرين بَعَه
 مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيْنَةُ ﴾ والآيات المبيّنة للحق الموجبة للاتّفاق وهم اختلفوا المين بتمو
 مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيْنَةُ ﴾ والآيات المبيّنة للحق الموجبة للاتّفاق وهم اختلفوا المينخراج
 التأليفات الزائفة وكتم نعوت النبي تلالي وتحريفها بسبب حطام الدنيا وصار كل
 واحد من أحبارهم رئيساً في بلدهم وكل واحد منهم يدّعي أنّه على الحق وأن واحد منهم يترقي أنّه على الحق وأن واحد من أحبارهم رئيساً في بلدهم وكل واحد منهم يدّعي أنّه على الحق وأن واحد منهم يتوم أنه على الحق وأن واحد من أحبارهم رئيساً في بلدهم وكل واحد منهم يدّعي أنه على الحق وأن يقد ماحد منهم يترمي أنه على الحق وأن يقد ماحد واحد من أحبارهم رئيساً في بلدهم وكل واحد منهم يدّعي أنه على الحق وأن واحد منهم يتوم أنه على الحق وأن وإن واحد من أحبارهم رئيساً في بلدهم وكل واحد منهم يدّعي أنه على الحق وأن واحد من أحبارهم رئيساً في بلدهم وكل واحد منهم يدّعي أنه على الحق وأن وأحد منهم ينتي أنه على الحق وأن واحد من أحبارهم رئيساً في بلدهم أكم عذاب عنه وقد منهم يترمي أنه على الحق وأن واحد منه م يتوم أنه على الحق وأن واحد من أحبارهم رئيساً في بلدهم وكل واحد منهم يدّعي أنه على الحق وأن واحد من أحبارهم رئيساً في بلدهم أكم ألمان ألذين أسودت وأورانه وأخوه ألمانه الذين أسودت وأورانه وأورانه يتور أي ألمان ألذين أسودت وأورانه وأورانه وأمر ألمانه ألذين أسودت وأورانه وأمر ألمانه ألمانه ألذين أسودت وأورانه وأمر ألمانه ألمانه ألذين أسودة وكور أواله وأمر ألمانه ألذين أسودت وأورانه وألمانه ألمانه ألذين أسودت وأورانه وأمر ألمانه ألمانه ألذين أسودت وأمرة ألمانه ألذين ألمانه ألذين ألمودت وألمانه ألمانه ألذين ألمانه ألمانه ألمانه ألمانه ألمانه ألذين أسودت وألمانه ألمانه ألمانه

يَوْمُ تَبْيَضُ وَجَوَةٌ وَتَسُودُ وَجَوَةٌ فَامَا الَّذِينَ أَسُوَدُتَ وَجُوهُهُمْ اكْفَرْتُمْ بِعَد إِيمَـٰنِكُمْ فَذُوقُوا آلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ ۞ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ابْيَضَتَ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ ٱللَهِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞

أي: اذكروا ﴿ يَوْمَ نَبْيَضُ وُجُوهٌ ﴾ كثيرة ﴿وَنَسَوَدُ وُجُوهٌ ﴾ كثيرة أي: من استبشر ونال بمطلوبه فابيض وجهه ومن وصل إليه مكروه فتبدلت صورته واغبر لونه، فإن الإنسان يرد في القيامة على ما قدّمت يداه، وبياض الوجه وسواده حقيقتان حاصلتان فيوسم أهل الحق ببياض وإشراق وسعي النور بين أيديهم وأهل الباطل بأضداد ذلك.

۱- تفسير البغوي، ج ۱، ص ۳۳۸؛ وتفسير الرازي، ج ۱۲، ص ۱۱۲.

المؤفَّامَا الذِينَ اسْوَدَت وُجُوهُهُم الله فيقال لهم: ﴿ اَكَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَنزِكُمُ ﴾ واختلف فيمن يقال له هذا الكلام قيل: إنّهم الذين كفروا بعد إظهار الإيمان بالنفاق. وقيل: إنّهم جميع الكفّار لإعراضهم عمّا وجب عليهم الإقرار به من التوحيد حين أشهدهم على أنفسهم ﴿ اَلَسَتُ بِرَجِكُمْ قَالُوا بَنَ ﴾<sup>(١)</sup> فيقال لهم: ﴿ اَكَفَرَتُم بَعَدَ إِيمَننِكُمْ ﴾ يوم الميثاق.

وقيل: إنّهم أهل الكتاب كفروا بالنبي الله بعد إيمانهم به وبنعته قبل مبعثه، عن عكرمة والجبّائي والزجّاج. وقيل: أهل البدع والأهواء من هذه الأمّة عن علي لله وقتادة ويروى عن النبي الله أنّه قال: «و الّذي نفسي بيده ليردنَ عليَ الحوض متن صحبني أقوام إذا رأيتهم اختلجوا دوني فأقول: إنّهم أصحابي، فيقال: إنّك لا تدري ما أحدثوا بعد إيمانهم ارتدوا على أعقابهم القهقري»<sup>(٢)</sup>، ذكره الثعالبيّ في تفسيره.<sup>(٣)</sup> وقال أبو امامة الباهليّ: هم الخوارج.

والاستفهام في قوله: ﴿ أَكَفَرُمُ ﴾ للتقريع أو التقرير أي: قد كفرتم ﴿ فَذُوقُوا الْمَذَابَ بِمَا كُنتُم تَكْفُرُونَ ﴾ بسبب كفركم بمحمد وبالقرآن. ﴿ وَأَمَّا الَذِينَ ابْيَضَت وُجُوهُهُم ﴾ وهم المؤمنون بالقرآن وبمحمد ﴿ فَفِي رَحْمَةِ اللَّوَ ﴾ وثوابه وجنّته ﴿ هُم فِهَا خَلِدُونَ ﴾ مؤبّدون، وإعادة كلمة الظرف تأكيداً لتمكن المعنى في النفس أو لأن في قوله: ﴿ فَفِي رَحْمَةِ اللَّهِ ﴾ دلالة على إدخالهم وظرف الثاني على خلودهم.

نِلْكَ مَايَنَتُ ٱللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَالَمِينَ ۞ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّسَمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلأُمُورُ۞

> ١ـ سورة الأعراف: ١٧٢. ٢ـ مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٦٠ أيضاً الصافي، ج ١، ص ٣٦٩. ٣ـ تفسير الثعالبي، ج ٣، ص ١٢٦.

۳۲۳

إشارة إلى الآيات المشتملة على تنعيم الأبرار وتعذيب الكفّار
 وهو مبتدأ (مايَتُ اللَّو) خبره (مَنْتُلُوها) جملة حاليّة من الآيات (عَلَيْكَ )
 نقرؤها عليك يا محمّد بواسطة جبرئيل والآيات ملتبسة (يَالَحَقّ ) والعدل
 بموجب الوعد والوعيد (ومَا الله يُرِيدُ ظُلْمًا ) أي: شيئا من الظلم (يَلْتَذَكِينَ )
 بموجب الوعد والوعيد (ومَا الله يُرِيدُ ظُلْمًا ) أي: شيئا من الظلم (يَلْتَذَكِينَ )
 بموجب الوعد والوعيد (ومَا الله يُرِيدُ ظُلْمًا ) أي: شيئا من الظلم (يَلْتَذَكِينَ )
 بموجب الوعد والوعيد (ومَا الله يُرِيدُ ظُلْمًا ) أي: شيئا من الظلم (يَلْتَذَكِينَ )
 بموجب الوعد والوعيد (ومَا الله يُرِيدُ ظُلْمًا ) أي: شيئا من الظلم (يَلْتَذَكِينَ )
 ما استحقّوه وينقصهم من العقاب ما لم يستحقّوه وينقصهم من الثواب
 ما استحقّوه وإنّما يظلم لجهله بقبح الظلم أو لحاجة من دفع ضرر أو جرّ نفع،
 وتعالى الله عن مثل هذه الأمور. (ويَلَوَ مَا في السَمَنُونَتِ وَمَا في الأَدَفِينَ ) ملكا
 ورحلقاً فكيف يجوز أن يظلمهم؟ (وَلِكَ الله تُوَرَعَتُ الله مُورَدَعَ وما إله الما وحلاما أو وحلاما في السَمَنُون وما في الله ومن رجوع الأمر
 ورحلقاً فكيف يجوز أن يظلمهم؟ (وَلِكَ اللَّهُ تُرْتَعُ الله الجزاء. وقيل: معناه أن الله قد ملك
 ورحلقاً فكيف يجوز أن يظلمهم؟ (وَلِكَ الله تُورَعَ مُافِي الله وي معنى رجوع الأمر
 ورحلقاً فكيف يجوز أن يظلمهم؟ (وَلَك اللَّهُ تُرْتَعُهُ الله وي معنى رجوع الأمر
 ورحلقاً فكيف يجوز أن يظلمهم؟ (وَلَك الله تُورَعُهُ الله وي معنى رجوع الأمر
 ورحلقاً فكيف يجوز أن يظلمهم؟ (وَلَك الله تُورَعُهُ أو اختياراً ويزول ذلك في الأخرة
 إليه بأن يذهب العالم بالفناء ثم يعيدها للجزاء. وقيل: معناه أن الله قد ملك
 ورحلة إليه بأن يذهب العالم بالفناء ثم يعيدها للجزاء. وقيل: معناه أن الله قد ملك
 ورجوع إليه تصرّ في المُعُون في الأخرة واختياراً ويزول ذلك في الأخرة
 ويرجع إليه كله كما قال: (لَكِنَتُ المُلُكُ أَلَوْمَ في واعلم أنّه يموت المرأ على ما
 ويرجع إليه كله كما قال: على مامات عليه.

قال رسول الله: «يبعث كلّ عبد على ما مات عليه».<sup>(1)</sup> وقال: «من مات وهو سكران فإنّه يعاين ملك الموت سكراناً ويعاين منكراً ونكيراً سكرانا ويبعث يوم القيامة سكرانا إلى خندق جهتم يستى السكران»،<sup>(۲)</sup> فيه عين يجري ماؤها دما لا يكون له طعام ولا شراب إلّا منه كما أنّ أكلة الربا يقومون من قبورهم ويسقطون لعظم بطونهم وهم كالمجانين من مس الشيطان.

كُنتُمَ خَيْرَ أُمَّتَهِ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُهُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنصَّرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوَ مَامَنَ آهْلُ الصِحِتَٰبِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمُّ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَحْثَرُهُمُ الْفَسِعُونَ ()

> ١- كنز العمال، ج ١٤، ص ٣٦٥؛ وج ١٥، ص ٢٨١؛ وتفسير الثوري، ص ١١٢. ٢- فيض القدير، ج ٦، ص ٥٩٢؛ وانظر: معارج اليقين في أصول الدين، ص ٤٢٣.

أي: أنتم فَخَيَرَ أُمَقَوَ في وإنّما قال: «كنتم» لتقدّم البشارة لهم في الكتب الماضية ويعضد هذا البيان ما روي عن النبي الله أنّه قال: «أنتم وفيتم مسعين المة أنتم خيرها وأكرمها على الله».<sup>(۱)</sup> أو المراد كنتم عند الله في اللوح المحفوظ خير امّة، عن الفرّاء والزجّاج. وقيل: «كان» في الآية تامّة والمعنى: وجدتم وخلقتم و«خير امّة» نصب على الحال. وقيل: «كان» بمعنى «صار» ومعناه صرتم خير امّة لكونكم تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وإيمانكم بالله. فيصير هذه الخصال على هذا المعنى الأخير شرطا في كونهم خيرا. وقد روي عن بعض الصحابة أنّه قال: من أراد أن يكون خيرها فليؤد شرط الله فيه من الإيمان بالله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.<sup>(۲)</sup> وذكر الحكم مقروناً بالوصف المناسب للحكم مشعر بالعلية.

قال الطبرسيّ: واختلف في المعنيّ بالخطاب قيل: هم المهاجرون خاصّة. وقيل: نزلت في ابن مسعود وابيّ بن كعب ومعاذ بن جبل وسالم مولى أبي حذيفة.وقيل: الخطاب لأصحاب النبيّ الصادقين ولكنّه يعمّ السائرين ممّن يحذو حذوهم.<sup>(٣)</sup>

كُوْلَوْ مَامَى آهْلُ ٱلْحَكِتَنْبِ ﴾ كإيمانكم ﴿ لَكَانَ ﴾ ذلك ﴿ خَيْرًا لَهُم ﴾
 مما هم عليه من الرياسة واستنباع العوام ﴿ مِنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ كأنّه قيل: هل
 منهم من آمن أو كلّهم على الكفر؟ فقيل: منهم المؤمنون المعهودون كعبد الله
 بن سلام وأصحابه ﴿ وَأَحْتَرُهُمُ ٱلْفَنسِقُونَ ﴾ الخارجون عن الطاعة والحدود.
 لَنَ يَضُرُوحَكُمُ إِلَا أَذَكَ وَإِن يُعَنَتِلُوكُمُ يُوَلُوكُمُ ٱلأَذَبَارَ ثُمَ لَا يُعَمَى إِلَى الْحَدِيدِ الله
 منهم من آمن أو كلّهم على الكفر؟ فقيل: منهم المؤمنون المعهودون كعبد الله
 بن سلام وأصحابه ﴿ وَأَحْتَرُهُمُ ٱلْفَنسِقُونَ ﴾ الخارجون عن الطاعة والحدود.
 لَن يَضُرُوحَكُمُ إِلَّهُ الْمَامِ يُوَانُ عُوَامًا الْحَارِ مِوْنَ عَنْ الطاعة والحدود.

۱\_ مجمع البيان، ج ۲، ص ۳۹۲. ۲\_ المصدر السابق نفسه ؛ وانظر: جامع البيان، ج ٤، ص ٦٠. ۳\_ مجمع البيان، ج۲، ص٣٦٢. في الآية تثبيت لمن آمن من أهل الكتاب مثل عبد الله وأصحابه، وذلك أنّ رؤساء اليهود مثل أبي رافع وكعب وأبي ياسر وكنانة وابن صوريا كانوا يهدّدونهم ويؤذونهم بالسب والطعن فأثبتهم الله بقوله: ﴿ لَن يَضُرُّوحُمٌ إِلَاً أَذَكُ ﴾ استثناء مفرّغ من المصدر العام.

ومعنى الآية أنّهم لن يضرّوكم ضرراً صعباً إلّا ضرر أذى لا يبالى به من طعن وتهديد لا أثر له ﴿وَإِن يُقَنَتِلُوكُمْ ﴾ ويخرجوا إلى قتالكم يجعلوا ظهورهم ما يليكم منهزمين من غير أن ينالوا منكم شيئاً من قتل أو أسر ﴿تُمَّ لا يُنَصَرُونَ ﴾ عطف على الشرطيّة أي: لا ينصرون من جهة أحد كما كان الأمر في حال بني قريظة والنضير ويهود خيبر.

ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِلَّةُ آيَنَ مَا ثُقِعْوَا إِلَّا بِحَبْلِ مِنَ ٱللَّهِ وَحَبْلِ مِنَ ٱلنَّاسِ وَبَآءُو بِغَضَبٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكَنَةُ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِتَايَنَتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلْأَلْمِيَآةَ بِغَيْرِ حَقٍّ ذَالِكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ شَ

أي: في أي: مكان وأيّ زمان وجدوا في دار الإسلام الزموا الذلّ وأنزلت بهم وجعلت محيطة بهم، استعارة من قولهم: ضرب فلان الضريبة على عبده أي: ألزمها إيّاه. وكان اليهود لا يكونون في موضع إلّا بالجزية ولقد أدركهم الإسلام وهم يؤدون الجزية إلى المجوس في أيّنَ مَا تُقِفُوا في ووجدوا في لاً يُحَبّل يَنَ اللَهِ وَحَبّل قِنَ ٱلنَّاس في استثناء من أعم الأحوال أي: ضربت عليهم الذلّة ضرب القبّة على من هي عليه في جميع الأحوال إلّا حال كونهم معتصمين بذمة الله وذمة المسلمين واستعير لفظ «الحبل» للعهد لأنّه سبب الفوز والنجاة.

والمراد من «العهد» وجوه الأمان، والأمان الحاصل للذمّيّ قسمان: أحدهما الّذي نصّ الله عليه وهو الأمان الحاصل له بإعطاء الجزية عن يد، أو الأمان الّذي فوّض إلى رأي الإمام. ولعلّ الأوّل هو المسمّى بحبل الله، والثاني هو المسمّى بحبل من الناس وأنّهما متغابران بالاعتبار.<sup>(۱)</sup> ﴿وَمَامَو بِغَضَبٍ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ أي: رجعوا بغضب وعقاب ولعن من الله أو المعنى استوجبوا الغضب منه تعالى ﴿وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسَكَنَةُ ﴾ وزيَ الافتقار، واليهود في الغالب إن لم يكونوا فقراء حقيقة فإنّهم يظهرون في أنفسهم الفقر.

لاذَالِكَ بِمَانَهُمَ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِعَايَنتِ اللَّو ﴾ أي: ذلك الَّذي ذكر من الذَلَة والبوء بالغضب كائن بسبب كفرهم بآيات الله الناطقة بنبوة محمّد وتحريفهم لها ولسائر الآيات وبسبب ﴿وَقَتْلَهُمُ ٱلْأَنْبِيَاةَ بِغَيْرِ حَقّ ﴾ أي: في اعتقادهم أيضاً وهؤلاء المتاخرون وإن لم يصدر منهم قتل الأنبياء لكنّهم راضون بفعل أسلافهم ومصوّبين لهم في تلك الأفعال القبيحة فلذلك أسند القتل إليهم.

وذَلِكَ في إشارة إلى الكفر والقتل في عَمَوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ في كان بسبب اعتدائهم حدود الله على الاستمرار فقوله: «ذلِكَ بِما عَصَوًا» إشارة إلى علَّة العلل قال بعض أهل التحقيق: من ابتلي بترك الأدب وقع في ترك السنن ومن ابتلي بترك السنن وقع في ترك الفريضة، ومن ابتلي بترك الفريضة وقع في استحقار الشريعة ومن ابتلي بذلك وقع في الكفر. فعلى المؤمن أن لا يفتح على نفسه باب المعصية بل يترك بعض ما أبيح له خوفاً ممّا يؤدّي إلى بعض ما لا يجوز له قال تلكي : الا يبلغ العبد أن يكون من المتقين حتى يدع بعض ما لا بأس به حذراً منا به الباس».

وقيل: الحياء على رؤوس المتّقين كالتيجان على رؤوس الملوك قال رسول اللهﷺ ذات يوم لأصحابه: **«استحيوا من الله حقّ الحياء**»، وقالوا: إنّا

- ۱\_ تفسيرالرازي، ج ۸، ص ۱۹۷. سراير از از م
- ٢\_ الصراط المستقيم، ج ١، ص ١٣٥؛ وتفسيرالرازي، ج ٢، ص ٢٠.

نستحيي يا رسول الله والحمد لله، قال: «ليس ذلك الحياء ولكن من استحيا من الله حق الحياء فليحفظ الرأس وما حوى وليحفظ البطن وما وعى وليذكر الموت والبلى ومن أراد الآخرة ترك زينة الدليا فمن فعل ذلك فقد استحيا من الله حق الحياء».<sup>(١)</sup> لَيْسُوا سَوَآَةُ مِينَ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ أُمَّةً قَآبِهَةً يَتَلُونَ ءَايَنتِ ٱللَّهِ ءَانَاَة ٱلَيَٰلِ وَهُمَ يَسْجُدُونَ <sup>(1)</sup> يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِدِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَّعَانِ وَعَمَّقَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَيُسْئِرُونِ فِي ٱلْحَيْرَتِ وَأُوْلَيْهِ مِرَالَةً مِن الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَ

نزلت في أربعين من أهل نجران واثنين وثلاثين من أهل الحبشة وثمانية من الروم صدتوا بمحمد الله وقيل: نزلت هذه الآية لمّا أسلم عبد الله بن سلام ومن تبعه فقالت أحبار اليهود: ما آمن بمحمد الله إلّا شرارنا فأنزل الله هذه الآية.<sup>(۲)</sup>

أي: ليس الذين آمنوا من أهل الكتاب امّة قائمة كعبد الله وأصحابه والَّذين لم يؤمنوا سواء في الدرجة ﴿ أَمَّةً قَآمِمَةً ﴾ وتمام البيان يقتضي أن يقال: ومنهم امّة مذمومة غير قائمة إلَّا أنَّه أضمر بناء على أنّ ذكر أحد الضدّين يغني عن الآخر وقوله: ﴿ لَيْسُوا سَوَآهُ ﴾ قيل: إنّه على لغة «أكلوني البراغيث» ومثله قوله: ﴿ ثُمَّ عَمُوا وَمَسَمُّوا حَيْثِرٌ مِنْهُمْ ﴾ (" قال الزجّاج والرمّانيّ: وليس الأمر كذلك لأنّ هذه اللغة رديئة في القياس والاستعمال<sup>(١)</sup> بل إنّ ذكر أهل الكتاب قد جرى فأخبر الله أنّهم غير متساوين، ورفع «امّة» إمّا على تقدير الفعل وتقديره لا يستوي امّة هادية وامّة ضالَة أو على الابتداء.

والمعنى ليس سواء امّة قائمة بأمر الله وطاعته ﴿ يَتَلُونَ ءَايَكَتِ ٱللَّهِ ﴾ ويقرءون كتاب الله وهو القرآن ﴿ مَانَتَهَ ٱلَيَلِ ﴾ أي: ساعاته و«الآناء» مفردة أنا زنة. «عصا» وقال: واويّة مفردة «انو» قيل: المراد من التلاوة الصلاة جوف الليل. وقيل: الصلاة بين المغرب والعشاء وهي الساعة الّتي تسمّى ساعة الغفلة ﴿ وَهُمَّ يَسَجُدُونَ ﴾ الجملة حاليّة من فاعل «يتلون» أي: يصلّون إذ لا تلاوة في السجود. وتخصيص السجود بالذكر لكونه أدلَ على كمال الخضوع.

إِنَّذَ مُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْرِ ٱلْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ
 وَيُسَرِعُونَ فِى ٱلْخَيْرَتِ ﴾ يؤمنون على الوجه الذي نطق به الشرع، وفي الآية
 تعريض بأن إيمان اليهود به مع قوله: ﴿عُمَزَيَرُ آبْنُ ٱللَّهِ ﴾ وكفرهم بمحمّد
 بخلاف الإيمان ﴿وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ تعريض بالمندي نطق به الشرع، وفي الآية
 تعريض بأن إيمان اليهود به مع قوله: ﴿عُمَزَيَرُ آبْنُ ٱللَّهِ ﴾ وكفرهم بمحمّد
 بخلاف الإيمان اليهود به مع قوله: ﴿عُمزَيَرُ آبْنُ اللَّهِ ﴾ وكفرهم بمحمّد
 بخلاف الإيمان اليهود به مع قوله: ﴿عُمزَيْرُ آبْنُ اللَهِ فَالَهُ وَتَعْزَعُنُ اللَهِ وَعَانَ اللهُ فَالَهُ وَيَأْمُرُونَ بِاللَّهُ وَعَرَيْرُ آبْنُ اللَهِ فَالَهُ بِعَانَ اللهُ فَالْهُ اللَهُ وَيَأْمُرُونَ اللَهُ وَالَهُ اللَّهِ وَيَأْمُرُونَ بِهِ الناس
 بخلاف الإيمان ﴿ وَيَأْمُرُونَ المَعْرُوفِ فَى تعريض بالنهم يأمرون بصد الناس
 عن سبيل الله فإنّه نهي عن المعروف وأمر بالمنكر وكذا كانوا يفعلون.

وَيُسَزِعُونَ فَ ويبادرون إلى الطاعات خوف الفوات بالموت غير متثاقلين منها لعلمهم بحسن عاقبتها بخلافهم فإن تلك الأمّة المذمومة منهم يتباطئون فوفي ٱلخَيرَنَتِ في ويتبادرون إلى الشرّ فوأولَتَيك في المنعوتون بتلك الصفات الفاضلة فومن ألفَتَولِحِينَ في من جملة من صلحت أحوالهم.

وَمَا يَفْعَـُلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلَن يُصْحَفَرُوهُ ۖ وَٱللَّهُ عَلِيـهُمْ بِٱلْمُتَّقِيرِ ٢

وقرئ «تفعلوا» بالخطاب وجه القراءة «بالياء» كناية عمّن تقدّم ذكره من أهل الكتاب ليكون الكلام على طريقة واحدة ووجه «الخطاب» أنّه خلطهم بغيرهم من المكلّفين ويكون خطابا ً للجميع في أنّ حكمهم واحد. ﴿ وَمَا يَفْعَكُوُا ﴾ مجزوم بالشرط أي: وما تفعلوا من خير كائناً ما كان فلن يضيّع ولا ينقص ثوابه، وسمّي النقص ومنع الثواب «كفرانا» مع أنّه لا يضاف الكفران إلى الله إذ ليس لأحد عليه تعالى نعمة حتّى يكفرها نظراً إلى أنّه تعالى سمّى إيصال الجزاء والثواب «شكرا» حيث قال: ﴿فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾<sup>(١)</sup> فلمّا جعل الشكران مجازاً عن توفية الثواب جعل الكفران مجازاً عن منعه. وتعديته إلى مفعولين قاما مقام الفاعل.

﴿وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِ**إَلْمُتَّقِينَ ﴾** فيجاز بهم وإنّما خصّ «المتّقين» بالذكر وإن كان عليماً بالكلّ لأنّ الكلام اقتضى ذكر جزاء المتّقين.

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَغَرُواْ لَن تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَلَا أَوْلَدُهُم مِّنَ ٱللَّهِ شَيْئًا وَأَوْلَتَهِكَ أَصْحَنْبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ @

إِنَّ ٱلَذِينَ كَفَرُوا ﴾ بما يجب أن يؤمن به لن تدفع عنهم ﴿ أَمَوَا لَهُمْ
 وَلَا أَوْلَنَدُهُم ﴾ من عذاب الله ﴿ شَيْحًا ﴾ من الإغناء رد للكفّار حيث قالوا:

 وَكَن أَحْتَنُ أَحَتَنُ أَمَوَلُا وَأَوْلَندا وَمَا غَنْ بِمُعَذَبِينَ ﴾ <sup>(1)</sup> وكانوا يعيّرون رسول الله

 وأصحابه بالفقر ويقولون: لو كان محمّد تلاثي على الحق ما تركه ربّه في الفقر

 وأصحابه بالفقر ويقولون: لو كان محمّد تلاثي على الحق ما تركه ربّه في الفقر

 وأصحابه بالفقر ويقولون: لو كان محمّد تلاثي على الحق ما تركه ربّه في الفقر

 والشدة. ولما كان الإنسان يدفع عن نفسه تارة بفداء المال وتارة بالانتصار من

 أهله وولده فذكرهما ﴿ وَأُوْلَنَهِكَ ﴾ مصاحبو النار على الدوام ومؤبّدون فيها.

 مثل ما يُنفِقُونَ في هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيا حَصَمَل الله والنار على الدوام ومؤبّدون فيها.

 مثل ما يُنفِقُونَ في هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيا حَصَمَل الله والذار على الدوام ومؤبّدون فيها.

 مثل ما يُنفِقُونَ في هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيا حَصَمَلُ الله والذي الله عنه قارة الله واله والذي الله المال والما المال من المال والما من الماله الله واله مؤبّدون فيها.

 منا على الدوام ولائدون فيها.

 منه منه مؤبّدون في هذي والحَكَمَة وما طَلَمَهُم الله والكِن أَنْهُولَهُ مؤبّي مؤبّي مؤبّون الله الله مؤبّون الله مؤبّون الله مؤبّون الله مؤبّون الله مؤبّون الماله والمؤبّون الله مؤبّون الماله والكُرْن أَنْهُ مؤبّون الله اله الله مؤبّون اله مؤبّون الماله واله مؤبّون الله الله مؤبّون اله مؤبّون الماله اله مؤبّون الله اله الله أله مؤبّه ألله واله والكُرْن أَنْهُ مؤبّه مؤبّون اله اله مؤبّون اله اله اله مؤبّون اله مؤبق مؤبّون اله مؤبن مؤبون اله مؤبّون اله

بيان لكيفيّة عدم إغناء إنفاق الكفرة أموالهم قربة أو رياء أو مفاخرة أو خوفاً كالمنافقين بأيّ قسم كان.

والمراد تشبيه ما أنفقوا في عدم نفعه بحرث أصابته ريح شديدة البرد مهلكة للزرع أي: كما أنّ الزرع تهلكه تلك الريح الباردة كذلك الكفر يذهب

- ١- سورة البقرة: ١٥٨.
  - ۲\_ سورة سياً: ۳۵.

فائدة الإنفاق «و الصر» البرد الشديد وإنّه في الأصل مصدر لكن شاع إطلاقه على الريح الباردة كالصرصر ﴿فَأَهْلَكَتَهُ ﴾ عقوبة لهم ولا تدع منه أثرا لأنّ الكفر مانع من الانتفاع حيث لا يقبل الله منهم أبدا فلا يبقى لهم في الآخرة إلّا الحزن والأسف وهذا هو التشبيه المركّب الحاصل من الجملتين.

﴿وَمَا ظَلَمَهُمُ اللَّهُ ﴾ في ضياع ما أنفقوا من الأموال ﴿وَلَكَكُنَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ لما أنّهم أضاعوها فيما لا ينبغي كما أنفق أبو سفيان في عداوة النبيّ، أو أضاعوها وأنفقوها لا على أمر ينبغي لأنّ إنفاقهم منتزع عن القربة لأنّ القربة لا يحصل مع الكفر وتقديم المفعول لرعاية الفواصل.

قال رسول الله تلكل : «لا تزول قدم عبد يوم القيامة حتى يسأل عن أربع: عن عمره فيم أفناه وعن جسده فيم أبلاه وعن علمه ما عمل فيه وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه».<sup>(1)</sup> قال النبي تلكن : «يا عائشة إن أردت اللحوق بي فليكفك من الدنيا كزاد الراكب وإيّاك ومجالسة الأغنياء ولا تستخلقي ثوبا حتى ترقعيه».<sup>(1)</sup> وقال تلكن : «اللهم من أحبّني فارزقه العفاف والكفاف ومن أبغضني فأكثر ماله وولده»<sup>(1)</sup> ثمّ قرأ تلكن: في أَلْهَـنَكُمُ آكَكَائُرُ \* حَقَّن زُرْثُمُ الْمَقَابِرَ كُ

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا بِطَانَةً مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغْضَآهُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبُرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ الْآيَكَتِّ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ())

لمّا شرح سبحانه أحوال المؤمنين والكافرين حذّر المؤمنين في هذه

١\_ الأمالي، للطوسي، ص ٥٩٣؛ وأيضاً بحارالانوار، ج ٧، ص ٢٦١. وج ٢٧، ص ١٣٤. ٢ کنز العمال، ج ٣، ص ٤٠٢؛ والطبقات الکبري، ج ٨، ص ٧٦. ٣\_ الأمالي، للطوسي، ص ١٣٢؛ ورواه المجلسي في البحارالانوار، ج ٦٩، ص ٦٤. ٤\_ سورة التكاثر: ١ ـ ٢.

الآية عن مخالطة الكافرين وذلك لأنّ المسلمين كانوا يشاورون اليهود في أمورهم ويؤانسونهم لما كان بينهم اختلاط ورضاع وحلف ظنّاً منهم أنّهم وإن خالفوهم في الدين فهم ينصحون لهم في المعاش فنهاهم الله.

وقيل: المراد المنافقون وذلك لأنّ المؤمنين يظنّون من أقوال المنافقين أنّهم صادقون في أقوالهم، ويدلّ على هذا المعنى ما بعد هذه الآية وهو قوله: ﴿وَإِذَا لَقُوْكُمْ قَالُوا مَامَنَا وَإِذَا خَلَوًا عَضُوا عَلَيْكُمُ ٱلْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِ ﴾<sup>(١)</sup> وهذه صفة المنافقين.

وقيل: المراد به أصناف الكفّار جميعا والدليل عليه قوله: ﴿ بِطَانَةً مِن دُونِكُمٌ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ بَتَأَنَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَخِذُوا عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ ﴾<sup>(٢)</sup> أي: لا تصاحبوا من دون المسلمين صاحبا، وبطانة الرجل صاحب وليجته ومن يعرف أسراره ثقة به، شبّه سبحانه ببطانته الّتي يلي بطنه.

لألا يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً يقال: ألا في الأمر إذا قصر فيه فمعنى لا آلوك نصحا أي: لا أمنعك نصحا ولا أقصر في نصيحتك والمراد أنّهم لا يقصرون لكم في الإيذاء والفساد والمكر والخديعة والشرّ «و الخبال» الفساد والنقص، ورجل مخبول أي: ناقص العقل.

وَدُوا مَا عَنِثْمَ ﴾ «ما» مصدرية أي: تمنّوا عنتكم وشده ضرركم في ودنياكم ولله والمراكم في دينكم ودنياكم والفرق بين الجملة الأولى والجملة الثانية مع أن معناهما واحد بيان أنّه إذا عجزوا عن إيذائكم فحب ذلك وتمنّيه غير زائل من قلوبهم.

أُقَدَّ بَدَتِ ٱلْمُغْضَلَةُ مِنْ أَفْوَاهِهِم ﴾ البغضاء شدة البغض كالضرّ بالنسبة إلى الضرّاء أي: قد ظهرت علامة العداوة في كلامهم الخارج من أفواههم لما أنّهم لا يتمالكون مع ضبط أنفسهم أن ينفلت بعض الأحيان من ألسنتهم ما

۱\_سورة آل عمران: ۱۱۹.

٢- سورة الممتحنة: ١.

يعلم منه بغضكم، والأفواه جمع الفم والفم أصله «فوه» مثل طوق وأطواق وسوط وأسواط ثمّ حذفت الهاء تخفيفاً وأقيم الميم مقام الواو لأنّهما شفويّان.

الموان تُخْفِى صُدُورُهُم أَكْبَرُ ﴾ ممتا بدأ لان ما يظهر على لسانهم أقل ممتا في قلوبهم من النفرة والحقد ﴿ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ الْآيَنَتِ ﴾ الدالة على صلاحكم من موالاة المؤمنين ومعاداة الكافرين والمنافقين ﴿ إِن كُنْتُم تَشْقِلُونَ ﴾ ما بيّنا لكم فتعملون به.

قال الأزهري: يحتمل أن يكون «أولاء» منادى كأنّه قال: «يا أولاء» وقال غيره: «ها» للتنبيه و«أنتم» مبتدأ و«أولاء» خبره و«تحبّونهم» حال. وقال الزجّاج: جائز أن يكون «أولاء» في معنى الذين فالمعنى: الذين تحبّونهم ولا يحبّونكم.<sup>(1)</sup> قال أبو السعود في تفسير المعنى: تنبّهوا أنتم أولاء المخطئون في موالاتهم فيكون جملة من مبتدء وخبر صدّرت بحرف التنبيه وفر تُعِبَّونَهُم ولا يُحِبُّونَكُم كم بيان لخطيئتهم وهو خبر ثان فرلاً أنتَّر ك<sup>(1)</sup> وتحبّونهم بسبب ما بينكم من الحلف والرضاعة ولا يحبّونكم بسبب إيمانكم وعدم بقائكم على الكفر.

﴿ وَتُؤْمِنُونَ ۖ بِالْكِنَكِ كُلِّهِ.﴾ أي: بجنس الكتاب جميعا والمعنى: لا يحبّونكم والحال أنّكم تؤمنون بكتابهم فما بالكم تحبّونهم وهم لا يؤمنون بكتابكم؟ وفيه توبيخ بأنّهم في باطلهم أصلب منكم في حقّكم.

﴿ وَإِذَا لَعُوكُمْ قَالُوا مَامَنًا ﴾ نفاقا وخدعة ﴿ وَإِذَا خَلَوًا عَضُوا عَلَيْكُمُ ٱلأَنَامِلَ
مِنَ ٱلْغَيَّظِ ﴾ حيث لم يجدوا إلى التشفّي سبيلا ﴿ قُلْ مُونُوا بِغَيْظِكُمْ ﴾ دعاء
عليهم بدوام الغيظ وزيادته بتضاعف قوة الإسلام وأهله إلى أن يهلكوا

١- التبيان، ج ٢، ص ٥٧٣؛ وأيضاً مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٧٣. ٢- تفسير أبي السعود، ج ٢، ص ٧٦. والمراد الطعن والطرد لا على وجه الإيجاب وإلًا لماتوا من ساعتهم ودعاء عليهم بالموت قبل بلوغ ما يتمنّون من ضعف الإسلام، وليس المراد الأمر بالإقامة على الغيظ حتّى يكون أمراً بالكفر.

الله عليم بذات المُحدُور » و«ذات» كلمة وضعت لنسبة المؤنّث كما أن «ذو» كلمة وضعت لنسبة المذكّر والمراد «بذات الصدور» الخواطر القائمة بالقلب والدواعي.

إِن تَمْسَسَكُمْ حَسَنَةٌ نَسُوْهُمْ وَإِن تُصِبْكُمْ سَيَنَةٌ يَفْرَحُوا بِهَا وَإِن تَصْبِرُوا وَتَنَقُوا لَا يَصُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْعًا إِنَّ اللَهَ بِمَا يَعْمَلُونَ تُحِيطُ @

أي: إن تصبكم أيّها المؤمنون ﴿حَسَنَةٌ ﴾ بظهوركم على عدو لكم وغنيمة تنالونها وتتابع الناس في الدخول في دينكم وخصب معاشكم تحزنهم حسدا إلى ما نلتم ﴿وَإِن تُعِبْبَكُمْ سَيَنَةٌ ﴾ بإخفاق سريّة لكم أو اختلاف يقع بينكم أو جدب ونكبة ﴿يَغْرَحُوا بِهَا ﴾ يشمتون ويفرحون من وقوع المصيبة بكم.

﴿ وَإِن تَصْمِرُوا ﴾ على عداوتهم وعلى مشاق التكليف ﴿ وَتَنَقُوا ﴾ ما

حرّم الله ونهاكم عنه ﴿ لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ ﴾ ومكرهم و«الكيد» حيلة لطيفة

﴿ شَيْئًا ﴾ من الضرر بحفظه الموعود للصابرين.

انَّ أَلَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ في عداوتكم من الكيد ﴿مُحِيطٌ ﴾ عليم فيعاقبهم على ذلك.

وفي قوله تعالى: ﴿لَا تَنْتَخِذُوا بِطَانَةُ مِن دُونِكُمْ ﴾ إشارة إلى أنّ الحامل لأسرار الرجل ينبغي أن يكون من أهل دينه ولا يفشي المرأ بسرّه إلى من لم يجرّبه في كلّ حاله:

إنَّ الرجال صناديق مقفَّلـة وما مفاتيحها إلا التجاريب

قال الغزاليّ: ولا تعوّل على مودّة غير أهل دينك بل وعلى من لم تختبره حقّ الخبرة بأن تصحبه مدّة في دار أو موضع واحد فتجرّبه في عزله وولايته وفقره وغنائه أو تسافر معه لأنّ السفر سمّي سفراً لأنّه يكشف عن أخلاق الرجال أو تعامله في الدينار والدرهم فإن رضيته في هذه الأحوال فاتّخذه صديقا وبطانة، واجعله أباً لك إن كان كبيراً وابناً لك إن كان صغيرا وأخاً لك إن كان يساويك.

وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوَى ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَدِعِدَ لِلْقِتَالِ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴿ إِذَ هَمَت ظَارِفَتَانِ مِنكُم آنَ تَفْشَلَا وَاللَّهُ وَلِيَهُما وَعَلَى اللَّهِ فَلْبَتَوَكَلُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَةً فَأَتَقُوا ٱللَّهُ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾

اختلف العلماء في أنّ هذا اليوم أي: يوم فالأكثرون أنّه يوم احد لأنّ يوم أحد أليق بهذا الكلام لأنّ المقصود من ذكر هذه القصّة تقرير قوله: ﴿وَإِن نَعَسَمِرُواْ وَتَتَقُوا لَا يَعَبُرُكُمُمْ كَيْدُهُمْ شَيْعًا﴾ ثمّ إنّ الانكسار واستيلاء العدوّكان في يوم احد. وقيل: المراد يوم بدر. وقيل: الأحزاب.

إواز عَدَوْتَ الله أي: اذكر لهم يا محمد وقت خروجك أول النهار إلى
 أحد ليذكروا ما وقع فيه من الأحوال الناشئة عن عدم الصبر فيعلموا أنّهم إن
 لزموا الصبر والتقوى لا يضرّهم كيد الكفرة في من أهلك وبيتك في تُبَوّئ
 المؤيريين في أي: تنزلهم في مقدمة كم مهياة في القيتال في والمراد الأماكن التي
 المؤيريين في أي: تنزلهم في مقدمة لأن يقعد وينتظر فيه إلى أن يجيء العدو عينت ليقوموا عند الحاجة إلى المحاربة فسميت الأماكن «مقاعد» لهذا الوجه.
 فيقوموا عند الحاجة إلى المحاربة فسميت الأماكن «مقاعد» لهذا الوجه.
 ويقوموا عند الحاجة إلى المحاربة فسميت الأماكن «مقاعد» لهذا الوجه.

ومجمل قصّة أحد أنّ المشركين نزلوا بأحد يوم الأربعاء فاستشار رسول اللهﷺ أصحابه ودعا عبد الله بن ابيّ بن سلول ولم يكن دعاه قبل ذلك فاستشاره فقال عبد الله وأكثر الأنصار: يا رسول الله أقم بالمدينة ولا تخرج إليهم فو الله ما خرجنا منها إلى عدو قط إلّا أصابنا ولا دخلها علينا إلّا أصبنا منه فكيف وأنت فينا؟ فدعهم فإن أقاموا أقاموا بشر محبس وإن دخلوا قاتلهم الرجال في وجوههم ورماهم الصبيان والنساء بالحجارة، وإن رجعوا رجعوا خائبين. وقال بعضهم: يا رسول الله اخرج بنا إلى هؤلاء الأكلب لا يرون أنّا قد جبنا عنهم.

و قال الله الله الله الله في منامي بقرأ مذبحة حولي فأوّلتها خيرا ورأيت في دباب سيفي ثلما فأوّلته هزيمة ورأيت كأنّي أدخلت يدي في درع حصينة فأوّلتها المدينة فإن رأيتم أن تقيموا بالمدينة وتدعوهم».

فقال رجال مسلمون قد فاتتهم بدر وأكرمهم الله بالشهادة يوم أحد: اخرج بنا إلى أعدائنا، طلباً لسعادة الشهادة وطمعاً في الحسنى والزيادة، فلم يزالوا به للل حتى دخل ولبس لابته أي: درعه فلما رأوا ذلك ندموا وقالوا: بئسما صنعنا نشير على رسول الله والوحي يأتيه وقالوا: يا رسول الله اصنع ما رأيت فقال للل الما ينبغي لنبي أن يلبس لابته فيضعها حتى يقاتل».

وكان قد أقام المشركون بأحد يوم الأربعاء والخميس وخرج النبي تلا الجمعة بعد ما صلّى الجمعة وصلّى على رجل من الأنصار مات فيه فأصبح بالشعب من أحد يوم السبت للنصف من شوال سنة ثلاث من الهجرة<sup>(1)</sup> فجعل تلاك يصف أصحابه للقتال إن رأى صدراً خارجاً قال تلاك «تأخر». وكان نزوله في طرف الوادي وعدوته، وجعل ظهره وعسكره إلى احد وأمّر عبد الله بن جبير على الرماة وقال لهم: «ادفعوا العدو عنا بالسهم حتى لا يأتونا من وراننا ولا تبرحوا مكانكم وإذا وأوكم الأدبار فلا تطلبوا المدبرين».

ثمَّ إنَّ رسول الله ﷺ لمَّا ما وافق رأى عبد الله بن ابيَّ وكان من قدماء

١- تفسير البغوي، ج ١. ص ٣٤٦.

أهل المدينة ورؤساء المنافقين شقّ عليه ذلك وقال: **«أطاع الولدان وعماني»** ثمّ قال لأصحابه: إنّ محمّداً إنّما يظفر بعدوّه بكم وقد وعد أصحابه أنّ أعداءهم إذا عاينوهم انهزموا فانهزموا أنتم فيتبعونكم ويصير الأمر على خلاف ما قاله محمّد، فلمّا التقى الفريقان انهزم عبد الله بالمنافقين.

وكانﷺ قد خرج في ألف رجل أو تسعمائة وخمسين رجلا فلمّا انهزم عبد الله مع ثلاثمائة بقيت سبعمائة وقوّاهم الله مع ذلك حتّى حملوا على المشركين وهزموهم.

فلما رأى المؤمنون انهزام المشركين طمعوا أن تكون هذه الواقعة كواقعة بدر فطلبوا المدبرين وتركوا ذلك الموضع وخالفوا أمر رسول الله، فأراد الله أن يفطمهم عن هذا الفعل لئلًا يقدموا على مخالفة الرسول وليعلموا أن ظفرهم يوم بدر ببركة طاعتهم لله ولرسوله ومتى تركهم الله مع عدوَهم لم يقوموا لهم، فتفرّق العسكر عن رسول الله كما قال تعالى: فؤلة تُعَسيدُونَ وَلَا تَكُوُنَ فتفرّق العسكر عن رسول الله كما قال تعالى: فؤلة تُعَسيدُونَ وَلَا تَكُوُنُ مَلَىَ أَحَكِهِ وَالرَّسُولُ في رَسول الله كما قال تعالى: فؤلة تُعَسيدُونَ وَجه الرسول وكسرت وناعيته وشلّت يد طلحة ووقعت الصيحة في العسكرين: إن محمّداً قد قتل وكان رجل يكنَى أبا سفيان من الأنصار نادى: هذا رسول الله.<sup>(1)</sup>

وكانت راية رسول الله بيد أمير المؤمنين وراية قريش بيد طلحه بن أبي طلحة العبديّ من بني عبد الدار فقتله أمير المؤمنين فأخذ الراية أبو سعيد بن أبي طلحة فقتله عليّ للخة وسقطت الراية فأخذها مسافع بن أبي طلحة وهكذا حتّى قتل للخة من حاملي الراية تسعة نفر كلّهم من بني عبد الدار إلى أن حمل لواهم عبد لهم أسود يقال له ثوأب فانتهى إليه عليّ للخة فقطع يده اليمنى فأخذ

- ۱\_ سورة آل عمران: ۱۵۳.
- ۲\_ تفسيرالرازي، ج ۸ ص ۲۱۹.

اللواء باليسرى فضرب يسراه وقطعها فاعتنقها بالمجذومين إلى صدره ثمّ التفت العبد إلى أبي سفيان فقال: هل أعذرت في بني عبد الدار، فضربه عليّ للخِلاِ على رأسه فقتله وسقط اللواء فأخذها غمرة بنت علقمة الكنانيّ فرفعتها.

فانحط خالد بن الوليد في مائتي فارس على عبد الله بن جبير واستقبلوهم بالسهام وكان أصحاب عبد الله بن جبير خلّوا عبد الله واشتغلوا ينتهبون سواد القوم من المشركين وذلك وقت هزيمة المشركين فخلّوا مراكزهم طمعاً للغنيمة وبقي عليّ<sup>علينه</sup> وعبد الله بن جبير في نفر قليل وبعد ما حمل خالد وأصحابه على المسلمين وقتلوهم على باب الشعب فاتى من أدبارهم وفرّ المسلمون ونظرت قريش إلى رايتهم أنها ارتفعت لاذوا بها<sup>(۱)</sup> وانهزم أصحاب رسول الله هزيمة عظيمة وأقبلوا يفرّون إلى الجبل وفي كلّ وجه وزعموا أن رسول الله هذيمة عظيمة وأقبلوا يفرّون إلى الجبل وفي كلّ وجه وزعموا أن المسلمون من الله وما بقي إلّا عليّ ونفر قليل مع رسول الله تلاك نادى رسول الله «إلى أين تفرّون عن الله ورسوله»؟ وكانت هند بنت عتبة في وسط العسكر فإذا رأت رجلا انهزم من قريش دفعت إليه ميلا ومكحلة وقالت له: إنّما أنت امرأة فاكتحل بهذا.

وكان حمزة بن عبد المطلب يحمل على القوم فإذا رأوه يحمل انهزموا ولم يثبت له أحد، وكانت هند قد أعطت وحشيًا عهداً لئن قتلت محمّداً أو عليًا أو حمزة لأعطيتك كذا وكذا، وكان وحشيّ عبداً لجبير بن مطعم حبشيًا فقال وحشيّ: أمّا محمّد فلم أقدر عليه وأمّا عليّ فرأيته حذراً كثير الالتفات فلا مطمع فيه قال: فكمنت حمزة فرأيته يهدّ الناس هدّا فمرّ بي على جرف نهر فانهار فسقط فرسه وأخذت حربتي فهززتها ورميته بها فوقعت في خاصرته فخرجت من ثنّته فسقط فأتيته فشققت بطنه وأخذت كبده وجئت بها إلى هند

ا\_ أي: التجؤوا.

فقلت: هذه كبد حمزة، فأخذتها في فمها فلاكتها فجعله الله في فمها مثل الداعضة وهي عظم رأس الركبة فلفطتها. قال رسول الله: **«فبعث الله ملكاً فحمله** و**رده إلى موضعه».** قال: فجاءت إلى مذاكيره وقطعت يده ورجله».<sup>(۱)</sup>

ولم يبق مع رسول الله إلّا أبو دجانة وسماك بن خرشة وعليّ للمنة فكلّما حملت طائفة على رسول الله استقبلهم عليّ للمنة فدفعهم عنه حتّى تقطّع سيفه فدفع إليه رسول الله سيفه ذا الفقار وانحاز<sup>(٢)</sup> النبيّ للمنة إلى ناحية أحد فوقف وكان القتال من وجه واحد فلم يزل عليّ يقاتل حتّى أصابه في وجهه وبدنه وبطنه ورجليه سبعون جراحة، كذا أورده عليّ بن إبراهيم في تفسيره.<sup>(٣)</sup>

فقال جبرئيل: **«إنّ هذه هي المواماة يا محمّد» فق**ال النبيّ: **«إنّه منّي وأنا منه.** فقال جبرئيل: وأنا منكما». قال أبو عبد الله: نظر رسول الله إلى جبرئيل بين السماء والأرض على كرسيّ من ذهب وهو يقول: **«لا سيف إلّا ذو الفقار ولا** فتى إلّا عليّ».<sup>(1)</sup>

قال الواقديّ وابن جرير وجماعة: إنّ المشركين مثّلوا بجماعة من المسلمين وكان حمزة أعظم مثلة.

أقول: ولعلّ الحكمة في انكسار المسلمين عدم ثباتهم المحلّ الّذي ألزمهم النبيﷺ وأمرهم أن لا يفارقوا العقبة ولجهة اخرى اقتضت المصلحة وهي أنّه لو كانت الغلبة كلّ مرة للمؤمنين لصار الإيمان ضروريّاً وهو مناف مع التكليف.

٤\_ مجمع البيان، ج ٢، ص ٢٧٩؛ وبحار الانوار، ج ٢٠، ص ١٨.

| ۲ – ۱ | ( 63HUEE) | · | 'į | ٠ |
|-------|-----------|---|----|---|
| 1 7 1 |           |   |    |   |

في قوله: فمن موافق ومن منافق قال سبحانه: ﴿وَٱللَّهُ سَمِيعُ ﴾ لما يقولون ﴿عَلِيمٌ ﴾ بما يرون.

قوله: ﴿إِذَ هَمَت طَآيَفَنَانِ ﴾ أي: فرقتان ﴿مِنكَم ﴾ أي: من المسلمين وهما بنو سلمة وبنو حارثة حيّان من الأنصار من الأوس بنو سلمة ومن الخزرج بنو حارثة ﴿أَن تَفَشَلَا ﴾ أي: تضعفا وترجعا لظنّهم الثواب فيه والظاهر أن قصدهما ما كان على حسب العزم والتصميم وإنّما هو خطرات وحديث نفس يحدث للإنسان عند الشدائد ثمّ يردها صاحبها إلى الثبات ﴿وَالَنَّهُ وَلِيَّهُمَا ﴾ وعاصمهما من اتّباع تلك الخطرات والجملة اعتراض ﴿وَعَلَ

قال علماء الأخلاق: من وقع في ميدان التوكّل يزف إليه المراد كما تزف العروس إلى أهلها. قال النبي ﷺ: «من شغله ذكري عن مسألتي أعطيته أضل ما اعطي السانلين».<sup>(1)</sup>

قال أبو حمزة الخرسانيّ: حججت سنة من السنين فبينما أنا أمشي في الطريق إذ وقعت في بئر فنازعتني نفسي أن استغيث فقلت: لا والله لا أستغيث، فإذا مرّ برأس البئر رجلان فقال أحدهما للآخر: تعال حتّى نسلا رأس هذه البئر لئلًا يقع فيها أحد فأتوا بقصب وطمسوا البئر فهممت أن أصيح ثمّ قلت: أشكو إلى من هو أقرب منهما فسكتّ فبينما أنا كذلك إذ أنا بشيء جاء وكشف عن رأس البئر وأدخل رجله وكأنّه ألهمت أن تعلّق بها فتعلّقت فأخرجني فإذا هو سبع ومرّ وهتف هاتف: يا أبا حمزة أليس هذا أحسن نجيناك من التلف بالتلف؟

۱۔ الظاہرإنه حديث قدسي قاله النبي عن الله تعالى وبحارالانوار، ج ۹۰، ص ۳۲۳؛ وتفسيرالرازي، ج ۱، ص ۱۵۱.

| ۳٤١ | يونو الخيران |
|-----|--------------|
|-----|--------------|

﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرٍ وَآنَتُمْ أَذِلَةً ﴾ «بدر» بئر ماء بين مكَّة والمدينة حفرها رجل اسمه بدر فسمّيت به وكانت وقعة بدر في السابع عشر من شهر رمضان سنة اثنتين من الهجرة.

وإنّما قال: «أذلّة» ولم يقل: «ذلائل» بجمع الكثرة للإشعار على أنّهم على ذلّتهم كانوا قليلا وذلّتهم بسبب قلّة السلاح وما كان بهم من قلّة المال والمركوب، يعتقب النفر منهم على البعير الواحد وما كان معهم إلّا فرس واحد للمقداد بن الأسود وتسعون بعيرا وستَ أدرع وثمانية سيوف وهم كانوا ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلا ستَّة وسبعون من المهاجرين وبقيّتهم من الأنصار وكان عدوّهم زهاء ألف مقاتل ومعهم مائة فرس والشكّة والشوكة.

وكان صاحب راية رسول الله عليّ بن أبي طالب وصاحب راية الأنصار سعد بن عبادة وقيل: سعد بن معاذ.

في «تفسير العيّاشيّ» قال الصادق: **«ليس هكذا نزلت إنّ**ما نزلت، وأنتم قليل وما أذلّ الله رسوله قطّ».<sup>(1)</sup>

﴿ فَأَتَّقُوا اللَّهَ ﴾ في الثبات مع رسوله كما اتُقيتم يومئذ ﴿ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ لتقوموا بشكر نعمته.

إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَن يَكْفِيَكُمْ أَن يُمِدَكُمْ رَبُّكُم بِثَلَنَهُوَ ءَالَغٍ مِّنَ ٱلْمَلَتِهِكَةِ مُنزَلِينَ @ بَلَنَّ إِن تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُم مِّن فَوْرِهِمْ هَٰذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَةِ ءَالَغُو مِنَ ٱلْمَلَتِهِكَةِ مُسَوِّمِينَ@

«إذ» ظرف «لنصركم» وقت قولك ﴿لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ حين أظهروا العجز عن المقاتلة ﴿أَلَن يَكْفِيَكُمْ ﴾ «الكفاية» سدّ الخلّة والقيام بالأمر، و«الإمداد» إعانة

ا۔ تفسيرالعياشي، ج ١، ص ١٩٦.

| Y 7 / DENE | ٣٤. | ۲ |
|------------|-----|---|
|------------|-----|---|

الجيش بالجيش. وكانوا حينئذ كالآيسين من النصر لضعفهم وقوّة العدوّ. فَمُنزَلِينَ ﴾ أنزلهم الله من السماء إلى الأرض لنصرتكم، قال ابن عبّاس وجماعة. إنّ الإمداد بالملائكة يوم بدر، ولم تقاتل الملائكة إلّا يوم بدر وكان الإمداد من الملائكة غير بدر، بل كانت في غيره عدّة ومددا. قيل: أمدّهم الله أولا بألف ثمّ صاروا ثلاثة آلاف ثمّ خمسة<sup>(۱)</sup>، وإنّما قدّم لهم الوعد أولا بنزول الآية لتتقوى قلوبهم ويعزموا على الثبات ويتقوّوا بنصر الله.

لَمُ بَكَ ﴾ إيجاب لما بعد «أن» وتحقيق له أي: بلى يكفيكم ذلك، ثم وعدهم الزيادة بشرط الصبر والتقوى حنًا لهم عليهما فقال: (إن تَصْبِرُوا ﴾ على لقاء العدو ومناهضتهم (وَتَنَقُوا ) معصية الله (وَيَأْتُوكُم ﴾ أي: إن يجيئكم المشركون (مِن فَوَرِهِم هَذَا ﴾ أي: من ساعتهم هذه ورجعوا يعني المشركين إذا هموا بكم وابتدروا إلى قتالكم. وقيل: معنى «من فورهم» من غضبهم وغليان عداوتهم (يُتَدِدَكُم رَبَّكُم بِعَنسَة مَالَنهو مِن الْمُلَتَيَكَةِ مُسَوَمِينَ ﴾ في حال إتيانهم لا يتأخر نزولهم عن إتيانهم، يريد أن الله يعجل نصرتكم إن صبرتم «التسويم» إظهار سيما الشيء أي: «معلّمين أنفسهم أو خيلهم في أذنابها ونواصيها بالصوف الأبيض»، قال تشكر لأصحابه: «تسؤموا فإن الملائكة تسؤمت». (<sup>(٢)</sup>

روي أنّ الملائكة كانوا بعمائم بيض إلّا جبرئيل فإنّه كان بعمامة صفراء على مثال الزبير بن العوّام<sup>(٣)</sup> ونزلوا على الخيل البلق موافقة لفرس المقداد. وإنّما قال ذلك لأنّ الكفّار في غزوة أحد قدموا بعد انصرافهم وهمّوا بالرجوع فأوحى الله إلى نبيّه أن يأمر أصحابه بالتهيّؤ والرجوع إليهم وقال لهم: هُوْإِن

> ١- كنز الدقائق، ج ٢، ص ٢١٩؛ وأيضاً جامع البيان، ج ٤، ص ١٠٤. ٢- بحارالانوار، ج ٩٨، ص ١٦٠؛ وأيضاً جامع البيان، ج ٤، ص ١٠٩. ٣- تغسيرأبي سعود، ج ٢، ص ٩٨؛ وتفسيرالثعالبي، ج ٢، ص ١٠٣.

يَمَسَسَمُمُ قَرْحٌ فَقَدَ مَسَّ ٱلْقَوْمَ قَسَرٌ مِشْلُهُ ﴾.<sup>(١)</sup> فيكون المعنى: إن صبرتم على الجهاد وراجعتم الكفّار أمدّكم الله بخمسة آلاف من الملائكة.

وخرجوا يتبعون الكفّار على ما كان بهم من الجراح فأخبر المشركين من مرّ برسول الله أنّه خرج يتبعكم فخاف المشركون إن رجعوا أن تكون الغلبة للمسلمين وأن يكون قد التحق إليهم من كان تأخّر عنهم فدسّوا نعيم بن مسعود الأشجعيّ حتّى يصدّهم بتعظيم أمر قريش وأسرعوا في الذهاب إلى مكّة فكفى الله المسلمين أمرهم.

قال الباقر للبلا: «إنّ الملائكة الذين نصروا يوم بدر ما صعدوا بعد ولا يصعدون حتى ينصروا القائم»<sup>(٢)</sup> وهاهنا يقتضي مزيد بيان: قال الرازيّ: قد اختلف المفسّرون في أنّ هذا الوعد حصل يوم بدر أو يوم احد ويتفرّع على هذين القولين اختلاف العامل في «إذ» فإن كان الوعد حصل يوم بدر كان العامل في «إذ» قوله تعالى: (نَصَرَكُمُ ٱلله ) وتقدير الآية حينند. إذ نصركم الله ببدر وأنتم أذلَة يقول للمؤمنين ألن يكفيكم، الآية. وإن كان الوعد حصل يوم أحد كان ذلك بدلا من قوله: (وَإِذَ عَدَوْتَ ).

وحجّة القائلين بأن الوعد حصل يوم أحد قالوا: إن يوم بدر إنّما أمد رسول الله بألف من الملائكة قال تعالى: في سورة الأنفال: ﴿إِذْ تَسْتَغِيتُونَ رَبَّكُمٌ فَآسَتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَنْفٍ مِنَ ٱلْمَلَتِهِكَةِ ﴾<sup>(٣)</sup> فكيف يلبق ما ذكر فيه ثلاثة آلاف وخمسة آلاف بيوم بدر؟

وأيضا إنَّه تعالى قال في هذه الآية: ويأتوكم أعداؤكم من فورهم، ويوم

١ـ سورة آل عمران: ١٤٠. ٢\_ الصافي، ج ١، ص ٣٧٨؛ ونور الثقلين، ج ١، ص ٣٨٨؛ وتفسيرالعياشي، ج ١، ص ١٩٧. ٣\_ سورة الأنفال: ٩. ٣٤٤ / ٢٢٤

احد هو اليوم الذي كان يأتيهم الأعداء فأمًا يوم بدر فالأعداء ما أتوهم بل هم ذهبوا إلى الأعداء.

فإن قيل: لو جرى قوله تعالى: ﴿أَلَنَ يَكْفِيَكُمُ أَن يُمِدَّكُمُ رَبَّكُم مِثَلَنَهُةِ ءَالَغِ مِنَ ٱلْمَلَتِيكَةِ﴾ في يوم أحد والحال أنَه ما حصل الأمداد والنصر لزم الكذب.

فالجواب أن إنزال الملائكة كان مشروطا بشرط أن يصبروا ولم يتعرّضوا في المغانم حسب ما أمرهم النبيّ أن لا يفارقوا الثنيّة وهم خالفوا أمر الرسول فلمًا خالفوا الشرط لا جرم فات المشروط، وإنّما وعد الرسول بذلك للمؤمنين الذين بوأ بهم رسول الله مقاعد للقتال بشرط أن يثبتوا في تلك المقاعد وهم أهملوا القعود والثبات طمعاً في الغنيمة لمّا أحسّوا النصر ففاتهم المشروط.

ولو سلّمنا أنّ الملائكة نزلت كما أنّه روي أنّ رسول الله اللواء مصعب ابن عمير فقتل مصعب فأخذه ملك في صورة مصعب فقال رسول الله: **«تقدّم يا مصعب»،** فقال الملك: **«لست بمصعب فعرف الرسول أنه** الملك»، فنقول: إنّ الملائكة لم يقاتلوا<sup>(۱)</sup>.

وأمًا حجّة القائلين أنّ هذا الوعد كان يوم بدر أنّ ظاهر قوله: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَةٌ فَأَتَّقُوا ٱللَّهَ لَمَلَكُمْ تَشْكُرُونَ \* إِذَ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَن يَكْفِيَكُمُ آن يُوبَدَكُمْ رَبَّكُم بِتَلَنَهُةِ مَالَغٍ مِنَ ٱلْمَلَتِيكَةِ مُنزَلِينَ ﴾ يقتضي أنّ الله نصرهم ببدر وقد وقع النصر ببدر وقلَة العدد كانت يوم بدر أكثر وكان الاحتياج إلى تقوية القلب في ذلك اليوم أكثر.

وليس لأحد أن يقول: إنّهم نزلوا لكنّهم ما قاتلوا لأنّ الوعد كان بالإمداد وبمجرّد الإنزال لا يحصل الإمداد بل لا بدّ من الإعانة حصلت يوم بدر ولم

۱\_ تغسيرالرازي، ج ۸ ص ۲۲۳.

يحصل يوم أحد النهاية أن الجواب عن القول: بأن واقعة بدر كان عدد الملائكة مذكورا في الآية بتعيين الألف هو أنّه تعالى أمد أصحاب الرسول بألف ثم زاد ألفين فيهم فصاروا ثلاثة آلاف ثم زادوا ألفين آخرين فصاروا خمسة آلاف فكأنّه قال الله لهم: الذي يكفيكم أن يمدّكم ربّكم بألف من الملائكة» فقالوا: بلى، ثم قال: ﴿أَنَ يَكْفِيَكُمْ أَن يُمِدّكُمْ رَبّكُم مِنْك مِنْ فقالوا: بلى، ثم قال لهم: الأن تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا... يُمَدِدّكُمْ رَبّكُم مِنْك مِنْ الغور مِنْ وهذالوا: بلى، ثم قال لهم: فإن تصبيرُوا وَتَتَقُوا... يُمَدِدّكُمْ رَبّكُم مِنْك مِنْ فقالوا: بلى، ثم قال لهم: في النه لاصحابه: السرّكم أن تكونوا ربع أهل الجنة» تَلْمَلَتَهَكَةِ في وهذا الكلام كما قال ثلاثة لاصحابه: الموركم أن تكونوا ربع أهل الجنة» قالوا: نعم، قال: الماتية الشرّك الصحابه: عالوا: نعم، قال: الماتية»

وقال بعض أهل التفسير: إنّ الله تعالى أمدّ أهل البدر بألف من الملائكة<sup>(٢)</sup> فقيل: إنّ كرز بن جابر المحاربيّ يريد أن يمدّ المشركين فشقّ ذلك على المسلمين فقال النبيّ: ﴿ أَلَن يَكَفِيَكُم ﴾ يعني بتقدير أن يجيء المشركين مدد فالله يمدّكم أيضا بثلاثة آلاف وخمسة آلاف، ثمّ إنّ المشركين ما جاءهم المدد فكذا هاهنا الزائد على الألف ما جاء المسلمين.

قال الرازيّ: إنّ أبا بكر الأصمّ أنكر بعض هذه المعاني أشدّ الإنكار واحتجّ عليه بوجوه: منها: أنّ الملك الواحد يكفي في إهلاك أهل الأرض كما أنّ جبرئيل أدخل تحت المدائن الأربع أو الخمس لقوم لوط وبلغ جناحه إلى الأرض السابعة ورفعها إلى السماء وقلّب عاليها سافلها فإذا حضر هو يوم بدر فأيّ حاجة إلى مقاتلة الناس مع الكفّار ثمّ بتقدير حضوره فأيّ فائدة في إرسال سائر الملائكة؟

> ۱۔ تفسير مقاتل بن سليمان، ج ۲، ص ۳۷۵؛ وتغسيرالرازي، ج ۸ ص ۲۲۵. ۲۔ تفسيرالرازي، ج۸، ص۲۲۵.

وأيضا قال: إنّ أكابر الكفّار كانوا مشهورين وكلّ أحد منهم مقابله من الصحابة معلوم وإذا كان كذلك امتنع إسناد قتله إلى الملائكة.

.....٣٤٦

وأيضا قال: إنّ الملائكة لو قاتلوا لكانوا إمّا أن يصيروا بحيث أن يراهم الناس أو لا يراهم فإن رآهم الناس فإمّا أن يقال: إنّهم رأوهم في صورة الناس أو في غير صورة الناس فإن كان الأوّل فعلى هذا التقدير صار المشاهد من عسكر الرسول ثلاثة آلاف أو أكثر ولم يقل أحد بذلك، وإن شاهدوهم في صورة غير صورة الناس لزم وقوع الرعب الشديد في قلوب الخلق فإن من شاهد الجنّ لا شك أنه يشتد فزعه، وقال: إنّه على تقدير أنّ الملائكة إذا من شاهد الجنّ لا شك أنه يشتد فزعه، وقال إنّه على تقدير أنّ الملائكة إذا حاربوا وجزّوا الرؤوس ومزّقوا البطون وأسقطوا الكفّار عن الأفراس فحينئذ الناس كانوا يشاهدون حصول هذه الأفعال مع أنّهم ما كانوا شاهدوا أحداً من وجب أن يراهم الكلّ وإن كانوا أجساماً لطيفة مثل الهواء لم يكن فيهم صلابة وقوة وكيف يكونوا راكبين على الخيول؟

انتهى كلام أبي بكر الأصم في هذه الشبهات الركيكة لأنّها تليق بمن ينكر القرآن والنبوة فأمّا من يقرّ بالقرآن والنبوة فلا تليق به أن يتفوّه بمثل هذه الخرافات ونص القرآن ناطق بها وغير قابل للتأويل لأنّ التأويل جاز في كلام لا يجوز حمله على ظاهره وأنّه لو حمل على ظاهره لكان مخالفاً للأصول أو الفروع المتّفق، فأمّا مثل هذه الآية المحكمة ناطقة بهذا الأمر وشبهاته إذا قوبلت بقدرة الله زالت وطاحت بالكلّيّة يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد. واستدلاله بقوة جبرئيل ليس مناف كون ألوف من الملائكة مع جبرئيل من القوة بل لعل يكون لأجل إجلال النبيّ في تلك الواقعة. وكذلك سائر استدلالاته بالنسبة إلى قضاء الله وأمره أوهن من نسج العنكبوت.(``

وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشْرَىٰ لَكُمْ وَلِنَطْمَعِنَّ قُلُوبُكُم بِدِّ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ۞

الضمير في ﴿جَعَلَهُ ﴾ راجع إلى المصدر. والمعنى: ما جعل الله المدد والإمداد إلّا بشارة لكم بأنّكم تنصرون ودلّ يمددكم على الإمداد و«البشرى» اسم من الإبشار ﴿وَلِنَطَّمَعِنَّ قُلُوبُكُم بِهِ ﴾ أي: بالإمداد وتسكن إليه نفوسكم من الخوف كما كانت السكينة لبني إسرائيل.

فَوَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ كائن لا من العدة والعدد، وهو تنبيه على أنّه لا حاجة في نصرتهم إلى مدد وإنّما أمدّهم ربطاً على قلوبهم وتطييباً لنفوسهم من حيث إنّ نظر العامّة إلى الأسباب أكثر ﴿ٱلْعَبِيزِ ﴾ الغالب في أمره ﴿ٱلْحَكِيمِ ﴾ الّذي يفعل حسبما يقتضي الحكمة.

لِيَقْطَعَ طَرَفًا مِّنَ ٱلَّذِينَ كَغَرُوٓا أَوْ يَكْبِنَهُمْ فَينَقَلِبُوا خَآبِدِينَ ٢

وجه اتّصال الآية بما قبلها أي: أعطاكم الله هذا النصر ﴿ لِيَقْطَعُ ﴾ جمعا (قِيَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوًا ﴾ بالأسر والقتل أو متّصل بقوله: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرٍ ﴾ (لِيَقْطَعَ ﴾ ويهلك طائفة وجماعة منهم ولقد انقطع يوم بدر صناديدهم وقادتهم إلى الكفر فقتل من رؤسائهم سبعون وأسر سبعون. وقيل: هو يوم احد ﴿ أَوْ يَكْبِنَهُمْ ﴾ أي: يخزيهم، وقيل: أي: يصرعهم الله على وجوههم.

والمراد حصول الإخزاء واللعن و﴿**أَوْ**﴾ في الآية للتنويع ﴿فَيَنَقَلِبُوُا خَآبِبِينَ ﴾ لم ينالوا ممّا أملوا عرفا بشيء من مبتغاهم.

وقيل: إنّ معنى الآية: لتطمئنّ قلوبكم به وليقطع طائفة وجمعا من

۱\_ تفسيرالرازي، ج ۸ ص ۲۲٦.

الكفّار. وإنّما ذكر بغير حرف العطف لأنّ العطف إذا كان البعض قريباً من البعض جاز حذف حرف العطف كما يقول السيّد لعبده: أكرمتك لتخدمني لتقوم بحقّي لتعينني، فكذا هاهنا.

لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَى مُ أَوْ يَتُوُبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبِهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَالِمُونَ

واختلف في سبب النزول. واختلف أيضاً في القراءة بالتاء والياء في «يَتُوب» و«يعذب».

العيّاشيّ عن الباقر للله أنّه قرأ «أن تنوب عليهم أو تعذّبهم» بالتاء فيهما.<sup>(۱)</sup> وعنه لله قرئ عنده: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلأَمَرِ شَيَّهُ ﴾ قال: «بلى والله إنّ له من الأمر شيئاً وشيئاً وشيئا وليس حيث ذهبت ولكني أخبرك أنّ الله لمّا أخبر نبيّه إن يظهر ولاية عليّ لله ففكَر تلك في عداوة قومه له فيما فضّله الله به عليهم ضاق عن ذلك فأخبر الله أنه ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلأَمَرِ شَقَّ ﴾ إنّما الأمر فيه إلى الله أن يصيّر عليًا وصيّه ووليّ الأمر من بعده فهذا على الله».<sup>(۱)</sup>

وقال أبو مسلم: قوله: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ ﴾ متّصل بقوله: ﴿وَمَا ٱلنَّمْرُ إِلَّا مِنَ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ فيكون معناه: نصركم الله ليقطع طرفا منهم أو يكبتهم وليس لك ولا لغيرك من هذا النصر شيء.

وقيل في معنى الآية: إنّ قوله: ﴿ لَيَّسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمَرِ ﴾ اعتراض واقع بين قوله: ﴿ لِيَقْطَعَ طَرَفَا مِّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوَا... ﴾ وقوله: ﴿ أَوَ يَتُوبَ عَلَيْهِم ﴾ والتقدير: ليقطع طرفا منهم أو يكبتهم أو يتوب عليهم أو يعذّبهم أي: ليس لك من هذه الأربعة شيء.

وأمّا اختلاف النزول قال جماعة منهم ابن عبّاس وأنس بن مالك

١ـ تفسيرالعياشي، ج ١، ص ١٩٨. ٢ـ انظر: تفسيرالعياشي، ج ١، ص ١٩٧؛ ويحار الانوار، ج ٢٥، ص ٢٣٧؛ والصافي، ج ١، ص ٣٧٩. والحسن: إنّه لمّا كان من المشركين يوم أحد ما كان من كسر رباعيّته وشجّه حتّى جرت الدماء على وجهه قال: كيف يفلح قوم نالوا هذا من نبيّهم وهوﷺ حريص على فلاحهم وهدايتهم؟

فأعلم الله أنّه ليس إليه فلاحهم وأنّه ليس إليه إلّا التبليغ وإنّما ذلك إلى الله وكان الذي كسر رباعيّته وشجّه في رأسه عتبة بن أبي وقّاص وأدمى وجهه الشريف رجل من هذيل يقال له عبد الله بن قينة وهوﷺ كان يمسح الدم عن وجهه ويقول: اللهم اهد قومي فإنّهم لا يعلمون.<sup>(۱)</sup>

وقيل في معنى الآية: إنَّهﷺ استأذن ربّه أن يدعو عليهم يوم أحد فنزلت هذه الآية فلم يدع وإنَّما لم يؤذن له فيه لما كان في المعلوم من توبة بعض عن، الجبّائيّ.

وقيل: أراد رسول الله أن يدعو على المنهزمين يوم أحد فنزلت الآية: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ ﴾ عن ابن مسعود.

وقيل: لممّا رأى النبيءَ الله من فعل بعمّه حمزة وبأصحابه من المثلة من جدع الأنوف قال: لئن أدالنا الله منهم لنفعلنَ بهم مثل ما فعلوا بنا ولنمثلنَ بهم مثلة لم يمثلها أحد من العرب بأحد قطّ فنزلت الآية عن الشعبيَ ومحمّد بن إسحاق.

وقيل: نزلت الآية في أهل بئر معونة وهم سبعون رجلا من قرّاء أصحاب الرسول وأميرهم المنذر بن عمرو بعثهم رسول الله الله إلى بئر معونة في صفر سنة أربع من الهجرة على رأس أربعة أشهر من وقعة أحد ليعلّموا الناس القرآن فقتلهم جميعا عامر بن الطفيل فحزن رسول الله الله فلا من ذلك وجداً شديداً، فنزلت الآية.

قال الطبرسيِّ: والأصحَ أنَّها نزلت في أحد ويقتضيه سياق الكلام وإنَّما

۱\_ مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۸۵.

قال: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمَرِ ﴾ مع أنَّهﷺ يدعوهم إلى الله'''، المراد: أنَّ أمر عقابهم أو الدعاء عليهم ولعنهم ليس لك لأنّه يقع إنابة بعضهم.

قال الرازي: لو قيل: إن ظاهر هذه الآية تدل على أن النبي فعل فعلا وكانت هذه الآية كالمنع منه والأمر الممنوع منه إن كان حسنا فلم منعه الله وإن كان قبيحا فكيف يليق بالنبي؟ فالجواب أن المنع من الفعل لا يدلّ على أن الممنوع منه كان مشتغلا به، فإنّه تعالى قال: ﴿لَيْ أَشَرَكْتَ لَيَعْبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾<sup>(٢)</sup> وأنّه ما أشرك قط وقوله: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّيْ أَتَقِ ٱللَّهُ ﴾<sup>(٣)</sup> لا يدلّ على أنّه ما كان يتَقي الله وقوله: ﴿وَلَا تَعْلِيمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾<sup>(٤)</sup> وهو ما أطاعهم بل الفائدة من هذا المنع ذهاب غمّه الشديد والغضب في مثلة حمزة والمسلمين غيرة على دين الله وتقوية لتصبّره تلافظ وإكمالا لدرجة العبوديّة.<sup>(٥)</sup>

قوله: ﴿أَوْ يَتُوُبَ عَلَيْهِمْ ﴾ عطف على قوله: ﴿أَوْ يَكْبِتَهُمْ ﴾ أي: إن الله مالك أمرهم فإمّا أن يهلكهم أو يخزيهم أو يقبل توبتهم إن أسلموا ﴿أَوْ يُعَذِّبَهُمْ ﴾ إن أصرُوا ﴿فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ ﴾ بكفرهم وظلمهم.

وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ غَفُورٌ زَحِيهٌ ()

لمّا قال سبحانه: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ **الأَمْرِ** ﴾ في الآية السابقة عقّب في هذه الآية بأنّ الأمر له. وذكر لفظ «ما» لأنّ «ما» أعمّ ممّن يعقل وما لا يعقل، له

> ١- مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٨٦. ٢- سورة الزمر: ٦٥. ٣- سورة الأحزاب: ١. ٤- سورة الأحزاب: ١. ٥- تفسيرالرازي، ج ٨، ص ٢٣٢.

| 701 | فكو التعقيلات |
|-----|---------------|
|-----|---------------|

ملكا وخلقا ﴿يَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ﴾ أن يغفر له ومشيئته مبنيّة على الحكم والمصالح ﴿وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ ﴾ أن يعذَّبه، وقدَّم المغفرة لسبق رحمته غضبه ولم يبيّن من يغفر له ومن يشاء تعذيبه ليكون المكلّف بين الخوف والرجاء فلا يأمن من عذابه ولا بيأس من روحه. وسأل بعضهم كيف يعذَّب الله عباده بالأجرام مع سعة رحمته؟ فقال: رحمته لا تغلب حكمته ولا يكون رحمته برقَّة القلب كما يكون الرحمة منًّا. قال ابن عبَّاس: معنى الآية: يغفر لمن يشاء ويعذَّب من يشاء ممَّن لم يتب. وأوحى الله إلى داودللخ؟: «يا داود بشر المذنبين وأنذر الصديقين»، قال: «يا ربّ فكيف ابشر المذنبين وأنذر الصديقين؟ قال: بشر المذنبين بأني لا يتعاظمني ذنب إلا أغفره. وأنذر الصدّيقين أن لا يعجبوا بأعمالهم وأتي لا أضع عدلي وحسابي على أحد إلا أهلكه». (`) فالإنسان وإن كثرت عبادته لا بدّ أن يطلب بقلبه ولسانه أن تدركه رحمته.

قال بعض علماء الأخلاق: دواء القلب خمسة: تلاوة القرآن مع التدبّر وخلاء البطن وقيام الليل والتضرّع إلى الله عند السحر ومجالسة الصالحين.(" يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا ٱلرِّبَوَا أَضْعَنْغًا مُّضَحَعْةً ۖ وَٱتَّغُوا ٱللَّه لَمَلَكُمْ تُغْلِحُونَ ٢

لمًا ذكر أنَّ له التعذيب لمن يشاء والمغفرة لمن يشاء وصل ذلك بالنهي عمًا لو فعلوا لاستحقُّوا عليه العذاب وهو الربي فقال: ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ﴾ صدقوا الله ورسوله ﴿لَا تَأْكُلُوا الرِّيَوَا ﴾ ذكر الأكل لأنَّه معظم الانتفاع وإن كان غيره من التصرّفات أيضا منهيًا عنه و«الربا» الزيادة على أصل المال بالتأخير عن الأجل الحال. وقيل: هو ربي الجاهليّة.

١\_الكافي، ج ٢، ص ٣١٤؛ ورواه المجلسي في بحارالانوار، ج ١٤، ص ٤٠ وص ٦٩، ص ٣١٢. ٢\_ الأذكار النورية، ص ١٠٧؛ والتبيان في أداب حملة القرأن، ص ٨٤. فرأضّعنغا مُعْمَنعَة في زيادات مكررة كان الرجل في الجاهليّة إذا كان له على إنسان مائة درهم إلى أجل ولم يكن المديون واجدا لذلك المال قال: زدني في المال حتّى أزيدك في الأجل<sup>(۱)</sup>، فربّما جعله مأتين ثمّ إذا حلّ الأجل الثاني فعل مثل ذلك ثمّ إلى آجال كثيرة فيأخذ بسبب تلك المائة أضعافها وفرأضّعَنفا كم جمع ضعف حال من «الربي» أي: متضاعفاً ولمّا كان جمع قلّة والمقصود الكثرة أتبعه بما يدلّ على الكثرة حيث وصفه بقوله: فمُعْمَنعَفَةً في وهي اسم مفعول لا مصدر وهذه الحال ليس لتقييد النهي بها حتّى تنتفي الحرمة عند انتفائها بل بيان ما كانوا عليه من العادة توبيخا لهم على ذلك.

وَاَتَّعُوا اللَّهُ ﴾ فيما نهيتم عنه ﴿لَمَلَكُمُ تُغَلِّحُونَ ﴾ لكي تنجوا بإدراك ما تأملونه من ثواب الجنَّة، وإنَّما أعاد تحريم الربا مع ما سبق من ذكره في سورة البقرة لأمرين: أحدهما: التصريح بالنهي عنه بعد الإخبار بتحريمه لشدة التحذير منه ولتأكيد النهي عن هذا الضرب منه الذي يجري على الأضعاف. وَاَتَحُوا النَّارَ الَتِي أَعِدَتَ لِلْكَفِرِينَ۞

**و وَاتَّغُوا ﴾** بالتحرّز عن تعاطي ما يتعاطونه. وفي الآية تنبيه على أنّ النار بالذات معدّة للكفّار وبالعرض للعصاة. قيل: هي أخوف آية في القرآن حيث أوعد الله المؤمنين بالنار المعدّة للكافرين إنّ لم يتّقوه في أصناف محارمه.

وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ٢

وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ ﴾ في كلَّ ما أمركم به ونهاكم عنه والرسول الذي يتبلغكم أي: لكي ترحموا وفي هذا البيان نهاية التهديد على الربى حيث أتى بلعلً في فلاح من اجتنبه لأن تعليق إمكان الفلاح ورجائه بالاجتناب منه يستلزم امتناع

١- تفسير أبي السعود، ج ٢، ص ٨٤.

الفلاح لهم إذا لم يجتنبوه فما أعظمها من مصيبة توجب عقاب الكفّار للمؤمنين! وكيف درج التغليظ في التهديد حتّى ألحقه بالكفّار في الجزاء والعقاب؟

قال رسول الله: «**لعن الله آكل الربا ومؤكله وشاهده وكاتبه والمحلّل**».<sup>(1)</sup> وروي عن عبد الله ابن سلام: «**للربي اثنان وسبعون حوباً أصغرها كمن اتى امّه في إسلام**»، كذا في «تنبيه الغافلين».<sup>(٢)</sup> قال «صاحب روح البيان»: وآخذ الربا لا يقبل الله منه صدقة ولا جهادا ولا حجّا ولا صلاة.

وَسَتَادِعُوَّا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن دَّبِعَتْمُ وَجَنَّةٍ عَهْبُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَت لِلْمُتَقِينَ ٣

لمتا حذّر الله عن الأفعال الموجبة للعقاب عقّبه بالحثّ على الأفعال الموجبة للثواب أي: بادروا فراك مَعْفِرَة قِن زَي**ّكُمْ لمَه** باجتناب المعصية وإلى الأعمال الّتي توجب المغفرة. واختلف في ذلك فقيل: سارعوا إلى الإسلام، عن ابن عبّاس. وقيل: إلى أداء الفرائض، عن عليّ بن أبي طالبلاكلاً. وقيل: إلى الهجرة. وقيل: إلى التكبيرة الاولى عن أنس بن مالك. وقيل: إلى الصلاة الخمس، وقيل: إلى الجهاد، عن الضحّاك. وقيل: إلى التوبة، عن عكرمة.

(وَجَنَّةٍ عَرْضُهُمَا ٱلسَّمَوَتُ ﴾ أي: وإلى جنَّة عرضها كعرض السماوات السبع والأرضين السبع إذا ضم بعض ذلك إلى بعض، عن ابن عبّاس وجماعة. وإنّما ذكر العرض بالعظم دون الطول لأنه يدلّ على أنّ الطول أعظم من العرض بخلاف ما إذا ذكر الطول دون العرض"، فمعنى الآية مثل قوله:

۱۔ انظر کنز العمال، ج ٤، ص ١٠٦؛ وجامع البیان، ج ٣، ص ١٤٢. ۲۔ الدرالمنثور، ج ١، ص ٣٦٤؛ وکنز العمال، ج ٤. ص ١٩٣. ۳۔ مجمع البیان، ج ٢، ص ٣٩٠. ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعَثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴾('' أي: كخلق نفس واحدة.

وقيل: المراد في الآية بيان عظم ثمنها أي: لو بيعت وعرضت للبيع كثمن السماوات والأرض كما يقال: عرضت هذا المتاع للبيع والمراد بيان جلالة قدرها وثمنها.

وروي أنَّه سئل النبيَ ﷺ فقيل له: إذا كانت الجنَّة عرضها كعرض السماوات والأرض فأين تكون النار؟ فقالﷺ: «**سبحان الله إذا جاء النهار فأين** الليل»؟ أي: إنّ القادر على أن يذهب بالليل حيث شاء قادر على أن يخلق النار حيث شاء.<sup>(۲)</sup>

وبيانه الشيخ في جوابهم معارضة فيها إسقاط المسألة والجواب أن الجنّة فوق السماوات السبع وتحت العرش، والنار تحت الأرضين السبع ومعنى قولهم: إنّ الجنّة في السماء أي: إنّها في ناحية السماء وجهتها والسماء يحويها ولا ينكر أن يخلق الله في العلو أمثال السماوات والأرضين، وإن صح الخبر أنّها في السماء الرابعة كان كما يقال: في الدار بستان لاتّصاله بها وكونه في ناحية منها أو يشرع إليها بابه وإن كان أضعاف الدار.

وقيل: إنّ الله يزيد عرضها يوم القيامة فيكون المراد من قوله: ﴿ عَمَّهُهُمَا ٱلسَّمَكَوَنُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ يوم القيامة لا في الحال على تسليم أنُها في السماء.

أُعِدَّت لِلْمُتَوْمِنَ ﴾ المطيعين لله ولرسوله، وإنّما أضيفت إلى المتّقين لأنّهم المقصودون بها أصلا وإن دخلها غيرهم من الأطفال والمجانين على وجه التبع وكذلك الفستاق لو عفي عنهم. وقيل: معناه لو لا المتّقون لما خلقت الجنّة كما يقال: وضعت المائدة للأمير. وقوله: ﴿أُعِدَت ﴾ يدلّ على أنّ الجنّة

ا\_ سورة لقمان: ٢٨.

٢\_ التبيان، ج ٢، ص ٥٩٢؛ ومجمع البيان، ج ٢، ص ٣٩١؛ وبحار الاتوار، ج ٨، ص ٨٣.

مخلوقة اليوم لأنّها لا تكون معدّة إلّا وهي مخلوقة، وأنّها خارجة عن هذا العالم أمّا الأوّل فلدلالة لفظ الماضي، وأمّا الثاني فلأنّ ما يكون عرضها السماوات والأرض لا يكون في هذا العالم ولا داخلا فيه.

ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلتَرَآءِ وَٱلْخَرَّآءِ وَٱلْكَنظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ()

الذين ينفقون كلما يصلح للإنفاق في حالة اليسر وفي حالة العسر أو في حالة الذين ينفقون كلما يصلح للإنفاق في حالة اليسر وفي حالة العسر أو في حالة الفرح والغمّ أي: في الأحوال كلما لأن الإنسان لا يخلو عن هاتين الحالتين الفرح والغمّ أي: في الأحوال كلما لأن الإنسان لا يخلو عن هاتين الحالتين فو والفرح والغمّ أي: في الأحوال كلما لأن الإنسان لا يخلو عن هاتين الحالتين فو والفرح والغمّ أي: في الأحوال كلما لأن الإنسان لا يخلو عن هاتين الحالتين أو وكلم والفرح والغمّ أي: في الأحوال كلما لأن الإنسان لا يخلو عن هاتين الحالتين الفرح والغمّ أي: في الأحوال كلما لأن الإنسان لا يخلو عن هاتين الحالتين فو والفرح والغمّ أي: في الأحوال كلما مع الموصول وهالكظم، الحبس أي: في الممسكين غضبهم الكافين عن إمضائه مع القدرة عليه ووالمكافين عن الممسكين غضبهم الكافين عن إمضائه مع القدرة عليه ووالمكافين عن الذين عمت فواضلهم وتمّت فضائلهم، واللام يجوز للجنس فيدخل تحته هؤلاء ويصلح للعهد فيكون الإشارة إليهم.

قال رسول الله: «من كظم غي**ظاً وهو يقدر على إنفاذه ملأ الله قلبه أ**منا وإيمانا»<sup>(۱)</sup> وأمّا في الآخرة فهو أن يبرأ ذمّته من التبعات والمطالبات.

قال الفضيل بن عياض: الإحسان بعد الإحسان مكافأة والإساءة بعد الإساءة مجازاة والإحسان بعد الإساءة كرم وجود والإساءة بعد الإحسان لؤم وشؤم.

روي أنّ جارية لعليّ بن الحسين للخِلاِ جعلت تسكب عليه الماء ليتهيّأ للصلاة فسقط الإبريق من يدها فشجّه ورفع رأسه للخِلاِ إليها فقالت الجارية: إنّ الله يقول: ﴿وَالْحَكَنظِمِينَ ٱلْغَيّظَ ﴾ فقال لها: قد كظمت غيظي، قالت: ﴿وَالْعَافِينَ

۱ـ جوامع الجامع، ج ۱، ص ۳۲۸؛ وانظر: الكافي، ج ۲، ص ۱۱۰؛ ووسائل الشيعة، ج ۸، ص ۵۲٤.

عَنِ ٱلْنَّاسِ ﴾ قال: قد عفى الله عنك، قالت: ﴿وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ فقال للنَّبُ: «اذهبي يا جارية فأنت حرّة لوجه الله».<sup>(١)</sup>

وتأمّل بأنّ الله تعالى عدّ من أخلاق أهل الجنة السخاء في الآية، قال النبيﷺ «السخاء شجرة في الجنّة أغصانها في الدنيا من تعلّق بغصن من أغصانها قادته إلى الجنّة والبخل شجرة في الجهنّم أغصانها في الدنيا فمن تعلّق بغصن منها قادته إلى النار».<sup>(۲)</sup>

قال عليّ <sup>الله</sup>نة الجنة دار الأسخياء»<sup>(")</sup> وقال الله: «السخيّ قريب من الله قريب من الجنّة قريب من الناس بعيد من النار. والبخيل بعيد من الله بعيد من الجنّة بعيد من الناس قريب من النار»<sup>(1)</sup>.

وَٱلَّذِيكَ إِذَا فَعَلُوا فَنَحِنَةً أَوْ ظَلَمُوَا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُنُوبَ إِلَا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ أُوْلَتِهِكَ جَزَآؤُهُمْ مَغْفِرَةٌ مِن رَبِيهِمْ وَجَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَيَعْمَ أَجْرُ الْعَنْعِلِينَ ۞

أسباب النزول: روي أنّ قوماً من المؤمنين قالوا: يا رسول الله بنو إسرائيل أكرم على الله منّا كان أحدهم إذا أذنب أصبحت كفّارة ذنبه مكتوبة على عتبة بابه: اجدع أنفك وأذنك أو افعل كذا وكذا. فسكت رسول الله تلقظ فنزلت الآية فقال تلقظ: «ألا أخبركم بخير من ذلكم»؟ وقرأ عليهم الآية عن ابن

١- روضة الواعظين، ص ١٩٩؛ والارشاد، ج ٢، ص ١٤٦؛ والعناقب، ابن شهر آشوب، ج ٣، ص ٢٩٦.
 ٢- فقه الرضا، ص ٣٩٢؛ والاختصاص، ص ٢٥٢؛ ومجمع البيان، ج ٢، ص ٣٩٢.
 ٣- مجمع البيان، ج٢، ص٣٩٢ ؛ وبحار الانوار، ج ٣٠، ص ٤١٥.
 ٤١ مجمع البيان، ج٢، ص٣٩٢ ؛ وروضة الواعظين، ص ٣٨٥.

ليكو الكنبات

مسعود(). وفي ذلك تسهيل لهم إذ جعل الاستغفار بدلا منه.

وقيل: نزلت في تيهان التمّار أتته امرأة تبتاع منه تمرا فقال: إنّ هذا التمر ليس بجيّد وفي البيت أجود منه، وذهب بها إلى بيته فضمّها إلى نفسه فقبّلها فقالت: اتّق الله، فتركها وندم وأتى النبيّ وذكر له ذلك فنزلت الآية، عن عطا.

واختلفوا في معنى الفاحشة الكبائر وظلم النفس فقيل: المراد بالفاحشة الزنا، ومن ظلم النفس سائر المعاصي. وقيل: الفاحشة الكبائر وظلم النفس الصغائر، عن القاضي عبد الجبّار الهمدانيّ. وقيل: الفاحشة الكبائر ولو أنّها اسم لكلّ معصية ظاهرة أو باطنة لكنّها لا يقع إلّا على الكبيرة<sup>(٢)</sup>. وقيل: المراد: فَتَسَلُّوا فَنَعِشَةً ﴾ فعلا فواق ظلمُوا أنفُسَهُم ﴾ قولاً فولاً في تُكبوه أي أي: وعيده وذكروا جلاله الموجب للخشية فوالمُستَغْفَرُوا لِلدُوْيِهِم ﴾ بأن يندموا على المعصية مع العزم على ترك مثله في المستقبل وأمّا مجرد الاستغفار باللسان فلا أثر له في إزالة الذنب وهو توبة الكذابين.

إوَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ و «من» استفهام إنكاريَ أي: جنس
 الذنوب، من يغفر جنس الذنوب غيره تعالى و إلَّا ٱللَّهُ ﴾ بدل من الضمير
 المستتر في المَيْفِيرُ ﴾ وهو معترضة بين المعطوف والمعطوف عليه تطييباً
 لقلوب التائبين وبشارة لهم بسعة رحمته وتحريضاً للعباد على التوبة وردعاً
 من اليأس والقنوط.

﴿وَلَمَ يُعِبَّرُوا عَلَىٰ مَا فَعَـلُوا ﴾ عطف على ﴿فَاسْتَغْفَرُوا ﴾ أي: لم يقيموا على الذنوب وأصل «الصر» الشدّ والاستحكام من الصرّة والمراد هنا الارتباط بالذنب بالإقامة والثبات عليه ﴿وَهُمَ يَعَـلَمُونَ ﴾ أي: وهم عالمون بقبحه

١\_ مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٩٤؛ وجامع البيان، ج ٤، ص ١٢٧؛ وتفسيرالثعالبي، ج ٣، ص ١٦٨. ٢\_ مجمع البيان، ج٢. ص٣٩٢. ووعيده، والتقييد بذلك لما أنّه قد يعذر من لا يعلم إذا لم يكن عن تقصير في تحصيل العلم به، أو المراد وهم ذاكرين للخطيئة غير ساهين ولا ناسين، لأنّ الله يغفر للعبد ما نسيه وإن لم يتب منه بعينه، أو المراد أنّهم يعلمون الحجّة في أنّها خطيئة وهذا قريب من معنى الأول فإذا لم يعلموا ولا طريق لهم إلى العلم به كان الإثم موضوعا عنهم كمن تزوّج امّه من الرضاع أو النسب وهو لا يعلم به فإنّه لا يأثم، وهذا قول ابن عبّاس. وقيل: وهم يعلمون أنّ الله يملك مغفرة ذنوبهم.

أُوْلَنَتُهَكَ ﴾ إشارة إلى الموصوفين في قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ في ٱلسَّرَآةِ ﴾ وَٱلضَّرَآةِ ﴾ إلى هنا، أي: هؤلاء ﴿ جَزَآؤُهُم ﴾ على هذه الأمور ﴿ مَعْنفِرَه مِن دَيَهِم ﴾ وستر لذنوبهم من الله ﴿ وَجَنَّنْتُ تَجَرِى مِن تَخَيِّهَا ٱلأَنْهَنُرُ خَلِدِينَ فِيها وَفِعْمَ أَجَرُ ٱلْمَدِيلِينَ ﴾ و«الجنّات» مفسرة مرارا، والمخصوص بالمدح محذوف أي: ونعم أجر العاملين ذلك. والتعبير بالأجر وإن كان الجزاء بالتفضيل لا بالاستحقاق لمزيد الترغيب في الطاعات والزجر عن المعاصي.

في تفسير «روح البيان»: قال رسول الله الله عن ربّه قال: «ابن آدم إنّك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك ما كان منك ابن آدم إنّك إن تلقني بتراب الأرض خطايا لقيتك بترابها مغفرة بعد أن لا تشرك بي شينا. ابن آدم إنّك إن تذنب حتى تبلغ ذنبك عنان السماء ثم تستففرني أغفر لك».<sup>(۱)</sup>

قال ثابت البنانيّ: بلغني أنّ إبليس بكى حتّى نزلت هذه الآية وهي (وَالَذِينَ إِذَا فَعَـلُوا فَنَحِثَـةً ﴾ قال رسولﷺ: «ما من عبد يذنب ذنبا فيحسن الطهور ثمّ يقوم ويصلّي ثمّ يستغفر الله إلّا غفر الله له».<sup>(٢)</sup>

١- انظر: بحار الانوار، ج ٩٠، ص ٢٨٣.

۲\_سنن أبي داود، ج ۱، ص ۳٤٠؛ وتفسيرالرازي، ج ۳، ص ۲٤.

روي أنّ الله أوحى إلى موسى للخلام ما أقلّ حياء من يطمع في جنّتي بلا عمل! يا موسى كيف أجود برحمتي على من يبخل بطاعتي؟ قال شهر بن حوشب: طلب الجنّة بلا عمل ذنب من الذنوب وانتظار الشفاعة بلا سبب نوع من الغرور.<sup>(۱)</sup>

قالت رابعة البصريّة:

ترجو النجاة ولم تسلك مسالكها إن السفينة لا تجري على اليبس

قال القشيريّ: أوحى الله سبحانه إلى موسى للمنابع قل: للظلمة حتّى لا يذكروني فإنّي أوجبت أن أذكر من يذكرني وذكري للظلمة باللعنة.

قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنَّ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَٱنْظُلُروا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ۞ هَٰذَا بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدُى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَقِينَ۞

لمًا بيِّن سبحانه ما يفعله بالمؤمن والكافر ذكر في هذه الآية أنّ ذلك عادته في خلقه و«السنَّة» الطريقة المجعولة ليقتدى بها و«الخلو» الانفراد ويستعمل في الزمان الماضي لأنّ ما مضى انفرد عن الوجود وخلا عنه، والمراد بسنن الله معاملاته في الأمم المكذَبة بالهلاك والعذاب. قيل: خطاب لمن هزم يوم اُحد.

أي: قد مضت يا امّة محمّدﷺ أو يا أهل أحد المنهزمين عادات من الله في الأمم المتقدّمة إذا كذّبوا رسله بالإهلاك، وتبقية آثارهم في الديار للاعتبار والاتّعاظ.

وقيل: معناه قد مضت لكلَّ امَّة سنَّة ومنهاج إذا اتَّبعوها يحصل لهم رضى الله إن شككتم في ذلك ﴿فَسِي**رُوا فِي ٱلأَرْضِ ﴾** ولعلَّ المراد من السير

۱۷۰ سرح ص ٤٦٥؛ وتفسير الثعالبي، ج ٣، ص ١٧٠.

ليست المسافرة في الأرض بسير الأقدام بل تعرّف أحوالهم فإن لم تحصل المعرفة فإن أثر المشاهدة أقوى من أثر السماع كما قيل: ليس الخبر كالعيان (فَأَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ﴾ وهُكَيْفَ ﴾ خبر مقدّم «لكان» أي: عاقبة مكذّبي رسلي وأنبيائي.

لا مُنذا الله إشارة إلى ما سلف من قوله: ﴿ قَدْ خَلَتْ ﴾ إلى آخر الآية (بَيَانٌ للِنَّاسِ ﴾ وإيضاح ليعتبروا ودلالة وهداية وزيادة بصيرة ﴿ وَمَوْعِظَةٌ ﴾ لاهل الدين والتقوى لأنهم هم المتّعظون.

قال صاحب روح البيان: في الآية تسلية للمؤمنين فيما أصابهم يوم احد<sup>(۱)</sup> فإنّ الكفّار وإن نالوا من المؤمنين بعض النيل لحكمة اقتضته، فالعاقبة للمتّقين ولو كانت الغلبة كلّ مرّة للمؤمنين لصار الإيمان ضروريّاً وهو خلاف التكليف والحكمة، والعاقل لا يغترّ بالحظوظ الفانية واللائق أن يجتهد فيما هو خير.

وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَحْذَنُوا وَأَنْتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُسْتُم تُؤْمِنِينَ ٢

أي: لا تضعفوا من الجهاد بما أصابكم من الجراح يوم احد ﴿وَلَا تَحْتَزَنُوا ﴾ على من قتل منكم. وهذا النهي ورد للتسلّي والتصبير لا النهي عن الحزن وذلك أنّه لمّا انهزم المسلمون في الشعب وأقبل خالد بن الوليد بخيل من المشركين يريد أن يعلو عليهم الجبل فقال النبي تشيّد «لا يعلنّ علينا، اللهم لا قوّة لنا إلّا بك اللهم ليس يعبدك بهذه البلدة إلّا هؤلاء النفر فنزلت الآية وقام نفر رماة ضعدوا الجبل ورموا خيل المشركين حتى هزموهم وعلوا المسلمون الجبل»<sup>(\*)</sup> فذلك قوله: ﴿وَأَنْتُمُ آلْأَعْلَوْنَ ﴾ وأصله «الأعليون» واحده «الأعلى» ومؤنّئه

> ١- انظر: جوامع الجامع، ج ١، ص ٣٣٠. ٢- مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٩٨:تفسيرالثعالبي، ج ٣، ص ١٧٢.

«العليا» وجمعه «العليات والعلى» وحذفت الياء كراهة الجمع بين اخت الكسرة والضمّة أي: والحال أنتم الغالبون فج**إن كُنتُم مُؤْمِنِينَ»** والجواب محذوف دلّ عليه المذكور أي: إن كنتم مؤمنين لا تهنوا، فإنّ الإيمان يوجب قوّة القلب.

إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ ٱلْقَوْمَ قَتَرَجٌ مِضْلَةً، وَتِلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ التَّاسِ وَلِيعَلَمَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَآةً وَاللَّهُ لا يُحِبُّ الظَّلِيِينَ

أي: إن يصبكم قرح \_ بفتح القاف وبضمتها \_ كالشهد والشهد، وقيل: إن القرح \_ بالضم \_ الجراحات بأعيانها، والقرح \_ بالفتح \_ ألم الجراحات فَفَقَدَ مَسَّ ٱلْقَوْمَ ﴾ أي: الكفّار يوم بدر، وقتل المسلمون من الكافرين يوم بدر سبعين وأسروا سبعين وقتل الكافرون من المسلمين بأحد سبعين وأسروا سبعين. والمعنى إن نالوا منكم يوم أحد فقد نلتم منهم قبله ولم يضعف ذلك قلوبهم ولم يمنعهم عن معاودتكم بالقتال فأنتم أولى بأن لا تضعفوا فإنّكم ترجون من الله ما لا يرجون.

فوَيَلْكَ ٱلأَيْتَامُ ﴾ إشارة إلى أوقات الظفر والغلبة فنداولة» نقل التَّاسِ ﴾ أي: نصرفها بينهم نديل لهؤلاء تارة ولهؤلاء اخرى و"المداولة» نقل الشيء من واحد إلى واحد يقال: تداولته الأيدي أي: تناقلته، وليس المراد أنّه تعالى تارة ينصر المؤمنين واخرى ينصر الكافرين لأن نصره تعالى منصب شريف لا يليق بالكافر بل المراد أنّه تعالى تارة يشدد المحنة على الكفّار واخرى على المؤمنين وأنّه لو شدد المحنة على الكفّار في جميع الأوقات وأزالها عن المؤمنين في جميع الأوقات لحصل العلم الضروريَ بأنّ الإيمان حقّ وما سواه باطل: ولو الشبهات باقية والمكلف يدفعها بواسطة النظر في الدلائل. وَوَلِيَعْلَمُ ٱللَّهِ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا ﴾ عطف على علّة محذوفة أي: تلك الأيّام نداولها بينكم ليكون المصالح كيت وكيت وإيذانا بأن العلّة فيما فعل غير واحدة. واليَعْلَمَ أي: وليعاملكم معاملة من يريد أن يعلم المخلصين من غيرهم، أو العلم في الآية مجاز عن التمييز بطريق إطلاق اسم السبب على المسبّب أي: ليميّز الثابتين على الإيمان من غيرهم، والمراد تعلّق العلم بالمعلوم من حيث إنّه موجود بالفعل إذ هو الّذي يدور عليه فلك الجزاء لا من حيث إنّه موجود بالقوة فالمعنى: ليعلم الله الّذين آمنوا علماً يتعلّق به الجزاء.

(وَيَتَخِذَ مِنكُمْ شُهَدَآة ﴾ أي: ويكرم ناسا منكم بفوز الشهادة وهم شهداء احد ﴿وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِمِينَ ﴾ ونفي المحبّة كناية عن البغض، وفي الآية إشعار بأنّه تعالى لا ينصر الكافرين على الحقيقة وإنّما يغلبهم أحيانا استدراجا لهم وابتلاء للمؤمنين ولا ينافي هذا مع قولة ﴿ وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ ٱلْفَلِبُونَ ﴾.<sup>(1)</sup>

وَلِيُمَجِعَ اللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَمْحَقَ ٱلْكَنِعِ مِنَ ١

عطف على «يتَخذ» أي: ليصفيهم ويطهّرهم من الذنوب إن كانت الدولة عليهم ﴿وَيَمْحَقَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ ويهلكهم إن كانت عليهم، وقابل سبحانه بين التمحيص والمحق لأن محص هؤلاء بإهلاك ذنوبهم نظير محق أولئك بإهلاك أنفسهم وهذه مقبلة في المعنى.

أَمَّرْ حَسِبْتُمْ أَن نَدْخُلُوا ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَنهَـدُوا مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّنبِرِينَ ٣

أَمَرَ منقطعة و«الحسبان» الظنّ، والخطاب للّذين انهزموا يوم أحد أي: بل أظننتم ﴿أَن تَدْخُلُوا ٱلْجَنَّةَ ﴾ وتفوزوا بنعيمها ﴿وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ﴾

ا\_ سورة الصافات: ١٧٣.

المجاهدين فرمِنكُم كم حال من ضمير فرَندَخُلُوا كم مؤكّدة للإنكار فإن رجاء الأجر من غير عمل مستبعد في العقول وعدم العلم كناية عن عدم المعلوم أي: ما جاهدتم لأن وقوع الشيء يستلزم كونه معلوماً عند الله ونفي اللازم يستلزم نفي الملزوم فنزّل نفي العلم بمنزلة نفي المعلوم وهو الجهاد و«لَمَّا» بمعنى «لم» إلّا أن فيه ضربا من التوقّع تقول: وعدني أن يفعل كذا ولمًا يفعل، أي: لم يفعل وأنا أنتظر فعله.

﴿وَيَعْلَمَ ٱلْقَهْبِرِينَ ﴾ منصوب بإضمار «أن» أي: وأن يعلم الصابرين ويقع منكم الصبر على الشدائد فيعلّق العلم بالمعلوم.

واعلم أنّ تحقيق المسألة في علمه ليس شأنه أن يسع في هذا المختصر ولا شك أن علمه تعالى قديم وهو عين ذاته تعالى وعلمه بالأشياء كان حاصلا قبل أن يحصل الأشياء فعلمه القديم هو ذاته لم يقترن بمعلوم بل هو علم ولا معلوم، مثاله أنَّك إذا قابلت المرآة انطبعت فيها صورتك وهي في المرآة مثال المخلوق المعلوم بحصوله وحضوره وهذه الصورة المنطبعة هي ظلَّ صورتك الَّتي فيكوشبحها يعني أنَّك ظهرت للصورة الَّتي في المرآة بواسطة صقالتها ومقابلتها التي هي المشخّصات لها عن الصورة التي قامت بها فالظهور الذي انطبع من صورتك الّتي قامت بك في المرآة منفصل عن صورتك التي قامت بك فالله سبحانه عالم ولا معلوم فمئله كنت أنت بصورتك الّتي هي أنت عليه ولك ومعك وهي كينونتك ولا صورة في المرآة فلمتا أحدث الأشياء وتكوتن المعلوم وقع العلم على المعلوم مثل أن المقابلة في المرآة شخص تلك الَّتي هي قديمة فيك وكنت تعلم بها وعلمك بالصورة المقابلة في المرآة هو علمك بالصورة قبل المقابلة في المرأة واحد. وهو تعالى شأنه أحديّ الذات ليس في شيء وليس فيه شيء ولا يبتدئ منه الخلق

| ا ج ۲ | مقتليل المكال | ***** | ~ | ٤ |
|-------|---------------|-------|---|---|
|-------|---------------|-------|---|---|

بمعنى أنّه أصل مادة الخلق أو ينتهي إليه الخلق برجوع مادة أو صورة، تعالى الله عن ذلك علوم كبيرا، فالخلق من أمره بقاؤه وفناؤه لا من شيء أو جزء منه تعالى عن الشيئيّة والتركيب.

وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ٢

فَوَلَعَدَ كُنتُمَ تَمَنَّوَنَ ٱلْمَوَتَ ﴾ أي: الحرب فإنّها من مبادئ الموت أو الموت بالشهادة، والخطاب للذين لم يشهدوا بدر وكانوا يتمنّون أن يشهدوا مع النبي عليه مشهداً لينالوا ما ناله شهداء بدر من الكرامة فألخوا على رسول الله الله إلى الخروج ثم ظهر منهم خلاف ذلك فرمن قبّل أن تَلْغَوَهُ ﴾ أي: من قبل أن تشاهدوا وتعرفوا شدته فوفَقَد رَآيَتُمُوهُ ﴾ أي: ما تمنّونه من أسباب الموت فواَنتُم تَنظرُونَ ﴾ معاينين مشاهدين له حتّى قتل من قتل من إخوانكم وشارفتم أن تقتلوا أيضا أنتم فلم فعلتم ما فعلتم وهزمتم؟

وفي الآية توبيخ لهم بأنّ حبّ الدنيا لا يجتمع مع سعادة الآخرة وبقدر ما يزداد أحدهما ينتقص عن الآخر فإنّ الحبّ هو الذي لا ينقص بالجفاء ولا يزداد بالوفاء ولذا قيل من ظنّ أنّه يصل إلى محلَ عظيم دون مقاسات الشدائد ألقته أمانيّه في مهواة الهلاك ومن عرف قدر مطلوبه سهل عليه بذلك مجهوده قال الشاعر:

و مــا جــاد دهــر بلذاتــه على من يضيق بخلع العــذار

وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلْسُلُ أَفَإِين مَّاتَ أَوْ قُتِلَ ٱنْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْفَىٰبِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَعْبَرُ ٱللَّهَ شَيْئاً وَسَيَجْزِىٱللَّهُ ٱلشَّنْكِرِينَ ٢

قال ابن عبّاس: لمّا نزل النبي ﷺ بأحد أمر الرماة أن يلزموا أصل

ા સાથ

الجبل وأن لا ينتقلوا عن ذلك سواء كان الأمر لهم أو عليهم، فلمًا وقفوا وحملوا على الكفّار وهزموهم وقتل عليّ لللهِ طلحة بن أبي طلحة صاحب لوائهم والزبير والمقداد حملا على المشركين ثمّ حمل الرسول مع أصحابه فهزموا أبا سفيان، ثمّ إنّ بعض القوم لمّا أن رأوا انهزام الكفّار بادر قوم من الرماة إلى الغنيمة.

وكان خالد بن الوليد صاحب الميمنة من الكفّار فلمّا رأى تفرّق الرماة حمل على المسلمين فهزمهم وفرّق جمعهم وكثر القتل في المسلمين ورمى عبد الله بن قميئة الحارثيّ رسول الله بحجر فكسر رباعيّته وشجّ وجهه الشريف فذب عنه مصعب بن عمير فقتله ابن قميئة فظنّ أنّه قتل رسول الله فقال: قد قتلت محمّداً الثلاثة.

وقيل: صرخ صارخ: ألا إن محمّداً قد قتل، وكان الصارخ الشيطان، ففشا في الناس خبر قتله يشي فهنالك قال بعض المسلمين: ليت عبد الله بن أبيّ يأخذ لنا أمانا من أبي سفيان<sup>(١)</sup> فقال أنس بن النضر عمّ أنس بن مالك: يا قوم إن كان قد قتل محمّد تشي فإن رب محمّد حيّ لا يموت وما تصنعون بالحياة بعد رسول الله؟ قاتلوا على ما قاتل عليه وموتوا على ما مات عليه، اللهم إنّي أعتذر إليك ممّا يقول هؤلاء ثمّ سلّ سيغه فقاتل حتّى قتل.

وبالجملة لمّا شجّ ذلك الكافر وجه رسول الله وكسر رباعيّته احتمله طلحة بن عبد الله ودافع عنه أمير المؤمنين ونفر آخرون معهم ثمّ إنّه جعل ينادي ويقول: «عباد الله **إليّ**» حتّى انحازت إليه طائفة من أصحابه فلامهم على هزيمتهم فقالوا: يا رسول الله، فديناك بآبائنا أتانا خبر قتلك فاستولى الرعب علينا فولّينا مدبرين.

مفسير الرازي، ج ٩، ص ٢٠.

فمعنى الآية: ﴿ وَمَا تُحَمَّدُ إِلَا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرَّسُلُ ﴾ فسيخلوا كما خلوا وكما أن أتباعهم بقوا متمستكين بدينهم بعد خلوهم فعليكم أن تمستكوا بدينه بعد خلوه. ﴿ أَفَإِين مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبَتُمَ عَلَى آعَقَدَكُم ﴾ إنكار لارتدادهم عن الدين بخلوه بموت أو قتل، أي: تصيرون كفارا بعد إيمانكم وترجعون القهقرى وراءكم وذلك أن المنافقين قالوا لبعض ضعفة المسلمين: إن كان محمد قد قتل فالحقوا بدينكم. ﴿ وَمَن يَنقَلِبَ عَلَى عَبَيَيْهِ ﴾ بإدباره عما كان يقبل عليه رسول الله من أوامره من الجهاد أو غيره ﴿ فَلَن يَعْبَرَ اللّهُ ﴾ بما فعل من الانقلاب ﴿ شَيْعًا ﴾ من الضرر وإنّما يضر نفسه والله منزَه عن النفع والضرر ﴿ وَسَيَجْرِى اللّهُ الشَّنَكِرِينَ ﴾ لنعمة الإسلام الثابتين عليه لأن الثبات عليه شكر له وإيفاء لحقّه.

روي عن أبي هريرة عن النبيﷺ قال: «**ألم تروا كيف صرف الله عتي شتم قريش؟ وذلك أنّهم كانوا يقولون لي مذمّماً ـ** وكانت امّ جميل امرأة أبي لهب تقول: محمّداً، مذمّما أتانا ودينه قلانا ـ **وأنا محمّد**».<sup>(۱)</sup>

وفي مسند عليّ بن موسى الرضائيَّةِ عن آبائه عن النبيّ ﷺ أنّه قال: «إذا ستيتم الولد محمّدا فأكرموه وأوسعوا له في المجلس ولا تقبحوا له وجها، وما من قوم كان لهم من هو اسمه محمّد أو أحمد فأدخلوه في مشورتهم إلّا خير لهم. وما من ماندة وضعت فحضرها من اسمه محمّد أو أحمد إلّا قدّس في كلّ يوم ذلك المنزل مرّتين».<sup>(٢)</sup>

واعلم أنَّه ليس لقائل أن يقول: لمّا علم أنَّه لا يقتل لم قال: ﴿ أَوْ قُتِـلَ﴾ لأنّ صدق القضيّة الشرطيّة لا يقتضي صدق جزأيها فإنَّك تقول: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَآ ءَالِمُةُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَا﴾ فهذا حقّ مع أنَّه ليس فيهما آلهة وليس فيهما فساد فكذا هاهنا.

> ۱۔ التاريخ الصغير، النجاري، ج ۱، ص ۳۷. ۲۔ مجمع البيان، ج ۲، ص ٤٠٧.

فإن قيل: إن قوله: ﴿ أَفَإِينَ مَاتَ أَوْ قُتِلَ اللهِ اللهِ لا يجوز فالمراد أنّه سواء وقع هذا أو ذاك فلا تأثير له في ضعف الدين ووقوع الارتداد. وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَا بِإِذْنِ اللَّهِ كِنَبَا مُوَجَّلاً وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ ٱلْأَخِرَةِ نُؤْتِ هِمِنْهَا وَسَنَجْزِى الشَّكِرِينَ اللَّهِ مَعْهِ

وجه تعلّق هذه الآية بما قبلها أن المنافقين أرجفوا أن محمّدا الشيّلة قد قتل فائله تعالى يقول: إنّه لا يموت إلّا بإذن الله وقضائه وقدره، وتحريض المؤمنين على الجهاد بإعلامهم أن الحذر لا يدفع القدر وأن أحدا لا يموت قبل الأجل وإذا جاء الأجل لا يندفع الموت بشيء ولا فائدة في الحبس والخوف، ولأن المنافقين لما رجع أصحاب أحد وقتل منهم من قتل قالوا: ﴿لَوَ كَانُوا عِندَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا ﴾<sup>(1)</sup> فأجابهم الله أن الموت والقتل لا يكونان إلّا بإذن الله.

والمراد من إذن الله في الآية أمر الله تعالى أنّه يأمر ملك الموت بقبض الأرواح. أو المراد من الإذن تكوين الله وتخليقه. وقيل: المراد من الإذن تخلية الله وترك المنع بالقهر والإجبار. فيكون المعنى يتخلّى الله بين القاتل والمقتول. وقيل: المراد من الإذن العلم فالمعنى أنّ نفسا لن تموت إلّا في الوقت الذي علم الله موتها فيه. وقال ابن عبّاس: معنى إذن الله في الآية قضاؤه. قال الأخفش اللام في في في في معناها النفي، والتقدير: وما كانت نفس لتموت إلّا بإذن الله.

وحاصل المعنى: ما كان الموت حاصلاً لنفس من النفوس إلّا بمشيئته (كِنَبَا مُوَجَّلا) مسمّى في علمه أي: كتب الموت كتابا موقّتا بوقت معلوم (وَمَنِ يُرِدَكَه بعلمه ﴿قَوَابَ الدُّنِيَا نُوَقِعِ مِنْهَا) أي: من ثواب الدنيا وفي

- ۱ـ سورة آل عمران: ۱۵۲.
- ۲\_مجمع البيان، ج ۲، ص ٤٠٧.

الآية تعريض لمن شغلتهم الغنائم يوم أُحد. ﴿وَمَن يُرِدَ ثَوَابَ ٱلْآخِرَةِ نُوَتِدِ، مِنْهَا﴾ من ثواب الآخرة ما يشاء من الأصناف حسبما جرى به الوعد الكريم ﴿وَسَنَجَزِى ٱلشَّكِرِينَ ﴾ نعمة الإسلام الثابتين عليه الذين جاهدوا في سبيل الله تحقيقا لتكون كلمة الله هي العليا لا لذكر الجميل والغنائم.

قال رسول الله: «من كانت نيّته طلب الآخرة جعل الله غناه في قلبه وجمع له شمله وأتته الدنيا وهي راغمة. ومن كانت نيّته طلب الدنيا جعل الله الفقر بين عينيه وشتّت عليه شمله ولا يأتيه منها إلّا ما كتب له».<sup>(۱)</sup>

وَكَأَيِّن مِن نَّبِحِي قَسَتَكَ مَعَمُهُ رِبِيْتُونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَآ أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا أَسْتَكَانُواْ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلصَّنبِرِينَ ۞

في الآية تنبيه للمنهزمين يوم أحد بأن لكم بالأنبياء المتقدّمين وأتباعهم أسوة حسنة فكيف يليق بكم هذا الفرار والانهزام؟ قرأ ابن كثير «و كائن» على وزن «كاعن» مهموزاً مخفّفا والباقون قرءوا «كَأَيُّن» على وزن «كصيّب» وهي لفظة مركّبة من كاف التشبيه و«أي» حدث فيها بعد التركيب معنى التكثير كما حدث في «كذا وكذا» والنون فيها نون التنوين تثبت في الخط بغير قياس، وقرئ على خمس لغات اثنتين منها هي اللغتين المذكورتين والثالث مثل «كاين» على وزن كعين، والرابعة «كيئن» بياء ساكنة بعدها همزة مكسورة وهي قلب ما قلبها، والخامسة «كأن» مثل «كعن» مخفّفة وقد قرئ بكلّ منها ومحلّها الرفع بالابتداء.

وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو «قتل معه ربّيّون» والباقون قرءوا «قاتَلَ مَعَهُ». فعلى القراءة الاولى معناه أنّ كثيرا من أصحاب الأنبياء قتلوا والّذين بقوا

۱- تفسير البغوي، ج ۱، ص ۳۵۹؛ وسنن الترمذي، ج ٤، ص ٥٧.

الغذات الغذية

من بعدهم ﴿فَمَا وَهَنُوا ﴾ في دينهم بل استمرّوا على جهاد أعدائهم ونصرة دينهم، ينبغي أن يكون حالكم يا امّة محمّد كحالهم.

أو أنّ المعنى: وكأيّن من نبيّ قتل ممّن كان معه وعلى دينه ربّيّون، أي: أخيار فقهاء منسوبون إلى الربّ موحّدون فما ضعف الباقون ولا استكانوا لقتل من قتل منهم بل مضوا على جهاد أعداء الدين فينبغي أن يكون حالكم كحالهم.

ومن قرأ ﴿قَـٰتَلَ مَعَمُ رِبِيَوُنَ ﴾ فالمعنى: وكم من نبيّ قاتل معه العدد الكثير من أصحابه فأصابهم من عدوتهم قرح فما وهنوا فكيف ينبغي لكم أن تفعلوا ذلك؟ والمراد ترغيب الأصحاب والمسلمين في الجهاد مع النبيﷺ. ﴿وَاللَّهُ يُحِبُّ العَمَنبِرِينَ ﴾ على مقاساة الشدائد في سبيله.

وَمَاكَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبِت أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنِفِرِيَنَ ۞

أي: إنّهم كانوا عند لقاء العدو واقتحام مضائق الحرب يقولون: ﴿رَبَّنَا اَغْفِرَ لَنَا ذُنُوبَنَا ﴾ أي: صغائرنا ﴿وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا ﴾ أي: تجاوزنا الحد في ركوب الكبائر. وأضافوا الذنوب والإسراف إلى أنفسهم مع كونهم ربّانيّين هضما لنفوسهم،وحاصل المعنى: ما كان قولهم إلّا طلب المغفرة وتثبيت الأقدام عند ملاقات للعدو، أو المراد التثبيت في الدين. ﴿وَأَنْصُرْنَا عَلَ ٱلْقَوْمِ الصحر عنهم قول يوهم شائبة الجزع والتزلزل، وفيه تعريض بالمنهزمين ما لا يخفى. عنهم قول يوهم شائبة الجزع والتزلزل، وفيه تعريض بالمنهزمين ما لا يخفى.

تذييل: قال صاحب «الكشّاف»: الربّيُون الربّانيّون، وقرئ بالحركات الثلاث في الراء، والفتح على القياس، والفتح والكسر من تغييرات النسب.<sup>(1)</sup>

۱\_الکشاف، ج ۱، شرح ص ٤٦٩.

وقال الزجّاج: هم الجماعات الكثيرة الواحد «رتبي» قال ابن قتيبة أصله من «الربّة» وهي الجماعة. وقال ابن زيد: الربّانيّون الأثمّة والولاة، والربّيّون الرعيّة وهم المنتسبون إلى الربّ.<sup>(۱)</sup>

فَعَانَنَهُمُ ٱللَّهُ ثَوَابَ ٱلدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابٍ ٱلْآخِرَةِ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ٢

أي: أعطاهم النصر والغنيمة والعزّ والشرف والذكر الجميل، وثواب الآخرة الجنّة والنعيم المخلّد ﴿وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُعْيِنِينَ ﴾ ومحبّة الله مبدأ لكلّ سعادة. يَتَأَيَّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَكُوا يَرُدُّوحَتُم عَلَى أَعْقَدَيكُمْ فَتَسْتَقِلِبُوا خَسِرِينَ (\*\*) بَلِ اللَّهُ مَوْلَىٰ حَتُمٌ وَهُوَ خَيْرُ النَّعِرِينَ (\*\*)

هذه الآية من تمام كلام الأوّل وذلك أنّ الكفّار لمّا ارجفوا أنّ النبيّ قد قتل، وقال المنافقون: إنّه قد ضعف حاله بسبب انكساره في أحد ولو كان على الحقّ لم ينكسر.

ودعوا ضعفة المسلمين إلى الكفر، منع الله المسلمين بهذه الآية عن الالتفات بكلام الكفّار والمنافقون فقال: ﴿يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِيبَ مَامَنُوًا... ﴾ قيل: المراد من ﴿الَّذِيبَ كَعْـرُواً ﴾ أبو سفيان لأنه كان ذلك اليوم كبيرهم وشجرة الكفر. وقيل: المراد عبد الله بن أبيّ وأصحابه من المنافقين لأنه كان يقول: إن محمد رجل كسائر الناس يوماً له ويوما عليه فارجعوا إلى دينكم الذي كنتم فيه. وقيل: المراد اليهود الذين في المدينة وإنّهم كانوا يلقون الشبهة في قلوب المسلمين لا سيّما عند وقوع هذه الفتنة. والصحيح أنه يتناول كلَّ الكفار لأن اللفظ عام وخصوص السبب لا يمنع من عموم اللفظ.

المجان تُطِيعُوا كه الكفّار يدخلوكم في دينهم فيكون الجور بعد الكور

١- تفسير الرازي، ج ٩، ص ٢٧.

فإذن ترجعون ﴿خَسِرِينَ ﴾ كرامة الدنيا وسعادة الآخرة: أمّا الدنيا فبانقيادكم للعدو والتذلّل له وأمّا الآخرة العذاب الدائم والحرمان من الجنّة.

﴿بَلِ ٱللَّهُ مَوَلَىٰكُمْ ﴾ أي: هم ليسوا أنصاركم حتَّى تطيعوهم، بل الله ناصركم ﴿وَهُوَ خَيْرُ ٱلنَّنصِرِينَ ﴾ فأطيعوه.

سَنُلَقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِبِنَ كَفَرُوا الرُّعْبَ بِمَآ أَشْرَكُوا بِاللَّو مَا لَمْ يُنَزِلْ بِهِ. سُلْطَنَنَا وَمَأْوَنَهُمُ ٱلْنَازُ وَبِقْسَ مَثْوَى الظَّلِيمِينَ <sup>(1)</sup>

واختلفوا في أن هذا الوعد هل هو مختص بيوم أحد أو هو عام في جميع الأوقات؟ قال جماعة من المفسّرين: إنّه مختص بأحد وذكروا كيفيّة إلقاء الرعب في هذا اليوم بأن المشركين لمّا استولوا على المسلمين وهزموهم أوقع الله الرعب في قلوب المشركين فتركوهم وفرّوا من غير سبب مع أن الغلبة كانت لهم حتّى روي أن أبا سفيان صعد الجبل وقال: أين ابن أبي كبشة وأين أصحابه؟ وما تجاسر على النزول من الجبل والذهاب إليهم، ورجع أبو سفيان وذهب هو وأصحابه إلى مكّة فلمًا كانوا في بعض الطريق قالوا: ما صنعنا شيئا قتلنا الأكثرين منهم ثمّ تركناهم ونحن قاهرون، ارجعوا حتّى نستأصلهم بالكلّية وعزموا على الرجوع فألقى الله الرعب في قلوبهم.

وقيل: إنّ هذا الوعد غير مختصّ بيوم أحد وإنّه تعالى وعد أنّه سيلقي الرعب منكم في قلوب الكافرين بعد ذلك حتّى يظهر دينكم.<sup>(١)</sup>

﴿ بِمَا أَشَرَكُوا ﴾ أي: إلقاء الرعب بسبب إشراكهم به تعالى فإنّه من موجبات خذلانهم ﴿مَا لَمْ يُنَزِّلَ بِهِ. سُلطَنَنَا ﴾ أي: أشركوا في عبادة الله ما لم ينزَل به سلطانا وقدرة وهم يوهمون أنّ فيه سلطانا والله ما أنزله وما أظهره

۱\_ تفسيرالرازي، ج ۹، ص ۳۲.

| /ج ۲ | معتبية الملاتين |  |
|------|-----------------|--|
|------|-----------------|--|

وليس لما يشركونه به تعالى سلطة وقدرة ولم يجعل لهم في ذلك برهانا وحجّة. و«السلطان» هاهنا الحجّة والبرهان قال الزجّاج: اشتقاقه من «السليط» وهو الذي يضاء به السراج. وقال الليث: أصل بناء السلطان من «التسليط» ويسمّى البرهان سلطانا لقوته على دفع الباطل. قال ابن دريد: سلطان كلً شيء حدّتهوهو مأخوذ من اللسان السليط، والسلاطة معناها الحدّة وأصل مادّة الرعب الملء فقال: سبيل راعب إذا ملأ الوادي فسمّي الفزع رعبا لأنه يملأ القلب خوفا.

وفي الآية إيذان بأنّ المتّبع في الأمور هو البرهان السماويّ دون الآراء والأهواء الباطلة.

(وَمَأُوَنَهُمُ ٱلنَّارُ لَى لا ملجاً لهم غيرها وإليها يأوون ويسكنون ويسكنون مؤوّم أفَللِمِينَ مَثْوَى الظَّللِمِينَ في والمخصوص بالذم محذوف أي: النار مثواهم وفي قوله: «مثواهم» بعد ذكر «مأواهم» إشعار إلى الخلود لأنّ المثوى مكان الإقامة المنبئة عن المكث.

وَلَقَكَدْ مَكَدَقَحَتُمُ اللَّهُ وَعَمَدَهُ، إِذْ تَحُسُّونَهُم بِإِذْنِهِ مَتَى إِذَا فَشِكْتُمَ وَتَنَكَزَعْتُمْ فِي ٱلْأَمَرِ وَعَمَكَيْتُم مِنْ بَعَدِ مَآأَرَىكُمْ مَآتَحِبُونَ مِنصَكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُنيكا وَمِنصَمُ مَن يُرِيدُا لَأَخِرَةً ثُمَّ مَكَوَفَتُم عَنْهُمْ لِبَتَلِيكُمُّ وَلَقَدْ عَمَاعَنصَتْمُ وَاللَهُ ذُو فَمَسْلِ عَلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ()

نزلت الآية حين قال ناس من المؤمنين عند رجوعهم إلى المدينة بعد احد: من أين أصبنا هذا وقد وعدنا الله بالنصر؟ وهو ما وعدهم على لسان نبيّه من النصر حيث قالﷺ للرماة: «لا تبرحوا مكانكم فإنّا لا نزال غالبين ما دمتم في هذا المكان<sup>(1)</sup> وقد كان كذلك فإن المشركين لممّا أقبلوا جعل الرماة يرشّفون نبلهموالباقون يضربون بالسيوف حتَّى انهزموا والمسلمون على آثارهم يقتلونهم قتلاً ذريعا وذلك قوله: فإذ تَحُشُونَهُم ﴾ أي: تقتلونهم وتبطلون حسّهم وحياتهم قال ابن قتيبة: «الحس» القتل الذريع يقال: جراد محسوس إذ قتله البرد. يقال: بطنه، إذا أصاب بطنه، ورأسه إذا أصاب رأسه. أو الوعد بالنصر وقع من كلامه تعالى حيث قال: في بَنَتَ إن تَمْبِرُوا وَتَتَقُوا وَالوعد فَوْرِهِمَ هَذَا يُمَدِدَكُمُ ﴾ وكان الوعد مشروطا بالصبر والتقوى فإذا انتفى الشرط انتفى المشروط. فإذ تَحُشُونَهُم يإذيهِ، في أي: تقتلونهم بعلمه أو بأمره.

وَحَقَّى إِذَا فَشِلَتُ مَ القلب ﴿ وَتَنَزَعَتُمَ فِى ٱلْأَمَـ فَى أَي العنيمة فإن الحرص من ضعف القلب ﴿ وَتَنَزَعَتُمَ فِى ٱلْأَمَـ فَى أَي فِي أمر الرسول فقال بعض الرماة حين انهزم المشركون والمسلمون على أعقابهم: فما موقفنا هذا؟ وقال رئيسهم عبد الله بن جبير: لا نخالف أمر الرسول فثبت مكانه في نفر دون العشرة من أصحابه ونفر الباقون للنهب والغنيمة وذلك قوله تعالى: ﴿ وَعَمَدَيْتُم يَن بَعَـ مَا أَرُنكُم مَا تُحِبُونَ فَي من الظفر والغنيمة وانهزام العدو صرتم فريقين ﴿ مِنحَكُم مَا تُحِبُونَ في من الظفر والغنيمة وانهزام وأقبلوا على النهب ﴿ وَمِنحَم مَن يُرِيدُ ٱلآَخِرَةَ في وهم الَّذِين تركوا المركز متى نالوا شرف الشهادة. ﴿ تُمَ مَمَرَقَحَمُمَ عَنَهُمْ لِيَبْتَلِيكُمْ فَالذِين عَوما مكانهم معناه أنه تعالى أزال ما كان في قلوب الكفار من الرعب من المسلمين عقوبة منه على عصيانهم وفشلهم ﴿ لِيَبْتَلِيكُمْ فَا يُرْعِيدُ أَكَنُوْمَ مَا يُرْعِيدُ مَا أَمَو مالمين معناه أنه تعالى أزال ما كان في قلوب الكفار من الرعب من المسلمين عقوبة منه على عصيانهم وفشلهم ﴿ لِيَبْتَلِيكُمْ فَا رَع فَالِ مَا المَع مَنْ مُعَالَة من المسلمين عقوبة منه على عصيانهم وفشلهم ﴿ لِيَبْتَلِيكُمْ فَا أَن الحرص من المسلمين عقوبة منا وأقبلوا على النهب وفرينتُ في قلوب الكفار من الرعب من المسلمين عقوبة ما منه على عصيانهم وفشلهم الما على أي أول ما كان في قلوب الكفار من الرعب من المسلمين عقوبة ما منه على عصيانهم وفشلهم وليبتقليكُم في أي نابو من الرعب من المسلمين عقوبة ما منه على عصيانهم وفشلهم وليبتوليكم وميلكم إلى الغنيمة ويعاملكم معاملة

مجمع البيان، ج ٢، ص ٤١٦.

فإن قيل: لممّا كانت المعصية بمفارقة تلك المواضع خاصّة بالبعض دون الكلَّ فلم جاء هذا العتاب باللفظ العام؟ فالجواب: هذا اللفظ وإن كان عامًا إلّا أنّه جاء المخصّص بعده وهو قوله: ﴿مِنصَحُم مَّن يُرِيدُ الدُّنْيكا وَمِنصَحُم مَّن يُرِيدُ الْآخِرَةَ ﴾.

قال الرازيّ في «المفاتيح»: وقد اختلف قول أصحابنا وقول المعتزلة في معنى قوله تعالى: ﴿ثُمَّمَ مُ*مَكَرَفَحَتُّمَ عَنْهُمَ لِيَ*بَتَلِيَكُمُمَ﴾ وذلك لأنّ صرفهم عن الكفّار معصية فكيف أضافه إلى نفسه؟

أمّا عند أصحابنا فهذا الإشكال غير وارد عليهم لأنّ مذهبهم أنّ الخير والشرّ بإرادة الله وتخليقه فعلى هذا قالوا: معنى الآية أنّ الله ردّ المسلمين عن الكفّار وألقى الهزيمة عليهم وسلّط الكفّار عليهم.

وقالت المعتزلة: هذا المعنى غير جائز ويدلّ عليه القرآن والعقل: أمّا القرآن فهو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَعَى ٱلجَمَّعَانِ إِنَّمَا ٱسْتَرَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا ﴾<sup>(١)</sup> فأضاف ما كان منهم إلى الشيطان فكيف يضيفه إلى نفسه بعد هذا؟ وأمّا المعقول فهو أنّه تعالى عاتبهم على ذلك الانصراف ولو كان بفعل الله لم يجز معاتبة القوم عليه كما لا يجوز معاتبتهم على طولهم وقصرهم.<sup>(۲)</sup>

قالوا: ولمّا كانت الآية مشتملة على فريقين: عاصية وهم الّذين خالفوا ابن جبير وأخلّوا الجبل، وغير عاصية وهم الّذين تثبّتوا معه ولم يفارقوه أدّب الله الطائفة وقال: ﴿وَلَعَمَد عَفَا عَنصَحُمَ ﴾ وأدبه تعالى ذلك الصرف ليتوبوا إلى اللهولا شك أنّهم أذنبوا لأنّهم خالفوا نصّ الرسول وصارت تلك المخالفة

- ۱ـ سورة أل عمران: ۱۵۵.
- ۲\_ تفسير الرازي، ج ۹، ص ۳۷.

سبباً لانهزام المسلمين وقتل جمع عظيم. قال الرازيّ: ظاهر هذه الآية يدلّ على أنّه قد يعفو عن أصحاب الكبائر لأنّه تعالى عفا عنهم من غير توبة لأنّ التوبة غير مذكورة<sup>(١)</sup>.

﴿وَاللَّهُ ذُو فَضَّسلٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ﴾ أي: شأنه أن يتفضّل عليهم بالعفو أديل لهم أو أديل عليهم إذ الابتلاء أيضا رحمة.

إِذْ تُصْعِدُونَ وَلَا تَنَاؤُنَ عَلَىٰ أَحَتِ وَالرَّسُولُــ يَدْعُوكُمْ فِىٰ أَخْرَنكُمْ فَأَثَبَكُمْ غَمَّاً بِغَمِ لِحَيْلًا تَحْزَنُوا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا مَآ أَصَنبَكُمْ وَاللَهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ۞

ولما قال سبحانه: ﴿وَلَقَدَ عَنَا عَنَكُمْ ﴾ لا بدّ وأن يتعلّق بأمر اقترفوه وذلك الأمر بيّنه بقوله: ﴿إِذْ تُعْسَعِدُونَ ﴾ والمراد به ما صدر عنهم من مفارقة ذلك المكان والأخذ في الوادي كالمنهزمين ﴿وَلَا تَكَوُّنَ عَلَىَ أَكْرَبُ ﴾ ولا تلتفتون من شدة الهرب وأصل «اللوى» العرج على الشيء يلوي إليه عنقه أو عنان دابّته، ويستعمل في ترك الالتفات إلى شيء ولا يعطف عليه ولا يبالي به.

ثمَّ قال: ﴿وَالرَّسُولُـــ يَدْعُوكُمْ ﴾ كان ﷺ يقول: «يا عباد الله إليّ أنا رسول الله من كرّ فله الجنّه"<sup>(٢)</sup>، كان يدعوهم ﷺ وهو واقف في آخرهم يقال: جاء فلان في أخريات الناس أي: آخرهم لأنّ القوم بسبب الهزيمة قد تقدّموه.

ثمّ قال: ﴿فَأَثْبَكُمْ عَمَّ**نَا بِغَمَرٍ ﴾** ولفظ الثواب يستعمل على الأغلب في الخير ويجوز أيضا استعماله في الشرّ، وأصل الثواب معناه الرجوع وما يعود إلى الفاعل من جزاء فعله سواء كان خيرا أو شرّا فإن حملناه على

۱\_المصدر السابق، ص ۳۹.
 ۲\_المصدر السابق، ص ٤٠، والنص والاجتهاد، ص ۳۲٦.

٢٧٦.

استعمال الأغلب كان ذلك وارداً على سبيل التهكّم كما يقال: تحيّتك الضرب. وإن حملناه على أصل اللغة استقام الكلام أي: جزينا وعاوضنا غمّا لمّا آذقتم الرسول غمّا بسبب أن عصيتم أمره فالله أذاقكم هذا الغمّ وهو الغمّ الّذي حصل لكم من الهزيمة وقتل الأحباب فالمعنى: جازاكم من ذلك الغمّ بهذا الغمّ. قيل: المراد يريد غمّ أحد للمسلمين بغمّ بدر للمشركين.

الشدائد وتعتادوا بجرع الغموم فلا تحزنوا على نفع فات أو ضرّآت. وقيل: الشدائد وتعتادوا بجرع الغموم فلا تحزنوا على نفع فات أو ضرّآت. وقيل: معناه فعل بكم هذا الغمّ لأن لا تحزنوا ما فاتكم من الغنيمة ولا تتركوا أمر النبيّ ولئلًا تحزنوا على ما أصابكم وليكون غمّكم بأن خالفتم النبيّ فقط حتَّى يشغلكم حزنكم على سوء صنعكم من الحزن على غيره.

وقيل: وجه آخر أي: (و لقد عفا عنكم لكي لا تحزنوا على ما فاتكم) فإنّ عفو الله يذهب كلّ حزن.

إُوَالَمَةُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ فيه ترغيب في الطاعة وترهيب عن المعصية.
 ثم ذكر ما أنعم عليهم بعد ذلك حتى تراجعوا وأقبلوا يعتذرون إلى رسول الله.
 ثم أَنزَلَ عَلَيْكُم مِنْ بَعْدِ الْفَيْرِ أَمَنَهُ نُعَاسًا يَغْشَى طَآبِفَتَهُ مِنْكُمٌ وَطَآبِفَةً قَدْ
 ثُمَ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِنْ بَعْدِ الْفَيْرِ أَمَنَهُ نُعَاسًا يَغْشَى طَآبِقِتَةً مِنكُمٌ وَطَآبِغَةً قَدْ
 أَهُمَ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِنْ بَعْدِ الْفَيْرِ أَمَنَهُ نُعَاسًا يَغْشَى طَآبِقِتَةً مِنكُمٌ وَطَآبِغَةً قَدْ
 أَهُمَتَهُم أَنفُسُهُم يَنْ بَعْدِ الْفَيْرِ أَمَنَهُ نُعَاسًا يَغْشَى طَآبِقِتَةً مِنكُمٌ وَطَآبِغَةً قَدْ
 أَهُمَةً مَنْ أَنفُسُهُمْ يَظُنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِي ظَنَ لَلْفَي لِيَةٍ يَعْولُونَ هَلَ أَنفُسُهُمْ يَظُنُونَ عَلَى اللَّهُ عَيْرَ الْحَقِي ظَنَ لَلْفَي لِيَةً فَيْعُولُونَ هُلَ أَنفُسُهُمْ يَظُنُونَ لِكَ أَهُمُ اللَّهُ عَنْ لَكُمُ لِنَهُ لِنَهُ اللَّهُ مِنْ مَنْ مُنْ فَيْعُولُونَ هُ لَنَا مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْعُنْ لِلْعُنْ لِلْنَا مِن اللَّهُ مُنْ الْعُنْ لِلْعُنْهُ لِيهُ مِنْ أَنْهُ مُعَالًا مِن اللَّهُ عَنْ الْعَاقُونَ فِن أَنفُسُهُمْ مَا لَا يُبْدُونَ لَكَ أَلْحَلْ مِن مَتَى واللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُولَكُمُ مَنْ الْمُولُ عَلْتَكُمُ مِنْ الْعُنْهُ مُعُولُونَ لَكَ أَعْلَكُمُ فَى أَنْهُ مُنْهُ مِنْ أَنْهُ لَنَهُ مَا مُنْ الْعَنْ مِن مَنْ مُنْ فَى أَعْتُولُونَ لَكَ مَنْ الْعَنْ إِنْ الْعَنْ أَنْ لَنَا مِن الْنَعْ مُنْ أَعْرَا لَكَ أَنْهُ مَنْ إِنَا مِنْ الْعَاقُ مَنْ أَنْ لَنَهُ مَا فَى أَعْنُولُ مُنْ الْنَا مِن اللَّهُ مَا فَى أَنْهُ مُ الْمَالِ اللَهُ مَا فَى مُنْهُ مَا مُنْعَالُ مُ مَنْ مِنْ مُنْ أَعْلُنَهُ مَا مِنْ عَنْهُ مِنْ اللْعَانَ مُ مَنْ فَا لَنْهُ مَا مِنْ اللْعُنُ اللْعَنْ مُونَ مَا مَا مَنْ عَلْنُ مَنْ مَنْ مَا لَعْ مُعْنُ اللَهُ مَا ما ما اللهُ مَنْ مَا مَنْ مَا مَا مُ مَنْ مَا مَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَنْ مُ مَا مَا مَا مَا مَا مَ مُعْنُ مُوالُونَ مُنْ الْنُولُ مُنْ مُ مُولُولُكُمُ مُوالُولُ مُ مَا مُولُ مُعْنُ مُولُولُ مُنْ الْنُ مُ مَا مُولُ مُعْتُ مُ مُ مُنْ مَا مُنْ مَا مُعْنُ مُ مُنْ مَا الْنُ مُ مُوالْنُ الْنُولُ مُ مَا مَا مَا مُ مَا مَا مُعَا مُ مُعُ مُ

إنَّ الَّذين كانوا مع النبيَّ الشُّخ يوم أحد فريقان: أحدهما: كانوا جازمين

بِانَه تَنْتَنَقَقَ نبي حقًا وأَنَه تَنْتَقَ أخبرهم بأن الله ينصر هذا الدين فكانوا قاطعين بأن هذه الواقعة لا تؤذي إلى الاستيصال وكانوا آمنين وبلغ ذلك الأمن إلى حيث غشيهم النعاس فإن النوم لا يكون مع الخوف. وأمّا الطائفة الثانية: وهم المنافقون الذين كانوا شاكّين في نبوته وما حضروا إلّا لطلب الغنيمة فهؤلاء اشتد جزعهم وعظم خوفهم فوصف سبحانه حال كلّ واحدة من هاتين الطائفتين فقال في صفة المؤمنين: ﴿ ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِنْ بَعَدِ ٱلْغَبَةِ أَمَنيَة مُعَاسًا ﴾ و«الأمنة» مصدر «كالأمن» ومثله من المصادر: العظمة والغلبة يقال: أمن فلان يأمن أمنا وأمنة وأمانا.<sup>(۱)</sup>

وقرأ صاحب «الكشّاف»، «أمنة» بسكون الميم لأنّها المرة من الأمن، و«نُعاساً» إمّا يكون بدلا من «أَمَنَةً» أو مفعولا، و«أمنة» يجوز أن يكون حالا من المخاطبين بمعنى «ذوي أمنة»<sup>(٢)</sup> والأوجه أن يكون «أَمَنَةً» منصوبة على المفعوليّة و«نُعاساً» بدلاً منه أي: أعطى ووهب لكم أيّها المؤمنون. «و أَنْزَلَ» مجاز من أعطى أمناً وسنّاً.

قال أبو طلحة: رفعت رأسي يوم أحد فجعلت لا أرى أحداً من القوم إلّا وهو يميد تحت حجفته من النعاس<sup>(٣)</sup> وكنت ممّن القي عليه النعاس يومئذ فكان السيف يسقط من يدي فأخذه ثمّ يسقط السوط فأخذه. وفيه دلالة على أن من المؤمنين من لم يلق عليه النعاس كما ينبئ عنه قوله تعالى: ﴿يَمْشَى طَآبِعَكَةُ مِنكُمٌ ﴾ وهم المهاجرون وعامّة الأنصار ولا يقدح ذلك في عموم الإنزال للكلّ، والجملة في محلّ النصب صفة لنعاسا.

١- تفسيرالرازي، ج ٩، ص ٤٤.
 ٢- الكشاف، ج ١، شرح ص ٤٧١.
 ٣- راجع: سنن الترمذي، ج ٤، ص ٢٩٧؛ وأيضاً جامع البيان، ج ٤، ص ١٨٧.

(وَطَآبِغَةٌ قَدْ أَهَمَتْهُمْ أَنْفُسُهُمْ ﴾ أي: أوقعتهم في الهموم والأحزان وما بهموم أنفسهم أنفسهم وقصد خلاصها وهم المنافقون ويُظُنُون بِاللهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ﴾ بهم إنّا هم أنفسهم وقصد خلاصها وهم المنافقون ويُظُنُون بِاللهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ﴾ حال من ضمير في أهسهم وقصد خلاصها وهم المنافقون الذي يجب أن يظنّ به سبحانه حال من ضمير في أهمَتَهُم ﴾ غير الظنّ الحق الذي يجب أن يظنّ به سبحانه في ظنّ ألمُوليَة ﴾ وأهلها.

وقوله: ﴿ ظَنَّ ٱلْمَنْهِلِيَّةِ ﴾ هو أنّهم كانوا ينكرون الإله العالم بكلّ المعلومات القادر على جميع المقدورات وهم عبد الله بن ابيّ ومعتب بن قشير وأصحابهما وينكرون النبوة والبعث فلا جرم ما وثقوا بقول الرسول وعظم الخوف فيهم. وهذا الأمن كان معجزة عظيمة لأنّ الأعداء كانوا في غاية الحرص على قتل المؤمنين فبقاؤهم في النعاس مع السلامة في مثل تلك الحراص على قتل المؤمنين فبقاؤهم في النعاس مع السلامة في مثل تلك هذه الحالة من أدلّ الدلائل على أنّ حفظ الله معهم وكيف يكون الإنسان في مثل هذه الحالة المضطربة خصوصاً في أحد أن ينعس وينام؟ وفسر بعض أنّ المراد من ذكر النعاس في هذه الموضع كناية عن غاية الأمن قال الرازي؟ وهذا ضعيف لأنّ صرف اللفظ عن الحقيقة إلى المجاز لا يجوز إلّا عند قيام الدليل المعارض.

وقرئ «تغشى» بالتاء ردًا إلى «الأمنة» والباقون بالياء ردًا إلى «النعاس»<sup>(۱)</sup> محتجًا بأن النعاس بدل الأمنة والكناية إلى الأصل أحسن، ويمكن ظنّهم بغير الحقّ كانوا يقولون: لو كان محمّد محقًا في دعواه لما سلّط عليه، وهذا غلط فاسد لأن المصالح في أحكام الله جارية فلعلَ أن يكون لله تعالى في التخلية بين الكافر والمسلم حكم خفيّة، هذا عندنا وعند المعتزلة.

وأمًا عند أهل السنَّة والجماعة «يَفْعَلُ ما يَشاءُ ويَحْكُمُ ما يُرِيدُ» لا اعتراض لأحد عليه والمراد من قوله ﴿ظَنَّ لَبْلَهُمِلِيَّةِ ﴾ ظنَّ أهل الجاهليّة.

۱\_ تغسيرالرازي، ج ۹، ص ٤٥.

للمُوَيَقُولُونَ هَل لَنَا مِنَ ٱلأَمَرِ مِن شَقَوِ لَهِ قيل: في معناه وجوه: الأوّل: أنّ عبد الله بن ابيّ لمّا شاوره النبيﷺ في هذا الأمر أشار عليه أن لا يخرج من المدينة والصحابة ألحّوا عليه بالخروج فغضب عبد الله عن ذلك فقال: عصاني وأطاع الولدان ثمّ لمّا كثر القتل في الخزرج قيل لعبد الله: قتل بنو الخزرج. فقال عبد الله: هل لنا من الأمر من شيء.

يعنى أنّ محمّداﷺ لم يقبل قولي حين أمرته أن لا يخرج من المدينة. فحكاء الله عنهم أي: لو أطاعونا ما قتلوا، وهو استفهام على سبيل الإنكار.

الوجه الثاني: أن من عادة العرب أنّه إذا كانت الدولة لعدوّه قالوا: عليه الأمر فقوله: فرهم لمنا مِن آلأشر مِن مَقرّه أي: هل لنا من الشيء الذي كان يعدنا به محمّدتلين ـ وهو النصرة ـ شيء؟ وهذا استفهام على سبيل الإنكار وكان غرضهم أن ما يعدكم به محمّدتلين كذب فأجاب الله بقوله: فحقّل كه يا محمد فرانَ آلأمر كُلُه يليم كُلُ أن ثم قال: فريُعْفُونَ في أنفُسهم ممّا لا يُبّدُون لَكَ محمد فرانَ آلأمر كُلُه يليم كُلُ الله محمّدتلين كذب فأجاب الله بقوله: فحقّل كه يا محمد فرانَ آلأمر كُلُه يليم كُلُ أن ثم قال: فريُعْفُونَ في أنفُسهم ممّا لا يُبتدُون لَكَ حال من ضمير «يَقُولُون» أي: مظهرين أنّهم مسترشدون طالبون للنصرة مبطنين الإنكار والتكذيب فريقُولُون لَوَ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلأَمر بَ كَانَه قيل: أي شيء معنون؟ فقيل: يحدثون ويقولون بعضهم لبعض فيما بينهم حفية: فرلَو كَانَ لَنَا يخفون؟ فقيل: يحدثون ويقولون بعضهم لبعض فيما بينهم حفية: فولَو كَانَ لَنَا موقُل لَوَ كُنُمَ في بيُوتِكُم كَل ولو لم تخرجوا إلى أحد وقعدتم بالمدينة كما زعمتم في الأمر تشيء بم وقلوا البنة ولم تنفع الاقامة بالمدينة قطعا. فرانَ كُو مصارعهم وقتلوا هناك البنّة ولم تنفع الإقامة بالمدينة تعا وحاصل المعنى أنّه إنّكم أيها المنافقون لو كتم فى منازلكم لخرج ألذين كتب عم

وقدر عليهم الموت والقتل في اللوح المحفوظ في ذلك الوقت إلى مصارعهم.

۱\_المصدر السابق، ص ٤٧.

| ج ۲ | 1 | معتبي الملاتين | ۳۸۰ |
|-----|---|----------------|-----|
|-----|---|----------------|-----|

وقيل: معنى الآية أنّكم أيّها المنافقون والمرتابون لو تخلّفتم عن القتال لخرج الّذين آمنوا بالله وفرض عليهم القتال صابرين محتسبين فيقتلون ويقتلون وما تخلّفوا. فروَلِيَبْتَلِيَ اللهُ مَا فِي صُدُورِكُمٌ ﴾ أي: ليختبر الله ما في نيّاتكم وقد علمه سبحانه عينا لكن لتكون العلم مشاهدة لأنّ المجازاة لا بدّ وأن تقع على ما علم مشاهدة لا على ما هو معلوم منهم، وهذه فائدة الامتحان من الله.

فَوَلِيُمَحِّصَ مَا فِى قُلُوبِكُمْ ويخلصه ويكشفه من مخفيّات الأمور (وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴾ أي: السرائر والضمائر الّتي لا تكاد تفارق الصدور وتلازمها.

إِنَّ ٱلَذِينَ تَوَلَّوْا مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَعَى ٱلجَمْعَانِ إِنَّمَا ٱسْتَزَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَنُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا وَلَقَدْ عَفَا ٱللَّهُ عَنْهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورُ حَلِيمٌ () يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ، امَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي ٱلأَرْضِ أَوْ كَانُوا غُزَّى لَو كَانُوا عِندَنَا مَا مَانُوا وَمَاقْتِلُوا لِبِخُوَنِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي ٱلأَرْضِ أَوْ كَانُوا غُزَى لَو كَانُوا عِندَنَا مَا مَانُوا وَمَاقْتِلُوا لِبِخُونِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي ٱلأَرْضِ أَوْ كَانُوا غُزَى لَو كَانُوا عِندَنَا مَا مَانُوا وَمَاقْتِلُوا لِبِخُونِهِمْ إِذَا سَبَرِيلِ اللَّهِ فَا وَمَانُوا غُزَى لَوْ وَاللَّهُ بِمَاتَهُ مِمَاتَهُ عَالَهُ مَنْهُ أَنِي وَلَينَ عَنْهُ مَنْهُ أَسْتَرَفًا عَنْهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عُنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِمَاتَهُ مَانُوا وَمَاقَتِلُوا لِيَجْعَلُونُهُ مَا لَهُ اللَّهُ وَا عَانُوا عُزَى أَنْ

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنكُم يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمَعَانِ ﴾ من المسلمين والمنهزمين
والمنافقين ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلُّوْا مِنكُم يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمَعَانِ ﴾ من المسلمين والمنهزمين
والمنافقين ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَتَزَلَمُهُمُ ٱلشَّيْطَنُ ﴾ وهم المنهزمون أي: إنّما كان سبب
انهزامهم أن الشيطان طلب منهم الزلل ودعاهم إليه ببعض ما كسبوا من
الذنوب والمعاصي التي هي مخالفة الرسول وترك المركز والحرص على
الغنيمة والحياة فحرموا التأييد.

﴿ وَلَقَدٌ عَفَا اللهُ عَنَّهُمَ ﴾ لتوبنهم واعتذارهم ﴿ إِنَّ اللهَ غَفُورُ حَلِيمٌ ﴾ لا يعاجل بعقوبة المذنب ليتوب. والإنسان بالعمل يتمكّن أن يصل إلى مقام

الأوا عُذَى لَو كَانُوا عِندَنَا ﴾ أو كانوا غزاة و اغزى، جمع غازي وهو
 على وزن طلّب في طالب، فقتلوا وكان مقول قولهم: 
 فَلَو كَانُوا ﴾ مقيمين
 على وزن علّب في طالب، فقتلوا وكان مقول قولهم:
 فَلُو عَندَنَا مَا مَانُوا فَي أَنُوا فَي مُعْتلوا وكان مقول قولهم:
 فَلُو عَندَنَا مَا مَانُوا فَي أَلَهُ اللهِ فَقتلوا وكان مقول قولهم:
 فَلُو عَندَنَا مَا مَانُوا فَي أُلَهُ اللهِ فَقتلوا وكان مقول قولهم:
 فَلَو عَندَنَا مَا مَانُوا في طالب، فقتلوا وكان مقول قولهم:
 فَلُو عَندَنَا مَا مَانُوا في طالب، فقتلوا وكان مقول قولهم:
 فَلُو عَندَنَا مَا مَانُوا في طالب، فقتلوا وكان مقول قولهم:
 فَلُو عَندَنَا مَا مَانُوا في طالب، فقتلوا وكان مقول قولهم:
 فَلُو عِندَنَا مَا مَانُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَعْمَعَلَ اللهُ ذَلِكَ حَسْرَةً في قُلُوبِهِمْ ﴾
 اللام العاقبة
 أي تُعْذيلوا منهم العاقبة في قالوا هذا القول ليمنعوا المؤمنين عن الجهاد فلم يمتنعوا ولم يقبلوا منهم وخرجوا للغزو فصار حسرة في قلوب المنافقين.

وفبل: المعنى ولا تكونوا أيّها المؤمنون كهؤلاء الكفّار والمنافقين في هذه المقالة والعقيدة لكي يجعل الله تلك المقالة سبباً لإلزام الحسرة والحزن في قلوبهم فيما أمّلوا منكم من الموافقة معهم لما فاتهم من عزّ الظفر والغنيمة. وعلى هذا المعنى فاللام ليست للعاقبة بل لام العلّة. أو السفر فإنّه يُحمّي، وَبُمِيتُ أي: هو المحيي والمميت من غير أن يكون للإقامة أو السفر فإنّه قد يحيي المسافر والغازي مع اقتحامهما لموارد الحتوف ويميت القاعد والمقيم مع حيازتهما لأسباب السلامة ﴿وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ فلا تكونوا مثل هؤلاء المنافقين.

وَلَمْ وَلَمْ فَتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ مُتُمَ لَمَعْفِرَةٌ مِنَ ٱللَّهِ وَدَحْمَةً خَيرٌ مِتَا يَجْمَعُونَ ﴾ أي: إن قتلتم أو متّم في دينه وسبيله وأنتم مؤمنين، واللام هي الموطئة للقسم المحذوف وجوابه «لَمَغْفِرةٌ مِنَ الله» وحذف جواب الشرط لسد جواب القسم مسدته للدلالة عليه. والمعني: وبالله أن الغزو والسفر ليس مما يوجب الموت وتقدم الأجل، ولئن وقع ذلك بأمر الله لنفحة يسيرة من مغفرة ورحمة كائنتين من الله بمقابلة ذلك خير مما يجمعون الكفرة من منافع الدنيا وطيّباتها مدة أعمارهم.

فإن قيل: كيف يكون المغفرة خير ممًا يجمعون ولا خير فيما يجمعون أصلا؟ فالجواب أنّه وارد بزعمهم ومعتقدهم وأنّهم يحسبون أنّه خير.

﴿وَلَيْنِ مُتَّمَّمَ أَوْ قُتِلْتُمَ ﴾ على أي: وجه اتّفق هلاككم ﴿لَالَ ٱللَّهِ ﴾ أي: إلى المعبود العظيم الشأن ﴿تُحَشَّرُونَ ﴾ لا إلى غيره فيوفّي اجوركم فبين الحشر مع المغفرة والحشر بدون المغفرة فرق كثير.

روي أنّ عيسى بن مريم للنابي مرّ بقوم نحفت أبدانهم واصفرّت وجوههم ورأى عليهم أثر العبادة فقال لهم: «ماذا تطلبون»؟ فقالوا: نخشى عذاب الله، فقال: «هو أكرم من أن لا يخلصكم من عذابه». ثمّ مرّ بأقوام آخرين فرأى عليهم تلك الآثار فسألهم فقالوا: نطلب الجنّة والرحمة، فقال للنابي: «هو أكرم من أن يمنعكم رحمته». ثمّ مرّ بقوم ثالث ورأى آثار العبوديّة عليهم أكثر فسألهم فقالوا: نعبده لأنه إلهنا ونحن عبيده لا لرغبة ولا لرهبة، فقال: «أنتم العبيد المخلصون»<sup>(1)</sup>

۱۔ تفسيرالرازي، ج ۹، ص ٥٩.

وهذا المقام لا يمكن تحصيله إلّا بالتجريد والفناء حكي أنّ امرأة قالت لجماعة من الكرماء: ما السخاء عندكم؟ قالوا: بذل المال، قالت: هو سخاء أهل الدنيا والعوامّ فما سخاء الخواصّ؟ قالوا: بذل المجهود في الطاعة، قالت: ترجون الثواب؟ قالوا: نعم قالت: تأخذون العشرة بواحد لقوله: ﴿ مَن جَاَة بِلَحْسَنَةِ فَلَدُ عَشَرُ أَمْثَالِهَا ﴾<sup>(1)</sup> فأين السخاء؟ قالوا: فما عندك؟ قالت: العمل لله لا للجنّة ولا للنار ولا للثواب وخوف العقاب.

فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمْ ۖ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَأَنفَضُوا مِنْ حَوْلِكُ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِيٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَنَهُمْ فَقَا نَقَوْ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُنَوَكِلِينَ ()

«ما» زائدة مؤكّدة للكلام ليتمكّن المعنى في النفس فجرى مجرى التكرير بيّن سبحانه أنّ مساهلة النبيّ إيّاهم ومجاوزته عنهم من رحمته تعالى أي: بسبب رحمة الله، رحمة عظيمة كائنة من الله وهي تخصيصه بمكارم الأخلاق. كنت ليّن الجوانب لهم وعاملتهم بالرفق والتلطّف بعد ما كان منهم من المخالفة.

﴿وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ ﴾ أي: جافياً بين الخلق قاسي القلب غير رؤوف ﴿لَانَفَضُوا مِنْ حَولِكَ ﴾ وتفرق أصحابك ونفروا منك، فنفى سبحانه تعالى الفضاضة عن لسانه والقساوة عن قلبه ﴿قَاعَفُ عَنَّهُمْ ﴾ فيما يتعلّق بحقوقك ﴿وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ ﴾ فيما يتعلّق بحقوقه تعالى إكمالاً للبرّ بهم ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ أي: استخرج آراءهم من قولهم: شرت العسل إذا استخرجته من مواضع النحل.

وفائدة الاستشارة الاستعلام عما عندهم والتطييب لنفوسهم وحصول

ا\_سورة الأنعام: ١٦٠.

التأليف لهم أو ليمتحنهم بالمشاورة ليميِّز الناصح من الغاشي، ولعلَّ المراد إجلال أصحابه وليقتدي امته في لقاء العدو والحرب، وليس المراد أنَّك تجهل أمرا وستعلم من مشاورتهم وكيف يحتاج إلى رأيهم وهو مستغن بالوحى عن تعرّف الثواب والخطاء؟ والقلم الأعلى علمه ﷺ واللوح كتابه ودفتره فكيف يكون محتاجا إلى شورهم؟ هيهات أين الثرى والثريّا؟ ولو كان المراد مثل قولهم: «إيّاك أعنى واسمعي يا جارة» ويريد اقتداء امّته بهذه السنّة فذلك أيضا في امور مجهولة معزوبة عن علم بعضهم مثل أن تاجر الثمار مثلاً لا يعرف أنّ تمر البصرة شراؤها أنفع أم تمر الهجر فيستشير منه أيّهما اشترى أنفع، وأمثال هذه الأمور، لا أن يتشاوروا بينهم أن يجعلوا حدّ الزاني ألف جلدة إذا كان فقيرا وواحدة إذا كان ذا شرف، ونعم ما قال أمير المؤمنين الخِلا: «فيا لله وللشورى!» قال الرازيّ: ثمّ إنَّه اتَّفق أهل الإسلام وأجمعوا على أنَّ ما نزل فيه وحي من عند الله لم يجز للرسول أن يشاور فيه الأمّة لأنّه إذا جاء النصَّ بطل الرأي والقياس فأمًا ما لا نصَّ فيه فهل تجوز المشاورة فيه في جميع الأشياء أم لا؟

قال الكلبيّ وكثير من العلماء: هذا الأمر مخصوص بالمشاورة في الحروب وحجّتهم أنّ الألف واللام في «الْأَمْرِ» للاستغراق ولمّا بيّنًا أنّ الّذي ينزل فيه الوحي لا تجوز المشاورة فيه فوجب حمل الألف واللام هاهنا على المعهود السابقوالمعهود السابق في هذه الآية إنّما هو ما يتعلّق بالحرب ولقاء العدوّ فكأنّ قوله: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ﴾ مختصًا بذلك.<sup>(۱)</sup> وقال بعض: اللفظ عام خصّ عنه ما نزل فيه وحي فتبقى حجّيّته في الباقي.

وبالجملة فالقدر المتيقَّن أنَّ المشورة فيما نصَّ عليه غير جائزة. قال

۱\_ تفسيرالرازي، ج ۹. ص ٦٧.

العلَّامة أبو السعود: إنَّ الآية قرئت: وشاورهم في بعض الأمر.

المؤفَّإذا عَنَهْتَ فَتَوَكُلْ عَلَى اللهُو لَهُ أي: إذا عقدت قلبك على الفعل وإمضائه، وعن جعفربن محمد للله وعن جابر بن يزيد الوفَّإذَا عَنَهْتَ لَهُ بضم التاء فعلى هذا يكون المعنى: فإذا عزمت لك وأرشدتك فاعتمد على الله وثق به وفوض أمرك إليه.

المنقطعين إليه، والانقطاع إليه والمنقطعين إليه، والانقطاع إليه لا ينافى مع مراعاة الأسباب الظاهرة لكن الإنسان يكون يعلم أن المؤثّر هو الله لا الأسباب، والحكمة اقتضت أن يجري الأمور بالأسباب فحينئذ لا يجوز لك ترك الأسباب، والحكمة اقتضت أن يجري الأمور بالأسباب فحينئذ لا يجوز لك ترك الأسباب وإذا تركت الأسباب خالفت الحكمة وكأنك أردت ما لم يرد الله، نعم لا يجوز أن يعول بقله على الأسباب وقد يكون التعطيل معصية.

والنصر نوعان: معونة ومنع، أي: إن يعنكم الله ويمنعكم من عدوكم ويكلؤكم كما فعل يوم بدر ذلك ﴿فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ﴾ فلا أحد يغلبكم ﴿وَإِن يَخُذُلَكُمْ ﴾ الخذلان القعود عن النصرة أي: إن يترككم ولم ينصركم كما فعل يوم احد ﴿فَمَن ذَا ٱلَّذِى يَنْمُرُكُم مِنْ بَعْدِهِ. ﴾ أي: بعد خذلانه، وهذا تنبيه على أن الأمر كلّه له ولذا قال وأمر بالتوكّل عليه ﴿وَعَلَ ٱللَّهِ فَلَيْتَوَكَّل آلْمُؤْمِنُونَ ﴾ ومن التوكُل أن لا تعتقد لنفسك ناصراً غيره ولا لرزقك خازناً غيره قال تلالا «لو أنّكم تتوكلون على الله حق توكله ليرزقكم كما يرزق الطير تفدو خاماً وتروح بطانا». ومن نصرته تعالى أن ينصرك على نفسك فإنّها أعدى عدوك، وحقيقة خذلانه التخلية بينك وبين نفسك فحينئذ لا جابر لكسرك ولا آخذ ليدك. وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَغُلَّ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَ يَوْمَ آلْقِيَىمَةً ثُوَقَى حُلُّ نَفْسٍ مَّاكَسَبَتْ وَلَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ٢

.۳۸ግ

أسباب النزول: عن ابن عبّاس وسعيد بن جبير أنّها نزلت في قطيفة حمراء فقدت يوم بدر من المغانم فقال بعضهم: لعلّ النبيّ أخذها. قال الضحّاك: إنّ رجلا غلّ بمخيط من غنائم هوازن يوم حنين فنزلت الآية.

وقال مقاتل: إنّها نزلت في غنائم أحد حين تركت الرماة المركز طلباً للغنيمة وقالوا: نخاف أن يقول رسول الله: من أخذ شيئاً فهو له ولا يقسّم كما لم يقسّم يوم بدر، ووقعوا في الغنائم فقال رسول اللهﷺ: «أظننتم أنّا لغلّ أي: فخون ولا تقسّم لكم؟» فأنزل الله الآية.<sup>(۱)</sup>

وقيل: إنَّهﷺ يقرأ القرآن وفيه عيب آلهتهم وعيب دينهم ويؤدّي الوحي فسألوه أن يطوي ذلك فأنزل الله الآية.

وقيل: إنّ أشراف الناس من صحابته طمعوا أن يخصّهم النبيّ من الغنائم بشيء زائد، فنزلت الآية.

والغلول هو الخيانة وأصله أخذ الشيء في الخفية يقال: أغلَ الجازر والسالخ إذا أبقى في الجلد شيئاً من اللحم على طريق الخيانة قالﷺ: «من بعتاه على عمل فغلَ شيئاً جاء يوم القيامة يحمله على عنقه»<sup>(٢)</sup>، وقالﷺ: «هدايا الولاة غلول»<sup>(٣)</sup>، وقالﷺ: «لا إغلال ولا إسلال»<sup>(١)</sup> أي: لا خيانة ولا رشوة. المعنى في الآية: لمّا كانت الآيات السابقة بيان أمر الجهاد ذكر في هذه الآية

> ١- مجمع البيان، ج ٢، ص ٤٣٢؛ ويحارالانوار، ج ٢٠، ص ٣٦. ٢- تفسير رازي، ج ٩، ص ٦٩؛ والكشاف، ج ١، شرح ص ٤٧٥. ٣ـ المصدر السابق نفسه. ٤ـ مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٧٥.

بيان ما يتعلّق به من أمر الغنائم والنهي عن الخيانة فيها. وقرئ «يغلّ» على البناء للمجهول فعلى هذا يوافق الآية في شأن نزولها قول الضحّاك.

وَمَا كَانَ لِنَبِي أَن يَعُلَ ﴾ أي: لا تجتمع النبوة والغلول كقوله: ﴿ مَا كَانَ لِنَبِي أَن يَخُونِه اللهِ أَن يَنَخِذ مِن وَلَدٍ ﴾ وعلى القراءة للبناء للمجهول أي: ما كان لنبي أن يخونه أصحابه ويكتمونه شيئاً من المغنم على ما مضى فيه القول. وعلى قراءة المعلوم خصّه ﷺ بالذكر وإن كان لا يجوز أن يغل غيره من أحد لأن النبي قائم بأمر الغنائم فإذا حرّمت عليه وهو صاحب الأمر فحرمتها على غيره أولي.

﴿وَمَن يَغْلُلُ يَأْتِ بِمَا غَلَ يَوْمَ ٱلْعِيَنَمَةِ ﴾ أي: ياتي حاملاً على ظهره كما روي في حديث طويل: «ألا لا يغلُّنَ أحد بعيرًا فيأتي به على ظهره يوم القيامة له رغاء، ألا لا يغلُّنَ أحد فرساً فيأتي به على ظهره له حمحمة فيقول: يا محمّد يا محمّد فأقول: قد بلّغت لا أملك لك من الله شيئًا» عن ابن عبّاس وأبي حميد أحمد الساعديّ وابن عمر وقتادة. قال الجبّائيّ: وذلك ليفضح به على رؤوس الأشهاد.وقد روي أنَّ النبيَّ كان يأمر منادياً ينادي في الناس ردُّوا المخيط والخيط فإن الغلول عار وشنار يوم القيامة فجاء رجل بكبّه شعر فقال: إنِّي أخدتها لأخيط بها برذعة بعيري فقال النبيﷺ: «أمَّا نصيبي منها فهو لك»، فقال الرجل: أمَّا إذا بلغ الأمر هذا المبلغ فلا حاجة لي فيها. (أ) وحمل الغلول على عنقه أمارة يعرف وذلك حكم الله في كلٌّ من وافي يوم القيامة بمعصية لم يتب منها أو أراد الله تعالى أن يعامله بالعدل ليعلمه أهل القيامة كما أنَّ من وافي يوم القيامة بطاعة فإنَّه تعالى يظهر من طاعته علامة يعرف بها. ﴿ ثُمَّ تُوَنَّى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ ﴾ أي: يعطى كلِّ نفس جزاء ما عملت تامًا وافيا ﴿وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ ولا ينقص أحد عن مقدار ما يستحقُّه من

مجمع البيان، ج ٢، ص ٤٣٣.

الثواب ولا يزاد ما يستحقَّه من العذاب.

قال الطبرسيّ: وفي هذه الآية دلالة على فساد قول الجبريّة فإنّهم يقولون: إنّ الله لو عذّب أولياءه لم يكن ذلك منه ظلما لأنّه بيّن أنّه لو لم يوفّها ما كسبت لكان ظلما.<sup>(۱)</sup>

أَفَمَنِ أَنَّبَعَ رِضُوَنَ ٱللَّهِ كَمَنْ بَآءَ بِسَخَطٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَمَأْوَنَهُ جَهَنَمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ۞ هُمْ دَرَجَنتُ عِندَ ٱللَهِ وَٱللَّهُ بَصِيرُ بِمَا يَعْمَلُونَ ۞

لمّا أمر رسول الله بالخروج إلى آحد قعد عنه جماعة من المنافقين واتّبعه المؤمنون فأنزل الله هذه الآية.

أي: ﴿ أَفَمَنِ أَنَّبَعَ رِسُوَنَ اللَّهِ ﴾ في العمل بطاعته ﴿كَمَنُ بَآءَ بِسَخَطٍ ﴾ منه في العمل بمعصيته، والهمزة للإنكار والفاء العطف على محذوف تقديره: أمن اتّقى فاتّبع رضوان الله مثل من احتمل ورجع بمعصية الله وغضبه، و«الرضوان» مصدر كالحسبان، وقرئ بضمَ الراء كالكفران.

وحاصل المعنى أنّ من أطاع النبيّ وخالفه ومن أتى بالغلول والأمانة لا يستوي بل ماوى من باء بسخط الله ﴿جَهَنَّمُ وَبِئَسَ لَلْمَصِيرُ﴾. ﴿ هُمَّ دَرَجَنتُ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ الضمير راجع إلى الموصولين باعتبار المعنى أي: طبقات متفاوتة والتقدير: ذوو درجات فوجب أن يكون بينهم تفاوتاً ذاتيّاً كالدرجات بسبب أعمالهم.

وَاللَّهُ بَعْمِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ فيجازيهم بحسبها، ودرجات أهل السعادة متفاونة كما أن دركات أهل النار متفاونة وأهل الجنّة أصناف: الرسل والأنبياء ثمّ الأولياء وهم أتباع الرسل على بصيرة من ربّهم، ثمّ المؤمنون وهم المصدقون بها، ثمّ المؤمنون أيضا درجاتهم مختلفة وكلّ من هؤلاء المذكورة

المصدر السابق نفسه.

مراتبهم متفاوتة: منهم أصحاب منابر وهي الطبقة العليا، ومنهم أصحاب الأسرة والعروش، ومنهم أصحاب الكرسيّ، ومنهم على كثبان النور. وكذلك أهل الدركات متفاوتون في العذاب قال النبي<del>كاتيّن</del>: **«إنّ أهون أهل النار عذاباً يوم القيامة رجل يحذى له نعلان من نار يغلي من حرّهما دماغه ينادي:يا ربّ وهل أحد** يعذّب عذابي»؟<sup>(۱)</sup> هنا ينتهي الجزء الثاني من الكتاب مشتملاً على ١٢١ آية من سورة البقرة

(١٦٥ ـ ٢٨٦) و١٦٣ آية من سورة آل عمران، ولله الحمد والمنَّة.

۱ـ تفسيرالرازي، ج ۹، ص ۷۲؛ وانظر: المصنف، ج ۸ ص ۹٤.

## فهرس الأحاديث

## (†)

| ٤٣  | أبغضكم إليّ الثرثارون                                       |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| ۲۷٦ | ابنايهذان إمامان قاماأو قعدا                                |
| ١٤٥ | أتابي آت من عندريّي فخيرٌ ني                                |
| لتي | أتابي ملك فبشرني أنفاطمة سيدة نساء أهل الجنة ومساءأة        |
| ٩٥  | اتقواالله في النساء فإنَّكم أخذتموهنَّ بأمانة الله          |
| ۳۰٤ | أخوفما أخاف عليكم اتباع الهوى وطول الأمل                    |
| **  | ادفعواالعدوّ عنَّابالسهم حتَّى لا يأتونامن وراتنا           |
| ۱۳٤ | إذا أرادا لله بأهل الأرض عذابا فنظر إليهم صرف العذاب .      |
| ۱۸۳ | إذاأرادا لله بقرية هلاكاً ظهر فيهم الرباء                   |
| ۲۷  | إذاأوصى الرجل بوصيَّة فلا يحلَّ للوصيِّ أن يغيَّر وصيَّته . |
| 176 | إذاساًل السائل فلا تقطعوا عليه مسألته                       |
| דרד | إذامميتم الولد محمّدافا كرموه وأوسعواله في الجلس            |
| ۱٦  | إذاظهرت البدع فليظهر العالم علمه وإلَّا فعليه لعنة الله     |
|     | إذا كان يوم القيامة نادى مناديسمع الجمع                     |
| ۳٤  | إذاكان يوم القيامة وبعث من في القبور                        |
|     | إذاكان يوم القيامة ويكون القضاء بينهم وكلّ امة جائية        |
| ۹۰  | إذامات ابن آدم انقطع عمله إلًا عن ثلاث                      |

|                                                                   | . مُسْتَقَلْظُلْلُكُلُ /ج * | ۲ |
|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------|---|
| أربع نفقات لايحاسب العبد بحنّ يوم القيامة                         |                             | _ |
| أربعةمن الكيائر                                                   | ۲۳۹                         | ۲ |
| استحيوامن الله حتى الحياء                                         | ۳۲۷                         | ۲ |
| اسمالله الأعظم في ثلاث سور في سورة البقرة                         | ۲۰۸                         | ۲ |
| أضاءت لي قصور الحمر في أرض الشام                                  | ۲۳٤                         | ۲ |
| أضاءت لي منهاقصور الحيرة ومدائن كسرى                              | ۲۳٤                         | ١ |
| أعجز الناس من عجز من الدعاء وأبخل الناس من بخل بالسلام            | *7                          | ٩ |
|                                                                   | ٥٨                          |   |
| أعوذبك من الذنوب الَّتي تحتك العصم                                | ٤١                          | ı |
| أفضل البقاع مابين الركن والمقام                                   | ۳۱۳                         |   |
| أفضلالجهادكلمة حقَّعندسلطان جاثر                                  |                             |   |
| أفضل الصدقة جهد المقل إلى فقير في سرّ                             |                             |   |
| أفضل الصدقة على ذي الرحم الكاشح                                   | ۱۸                          |   |
| ألا إنَّ كلَّ ربِّي من رباء الجاهليَّة موضوع                      | ١٨٤                         |   |
| إلاأن يكون الغعل الموجب للحدّواقع في الحرم                        | ۳۱۲                         |   |
| ألاوإنَّ دنياكم هذه عندي كعفطة عنز                                | ۱٦٥                         |   |
| الَّذي تفوته صلاة العصر فكأنَّما وتر أهله وماله                   | 112                         |   |
| الَّذِين يجورون في الحكم يحشرون يوم القيامة عمياً                 | ٤٣                          |   |
|                                                                   | ۲۰۹                         |   |
| ألستم تعلمون أنَّ ربَّنا حيٍّ لا يموت وأنَّ عيسي يأتي عليه الفناء | ۲۰۹                         |   |
| ألستم تعلمون أنَّ ربَّناقيَّوم على كلَّ شي يحفظه ويرزقه           | ۲۰۹                         |   |
| ألستم تعلمون أنَّ عيسى حملته المَّه                               | ۲۰۹                         |   |
| ألستم تعلمون أنَّ عيسى غذا كما يتغذَّى الصبيِّ                    |                             |   |
| ألستم تعلمون أنَّد لا يكون ولد إلَّا ويشبه أباه                   | ۲۰۹                         |   |

| قهرس الأحاديث                                                           | ۳۹۳         |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ألم ترواكيف صرف الله عنّي شتم قريش                                      | ۳٦٦         |
| إنَّ أُطيبما أكله الرجل من كسبه                                         | ۱۷۳         |
| إنَّ أعظم آية في القرآن آية الكرسيِّ                                    |             |
| إِنَّ أَفْضِلِ الصِلواتِ عندالله المغرب لم يحطَّها الله عن مسافر        |             |
| إنَّ التابوت كان الَّذي أنزله الله على أمَّ موسى فوضعت ابنها فيه        | 144         |
| إنَّ الزبانية إلى فسقة حملة القرآن أسرع منهم إلى عبدة الأوثان           | ۱٦          |
| إنَّ السماواتوالأرضومافيهمامن المخلوق في جوف الكرسيَّ                   | ۱٤٧         |
| أنَّ الصدقة إذا خرجت من يد صاحبها قبل أن يدخل في يد السائل              | ۱۷۰         |
| إنَّ العبديعمل عملا في السرّ فيكتبه الله سرّا                           | ۱ <b>۲۲</b> |
| إنَّ العفو الوسط من غير إقتار ولا إسراف                                 | ۸۳          |
| إنَّ الله تعالى شكر لجعفر الطيّار أربع خصال                             | ٨٠          |
| إِنَّ الله طيّب ولا يقبل إلّا الطيّب                                    | ۹           |
| إِنَّ اللَّه قد قبل في قتل النغس شهادة شاهدين                           | 190         |
| إنَّ الله ليدفع بالمسلم الصالح عن مائة أهل بيت جيرانه البلام            | ۱۳۸         |
| إنَّ اللهمابعث آدم ومن بعدهمن الأنبياء إلَّا أخذ عليهم العهد            | 498         |
| إِنَّ الله يحبِّ الحليمَ المتعفِّف ويبغض البذي السائل الملحف            | ۱۷۹         |
| إِنَّ الله يغضب لغضب فاطمة ويرضى لرضاها                                 | **٦         |
| إِنَّ الله يهب لابن آدم ما لابدٌ منه ثوب يواري به عورته                 | ۹           |
| إِنَّ اللاتكة الَّذين نصروا يوم بدر ماصعدوا                             | ۳٤٣         |
| إِنَّ النَّاس إذارأوامنكرأً فلم يغيِّروه يوشك أن يعمِّهم الله بعدابه    | ۳۲۲         |
| إِنَّ الْهُلاك قد تدلَّى على أهل نجران                                  | ۲۷۵         |
| أَنَّامَتِي ظاهرة على الأمم كلَّها فابشروا                              | ۲۳٤         |
| إِنَّ أَهونِ أَهلِ النارِ عَذَاباً يوم القيامة رجل يحذى له نعلان من نار | ۳۸٩         |
| إنَّ آدمما كان له أبولاامً ولم يلزم من ذلك                              | ۲۷٤         |
|                                                                         |             |

| ٢٩٤                                                                 | ۲  |
|---------------------------------------------------------------------|----|
| أنَّ عزيراً خرج من أهله وامرأته حامل وله خمسون سنة                  | 17 |
| إنَّعيسي لم يمت وإنَّه راجع إليكم قبل يوم القيامة                   | ۲١ |
| إنَّ فاطمة ضمنت لعليَّ النَّلِمُ عمل البيت والعجن والخبز وقسم البيت | ۲  |
| إنَّ في جهنَّم رحى تطحن العلماء الفجرة ٤٣                           | ٤Ÿ |
| أنَّ متعة المطلَقة فريضة                                            | 11 |
| إنَّ من أحبَّ الطعام إلى الله ما كثرت عليه الأيدي ٨٥                |    |
| إنَّ من الذنوب ذنوياً لا يكفرها إلَّا الوقوف بعرفات                 |    |
| أنامدينة العلم وعليَّ بابحا ولا يؤتى المدينة إلَّا من بابحا         | ٤  |
| أناوكافل اليتيم كهاتين ٢٤٨                                          | ۲  |
| أنتموفيتم سبعين امّة أنتم خيرها وأكرمها على الله                    |    |
| إنَّما سألتني عن الناس ولم تسألي عن نغسي                            | ۲  |
| أوّل من سوهم عليه مريم ابنة عمران ٢٥٧                               |    |
| إياكم ويحقّرات الذنوب                                               | ٩  |
| أَيُّها الناس إنَّه قد أُطْلَكُم شهر فيه ليلة خير من ألف شهر        | ۲  |
| أيَّها الناس إتي تركت فيكم حبلين                                    | ۲  |
| أيِّهاالناسلاتعجبوابأنفسكموبكثرةأعمالكم٢٤١                          | ۲  |
| آتاني الله القرآن و آتاني من الحكمة مثل القرآن ١٧٤                  | ١  |
| آل محمّد وليشيخ أبواب الله وسبهادوالدعاة إلى الجنّة                 | í  |

## (ب)

| ٥٢  |        | بخبخ من مثلك يا ابن أبي طالب يباهي الله بك الملائكة    |
|-----|--------|--------------------------------------------------------|
| 144 |        | بعثت بالحنيفيَّة السبهلة السمحة                        |
| 117 | بطعمله | بكروا بالصلاة في يوم الغيم فإنَّدمن فاتتد صلاة العصر ح |

## (ت)

|     | <br>                               |
|-----|------------------------------------|
| 227 | <br>تعلموا العلم فإن تعلمه للهحسنة |

### (ٹ)

| ΥΛΛ | ثلاثمن كنّفيه فهو منافق                          |
|-----|--------------------------------------------------|
| ۳۸٥ | ثلاث هنّ أصل الخطيئة فاتّقوهنّ                   |
| ٨٤  | ثلاثة في ظلّ عرش الله يوم القيامة                |
| *** | ثلاثة لا يكلّمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم |

# (5)

| منان پشتقن إلى أربعة نفر | <b>L</b> 1 |
|--------------------------|------------|
| منَّة دار الأسخياء       | Ļ١         |

# (z)

| ۲۰۱ | حبّ الأولادستر من النار وكراماتهم جواز على الصراط                          |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
|     | المجّوالعمرة ينفيان الفقر والذنوب كما ينفى الكير خبث الحديد                |
| 712 | الحجون والبقيع يؤخذ بأطرافهما وينشران في الجنَّة وهمامقبر تامكَّة والمدينة |

# (ż)

| م فأجلوهم ۱۵۱ | خيروا أصحابكم فإن خيروكم فهم منكمو إن اختارو |
|---------------|----------------------------------------------|
|---------------|----------------------------------------------|

### (د)

| ۱۸۳ | سبعين زنية كلهابذات يحرم في بيت الله | درهم رباء أعظم عندائله من |
|-----|--------------------------------------|---------------------------|
|-----|--------------------------------------|---------------------------|

### **(**<sub>3</sub>**)**

| ۳٥  | رأيت ليلة المعراج عندسدرة المنتهى ملكاً              |
|-----|------------------------------------------------------|
| ۱۸۳ | الرباءسبعون بابأأهونها عندالله كالّذي ينكح أمّه      |
| 144 | رفع عن أمّتي الحسف والمسخ والغرق                     |
| NAV | رفع عن أمّتي الخطاء والنسيان وما استكرهوا عليه       |
| ۱۳۳ | ركب القوم طريقاً صعباً آثروا الجوع بعدما أشبعهم الله |
| ۳۱۳ | الركن اليماني بابنا الّذي ندخل منه الجنّة            |

### س)

| لما ۲۲٦ | ساعةمنعالم يتكئ على فراشه ينظر في علمه خير من عبادة العابد سبعين عا |
|---------|---------------------------------------------------------------------|
| ۱٦٣     |                                                                     |
| ۱۷۷     | سبعة يظلّهم الله في ظلّه يوم لا ظلّ إلّا ظلّة                       |
|         | السخامشجرة في الجنّة أغصانها في الدنيا                              |
|         | السخاوة شجرة أصلها في الجنَّة وأغصانها متدلَّهات في دار الدنيا      |
|         | السخيّ قريب من الله قريب من الجنَّة                                 |
| ۱۸۳     |                                                                     |
|         | سيأتي زمان لأمّتي يكون امراق هم على الجور                           |
|         | سيأتي على أمّتي زمان يظهر فيه أقوام يسمّون الخمر بغير اسمها         |
|         | سيّدالبشر آدموسيّدالعرب محمّدة الشخ                                 |

#### (ص)

| \YY | صدقةالسرّ تطفئ غضب الربّ               |
|-----|----------------------------------------|
| ۱۹۳ | صدقة المؤمن تدفع عن صاحبها آفات الدنيا |
| ۳۰  | الصوم لي وأنا أجزي به                  |

#### (ف)

| ۸٥ | • • • • •     | • • • • • |           | •••••   | • • • • • • • • • • | •••••     | سم الله                  | مواذكرواا     | علىطعامكم       | فاجتمعوا   |
|----|---------------|-----------|-----------|---------|---------------------|-----------|--------------------------|---------------|-----------------|------------|
| ١٨ | ٦             |           | • • • • • |         | • • • • • • • • • • |           | لديون                    | باعليدمنا     | ل أن يقضي       | فعلىالعاقا |
| ۲. | • • • • • • • | • • • • • | ••••      | ••••••• | يغنين الرحمو        | موایقت یر | ُن <b>و إنْهَ</b> نُ دعا | ت إنْحَنّ قرآ | ورة البقرة آياد | فيآخرس     |

### ق)

| ۲۸٥ | قاتل الله الحسد ما أعدله بدأ بالحاسد قبل المسود |
|-----|-------------------------------------------------|
| ۲۳۰ | قتلت بنو إسرائهل ثلاثة وأربعين نبيًا            |
| ٩٤  | قدفوّض إلى النساء ثلاثة أشياء                   |
| ۱۷٥ | القرآن غني لاغنى بعده                           |
| ۳۸  | قوام الدنيا بأربعة أشياء                        |

(ك)

| 116 | الله تَلْيَشْنَهُ أَفْصَل الراسخين في العلم | كانرسول     |
|-----|---------------------------------------------|-------------|
| ٤٣. | ن يقامر الرجل في أهله وماله فنهاهم الله     | كانتقريثر   |
| ۷١. | رحامةواحدةعلى فطرة الله                     | كانواقبلنو  |
| ۳۰۱ | باكانكغريب أو عابر سبيل ولاتتّخذها وطنا     | كن في الدنو |
| ۲٣  | _امشجانبا                                   | كنوسطاو     |

| /ع ۲ | LUN LINE | ۳۹۸.                            |
|------|----------|---------------------------------|
| 117. | ••••••   | كنت نبيّاًو آدم بين الماءوالطين |

### (J)

| ייייייי רר | لاتتمستكوابشيءممّانسخودعواماألغتموه                               |
|------------|-------------------------------------------------------------------|
| ۹۱         |                                                                   |
| ۳۳۱        |                                                                   |
| **1        | لاسيف إلاذو الفقار ولافق إلَّاعليَّ                               |
| -<br>* * Y | لايبلغالعبدأن يكون من المتَّقين حتَّى يدع بعض مالا بأس به         |
| 197        | لاينقضي كلام شاهدزور من بين يدي الحاكم حتّى يتبوّأ مقعده من النار |
| *£*        | لايؤمن أحدكم حتّى أكون أحبّ إليه من نفسه                          |
| ۳٥٣        | لعنالله آكل الربا ومؤكله وشاهده وكاتبه والملّل                    |
| 10         | لكلَّشي دروة ودروة الغرآن آية الكرسيَّ                            |
| ۳٥٣        | للربي اثنان وسبعون حوياً أصغرها كمن أتى امّه في إسلام             |
| *111, **   | لنيلج ملكوت السماوات من لم يولد مرّتين                            |
| ۳۸٥        |                                                                   |
| ***        | ليردنُ عليّ الحوض مَن صحبني أقوام إذاراً يتهم اختلجوا             |

### (م)

| ۱٤٣                                     | مارأيت شيئا إلّا ورأيت اللهمعه                   |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ۳٥٨                                     | مامن عبديذنب ذنبا فيحسن الطهور ثمَّ يقوم ويصلِّي |
| ۲٤٧                                     | مامنمولوديولد إلاوالشيطان يمسّه حين يولد         |
| ۳۳٦                                     | ماينبغي لنبيُّ أن يلبس لابته فيضعها حتَّى يقاتل  |
| * • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | معادالله أن نعبد غير الله و نأمر بعبادة غير الله |
| ۲٤٠                                     | المغلس من أمّتي من يأتي يوم القيامة              |

| ۱۸٦ | من ادًان ديناً وهو ينوي قضاءه وكُل به ملائكة                       |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
|     | ىن أضاف مؤمناً فكأنَّما أضاف آدم                                   |
|     | ىن أمر بالمعروف وتحيى عن المنكر فهو خليغة الله                     |
|     | ىن أوتي قلباً شاكراً ولساناً ذاكراً وزوجة مؤمنة تعينه على أمر      |
| *** | ىنائتمن على الأمانة فأدّاها ولو شاءلم يؤدّها                       |
| ۳۸٦ | ىن بعثناء على عمل فغلّ شيئاً جاءيوم القيامة يحمله على عنقه         |
| 177 | ىن تصدّق بصدقة فله مثلاها في الجنَّة                               |
| ۳٤  | ىن حافظ على ثلاث فهو وليَّ الله حقًّا                              |
| ٦٢  | ىن حجّ بيت الله من كسب الحلال                                      |
| ۲۸۹ | ىن حلف على يمين كاذبة ليقطع تجامال أخيه المسلم                     |
| ۳۲  | ىن صام رمضان إيماناً واحتسابا غفر لهما تقدّم من ننبه               |
| ۳۱٤ | ىن مبر على حرّ مكَّة ساعة من نحار تباعدت عنه جهنَّم                |
| 116 | من صلَّى العشاء الآخرة في جماعة كان كقيام نصف ليلة                 |
|     | ىن قرأأربع آيات من أوّل البقرة و آية الكرسيّ                       |
| ۲۰٤ | ين قرأ الآيتين من آخر سورة البقرة                                  |
| ۱۵۰ | ىن قرأ آية الكرسيّ صرف عنه ألف مكرو من مكاره الدنيا                |
| 10  | ىن قرأ آية الكرسيّ في دبر كلّ صلاة مكتوبة لم يمنعه من دخول الجنَّة |
| ۲۰٤ | من قرأ سورة البقرة و آل عمران جاءتا يوم القيامة تظلَّانه           |
| Y+Y | ىن قرأسورة آل عمران أعطي بكلّ آية منها أماناً على حرّ جسر جهنم     |
| ۲۰۷ | من قرأ سورة آل عمران يوم الجمعة صلّى الله عليه وملائكته            |
| ۱۷۱ | من قطع رجاء من الشجأ إليه قطع الله رجاءه                           |
| ۳٦٨ | من كانت نيَّته طلب الآخرة جعل الله غناء في قلبه                    |
| ۳٥٥ | من كظم غيظاً وهو يقدر على إنفاذه ملاً الله قلبه أمنا وإيمانا       |

| مُنْتَلَيْكُ اللَّهُ ال | £••                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ۲٦                                                                                                      | من لم يوص عندموته لذوي قرابته مَن لا يورث فقد ختم عمله بالمعصية |
| ۳۱۳                                                                                                     | من مات في أحد الحرمين بعث يوم القيامة آمنا                      |
| ۳۲٤                                                                                                     | من مات وهو سكران فإنَّه يعاين ملك الموت سكراناً                 |
| λε                                                                                                      | من وضع يده على رأس يتيم ترحماعليه كانت له                       |

# (ن)

| *11 | بانه        | نحن حبل الله الّذي قال سبح |
|-----|-------------|----------------------------|
| **  | لمةمن رمضان | نزلت صحف إبراهيم أوّل لو   |
| ۱۳۳ |             | نيّةالمؤمن خير من عمله     |

# (ي)

| ۱۷۳ | يا أباذر جدّدالسفينة فإنَّ البحر عميق                       |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| ۱۳۳ | يا أباهريرة كن بطريق أقوام إذافزع الناس لم يفزعوا           |
| ΥΥΥ | يابريدة لاتبغض عليّافإنَّه منِّيوأنامنه                     |
|     | يأتي على الناس زمان لايبقى من الإسلام إلّا اسمد             |
|     | يبعث المتي يوم القيامة عن قبورهم غرّاً محجّلين من آثار الوم |
|     | يبعث كلّعبدعلى مامات عليه                                   |
|     | يحشر أصناف من أمّتي أشتاتاً                                 |
| ۲٤٠ | يحشر الناص يوم القيامة أجوع ما كانواقط                      |

#### المصبادن

۱-القرآن الكريم، كتاب الله تبارك وتعالى الحي القيوم. ٢\_ الصحيفة السجادية، الإمام على بن الحسين المُثْلُثُة (السجاد) (ت ٩٤ هـ. ق) ٣\_ الاحتجاج، الطبرسي أبو منصور أحمد بن على بن أبي طالب (ت ٥٨٨ هـ. ق). ٤\_ أحكام القرآن، الجصاص، أبي بكر أحمد بن على الرازي. ٥\_الاختصاص، الشيخ المفيد، أبو عبدالله محمّد بن محمّد بن النعمان العكبري البغدادي (ت ٤١٣ هـ. ق). ٦\_ أسباب النزول، الواحدي، أبوالحسن على بن أحمد بن محمّد النيسابوري (ت ٤٦٨ هـ. ق). ٧\_ الإستبصار فيما اختلف من الأخبار، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هسق). ٨ـ الإستبصار في نسب الصحابة الأتصار، عبدالله بن أحمد بن موفق الدين ابن قدامة (ت: ٦٢٠ هــق). ٩\_ أسد الغابة في معرفة الصحابة، إبن الأثير الجزري، عزالدين علي بن أبي الكرم محمّد بن محمّد بن عبدالكريم الشيباني (ت ٦٣٠ هـ ق). ١٠\_ إعانه الطالبين على حل الفاظ فتح المعين، بكري المكي ابن السيد محمد شطا عمر الله الدمياطي. ١١ الألفية والنفلية، الشهيد الأول محمد بن مكى العاملي. ١٢ ـ الأمالي الشيخ الطوسي، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق). ١٣ الأمثال في القرآن الكريم، ابن قيم الجوزية. ١٤\_ بحار الأنوار، المجلسي، محمّد باقر محمّد تقى (ت ١١١٠ هـ. ق). ١٥\_ البداية والنهاية، ابن كثير، ابو الفداء، عماد الدين اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧**٤ هـ. ق**). ١٦ بصائر الدرجات في فضائل آل محمد للمنظر، الصغار، محمد بن حسن (ت ٢٩٠ هـ ق). ١٧- تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي (ت ١٢٠٥ هـ ق). ۱۸\_ تاريخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون (ت ۸۰۸ هـ.ق).

١٩- تاريخ (الرسل والأمم والملوك)، أبو جعفر محمّد بن جرير الطبري (ت ٣١٠ هـ. ق).
٢٠- تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ابو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله الدمشقي (ت ٥٧١ هـ ق).
٢٦- التبيان في تفسير القرآن، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هـق).
٢٢- تحرير الأحكام الشرعية على مذهب الامامية، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٢٢٩ هـق).
٢٢- التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٢- التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٢- التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٢- التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٢- التحصين في معات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٢- التحصين في معات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٢- التحصين في معات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٢- تحف العقول، ابن شعبة، أبو محمّد الحسن بن علي بن الحسين الحراني الحلبي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٢- تحفة الأحوذي (شرح جامع الترمذي)، محمد بن علي بن الحسين الحراني العلبي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٢- تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٢٢٢ هـ ق).
٢٢- تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٢٢٢ هـ ق).
٢٢- تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٢٢٢ هـ ق).
٢٢- تذكرة الموضوعات، أبو الفضل محمد بن طاهر بن أحمد المقدسي.
٢٢- تذكرة الموضوعات، أبو الفضل محمد بن طاهر بن أحمد المقدسي.

- ٢٩ـ تفسير البغوي (معالم التنزيل فى تفسير القرآن)، حسين بن مسعود البغوي (ت ٥١٦ هـ. ق). ٣٠ـ تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل و أسرار التأويل)، أبو سعيد عبد الله بن عمر الشيرازي البيضاوي (ت ٦٩١ هــ ق).
- ٣١\_ تفسير الثعلبي (الكشف و البيان عن تفسير القرآن)، ابو اسحاق احمد بن ابراهيم الثعلبي النيشابوري (ت ٤٣٧ هـ. ق).

٣٢\_ تفسير الجلالين، جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي. ٣٣\_ تفسير روح المعانى، ابو الفضل، شهاب الدين محمود الألوسي البغدادي (ت ١٢٧٠ هـ. ق). ٣٤\_ تفسير الرازي (روض الجنان و روح الجنان في تفسيرالقرآن)، ابوالفتوح حسين بن على الرازي. ٣٥\_ تفسير السمرقندي (بحر العلوم)، نصر بن محمد بن احمد السمرقندي. ٣٣\_ التفسير الصافي، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ ق). ٣٧\_ تفسير العياشي، ابن عياش، أبو النصر محمد بن المسعود بن محمد التميمي الكوفي السلمي السمرقندي (من أعلام القرن الثالث الهجري).

٣٨ـ تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، أبو الفداء اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤هـ ق). ٣٩ـ تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، القرطبي، أبو عبدالله محمّد أحمد الأنصاري (ت ٦٧١ هـ ق).

٤٠\_ تفسير القمي، القمي، أبو الحسن علي بن ابراهيم بن هاشم (ت ٣٠٧ هـ. ق).

المصادر .....

٤١ـ تفسير الكشاف (الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل)، ابو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري (ت ٥٢٨ هـ ق). ٤٢- التفسير المنسوب الى الإمام العسكري للتله. ٤٣ تفسير جوامع الجامع، فضل بن حسن الطبرسي (ت ٥٤٨ هـ. ق). ٤٤ تفسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، محمد بن محمد رضا القمي المشهدي. ٤٥\_ تفسير نور الثقلين، عبد على بن جمعة العروسي الحويزي (ت ١١١٢ هـ. ق). ٤٦\_ تنبيه الخواطر و نزهة النواظر المعروف بمجموعة ورام، ورام بن أبي فراس (ت ٦٠٥ هـ ق). ٤٧- تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبيين، شرف الاسلام بن سعيد المحسن بن كرامة (ت ٤٩٤ هـ ق). ٤٨ تنزية الأنبياء، الشريف المرتضى، على بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ ق). ٤٩- تهذيب الأحكام، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هـ.ق). ٥٠ ثمار القلوب في المضاف و المنسوب، ابو منصور عبد الملك بن محمد الثعالبي النيسابوري (ت ٤٢٩ هـ ق) ٥١- ثواب الأعمال و عقاب الأعمال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن بابويه القمي (ت ۳۸۱ هـ ق) ٥٢- جامع أحاديث الشيعة، السيد حسين البروجردي، (ت ١٣٨٠ هـ. ق) ٥٣\_ جامع الأخبار، محمد بن محمد الشعيري (من اعلام القرن السادس الهجري). ٥٤\_ جامع البيان عن تأويل القرآن، الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ. ق). ٥٥۔ جامع السعادات، العلامة النراقي، محمد مهدي بن أبي ذر (ت ١٢٠٩ هـ. ق). ٥٦\_ جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي البصري الدوسي (ت ٣٢١ هـ ق). ٥٧- الجواهر السنية في الأحاديث القدسية، محمد بن حسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ. ق). ٥٨ـ جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، محمد حسن بن باقر النجفي (ت ١٢٦٦ هـ. ق). ٥٩- الحبل المتين في أحكام الدين، الشيخ البهائي، الشيخ محمد بن حسين العاملي (ت ١٠٣٠ هـ. ق). ٦٠- الحداثق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، الشيخ يوسف البحراني (ت ١١٨٦ هـ. ق). ٦١- حلية الأبرار في أحوال محمّد و أله الأطهار المُثْلُثُ، السيد هاشم البحراني (ت ١١٠٧ هـ. ق). ٦٢\_ الخصال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن على بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١هـ. ق). ٦٣- الدر المنثور في التفسير بالمأثور، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر (ت ٩١١ هـ. ق). ٦٤ الدعوات (سلوة الحزين)، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).

٦٥\_ رسائل المرتضى، الشريف المرتضى، على بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ. ق). ٦٦\_ روضة الواعظين و بصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٥٠٨ هـ ق). ٦٧- زاد المسير في علم التفسير، عبد الرحمن بن على بن محمد بن الجوزي (ت ٥٩٧ هـ. ق). ٦٨- زبدة البيان في أحكام القرآن، المقدس الأردبيلي، احمد بن محمد (ت ٩٩٣ هـ. ق). ٦٩\_ سعد السعود، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم على بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق). ٧٠ـ سنن ابن ماجة، ابن ماجة، أبو عبدالله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٥ هـ. ق). ٧١\_ سنن أبي داود، أبو داود السجستاني، سليمان بن الأشعث بن اسحاق بن بشير بن سداد الأزدى (ت ٢٧٥ هـ. ق). ٧٢ السنن الكبري، البيهقي، أبوبكر أحمد بن الحسين بن على (ت ٤٥٨ هـ. ق). ٧٣- سير أعلام النبلام، الذهبي، أبو عبدالله شمس الدين محمّد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨ هـ. ق). ٧٤\_ السيرة الحلبية (انسان العيون في سيرة الأمين والمأمون)، الحلبي، على بن إبراهيم الحلبي الشافعي. ٧٥ شجرة طوبي، محمد مهدي الحائري. ٧٦\_ شرح احقاق الحق، السيد شهاب الدين المرعشي النجفي (ت ١٤١١ هـ. ق). ٧٧\_ شرح أصول الكافي، المولى محمد صالح المازندراني (ت ١٠٨١ هـ. ق). ٧٨\_ شرح الأزهار (المنتزع المختار من الغيث المدرار)، أحمد بن يحيى (ت ٨٤٠ هـ. ق). ٧٩\_ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، عبدالحميد بن هبة الله بن محمّد بن الحسين المدائني المعتزلي (ت ٦٥٥ هـ. ق). ٨٠ شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، الحاكم الحسكاني، عبيدالله بن عبدالله بن أحمد الحذاء الحنفي النيسابوري (من أعلام القرن الخامس الهجري) (المتوفى بعد سنة ٤٧٠ هـ. ق).

ي ٨١- صحيح البخاري، البخاري، أبو عبدالله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم بن مغيرة بن بودزيه الجعفي (ت ٢٥٦ هـ. ق).

٨٢ـ صحيح مسلم، القشيري النيسابوري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج (ت ٣٦١ هـ. ق). ٨٢ـ الطيقات الكبرى، ابن سعد الواقدي، محمّد بن سعد بن منيع الزهري الكاتب (ت ٣٣٠ هـ. ق). ٨٤ـ عدة الداعي ونجاح الساعي، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت ٨٤١ هـ. ق) ٨٥ـ علل الشرايع، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١ هـ. ق).

| ر | المصاد |
|---|--------|
|---|--------|

| القرن التاسع الهجري).                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مريح من الحسين بن بابويه القمي .<br>٨٧ عيون أخبار الرضاطة؟، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي                                                      |
| ير ۳۸۱ مور کې د ۲۰ و ۲۰ مور د ۲۰ مورد د.<br>(ت ۳۸۱ مور ق).                                                                                                                     |
| ٨٨. عيون الحكم والمواعظ، علي بن محمد الليثي الواسطي (من اعلام القرن السادس الهجري).                                                                                            |
| ٨٩_ فتح الباري بشرح صحيح البخاري، العسقلاني، أحمدبن علي بن حجر (ت ٨٥٢ هـ. ق).                                                                                                  |
| ٩٠- الفتوحات المكية، محمد بن علي بن محمد بن عربي الحاتمي الطائي الأندلسي (ت ١٣٤٠ هـ ق).                                                                                        |
| ٩٢- فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                |
| بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق).<br>الاهمان المالية : المالية محاليتهم المالية ما المالية ما                                                                                     |
| ٩٢_ الفصول المهمة في معرفة أحوال الأثمّة المظلمة ابن الصباغ، علي بن محمّد بن أحمد المالكي<br>ان تَحَد معد معرفة أحوال الأثمّة المظلمة ابن الصباغ، علي بن محمّد بن أحمد المالكي |
| المكّي (ت ٨٥٥ هـ ق).                                                                                                                                                           |
| ٩٣ فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).                                                                                                                                |
| ٩٤ فلاح السائل و نجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن                                                                                                   |
| جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق).                                                                                                                                                    |
| ٩٥_ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف                                                                                                |
| (ت ۱۰۳۱ هـ ق).                                                                                                                                                                 |
| ٩٦_ قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ. ق).                                                                                                    |
| ٩٧ـ الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ. ق).                                                                                                     |
| ٩٨ـ كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني،                                                                                                  |
| ۔<br>اسماعیل بن محمد (ت ۱۱۱۹ هـ. ق).                                                                                                                                           |
| ٩٩_ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ. ق).                                                                                                |
| ١٠٠ـ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين                                                                                           |
| (ت ٥٧ <b>٩ هـ</b> . ق).                                                                                                                                                        |
| ١٠١_كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ. ق).                                                                                                                           |
| المناوي الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي                                                                                                  |
| رت ۱۰۳۱ هـ. ق).<br>(ت ۱۰۳۱ هـ. ق).                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                |

١٠٣\_لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٧١١ هـ. ق).

١٠٤ لسان الميزان، الحافظ أحمد بن على بن حجر العسقلاني، (ت ٨٥٢ هـ. ق). ١٠٥\_ مجمع البيان في تفسير القرآن، الطبرسي، أبو على الفضل بن الحسن بن الغضل (ت ٥٤٨ هـ ق). ١٠٦- المجموع في شرح المهذب، يحيى بن شرف النووي (ت ٦٧٦ هـ. ق). ١٠٧- المحاسن، ابو جعفر احمد بن محمد بن خالد البرقي، (ت ٢٨٠ هـ. ق). ١٠٨- المحجة البيضاء في تهذيب الإحياء، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ ق). ١٠٩- المحصول في علم الأصول، محمد بن عمر بن الحسين الرازي (ت ٦٠٦ هـ ق). ١١٠ــالمحلى في شرح المجلى بالحجج والآثار، ابو محمد علي بن احمد بن سعيد بن حزم الأندلسي الظاهري (ت ٤٥٦ هـ. ق). ١١١-مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل، حسين بن محمد تقي النوري الطبرسي (ت ١٣٢٠ هـ. ق). ١١٢- مصباح المتهجد، ابن طاووس، رضي الدين أبوالغاسم على بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق). ١١٣-المصنف في الأحاديث والآثار، ابن ابي شيبة، أبوبكر عبدالله بن محمّد بن ابراهيم بن عثمان العنبسي الكوفي (ت ٢٣٥ هـ. ق). ١١٤\_مكارم الأخلاق، ابو نصر رضي الدين حسن بن فضل الطبرسي (من اعلام القرن السادس الهجري). ١١٥\_الملاحم والفتن، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق). ١١٦ـ من لايحضره الفقيه، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ۳۸۱ هـ ق). ١١٧\_مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب، ابو جعفر رشيد الدين محمّد بن علي السروي المازندراني (ت ۸۸۸ هـ. ق). ١١٨- الميزان في تفسير القرآن، السيد محمد حسين الطباطبائي (ت ١٤٠٢ هـ. ق). ١١٩ ـ النصائح الكافية، السيد محمد بن عقيل بن عبد الله بن عمر بن يحيى العلوي (ت ١٣٥٠ هـ. ق).

١٢٠\_ وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، محمد بن الحسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ. ق).

#### المحتويات

| ٥   | تتمة سورة البقرة |
|-----|------------------|
| ۲.۷ | سورة آل عمران    |
| ۳۹۱ | فهرس الأحاديث    |
| ٤٠١ | المصادر          |
| ٤.٧ | المحتويات        |