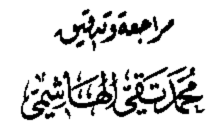






الججلاكمالتقاليث





متخسبة فلاطلي الموتلاي

ಿ RAN الحاتري الطهراني، السيد ميرعلي ( ١٢٧٠ ــ ١٣٥٣ هـ.) تفسير مقتنيات الدرر و ملتقطات الثمر العنوان والمؤلف: تغمير مقتنيات الدرر / تاليف السيد ميرعلى الحائري الطهراني تحقيق: محمدوحيد الطبسي الحائري / مراجعة وتدقيق: محمدتقي الهاشمي / تصحيح: حسين طه نيا الناشر: قم. دارالكتاب الإسلامي، ٢٠١٢م - ١٣٩١ هـ. ش المجموعة: (١ ــ ١٢ مجلد) لغة الكتابة: اللغة العربية الموضوع: تفاسير شيعية \_ القرن ١٣ هـ ا تسلسل: ۱۳۸۸ ۲م ۲۳ ح BP ۹۸ تسلسل ديويي: ۲۹۷/۱۷۹ رقم الإيداع بالمكتبة الوطنية: ١٨٢٧٥٨٦ با مشارکت و حمایت معاونت امور فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی چاپ و منتشر گردید الكتاب ..... تفسير مقتنيات الدرر (ج ٣) المؤلف ..... المؤلف ..... الناشر ..... مؤسسة دارالكتاب الإسلامي الطبعة.....الأولى ١٤٣٣ هـ / ٢٠١٢ م المطبعة ..... ستاره عدد المطبوع ...... (۲۰۰۰) دوره الترقيم الدولي للمجموعة ..... ٩ ـ ٢٧٦ ـ ٢٦٥ ـ ٩٦٤ ـ ٩٧٨ الترقيم الذولي (ج ٢) ..... ٩٦٨ .... ٠ ـ ٢٧٩ ـ ٤٦٥ ـ ٩٧٨ ـ ٩٧٨ السعر.....السعر... 5 قم \_ ميدان المعلم \_ شارع سمية \_ رقم ٢٢ \_ رقم المبنى ٢٦ تليفون: ٧٧٤٤٩٧٠ \_ ٧٧٣٠٩٩٤ فاكس: ٧٨٣٧٣٨٣ son and a second 678990

| - A-A | ىت |
|-------|----|
|       |    |

| ينونو النظيران |  |
|----------------|--|
|----------------|--|

لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَنتِهِ. وَيُزَحِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَىٰكَوَالْحِصْحَمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُلَغِيضَكَلِ مُبِينٍ ١

جواب قسم محذوف، واللام موطَّنة للقسم أي: واللَّه ﴿لَقَدَ مَنَّ ٱللَّهُ ﴾ وأنعم عَلَى ﴿ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ من قومه ﴿إِذ بَمَتَ فِيهِمْ رَسُولا مِّنْ أَنفُسِمِمَ ﴾ أي: من نسبهم وجنسهم عربيًا مثلهم ليفقهوا كلامه بسهولة ويكونوا واقفين على حاله في الصدق والأمانة وفي ذلك لهم شرف عظيم قال سبحانه: ﴿ وَإِنَّهُمُ لَذِكَرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾<sup>(1)</sup> وقرئ «مِن أنفُسهم» أي: أشرفهم فإنَّهﷺ كان من أشرف قبائل العرب وبطونها.

وفي الآية بيان براءة ساحته يؤخر عن الطمع والغلول الذي زعم بعضهم أنَّه يَشْتُ خص نفسه ببعض الغنائم. فيتَتُوا عَلَيْهِمْ ءَايَنَتِهِ. كما أي: القرآن بعد ما كانوا أهل الجاهليّة لم يطرق أسماعهم الوحي. فوَيُزَكِّتِيمَ كما ويطهّرهم من دنس الطبائع وأوضار الأوزار وسوء العقائد فوَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبَكِ أي: القرآن فوَالْحِكَمَة كما أي: السنّة فتكمل نفوسهم بحسب القوة العلميّة والعمليّة.

ووجه المنّ والانتفاع ببعثة الرسل في طريق الدين لأنّ الخلق جبلوا على النقصان وقلّة الفهم وعدم الدراية فهوﷺ أصلح أمورهم بأحكام محكمة، وأنّهم

١\_ سورة الزخرف: ٤٤.

جبلوا على الكسل والغفلة والتواني فأورد عليهم أنواع الترغيبات والترهيبات حتّى أنّهم كلّما عرض لهم كسل أو فتور نشطهم ذلك البيان للطاعة.

تمَ إنّ أنوار عقول الخلق يجري مجرى أنوار البصر والانتفاع بنور البصر لا يكمل إلًا عند سطوع نور الشمس ونوره ﷺ عقليّ إلهيّ يجري مجرى طلوع الشمس فتقوى العقول بنور عقله وبيانه.

الضمير الشأن محذوف، واللام فارقة بينها وبين النافية. وقيل: هي نافية والضمير الشأن محذوف، واللام فارقة بينها وبين النافية. وقيل: هي نافية واللام بمعني «إلًا» أي: وما كانوا من قبل إلًا في ضلال مبين، وأيًا ما كان فالجملة مبيّنة لكمال النعمة وقد أرسله الله إلى أقوام عتاة أشراس فذلّل منهم كلّ من عتا وعاس، ونكس بمولده الأصنام على الرأس وانشق أيوان كسرى وسقطت منه أربع عشرة شرافة بعدد المعصومين: هو الشيّ وفاطمة والأئمّة الاثنا عشر صلوات الله عليهم، وخمدت نار فارس، وبحيرة ساوه غاصت على غير القياس، وأيّام دولته كأيّام التشريق وليلات الأعراس.<sup>(۱)</sup>

وفضائل نعمة وجوده اللغيم لا تحصى وفيما خطب به أبو طالب للغير في تزويج خديجة ذكر بعض شرافته وقد حضر معه بنو هاشم ورؤساء مضر: «الحمد لله الذي جعلنا من ذرّية إبراهيم. وزرع إسماعيل. وضنضى معدً. وعنصر مضر وجعلنا حضنة بيته وسؤاس حرمه. وجعل لنا بيتاً محجوجا وحرما أمناً وجعلنا الحكام على الناس. ثمّ ابن أخي هذا محمد بن عبد الله من لا يوزن به فتى من قريش إلا رجّح به وهو والله بعد هذا له نبأ عظيم وخطر جليل».<sup>(٢)</sup>

١- الأمالي، للصدوق، ص ٣٦٠. ورواه في كمال الدين وتمام النعمة، ص ١٩٢. وروضة الواعظين، ص ١٩٢. وروضة الواعظين، ص ٦٦.

ليُؤتؤ التخيفات

قالت عائشة: قال رسول الله ﷺ: «قال لي جبرتيل: يا محمّد قلّبت الأرض مشارقها ومغاربها فلم أجد رجلا أفضل من محمّدﷺ ولم أجد بني أب أفضل من بني هاشم ثمّ آدم ومن دونه تحت اللواء».<sup>(۱)</sup>

وحكي أن عبد المطّلب جد النبي تشكر بينا هو نائم في الحجر انتبه مذعوراً قال العبّاس: فتبعته وأنا يومئذ غلام أعقل ما يقال، فأتى كهنة قريش فقال: «رأيت كأن سلسلة من فضّة خرجت من ظهري ولها أربعة أطراف طرف قد بلغ مشارق الأرض وطرف قد بلغ مغاربها وطرف قد بلغ عنان السماء وطرف قد جاوز الثرى فبينا أنا أنظر عادت شجرة خضراء لها نور فبينا أنا كذلك قام عليّ شيخان فقلت لأحدهما: من أنت؟ قال: أنا نوح نبيّ ربّ العالمين، وقلت للآخر: من أنت؟ قال: أنا إبراهيم خليل ربّ العالمين، ثمّ انتبهت»

قالوا: إن صدقت رؤياك ليخرجن من ظهرك نبي يؤمن به أهل السماوات وأهل الأرض ودلّت السلسلة على كثرة أتباعه وأنصاره وقوتهم لتداخل السلسلة وحلقها، ورجوعها شجرة تدلّ على ثبات أمره وعلو ذكره وسيهلك من لم يؤمن به كما هلك قوم نوح وسيظهر به ملّة إبراهيم. أوَلَمَّآ أَصَنبَتْكُم مَّصِيبَةٌ قَدَ أَصَبَتُم مِتْلَيْهَا قُلْمُ أَنَّ هَذَأَ قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمُ أَن الله عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرُ الله

ولما كانت وقعة أحد قال المنافقون: لو كان رسولا من عند الله لما انهزم عسكره وما وقع هذا الانكسار فأجاب الله عن شبهتم: ﴿أَوَلَمَّا أَصَنبَتَكُم ﴾ الهمزة للتقريع والتقرير والواو عاطفة على محذوف قبلها والمعنى: أحين أصابكم من المشركين نصف ما قد أصابهم منكم قبل ذلك جزعتم

١- الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف، للسيد بن طاووس، ص ٤٠٠. وذخائر العقبى، للطبرسي، ص ١٣.

وقلتم من أين أصابنا هذا وقد وعدنا الله النصر؟ والمراد تقريعهم بسبب صدور ذلك القول عنهم في ذلك فإن كون مصيبة عدوّهم ضعف مصيبتهم ممّا يهوّن الخطب. وبيان ضعف مصيبة المشركين أن المسلمين هزموا الكفّار يوم بدر وقتلوا منهم سبعين وأسروا سبعين وايضاً هزم المسلمون المشركين في يوم احد أولا ثمّ لمّا عصوا ولم يستمرّوا على العكوف في المركز حسبما أمرهم النبيَ تشكيّ هزم المشركون المسلمين فانهزام المشركين ومصيبتهم حصلت مرّين وانهزام المسلمين حصل مرة واحدة وهذا معنى قوله: فوقدً

و«لمّا» ظرف «لقلتم» ومتعلّق بها وإنّما دخلت الواو في قوله: ﴿أَوَلَمَّا ﴾ لعطف جملة على جملة وقدّمتها ألف الاستفهام لأنّ له صدر الكلام ووصلت هذه الواو الكلام الثاني بالأوّل ليدلّ على تعلّقه به في المعنى.

فَقَلْنُمُ أَنَّ هَذَا كَ استفهام على سبيل الإنكار لأنه لما انهزم عسكره الله من الكفّار يوم احد أدى ذلك إلى أن قالوا: من أين هذا المغلوبيّة وكيف صار المشركون منصورون علينا؟ فأمر الله رسوله بأن يجيب عن اعتراضهم الفاسد فقال: فَقَلَ هُوَكَ يا محمّد: هذا الانهزام إنّما حصل بشؤم عصيانكم وفرين يعند أنفُيكُمُ كه حيث حرصتم على الغنيمة وتركتم المركز. فإنّ ألمّة عَلَى كُل شَيْو قَدِيرٌ كه ومن جملته النصر عند الطاعة والخذلان عند المخالفة الله فأصابكم ما أصابكم.

وَمَا أَصَنَبَكُمْ يَوْمَ ٱلْتَغَى ٱلْجَمَعَانِ فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلِيَعْلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ۞ وَلِيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ نَافَقُوْأُ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا قَنَتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَوِ ٱدْفَعُوا قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ قِتَالًا لَاتَبَعْنَكُمُ هُمَ لِلصَحْفَرِ يَوْمَهِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلإِيمَنِ يَقُولُونَ بِأَفْوَهِهِم مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُنُونَ۞ والمراد من الجمعين جمع المشركين الَّذين كانوا مع أبي سفيان وجمع أصحاب رسول الله يوم احد.

الإذن لتخلية الكفّار فإنّه تعالى لم يمنعهم لتبتليهم لأن الإذن في الشيء لا الإذن لتخلية الكفّار فإنّه تعالى لم يمنعهم لتبتليهم لأن الإذن في الشيء لا يدفع المأذون عن مراده ولا يمنعه فلمّا كان ترك النصرة والمدافعة من لوازم الإذن أطلق لفظ الإذن على سبيل المجاز. وقيل: المعنى في أين أيتوكه أي: بعلمه كقوله: في وَأَذَنَ قِرَتَ ٱللَّهِ فَ<sup>(۱)</sup> أي: إعلام وكقوله: في أذَنَكَ مَا مِنَا مِن شَمِيدٍ في<sup>(۱)</sup> وقوله: في يَترب آللَهِ في الله بدليل قوله: في أذَنَكَ مَا مِنَا مِن المراد من «الإذن» أي: بأمر الله بدليل قوله: في مُمَكرفَكُم عَنْهُم في تَتَبِيدٍ في المواد عن أن ما من الله بدليل قوله: في أن العلم. وقيل: إن مؤذية أن والمعنى أنه تعالى لما أمر بالمحاربة ثم صارت تلك المحاربة مؤذية إلى ذلك الانهزام صح على سبيل المجاز أن يقال: حصل ذلك بأمره.

والقول الرابع وهو قول ابن عبّاس: أنّ المراد من «الإذن» قضاء الله بذلك وحكمه به. ﴿وَلِيَمْلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلِيَمْلَمَ ٱلَّذِينَ نَافَقُوا ﴾ عطف على قوله: ﴿فَيَإِذَنِ ٱللَّهِ ﴾ عطف المسبّب على السبب. والمراد من العلم التمييز والظهور فيما بين الناس وليتميّز المنافق، وحاصل المعنى أنّ ما أصابكم يومنذ فهو كائن لتميّز الثابتين على الإيمان والذين نافقوا على النفاق. ﴿وَقِيلَ هُمَ ﴾ عطف على ﴿نَافَقُوا ﴾ قال ابن عبّاس: المنافقون هم عبد الله بن أبيّ وأصحابه حيث انصرفوا يوم احد عن رسول الله ﷺ والقائل لهم عبد الله بن

> ١- سورة التوبة: ٣. ٢- سورة فصلت: ٤٧. ٣- سورة البقرة: ٢٧٩. ٤- سورة آل عمران: ١٥٢.

وقومكم ودعاهم إلى القتال وذلك قوله: ﴿قَعَالَوْا قَنَتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَوِ ٱدْفَعُوا ﴾ والمراد من قوله: ﴿ أَوِ ٱدْفَعُوا ﴾ أي: ادفعوا عنّا العدوّ بتكثّر سوادنا إن لم تقاتلوا معنا. وقيل: المعنى: أو ادفعوا عن أهلكم وبلدكم وحريمكم إن لم تقاتلوا في سبيل الله، وترك العطف بين ﴿ قَالَوْا ﴾ والوقيتُوا ﴾ لما أنّ المقصود بهما واحد وهو القتال وذكر الأوّل توطئة له.

الأوالة عنه كانًه قبل: فما ذا صنعوا؟ فقبل: قالوا: ﴿ لَوَ نَعْلَمُ قِتَالًا لَاَتَبَعَنَكُمُ ﴾ أي: لو نعلم ما يصح أن يسمّى قتالا لاتَبعناكم فيه لكن ما أنتم عليه ليس بقتال بل إلقاء النفس في الهلاك. وقبل: المعنى لو نعرف ونحسن قتالاً لاتَبعناكم وإنّما قالوه استهزاء.

فَرْهُمُ لِلْحَكْفَرِ يَوْمَهِذِ أَقْرَبُ مِنْهُمَ لِلْإِيمَانِ ﴾ فأجابهم سبحانه عند ما ذكروا هذا الجواب فقال: هم للكفر يومئذ أقرب منهم للإيمان وذلك أنّهم كانوا قبل هذه الواقعة ما ظهرت منهم أمارات تدلّ على كفرهم بحسب الظاهر فلما رجعوا عن عسكر المؤمنين فتباعدوا عن أن يظن بهم كونهم مؤمنين لأن عدم الوثوق بصدق النبيّ واستهزائهم بقتال المؤمنين وسخريتهم كفر، أو المعنى أنّهم لأهل الكفر أقرب نصرة منهم لأهل الإسلام لأنّهم كانوا في الظاهر أبعد من الكفر فلما ظهر منهم ما كانوا يكتمون صاروا أقرب للكفر برجوعهم عن معاونة المسلمين.

الله المؤيَّقُولُونَ بِأَفْوَهِهِم مَمَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم ﴾ أي: يظهرون خلاف ما يضمرون، وإضافة القول إلى الأفواه تأكيد فإن الكلام وإن كان يطلق على اللساني والنفساني إلّا أن القول لا يطلق إلّا على ما يكون باللسان والفم فذكر الأفواه بعده تأكيد كقوله: ﴿وَلَا طَنَيْمِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ ﴾<sup>(١)</sup> فقوله: ﴿ بِأَفْوَهِهِم ﴾ مع

ا ـ سورة الأنعام: ٣٨.

أنّ القول لا يكون إلّا من اللسان والفم تأكيد وتصوير بصورة فرده الصادر عن آلته الَتي هي الفرد. ﴿وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ ﴾ من النفاق وما يخلو به بعضهم إلى بعض فإنّه يعلمه مفصّلا بعلم واجب وأنتم تعلمونه مجملا بأمارات. الَذِينَ قَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُواً قُلْ فَادَرَءُوا عَنّ أَنفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِن كُنْتُمْ صَندِقِينَ (الله

ألَّذِينَ \$ بدل من الواو في ﴿يَكْتُمُونَ ﴾ ﴿قَالُوا لِإِخْوَنِهِمَ من جنس المنافقين المقتولين يوم احد، أو المراد من ﴿ إِخْوَنَهُمَ ﴾ في سكنى الدار وفي المنافقين المقتولين يوم احد، أو المراد من ﴿ إِخْوَنَهُمَ ﴾ في سكنى الدار وفي أنسب فحينئذ يندرج فيهم بعض الشهداء ﴿ وَقَعَدُوا ﴾ حال من ضمير ﴿ قَالُوا ﴾ بتقدير «قد» أي ذاوا وقد قعدوا عن القتال معهم.

﴿لَوَ أَطَاعُونَا ﴾ فيما أمرناهم ووافقونا في ذلك ﴿مَا قُتِلُوا ﴾ كما لم نقتل، وفيه إيذان بأنّهم أمروهم بالانخذال وترك القتال وأغووهم كما غووا.

أَنْفُسِكُمُ الْمَوَتَ إِن كُنتُمُ مَتَدِقِينَ ﴾ جواب الشرط محذوف يدل عليه ما قبله أَنفُسِكُمُ الْمَوَتَ إِن كُنتُمُ صَندِقِينَ ﴾ جواب الشرط محذوف يدل عليه ما قبله وتقدير الكلام: إن كنتم صادقين فيما ينبئ عنه قولكم من أنّكم قادرون على دفع القتل، فادفعوا عن أنفسكم الموت الذي كتب عليكم بوقت موقّت وأنفسكم أعزّ عليكم من إخوانكم.

واعلم أنّ الموت ليس له وقت معلوم لك وإنّما اختفى وقته ليكون المرء على اهبة للسفر ومستعدّاً لذلك، وكان بعض الصالحين ينادي باللّيل على سور المدينة: الرحيل الرحيل، وتوفّي آخر الليل وفقد صوته أمير تلك المدينة، فسأل عنه فقيل: إنّه مات، ما زال يلهج بالرحيل وذكره حتّى أناخ ببابه الحمّال فأصابه متيقّظاً متشمّراً ذا اهبة لم تلهه الآمال.

روي أنَّ دانيال الله مرَّ بنادية فسمع منادياً: يا دانيال قف ساعة تر عجباً،

فلم ير شيئاً ثم نودي الثانية قال: «فوقفت فإذا بيت يدعوني إلى نفسه فدخلت فإذا سرير مرمتع بالجواهر فإذا النداء من السرير: اصعد يادانيال تر عجباً»، قال: «فارتقيت السرير فإذا فراش من ذهب مشحون بالمسك والعنبر فإذا عليه رجل ميت كأنه نائم وعليه من الحلل والحليّ ما لا يوصف وفي يده اليسرى خاتم وفوق رأسه تاج وعلى منطقته سيف أشد خضرة من البقل فإذا النداء من السرير: احمل هذا السيف واقرأ ما عليه»، قال: «فإذا مكتوب عليه: هذا سيف صمصام بن عوج بن عنق بن عاد بن إرم مدينة وهزمت مسعن ألف حيش وفي كلّ جيش قائد مع كل قائد النا عشر ألف مدينة وهزمت مسعين ألف جيش وفي كلّ جيش قائد مع كل قائد النا عشر ألف مقاتل وباعدت الحكيم وقرّبت السفيه وخرجت بالجور والعنف والحمق عن حد الإنصاف، وكان يحمل مفاتيح الحزائن أربعمائة بغل ويحمل إليّ خراج الدنيا فلم ينازعني أحد من أهل الدنيا فادعيت الربوبيّة فأصابني الجوع حتى طلبت كمّا من ذرة بألف قفيز من درً فلم أقدر عليه فمت جوعاً يا أهل الدنيا اعتبروا بي ولا تغزنكم الدنيا كما غرّتني فإذ

وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَتُكُ بَلْ أَحْيَاتُهُ عِندَ رَبِّعِمْ يُزْذَفُونَ

المراد بهم شهداء احد، وكانوا سبعين رجلا أربعة من المهاجرين: حمزة بن عبد المطّلب ومصعب بن عمرو وعثمان بن شهاب وعبد الله بن جحش، وباقيهم من الأنصار. والآية جواب لقولهم: ﴿لَوَ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ﴾ بأن القتل في سبيل الله فيه الحياة الأبديّة والمقتولون في سبيله مفضّلون بأنواع السعادة ومرزوقون بأنواع الرزق.

قال الرازيّ: اختلفوا في الحياة فقال بعضهم: إنّه تعالى [يأمر بأن] تصعد أجساد الشهداء إلى السماوات تحت العرش ويوصل إليهم أنواع السعادة. ومنهم من قال: يتركها في الأرض ويحييها ويوصل إليها السعادات. ومنهم من أنكر الحياة يُولَوُ الْحَدِّلَاتِ

للجسد وأثبت الحياة للروح وأول بعض الحياة ببقاء ذكرهم الجميل. أقول: وهذا التأويل صريح في مخالفة النصّ لأنّه قال: ﴿عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ فهذا التأويل سفسطة.

قال الباقر ﷺ وكثير من المفسّرين: **دان الآية تتناول قتلي بدر وأحد معاً**».<sup>(()</sup>

وقيل: نزلت الآية في شهداء بئر معونة وكان سبب ذلك على ما رواه محمّد بن إسحاق بإسناده عن أنس بن مالك وغيره قالوا: قدم أبو براء عامر بن مالك بن جعفر ملاعب الأسنَّة \_وكان سيّد بني عامر بن صعصعة \_ على رسول الله وأهدى له هديّة فأبى النبي تشيُّ أن يقبلها وقال: «يا أبا براء لا أقبل هديَّة مشرك فأسلم إن أردت أن أقبل هديَّتك» وقرأ عليه القرآن فلم يسلم ولم يبعد وقال: إنَّ أمرك هذا الَّذي تدعوا إليه حسن جميل فلو بعثت رجالًا من أصحابك إلى أهل نجد فدعوتهم إلى أمرك رجوت أن يستجيبوا لك، فقال رسول الله: «**إنّي أخثى عليهم أهل نجد». فق**ال أبو براء: أنا لهم جار فابعثهم فليدعوا الناس إلى أمرك. فبعث رسول الله المنذر بن عمرو في سبعين رجلاً من خيار المسلمين منهم الحارث بن صمه وحزام بن ملجان وعروة السلميّ ونافع بن بديل بن ورقاء الخزاعيّ، وذلك في صفر سنة أربع من الهجرة على رأس أربعة أشهر من أحد فساروا حتّى نزلوا بئر معونة. فلمًا نزلوا قال بعضهم لبعض: أيَّكم يبلغ رسالة رسول الله أهل هذا الماء؟ فقال حزام بن ملجان أنا مخرج بكتاب رسول الله إلى عامر بن الطفيل فلمًا أتاهم لم ينظر عامر في كتاب رسول الله، فقال حزام: يا أهل بئر أنا رسول رسول الله إليكم وأشهد أن لا إله إلَّا الله وأشهد أنَّ محمَّداً رسول الله فآمنوا بالله ورسوله فخرج إليه رجل من كسر البيت برمح فطعن به في جنب حزام حتَّى خرج من الشقَّ

١- التبيان، ج ٢، ص ٤٧. مجمع البيان، ج ٢، ص ٤٤٠. بحار الأنوار، ج ٢٠، ص ٣٩.

مُنْتَنَا لِلْلَكَظَ /ج ٣

الآخر. فقال حزام: الله أكبر فزت ورب الكعبة.

ثمّ استصرخ عامر بن الطفيل بني عامر على المسلمين فأبوا أن يجيبوه على ما دعاهم إليه وقالوا: لن نخفر أبا براء قد عقد لهم عقدا، وجوارهم قبائل من بني سليم فأجابوه إلى ذلك فخرجوا حتّى غشوا القوم فأحاطوا بهم في رحالهم فلمًا رأوهم أخذوا السيوف فقاتلوهم حتّى قتلوا عن آخرهم إلًا كعب بن زيد فإنّهم تركوه وبه رمق فارتتٌ بين القتلى فعاش حتّى قتل يوم الخندق.

وأخذ عمرو بن أميّة أسيرا فلمّا عرّف نفسه أنّه مضريّ أطلقه عامر بن الطفيل بعد أن جزّ ناصيته وأعتقه عن رقبة زعم أنّها كانت على أبيه.

فقدم عمرو بن أميّة على رسول الله وأخبره الخبر فقال رسول الله: «هذا عمل أبي براء وقد كنت لهذا كارهاً متخوّقاً» فبلغ ذلك أبا براء فشق عليه إخفار عامر بن الطفيل إيّاه وما أصاب رسول الله بسببه وأنزل الله تعالى: في وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَذِينَ قُتِلُوا في سَبِيلِ ٱللَهِ إلى آخر الآية.

روي عن ابن عبّاس أنّهﷺ قال في صفة الشهداء: «إنّ أرواحهم في أجواف طير خضر وأنّها ترد أنهار الجنّة وتأكل من ثمارها وتسرح حيث شاءت وتأوي إلى قناديل من ذهب تحت العرش فلمًا رأوا أطيب مسكنهم ومطعمهم ومشربهم قالوا: يا ليت قومنا يعلمون ما نحن فيه وما صنع الله بناكي يرغبوا في الجهاد».<sup>(1)</sup>

قال الفيض في «الصافي»: إنَّه قيل للصادقﷺ: إنَّ الناس يروون أنَّ أرواح المؤمنين في حواصل طير خضر حول العرش فقالﷺ: «لا، المؤمن أكرم على الله من أن يجعل روحه في حواصل طير ولكن في أبدان كأبدانهم».<sup>(٢)</sup>

١ـ تفسيرالقرطبي، ج ٤، ص ٢٦٨. مسند أحمد، ج ١، ص ٢٦٦. ذكرى الشيعة في أحكام الشريعة، ج ٢، ص٨٩. ٢ـ الكافي، ج ٣، ص ٢٤٤. المسائل السروية، ص٦١. تهذيب الأحكام، ج ١، ص ٤٦٦. فَرِحِينَ بِمَا مَاتَىٰهُمُ اللهُ مِن فَضَلِهِ. وَيَسْتَبْشِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمَ يَلْحَقُواْ بِهِم مِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ (\*) يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللَّهِ وَفَضَلٍ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ (\*)

﴿ فَرِحِينَ بِمَا مَاتَىٰهُمُ ٱللهُ مِن فَضْلِمِ ﴾ وهو شرف الشهادة والفوز بالحياة الأبديّة والتمتّع بالنعيم المخلّد عاجلا.

وقوله: ﴿ أَلَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ يكون من كلام الأولى، وبيّن الله أحوال الشهداء أنّه لا يكون خوف بسبب توقّع المكروه النازل في المستقبل ولا يصيبهم حزن بسبب فوات أمر من الماضي.

الاستبشار لبيان أن المعتمر مين الله وفضل وأنَ الله لا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ كرر الاستبشار لبيان أن الاستبشار المذكور ليس بمجرد عدم الخوف والحزن بل به وبما يقارنه من نعمة عظيمة لا يقادر قدرها وهي ثواب أعمالهم وزيادة عظيمة وأنّه تعالى لا يضيع أجر المؤمنين كافة سواء كانوا شهداء أو غيرهم، أو الاستبشار الأول بسبب سعادة إخوانهم والثاني بسعادة أنفسهم.

فإن قيل: أليس ذكر فرحهم بأحوال أنفسهم والفرح عين الاستبشار؟ فالجواب أنّ الاستبشار هو الفرح التامّ فلا يلزم تكرار، أو أنّ حصول الفرح بما

حصل لهم في الحال وحصول الاستبشار بما عرفوا ما يحصل لهم في الآخرة. قال الرازيّ: ﴿وَأَنَّ أَلَقَهُ لَا يُضِيعُ لَجَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ عندنا دالَة على العفو عن فستاق أهل الصلاة لأنه بإيمانه استحق الجنّة فلو بقي بسبب فسقه مؤبّداً مخلّداً لما وصل إليه أجر إيمانه فحينئذ يضيع أجر المؤمنين، وذلك خلاف الآية. الَذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِنَهِ وَٱلرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ لِلَذِينَ أَحْسَنُوا

أي: الذين أطاعوا فيما أمروا به ونهوا عنه من بعد ما أصابهم الجرح في غزوة أحد يعني: المقروحين الذين اتّبعوا جميع المأمورات ﴿وَاتَقَوّا ﴾ أي: الذين انتهوا عن المنهيّات ثواب عظيم وجملة قوله: ﴿لِلَّذِينَ ﴾ خبر مقدّم مبتدؤه ﴿أَبَرُ عَظِيمُ ﴾ وكلمة «من» في قوله: ﴿مِنّهُمْ ﴾ ليست للتبعيض لأنّ الذين استجابوا لله والرسول كلّهم قد أحسنوا لا بعضهم بل هي لبيان الجنس. وسبب نزول الآية: أنّه لمّا رجع أبو سفيان وأصحابه من أحد فبلغوا

الروحاء وهو موضع بين مكَة والمدينة ندموا وهمّوا بالرجوع حتّى يستأصلوا ما بقي من المؤمنين فبلغ ذلك رسول الله الله فندب أصحابه للخروج في طلب أبي سفيان وقال: **«لا يخرجن معنا إلا من حضر يومنا بالأمس أي: وقعتنا»،** فخرج رسول الله الله إراءة من نفسه ومن أصحابه جلداً وقوة ومعه جماعة حتّى بلغوا حمراء الأسد وهي من المدينة على ثمانية أميال وكان بأصحابه القرح فتحاملوا على أنفسهم أي: حملوا المشقّة كيلا يفوتهم الأجر وألقى الله الرعب في قلوب المشركين فرجعوا فنزلت الآية فهذه هي غزوة حمراء الأسد.<sup>(1)</sup>

۱ـ تفسير الرازي، ج ٩، ص ٣١؛ والتسهيل لعلوم التنزيل، ج ١، ص ١١٩، البحر المحيط، ج ٣، ص ٨٣.

ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَـنَا وَقَالُوا حَسْبُنَا ٱللهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ۞ فَأَنقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلٍ لَمَ يَمْسَسَّهُمْ سُوَّهُ وَٱتَّبَعُوا رِضُوَنَ ٱللَّهُ وَٱللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ۞ الشَّيْطَنُ يُخَوِّفُ أَوْلِياَءَهُ, فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنْهُم مُؤْمِنِينَ ۞

روي أنّ أبا سفيان لمّا عزم على أن ينصرف من المدينة إلى مكّة نادى: يا محمّد موعدنا موسم بدر الصغرى لقابل نقتتل بها إن شنت، فقالﷺ: «إن شاء الله» فلمّا كان القابل خرج أبو سفيان في أهل مكّة حتّى نزل مرّ الظهران فألقى الله الرعب في قلبه.<sup>(1)</sup> والمراد من قوله: ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ ﴾ المؤمنون.

الموانقة الناس عني: أبا سفيان وأصحابه وقد جَمَعُوا لكُمَ له أي: اجتمعوا الحربكم، والقائل قيل: نعيم بن مسعود الأشجعيَّ أو ركب من بني عبد قيس يريدون المدينة للميرة فشرط لهم أبو سفيان حمل بعير من زبيب أن ثبطوا المسلمين.

وقيل: إنّ أبا سفيان لقي نعيم بن مسعود وقد قدم معتمرا فقال له: يا نعيم إنّي واعدت محمّداً أن نلتقي بموسم بدر إلّا أنّ هذا العام عام جدب ولا يصلحنا إلّا عام نرعي فيه الشجر ونشرب فيه اللبن وقد بدا لي أن أرجع ولكن إن خرج محمّد ولم أخرج زاده ذلك جرأة فاذهب إلى المدينة فتبّطهم ولك عندي عشر من الإبل، وضمنها سهيل بن عمرو فجاء نعيم المدينة فوجد المسلمين يتجهزون للخروج فقال لهم: ما هذا بالرأي أتوكم في دياركم فلم يفلت منكم أحد أفترون أن تخرجوا وقد جمعوا لكم؟ فإن ذهبتم إليهم لم يرجع منكم أحد فأثر هذا الكلام في قلوب قوم منهم، فلمّا عرف رسول اللّه ذلك منهم قال: «و الذي نغسي بيده لأخرجن ولو لم يخرج معي أحد فخرج في سبعين

۱ـ راجع: جوامع الجامع، ج ۱، ص ۳۵۰ وانظر: كنز الدقائق، ج ۲، ص ۲۵۵، تفسير الكشاف، ج ۱، ص ٤٨٠ تفسير البغوي، ج ۱، ص ٣٧٤.

۱۷.

كلمم يقولون: ﴿ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَفِتَمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾.<sup>(1)</sup> ﴿ فَزَادَهُمَ ﴾ القول ﴿ اِيمَنَنَا ﴾ ولم يلتفتوا إلى ذلك بل ازداد اطمئنانهم وأظهروا حميّة الإسلام ﴿ وَقَالُوا حَسَبُنَا ٱللَّهُ وَفِتَمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ أي: كافينا اللَّه ونعم الموكول إليه اللَّه. ﴿ قَانَقَبَوُا ينِعْمَتَم قِنَ ٱللَّهُ وَفَعَمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ أي: كافينا اللَّه ونعم الموكول إليه اللَّه. ﴿ قَانَقَبَوُا ينِعْمَتم قِنَ ٱللَّهُ وَفَعَمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ أي: كافينا اللَّه ونعم الموكول إليه اللَّه. ﴿ قَانَقَبَوُا عن مقصدهم ملتبسين نعمة عظيمة من اللَّه لا يقادر قدرها كائنة منه تعالى وهي العافية على الإيمان وحذر العدو منهم وربح عظيم في التجارة في سبيل اللَّه. ﴿ لَمَ يَسَسَبُهَمَ سُوَهُ ﴾ سالمين من المكاره، روي أنَه تلاك وافى بجيشه بدر الصغرى وكانت موضع سوق لبني كنانة يجتمعون فيها كلَّ عام ثمانية أيّام ولم يلق رسول اللَّه هناك أحداً من المشركين وأتوا السوق وكانت معهم تجارات فباعوا واشتروا أريا<sup>(٢)</sup> وزبيبا وربحوا وأصابوا بالدرهم درهمين وانصرفوا إلى المدينة غانمين ورجع أبو سفيان إلى مكة فسمّى أهل مكة جيشه جيش السويق وقالوا: إنّما خرجتم لتشربوا السويق.<sup>(٣)</sup>

﴿وَاَتَّـبَعُواْ رِضْوَنَ اللَّهِ ﴾ في كلَّ ما أتوا من قول وفعل ﴿وَاللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾ حيث تفضّل عليهم بزيادة الإيمان والتصلّب في الدين وإظهار الجرأة على العدو. وروي أنّهم قالوا: هل يكون هذا غزو؟ فأعطاهم الله ثواب الغزو.<sup>(٤)</sup>

﴿ إِنَّمَا ذَٰلِكُمْ ﴾ إشارة إلى المثبّط أو إلى من حمل المثبّط على التنبيط، والخطاب للمؤمنين وهو مبتدأ ﴿ الشَّيْطَنُ ﴾ خبره ﴿ يُخَوِّفُ أَوْلِيَآءَمُ ﴾ جملة مستأنفة

- جامع الجوامع، ج ١، ص ٢٥١، وتفسير مجمع البيان، ج ٢، ص ٤٤٩. تفسير ابن زمنين، ج ١، ص ٣٥٥. زادالمسير، ج ٢، ص ٥٧.
 - الأري: العسل.
 ٢ الأري: العسل، ج ٢، ص ٤٤٩، الطبقات الكبرى، ج ٢، ص ٢٠ ، تاريخ طبرسي، ج ٢، ص
 ٢ مجمع البيان، ج ٢، ص ٤٤٩، الطبقات الكبرى، ج ٢، ص ٢٠ ، تاريخ طبرسي، ج ٢، ص
 ٢ مجمع البيان، ج ٢، ص ٢١٠.

فيزز التغيرات

مبيّنة لشيطتته والمراد «بأوليائه» أبو سفيان وأصحابه أو نعيم الأشجعيّ ومن أمره. فإن قيل: إنَّ الَّذين سمَّاهم الله بالشيطان إنَّما خوَّفوا المؤمنين فما معنى ﴿ يُخَوِّفُ أَوَّلِيَآءَهُ.﴾؟ قال ابن عبّاس: (المفعول الأوّل في «يخوّفكم» محذوف)؛ فتقدير الكلام: ذلكم الشيطان يخوّفكم بأوليائه، وحذف الجارَ مثل قوله: ﴿لِيُنَذِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ ﴾ `` أي: بيوم التلاق، وحذف المفعول مثل قوله: ﴿فَإِذَا خِفْتِ عَلَتِهِ فَكَأَلْقِيهِ فِي ٱلْيَـرِ ﴾<sup>(٢)</sup> أي: إذا خفت عليه فرعون. وفي قراءة أبيّ بن كعب «يخوّفكم بأوليائه». وقيل: إنّ التخويف يتعدى إلى مفعولين من غير حرف يقال: خوّفته القتال، ولا يحتاج إلى تقدير حرف جرّ وحذفه كما عليه قراءة ابن مسعود.

وقيل في معنى الآية قول أخر وهو: أنَّ الشيطان يخوَّف أولياءه وهم المنافقون ليقعدوا عن قتال المشركين مثل أبى سفيان وأصحابه فأمًا أولياء الله فإنَّهم لا يخافونهم إذا خوَّفهم ولا ينقادون لأمره. والضمير في ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ ﴾ على المعنى الأوّل راجع إلى الأولياء وعلى القول الثاني عائد إلى الناس في قوله: ﴿ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ ﴾ ﴿ وَخَافُونِ ﴾ بحذف الياء ﴿ إِن كُنتُم تُمَوِّمِنِينَ ﴾. وَلَا يَحْزُنِكَ ٱلَّذِينَ يُسَدِعُونَ فِي ٱلْكُفَرْ إِنَّهُمْ لَن يَضُرُّوا ٱللَّهَ شَيْئاً يُرِيدُ ٱللَّهُ أَلَّا يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًّا فِي ٱلْآخِرَةِ وَلَمَمْ عَذَابٌ عَظِيمُ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ أَشَتَرُوْا ٱلْكُفْرَ بِٱلْإِيمَانِ لَن يَضُسَرُوا ٱللَّهَ شَيْئًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيدُ ٢ وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَغَرُوٓا أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِأَنفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوٓا إِشْمَأْ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُعِينٌ

قرأ نافع في جميع القرآن ﴿ يَحْزَنُونَ ﴾ بضمّ الياء وكسر الزاي إلَّا قوله:

۱\_ سورة غافر: ۱۵.

٢\_ سورة القصص: ٧.

المحكون في جميع الفرّيم الأَحْتَبَرُ الله فانه فتحها وضم الزاي. وقرأ الباقون أجمعون في جميع القرآن بفتح الياء وضم الزاي. وقرأ أبو جعفر للله عكس ما أجمعون في جميع القرآن بفتح الياء وضم الزاي. وقرأ أبو جعفر للله عكس ما قرأ نافع فإنه فتح الياء في جميع القرآن إلا قوله: ﴿ لَا يَحْزُنُهُمُ ٱلْفَنَعُ ٱلْمَنَعُ أَلَمَ أَلْفَنَعُ أَلَمَ أَلْمَ أَلْحَالِ الله وضم الزاي وقرأ أبو جعفر الله عكس ما قرأ نافع فإنه فتح الياء وضم الزاي وقرأ أبو جعفر الم الم أوران أوران أوران الم أوران ألم أنها أوران الم أوران الم أوران الم أوران أور أوران أوران

.......

المعنى: لممّا علَم الله المؤمنين ما يصلحهم عند تخويف الشيطان إيّاهم خصّ رسوله بضرب من التعليم في هذه الآية فقال: ﴿وَلَا يَحَزُنكَ ﴾ أيّها الرسول ﴿ ٱلَّذِينَ يُسَدِيعُونَ فِي ٱلْكُفَرِ ﴾ لغاية حرصهم عليه وشدّة رغبتهم فيه وهم المنافقون المتخلّفون الّذين يسارعون إلى ما أبطنوه من الكفر مظاهرة للكفّار وسعياً في إطفاء نور الله ﴿إِنَّهُمَ لَن يَضُرُّوا ٱللهَ شَيْعًا ﴾ ولا يرد الضرر إلّا على أنفسهم.

وَيُرِيدُ ٱللَّهُ أَلَّا يَجْمَلَ لَهُمْ حَظًا فِ ٱلَآخِرَةِ ﴾ والمراد من إرادة الله عدم جعل النصيب لهم في الآخرة وتركهم في طغيانهم وكفرهم وعدم إجبارهم على الإيمان لأنه ليس في سنّة التكليف إجبار ولذلك تركهم بسوء اختيارهم إلى أن يهلكوا على الكفر لأن كفرهم بلغ النهاية ولا يستحقّون الرحمة أبدا وَوَهَمْ عَذَابُ عَظِيمُ ﴾ مع ذلك الحرمان الكلّي من الثواب. ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ ٱشْتَرَا الْكُفُرَ بِالإيمَنِ ﴾ أخذوه بدلاً منه رغبة فيما أخذوه ﴿ لَن يَعْسُرُوا ٱللَّه شَيّتًا ﴾ لأنه تعالى غني عن كفرهم وإيمانهم ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ آلِيدُ ﴾ موجع. ﴿ وَلَا يَعْسَبَنَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا أَلَهُ الموصول مع صلته فاعل ﴿ يَعْسَبُنَ أَلِيدُ ﴾ موجع. والما في الكلام موصولة أو مصدرية وكان حقها في قياس علم الخط أن يكتب مفصولة لكنّها وقعت في مصحف عثمان متصلة فتبعوه الكتاب، والإملاء إطالة المدة. بيّن سبحانه أن إمهال الكفار لا ينفعهم إذا كان يؤدي إلى العقاب أي: لا يظن آلذين كفروا أن إطالتنا لأعمارهم خير لهم من القتل

١- سورة الأنبياء: ١٠٣.

يحكو التغيلة،

في سبيل الله لأنّ قتل الشهداء أدّاهم إلى الجنّة وبقاء هؤلاء الكفّار في الكفر يؤدّيهم إلى النار ونطيل عمرهم ونترك المعاجلة لعقوبتهم. في لِيَزْدَادُوَا إِشْـمَأْ وَلَهُمْ عَذَابٌ شُهِينٌ ﴾ أي: لتكون عاقبة أمرهم ازدياد

الإثم، واللام لام العاقبة مثل قولهم: الإثم، واللام لام العاقبة مثل قولهم: أموالنا لذوي الميراث نجمعها و دورنا لخراب الدهر نبنيها<sup>(۱)</sup>

و قول الآخر: لدوا للموت وابنوا للخراب.

ولا يجوز أن يكون اللام لام الإرادة والغرض لأنها لو كانت لام الغرض والإرادة يوجب أن يكون الكفّار مطيعين لله من حيث فعلوا ما وافق إرادته تعالى، وذلك لم يقل به أحد، ولأنّ إرادة القبيح قبيحة وهو تعالى منزّه عن القبيح وقد قال: ﴿ وَمَا خَلَفْتُ اَلِمِينَ وَآلإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾<sup>(٢)</sup> وقال تعالى: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن زَسُولٍ إِلَّا لِيُطْكَعَ بِإِذْبِ اللَّهِ ﴾<sup>(٣)</sup> وقال: ﴿ وَمَآ أُمُرَوَا إِلَا لِيَعْبُدُوا اللَهُ ﴾<sup>(٤)</sup> فالذين فسرّوا اللام بلام الإرادة من أهل السنّة والجماعة بمعزل عن القبول.

ودلّت الآية على أنّ إطالة عمر الكافر وإيصاله إلى مراداته في الدنيا ليس بخير بل نقمة في الحقيقة لأنّ الخبيص المسموم لا يعدّ نعمة.

وفي تفسير «روح البيان»: قال النبيﷺ: «خير الناس من طال عمره وحسن عمله وشرّ الناس من طال عمره وساء عمله».<sup>(ه)</sup>

١ـ حقائق التأويل، ص ٢٧٩؛ كنز الفوائد، ص ٤٨؛ التبيان، ج ٣، ص ٢٠؛ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ٧، ص ٢٥٦. ٢ـ سورة الذاريات: ٥٦. ٤ـ سورة النساء: ١٤. ٥ـ الأمالي، ص ١١١؛ من لايحضره الفقيه، ج ٤، ص ٣٩٦؛ روضة الواعظين، ص ٤٤٨. قال الله تعالى لرسول الله ﷺ ليلة المعراج: «إنّ من نعمتي على أمّتك أتي قصرت أعمارهم كى لا تكثر ذنوبهم وأقللت أموالهم كيلا يشتدُ في القيامة حسابهم وأخّرت زمانهم كيلا يطول في القبور حبسهم».

وقال أيضا: «يا أحمد لا تتزيّن بلين اللباس وطيب الطعام ولين الوطأة فإنّ النفس مأوى كلّ شرّ وهي رفيق سوء كلّما تجرّها إلى طاعة تجرّك إلى معصية. وتخالفك في الطاعة وتطيع لك في المعصية وتطغى إذا شبعت وتتكبّر إذا استغنت وهي قرينة للشيطان».

وقيل في النفس: مثلها كمثل النعامة تأكل الكثير وإذا حمّلت عليها لا تطير، وإذا قيل: أنت طائر، قالت: أنا بعير وهذه رجلي، وإذا حمّلت عليها شيئا، قالت: أنا طائر وهذا جناحي. فكثرة المال تغرّ النفس.<sup>(1)</sup>

قال الحقّيّ في تفسيره: وعن عائشة أنّها قالت: قلت لرسول الله ألا تستطعم الله فيطعمك لما رأيت به من الجوع وشد الحجر من السغب؟ قال على الله الله في وألذي نفسي بيده لو سألت رتي أن يجري معي جبال الدنيا ذهبا لأجراها حيث شنت من الأرض ولكني اخترت جوع الدنيا على شبعها وققر الدنيا على غنائها وحزن الدنيا على فرحها، يا عائشة إنّ الدنيا لا تنبغي لمحمد ولا لآل محمد، والدنيا والآخرة ضرّتان فمن يطلب الجمع بينهما فهو ممكور ومن يدّعي الجمع بينهما فهو مغرور ومن رام متابعة الهوى وترك البلوغ إلى الدرجات العلى فهو غريق في الغفلة»، الحديث.<sup>(1)</sup>

وبالجملة يا أيّها الإخوان اعلموا أنّ الّذين مضوا قبلنا من الأمم قد عاشوا طويلا وجمعوا كثيرا فما أغنتهم أموالهم فتذكّروا موتهم ومصارعهم

۱\_ مستدرك سفينة البحار، ج ٤، ص ٢٩٨؛ وج ٨ ص ٢٧٩، وج ١٠، ص ١١٤؛ بحارالأنوار، ج ٧٤، ص ٢٣. ٢\_ جامع السعادات، ج ٢، ص ٤٥. تحت التراب وتأمّلوا كيف تبدّدت أجزاؤهم وكيف أرملوا نساءهم وأيتموا أولادهم وضيّعوا أموالهم وهلكت بعدهم صغارهم وكبارهم وانقطعت آثارهم وديارهم؟ فلم يرجع من كفر بنعمة الله إلّا إلى العذاب، فمن كانت غفلته كغفلتهم فستصير إلى ما صاروا وإن عاش طويلاً فإنّ الله يمهل ولا يهمل قال الله تعالى: ﴿ نُمَنِّعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ نَضَطَرُّهُمْ إِلَىٰ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾<sup>(١)</sup> وما التمتّع بها إلّا قليل فالدنيا ساعة فاجعلها طاعة.

مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَـآ أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ ٱلْخَبِيتَ مِنَ ٱلطَّيِبُ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُطْلِمَكُمْ عَلَى ٱلْغَيْبِ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَجْتَبِي مِن رُّسُلِهِ. مَن يَشَآهُ فَنَامِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَـتَقُواْ فَلَكُمْ آَجَرُ عَظِيمُ شَ

النزول: قيل: إنّ المشركين قالوا لأبي طالب: إن كان محمّد صادقا فليخبرنا من يؤمن منّا ومن يكفر فإن وجدنا مخبره كما أخبرنا آمنًا به فذكر ذلك للنبيّ فأنزل الله هذه الآية.<sup>(٢)</sup>

قال الرازي في تفسيره: هذه الآية من بقيّة الكلام في قصّة أحد فأخبر تعالى أن الأحوال الّتي وقعت في وقعة أحد من القتل والهزيمة ثمّ دعاء النبيّ إيّاهم مع ما كان بهم من الجراحات إلى الخروج لطلب العدوّ ثمّ دعاؤه إيّاهم مرّة أخرى إلى بدر الصغرى لموعد أبي سفيان فأخبر سبحانه أنّ كلّ هذه الأحوال لامتياز المؤمن من المنافق لأنّ المنافقين خافوا ورجعوا وشتموا بكثرة القتلى منكم ثمّ تبطّؤ المؤمنين عن العود إلى الجهاد فأخبر سبحانه أنّ لا يجوز في حكمته أن يذركم على ما أنتم عليه من اختلاط المنافقين بكم وإظهارهم أنّهم منكم ومن أهل الإيمان بل كان في حكمته رفع هذه الشبهات

> ۱\_ سورة لقمان: ۲٤. ۲\_ التبيان، ج ۳، ص ٦٢؛ مجمع البيان، ج ۲، ص ٤٥٦؛ جامع البيان، ج ٤، ص ٢٥٠.

حتَّى يحصل الامتياز فهذا وجه النظم. و«ماز» يتعدّى إلى المفعول وقرئ «يميز» مخفَّفاً ومشدّداً ومنه الحديث من ماز أذى عن طريق فهو له صدقة وحجّة.

والمعنى: ﴿ مَمَا كَانَ ٱللہ ﴾ ليذركم يا معشر المؤمنين ﴿ عَلَىٰ مَـآ أَنتُمْ عَلَيْهِ ﴾ من اختلاط المؤمن بالمنافق وأشباهه ﴿ حَتَّى تِمِيرَ ﴾ المنافق من المؤمن.

واختلفوا بأيّ شيء ميّز بينهم: قيل: بإلقاء المحن والقتل والهزيمة فمن كان مؤمناً ثبت على إيمانه وتصديق الرسول ومن كان منافقاً ظهر نفاقه وإنكاره.

وقيل: إنّ الله وعد بنصرة المؤمنين وإذلال الكافرين فلمًا قوي الإسلام عظمت دولته وذلّ الكفر وأهله فعند ذلك حصل الامتياز.

وقيل: القرائن الدالَّة مثل أنَّ المسلمين كانوا يفرحون بنصرة الإسلام والمنافقين كانوا يغتمون بسبب ذلك.

فإن قيل: إنّ هذا التميّز إن ظهر وانكشف يبقى كونهم منافقين وإن لم يظهر لم يحصل موعود الله فالجواب أنّه ظهر عند الملائكة وخواصً المؤمنين وعند الرسول وعند البعض حصل الامتياز الظنّيّ لا القطعيّ.

ثم قال: ﴿وَمَا كَانَ أَنَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَ ٱلْفَيَّبِ ﴾ معناه أنَّه سبحانه لا يظهر على غيبه عامّة الناس فيعلموا ما في القلوب أنّ هذا مؤمن وهذا منافق ولا يكون له تعالى أن يبيّن أنّ فلاناً من أهل الجنّة وفلاناً من أهل النار لعامّة الناس بل يكون يعرف هذا الأمر من الإطاعة والمعصية والامتحانات فأمّا معرفة ذلك على الاطّلاع من الغيب فهو من خواص الأنبياء ولهذا قال: ﴿وَلَنَكِنَ ٱللَّهَ يَجَتَي مِن تُسُلِهِ. مَن يَثَآهُ ﴾ فخصّهم بإعلامهم أنّ هذا مؤمن وهذا منافق أو المعنى: ولكنّ الله يجتبي من رسله من يشاء فيمتحن خلقه بالشرائع على أيديهم حتّى يتميّز الفريقان بالامتحان. ويمكن أن يكون المعنى: وما كان الله لَحِنَوُ الْحَقِرَاتِ

ليجعلكم كلّكم عالمين بالغيب من حيث يعلم الرسول حتّى تصيروا مستغنين عن الرسول بل الله يخصّ من يشاء من عباده بالرسالة ثمّ يكلّف الباقين طاعة هؤلاء الرسل. ثمّ قال سبحانه: ﴿فَتَامِنُوا بِلَقَهِ وَرُسُلِهِ ﴾ ولا تشكّوا في دين الإسلام ﴿وَإِن تُؤْمِنُوا ﴾ حقّ الإيمان ﴿وَتَتَقُوا ﴾ النفاق ﴿فَلَكُمْ ﴾ بمقابلة ذلك الإيمان والتقوى ﴿أَجَرُ عَظِيمٌ ﴾ لا يبلغ كنهه، وهذا الأجر على قدر عظم التقوى فإنّ السير في مسلك التقوى يتهيّا بقدمي التقوى إلى أن يبلغ السائر بمقام لا يصدر منه المباحات ويكون سعيه أن يجعل المباحات مستحبّات.

قال إبراهيم بن أدهم: بتَ ليلة تحت صخرة بيت المقدس فلمًا كان بعض الليل رأيت في الرؤيا أنَّه نزل ملكان فقال أحدهما: من هاهنا؟ فقال الآخر: إبراهيم بن أدهم، فقال: ذلك الذي حطَّ الله درجة من درجاته، فقال: لم؟ قال: لأنَّه اشترى بالبصرة التمر فوقعت تمرة على تمره من تمر البقَّال فلم يردَها.

قال إبراهيم: فمضيت إلى البصرة واشتريت التمر من ذلك الرجل وأوقعت تمرة على تمره ورجعت إلى بيت المقدس وبت في الصخرة فلمًا كان بعض الليل إذ أنا بملكين قد نزلا من السماء فقال أحدهما لصاحبه: من هنا؟ فقال أحدهما: ذلك الّذي ردّ التمرة إلى مكانها فرفعت درجته.

فهذا هو التقوى على الحقيقة ولا يتيستر مثل هذا المقام إلّا بالتوستل إلى اقتداء رسول الله كما قال سبحانه: ﴿وَاَبَتَغُوّا إِلَيْهِ ٱلْوَسِـيلَةَ ﴾<sup>(١)</sup> فيا أخي لا تضيّع أيّامك فإنّ أيّامك رأس مالك وإنّك مادمت قابضاً على رأس مالك قادر على طلب الربح فإنّ الموتى يتمنّون أن يؤذن لهم بأن يصلّوا ركعتين أو يقولوا مرة: «لا إله إلّا اللَّه» أو يسبّحوا مرة فلا يؤذن لهم ويتعجّبون من الأحياء كيف يضيَّعونَ أيّامهم في الغفلة.

١\_ سورة المائدة: ٣٥.

وَلا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا مَاتَىٰهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ. هُوَ خَيْرًا لَهُمَّ بَلْ هُوَ شَرٌ لَهُمَّ سَيُطَوَقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ. يَوْمَ الْقِيَدَمَةُ وَلِلَهِ مِيرَتُ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۞

لمّا بالغ في التحريص على بذل النفس في الجهاد في الآيات المتقدّمة شرع في التحريص على بذل المال وبيّن الوعيد الشديد لمن يبخل يبذل المال المقرّر إنفاقه في سبيله.

قرأ حمزة بالياء والباقون بالباء قال الزجّاج: على الخطاب معنى الآية: ولا تحسبن بخل الذين يبخلون خيراً لهم، فحذف المضاف لدلالة «يبخلون» عليه، وأمّا من قرأ بالياء المنقّطة من تحت أي: لا يحسبن ضمير رسول الله أو ضمير أحد بخل الذين يبخلون خيراً لهم، أو يكون فاعل ﴿ يَحْسَبَنَ ﴾ كلمة فسمير أحد بخل الذين يبخلون خيراً لهم، أو يكون فاعل ﴿ يَحْسَبَنَ ﴾ كلمة إَلَذِينَ يَبْخَلُونَ ﴾ فيكون المفعول محذوفاً وتقديره: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ الَذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا مَاتَنَهُمُ الله مِن فَضْلِهِ. ﴾ بخلهم ﴿ هُوَ خَيَرَ هَمُ مَن الفاقهم و «خيراً» مفعول يحسبن البخلاء ﴿ هُوَ ﴾ أي: البخل ﴿ عَرَرُ هَمَ مَن إنفاقهم و «خيراً» مفعول ثان ليحسبن فبل هُوَ ﴾ أي: البخل في غَيرًا لهم من إنفاقهم و «خيراً» مفعول شريئيكلوَقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ. يَوْمَ الْقِيْسَمَةِ ﴾ بيان لقوله: ﴿ هُوَ مَتَرٌ لَمَةًم ﴾ أي:

اختلف في معناه فقيل: الكلام من قبيل الاستعارة التمثيليّة شبّه لزوم وبال البخل وإثمه بهم بلزوم طوق الحمامة بها في عدم زوال الطوق عنها فعبّر عن لزوم الوبال بهم بالتطويق. وهذا المعنى يحتاج إلى تمحّل المجاز وخروج من الحقيقة ولا حاجة لنا به على أنّ هذا المعنى مخالف لأخبار كثيرة عن أنمّتنا للمظِّيّا.

والمعنى الصحيح هو أن يجعل ما بخل به طوقاً على عنق البخيل حقيقة وهو المرويَ عن أبي جعفرالليم وهو قول ابن مسعود وابن عبّاس

۳۳...

والسدّيّ والشعبيّ وجماعة. وروي عن النبي ﷺ أنّه قال: «ما من رجل لا يؤدّي الزكاة إلّا جعل في عنقه شجاع يوم القيامة» ثمّ تلا هذه الآية<sup>(١)</sup> وقال: «ما من ذي رحم يأتي رحمه يسأله من ضغل ما أعطاه الله إيّاه فيبخل به عنه إلّا أخرج الله له من جهنم شجاعاً يتلمّظ بلسانه حتى يطوّقه» وتلا هذه الآية.<sup>(٢)</sup>

وقيل: معنى الآية: يجعل في عنقه يوم القيامة طوق من نار.

وقال ابن عبّاس: (يجعل الزكاة في عنقهم كهيئة الطوق شجاعاً ذا زبيبتين يلدغ بهما خدّيه ويقول: أنا الزكاة الّتي بخلت في الدنيا بي).<sup>(٣)</sup>

وقيل: المعنى سيكلّفون ما بخلوا به يوم القيامة، أن يؤتوا به فيكون ذلك توبيخاً وتشديداً لعذابهم، ولكنّ الصحيح حمل الكلام على الحقيقة لأنّ الروايات وردت بها كما في رواية أخرى: «**يجعل ما بخل به من الزكاة حيّة يطوّقها في عنقه يوم** القيامة تنهشه من قرنه إلى قدميه وتنقّر رأسه وتقول: أنا مالك».<sup>(١)</sup>

وفي حديث آخر قال النبيﷺ: «ما من رجل يكون له إبل أو بقر أو غنم لا يؤدي حقّها إلّا اتي بها يوم القيامة أعظم ما تكون وأسمنها تطأه بأخفافها وتنطحه بقرونها كلّما جازت اخراها ردّت عليه أولاها حتّى يقضى بين الناس».<sup>(٥)</sup>

قال أبو حامد: مانع زكاة الإبل يحمل بعيراً على كاهله، له رغاء وثقل يعدل الجبل العظيم، ومانع زكاة البقر يحمل ثوراً على كاهله له خوار وثقل

١- بحارالأنوار، ج ٧، ص ١٤١؛ زبدة البيان، ص ٢٠٥؛ مجمع البيان، ج ٢، ص ٤٥٨.
٢- مجمع البيان، ج ٢، ص ٤٥٨؛ وجامع البيان، ج ٤، ص ٢٥٤.
٣- تفسير الرازي، ج ٩، ص ١١٤.
٣- تفسير الرازي، ج ٩، ص ١٤٤؛ والكشاف، ج ١، ص٤٨٤؛ وتفسير الثعلبي، ج ٣، ص ٢٢٠
٤- مجمع البيان، ج٢، ص ٢٥٨؛ والكشاف، ج ١، ص٤٨٤؛ وتفسير الثعلبي، ج ٣، ص٢٢٠
٥- تذكرة الفقهاء، ج ١، ص ٢٠٩، و ج ٥، ص ٢٧؛ وصحيح البخاري، ج ٢، ص ١٢٤ أحكام القرآن، ج ٣، ص ٢٢٥.

| ج ۳ | / | متتباللات | YA |
|-----|---|-----------|----|
|-----|---|-----------|----|

يعدل الجبل العظيم، ومانع زكاة الغنم يحمل شاة لها ثغاء وثقل يعدل الجبل العظيم، والرغاء والخوار والثغاء كالرعد القاصف ومانع الزكاة من الزرع يحمل على كاهله أعدالاً قد ملئت من الجنس الذي كان يبخل به برّاً كان أو شعيراً أثقل ما يكون، ينادي تحته بالويل والثبور.

وقال: مانع زكاة المال يحمل شجاعاً أقرع له زبيبتان وذنبه قد انساب في منخريه واستدار بجيده وثقل على كاهله كأنّه طوق بكلّ رحى في الأرض وتقول الملائكة: هذا ما بخلتم به.<sup>(۱)</sup> فؤولِقه مِيرَتُ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ أي: ما يتوارثه أهلهما من مال وغيره من الرسالات الّتي يتوارثها أهل السماوات فما لهم يبخلون عليه بملكه أو المعنى أنّه يرث منهم ما يمسكونه عند هلاكهم

قال النبي؟؟؟؟ «حصّنوا أموالكم بالزكاة وداووا مرضاكم بالصدقة واستقبلوا البلايا بالدعاء». قال؟؟؟ «لا صلاة لمن لا زكاة له».<sup>(\*)</sup>

روي أنّ موسى للله مرّ برجل وهو يصلّي مع حضور القلب وخشوع فقال: «يا ربّ ما أحسن صلاته»؛ فقال الله: «لو صلّى في كلّ يوم وليلة ألف ركعة وأعتق ألف رقبة وصلّى على ألف جنازة وحج ألف حجّة وغزا ألف غزوة لم ينغمه حتّى يؤذي زكاة ماله».

وقال النبيﷺ: «ملعون مال لا يزكي كل عام، وملعون بدن لا يبتلى في كل أربعين ليلة. ومن البلاء النكبة والعثرة والمرضة والخدشة واختلاج العين فما فوق ذلك».<sup>(٣)</sup>

١\_ كتاب الأم، ج ٢، ص ٣. ٢\_ الاختصاص، ص ٣٣٥؛ كنز العمال، ج ١٥، ص ٨٣١؛ مستدرك الوسائل، ج ٧، ص ٧؛ خصال، ص ٢٢٠؛ النوادر، ص١٦٥. ٣\_ الكافي ج ٣. ص ٢٠٤ وص ٥٠٥؛ وسائل الشيعة ج ٩. ص ٢٣! من لايحضره الفقيه ج ٢. ص ١٠.

فيوكذ التغبيلات

لَّقَدَ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ ٱلَّذِينَ قَالُوَا إِنَّ ٱللَّهَ فَفِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِبَاءُ سَنَكْنُبُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ ٱلْأَنْبِيَآة بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ دُوقُوا عَذَاتِ ٱلْحَرِيقِ ﷺ ذَلِكَ بِمَا قَدَمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَيْسَ بِظَـلَامِ لِلْعَبِيدِ ﷺ

أسباب النزول: قال الطبرسيّ: لمّا نزلت: فَهْمَن ذَا ٱلَّذِى يُقْرِضُ ٱللَّه قَرْضًا حَسَنًا <sup>(۱)</sup> قالت اليهود: إنّ اللَّه فقير يستقرض منَّا ونحن أغنياء.<sup>(۳)</sup> وقائله حييّ بن أخطب وقيل: كتب النبي الشَّ مع أبي بكر إلى يهود بني قينقاع يدعوهم إلى إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وأن يقرضوا الله قرضاً حسنا فدخل أبو بكر بيت مدارستهم فوجد ناساً كثيراً منهم اجتمعوا إلى رجل منهم يقال له: فنحاص بن عازورا، فدعاهم إلى الإسلام والصلاة فقال فنحاص: إن كان ما تقول حقًا فإنّ اللَه إذن لفقير ونحن أغنياء، ولو كان غنيًا لما استقرضنا أموالنا فغضب أبو بكر وضرب وجهه فنزلت الآية.

قال الرازيّ في «المفاتيح»: إنّه يبعد من العاقل أن يقول: «إنّ اللّه فقير ونحن أغنياء» وقد صدر هذا الكلام منهم فإمّا أن ذكروه على سبيل الاستهزاء والسخريّة على سبيل الطعن في نبوّة محمّدﷺ.

والمعنى: لو صدق محمّد في أنّ الإله يطلب المال من عبيده لكان فقيراً ولمّا كان ذلك محالاً ثبت أنّه كاذب.

وبالجملة فلو كان القائل بهذا الكلام فنحاص فوجه الجمع رضى الباقين بذلك. المعنى: أدرك سبحانه وعلم قول القائلين ﴿إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ ﴾ أي: ذو حاجة لانه يستقرض منّا ﴿وَنَحَنُ آغَنِيَآهُ﴾ عن الحاجة وإنّما قالوه تلبيساً على

ال سورة البقرة: ٢٤٥.

٢\_ التبيان، ج ٣، ص ٥٨؛ ومجمع البيان، ج ٢، ص ٤٦٠؛ وتفسير الثعلبي، ج ٣، ص ٢٢٢؛ والدر المنثور ج ٢، ص ١٠٦.

۲٩ .

عوامّهم، وقيل: معناه أنّ الله فقير لأنّه يضيّق علينا الرزق ونحن أغنياء لأنّا نوسّع الرزق على أهالينا. ﴿سَتَكْتُبُ مَا قَالُوا ﴾ أي: سنكتب قولهم في صحائف الحفظة ولا نهمله، والسين للتأكيد أي: لن يفوتنا أبداً تدوينه وإثباته كيف لا وهو كفر بالله واستهزاء بالقرآن العظيم والرسول الكريم؟

وقمّتَلَهُمُ ٱلأَنْبِيمَة ﴾ أي: سنكتب قتلهم الأنبياء والمراد أسلافهم وهم راضون بفعل آبائهم إذ لم ينهوهم. وفي العطف إيذان بأنّهما في العظم أخوان. وفي الآية دلالة على أن الرضا بفعل القبيح يجري مجراه في عظم الجرم لأن اليهود الذين وصفوا بقتل الأنبياء لم يتولوا ذلك بأنفسهم وإنّما ذموا بذلك لأنهم بمنزلة من تولّى في عظم الإثم في عظم الإثم من يقلوا ذلك بأنفسهم وإنّما ذموا بذلك لأنهم بمنزلة من تولّى في عظم الإثم في اعتقاداتهم وفي العلم وفي أي متعلّوا بأنهما في العظم أخوان. وفي الآية دلالة على أن الرضا بفعل القبيح يجري مجراه في عظم الجرم لأن اليهود الذين وصفوا بقتل الأنبياء لم يتولّوا ذلك بأنفسهم وإنّما ذموا بذلك لأنهم اليهم وقم حالا من اليهود ألذين وعلم الإثم في عظم الإثم في عظم الإثم في عظم الإثم من تولّى في عظم الأنبياء لم يتولّوا ذلك بأنفسهم وإنّما ذموا بذلك لأنهم اليهود ألذين وصفوا بقتل الأنبياء لم يتولّوا ذلك بأنفسهم وإنّما ذموا بذلك لأنهم اليهود ألذين وصفوا بقتل الأنبياء لم يتولّوا ذلك بأنفسهم وإنّما ذموا بذلك لأنهم اليهود ألذين وصفوا بقتل الأنبياء لم يتولّوا ذلك بأنفسهم وإنّما ذموا بذلك لأنهم اليهود ألذين وصفوا بقتل الأنبياء لم يتولّوا ذلك بأنفسهم وإنّما ذموا بذلك لأنهم اليهود ألذين وصفوا بقتل الأنبياء لم يتولّوا ذلك بأنفسهم وإنّما ذموا بذلك لأنهم اليهم وإنّما ذموا بذلك لأنهم من اليهود ألذي بأنه من تولّى في عظم الإثم في عظم الإثم اللهم ولهم وله من تولّى في عظم الإثم الإم ومن الم أو ينتم الأمر.

﴿ وَنَقُولُ ﴾ عند الموت أو عند الحشر أو عند قراءة الكتب ﴿ دُوقُوا
عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ نقول: ذوقوا عذاب المحرق كما أذقتم المرسلين الغصص.

أن ألك به إشارة إلى العذاب المذكور فريما قَدَّمَتْ أيْدِيكُم به بسبب ما أسرفت من قتل الأنبياء والتفوة بمثل تلك العظيمة، والتعبير عن الأنفس «بالأيدي» لأن أكثر الأعمال يزاول ويداوم بهن فاستعمل على التغليب.

﴿وَأَنَّ ٱللَّهَ لَيْسَ بِظَـلَامِ لِلْعَبِـيدِ ﴾ وإنَّما ذكر لفظ «الظلَّام» وهو للتكثير تأكيداً لنفي مطلق الظلم.

ٱلَّذِينَ قَالُوَا إِنَّ ٱللَّهُ عَهِدَ إِلَيْنَا ٱلَّا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَقَّى يَأْتِيَنَا بِقُرْبَانِ تَأْكُلُهُ ٱلنَّارُ قُلْ قَدْ جَآءَكُمْ رُسُلٌ مِن فَبْلِي بِٱلْبَيِنَنَتِ وَبِالَّذِى قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِن كُنتُمْ صَندِقِينَ ٢

هذه شبهة للكفّار في طعن نبوته ﷺ وتقريرها: أنّهم قالوا: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ عَهِـدَ إِلَيْـنَآ أَلَّا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَقَّ يَأْتِيَنَا بِقُرْبَانِ تَأْكُلُهُ ٱلنَّارُ ﴾ وأنت يا محمّد

ما فعلت ذلك فوجب أن لا تكون من الأنبياء.

قال ابن عبّاس: (نزلت الآية في كعب بن الأشرف وكعب بن أسيد ومالك بن الصيف ووهب بن يهودا وزيد بن التابوت وفنحاص وغيرهم أتوا رسول الله فقالوا: تزعم أنّك رسول الله وأنّه تعالى أنزل عليك كتاباً وقد عهد الله إلينا في التوراة فؤاًلًا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَقَّى يَأْتِيَنَا بِقُرْبَانٍ تَأْكُلُهُ ٱلنَّارُ لَهِ ويكون لها دويً خفيف ينزل من السماء فإن جئتنا بهذا صدقناك، فنزلت الآية).<sup>(۱)</sup>

قال عطاء: كانت بنو إسرائيل يذبحون لله فيأخذون الشروب وأطائب اللحم فيضعونها في وسط بيت والسقف مكشوف فيقوم النبيّ في البيت ويناجي ربّه وبنو إسرائيل خارجون واقفون حول البيت فتنزل نار بيضاء لها دويّ خفيف ولا دخان لها فتأكل ذلك القربان. وهذا الاقتراح منهم غلط وعناد لأنّ أكل النار القربان لم يوجب الإيمان إلّا لكونه معجزة فهو وسائر المعجزات سواء وذلك لأنّ اليهود اذعوا أنّ اللّه قال في التوراة: «من جاءكم يزعم أنّه نبيّ فلا تصدّقوه حتى يأتيكم بقربان تأكله النار».<sup>(1)</sup>

قال الرازيّ: وللعلماء في هذا الادّعاء قولان:

الأوّل: وهو قول السدّيّ: أنّ هذا الكلام جاء في التوراة ولكنّه مع شرط وذلك أنّه تعالى قال في التوراة: من جاءكم يزعم أنّه نبيّ فلا تصدّقوه حتّى يأتيكم بقربان تأكله النار إلّا المسيح ومحمّدا فإنّهما إذا أتيا فآمنوا بهما فإنّهما يأتيان بغير قربان تأكله النار.

الثاني: أنّ هذا الكلام كذب على التوراة لأنّه لو كان ذلك حقًا لكانت معجزات كلّ الأنبياء هذا القربان ومعلوم أنّه ما كان الأمر كذلك فإنّ معجزات

١- تفسير الثعلبي، ج ٣، ص ٢٢٣؛ والعجاب في بيان الأسباب، ج ٢، ص ٨٠٧.
 ٢- تفسير الرازي، ج ٩، ص ١٢١؛ وتفسير الثعلبي، ج ٣، ص ٢٢٣؛ وزادالمسير، ج ٢، ص ٢٦.

| ۳ | <del>.</del> / | مقتليك الملاقظ |  |
|---|----------------|----------------|--|
|---|----------------|----------------|--|

موسى عند فرعون كانت أشياء سوى هذا القربان. وبالجملة ردّ الله عليهم هذه الشبهة بقوله: ﴿قُلْ ﴾ لهم يا محمّد: ﴿قَدْ جَآءَكُمْ رُسُلٌ ﴾ كثيرة العدد كبيرة المقدار ﴿قِن قَبَل بِٱلْبَيْنَنَتِ﴾ والمعجزات الواضحة ﴿وَبِالَّذِى قُلْتُمَ ﴾ بعينه من القربان الذي تأكله النار ﴿فَلِمَ قَتَلَتُمُوهُمْ إِن كُنتُمَ صَكِفِقِينَ ﴾ في أنّكم تؤمنون لرسول يأتيكم بقربان تأكل النار فإن زكريًا ويحيى وغيرهما من الأنبياء قد جاءوكم بما قلتم فلم قتلتموهم ولم تؤمنوا لهم؟

و«القربان» البرّ الّذي يتقرّب به إلى اللّه وأصله المصدر كالكفران والخسران ثمّ سمّي به نفس المتقرّب به ومنه قولهﷺ لكعب بن عجرة: «يا كعب الصوم جنّة والعملاة قربان».<sup>(۱)</sup> أي: بها يتقرّب إلى اللّه ويستشفع في الحاجة لديه.<sup>(۲)</sup>

فَإِن كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذِبَ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ جَآءُو بِٱلْبَيِّنَنَتِ وَٱلرَّبُرِ وَٱلْكِتَنِ ٱلْمُنِيرِ ٢

أي: فإن كذّبوك في نبوتك فطالما كذّبوا رسلاً من قبلك وأنكروهم مثل نوح وهود وصالح وإبراهيم وشعيب بل قتلوهم مثل يحيى وزكريًا، والمقصود تسلية رسول اللهﷺ وبيان أن هذا التكذيب ليس أمراً مختصًا به بل شأن جميع الكفّار تكذيب الأنبياء وهم صبروا على ما نالهم فكن متأسيّاً سالكاً طريقتهم لأن المصيبة إذا عمّت طابت وخفّت.

وأمًا البيّنات فهي الدلائل والمعجزات وأمّا الزبر فهي الكتب وهي جمع «زبر» بمعنى المزبور أي: المكتوب. قال الزجّاج: الزبور كلّ كتاب ذي حكمة. وعلى هذا فالأنسب أن يكون معنى الزبور من الزبر الّذي هو الزجر يقال

- ۱۔ تفسير الرازي، ج ۹، ص ۱۲۲.
- ٢- تقريرات آية الله المجدد الشيرازي، ج ٣. ص ٨٨.

لين الغذات

زبرت الرجل إذا زجرته عن الباطل وسمّي الكتاب زبوراً لما فيه من الزبر عن خلاف الحقّ وبه سمّي زبور داود لكثرة ما فيه من الزواجر والمواعظ و«المنير» الموضح.

ومن المعلوم أنّ المواعظ الحسنة والزواجر المصلحة تطهّر النفس من الصفات الرذيلة بشرط أن يكون الإنسان خالياً عن العناد والإصرار حتّى يرى الحقّ حقًا والباطل باطلا فحيننذ يهتدي بسراج الشريعة وعلامة اهتدائه انقطاعه عن ميل الدنيا واتّباع الهوى.

روي أنّ عيسى للنّهِ مرّ بقرية فإذا أهلها موتى في الأفنية والطرق فقال: «يا معشر الحواريّين إنّ هؤلاء ماتوا على مخط ولو ماتوا على غير ذلك لتدافنوا». فقالوا: يا روح الله وددنا أنّا علمنا خبرهم، فسأل للنّهِ ربّه، فأوحى الله إليه «إذا كان الليل فنادهم يجيبوك» فلمّا كان الليل أشرف على الموتى ثمّ نادى: «يا أهل القرية»، فأجابه مجيب: لبّيك يا روح الله، فقال: «ما حالكم وما قمّتكم؟» قال: بتنا في عافية وأصبحنا في الهاوية، قال: «وكيف ذلك؟» قال: لحبّنا الدنيا وطاعتنا أهل المعاصي، قال: «وكيف كان حبكم للدنيا؟» قال: كحبّ الصبيّ لأمّه إذا أقبلت فرحنا وإذا أدبرت حزنًا، قال: «فما بال أصحابك لم يجيبوني؟» قال: لأنّهم ملجمون بلجام من نار بأيدي ملائكة غلاظ شداد، قال: «كيف أجبتني من بينهم؟» قال: لأني كنت فيهم ولم أكن منهم فلمّا نزل العذاب أصابني فأنا معلّق على شفير جهنّم لا أدري أأنجو منها أم أكبكب فيها.<sup>(۱)</sup>

وإيّاك أيّها الإنسان والتكذيب والإنكار فيما بيّنه الأنبياء وأهل الذكر وقد نهى الحكماء الإلهيّة أن لا يجالس الجاهل أهل الإنكار بل يكون لا يلتفت إليهم

١ـ الكافي، ج ٢، ص ٣١٨؛ ومعاني الأخبار، ج ٢، ص ٣٤١، ثم راجع: علل الشرايع، ج ٢، ص٤٦٦؛ وثواب الأعمال، ص ٢٥٤. أصلاً إذ المجاورة مؤثّرة ومن موجبات تشكيك الأمر وتشويق الذهن كما قيل: عدوى البليد إلى الجليد سريعة والجمر توضع في الرماد فتخمـد<sup>(1)</sup>

كُلُّ نَفْسٍ ذَآبِقَةُ ٱلْمُؤْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّزَت أَجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةُ فَمَن رُّحْنَعَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخِلَ ٱلْجَنَّكَةَ فَقَدْ فَازُ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَآ إِلَّا مَتَنعُ ٱلْفُرُورِ @

أي: كلَّ نفس تخرج وتنفكَ من البدن بسبب الموت فكنَّي بالذوق عن القلَة. في الحديث: لمّا خلق اللَه آدم اشتكت الأرض إلى ربّها لما أخذ منها فوعدها أن يردّ فيها ما أخذ منها فما من أحد إلَّا ويدفن في التربة الّتي أخذ منها.

لَوْوَلِمَّمَا نُوُفَوَّنِ أَجُورَكُمْ ﴾ وتعطون جزاء أعمالكم خيراً كان أو شراً تاماً وافياً ﴿يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ أي: يوم قيامكم من قبوركم ولعلَ في لفظ «التوفية» إشعارا بأن بعض أجورهم يصل إليهم قبله كما ينبئ عن هذا قوله ﷺ: «الفقر روضة من رياض الجنان أو حفرة من حفر النيران».<sup>(۲)</sup>

فَمَن زُحْنَى عَنِ النَّارِ ﴾ وبعد عنها يومئذ و«الزحزحة» تكرير الزح وهو الجذب بعجلة فوَأَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ﴾ بالنجاة ونيل المراد، قال النبيﷺ: «من أحب أن يزحن عن النار وادخل الجنة فلتدركه منيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر ويأتي إلى الناس بما يحب أن يؤتى به».<sup>(٣)</sup>

﴿وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَّآ﴾ وزخارفها ولذَاتها ﴿إِلَّا مَتَنعُ ٱلْغُرُودِ ﴾ شبّهها سبحانه بالمتاع الّذي يدلّس به على المستام<sup>(٤)</sup> وتغترُ حتّى يشتريه وهذا لمن

۱ـ أعيان الشيعة، ج ٩، ص ٢٧٨؛ ويتيمة الدهر، ج ٤، ص ٢٧٥.
٢ـ فقه الرضا، ص ١٧٠؛ والهداية، ص ١١٥. المقنعة، ص ٨٠ والمبسوط، ص ١٨٦.
٣ـ الكشاف، ج ١، ص ٤٨٥؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٢٦؟ ومسند أحمد، ج ٢، ص ١٩٢؛ والدر المنثور، ج ٢، ص ١٩٢.

في الغذاق

آثرها على الآخره فالعاقل لا يغترَ بالدنيا فإنَّها ليّن مسّها قاتل سمّها ظاهرها مطيّة السرور وباطنها مطيّة الشرور.

قالﷺ: «لموضع سوط في الجنّة خير من الدنيا وما عليها».<sup>(۱)</sup> وممّا نزل على بعض أنبيائه: يا ابن آدم تشتري النار بثمن غال ولا تشتري الجنّة بثمن رخيص. قيل في معناه: إنّ فاسقاً يتَخذ ضيافة للفسّاق بمائة درهم أو أكثر فيشتري النار ولو اتّخذ للفقراء بدرهم أو درهمين يكون ثمن الجنّة.

لَتُبْلَوُكَ فِى أَمْوَلِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ وَلَنَسْمَعُ وَلَتَسْمَعُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذَى كَثِيرًا وَإِن تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَنْزِيرِ ٱلْأُمُورِ۞

بيّن سبحانه أنّ الكفّار بعد أن آذوا الرسول والمؤمنين يوم أحد فسيؤذونهم أيضا في المستقبل بكلّ طريق يمكنهم بالمال والنفس، والغرض من هذا الإعلام أن يوطّنوا أنفسهم على الصبر وترك الجزع.

قال الواحديّ: اللام لام القسم والنون دخلت مؤكّدة وضمّت الواو لسكونها وسكون النون ولم يكسر لالتقاء الساكنين لأنّها واو جمع فحرّكت بما كان تجب لما قبلها من الضمّ ومثله ﴿أَشْتَرُوْا ٱلضَّلَالَةَ ﴾.<sup>(1)</sup>

أي: تعاملون معاملة المختبر لأنّه لا يجوز له في وصف الاختبار، والمراد ما ينالهم من الشدّة والفقر والقتل والجرح والهزيمة من جهة الكفّار والصبر على الجهاد والتكاليف المتعلّقة بالبدن والمال من الصلاة والزكاة.

﴿ وَلَتَسَمَعُنَ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ وهم اليهود والنصارى ﴿ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُوا ﴾ من الناس كأبي جهل وأبي سفيان

۱- الميزان، ج ١٤، ص ٨٥؛ وضعفاء العقيلي، ج ٣، ص ١٨٠؛ ومسند أحمد، ج ٥، ص ٣٢٠.
 ٢- الميزان، ج ١٧٥.

والوليد وأضرابهم ﴿أذَكَ كَثِمَرًا﴾ من الطعن في الدين الحنيف والقدح في أحكام الشريف وصد من أراد أن يؤمن وتخطئة من آمن وما كان من كعب بن الأشرف اليهودي وأصحابه من هجاء المؤمنين فأخبر الله المؤمنين بذلك قبل وقوعها لتوطين النفس على الصبر ويستعدوا للقائها فإن هجوم الأوجال ممتا يزلزل أقدام الرجال والاستعداد للكروب ممتا يهوتن الخطوب.

إوان تُصَمرُوا الله على تلك الشدائد والبلوى بحسن التقابل ووَتَتَّقُوا الله
 وتحترزوا عمّا لا ينبغي فرفَإِنَّ ذَلِكَ الله أي: الصبر والتقوى من معزومات
 الأمور التي يتنافس فيها المتنافسون، أو المعنى ممّا عزم الله عليكم فيه
 والزمتم الأخذ به وأصل العزم من قول الرجل: عزمت عليك أن تفعل كذا أي:
 أزمته إيّاك لا محالة على وجه لا يجوز لك الترخَص في تركه.

وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ لَتُبَيِّنُنَّهُ. لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ, فَنَبَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَٱشْتَرَوْا بِهِ، ثَمَنَا قَلِيلاً فَبِقْسَ مَا يَشْتَرُونَ @

بيان النظم أنَّه تعالى أوجب على أهل الكتابين من أمّة موسى وعيسى للمَنْظ في أن يشرحوا ما في هذين الكتابين من الدلائل على صحّة نبوّة محمّد وعلائمه للمُنْظُق فشرعوا يحرّفونها ويذكرون لها تأويلات فاسدة فبيّن سبحانه أنّ هذا من تلك الجملة الّتي تجب فيها الصبر. وقرأ عاصم وأبو عمرو: «ليبيّنه ولا يكتمونه» بالياء.

المعنى: اذكر يا محمّد وقت أخذه تعالى ميثاق أهل الكتاب وهم علماء اليهود والنصارى وذلك الأخذ على لسان الأنبياء ﴿ لَنَّبَيِّنُنَهُ ﴾ والضمير للكتاب واللام للقسم كأنّه قيل لهم: بالله لتبيّننّه ﴿ لِلنَّاسِ ﴾ وتظهرت جميع ما فيه من الأخبار الّتي من جملتها أمر نبوته ﷺ ﴿وَلَا تَكْتُمُونَهُ ﴾ عطف على جواب القسم. ﴿ فَنَبَذُوهُ ﴾ النبذ الرمي والإبعاد أي: طرحوا هذا الميثاق ﴿ وَرَآءَ ظُهُودِهِم ﴾

ينوكو التخبيلات

ولم يراعوه ونبذ الشيء وراء الظهر مثل في الاستهانة به والإعراض كما أن نصب العين مثل في كمال العناية بالأمر.

فَوَاَشَّتَرَقا بِعِه ﴾ أي: بالكتاب الذي أمروا ببيانه ونهوا عن كتمانه و«الاشتراء» مستعار عن استبدال متاع الدنيا بما كتموا أي: أخذوا بدله فَحَنَّنَا قَلِيلاً ﴾ وشيئا قليلا من حطام الدنيا وهو ما تناولوه من سفلتهم ومن الرواتب من ملوكهم وكرهوا أن يؤمنوا بمحمّد الله فينقطع ذلك عنهم فكتموا ما علموا فَجَقَنَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾ والمخصوص بالذم محذوف أي: بنس شيء يشترونه ذلك الثمن.

والآية وإن كانت نازلة في حقّ الذين كانوا يخفون الحقّ في أمر محمّدﷺ إلّا أنّ حكمها يعمّ من كتم من المسلمين أحكام القرآن الذي هو أشرف الكتب وأنّهم أشرف أهل الكتاب لأنّ العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب وكلّ من لم يبيّن الحقّ للناس وكتم شيئاً من أحكام القرآن أو غيّر وحرّف حكماً دخل تحت وعيد الآية قطعاً.

قال فضيل بن عياض: لو أنّ أهل العلم أكرموا أنفسهم وشخّوا على دينهم وأعزّوا العلم وأنزلوه حيث أنزله الله لخضعت لهم رقاب الجبابرة وانقاد لهم الناس، ولكنّه أذلّوا أنفسهم ولم يسألوا ما نقص من دينهم إذا سلمت دنياهم فذلّوا وهانوا على الناس.<sup>(۱)</sup>

وقال الفضيل: بلغني أنّ الفسقة من العلماء ومن حملة القرآن يبدأ بهم يوم القيامة قبل عبدة الأوثان فيقولون: ريّنا ما بالنا؟ فيقول الله: ليس من يعلم كمن لا يعلم.

حكي أنّ ذا القرنين اجتاز على قوم تركوا الدنيا وجعلوا قبور موتاهم على أبوابهم يقتاتون بنبات الأرض ويشتغلون بالطاعة فأرسل ذو القرنين إلى

المستطرف، للأبشهي، ج ١، ص ٤٧.

| /ج ۳ |  |  |
|------|--|--|
|------|--|--|

رئيسهم فقال: مالي حاجة إلى صحبة ذي القرنين فجاء ذو القرنين فقال: ما سبب قلّة الذهب والفضّة عندكم؟ قال: ليس للدنيا طالب عندنا فجعلنا القبور على أبوابنا حتّى لا ننسى الموت ثمّ أخذ قحف إنسان وقال: هذا رأس ملك من الملوك كان يظلم الرعيّة ويجمع حطام الدنيا فقبضه اللّه وبقي عليه السيّتات ثمّ أخذ آخر وقال: هذا رأس ملك عادل مشغق فقبضه وأسكنه جنّته ثمّ وضع يده على رأس ذي القرنين وقال: من أي: الرأسين يكون رأسك؟ فبكى ذو القرنين وقال له: إن رغبت في صحبتي شاطرتك مملكتي وسلّمت إليك وزارتي، فقال: هيهات، فقال ذو القرنين: ولم؟ قال: لأنّ الناس أعداؤك بسبب المال وأحبابي بسبب القناعة.

لَا تَخْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَآ أَنَوَا وَتَجْجِبُونَ أَن يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلَا تَخْسَبَنَهُم بِمَفَازَقٍ مِنَ ٱلْعَذَابٍ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ۞ وَلِنَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَىٰءٍ قَدِيرُ ۞

الخطاب للرسول أو لكلَّ أحد يصلح له ﴿ٱلَّذِينَ يَغْرَعُونَ بِمَآ أَنَّوَا ﴾ بسبب ما فعلوا من كتمان الحقّ والتدليس ويحبّون أن يحمدوا بأنّهم أهل البرّ والتقوى والديانة.

قيل: نزلت الآية في الَّذين حرّفوا نصوص التوراة وفسّروها بتفسيرات باطلة وأظهروا بأنًا أظهرنا الحقّ ووفينا بالميثاق ﴿وَيَجِبُونَ أَن يُحْمَدُوا بِمَا لَمُ يَفْعَلُوا ﴾ وهو ادّعاؤهم باتّباع دين إبراهيم وأنّه للله كان على دين اليهوديّة.<sup>(۱)</sup>

وقال أبو سعيد الخدريّ: نزلت الآية في رجال من المنافقين كانوا يتخلّفون عن رسول الله في الغزو ويعتذرون بالمعاذير ويفرحون بقعودهم

١ـ انظر: تفسير الرازي، ج ٩، ص ١٣٢؛ وتفسير البحر المحيط، ج ٣، ص ١٤٣.

فيقبل تلك عذرهم فطمعوا أن يثني تلك عليهم كما يثني على المسلمين.<sup>(۱)</sup> لكن الموصول على عمومه شامل لكل من يأتي بشيء من الحسنات فيفرح به فرح إعجاب ويود أن يمدحه الناس بما هو عار منه، وكون السبب خاصاً لا يقدح في عمومية حكم الآية وقرئ «بما أوتوا» أي: أعطوا وقرئ «بما أتوا» وقرأ عليّ للك «بما أوتوا» أي: «بما أوتوه».

الأبِمَغَازَة قِنَ ٱلْمَذَابِ ﴾ أي: بمنجاة منه من قولهم: فاز فلان إذا نجا قال الفراء: أي: ببعد من العذاب لأن الفوز معناه التباعد من المكروه ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيعٌ ﴾ موجع.

﴿ وَلِنَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي: له السلطة القاهرة فيهما إيجاداً وإعداماً ﴿ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ فكيف يرجو النجاة من هو معذَّبه؟

إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَنَتِ لِأُوْلِي ٱلْأَلْبَسِ () ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ قِيدَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَتَحُرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَاذَا بَنْطِلاً سُبْحَنْكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ () رَبَّنَا إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ ٱلنَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارِ () رُبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيَا يُنَادِى لِلإِيمَنِ أَنَّ مَا عَلَقْتَ هُوَا بِرَتِكُمْ فَعَامَنَا أَرَبَنَا هَا ذَنُونَ أَنْهُ وَيَعْدَ أَغْزَيْتَهُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارِ اللَّهُ رُبُولَنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيَا يُنَادِى اللَّهَارَ فَقَدْ أَغْزَيْتَهُ وَمَا لِلظَّلْلِمِينَ مِنْ أَنصارِ اللَّهُ رُبُولاً إِنَّا وَصَعْذَا مُنَادِيَا مُنَادِينَا وَنَوَقَنَا مَعَا أَنْ أَوْبَنَا وَعَلَى الْعَادِ الْنَارِ الْ

روى الثعلبيّ بإسناده عن محمّد بن الحنفيّة عن أمير المؤمنين «أنّ رسول الله كان إذا قام من الليل يسوك ثمّ ينظر إلى السماء ثمّ يقول: ﴿ إِنَّ فِي خَلَقِ السَّمَوَتِ ﴾ - إلى قوله - ﴿ فَقِنَا عَذَابَ ٱنَّارِ ﴾<sup>(٢)</sup> وقد اشتهرت الرواية عن

١- المصدر السابق نفسه.

٢- نورالثقلين، ج ١، ص ٤٢٢؛ وتفسير الثعلبي، ج ٣، ص ٢٣٠.

| /ج ۳ | مُعْبَيْنَا وَلَكُوْلَا يَكُوْ | ٤٠ |
|------|--------------------------------|----|
|------|--------------------------------|----|

النبيَّ الله نزلت هذه الآيات قال: **«ويل لمن لاكها بين فكّيه ولم يتأمّل ما** فيها».<sup>(۱)</sup> قال الطبرسيّ: وروي عن الأثمّة من آل محمّدﷺ بقراءة هذه الآيات الخمس وقت القيام بالليل للصلاة وفي الضجعة وبعد ركعتي الفجر.<sup>(۲)</sup>

وعن معاوية بن وهب قال: (سمعت أبا عبد الله للله وذكر أنّ النبي يَشَيَّهُ وذكر أنّ النبي يَشَيَّهُ كان يأتي بطهور فيخمر عند رأسه ويوضع سواكه تحت فراشه ثمّ ينام ما شاء الله فإذا استيقظ جلس ثمّ قلّب وجهه إلى السماء وتلا الآيات من آل عمران أولها: في إنّ في خلّق الشَمَوَتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلَافِ الَيْلِ وَالنَّهَار لآينَتِهُ ثمّ يستتر ويتطهّر ثمّ يقوم إلى المسجد فيركع أربع ركعات ثمّ يركع حتّى يقال متى يرفع رأسه ويسجد حتّى يقال متى يرفع رأسه ثمّ يعود إلى فراشه فينام ما شاء الله ثمّ يستيقظ فيجلس فيتلو الآيات من آل عمران الخمس وهو يقلّب بصره تشرّ إلى السماء ثمّ يستتر ويتطهّر ويقوم إلى المسجد ويصلّي أربع ركعات كما ركع أولا ثمّ يعود إلى فراشه فينام ما فيتلو الآيات الخمس ويقلب بصره في السماء ثمّ يستيقظ فيجلس المسجد ويصلّي الركعتين ثمّ يخرج إلى السماء ثمّ يستتر ويتطهّر ويقوم إلى المسجد ويقوم إلى المسجد ويصلّي الركعتين ثمّ يخرج إلى السماء ثمّ يستيق في السماء ألم

المعنى: قيل: إنّ أهل مكَّة سألوا رسول الله أن يأتيهم ببرهان وآية لصحّة دعواه لأنه كان يدعوهم إلى عبادة الله وحده فنزلت ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ ﴾ الآية أي: في هذه الخلقتين العظيمتين من الشمس والقمر والنجوم في خلق السماوات والجبال والبحار والأشجار والوحوش والطيور.<sup>(1)</sup>

١\_ الكشاف، ج ١، ص ٤٨٧؛ وجوامع الجامع، ج ١، ص ٣٦٢؛ والرسائل للشهيدالثاني، ص ١٢٨؛ وتفسير الرازي، ج ٩، ص ١٣٤؛ وزبدة البيان، ص ١٤٠. ٢- مجمع البيان، ج ٢، ص ٤٧٠؛ ونور الثقلين، ج ١، ص ٤٢٣. ٣- تهذيب الأحكام، ج ٢، ص ٣٣٤؛ ومجمع البيان، ج ٢، ص ٤٧١؛ ووسائل الشيعة، ج ٣، ص ١٩٥. ٤\_ تفسير السمرقندي، ج ١، ص ٢٩٨.

(وَالْحَمْتِلَافِ ٱلْمَتْلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾ بذهاب الليل ومجيء النهار واختلاف لونيهما وزيادة كلَّ منهما بانتقاص الآخر وانتقاصه بازدياده باختلاف حال الشمس بحسب الأزمنة ﴿ لَاَيْمَتِ لِأَوْلِى ٱلأَلْبَنِ ﴾ لعبرات كثيرة لذوي العقل الخالص من شوائب التكدير و«اللب» خالص العقل فإن العقل له ظاهر وله لب وفي أول الأمر يكون عقلا وفي حال كماله يكون لبًا.

ألَّذِينَ يَذَكُرُونَ ألَّهَ فِيَحُمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم \$ نعت لـ«أولِي الألباب» أي: يذكرونه دائما على الحالات كلَها قائمين وقاعدين ومضطجعين فإنَّ الإنسان لا يخلو عن هذه الهيئات غالبا. وقيل: المعنى: يصلّون على قدر إمكانهم في صحّتهم وسقمهم فالصحيح يصلّي قائما والسقيم جالسا وعلى جنبيه مضطجعا فسمي الصلاة ذكرا رواه عليّ بن إبراهيم في تفسيره.<sup>(۱)</sup>

(وَيَتَفَكَ عَلَيْ وَيَتَفَكُونَ فِي خَلْقِ ٱلشَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ أي: ومن صفة أولي الألباب أن يعتبروا في خلقهما قال الله العند "تفكروا في الخلق ولا تفكروا في الخالق».<sup>(٢)</sup> وإنّما نهى التفكر في الخالق لأن معرفة حقيقة الخالق غير ممكنة، ولما كان الإنسان مركبا من النفس والبدن كانت العبودية للبدن بقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذَكُرُونَ ٱللَهَ ﴾ فإن ذلك باستعمال الجوارح والأعضاء وأشار بعبودية النفس بقوله: ﴿ وَيَتَغَكَرُونَ ﴾.

قال الحقّيّ في «روح البيان»: وعن عطاء بن أبي رياح قال: دخلت مع ابن عمر وعبيد الله بن عمر على عائشة فسلّمت عليها فقالت: من هؤلاء؟ فقلت: عبيد اللّه بن عمر فقالت: مرحبا بك مالك لا تزورنا؟ فقال عبيد اللّه: زر غبّا تزدد حبّا. قال ابن عمر: دعونا من هذا، حدّثينا بأعجب ما رأيت من رسول اللّه فبكت فقالت: كلّ أمره عجيب أتاني في ليلتي فدخل في فراشي

١- انظر: التبيان، ج ٣، ص ٨١؛ وفقه القرآن، ج ١، ص ١٣١؛ والينابيع الفقهية، ج ٤، ص ٥٠١ . ٢- رياض السالكين، ج ٣، ص ٥٨٨؛ وتفسير الرازي، ج ٩، ص ١٣٧؛ وتفسير السعرقندي، ج ٣، ص ٢٦٤. فقال: «يا عائشة أتأذنين لي أن أتعبّد لرقي؟» فقلت: والله إنّي لأحب قربك وهو ك قد أذنت لك، فقام إلى قربة ماء فتوضاً منها ثمّ قالت: فبكى وهو قائم حتّى بلغ الدموع حقويه حتّى اتّكا على شقّه الأيمن ووضع يده اليمنى تحت خدته الأيمن فبكى حتّى أدرّت الدموع وبلغت الأرض ثمّ أتاه بلال بعد ما أذن للفجر فلما رآه يبكي قال: لم تبكي يا رسول الله وقد غفر الله لك ما تقدتم وما تأخّر من ذنبك؟ قال: «يا بلال أفلا أكون عبدا شكورا وما لي لا أبكى وقد أنزلت عليَ الليلة في إنّ في غلق ألسَمَوَرَتِ كي – إلى قوله – في فَقِنَا عَذَابَ ألنَارِ كي ويل لمن قرأها ولم يتغكّر فيها».<sup>(۱)</sup>

وفي الحديث: «تفكّر ساعة خير من عبادة ستَين سنة».<sup>(٢)</sup> ووجه التفضيل أنّ التفكّر عمل القلب والعبادة عمل الجوارح. والقلب أشرف الجوارح فكان عمل القلب أشرف من عمل الجوارح.

كُذَبًا مَا خُلَقْتَ هُذَا بَنْطِلاً 
 معنى يتفكّرون في صنعه ويقولون: ربّنا ما
 حُلقت السماوات والأرض عبثا ضائعا عن الحكمة خالياً عن المصلحة بل منتظماً
 لمصالح عظيمة من جملتها أن تكون مداراً لمعايش العباد ومناراً وآثاراً إلى معرفة
 أحوال المبدء والمعاد. وتذكير الضمير باعتبار تعلّق الخلق لهما في معنى المخلوق.
 أحوال المبدء ما معان ما المعايش العباد من المعايش المعايش العباد من من المحلوق.

﴿ سُبْحَنَنَكَ ﴾ ننزَهك عمّا لا يليق بك من الأمور الّتي من جملتها خلق مالا حكمة فيه ﴿فَقِنَا عَذَابَٱلنَّارِ ﴾ أي: من عذاب النار الذي جزاء الذين لا يعرفون خالقهم.

وفائدة الفاء الدلالة علي أنّ علمهم بما لأجله خلقت السماوات والأرض حملهم على الاستعاذة من عذابه فينبغي للإنسان دائماً أن يتولَى الذكر باللسان

١\_ الكشاف، ج ١، شرح، ص ٤٨٧؛ وتفسير الرازي، ج ٩، ص ١٣٤؛ والدر المنثور، ج ٢، ص ١١١. ٢- عوالي اللثالي، ج ٢، هامش، ص ٥٧؛ وبحارالأنوار، ج ٦٦، ص ٣٩٣؛ وتفسير الرازي، ج ٢، ص ١٨٨؛ وحواشي الشرواني، ج ١، ص ٤١٧.

| ٤٣ | فيؤتؤ أأنغنهات |
|----|----------------|
|----|----------------|

والتفكّر بالقلب والمعرفة بالروح وذكر اللسان يوصل صاحبه إلى ذكر القلب وهو التفكّر في قدرة الله والتفكّر في القلب في قدرة الله يوصل إلى مقام الكمال في المعرفة للروح فيخلّص من ظلمة الجهل ويتنوّر بنور المعرفة ولذا قيل: معنى «لا إله إلّا الله» للعوام: لا معبود إلّا الله، وللخواصَّ: لا محبوب ولا مقصود إلّا الله.

ومراتب العبوديّة والمعرفة تنقسم إلى قشر ولبّ ولبّ لبّ وتمثيل ذلك بالجوز فإنّ له قشرا وله لبّ وللّبّ دهن وهو لبّ اللبّ فالمرتبة الأولى من العبوديّة أن يقول الإنسان: «لا إله إلّا الله» وقلبه غافل عنه وهو القشر، والثانية: أن يصدق قلبه بمعناه وهو اعتقاد وعمل وهو اللبّ، والثالثة: أن يشاهد ذلك بواسطة نور إلهيّ ويرى الأشياء صادرة من الواحد القهّار ولا يختار لنفسه رضى غير رضى الله وهذا المقام لبّ اللبّ كالدهن في الجوز وهو المراد بقوله: هُوَافَمَن شَرَحَ اللهُ صَدَرَهُ، لِلإِسْلَكِمِ فَهُوَ عَلَى نُوْرٍ مِن زَبِهِ.

الخلق الوقاية من تُدْخِل النَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتُهُ كَمْ غاية الإخزاء، والمراد طلب الخلق الوقاية من عذابه تعالى وتهويل المستعاذ منه ﴿وَمَا لِلظَّللِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ كَمَ الطَّللِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ كَمَ وَحَمَّع الطَالمين أَي: وما لظالم من الظالمين أنصار بالنظر إلى جمع الظالمين أي: وما لظالم من الظالمين نوي أنصيار من الأنصار بالنظر إلى خدم والقهر فليس في الآية دلالة على نفي الشفاعة لأنها مسألة بطريق اللين.

- ١ سورة الزمر: ٢٢.
- ٢\_ سورة النحل: ١٢٥.
- ٣\_ سورة الأحزاب: ٤٦.

الجنّ قوله: ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ﴾ يَهْدِى إِلَى ٱلرُّشَدِ فَتَامَنًا بِهِ. ﴾<sup>(١)</sup> وهذا وإن كان كان مجازا إلّا أنّه مجاز متعارف والدليل على هذا الوجه في تفسير الآية أنّه أولى لأنّه ليس كلّ أحد لقي النبي للشَّ لكنّ القرآن فكلّ أحد سمع به إذا أراد أن يسمع كما قيل: في جهنّم: ﴿ تَنْعُوا مَنْ أَدْبَرَ وَتَوَلَّنُ ﴾<sup>(٢)</sup> والفصحاء يصفون الدهر بأنّه ينادي ويعظ:

واللام في قوله: «للإيمان» بمعنى «إلى» كقوله: ﴿ثُمَّ يَعُوُدُونَ لِمَا نُهُوًا﴾<sup>(٤)</sup> ومثل قوله تعالى: ﴿بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَهَا﴾<sup>(٥)</sup> وقيل اللام لام الأجل والغرض والمعنى: سمعنا مناديا كان نداؤه ليؤمن الناس.

أَنْ مَامِنُوا بِرَبِّكُمْ ﴾ ومالككم ومتولَى أموركم ﴿فَامَنَا ﴾ أي: فاجبنا نداءه (رَبَّنَا فَأَغْفِرْ لَنَا دُنُوبَنَا وَكَفِرْ عَنَّا سَبِّعَاتِنَا وَتَوَقَّنَا مَعَ ٱلأَبْرَارِ ﴾ فطلبوا من الله في هذا الدعاء غفران الذنوب أولا وتكفير السيّنات وأن تكون وفاتهم مع الأبرار.

قيل: المراد من الذنوب في الآية كبائرهم، ومن السيّئات الصغائر فإنّها مكفّرة عن مجتنب الكبائر.

وقيل: المراد بهما شيء واحد وإنَّما أعيد للتأكيد فإنَّ الإلحاح في الدعاء والمبالغة فيه مندوب وقيل: المراد من الذنوب ما تقدّم، ومن السيِّئات المستأنف.

وقيل: المراد من الغفران ما يزول بالتوبة، وبالتكفير ما تكفّره الطاعات العظيمة، و«الأبرار» جمع برّ مثل ربّ وأرباب، قال القفّال: أي: وفاتهم معهم

أن يموتوا على مثل أعمالهم حتّى يكونوا في درجاتهم يوم القيامة كما يقال: أنا مع فلان، يريد كونه مساويا له في ذلك الاعتقاد أو كونهم في أتباعهم.

قال الرازي: احتج أصحابنا على حصول العفو بدون التوبة بهذه الآية والاستدلال بأنّهم طلبوا غفران الذنوب ولم يكن للتوبة فيه ذكر فدلَ على أنّهم طلبوا المغفرة مطلقاً ثمّ إنّ الله سبحانه أجابهم لأنه قال: في آخر الآية ﴿فَاسَتَجَابَ لَهُمُّ رَبُّهُمٌ ﴾ وهذا صريح في أنّه قد يعفو عن الذنب وإن لم توجد التوبة.<sup>(۱)</sup> رَبَّنَا وَءَانِنَا مَا وَعَدَتَنَاعَلَى رُسُلِكَ وَلَا تُحْزِنَا يَوْمَ ٱلْقِيَنَمَةُ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ<sup>(۱)</sup>

 إِنَّا وَمَالِنَا مَا وَعَدَنَنَا عَلَى رُسُلِكَ ﴾ أي: أعطنا ما وعدتنا على السنة أَرَبَنَا وَمَالِنَا مَا وَعَدَنَنَا عَلَى رُسُلِكَ ﴾ أي: أعطنا ما وعدتنا على السنة رسلك أو تصديقهم من الثواب والكرامة ﴿ وَلَا تُحْزَنَا ﴾ لا تهنًا ﴿ يَوْمَ الْقِينَمَةُ إِنَّكَ لا تُخْلِفُ المِيعاد ﴾ اسم مصدر بمعنى الوعد، وهذه الدعوات من كمال الضراعة لا لخوفهم من اختلاف الميعاد بل لخوفهم أن يكونوا من جملة الموعودين لسوء عاقبة أو قصور في الامتثال فإنّه ربّما ظنّ الإنسان أنه على الموعودين لسوء عاقبة أو قصور في الامتثال فإنّه ربّما ظنّ الإنسان أنه على العتقاد الحق والعمل الصالح ثم إنّه يظهر له يوم القيامة أن اعتقاده كان ضالًا وعمله كان ذنباً. وقوله: ﴿ وَلَا تُحْزَنَا يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ مثل قوله: ﴿ وَلَا يَحْزَنُ اللّهِ مَالًا مَالًا مَالًا اللهُ عَلَى

فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَنِيلٍ مِنكُم مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى بَعْضُكُم مِنْ بَعَضٍ فَالَذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا مِن دِيَنوِهِمْ وَأُودُوا فِي سَبِيلِي وَفَنتَلُوا وَقُتِلُوا لَأُكَفِرَنَّ عَنْهُمْ سَبَيْنَاتِهِمْ وَلَأَدْخِلَنَهُمْ جَنَنتِ بَحَدرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَدُرُ نُوَابًا مِنْ عِندِ اللَّهُ وَاللَّهُ عِندَهُ حُسْنُ النَّوَابِ ()

۱۔ تفسير الرازي، ج ۹. ص ۱٤٦.

٢\_ سورة الزمر: ٤٧.

| / ج ۳ | مُعْتَلِيهُ المُكْلِكُ |  | ļ |
|-------|------------------------|--|---|
|-------|------------------------|--|---|

أي: استجاب الله لهم طلبتهم. و«استجاب» أخصّ من «أجاب» فإنّ أجاب معناه: أعطاه الجواب، وهو قد يكون بتحصيل المطلوب وبدونه واستجاب إنّما يقال لتحصيل المطلوب ويعدّى بنفسه وباللام.

آن باني الله في عمَل عنول قِنكُم الله وهو ما حكى عنهم من المواظبة على ذكر الله في جميع حالاتهم والتفكر في مصنوعاته استدلالا والاشتغال بالدعاء القون ذكر أو أنتن المواطبة . وإشعار من غير تفاوت بين الذكر والأنثى إذا كانا جميعا في التمستك بالطاعة . وإشعار في الآية بأن الفضل في باب الدين بالأعمال لا بسائر الصفات من نسب خسيس أو شريف ولا تأثير اله في هذا الباب.

المُعْسَكُم مِنْ بَعَضٍ ﴾ وقيل: «من» في الآية بمعنى الكاف أي: بعضكم كبعض في الثواب والطاعة روي أنّ أمّ سلمه قالت: يا رسول اللهﷺ إنّي أسمع الله يذكر الرجال في الهجرة ولا يذكر النساء فنزل قوله: ﴿أَنِي لَا أُضِيعُ ﴾ الآية.<sup>(۱)</sup>

فَوَالَذِينَ هَاجَرُوا ﴾ تفصيل لأعمال العاملين منهم وما أعدّ لهم من الثواب، فالذين هاجروا من أوطانهم فارّين إلى الله بدينهم فوَأَخْرِجُوا مِن دِيَدِهِم ﴾ واضطرّوا إلى الخروج بإيذاء المشركين إيّاهم واختاروا المهاجرة من أوطانهم في خدمة الرسول فوَأُودُوا في سَبِيلي ﴾ في دين الحقّ بسبب إيمانهم بالله فتحمّلوا الأذى لأجل الدين. قال البلخيّ: نزلت الآية وما قبلها في المهاجرين معه تشيّل والمتّبعين له ثمّ هي في جميع من سلك سبيلهم إلى

١\_ جامع الجوامع، ج ١، ص ٣٦٣؛ وجامع البيان، ج ٤، ص ٢٨٤؛ وتفسير الرازي، ج ٩، ص ١٥؛ والفتح السماوي، ج ١، ص ٤٤٥. يوم القيامة<sup>(1)</sup> ﴿وَقَنْتَلُوا ﴾ في سبيل الله ﴿وَقَتِلُوا لَأَكْفَرَنَ عَنَّهُمْ سَيَّعَاتِومْ ﴾ أي: لأمحق بها عنهم ذنوبهم وأتفضل عليهم بعفوي. ﴿وَلَأَدْخِلَنَهُمْ جَنَّنْتِ تَجْعَرِى مِن تَحَتِّهَا ٱلأَنْهَدُرُ ثَوَابًا ﴾ «الثواب» في الأصل اسم لما يثاب به كالعطاء اسم لما يعطى إلّا أنّه قد يوضع موضع المصدر فهو مصدر مؤكّد بمعنى الإثابة أي: لأثيبتهم بذلك إثابة كاثنة ﴿مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ قصد بتوصيفه به تعظيم شأن الثواب فإنّ السلطان العظيم الشأن إذا قال لعبده: البسك خلعة من عندي، دلّ ذلك على كون تلك الخلعة في غاية الشرف ﴿وَاللَّهُ عِندَمُ مُسَنُ ٱلتَّوَابِ ﴾ والجزاء على الطاعات وهو نعيم الجنّة الباقية.

لَا يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي ٱلْبِلَكِ ﴾ مَتَنَعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأُوَطِهُمَ جَهَنَّهُ وَبِنْسَ ٱلِمَهَادُ ﴾

قيل: الخطاب للنبيّ والمراد أمّته، أو الخطاب لكلّ من بلغه هذا الخطاب فمعناه: لا يغرّتُك أيّها السامع تقلّب الّذين كفروا في البلاد.

نزلت في مشركي مكّة كانوا يتّجرون ويتنعّمون فقال بعض المؤمنين: إنّ أعداء الله فيما نرى من الخير وقد هلكنا الجوع والجهد، فنزلت الآية والمراد من التقلّب في البلاد تصرّفهم في التجارات والمكاسب أي: لا يغرّنّكم أمنهم على أنفسهم وتصرّفهم في البلدان وأنتم معاشر المؤمنين خائفون محصورون فإنّ ذلك لا يبقى إلّا مدّة قليلة ثمّ ينتقلون إلى أشدّ العذاب.

هُ مَتَنَعٌ قَلِيلٌ﴾ أي: ذلك التقلّب متاع قليل لا قدر له في جنب ما أعدّ الله للمؤمنين قالﷺ: «ما الدنيا في الآخرة إلا مثل ما يجعل أحدكم إصبعه في اليمً فلينظر بم يرجع فإذا لا يجدي وجوده لواجديه ولا يضرّ فقدانه لفاقديه».<sup>(٢)</sup>

۱\_انظر: التبيان، ج ۳، ص ۸۹.

٢\_ راجع: كنز الدقائق، ج ٢، ص ٣٢٧؛ والكشاف، ج ١؛ ص ٤٩١؛ وتهذيب الكمال، ج ٢٧، ص ٤٤٠.

كُوْتُمَ مَأْوَىنَهُم الله ومصيرهم الذي يأوون إليه ﴿ جَهَنَهُم اللَّتِي لا يوصف عذابها، والنعمة القليلة إذا كانت سببا للمضرة العظيمة لم يعد ذلك نعمة 
 وَبِثْسَ آلِمَهَادُ ﴾ أي: بئس ما يمهدون لأنفسهم جهنّم.

لَكِمِنِ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّتٌ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَكُرُ خَلِدِينَ فِيهَا نُرُكُا مِنْ عِندِ ٱللَّهُ وَمَا عِندَ ٱللَهِ خَيْرٌ لِلأَبْرَارِ ()

لَا لَذِينَ ٱلَّذِينَ ٱتَقَوْا رَبَّهُمْ ﴾ لكن الذين اتقوا ربهم أي: خافوه فلم يخالفوا أمره ولا نهيه إذا لم يستفيدوا من حطام الدنيا ﴿ جَنَّنَتُ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ أَمره ولا نهيه إذا لم يستفيدوا من حطام الدنيا ﴿ جَنَّنَتُ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ لكم الدنيا ﴿ جَنَّنَتُ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ للم الدنيا ﴿ جَنَّنَتُ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ لكم الدنيا ﴿ جَنَّنَتُ تَجَرِى مِن تَحْتِها ٱلأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ لهم الجنَّات مؤبّدون فيها ﴿ نُزُلًا مِن عِندِ اللَّهِ ﴾ النزل ما يعد للنازل من طعام وشراب وغيرهما ﴿ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ لكثرته ودوامه ﴿ خَيْرُهُمُ أَمَا يعد اللهُ فِيهَا ﴾ لهم الجنَّات مؤبّدون فيها ﴿ نُزُلًا مِن عِندِ اللَّهِ ﴾ النزل ما يعد للنازل من طعام وشراب وغيرهما ﴿ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ لكثرته ودوامه ﴿ خَيْرُهُمُ اللنازل من طعام وشراب وغيرهما فوما عنه وما عند أواله.

وعن ابن مسعود قال: ما من نفس برة ولا فاجرة إلّا والموت خير لها أمّا البرّة فإنّ الله يقول: ﴿وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِلْأَبْرَارِ ﴾<sup>(١)(٢)</sup> وأمّا الفاجرة فإنّه تعالى يقول: ﴿إِنَّمَا نُعْلِى لَهُمْ لِيَزَدَادُوٓا إِنْــمَّا﴾.<sup>(٣)</sup> وممّا وجد في خزائن الإسكندر مكتوبا بالذهب: حركات الأفلاك لا تبقي على أحد نعمة فإذا أعطي العبد مالا أوجاها أو رفعة فلتكن همّته تقليد المنن أعناق الرجال فإنّ المال والجاه يزول إمّا بندم طويل أو مدح جزيل وإنّ للدهر عثرات يجبر كما يكسر ويكسر كما يجبر والأمر إلى الله. وقد قيل: مادام قلمك يرعد ويبرق فليمطر معروفا وليرعف جيلا.

وعن الحسن قال: خرج رسول الله الله ذات يوم على أصحابه فقال:

۱\_ سورة آل عمران: ۱۹۸. ۲\_ الدر المنثور، ج ۲، ص ۱۰۸. ۳\_ سورة آل عمران: ۱۷۸.

| ٤٩ | الغباب |  |
|----|--------|--|
|    |        |  |

«هل منكم من يريد أن يذهب الله عنه العمى ويجعله بصيرا؟ ألا إنّه من رغب في الدنيا وطال أمله فيها أعمى الله قلبه على قدر ذلك ومن زهد في الدنيا وقصر أمله أعطاه الله علما بغير تملّم وهدى بغير هاد ألا إنّه سيكون بمدي قوم لا يستقيم لهم الملك إلّا بالقتل والتجبّر ولا الغنى إلّا بالبخل والفخر ولا المحبّة إلّا باتباع الهوى ألا فمن أدرك ذلك الزمان منكم فصبر على الفقر وهو يقدر على الغنى وصبر على البغضاء وهو يقدر على المحبّة وصبر على الله وهو يقدر على العز يريد بذلك إلّا وجه الله أعطاه الله ثواب خمسين صدّيقا».<sup>(1)</sup>

قال ابن عبّاس: (يؤتى بالدنيا يوم القيامة في صورة عجوز شمطاء<sup>(\*)</sup> زرقاء وأنيابها بادية مشوّهة خلقها ويشرف على الخلائق فيقال: أتعرفون هذه؟ فيقولون: نعوذ بالله من معرفة هذه، فيقال: هذه الدنيا الّتي تفاخرتم عليها بها تقاطعتم الأرحام وبها تحاسدتم وتباغضتم واغتررتم، ثمّ تقذف في جهنَم فتنادي أين أتباعي وأشياعي؟ فيقول الله: ألحقوا بها أتباعها).<sup>(\*\*)</sup>

قالﷺ: «يحشر أقوام يوم القيامة وأعمالهم كجبال تهامة ويؤمر بهم إلى النار» قالوا: يا رسول الله مصلّين؟ قال: «نعم، كانوا يصلّون ويصومون ويأخذون سنّة من الليل فإذا عرض لهم شيء من الدنيا وثبوا عليه».<sup>(1)</sup>

روي أنّه عرض عليه عشار من النوق \_وهي الحوامل منها \_ فغض بصره مع أنّها من أحب الأموال إليهم وأنفسها عندهم لأنّها كانت تجمع الظهر واللحم واللبن فلما لم يلتفت ﷺ إليها قيل له: يا رسول الله هذه أنفس أموالنا فلم لا تنظر إليها؟ قالﷺ: «قد نهى الله عن ذلك» ثمّ تلا ﴿وَلَا تَمُدَّنَ

١ـ تحف العقول، ص ٦٠؛ ومشكاة الأنوار، ص ٥٠؛ وانظر: الكافي، ج ٢، ص ٩٠. ٢ـ من خالط بياض رأسه سواد. ٣ـ جامع السعادات، ج ٢، ص ٢٨؛ وكنز العمال، ج ٣، ص ٢٢٤؛ والزهد وصفة الزاهدين، ص ٤٦. ٤ـ انظر: عدة الداعي، ص ٢٩٥؛ والتحسين، ص ٢٩، جامع السعادات، ج ٢، ص ١٩.

5

عَيِّنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَعْنَا بِهِ فَهِى الآية.<sup>(١)</sup> هذا معاملته الشيَّ مع الدنيا فكن أيّها العاقل متّبعه. قال الشيَّذ: «أنا حبيب الله ولا فخر وأنا حامل لواء الحمد يوم القيامة تحته آدم ومن دونه ولا فخر وأنا أوّل من يحرّك باب الجنّة فيفتح الله لي فيدخلنها معي فقراء المؤمنين ولا فخر».<sup>(٢)</sup>

وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْحِيَّنَبِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَشِعِينَ لِلَهِ لَا يَشْتَرُونَ بِعَايَنَتِ ٱللَّهِ ثَمَنَا قَلِيلًا أُوْلَتَهِكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ إِسَ اللَهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ()

نزلت في عبد الله بن سلام وأصحابه. وقيل: نزلت في أربعين رجلا من نجران واثنين من الحبشة وثمانية من الروم كانوا نصارى فأسلموا.

وقيل: نزلت في أصحمة النجاشيّ فإنَّه لمّا مات نعاه جبرئيل لرسول الله في اليوم الّذي مات فيه فقالﷺ لأصحابه: «اخرجوا فسلّوا على أخ لكم مات بغير أرضكم» فقالوا: من هو؟ قالﷺ: «النجاشيّ»، فخرج إلى البقيع وكشف له إلى أرض حبشة فأبصر ﷺ سرير النجاشيّ فصلّى عليه وكبّر التكبيرات فقال المنافقون: انظروا إلى هذا يصلّي على علج نصرانيّ حبشيّ لم يره قطّ وليس على دينه فأنزل الله هذه الآية.<sup>(۳)</sup>

﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْحِكَثِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ ﴾ من القرآن ﴿وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِمْ ﴾ من الكتابين ﴿ خَشِعِينَ لِلَّهِ ﴾ أي: متواضعين

التغذيات التغذيات

له من خوف عذابه ورجاء ثوابه، وهو حال من فاعل «يؤمن» لأن «من» في معنى الجمع ﴿لَا يَشَتَرُونَ ﴾ لا يأخذون ﴿يِعَايَنتِ اللَّهِ ﴾ المكتوبة في التوراة والإنجيل من نعوت النبي تلاقي ﴿ثَمَنتَا قَلِيلًا ﴾ شيئا يسيرا من حطام الدنيا مثل بعض أحبارهم فإنّهم أخذوا وبدئوا.

أوَاتَتِكَ ﴾ أي: أهل هذه الصفة ﴿لَهُمْ أَجْرُهُمْ ﴾ الموعود المختص بهم ﴿عِندَ رَبِعِمْ ﴾ والمراد به التشريف ﴿إِنَ اللّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ لنفوذ علمه بجميع الأشياء من غير حاجة إلى تأمّل ووعي صدر وكتب يد أي: جزاؤهم سريع الوصول إليهم، فإنّ سرعة الحساب تستدعي سرعة الجزاء والإنسان يبعث على ما مات عليه فإنّ من كان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى، والغافل يرد صفر الكف.

قيل: إنّ إبراهيم أدهم أراد أن يدخل الحمّام فمنعه الحمّاميّ وقال: لا تدخل إلّا بأجرة فبكى إبراهيم وقال: لا يؤذن لي أن أدخل بيت الشيطان مجّانا فكيف بالدخول إلى بيت النبيّين والصدّيقين مجّانا؟ فمن لم يعمل صالحا كان هناك خاليا من المثوبات.

قال رسول اللهﷺ: «إنَّ في الجنّة حوراء يقال لها «لعبة» لو بصقت في البحر لعذب البحر. مكتوب على نحرها من أحبّ أن يكون له مثلي فليعمل بطاعة ربي».<sup>(۱)</sup>

قال الشاعر: بقدر الكـدَ تكتسب المعـالي و من طلب العلى سهر الليالي تــروم العــزَ ثـــمَ تنـــام لــيلا يغوص البحر من طلب اللئالي<sup>(۲)</sup>

١- انظر: مستدرك الوسائل، ج ١١، ص ٢٥٩؛ وجامع الأحاديث الشيعة، ج ١٤، ص ٨٦. ٢- فيض القدير شرح الجامع الصغير، ج ٤، ص ٦٦١.

## يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَأَتَّقُوا ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞

لمّا ذكر سبحانه في هذه السورة أنواعا من علوم الأصول والفروع ختم السورة بهذه الآية المشتملة على حقيقة الآداب لأنّ أحوال الإنسان قسمان: منها ما يتعلّق به وحده ومنها ما يكون مشتركا بينه وبين غيره.

أمًا القسم الأول فلا بدّ فيه من الصبر حتّى أنّ الإنسان لا بدّ أن يصبر على مشقّة النظر والاستدلال في معرفة التوحيد والعدل والنبوّة فهذا في الأصول، وأمّا في الفروع فلا بدّ أن يصبر على أداء الواجبات والمندوبات ومشقّة التحمّل عن النفس في الاحتراز عن المنهيّات وشدائد الدنيا وأفاتها من المرض والفقر والقحط والخوف وأمثالها فقوله تعالى: ﴿مَصْبِرُواً﴾ يدخل تحته هذه الأقسام.

وأمًا المصابرة فهي عبارة عن تحمّل المكار، الواقعة بينه وبين الغير ويدخل فيه تحمّل الأخلاق الردينة من الأهل والجيران والأقارب ويدخل فيه ترك الانتقام ممّن أساء إليك كما قال: ﴿وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَيْهِلِينَ ﴾<sup>(١)</sup> ويدخل فيه الإيثار على الغير. وبالجملة ﴿ يَتَأَيَّهُا ٱلَذِينَ مَامَنُوا آصَبُواً ﴾ على مشاق التكليف وما يصيبكم من الشدائد ﴿وَصَابِرُوا ﴾ وغالبوا على أعداء الله في الجهاد وعلى أعدا عدوكم في الصبر على مخالفة الهوى، والمصابرة أفضل من الصبر، والصبر هو حبس النفس عمّا تريد وعمّا لا يرضاه الله وأول درجته التصبّر وهو التكلّف لذلك ثمّ المصابرة ثمّ الاصطبار والالتزام الله يشينية: «ألا أدلكم على ما يعمو الله به الخطايا ويرفع به الدرجات؟» قالوا: بلى يا الله يشينية: «ألا أدلكم على ما يعمو الله به الخطايا ويرفع به الدرجات؟» قالوا: بلى يا

ا\_سورة الأعراف: ١٩٩.

مِنَوَ الْحَنِيْ الْحَنِيْ الْحَنِيْ الْحَنِيْ الْحَنِيْ الْحَنِيْ الْحَنِيْ الْحَنِيْ الْحَنِيْ الْ

رسول الله، قال: «إسباغ الوضوء على المكاره وكثرة الخطى<sup>(١)</sup> إلى المساجد وانتظار الصلاة بعد الصلاة فذلكم الرباط فذلكم الرباط».<sup>(٢)</sup>

القبائح لعائمًا ألمَّة لَعَلَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ لكي تفلحوا غاية الفلاح، واتَقوا القبائح لعلَكم تفلحون بنيل المقامات الثلاثة المرتَبة التي هي الصبر على مضض الطاعات ومصابرة النفس في رفض العادات ومرابطة السرّ وعقد القلب على الترصّد لإيجاب الواردات المعبّر عنها بالشريعة.

حكي أنّ شيخا من الصلحاء كان يسير إلى بيت الله راجلا فإذا أعرابيً على ناقة فقال: يا شيخ إلى أين؟ فقال الشيخ: إلى بيت الله، قال الأعرابيَ: كيف وأنت راجل والمسافة بعيدة؟ فقال الشيخ: إنّ لي مراكب كثيرة، فقال: وما هي؟ قال: إذا نزلت عليّ بليّة ركبت مركب الصبر وإذا نزلت عليّ نعمة ركبت مركب الشكر وإذا نزل بي القضاء ركبت مركب الرضاء وإذا دعتني النفس إلى شيء علمت أنّ ما بقي من العمر أقلّ من ما مضى، فقال الأعرابيّ: أنت الراكب وأنا الراجل، سر على بركة الله.<sup>(٣)</sup>

قيل: إنّ صفوان بن سليم كان يجتهد في العبادة والقيام وكان من شدّة مخالفته لنفسه وهواه من عادته أن يبيت على السطح في أيّام الشتاء لئلًا يستريح من البرد وفي الصيف ينزل إلى بيته لتعذّب نفسه بحرّ الهواء وكان عادته ذلك إلى أن مات في سجدته.

وقيل في أحوال رابعة العدويّة: إنّها ما نامت بالليل مدّة أربعين سنة وكانت رابعة العدويّة إذا جاء النهار تقول: هذا اليوم يوم موتي فتشتغل

١\_جمع الخطوة. ٢\_ جامع أحاديث الشيعة، ج ٢، ص ٧٥١؛ وتفسير الميزان، ج ٤، ص ١٣٣؛ ومسند أحمد، ج ٢، ص ٣٠٣؛ وصحيح مسلم، ج ١، ص ١٥١. ٣\_ تفسير الرازي، ج ١، ص ٢٥٦.

| »: هذه الليلة ليلة موتي فتحييها إلى | بالعبادة إلى المساء فإذا جاء الليل تقول |
|-------------------------------------|-----------------------------------------|
|                                     | الصباح إلى أن ماتت على هذا النمط:       |
| لفضًلت النسباء على الرجبال          | و لو كان النساء كمن ذكرنا               |
| ولا التـــذكير فخـــر للهـــلال     | فلا التأنيث لاسم الشمس عيب              |
|                                     | تمّت السورة بعون الله.                  |

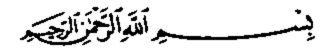
٥

(مدنية)

وقيل: إلّا قوله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَنَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا...﴾<sup>(١)</sup> وآية ﴿يَسْتَغْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفَتِيكُمْ فِي الْكَلَالَةِ...﴾<sup>(١)</sup> فإنّ الآيتين نزلت بمكَة.

فضلها: أبيّ بن كعب عن النبيﷺ قال: «من قراها فكائما تصدّق على كلّ مؤمن ومؤمنة وبرأ من الشرك وكان في مشيئة الله من الّذين يتجاوز عنهم».<sup>(٣)</sup>

وروى العيّاشيّ بإسناده عن أمير المؤمنين للخَّا أنَّه قال: «من قرأ سورة النساء في كلّ جمعة أومن من ضغطة القبر إذا دخل قبره».<sup>(٤)</sup>



يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفَّسِ وَبِعِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالَا كَثِيرًا وَلِسَآةٌ وَاتَّقُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِى نَسَآءَلُونَ بِهِ. وَٱلأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ()

١- سورة النساء: ٥٨. ٢- سورة النساء: ١٧٦. ٣- مجمع البيان، ج ٣، ص ٥؛ ونورالثقلين، ج ١، ص ٤٧٩؛ وكنز الدقائق، ج ٢، ص ٢٣٧؛ وتفسير الرازي، ج١، ص ٢٥٦؛ وتفسير جامع الجوامع، ج ١، ص ٣٦٧. ٤- ئواب الأعمال، ص ١٠٥؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٥؛ وسايل الشيعة، ج ٧، ص ٤٠٩. كان في سائر كتب الله السالفة بديا أيتها المساكين» لكن في القرآن فيما نزل بمكّة فالنداء بـ فيتاًيُّهَا النَّاسُ في وما نزل بالمدينة فمرة بـ فيتاًيُّهَا النَّاسُ في ومرة بـ في يَتَأَيُّهَا الَذِينَ ءَامَنُوا في ، فراتَقُوا في معصية فريَّبَّكُم في ومخالفته بترك ما أمر به وارتكاب ما نهى عنه. وقيل: المعنى: اتقوا حقّه أن تضيّعوه فكأنَه قال: يحق عليكم أن تتقوا عقاب من أنعم عليكم بأعظم النعم وهي أن في مَلَقَكُم مِن نفس وَعِدَوَ في والَذي قدر هذه القدرة أن أوجدكم من نفس واحدة فهو على عقابكم أقدر.<sup>(1)</sup> والمراد «بالنفس» هنا آدم لليه و«النفس» مؤنّت بالصيغة.

فَوْنَظُقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ يعني: حواء، ذهب أكثر المفسترين إلى أنّها خلقت من ضلع من أضلاع آدم ورووا عن النبي ﷺ أنّه قال: «خلقت المرأة من ضلع آدم إن أقمتها كسرتها وإن تركتها وفيها عوج استمتعت بها».<sup>(٢)</sup> فحيننذ «من» للتبعيض. فوَبَتَ ﴾ أي: فرق ونشر فيتُهُما ﴾ أي: من تلك النفس وزوجها بطريق التوالد في بكلا كَثِيرًا ﴾ وتذكير «كثير» للحمل على الجمع والعدد أي: عددا كثيرا فونسآة ﴾ أي: بنين وبنات كثيرة. وحاصل المعنى: اتّقوا ربّكم الذي كثَركم وجعلكم صنوانا متفرّعة من أرومة واحدة.

(وَاتَحُوا اللَّهُ ﴾ فيما يجب لبعضكم على بعض من حقوق المواصلة التي بينكم فحافظوا عليها ولا تقطّعوا في الدين والنسب أغصانا تتشّعب من جرثومة واحدة ﴿ الَذِى تَمَاةَ لُونَ بِهِ ﴾ فيما بينكم حيث يقول بعضكم لبعض: المالك بالله ﴿ وَالَذِى تَمَاةَ لُونَ بِهِ ﴾ فيما بينكم حيث يقول بعضكم لبعض: المالك بالله ﴿ وَالَذَى تَمَاةً لُونَ بِهِ ﴾ فيما بينكم مالله وبالرحم، أو يقول: أناشدك ألمالك الله والرحم افعل الأرحام الله والرحم افعل الأرحام الله والرحا، في الله والرحم، أو يقول المواحاة المواحاة الله والرحم المالك المالية المالية والله والمالية والنسب أغصانا المالية المالية المالية المالية المالية المالية والمالية المالية الله والرحم المالية الله المالية الله المالية الله المالية الله المالية المالي

1- تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٧.٨.
 ٦- مجمع البيان، ج ٣، ص ٨؛ ومستدرك الوسائل، ج ١٤، ص ٢٥٥؛ وبحار الأنوار، ج ١، ص
 ٩٩؛ وجامع أحاديث الشيعة، ج ٢٠، ص ٢٥٤.

..0٦

باسمه إشعارا بأنّ صلتها بأمر منه. قال النبيﷺ: «الرحم معلّقة بالعرش تقول: من وصلني وصله الله ومن قطعني قطعه الله».<sup>(۱)</sup> وقالﷺ: «ما من عمل حسنة أسرع ثوابا من صلة الرحم وما من عمل سيّتة أسرع عقوبة من البغي».<sup>(۲)</sup>

الفعالك في خلواتك. قال صاحب تفسير «و المراقب الذي يحفظ عليك أفعالك في خلواتك. قال صاحب تفسير «روح البيان»: إنّه كان بالبصرة رجل معروف بالمسكي لأنّه كان يفوح منه رائحة المسك، فسئل عنه فقال: كنت من أحسن الناس وجها وكان لي حياء فقيل لأبي: لو أجلسته في السوق لا نبسط مع الناس، فأجلسني في حانوت بزاز فجاءت عجوز وطلبت متاعا فأخرجت لها ما طلبت فقالت: لو توجّهت معي لثمنه فمضيت معها حتّى أدخلتني في قصر عظيم فيه قبّة عظيمة فإذا فيها جارية على سرير عليه فراش مذهّب فجذبتني إلى صدرها فقلت: الله الله الله! فقالت: لا بأس، فقلت: إنّي حادق فدخلت المستراح وتغوّطت ومسحت به وجهي وبدني، فقيل: إنّه مجنون فخلصت. فرأيت الليلة رجلا قال لي: أين أنت من يوسف بن يعقوب؟

ثمّ قال لي في الرؤيا: أنا ملك ثمّ مسح يده على وجهي وبدني فمن ذلك الوقت يفوح المسك عليّ وذلك ببركة التقوى. وللعبد أن يراقب الله في أحواله وأفعاله وهي أصل كلّ خير للعبد. قال سليمان ابن عليّ: لئن كنت عصيت الله في الخلوة وظننت أنّه تعالى يراك فقد اجترأت على أمر عظيم ولئن كنت تظنّ أنّه لا يراك فقد كفرت لقوله: ﴿إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِبُنَا﴾.

١ـ الكافي، ج ١، ص ١٥١؛ ووسائل الشيعة، ج ٢١، ص ٥٣٥؛ ومستدرك الوسائل، ج ١٢، ص ٣٨٣؛ والأصول الستة عشر، ص ٦٦. ٢ـ تفسير السمرقندي، ج ١، ص ٣٠٤. وَمَاتُوا ٱلْيَنَعَىٰ أَمُوَلَهُمْ وَلَا تَتَبَدَّلُوا ٱلْخَبِينَ بِالطَّبِيِّ وَلَا تَأْكُلُوا أَمَوَلَهُمْ إِلَى أَمُوَلِكُمْ إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ()

اليتيم من الناس المنفرد عن الأب بموته ومن سائر الحيوانات عن الأمّ. والمراد بإيتاء أموالهم قطع المخاطبين أطماعهم الفارغة عنها وليس المراد الإعطاء بالفعل فإنّه مشروط بإيناس الرشد والبلوغ.

والمعنى: أيّها الأولياء والأوصياء احفظوا أموال اليتامى ولا تتعرّضوا لها بسوء وسلّموها إليهم وقت التسليم ﴿وَلَا تَنَبَدَلُوا الْخَيِّبِتَ بِالطَّيِّبِ ﴾ أي: لا تستبدلوا الحلال المكتسب بالحرام المغتصب من مال اليتيم. ﴿وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَلَكُمْ إِلَى أَمُوَلِكُمْ ﴾ و«إلى» بمعنى «مع» لقوله: ﴿قَالَ مَنَ أَنعبَتادِي إِلَى اللَهِ فِي <sup>(۱)</sup> أي: مع الله أي: لا تأكلوها مضمومة إلى أموالكم، وإنّما ذكر الأكل لأنه معظم ما يقع لأجله التصرف ﴿إِنَّهُ ﴾ أي: الأكل المنهيّ عنه ﴿كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ﴾ أي: ذنبا عظيما عند الله.

روي أن رجلا من بني غطفان كان معه مال كثير لابن أخ له يتيم فلمًا بلغ اليتيم طلب المال فمنعه عمّه فترافعا إلى النبي الله فنزلت هذه الآية فلمًا سمع العم قال: أطعنا الله وأطعنا الرسول نعوذ بالله من الحوب الكبير، فدفع إليه ماله فقال النبي الله الله وأطعنا يقت نفسه ويطع ربه هكذا فإنه يحل داره – يعني جنّته – فلمًا قبض الفتى ماله أنفقه في سبيل الله» فقال الله الابت الأجر وبقي الوزر»، فقالوا: كيف بقي الوزر؟ فقال: «ثبت الأجر للغلام وبقي الوزر على والده».<sup>(۲)</sup>

وقد عدّ أكل مال اليتيم من المهلكات عن ابن عبّاس قال: ستّ موبقات ليس لهنّ توبة: أكل مال اليتيم وقذف المحصنة والفرار من الزحف والسحر

١- سورة آل عمران: ٥٢. وسورة الصف: ١٤.
 ٢- تفسير كنز الدقائق، ج ٢، ص ٣٥١؛ والكشاف، ج ١، في شرح، ص ٤٩٤؛ وتفسير الثعلبي، ج
 ٣، ص ٢٤٢؛ وتخريج الآثار والأحاديث، ج ١، ص ٢٧٨.

لي التعليم التعليم ٥٩

والشرك بالله وقتل نبيّ من الأنبياء.(١

روى أن رجلا جاء إلى النبي الله فقال: عندي يتيم أضربه؟ قال: "بما تغير ولدك للتأديب»، أي: إن تضربه للتأديب لا بأس إذا ضربت ضربا غير مبرح مثل ما يضرب الوالد ولده ولكن إذا أمكن التأديب بغير ضرب فلا يجوز الضرب فإن ضرب اليتيم أمر شديد» قال رسول الله الله في التراب؟ وهو أعلم به فيقول الملائكة: الله: يا ملائكتي من أبكى الذي غيبت أباه في التراب؟ وهو أعلم به فيقول الملائكة: ربّنا لا علم لنا. قال الله: فإني أشهدكم أن من أرضاه أرضه من عندي يوم القيامة».<sup>(1)</sup> قال الله لداود لله: «كن لليتيم كلاب الرحيم واعلم أنك كما تزرع كذلك تحمد».<sup>(1)</sup> قال الله لداود لله: في قانكم في من أبكن اليتيم كن من أرضاه أرضه من عندي يوم القيامة».<sup>(1)</sup> قال الله لداود لله: «كن لليتيم كالاب الرحيم واعلم ألك كما تزرع كذلك تحمد».<sup>(1)</sup> ألمَن خِفَنُمُ أَلَا نَقْسِطُوا في آلِنَذَي فَانكِمُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَآءِ مَنْتَى وَثُلُبَتَ وَرُبَعُ

الإقساط العدل، والمراد بالخوف العلم أي: وإن علمتم بوقوع الجور المخوف.

وسبب النزول: أنَّهم كانوا يتزوّجون من يحلَّ لهم من اليتامى اللاتي يؤلونهن لكن لا لرغبة بل في مالهن ويسيئون الصحبة والمعاشرة ويتربّصون بهن أن يمتن فيرثونهن. وقيل: هي اليتيمة تكون في حجر وليّها فيرغب في مالها وجمالها ويريد أن ينكحها بأدنى من سنَّة نسائها فنهوا أن ينكحوهن إلَّا أن يقسطوا لهن في إكمال الصداق فأمروا أن ينكحوا من سواهن من النساء.

<sup>1-</sup> انظر: المقنعة، ص ٢٩١؛ وتهذيب الأحكام، ج ٤، ص ١٥٠؛ وبحار الأنوار، ج ٢٧، ص ٢١١.
٢- انظر: مستدرك الوسائل، ج ١٥، ص ١٥٢؛ وشجرة طوبى، ج ٢، ص ٤٣١؛ وجامع أحاديث الشيعة، ج ٢١، ص ٤٣١ و.
٢٠ الشيعة، ج ٢١، ص ٤٢٢؛ ونظم درر السمطين، ص ١٥٤.
٢- بحار الأنوار، ج ٧٤، ص ١٧١؛ ومجمع الزوائد، ج ٤، ص ٢٧٤ وج ١٠، ص ٢٣٤؛ والمصنف، ج ٢٣٤ و.

فمعنى الآية ﴿ وَإِنْ خِفَتُمْ أَلَّا نُقْسِطُوا ﴾ في حقّ اليتامى إذا تزوجتم بهنّ بإساءة العشرة أو بنقص الصداق ﴿ فَانكِخُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ ٱلنِّسَاَءِ ﴾ «ما» موصوله أوثرت على «من» إشعارا إلى الوصف أي: نكاحا طاب لكم من النساء غير اليتامى فانكحوا من استطابتها نفوسكم من الأجنبيّات وهذا المعنى بشهادة قرينة المقام ﴿ مَنْنَ وَثُلَنَتَ وَرُبُعَ ﴾ وقرئ: من طاب لكم من النساء.

قال الزمخشريّ والواحديّ في قوله ﴿مَا طَابَ ﴾: أي: ما حلّ لكم من النساء لأنّ منهنّ من يحرم نكاحهنّ وهي الأنواع المذكورة في قوله: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَي**تَكُمُ أَمَّهَكَتْكُمْ وَبَنَاتُكُمْ ... ﴾**.<sup>(1)</sup>

لكن الرازي أنكر هذا المعنى وقال: إذا حملنا الطيب على استطابة النفس وميل القلب أولى، النهاية أن الآية عامّة ودخله التخصيص بقوله: فو حُرِّمَتَ عَلَيَحَصُم أَمَهَن تَمَكُم وَبَنَاتُكُم ... . وكلمة فَمَنْنَ وَثُلَثَ وَرُبُعَ معناه اثنين اثنين وثلاثا وثلاثا وأربعا وأربعا وهو غير منصرف اجتمع في معناه اثنين اثنين وثلاثا وثلاثا وأربعا وأربعا وهو غير منصرف اجتمع في الكلمة العدل والوصف: أمّا العدل عبارة عن أنّك تذكّر كلمة وتريد بها أخرى كما تقول: عمرو تريد عامر فهي معدولة، وأمّا أنّه وصف لمعنى الوصفيّة لأنّ معنى قوله: فأولي أجيمَة مَنْنَ وَثُلَثَتَ وَرُبُعَمَ ﴾<sup>(1)</sup> أي: موصوفين بهذه الصفات فهذه الألفاظ معدولة عن تكرّرها فإنّك لا تريد بقولك: مثنى ثنتين فقط بل ثنتين ثنتين فإذا قلت: جاءني اثنان أو ثلاثة، كان غرضك الإخبار عن مجيء هذا العدد فقط أمّا إذا قلت: جاءني القوم مثنى، أفاد أن ترتيب مجيئهم وقع اثنين اثنين فثبت أنّه حصل في هذه الألفاظ نوعان من العدد.

والحكم في الآية لا يتناول العبيد بل خاص للأحرار لأن العبد لا

١- سورة النساء: ٢٣
 ٢- سورة فاطر: ١.

يتمكَن من النكاح إلّا بإذن مولاه قال الله تعالى: ﴿ضَرَبَ ٱللهُ مَثَلًا عَبَدًا مَمَلُوكًا لَا يَقَدِرُ عَلَى شَيْءٍ ﴾<sup>(١)</sup> وقال النبيﷺ: **«أيّما عبد تزوّج بغير إذن مولاه فهو** عاهر». فثبت أنّ هذه الآية المخاطب بها الحرّ ولا يندرج فيها العبد.<sup>(٢)</sup>

وقوله: ﴿مَنْنَ وَثُلَثَتَ ﴾ يجوز أن يكون حال من قوله: ﴿مَا طَابَ لَكُم ﴾ ويجوز أن يكون بدل من «ما» وإنّما جاءت الواو في «و ثلاث» ولم تأت «أو» لأنه على طريق البدل كانّه قال: وثلاث بدل من مثنى، ورباعا بدل من ثلاثا، ولو جاء «أو» لكان لا يجوز لصاحب المثنى ثلاث ولصاحب الثلاث رباع.

قال الطبرسيّ: إنّ هذا لا يؤدّي إلى جواز نكاح التسع بأنّ اثنين وثلاثة وأربعة تسعة فإنّ من قال: دخل القوم البلد مثنى وثلاث ورباع، لا يقتضي اجتماع الأعداد في الدخول، ولأنّ لهذا العدد لفظا موضوعا وهو تسع فالعدول عنه إلى مثنى وثلاث نوع من العيّ مقدّس كلامه عن ذلك.<sup>(٣)</sup> قال الصادق لليّه: لا**لا يحلّ لماء الرجل أن يجري في أكثر من أربعة أرحام من الحرائر**».<sup>(١)</sup>

﴿ فَإِنْ خِفْئُمُ أَلَا لَمَدِلُوا ﴾ بين الأربع والثلاث في النفقة وسائر وجوه التسوية

فتزوّجوا ﴿ فَوَحِدَةً أَوَ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنْتُكُمْ ﴾ أي: واقتصروا على الإماء حتّى لا
تحتاجوا إلى التسوية والقسم بينهن لأنهن لا حقّ لهن في القسم.

﴿ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى اختيار الواحدة ﴿أَدَنَى أَلَّا تَعُولُوا ﴾ العول الميل من قولهم عال الميزان إذا رجح ومال، وعال في الحكم إذا جار، والمراد هنا

١- سورة النحل: ٧٥. ٢\_ الخلاف، ج ٤، ص ٧٥٩؛ وتذكرة الفقهاء، ج ٢، ص ٥٨٨؛ ومختلف الشيعة، ج ٧، ص ٧؛ وكتاب المكاسب، ج ٢، ص ٣٧٣. ٣\_ تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ١٥. ٤ـ فقه القرآن، ج ٢، ص ٩٩؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ١٥؛ والحداثق الناضرة، ج ٢٣، ص ١٨؛ وسائل الشيعة، ج ٢٠، ص ٥١٨؛ وجامع أحاديث الشيعة، ج ٢٠، ص ٥٠٧.

الميل المحظور المقابل للعدل أي: ما ذكر من اختيار الواحدة والتسرّي أقرب إلى التقوى بالنسبة إلى ما عداهما.

(م) تأوا النساة (م) أي: أعطوا النساء اللاتي امر بنكاحهن (مَتَدُقَنْهِنَ ) مهورهن (مُخْلَة ) أي: فريضة من الله لأنها مما فرضه الله في النحلة أي: الملة والشريعة. وقيل: معنى النحلة عطيّته من الله عليهن. وانتصاب النحلة على الحاليّة، وتعبير إيتاء المهور بالنحلة والعطيّة مع كونها واجبة لإفادة طيب الخواطر وكمال الرضى. والخطاب يعم الأولياء أيضا وكانوا يأخذون مهور بناتهم وكان أهل الجاهليّة يقولون لمن يولد له بنت: هنيئا لك النافجة يعنون بذلك: تأخذ مهرها فتنفج به مالك وتعظمه وتكثره.<sup>(1)</sup>

فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَقو مِنْهُ الضمير للصدقات وتذكيره لإجرائه مجرى المال فونَفَّاكه تميز والتوحيد لبيان الجنس أي: إن وهبن لكم شيئا من الصداق عن نفوس طيّبة راضية غير مضطرّة إلى البذل من شكاسة أخلاقكم.

فَخُكُوُهُ هَنِيتَنَا مَرِيَتَنَا ﴾ صفتان من قولهم: هنأ الطعام ومرأ إذا كان سائغا لا تنغيص فيه، ونصبهما على المصدريّة على أنّهما صفتان للمصدر المحذوف أي: كلوه أكلا هنيئا مريئا، عبارة المبالغة في الإباحة وإزالة التبعة.

وفي الآية دليل على حفظ الاحتياط حيث بنى الشرط على طيب النفس وبيان لجواز معروفها وترغيب في حسن المعاشرة بينهما فإنّ خير الناس خيرهم لأهله وأنفعهم لعياله في توسعتهم.<sup>(٢)</sup>

في الحديث: «**جهاد المرأة حسن التبغل**».<sup>(۳)</sup> وكانت المرأة على عهد

١ـ الحاشية على أصول الكافي، ص ٢٣٣؛ والكشاف، ج ١، ص٤٩٨؛ لسان العرب، ج ٢، ص ٣٨٢؛ وعمدة القاريء، ج ١٣، ص ١٤٩. ٢ـ الرسالة السعدية، ص ١٦٠؛ وفقه السنة، ج ٣، ص ٦٠٠؛ والمجازات النبوية ٢٤١.

٣- أحكام السنة، ص ٣٩؛ وجواهر الكلام، ج ٣١، ص ١٤٦؛ والهداية للصدوق، ص ٥٨٧؛
 ٢- أحكام السنة، ص ٣٩؛ وجواهر الكلام، ج ٣١، ص ١٤٦؛ والهداية للصدوق، ص ٥٨٧؛

النبي تشيخ تستقبل زوجها إذا دخل وتقول مرحبا بسيّدي وسيّد أهلي، وتقصد إلى أخذ ردائه فيأخذه وتعمد إلى نعله فتخلعه فإن رأته حزينا قالت: ما يحزنك؟ إن كان حزنك لأخرتك فزاد الله فيها وإن كان لدنياك فكفاك الله. وكان يقول النبي تشيخ: «يا فلان اقرأها متي السلام وأخبرها أنّ لها نصف أجر الشهيد».<sup>(۱)</sup>

وعلامة الزوجة الصالحة عند أهل الحقيقة أن يكون حسنها مخافة اللَّه وغناها القناعة وحليّها العفّة وهي التكفّف عن الشرور والمفاسد وعبادتها بعد الفرائض حسن الخدمة للزوج.

قال رسول الله: «ثلاثة من أمّتي يكونون في جهنّم كعمر الدنيا سبع مرّات: أوّلهم: متسنّمون مهزولون والثاني: كاملون عارون والثالث: عالمون جاهلون» قيل: من هؤلاء يا رسول الله؟ قال: «أمّا المتسنّمون المهزولون فالنساء متسنّمات باللحم مهزولات في أمور الدين، وأمّا الكلسون العارون فهنّ النساء كاميات من الثياب عاريات من الحياء وأمّا العالمون الجاهلون فهم أهل الدنيا التاجرون الكلمبون يعلمون ظاهرا من الحياة الدنيا وفطنين بأمورها وهم عن الآخرة هم غافلون لا يبالون من أين يجمعون المال، وهم لا يشبعون من الحلال ولا يبالون بالحرام».

وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَا، أَمَوَلَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيَمًا وَأَزْزُقُوهُمْ فِبهَا وَأَكْسُوهُمْ وَقُولُوا لَهُمَ قَوْلَا مَتَمُهِهَا ۞

أي: ولا تعطوا أيّها الأولياء ﴿ٱلسَّعَهَاءَ ﴾ أي: المبذّرين من الرجال والنساء والصبيان واليتامى وقال أبو جعفر للله: **«إنّهم النساء والصبيان**». وروي عن أنس بن مالك (جاءت امرأة جريئه المنطق ذات ملح إلى رسول الله فقالت: بأبي

 أنت وأمّي يا رسول الله قل فينا خيرا مرة واحدة فإنّه بلغني أنّك تقول فينا كلّ شر، قال: «أيّ شيء قلت؟» قالت: سمّيتنا السفهاء، قال: «الله سمّاكنّ السفهاء في كتابه»، قالت: وسمّيتنا النواقص، فقال: «وكفى نقصانا أن تدعن في كلّ شهر أيّاما لا تعملَين فيها»، ثمّ قال: «ما يكفي إحداكنّ أنّها إذا حملت كان لها كأجر المرابط في سبيل الله، فإذا وضعت كانت كالمتشخط بدمه في سبيل الله فإذا أرضعت كان لها بكلّ جرعة كعتق رقبة من ولد إسماعيل، فإذا مهرت كان لها بكلّ سهرة تسهرها كعتق رقبة من ولد إسماعيل، وذلك للمؤمنات الخاشعات العمابرات اللاتي لا يكفرن العشيرة». قال: قالت المرأة: يا له فضلا لو لا ما يتبعه من الشرط!)<sup>(۱)</sup> وقيل: المراد من السفهاء كلّ من كان سفيها ومبذًرا من الرجال والنساء.

الأموال ﴿ آلَتِي جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ قِيَمًا ﴾ أي: جعل اللَّه شيئا يقومون به وتنتعشون فلو ضيّعتموه لضيّعتم، ولمّا كان المال سبباً للقيام والاستقلال سمّاه بالقيام إطلاقا لاسم المسبّب على السبب على سبيل المبالغة فكأنّها من فرط احتياجهم إليها نفس قيامهم.

وقيل: معنى الآية أنَّها خطاب الأولياء أي: أيّها الأولياء لا تؤتوا الّذين تحت ولايتكم وكانوا سفهاء أموالهم، والدليل على هذا المعنى قوله: ﴿وَاَرْنُقُوهُمٌ فِبِهَا وَاكْمُوهُمٌ ﴾ وعلى هذا المعنى يحسن تعلّق الآية بما قبلها.

فإن قيل: فعلى هذا الوجه كان يجب أن يقال: «و لا تؤتوا السفهاء أموالهم» فلم قال: ﴿أَمَوَلَكُمُ ﴾؟ قيل في الجواب: إنّه أضاف المال إليهم لا لأنّهم ملكوه لكن من حيث ملكوا التصرّف فيه ويكفي في حسن الإضافة أدنى سبب والوحدة بالنوع يجرى مجرى الوحدة بالتشخّص نحو قوله:

١\_ مجمع البيان، ج ٣، ص ١٧؛ وتفسير الثعلبي، ج ٣، ص ٢٠١؛ وتفسير الألوسي، ج ٤، ص ٢٠٢.

(أ) فَعَند جَاءَ كُم رَسُوكُ مَ رَسُوكُ مِن أَنفُسِكُم ﴾ (أ) وقوله: ﴿ فَأَفْنُلُوا أَنفُسَكُم ﴾ (أ) ومعلوم أن الرجل منهم ما كان يقتل نفسه ولكن كان يقتل بعضهم بعضا وكان الكلَ من نوع واحد فكذا هاهنا المال شيء واحد ينتفع به الإنسان فلأجل هذه الوحدة النوعية حسنت إضافة أموال السفهاء إليهم.

والقول الأوّل هو تسلّط السفيه على ماله مثل أن يسلّمه إلى ابنه السفيه أو امرأته السفيهة فيتلف المال فيبقى الأب صفر الكف فقيرا فيكون الخطاب للآباء بحفظ المال وعدم تضييعه وعلى هذا الوجه يكون إضافة المال حقيقة قال الطبرسيّ: والأولى حمل الآية على العموم.

وَاَتَذُقُوهُمَّمَ فِبِهَا وَآكَمُتُوهُمَ ﴾ الرزق من الله العطيّة من غير حدّ ومن العباد إجراء موقّت محدود و، المعنى: أطعموهم منها ولم يقل: «منها» لئلّا يكون ذلك أمرا بأن يجعلوا بعض أموالهم رزقا لهم بل أمرهم أن يجعلوا أموالهم مكانا لرزقهم بأن يتَجروا فيها ويثمروا فيجعلوا أرزاقهم من الأرباح لا من اصول الأموال.

وَقُولُوا لَمُمَرَ قَوْلَا مَتْمُهُعًا ﴾ أي: كلاما ليّنا يطيب به نفوسهم مثل أن يقول للصبيّ: المال مالك وأنا خازن لك وإذا زال صباك أردَ المال عليك ويعظه وينصحه ويحثُه على الصلاة ويأمره بترك التبذير ويعرّفه أنّ غاية التبذير الاحتياج والفقر وما يشبه هذا النوع من الكلام.

وحفظ المال من السرف والتبذير أمر واجب وسلاح للمؤمن للفقر الذي كاد أن يهلك دينه، وكان السلف يقولون لطبقة من الناس: اتّجروا واكتسبوا فإنّكم في زمان إذا احتاج أحدكم كان أوّل ما يأكل دينه. وربّما رأوا رجلا في جنازة فقالوا له: اذهب إلى دكّانك لأنّ أغلب طبقات الناس ما لم

ا\_ سورة التوبة: ١٢٨.

٢- سورة البقرة: ٥٤.

| ج ۳ | 1 | مُعْبَلْنَا لَكُلُكُونُ | • | 17 | Ļ |
|-----|---|-------------------------|---|----|---|
|-----|---|-------------------------|---|----|---|

يكونوا فارغي البال لا يمكنهم القيام بتحصيل الآخرة فمن أراد الدنيا لهذا الغرض كانت الدنيا له من الأسباب المعينة على اكتساب سعادة الآخرة أمّا من أرادها للذّة نفسه فكانت من أعظم الخطايا وأكبر المعوّقات عن كسب سعادة الآخرة فخير المال ما كان متاع البلاغ.

وَابْنُلُوا ٱلْمِنْهَى حَتَى إِذَا بَلَغُوا ٱلَذِكَاحَ فَإِنْ مَانَسْتُم مِنْهُمْ رُشْدًا فَأَدْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَلَهُمْ وَلَاتَأْكُلُوهَآ إِسْرَافَاوَبِدَارًا أَن يَكْبَرُوا وَمَن كَانَ غَنِيَّا فَلْيَسْتَعْفِفْ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلِيَأْكُلُ بِالْمَعْرُفِ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَلَهُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَكَفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا ()

أي: واختبروا أيتها الأولياء والأوصياء، وجرّبوهم من أمورهم مثل أن تعطوهم من المال ما يتصرّفون فيه بيعا وابتياعا وإن كانوا ممّن له ضياع وأهل وخدم بأن يباشروا في الجملة إلى نفقة عيالهم وخدمهم حتّى يتبيّن لكم كيفيّة أحوالهم. فرَحَقَ إذَا بَلَغُوًا آلنِكَاحَ ﴾ شرط سبحانه في دفع أموالهم إليهم شرطين: أحدهما بلوغ النكاح مثل أن يحتلموا فحينئذ يصلحون عنده للنكاح، والثاني إيناس الرشد وهو قوله: فرَفَإِنَّ مَانَسْتُم مِتَبَهُمَ رُشَدًا ﴾ أي: شاهدتم وأحسستم اهتداء إلى وجوه التصرّفات من غير تبذير فرقاًدَفُواً إلَيْوَمَ أَمَوَهُمُمْ ﴾ من غير تأخير إذا طالبوا.

﴿وَلَا تَأْكُلُوُهَا إِسْرَافًا وَبِدَارًا ﴾ بغير ما أباحه الله لكم، وقيل: معناه: لا تأكلوا من مال اليتيم فوق ما تحتاجون إليه فإن لوليّ اليتيم أن يتناول من ماله قدر القوت بشرط أن يكون محتاجا إلى وجه الاجرة على عمله في مال اليتيم.

وقيل: كلَّ شيء أكل من مال اليتيم فهو الأكل على وجه الإسراف. والأوّل أليق بمذهبنا فقد روى محمّد بن مسلم عن أحدهما قال: سألته عن رجل بيده ماشية لابن أخيه يتيم في حجره أيخلط أمرها بأمر ماشيته قال: إن كان يليط حياضها ويقوم على خدمتها ويردّ نادتها فليشرب من ألبانها غير مضرّ بالولد.<sup>(۱)</sup> وقوله: ﴿وَبِدَارًا ﴾ أي: لا تبادروا بأكل أموالهم قبل كبرهم ورشدهم حذرا من أن يكبروا فيلزمكم تسليم المال إليهم خوفا من ﴿أَن يَكْبُرُوا ﴾ ويقولون: ننفق كما نشتهي قبل أن يكبروا.

.... ۱۲

(وَمَن كَانَ غَنِيَّا ﴾ من الأولياء والأوصياء ﴿فَلَيَسَتَعْفِف ﴾ وليتنزّه عن أكلها وليقنع بما آتاه الله من الغنى ولا يأخذ لا قليلا ولا كثيرا، يقال: استعف عن الشيء وعف عنه إذا امتنع منه وتركه.<sup>(٢)</sup> ﴿وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلَيَأَكُلَ إِلَمْتَهُفِ ﴾ أي: من كان فقيرا من الأولياء والأوصياء فليأخذ من مال اليتيم قدر الحاجة والكفاية.

الله فَإِذَا دَفَعَتُم إلَتَهِم أَمَوَهَمُم كَلَ بعد ما راعيتم الشرائط المذكورة فَوْفَاتَم يَدَوا عَلَتَهِم كَا بانَهم تسلَموها وقبضوها فيعلمون أنَه برئت ذممكم لما أن ذلك أبلغ من التهمة وأنفى للخصومة وأسلم في الأمانة فوَكَفَن بِأَهَو حَسِبًا كَل وحافظا لأعمال خلقه فاللائق للإنسان أن يحترز عن حق الغير خصوصا البتيم فإنَه يجره إلى نار الجحيم. قال رسول الله تشتن "من كانت عنده مظلمة لأخيه أو شيء فليستحلل منه اليوم من قبل أن لا يكون دينار ولا درهم إن كان له عمل مالح أخذ منه بقدر مظلمته وإن لم يكن له حسنات أخذ من سيتات صاحبه فحمل عليه. ومن اجتمعت عليه مظالم وقد تاب منها وعسر عليه استحلال أرباب المظالم فليكثر من حسناته ليوم القصاص وليسرع ببعض الحسنات ويجتهد فيها غاية الإخلاص فعساه يقربه ذلك العمل الخالص إلى الله فينال به لطفه تعالى الذي اذكر من العراس في منا ومن عنه مظالم الخلوص في الحسنات ويجتهد فيها غاية الإخلاص فعساه من حسناته ليوم القصاص وليسرع بعض الحسنات ويجتهد فيها غاية الإخلاص فعساه من عساته ليوم المال الله فينال به لطفه تعالى الذي اذكر من الخلوص في يقربه ذلك العمل الخالص إلى الله فينال به لطفه تعالى الذي اذكر من الخلوص في منام مناله العاد عن المخلص بارضانه تعالى إياهم».<sup>(٣)</sup>

١\_الحدائق الناظرة، ج ١٨، ص ٣٣٧؛ وجواهر الكلام، ج ٢٨، ص ٤٤٢؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢١. ٢\_ تفسير الرازي، ج ٩، ص ١٩٠. ٣\_ انظر: مسند أحمد، ج ٢، ص ٥٠٦؛ وصحيح ابن حبان، ج ١٦، ص ٣٦١؛ والسنن الكبري، ج ٣، ص ٣٦٩؛ والمجموع لمحي الدين النووي، ج ١٣، ص ٣٥٨. لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَفْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَالْأَفْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ أَوْكَثُرُ نَصِيبًا مَفْرُوضًا ۞

.....٦٨

قال الطبرسيّ: سبب النزول: كانت العرب في الجاهليّة يورّثون الذكور دون الإناث فنزلت الآية ردّا لقولهم. قال قتادة وابن جريح وابن زيد: وقيل: كانوا لا يورّثون إلّا من طاعن بالرماح وذاد عن الحريم والمال، فقال تعالى مبيّنا حكم أموال الناس بعد موتهم.<sup>(۱)</sup>

قال صاحب تفسير «روح البيان»: إنّ أوس بن صامت الأنصاريّ خلّف زوجته أمّ كحة وثلاث بنات فزوى ابنا عمّه سويد وعرفطة ميراثه عنهن على سنّة الجاهليّة فإنّهم ما كانوا يورثون النساء ويقولون: إنّما يرث من يحارب ويذبّ عن الحوزة فجاءت أمّ كحة إلى رسول الله ﷺ في مسجد الفضيخ فشكت إليه فقال ﷺ «ارجعي حتى أنظر ما يحدث الله». فنزلت الآية فبعث اليهما أن لا يفرقا من مال أوس شيئا فإنّ الله قد جعل لهن نصيبا ولم يبيّن حتى بيّن ونزل ﴿ يُوصِيكُ ٱلله في أولَكِ حكم ... ﴾.<sup>(٢)</sup> المعنى: ﴿ لِلرّجَالِ ﴾ سهم وحظ من تركة الوالدين والأقربين ﴿ وَلِلنِّسَاءِ مَصِيبُ مِماً تَرَكَ ٱلوَلَارَانِ وحظ من تركة الوالدين والأقربين ﴿ وَلِلنِّسَاءِ مَعَى تَعَيبُ مِماً تَرَكَ الوَلَارَانِ محتى بيّن ونزل هُ يُوصِيكُ ألمَّه في أولَكِ حكم ... ﴾.<sup>(٢)</sup> المعنى: فيلاً إلى سهم على من تركة الوالدين والأقربين المعنى على من تركته قليلة وحظ من تركة الوالدين والأقربين في وَلِلنَّاءِ مَعَى تَعَيبُ مِماً تَرَكَ الوَلَارَانِ محتى بين ونزل هُ يُوصِيكُ ألمَّه في أولَكِ حكم ... ﴾.<sup>(٢)</sup> المعنى: في أولارانِ وحظ من تركة الوالدين والأقربين في وَلِلنَّاءَ مَعْسَبُ في قرابَة الميت حصة وسهم من تركته قليلة والمَعْرَانُونَ أولان أولانساء أيضا من قرابة الميت حصة وسهم من تركته قليلة محالة، والفرض يقتضي فارضا فرضه والوجوب قد يجب الشيء في نفسه من غير إيجاب موجب ولذلك صح وجوب الثواب عليه تعالى فهذا هو الفرق بين الفرض والوجوب.

١ــ تفسير مجمع البيان، ج ٢، ص ٢٢. ٢ــ سورة النساء: ١١؛ وتفسير البيضاوي، ج ٢، ص ١٥١؛ وتفسير كنز الدقائق، ج ٢، ص ١٣٦٩؛ وتفسير أبي السعود، ج ٢، ص ١٤٧. 14.....

وهذه الآية تدلّ على أنّ ذوي الأرحام يرثون لأنّهم من جملة الرجال والنساء الّذين مات عنهم الأقربون.

وأيضا تدلّ على بطلان القول بالعصبة ويدخل في عموم اللفظ الأنبياء وغير الأنبياء، وتدلّ على أنّ الأنبياء وغير الأنبياء في الحكم سواء كما ذهبت إليه الفرقة الإماميّة.

وَإِذَا حَضَرَ ٱلْعِنْسَمَةَ أَوْلُوا ٱلْقُرْبَى وَٱلْبَنَكَىٰ وَٱلْمَسَكِينُ فَأَرْزُقُوْهُم مِنْهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلَا مَعْدُرُوفَا۞

واختلف المفسّرون في هذه الآية على قولين:

أحدهما أنّها محكمة غير منسوخة عن ابن عبّاس وسعيد بن جبير وجماعة كالزهريّ والشعبيّ والسدّيّ وهو المرويّ عن الباقر للخِلا وأكثر المفسّرين.

و**الثاني: أ**نّها منسوخة بآي المواريث.

وأيضا اختلف من قال إنّها محكمة، على قولين: أحدهما: أنّ الأمر فيها على الوجوب واللزوم عن مجاهد وقال: هو ما طابت به نفس الورثة. وقال الآخرون: إنّ الأمر فيها على الندب.

قال الرازيّ في «المفاتيح»: إنّ القائلين بالوجوب منهم من قال: الوارث إن كان كبيرا وجب عليه أن يرضخ لمن حضر القسمة شيئا من المال بقدر ما تطيب نفسه به وإن كان صغيرا وجب على الوليّ إعطاؤهم من ذلك المال، ومنهم من قال: إن كان الوارث كبيرا وجب عليه الإعطاء من ذلك المال وإن كان صغيرا وجب على الوليّ أن يعتذر إليهم ويقول: إنّي لا أهلك هذا المال وإنّما هو لهؤلاء الذين لا يعقلون وإن يكبروا فسيعرفون حقّكم فهذا هو القول المعروف. وقال جماعة مثل الحسن والنخعيّ: هذا الرضخ مختصً بقسمة الأعيان فإذا آل الأمر إلى قسمة الأرضين والرقيق وما أشبه ذلك قال •••

لهم قولا معروفا مثل أن يقول لهم: ارجعوا بارك الله فيكم.

وهذه الأقوال كلّها على قول من قال بالوجوب وأمّا على قول الاستحباب إنّما يكون الرضخ إذا كانت الورثة كبارا أمّا إذا كانوا صغارا فليس إلّا القول المعروف واحتجّوا بأنّه لو كان لهؤلاء حقّ معيّن لبيّن الله قدر ذلك الحقّ كما في سائر الحقوق وحيث لم يبيّن علمنا أنّه غير واجب ولو كان واجبا لتوفّرت الدواعي على نقله لشدة حرص الفقراء والمساكين على تقديره ولو كان ذلك لنقل إلينا على سبيل التواتر.

وبالجملة فالمعنى في قوله: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ ﴾ أي: إذا شهد الميراث وقسمته ﴿أَوْلُوا ٱلْقُرْنَى ﴾ أي: فقراء قربة الميّت ﴿وَٱلْيَنَكَىٰ وَٱلْمَكَ<del>حِ</del>ينُ ﴾ أي: ويتاماهم ومساكينهم يرجون أن تعودوا عليهم ﴿فَارَزُقُوْهُم مِنّهُ ﴾ أي: أعطوهم من التركة قبل القسمة شيئا.

واختلف في المخاطبين بقوله: ﴿فَارَزُقُوْهُم ﴾ قيل: إنّ المخاطب بذلك الورثة أمروا بأن يرزقوا المذكورين إذا كانوا لا سهم لهم في الميراث عن ابن عبّاس وابن الزبير وسعيد ابن جبير وأكثر المفسّرين. وقيل: إنّ المخاطب بذلك من حضرته الوفاة وأراد الوصية فقد امر بأن يوصي لمن لا يرثه من المذكورين بشيء من ماله.<sup>(۱)</sup>

﴿وَقُولُواْ لَهُمُمْ قَوْلًا مَعْـرُوفًا﴾ أمر الله الوليّ أن يقول للّذي لا يرث من المذكورين قولا معروفا إذا كانت الورثة صغارا.

وَلْيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيَّهِمْ فَلْيَسَنَّقُوا اللَّهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلَا سَدِيدًا ۞

في الآية أقوال: **أحدها: أ**نَّه كان الرجل إذا حضرته الوفاة قعد عنده

۱- التبيان، ج ٣، ص ١٢٢ و١٢٤؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٢ و٢٤؛ وفقه القرآن، ج ٢، ص ٣٤٧.

بعض المؤمنين فقالوا: انظر لنفسك فإن ولدك لا يغنون عنك من الله شيئا فيقدّم جلّ ماله فقال تعالى: وليخش الذين تركوا من بعدهم أولادا صغارا خافوا عليهم الفقر، وهذا نهي عن الوصيّة بما يجحف بالورثة وأمر لمن حضر الميّت عند الوصيّة أن يأمره بأن يبقي لورثته ولا يزيد وصيّته على الثلث، وهذا قول ابن عبّاس وسعيد بن جبير والحسن وقتادة والضحّاك ومجاهد.

وثانيها: أنّ الأمر في الآية لوليّ اليتيم يأمره بأداء الأمانة والقيام بحفظه كما لو خاف على مخلفيه إذا كانوا ضعافا فيكون المعنى: من كان في حجره يتيم فليفعل به ما يحبّ أن يفعل بذرّيته من بعده. وحاصل المعنى ﴿ وَلَيَحْشَ الَذِينَ ﴾ صفتهم وحالهم أنّهم لو شارفوا أن يتركوا ﴿ مِنّ خَلَفِهِم ﴾ أي: بعد موتهم ﴿ ذُرِيَّةً ضِعَنفًا﴾ أولادا عجزة لا غنى لهم وذلك عند احتضارهم ﴿ حَافُواً عَلَيَهِم ﴾ الضياع بعدهم لذهاب كافلهم والفقر والتكفّف، والمراد «بالّذين» هم الأوصياء على القول الثاني والمحتضرين على القول الأول.

﴿ فَلَيَسَنَّعُوا آللَهُ ﴾ في ذراريهم أو ذراري غيرهم ﴿ وَلَيَعُولُوا قَوْلا سَدِيدًا ﴾ أي: قولا لا خلل فيه وعدلا موافقا للشرع، وقيل: معناه فليخاطبوا اليتامى بخطاب حسن جميل.<sup>(۱)</sup> ثم أوعد الله لاكلي مال اليتيم نار جهنّم فقال: إنَّ ٱلَذِينَ يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِم نَارًا وَ مَارًا إِنَّ الَذِينَ مَارًا لَيَسَمَعُونَ أَمَوَلَ ٱلْيَسَمَى خَامَهُ المَّامِ اليتيم نار جهنّم فقال: وسَيَعْمَلُونَ يَأْمُونَ أَمَوَلَ ٱلْيَسَمَى خَامَةً وَ مَا اليتيم نار جهنّم فقال: ويستريدا في مُعْمَلُونَ إِنَّ مَانُ اليتيم نار جهنّم فقال: ويستريدا في مال اليتيم نار جهنّم فقال: إنَّ الَذِينَ يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمَ نَارًا أَلَيْتَنَعْنَ ظُلْمًا إِنَّهُ اللهُ لاكلي مال اليتيم نار جهنّم فقال: إنَّ اللَذِينَ يَأْحُلُونَ أَمَوَلَ ٱلْيَتَنَعَى ظُلْمًا إِنَّهُ أَوْ وَ أَمَوْنَ أَمَوْنَ أَمَوْنَ أَلَا اللهُ اللهُ المَالِينَ مَالُونِهُمُ مَارًا اللهُ اللهُ مُعَالَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ فَالَ اللهُ اللهُ مُعَالُ إِنَّهُ مَالُ اليتيم نار جهنّه فقال: إنَّ ٱلَذِينَ يَأْحُلُونَ فِي بُطُونِهِمَ نَارًا إِنَّالَةًا إِنَّهُ الْمَالِي أَرْهُمُ إِنَ مَالُونَ فَي بُعُلُونَ إِنَّهُ مَارًا إِنَّهُ وَلَا اللهُ لا يَعْلَى اللهُ اللهُ مُعَالَ إِنَّهُ مَامَا إِنَّهُ مُعْلُونَ مُعْلُونَ مُعْلَمًا إِنَّهُمُ مَالًا إِنَ مَالَةُ إِنَانَ أَنْ أَلُذِينَ مَعْلُونَ إِنَّهُ إِنَّهُمُ مَالُكُونَ إِنَّ مُؤْذَ إِنْ أَعْوَى إِنَ أَعْرَالُهُ إِنَ اللهُ الْعُلُونَ إِنَّهُ إِنَّهُ مُعْلُونَ إِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْرَالُهُ إِنْ أَعْلَى إِنَّهُ إِنَّةً إِنْ أَنْ أَنْ أَلُهُ إِنْ أَعْرَالُهُ إِنْ أَنْ أَلُهُ إِنَا أَلْ أَنْ أَلُهُ أَلُهُ إِنْ أَنْ أَنْ أَلُهُ أَلُهُ أَنْ أَلُهُ أَنْ أَنْ أَنْهُ إِنْ أَنْ أَعْذَالُهُ مُوالُولُ مُنْ أَوْلُ أَعْلُونَ أَلْهُ أَلُهُ أَلُهُ فَلُهُ أَلُهُ أَنْهُ أَلُهُ أَلْ أَمْ أَنْ أَلُونَ أَلُهُ إِنْ أَنْ أَلُهُ أَمْ أَنْ أَنْهُ أَلُهُ أَلُهُ مُنْ أَلُهُ أَلُهُ أَنْ أَلْ أَنْ أَنْ أَنْ أَلُهُ أُولُولُ أُولُ أُولُ أُلُهُ أُلُولُ أُولُولُ أُنْ أَلُهُ مُعْلُمُ أُولُ أُلُولُ أُلُهُ أُولُولُ أُلُهُ أُلُهُ أُلُهُ أَلُهُ أُولُ أُلُولُ أُولُولُولُ أُولُولُولُ أُنْ أُلُولُ أُعْلُولُولُ أُعْلُولُ أُلُهُ أُلُولُ أُولُ أُلُولُ أُولُ أُلُولُ أُو

أي: ينتفعون بأموال اليتامى ويأخذونها ﴿ظُلَمًا ﴾ ولم يرد قصر الحكم على الأكل وتخصيص الأكل في الذكر لما أنَّه معظم منافع المقصودة فذكره اللَّه تنبيها على وجوه الانتفاع كقوله: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمَوَلَكُمْ بَيْنَكُمْ بِٱلْبَطِلِ ﴾<sup>(٢)</sup> وإنَّما علَق

۱ـ تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٦؛ ومجمع البحرين، ج ٢، ص ٣٥١.
 ٢- سورة البقرة: ١٨٨ سورة النساء: ٢٩.

الوعبد بكونه ظلما لأنه قد يكون يأكله الإنسان على وجه الاستحقاق بأن يأخذ منه اجرة المثل أو يأكل منه بالمعروف على ما تقدّم القول فيه فلا يكون ظلما. وسئل الرضاطيني كم أدنى ما يدخل به أكل مال اليتيم تحت الوعيد في هذه الآية؟ فقالطني: «قليله وكثيره واحد إذا كان في نيته أن لا يرزه إليهم».<sup>(1)</sup>

المواهم علم الموائد في بملونيوم نارا كي قيل: إن النار ستلتهب من أفواههم وأسماعهم وأنافيهم يوم القيامة ليعلم أهل الموقف أنّهم آكلة أموال اليتامى وأسماعهم وأنافيهم يوم القيامة ليعلم أهل الموقف أنّهم آكلة أموال اليتامى روي عن الباقر لليلام أنّه قال رسول الله الله الله ولاء؟ فقرأ<sup>(٢)</sup> هذه الآية.<sup>(٣)</sup>

وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴾ أي: سيلزمون النار المسعرة وإنَّما ذكر «البطون» تأكيدا كما قال: نظرت بعيني ومشيت برجلي، ولمناسبة الأكل مع ذكر البطن.

وروى الحلبيّ عن الصادق، للله قال: «إنّ في كتاب عليّ للله: إنّ أكل مال اليتيم ظلما سيدركه وبال ذلك من عقبه من بعده ويلحقه وبال ذلك في الآخرة».<sup>(٤)</sup>

وفي الحديث قال النبي ﷺ «رأيت ليلة أسري بي قوما لهم مشافر كمشافر الإبل إحداهما قالصة على منخريه والأخرى على بطنه وخزنة جهنّم يلقمونه جمر جهنّم وصخرها فقلت: يا جبرنيل من هؤلاء؟ قال: ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوَلَ ٱلْيَتَنَمَىٰ ظُلْمًا ﴾».<sup>(٥)</sup>

١- كنز الدقائق، ج ٢، ص ٣٧٣؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٢٦؛ وتفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٤٤٩.
 ٢- زيدة البيان، ص ٤٨٦؛ ومستدرك الوسائل، ج ١٣، ص ١٩١؛ وجامع أحاديث الشيعة، ج ١٧، ص ٣٩٢.
 ٣- تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٧.
 ٤- زبدة البيان، ص ٤٨٥؛ ومستدرك الوسائل، ج ١٣، ص ١٩١، وجامع أحاديث الشيعة، ج ١٧، ص ٣٩٢.
 ٤- زبدة البيان، ص ٤٨٥؛ ومستدرك الوسائل، ج ١٣
 ٢- زبدة البيان، ص ٢٨٩؛ ومستدرك الوسائل، ج ١٣
 ٣- تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٧.
 ٣- تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٧
 ٣- تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٧
 ٣- تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٢
 ٣- تفسير مجمع البيان، ح ٣، ص ٢٢
 ٣- تفسير مجمع البيان، ج ٢٠ ص ٢٢
 ٣- تفسير مجمع البيان، ج ٢٠ ص ٢٢٣؛ وتفسير القرآن تأليف عبدالرزاق الصنعاني، ج ٢، ص ٢١٦
 ٣- جامع البيان، ج ٢٠ ص ٢٢٩؛ وتفسير القرآن تأليف عبدالرزاق الصنعاني، ج ٢٠ ص ٢١٦

المتنا التقلة

قال رسول الله: «تقبّلوا لي متاً أتقبّل لكم الجنّة: إذا حدّثتم فلا تكذبوا وإذا وعدتم فلا تخلفوا وإذا انتمنتم فلا تخونوا وغضّوا أبصاركم واحفظوا فروجكم وكقُوا أيديكم عن الحرام وادخلوا الجنّة».<sup>(1)</sup>

قال رسول الله: **«لو صليتم حتّى تكونوا كالحنايا وصمتم حتّى تكونوا كالأوتار** فما ينفعكم **إلا بالورع»**.<sup>(٢)</sup> والمراد من الورع الاحتراز «عمّا نهى الله في شريعة محمّد بالنهي التحريمي».

قال علماء الأخلاق: الزهد ثلاثة أصناف: زهد فرض وزهد فضل وزهد سلامة، فزهد الفرض هو الزهد في الحرام وزهد الفضل هو الزهد في الحلال وزهد السلامة هو الزهد في الشبهات.<sup>(٣)</sup>

قيل: إنّ حسّان ابن أبي سنان لا ينام مضطجعا ولا يأكل سمينا ولا يشرب باردا ستَّين سنة فرؤي في المنام بعد ما مات فقيل له: ما فعل الله بك؟ فقال: خيرا غير أنّي محبوس عن الجنّة بإبرة استعرتها فلم أردَها.

يُوصِيكُ<sup>و</sup> اللَّهُ فِي ٱوْلَكِ حَصَمٌ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِ ٱلْأُنثَيَةِنِ فَإِن كُنَّ نِسَآءُ فَوْقَ ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُنَ ثُلُثًا مَا تَرَكُّ وَإِن كَانَتَ وَحِدَةُ فَلَهَا ٱلنِّصْفُ وَلِأَبُوَيْهِ لِكُلِّ وَحِدٍ مِنْهُمَا ٱلشُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُّ فَإِن لَمَ يَكُن لَهُ وَلَدٌ وَوَرِئَهُ أَبُوَاهُ فَلِأُمِدِ ٱلْثُلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلِأُمِدِ ٱلسُّدُسُ مِنْ بَعَدِ وَصِيبَةٍ يُوصى بِهَا أَوَ دَيْن

 ١- الخصال، ج ١، ص ١٥٦؛ ومشكاة الأنوار، ص ١٦٣؛ وبحارالأنوار، ج ٧٢، ص ٩٧؛ وروضة الواعظين، ص٤٦٧؛ وتفسير الرازي، ج ١٦، ص ١٤٣.
 ٢- كنز الفوائد، ص ٢٨٢؛ وعدة الداعي، ص ١٤٠؛ ومكارم الأخلاق، ص ٤٦٨؛ وبحارالأنوار،

ج ۸۱، ص۲۵۸. ۳\_الزهد وصفة الزاهدين، ص ۲۲؛ وتاريخ مدينة دمشق، ج ٦، ص ٢٩٦؛ وتهذيب الكمال، ج ٢، ص ٢٣. ءَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيْهُمْ أَفْرَبُ لَكُرْ نَفْعُأَ فَرِيضَتَةً مِّنَ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا شَ

قال السدّيّ: نزلت الآية في عبد الرحمن أخي حسّان الشاعر وذلك أنّه مات وترك امرأة وخمس أخوات فجاءت الورثة فأخذوا ماله ولم يعطوا امرأته شيئا فشكت إلى رسول اللّه فأنزل اللّه آية المواريث.<sup>(۱)</sup>

ولمما ذكر سبحانه قبل ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ ﴾، الآية.<sup>(\*)</sup> بيّن في هذا الآية ما أجمله في الآية السابقة فقال: ﴿ يُوَصِيكُم اللَّهُ ﴾ أي: يأمركم ويفرض عليكم لأن الوصيّة منه تعالى أمر وفرض ويدل على ذلك قوله: ﴿ وَلَا تَغَـنُلُوا النَّفْسَ الَتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَا بِالْحَقِّ ذَلِكُم وَصَيكُم بِهِ ﴾ الفرض المحكم علينا ﴿ فِ أَوْلَكَدِ صَحُمَ ﴾ أي: في ميراث أولادكم أو في توريث أولادكم أو في أمور أولادكم فبيّن سبحانه فيما وصّى وأمر به فقال:

ثمّ ذكر نصيب الإناث من الأولاد فقال: ﴿ فَإِن كُنَّ نِسَآءُ فَوْقَ ٱقْنَتَيْنِ ﴾ أي: فإن كانت الأولاد نساء فوق اثنتين ﴿ فَلَهُنَّ تُلْثَا مَا تَرَكَ ﴾ من الميراث.

وظاهر هذا الكلام يقتضي أنّ البنتين لا تستحقّان الثلثين لكنّ الأمّة اجتمعت على أنّ حكم البنتين حكم من زاد عليهما من البنات لكن ذكروا في وجه المعنى أنّ المراد في الآية بيان حكم البنتين فما فوقهما لأنّ معناه فإن كنّ اثنتين فما فوقها فلهنّ ثلثا ما ترك إلّا أنّه قدّم ذكر الفوق على الاثنتين كما

١- تخريج الأحاديث والآثار، ج ١، ص ٢٨٩؛ ومجمع البيان، ج ٢، ص ٢٩؛ وتفسير ابن أبي حاتم، ج ٣، ص ٢٩؛ وتفسير ابن أبي حاتم، ج ٣، ص ٢٩؛ والميزان، ج ٤، ص ٢١٨.
٢٦- سورة النساء: ٧.

روي عن النبيّ أنّه قال: «لا تسافر الم**رأة سفراً فوق ثلاثة أيّام إلّا ومعه**ا زوجها أو ذو محرم لها».<sup>(۱)</sup> فمعنى الحديث أنّه لا تسافر سفرا ثلاثة أيّام فما فوقها وكذلك في الآية فحكم البنتين كحكم ما فوقهما.

(وَإِن كَانَتَ ﴾ الباقية والمولود ﴿وَحِدْةُ فَلَهُمَا ٱلنِّصْفُ ﴾ أي: نصف ما ترك الميّت ثمّ ذكر حكم ميراث الوالدين فقال: ﴿وَلِأَبُوَيْهِ ﴾ يعني الأب والأمّ سمّي تغليبا، والهاء في «أبويه» كناية عن غير مذكور أي: ولأبوي الميّت مع (لِكُلِّ وَحَدٍ مِنْهُمَا ٱلنَّدُسُ مِنَّا أَبُوَيْهِ ) السمي الأب والأمّ الميّت ثمّ ذكر حكم ميراث الوالدين فقال: ﴿وَلِأَبُوَيْهِ ﴾ يعني الأب والأمّ سمّي تغليبا، والهاء في «أبويه» كناية عن غير مذكور أي: ولأبوي الميّت ألميت الميّت أوالدين فقال: ﴿وَلِأَبُوَيْهِ مُ يعني الأب والأمّ الميّت ثمّ ذكر حكم ميراث الوالدين فقال: ﴿وَلِأَبُوَيْهِ إِنَّ يعني الأب والأمّ الميّت أولي الميّت الميّت أوالهاء في «أبويه» كناية عن غير مذكور أي: ولأبوي الميّت الميّت الميّت أوليها، والهاء في «أبويه» كناية عن غير مذكور أي: وللأب السدس مع الولد وكراكُلُ وكذلك الأمّ لها السدس مع الولد ذكراكان الولد أو أنثى واحداكان أو أكثر.

ثم إن كان الولد ذكرا كان الباقي له وإن كان ذكورا فالباقي لهم بالسوية وإن كانوا ذكورا وإناثا فللذكر مثل حظ الأنثيين وإن كانت بنتا فلها النصف ولأحد الأبوين السدس أولهما السدسان والباقي عندنا الإماميّة يردّ على البنت وعلى أحد الأبوين أو عليهما على قدر سهامهم بدلالة قوله: ﴿وَأَوْلُوا الْأَرْحَايِر بَعْضُهُمٌ أَوَلَى بِبَعْضٍ فِي كِنَبَ اللَّهِ بِهَ<sup>(٢)</sup> لكن عند غيرنا أنّ الأب في صورة الأنوثة بعد ما أخذ فرضه المذكور يأخذ ما بقي من ذوي الفروض بالعصوبة.

أنان أمّ يَكُن أنه أي: للميّت ﴿وَلَدَ ﴾ أي: ابن ولا بنت ولا أولادهما أوات أمن الله الطبرسيّ: (وظاهر الأنّ اسم الولد يعمّ الجميع ﴿وَوَرِنَهُ أَبُواهُ فَلِأْمِتِهِ ٱلتَّلُتُ ﴾ قال الطبرسيّ: (وظاهر هذا يدلّ على أنّ الباقي للأب وفيه إجماع فإن كان في الفريضة زوج فإنّ له النصف وللام الثلث والباقي للأب وهو مذهب ابن عبّاس وأثمتنا).<sup>(٣)</sup>

المؤلمان كمان لمُحد إخْوَةٌ فَلِأُمَتِهِ ٱلسَّدُسُ ﴾ والإخوة تقع على الاثنين فصاعدا ١- زيدة البيان ١٤٤؛ وكشف اللثام، ج ٩، ص ٤٠٢؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٢٩؛ وجواهر الكلام، ج ٣٩، ص٩٣. ٢- سورة الأنفال: ٧٥. سورة الأحزاب: ٦. ٣- تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٣٠. أو الأخوات، قال أصحابنا الإماميّة: إنّما يكون لها السدس إذا كان هناك أب. ويدلّ عليه ما تقدّمه من قوله: ﴿وَوَرَيْنَهُ أَبَوَاهُ ﴾ فإنّ هذه الجملة معطوفة على قوله: ﴿فَإِن لَمَ يَكُن لَدُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبَوَاهُ فَلِأَمِّهِ النَّلُثُ﴾ وتقديره: فإن كان له إخوة وورثه أبواه فلامة السدس.<sup>(۱)</sup>

قال الطبرسيّ: (وقال بعض أصحابنا: إنّ لها السدس مع وجود الإخوة وإن لم يكن هناك أب وقالوا: إنّ الأخوين يحجبان الأمّ من الثلث إلى السدس).

وقال ابن عبّاس: (لا تحجب الأمّ من الثلث إلى السدس بأقلّ من ثلاثة من الإخوة والأخوات كما يقتضيه ظاهر الآية من لفظ الجمع وأصحابنا يقولون: لا تحجب الأمّ عن الثلث إلى السدس إلّا بالإخوان أو أخ وأختين أو أربع أخوات من قبل الأب والأمّ أو من قبل الأب خاصّة دون الأمّ).<sup>(٢)</sup>

وفي ذلك خلاف بين الفقهاء ومنشأ الخلاف قالوا: والعرب تسمّي الاثنين بلفظ الجمع في كلامهم. قال تعالى: ﴿وَكَتُنَا لِمُكْمِهِمْ شَهْدِينَ ﴾<sup>(\*)</sup> يعنى: حكم داود وسليمان. قوله تعالى: ﴿مِنْ بَمّدٍ وَصِيّةٍ يُوْمِي بِهَا أَوْ دَيْنَ ﴾ أي: تقسيم التركة على المذكور بعد قضاء الديون وإقرار الوصيّة، ولا خلاف في أن الدين مقدّم على الوصيّة والميراث وإن أحاط بالمال، وأمّا الوصيّة فقد قيل: إنّها مقدّمة على الميراث. وقيل: بل الموصى له شريك الوارث وله الثلث ولهم الثلثان. وقد روي عن أمير المؤمنين لين أنّه قال: «إنكم تفرؤون في هذه الآية الوصيّة قبل الدين وإن رسول الله ومتى بالدين قبل الوصيّة». وتقديم الذكر من الدين قبل الوصيّة في الآية أن لفظة «أو» إنّما هو لأحد

> ۱\_ التبيان، ج ٣، ص ١٣١؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٣٠؛ وفقه القرآن، ج ٢، ص ٣٣٣. ٢\_ تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٣١. ٣\_ سورة الأنبياء: ٧٨. ٤\_ التبيان، ج ٣، ص ١٣١؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٣٠؛ وفقه القرآن، ج ٢، ص ٣٣٣.

الشيئين أو الأشياء ولا يوجب الترتيب فكأنّه قال: من بعد أحد هذين مفردا أو مضموما إلى الآخر وهذا كقولهم: جالس الحسن أو ابن سيرين، فالمعنى جالس أحدهما مفردا أو مضموما إلى الآخر. والحاصل أنّ الوصيّة ولو قدّمت على الدين في الذكر إلّا أنّها متأخّرة في الحكم والدين مقدّم. قوله: ﴿ اَبَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيَّهُمُ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا ﴾ ذكر فيه وجوه:

الأول: أنّ معناه أنتم لا تدرون أي: هؤلاء أنفع لكم في الدنيا فتعطونه من الميراث ما يستحقّ ولكنّ اللّه قد فرض الفرائض على ما هو عند حكمه وعلمه.

وقيل: إنّ معناه لا تدرون بأيّهم أنتم أسعد في الدنيا والدين والله يعلمه فافتسموه على ما بيّنه من المصلحة فيه، عن الحسن. وهذا المعنى على معنى الأوّل وقد جعله الطبرسيّ وجها.

ثانياً: وليس فيه معنى زائد من معنى الأول غير أنَّه فيه زيادة لفظ الدين.

ثالثها: أنّ معناه لا تدرون أنّ نفعكم بتربية آبائكم لكم أكثر أم نفع أبنائكم وهذا المعنى أيضا قريب من معنى الأوّل والثاني.

الرابع: عن ابن عبّاس أنّ المعنى: أطوعكم لله ـ من الآباء والأبناء ـ أرفعكم درجة يوم القيامة لأنّ الله يشفّع المؤمنين بعضهم في بعض فإن كان الوالد أرفع درجة من ولده رفع الله إليه ولده في درجته لتقرّ بذلك عينه وإن كان الولد أرفع درجة من والديه رفع الله والديه إلى درجته لتقرّ أعينهم.

الخامس: أنّ المراد لا تدرون أي: الوارثين والمورّثين أسرع موتا فيرثه صاحبه فلا تتمنّوا موتهم لترثوهم، عن أبي مسلم.

فَوَرِيضَتَةَ مِّرَى ٱللَّهِ ﴾ أي: فرض الله ذلك فريضة ﴿إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ أي: لم يزل عليما بمصالحكم حكيما فيما يحكم به عليكم في الأموال وغيرها. واستعمال «كان» في مثل هذه الموارد بالماضي كالخبر بالاستقبال والحال لأنَّ الأشياء عند الله في حال واحدة ما مضى وما يكون وما هو كائن.

وَلَحَمَّم نِصْفُ مَا تَرَكَ أَذْوَجُ حُمَّم إِن لَمَ يَكُن لَهُ وَلَدٌ فَإِن حَانَ لَهُنَ وَلَدٌ فَلَحَمُ الرُّبُعُ مِمَّاتَرَ حَنْ مِنْ بَعَدِ وَصِيتَة يُوْصِين بِهَا أَوْ دَيْنُ وَلَهُ كَ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكَتُم إِن لَمْ يَحَن لَكُمْ وَلَدٌ فَإِن حَانَ لَحَمَ وَلَدٌ فَلَهُنَ الشُمُنُ مِمَّا تَرَكَتُم مِن بَعَدِ وَصِيتَة تُوصُون بِهَا أَوْ دَيْنُ وَإِن كَان رَجُلُ الشُمُنُ مِمَّا تَرَكتم مِن بَعَدِ وَصِيتَة تُوصُون بِهَا أَوْ دَيْنُ وَإِن كَان رَجُلُ الشُمُنُ مِمَا تَرَكتم مِن بَعَدِ وَصِيتَة تُوصُون بِهَا أَوْ دَيْنُ وَإِن كَان رَجُلُ يُورَتُ حَلَكَة أَو امْرَأَةٌ وَلَهُ أَخُ أَوْ أَحْتُ فَلِكُلُ وَحِدٍ مِنْهُمَا السُدُسُ فَإِن حَانُوا أَحْتَ بُوَيْنَ مَنَا نَوْ وَعَنْ بَعَدِ وَصِيتَة وَاللَّهُ مَنْ يَعَالَ وَحَدْ يَعْ وَلَدُ فَإِن كَان دَيْنُ غَيْرَ مُصَارًا أَحْتَ بُوَصَيتَة مِنَ اللَهُ وَلَهُ وَلَهُ مَا السُدُسُ فَإِن

الكلالة أصلا الإحاطة ومنه الإكليل لإحاطته بالرأس ومنه الكلَ لإحاطته بالعدد فالكلالة تحيط بأصل النسب الّذي هو الوالد والولد.

المعنى: خاطب الله الأزواج فقال: ﴿وَلَكُمْ ﴾ أيّها الأزواج ﴿نِصْفُ مَا تَنَرَكَ أَزْوَجُكُمْ ﴾ أي: زوجاتكم ﴿إِن لَمَ يَكُن لَهُرَ؟ وَلَدٌ ﴾ أي: ولد وارث من بطنها أو من صلب بنيها أو بني بنيها وإن سفل ذكرا كان أو أنثى واحدا كان أو متعدّدا منكم أو من غيركم والباقي لورثتها.

﴿ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ ﴾ على نحو ما فصّل ﴿ فَلَكُمُ ٱلرُّبُحُ مِنَا تَرَكْنَ ﴾ أي: تركت أزواجكم من المال والباقي لباقي الورثة ﴿مِنْ بَعَـدِ وَصِـيَةٍ يُوصِيرَ بِهَآ أَوْ دَبْنِ﴾ قد مرَ تفسيره.

وَلَهُرَكَ ﴾ أي: ولزوجاتكم ﴿ ٱلرُّئُعُ مِمَّا تَرَكْتُمُ ﴾ من الميرات ﴿ إِن لَمْ يَكُن لَكُمْ وَلَدٌ ﴾ ذكرا أو أنثى منهن أو من غيرهن أو ولد ابن وإن سفل واحدة كانت الزوجة أو اثنين أو ثلاثا أو أربعا لم يكن لهن أكثر من ذلك.

﴿ فَإِن كَانَ لَحَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ ٱلْثُمْنُ مِمَّا تَرَحَحْتُمُ ﴾ من الميراث

المتعلق المتعلق

واحدة كانت الزوجة أو أكثر من ذلك ﴿ يَنْ بَعَدِ وَصِــيَّةٍ تُوْصُونَ بِهَاً ﴾ أيّها الأزواج ﴿أَوْ دَيْنٍ ﴾ وقد مرّ بيان الوصيّة والدين.

وَإِن كَانَ رَجُلٌ يُوَرَثُ كَلَةً ﴾ اختلف في معنى الكلالة فقال جماعة من الصحابة والتابعين مثل عمر وأبي بكر وابن عبّاس: إنّ الكلالة من هو عدا الولد والوالد. وفي رواية أخرى عن ابن عبّاس أيضا أنّه من عدا الوالد، لكنّ المرويّ عن أثمّتنا حسبما نقل الطبرسيّ في المجمع أنّ الكلالة الإخوة والأخوات والمذكور في هذه الآية من كان من قبل الأمّ منهم والمذكور في آخر السورة من كان منهم من قبل الأب والأمّ أو من قبل الآباء.

قال الفيض في «الصافي»: لهذا الكلام وجوه من الإعراب فقرىء «يورث» بكسر الراء وبفتحها وكذلك قرئ «كلالة» منصوبة على الحاليّة والمفعوليّة و«كان» تامّة وناقصة لكن باختلاف الإعراب لا يتغيّر الحكم.

قال الفيض: والكلالة القرابة ويطلق على الوارث والمورّث وفسترت في «الكافي» عن الصادقﷺ بمن ليس بولد ولا والد والمراد القريب من جهة العرض لا الطول والمراد بها في هذه الآية الإخوة والأخوات من الأمّ خاصّة وفي الآية الأخرى في آخر السورة من الأب والأمّ أو الأب فقط، كذا عن المعصومين كما بيّنه الطبرسيّ.

(إن كان ترابع المرابع على قوله: ﴿وَإِن كَانَ رَجُلٌ ﴾ معناه: وإن كان رجل كلالة يورث ماله أو امرأة كلالة تورث مالها: على قول من قال: إن الميت نفسها تسمى كلالة، ومن قال: إنّه الحيّ الوارث فالمعنى: وإن كان رجل يورث في حال تكلّل نسبه به أو امرأة يورث كذلك، وهذا المعنى قول أهل الكوفة، ويؤيّده ما روي عن جابر أنّه قال: أتاني رسول الله ترا وأنا مريض فقلت: وكيف الميراث وإنّما يرثني كلالة؟ فنزلت آية الفرائض.

فالكلالة في النسب من أحاط بالميّت وتكلّله من الإخوة والأخوات، والولد والوالد ليسا بكلالة لأنّهما أصل النسب الّذي ينتهي إلى الميّت ومن سواهما خارج عنهما والوالد والولد طرفان للرجل فإذا مات الرجل ولم يخلفهما فقد مات عن ذهاب طرفيه فسمّي ذهاب طرفيه كلالة.

وقوله تعالى: ﴿وَلَهُۥ أَخُ أَوَ أَحَتَّ﴾ يعني الأخ والأخت من الأمّ ﴿وَلِكُلِّ وَحِلِو مِنْهُمَا ٱلسُّدُسُ ﴾ جعل الذكر والأنثى هاهنا سواء ولا خلاف بين الامّة أنّ الإخوة والأخوات من قبل الأمّ متساوون في الميراث.

فَوْفَإِن كَانُوَّا أَحَـــَّبَرَ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شَرَكَمَاءُ فِي ٱلثَّلُبُ ﴾ وهذا الثلث يتوزَع عليهم بالسوية فرمين بَعْدِ وَصِــيَتَو يُوْحَىٰ ﴾ قرئ على المجهول فريها أَوَ دَيْنِ ﴾ مرّ بيانه فرُغَيْرَ مُضَكَآرَ ﴾ منصوب على الحال أي: لم يكن قصده إضرار الورثة بأن يوصي زائدا عن الثلث لإضرارهم أو يقرّ بدين كاذب لحرمان الورثة، وقد جاء في الحديث «أنّ الضرار في الوصية من الكبائر».

فَوَصِــيَّةُ مِنَ اللَّهِ ﴾ أي: وصَاكم اللَّه وصيَّة بها لا يجوز تغييرها قالﷺ<sup>(۱)</sup>: «من قطع ميراثا فرضه الله قطع الله ميراثه من الجنّة» فَوَوَاللَّهُ عَلِيمُ ﴾ بالمضارَ فَحَلِيمٌ ﴾ لا يعاجل بالعقوبة فلا يغترَ الإنسان بالإمهال.

تِلَكَ حُدُودُ ٱللَّهِ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، يُدْخِلْهُ جَنَّتٍ نَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَكُرُ خَلِدِينَ فِيهِكَأَ وَذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ شَ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ، يُدْخِلَهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ, عَذَابٌ شَهِينٌ أَنَ

﴿ يَــلَّكَ ﴾ أي: الأحكام ألَّتي تقدَّمت في أمر اليتامي والوصايا والمواريث

١\_ كنز العمال، ج ١١، ص ٩؛ والدرالمنثور، ج ٢، ص ١٧٨؛ وتفسير الرازي، ج ٩، ص ٧٧٦.

الحُمُدُودُ اللَّهِ ﴾ وشرائعه الَتي هي كالحدود المحدودة بحيث لا يجوز مجاوزتها. ﴿ وَمَن يُطِع ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ في جميع الأوامر والنواهي الَتي من جملتها ما فصّل هاهنا.

المُنْجَنَّةُ جَنَّنتِ تَجْرِف مِن تَحْتِهَمَا ٱلْأَنْهَندُ خَالِدِينَ فِيهِمَا ﴾ وصيغة الجمع بالنظر إلى جمعيّة «من» بحسب المعنى.

الفراد الموافرة المواب هو الفلاح العظيم والنجاة الوافرة يوم القيامة.
 الموافرة يوم القيامة الموافرة في تعض الأوامر والنواهي الوكيتَعكة الموافرة وكرسُولَهُ، في ولو في بعض الأوامر والنواهي الموكيتَعكة محدودة.
 حدودة في جميع الأحكام المولية تتارًا في عظيمة هائلة لا الموادر قدرها المحدودة في جميع الأحكام المولية تتارًا في عظيمة هائلة لا يقادر قدرها المولية المحدودة في معن الأحكام المولية في الموادر والنواهي المولية المولية وكرسُولكة.
 حدودة في جميع الأحكام المولية تتارًا في عظيمة المائلة لا الموادر قد الموادة في جميع الأحكام المولية في عظيمة المائلة لا يقادر قدرها المولية المحدودة في جميع الأحكام المولية في عظيمة المائلة لا يقادر قدرها المولية المحدودة في معن المولية في المولية المولية المحدودة في عميع الأحكام المولية في الموادية المولية المولية المولية المحدودة في معن المولية المو

واستدلّت المعتزلة بهذه الآية على أنّ صاحب الكبيرة من أهل الصلاة مخلّد في النار ومعاقب فيها لا محالة.

قال الطبرسيّ: فقوله: ﴿وَيَتَعَكَدُ حُدُودُهُ ﴾ يدلّ على أنّ المراد به من تعدّى جميع حدوده وهذه صفة الكفّار ولأنّ صاحب الصغيرة بلا خلاف خارج من عموم الآية والحالة أنّه فاعل للمعصية ومتعدّ حدّا من حدود الله وإذا جاز إخراجه منه بدليل جاز لغيره أن يخرج من عمومها من يشفع له النبيّ أو يتفضّل الله عليه بالعفو بدليل آخر.

وأيضا فإنّ التائب لا بدّ من إخراجه من عموم الآية لقيام الدليل على وجوب قبول التوبة وكذلك يجب إخراج من يتفضّل الله بإسقاط العقوبة لقيام الدلالة على جواز وقوع التفضّل بالعفو.

على أنّ في المفسّرين من حمل الآية على من تعدّى حدود الله وعصاه مستحلًا لذلك ومن كان كذلك كان كافرا قطعا. وَالَّذِي يَأْتِبِنَ ٱلْفَحِشَةَ مِن نِسَآيٍكُمْ فَٱسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَ أَرْبَعَةَ مِّنكُمْ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُتَ فِى ٱلْبُيُوتِ حَتَّى يَنَوَفَنَهُنَ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللَّهُ لَهُنَ سَبِيلَاسُ وَالَذَانِ يَأْتِيَنِيْهَا مِنكُمْ فَنَادُوهُمَاً فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَاً إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ نَوَّابُ رَحِيمًا

لممّا بيّن سبحانه حكم الرجال والنساء في باب النكاح والميراث بيّن حكم الحدود في النساء إذا ارتكبن الحرام فقال: ﴿وَالَنِي ﴾ جمع الّتي ﴿يَأْتِينَ الْفَنَحِثَةَ ﴾ أي: يفعلن الزنا ﴿مِن نِسَآيِكُمْ ﴾ أي: الحرائر ﴿فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَ آرَبْعَةً مِنكُمْ ﴾ أي: من المسلمين يخاطب الحكّام والأئمة فيأمرهم بطلب أربعة من الشهود في ذلك عند عدم الإقرار.

وقيل: هو خطاب للأزواج في نسائهم. ﴿ وَمَان شَهِدُوا ﴾ عليهن بذلك (فَامَسِكُوهُ ﴾ واحبسوهن ﴿ فِ ٱلْبَيُوتِ ﴾ واجعلوها سجنا عليهن ﴿ عَنَى يَتَوَفَّهُنَ ٱلْمَوْتُ ﴾ أي: يدركهن الموت فيمتن في البيوت ويستوفي أزواجهن. وكان في مبتدء الإسلام إذا فجرت المرأة وقام عليها أربعة شهود حبست في البيت أبدا حتّى تموت ثم نسخ ذلك بالرجم في المحصن والجلد في البكرين. (أو يَجْمَلَ اللهُ لَهُنَ سَبِيلًا ﴾ قالوا: لما نزل قوله: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِ فَأَجَلِدُوا كُلَ وَجِع يَنْهُمَا مِأْتَهُ جَلَدَمَ اللهُ وَاللهُ عَلَى الموت في المحصن والجلد في البكرين. وكان في مبتدء الإسلام إذا فجرت المرأة وقام عليها أربعة شهود حبست في البيت أبدا حتّى تموت ثم نسخ ذلك بالرجم في المحصن والجلد في البكرين. والي أنه لَمُنَ سَبِيلًا ﴾ قالوا: لما نزل قوله: ﴿ الزَانِيَةُ وَالزَّانِ فَاجَلِدُوا كُلَ وَجِع البكر بالبكر جلد مانة وتعذيب عام والعيب بالعيب جلد مانة والرجم» وقال بعض: إن من وجب عليه الرجم يجلد أولا ثم يرجم، وبه قال الحسن وقتادة وجماعة من الفقهاء. وقال الطبرسيَ: قال أكثر أصحابنا: إن ذلك مختص بالشيخ والشيخة فأمًا غيرهما فليس عليه غير الرجم.

۱۔ سورة النور: ۲. ۲۔ مسند أحمد، ج ٥، ص ٣١٧؛ وصحيح مسلم، ج ٥، ص ١١٥؛ والدر المنثور، ج ٧، ص ١٧٩. وحكم هذه الآية وهي ﴿وَٱلَّنِيَ ﴾، إلخ. منسوخ عند جمهور المفسّرين وهو المرويّ عن الصادقين للجّل، وقال بعضهم: إنّه غير منسوخ لأنّ الحبس لم يكن مؤبّدا. والصحيح عن الصادق: هي منسوخة. والسبيل هو الحدود وكان الحكم قبل السبيل أنّ المرأة إذا فجرت وقام عليها أربعة شهود دخلت بيتا ولم تحدّث ولم تكلّم ولم تجالس وأوتيت بطعامها وشرابها حتّى تموت ثمّ جعل الله لهنّ السبيل الجلد والرجم.

وقال أبو مسلم الإصفهاني: إنّ المراد بقوله: ﴿وَٱلَّنِي يَأْتِينَ ٱلْفَحِشَةَ ﴾ السحاقات وحدّهن الحبس إلى الموت وبقوله: ﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِيَنِهَا مِنحَكُمُ ﴾ المراد أهل اللواط، والمراد بالآية الَّتي في سورة النور، الزنى بين الرجل والمرأة وحدّه في البكر الجلد وفي المحصن الرجم.

واحتجَّ بأن قوله: ﴿وَالَّنِي يَأْتِبِنَ ٱلْفَحِشَّةَ مِن نِبْكَآبِكُمْ ﴾ مخصوص بالنسوان وقوله: ﴿ وَالَذَانِ يَأْتِيَنِهَا مِنكُمْ ﴾ مخصوص بالرجال لأن كلمة «اللّذان» تثنية الذكور.

واحتجوا على إبطال قول أبي مسلم: أنّ هذا قول لم يقله أحد من المفسّرين فكان باطلا، وقولهﷺ: **«قد جعل الله لهنّ سبيلا الثيّب ترجم والبكر تجلد»<sup>(۱)</sup> يدلّ على أنّ هذه الآية نازلة في حقّ الزناة.** 

ثمَّ إنَّ الصحابة اختلفوا في أحكام اللواط ولم يتمسّلُ أحد منهم بهذه الآية. وأجاب أبو مسلم عن هذا الجواب، فيطول شرحه، وشرحه الرازيَّ في المفاتيح من أراد فلينظر هناك.

ونقل الطبرسيّ قول أبي مسلم في الآية قال: وقال أبو مسلم: هما الرجلان يخلوان بالفاحشة بينهما والفاحشة في الآية الأولى عنده السحق وفي

١ـ تفسير الرازي، ج ٩، ص ٧٣١؛ وتفسير أبي السعود، ج ٧، ص ١٥٥.

الآية الثانية اللواط فحكم الآيتين عنده ثابت غير منسوخة وإلى هذا التأويل ذهب أهل العراق، وهذا بعيد لأنّ الذي عليه جمهور المفسّرين أنّ الفاحشة في الآية الزنا وأنّ الحكم في الآية منسوخة بالحدّ المفروض في سورة النور ذهب إليه الحسن ومجاهد وقتادة والسدّيّ والضحّاك والبلخيّ والجبّائيّ والطبريّ وجماعة.

وقوله: ﴿فَكَاذُوهُمَا ﴾ قيل: معناه التعيير باللسان والضرب بالنعال، عن ابن عبّاس. وقيل: التوبيخ باللسان. وقرئ ﴿ وَٱلَذَانِ ﴾ مشدّدا ومخفّفا وقرأ ابن كثير مشدّدا قال ابن مقسم: إنّما شدّد ابن كثير في هذه النونات مثل «اللّذان» «و هذان» لأمرين: أحدهما الفرق بين تثنية الأسماء المتمكّنة وغير المتمكّنة، والآخر أنّ «الذي» و«هذا» مبنيّان على حرف واحد وهو الذال فأرادوا تقوية كلّ واحد منهما بأن زادوا على نونها نونا آخر من جنسها. وقيل: زادوا النون تأكيدا كما زادوا اللام. ثمّ هاهنا مسألة وهي أنّه على قول المفسّرين ثبت أنّ

قال الرازيّ: إنّ المراد من قوله: ﴿وَٱلَّنِي يَأْتِينَ ٱلْفَحِثَةَ مِن نِسَكَامٍكُمْ ﴾ الزواني والمراد من قوله: ﴿وَٱلَذَانِ يَأْتِيَنِهَا مِنكُمْ ﴾ الزناة ثمّ إنّه تعالى خصَ الحبس في البيت بالمرأة وخصَ الإيذاء بالرجل إذ الإيذاء كان مشتركا بينهما والحبس كان من خواصً المرأة.

وقال الحسن: هذه الآية نزلت قبل الآية المتقدّمة والتقدير: واللّذان يأتيان الفاحشة من النساء والرجال فآذوهما فإن تابا وأصلحا فأعرضوا عنهما، ثمّ نزل قوله: ﴿ فَأَمْسِكُوهُ بَ فِي ٱلْبُـيُوتِ ﴾ يعنى إن لم يتوبا وأصرا على هذا الفعل القبيح. قال الرازيّ: وهذا القول عندي في غاية البعد ويوجب فساد الترتيب في هذه الآيات.

♦ فَإِن تَابَاً ﴾ أي: رجعا عن الفاحشة وأصلحا العمل فيما بعده

﴿ فَأَعْرِضُوا عَنْهُمَا ﴾ وكفّوا عن أذاهما ﴿ إِنَّ اللَّهُ كَانَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾ يقبل التوبة عن عباده ويرحمهم.

٨۵

قال الحقّي في «روح البيان»: إن الرجل إذا زنى بامرأة وهما محصنان فحدهما الرجم لا غير؛ وإن كانا غير محصنين فحدهما الجلد لا غير؛ وإن كان أحدهما محصناً والآخر غير محصن فعلى المحصن منهما الرجم وعلى الآخر الجلد، والمحصن هو أن يكون عاقلا بالغاً مسلما حرّا دخل بامرأة بالغة حرّة مسلمة بنكاح صحيح فالرجم كان مشروعا في التوراة ثمّ نسخ بآية الإيذاء من القرآن ثمّ نسخ الإيذاء بآية الحبس، وآية الإيذاء وإن كانت متأخرة في الترتيب إلّا أنّها سابقة على الأولى نزولا ثمّ صار الحبس منسوخا بحديث عبادة بن الصامت عن النبي تلاك<sup>(()</sup> «البكر بالبكر جلد مائة وتغريب عام والعتب بالعيت جلد مائة ورجم بالحجارة». ثمّ نسخ هذا كلّه بآية الجلد بقوله: ﴿ أَنَّانِيَة مار هذا منسوخا بحديث عام والعتب عبادة بن الصامت عن النبي تلاك<sup>(())</sup> والبكر بالبكر جلد مائة وتغريب عام والعتب عبادة بن الصامت عن النبي تلاك<sup>(())</sup> مالبكر بالبكر جلد مائة وتغريب عام والعتب عبادة بن الصامت عن النبي تلاك<sup>(())</sup> والبكر بالبكر جلد مائة وتغريب عام والعتب مار هذا منسوخا بالرجم في حق المحصن بحديث ما عز وبقي غير المحصن صار هذا منسوخا بالرجم في حق المحصن بحديث ما عز وبقي غير المحصن

إِنَّمَا ٱلنَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلشُّوَءَ بِجَهَلَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُوْلَنَهِكَ يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ آللَهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ٣

لمًا ذكر سبحانه في الآيتين أنّ المرتكبين للفاحشة إذا تابا وأصلحا زال الأذى عنهما ووعد سبحانه بقبول التوبة بقوله: ﴿قَوَّابًا رَّحِيمًا﴾ ذكر في هذه الآية وقت التوبة وشرطها. ولفظة ﴿ إِنَّمَا ﴾ يتضمّن النفي والإثبات فالمعنى: لا توبة مقبولة ﴿عَلَى اللَّهِ ﴾ أي: عند الله، كما فسّره الطبرسيّ. وقيل: «عَلَى»

١\_الخلاف للطبرسي، ج ٥، ص ٢٣٥؛ ومختلف الشيعة، ج ٩، ص ١٣٧؛ ومستدرك الوسائل، ج ١٨، ص ٦٧.

| ۳ | <b>7</b> . | 1 | معتديا والالالال |  |
|---|------------|---|------------------|--|
|   |            |   |                  |  |

بمعنى «من» وأتى بلفظ «عَلَى» للدلالة على التحقّق البتّة بحكم كأنّه من الواجبات الّتي أوجب على نفسه بالتفضّل على القبول. واحتج القاضي عبد الجبّار الهمدانيّ على أنّه يجب على الله عقلا قبول التوبة بهذه الآية من وجهين: الأول: إن كلمة ﴿عَلَى كَه للوجوب فقوله: ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللّهِ لِلَّذِيبَ كَه يدلّ على أنّه يجب عليه قبولها. الثاني: لو حملنا قوله: ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللّهِ يعلى مجرّد القبول لم يبق بينه وبين قوله: ﴿ فَأُولَتَهِكَ يَتُوبُ اللّهِ عَلَيَوْبَهُ عَلَى اللّهِ على مجرّد القبول لم يبق بينه وبين قوله: ﴿ وَأَولَتَهِكَ يَتُوبُ اللّه عَلَيَوْبَهُ عَلَى اللّهِ على محرّد القبول لم يبق بينه وبين قوله: فَوالاً على وجوب القبول وهذا على الوقوع يظهر الفرق في بيان الآيتين ولا يلزم التكرار.

قال الرازيّ: إنَّ القول بالوجوب على الله باطل لأنَّ لازمة الوجوب استحقاق الذمّ عند الترك فهذه اللازمة إمّا أن يكون ممتنعة الثبوت في حقَّ الله أو غير ممتنعة في حقَّه والأوَّل باطل لأنَّ ترك ذلك الواجب لمَّا كان مستلزما لهذا الذَّم وهذا الذمّ محال الثبوت في حقَّ اللَّه وجب أن يكون ذلك الترك ممتنع الثبوت في حقَّه وإذا كان الترك ممتنع الثبوت عقلا كان الفعل واجب الثبوت فحينئذ يكون الله موجبا بالذات لا فاعلا بالاختيار وذلك باطل فثبت أنَّ القول بالوجوب على الله باطل، ثمَّ إنَّ التوبة فعل يحصل باختيار العبد على قولهم فلو صار ذلك علَّة للوجوب على الله لصار فعل العبد مؤثَّرًا في صفاته وذاته وذلك لا يقوله عاقل لكنَّ الصحيح هو أنَّه تعالى وعد قبول التوبة من المؤمنين فإذا وعد الله بشيء وكان الخلف في وعده محالا كان ذلك شبيها بالواجب فبهذا التأويل صحّ إطلاق كلمة «على». فإن قيل: لمّا أخبر سبحانه بقبول التوبة وكلِّ ما أخبر عن وقوعه كان واجب الوقوع فيلزم أن لا يكون فاعلا مختارا. فالجواب أن الإخبار عن الوقوع تبع للإيقاع فكان فاعلا مختارا في ذلك الإيقاع أمًا أنتم تقولون بأنَّ وقوع التوبة من حيث إنَّها

| ۸۷ , R | النتنة | Q | ž |
|--------|--------|---|---|
|--------|--------|---|---|

هي تؤثِّر في وجوب القبول على الله وهذا ليس بصحيح فظهر الفرق. وبالجملة معنى قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَ ٱللَّهِ ﴾ قبولها ﴿لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلشُّوءَ بِجَهَلَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ فقيل: معنى ﴿ بِجَهَلَةٍ ﴾ أنَّ كلَّ معصية يفعلها العبد جهالة وإن كان على سبيل العمد لأن الجهل يدعو إليها ويزيّنها للعبد، عن ابن عبّاس وعطا ومجاهد وقتادة وهو المروى عن الصادقﷺ(() قال: «كلّ ذنب عمله العبد وإن كان عالما فهو جاهل حين خاطر بنفسه في معصية ربّه» فقد حكي قول يوسف للنه؟ لإخوته: ﴿ قَالَ هَلَ عَلِمَتُمُ مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنتُمْ جَهِلُونَ ﴾(٢) فنسبهم إلى الجهل لمخاطرتهم بأنفسهم في معصية الله. هذا أحد الوجوه في معنى ﴿ بِمَهَالَةٍ ﴾. والقول الثاني: أنَّ معناه أنَّهم لا يعلمون كنه ما فيه من العقوبة كما يعلم الشيء ضرورة، عن الفرّاء. وثالثها: أنَّهم يجهلون أنَّها ذنوب فيفعلونها إمَّا بتأويل يخطئون فيه وإمَّا بأن يفرطوا في الاستدلال على قبحها. وهذا هو الشرط الأوّل في التوبة وأمّا الشرط الثاني في الآية وهو قوله: ﴿ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ وأجمع المفسّرون على أنَّ المراد ﴿مِن قَرِيبٍ ﴾ أي: يتوبون قبل الموت لأنَّ ما بين الإنسان وبين الموت قريب فالتوبة مقبولة قبل اليقين بالموت. وقال الحسن والضخاك وابن عمر: ما لم يعاين الموت. وقال السدّيّ: هو مادام في الصحّة قبل المرض والموت. وفي المجمع قال الطبرسيَّ ("): روي عن أمير المؤمنين للغ أنَّه قيل له: فإن عاد وتاب مرارا؟ قال: «يغفر الله له»، قيل: إلى متى؟ قال الله: «حتى يكون الشيطان هو المحسور». وفي كتاب «من لا يحضره الفقيه» قال: قال رسول

١ـ مستدرك سفينة البحار، ج ١، ص ٤٩٠؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٤٣؛ والتحفة السنية، ص ٣٤٦. ٢ـ سورة يوسف: ٨٩ . ٣ـ التبيان (الطوسي)، ج ٣، ص ١٤٦؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٤٣. اللَّهﷺ<sup>(1)</sup> في آخر خطبة خطبها: «من تاب قبل موته بسنة تاب الله عليه» ثمّ قال: «وإنّ السنة لكثيرة من تاب قبل موته بشهر تاب الله عليه» ثمّ قال: «وإنّ الساعة لكثيرة من تاب قبل أن يغرغر بها تاب الله عليه».<sup>(1)</sup>

وروي أيضا بإسناده عن الحسن قال: قال رسول الله تَشَيَّ<sup>(\*\*)</sup>: «لمّا هبط إبليس قال: وعزّتك وجلالك وعصمتك لا أفارق ابن آدم حتى يفارق روحه جسده فقال الله سبحانه: وعزتي وجلالي لا أحجب التوبة عن عبدي حتى يفرغر بها». ﴿وَأَوْلَنَهِكَ يَتُوبُ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾ أي: يقبل توبتهم ﴿وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا ﴾ بمصالح العباد ﴿حَكِيمًا ﴾ فيما يعاملهم به.

وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَـةُ لِلَذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّبَنِيَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلْنَنَ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُونُونَ وَهُمْ حُفَارُ أَوْلَتِهِكَ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا ٱلِيمَانَ

لمما ذكر شرائط التوبة المقبولة أردفها بشرح التوبة الّتي لا يكون مقبولة والآية دالَة على أن من حضره الموت وشاهد أهواله فإن توبته غير مقبولة كما قال سبحانه: ﴿ فَلَمَر يَكُ يَنفَعُهُمَ إِيكَنُهُمَ لَمَّا رَأَوًا بَأْسَنَا ﴾<sup>(٤)</sup> وكذلك لما أدرك فرعون الغرق قال: ﴿ قَالَ مَامَنتُ أَنَهُ لَا إِلَهُ إِلَا الَذِي مَامَنتَ بِهِ بَنُوًا إِسْرَةِيلَ وَأَنَّا مِن الْمُتْلِمِينَ \* مَآتَنَنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبَّلُ ﴾<sup>(٥)</sup> وأمثال هذه الآيات الدالَة على عدم قبول التوبة بعد حال اليأس من الحياة «كثيرة».

۱۔ الکافي، ج ۷، ص ٤٤٠ ووسائل الشيعة، ج ۷، ص ٤٦١؛ وتذکره الفقهاء، ج ۱، ص ٣٣٦. ۲۔ غرغر بنفسه: جاد بها عند الموت. ۳۔ التبيان، ج ۳، ص ١٤٧ وبحارالأنوار، ج ٦، ص ١٦؛ وکنز الدقائق، ج ۳، ص ٣٩٧. ٤۔ سورة غافر: ٨٥. ٥- سورة يونس: ٨٩ ـ ٩٠. والحاصل أنّه ﴿وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ ﴾ المقبولة التي ينتفع بها صاحبها ﴿لِلَذِينَ يَعْمَلُونَ ﴾ المعاصي ويصرون عليها ويسوفون التوبة ﴿حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ وأسبابها مثل معاينة ملك الموت وشواهد اليأس من الحياة ﴿قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلْخَنَ ﴾ ولعلَ السبب في عدم قبولها حينئذ أن الإيمان والعلم يقع ضروريّا فيسقط التكليف فلا فائدة فيها.

قال الطبرسيّ في «المجمع»: وأجمع أهل التأويل على أنّ هذه الآية قد تناولت عصاة أهل الإسلام إلَّا ما روي عن الربيع انَّه قال: إنَّها في المنافقين وهذا لا يصحّ لأنّ المنافقين من جملة الكفّار قال تعالى: ﴿وَأَلَمْهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴾.(١) وقد بين الله الكفَّار بقوله: ﴿وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارُ ﴾ أي: ليست التوبة أيضا للذين يموتون على الكفر ثمَّ يندمون بعد الموت ﴿أُوْلَتَهِكَ أَعْتَدْنَا﴾ وهيَّانا ﴿لَمَتْمَ عَذَابًا ٱلِيمًا﴾ موجعًا. قال صاحب المجمع: ومن استدلَّ بظاهر قوله: ﴿ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ على وجوب العقاب لمن مات من مرتكبي الكبائر من المؤمنين قبل التوبة فالانفصال عن استدلاله أن يقال: إنَّ معنى إعداد العذاب لهم إنَّما خلق النار الَتي هي مصيرهم فالظاهر يقتضي استيجابهم لدخولها وليس فى الآية أنَّ اللَّه يفعل بهم ما يستحقُّونه لا محالة. ويحتمل أن يكون ﴿أَوْلَتَهِكَ ﴾ إشارة إلى الَذين يموتون وهم كفَّار لأنَّه أقرب إليه من قوله: ﴿ يَعْمَلُونَ ٱلسَّتَبِحَاتِ ﴾. ويحتمل أن يكون التقدير من قوله: ﴿أَعْتَدْنَا لَمُمْ ﴾ أي: إذا عاملناهم بالعدل ولم نشأ العفو عنهم، وتكون الفائدة فيه إعلامهم ما يستحقُّونه من العقاب وأن لا يأمنوا من أن يفعل لهم ذلك فإن قوله: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن

المسورة المنافقون: ١.

يَشَكَمُ <sup>(1)</sup> لا يتناول المشيئة فيه إلّا المؤمنين من أهل الكبائر الّذين يموتون قبل التوبة لأن المؤمن المطيع خارج عن هذه الجملة وكذلك التائب إذ لا خلاف في أن الله لا يعذّب أهل الطاعات من المؤمنين ولا التائبين من المعصية والكافر خارج عن المشيئة لإخبار الله تعالى أنّه لا يغفر الكفر فلم يبق تحت المشيئة إلّا من مات مؤمنا موحّدا وقد ارتكب كبيرة لم يتب منها.

لكن قال الربيع: إنّ الآية منسوخة بقوله: ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ لأنه حكم من الله والنسخ جائز في الأحكام وإنّما يمتنع النسخ في الأخبار.

قال الطبرسيّ: (وهذا لا يصحّ لأنّ قوله: ﴿أَعْتَدْنَا﴾ وارد مورد الخبر فلا يجوز النسخ فيه كما لا يجوز في سائر الأخبار).

يَتَأَيُّهُا الَّذِبِنَ، امَنُوا لَا يَحِلُ لَكُمْ أَن تَرِثُوا النِّسَآءَ كَرْهَا وَلَا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذَهَبُوا بِبَعْضٍ مَآ ءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ تُبَيِّنَةٍ وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَن تَكْرَهُوا شَيْتَا وَبَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَبْرًا حَتَيْبِكَ إِ

أسباب النزول: كان أهل الجاهليّة يؤذون النساء بأنواع كثيرة وبضروب من الظلم فاللّه تعالى نهاهم عنها مثل أنّ الرجل إذا مات وكانت له زوجة جاء ابنه من غيرها أو بعض أقاربه فألقى ثوبه على المرأة وقال: ورثت امرأته كما ورثت ماله فصار أحقّ بها من سائر الناس ومن نفسها فإن شاء تزوّجها بغير صداق إلّا الصداق الأوّل الّذي أصدقها الميّت وإن شاء زوّجها من إنسان آخر وأخذ صداقها وأكله ولم يعطها شيئا فأنزل اللّه الآية وبيّن أنّ ذلك حرام.

قال الطبرسيّ في «المجمع»: (إنّ أبا قيس بن الأسلت لمّا مات عن زوجته كبيشة بنت معن ألقى ابنه محضر بن أبي قيس ثوبه عليها فورث نكاحها ثمّ تركها ولم

١\_ سورة النساء:٤٨.

المنتقلة

يقربها ولم ينفق عليها فجاءت إلى النبيﷺ وقالت: يا نبيّ الله لا أنا ورثت زوجي ولا أنا تركت فأنكح فنزلت الآية، عن مقاتل، وهو المرويّ عن أبي جعفر اللج»<sup>(۱)</sup>.

وقيل: نزلت في الرجل تكون تحته امرأة بكرة صحبتها ولها عليه مهر فيضارّها لتفتدي بالمهر، فنهوا عن ذلك، عن ابن عبّاس.

وقيل: نزلت في الرجل يحبس المرأة عنده ولا حاجة له إليها وينتظر موتها حتَّى يرثها، عن الزهريّ، وروي ذلك عن أبي جعفر للغِ<sup>رِم</sup> أيضا.<sup>(٢)</sup>

والحاصل: نهى الله عن الاستنان بسنَّتهم أن تحبسوهن ّ على كره منهنّ طمعا في ميراثهن ّ وأن تسيئوا صحبتهن ليفتدين بما لهن آو بما أعطيتموهن ّ من مهورهن أو ليمتن فترثوهن، فنهى عن جميع هذه الأمور.

﴿وَلَا تَعَضُلُوهُنَّ﴾ أي: لا تمنعوهنَ عن النكاح أو المعنى لا تحبسوهنَ ﴿لِتَذَهَبُوا بِبَعْضِ مَآ ءَاتَبْتُمُوهُنَّ ﴾ واختلف في المعنيَ بهذا النهي على أربعة أقوال:

**احدها: أنَّه الزوج أمر اللَّه بتخلية سبيلها إذا لم يكن له فيها حاجة وأن** لا يمسكها إضرارا بها حتَّى يفتدي ببعض مالها، عن ابن عبّاس وقتادة والسدّيّ والضحّاك وهو المرويّ عن أبي عبد اللَهطَنِّ<sup>م.</sup>

و**ثانيها:** أنّ المخاطب بالنهي الوارث نهى عن منع المرأة عن التزويج كما يفعله أهل الجاهليّة، كما ذكر قبل هذا.

وثالثها: أنّه المطلّق أي: لا يمنع المطلّقة من التزويج كما كانت يفعله قريش في الجاهليّة ينكح الرجل منهم المرأة الشريفة فإذا لم توافقه فارقها على أن لا تتزوّج إلّا بإذنه ويشهد عليها بذلك ويكتب كتابا فإذا خطبها خاطب فإن أرضته

١ـ التبيان، ج ٣، ص ١٥١؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٤٦؛ والدرالمنثور، ج ٢، ص ١٣٧. ٢ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ٤٧؛ وتفسير الصافي، ج ١، ص ٤٣٣؛ وكنز الدقائق، ج ٢، ص ٣٩٧. ٣ـ تفسير الاصفي، ج ١، ص ٧٠٠.

| ج ۳ | 1 |  | ٩٢ |
|-----|---|--|----|
|-----|---|--|----|

أذن لها وإن لم تعطه شيئا عضلها ومنعها عن التزويج، فنهى اللَّه عن ذلك.

ورابعها: أنّ المخاطب هو الوليّ بأنّه لا يمنعها عن النكاح. قال الطبرسيّ: والقول الأوّل هو الأصحّ. فؤلاًلاً أن يَأْتِينَ بِفَنْحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ ﴾ قيل: المراد من الفاحشة الزنى أي: يزنين أي: إذا أتت بهذا الأمر القبيح فله أخذ الفدية، عن السدّيّ وجماعة. وقيل: إنّ الفاحشة المراد منها هاهنا النشوز، عن ابن عبّاس، والأولى حمل الآية على كلّ معصية وهو المرويّ عن الباقرطنيّة واختاره الطبريّ.

واختلف في هذا الاستثناء ممّا ذا هو؟ فقيل: هو من أخذ المال وهو قول أهل التفسير. وقيل: كان هذا قبل الحدود وكان الأخذ منهن على وجه العقوبة لهن ثمّ نسخ، عن الأصمّ. وقيل: هو الحبس والإمساك فيكون استثناء من قوله: ﴿وَلَا تَمْضُلُوهُنَ ﴾ فالأولياء والأزواج نهوا عن حبسهن في البيوت إلّا أن يأتين بفاحشة مبيّنة ظاهرة فعند ذلك يحلّ لهم حبسهن، أو استثناء من الحبس المذكور في قوله: ﴿فَآمُسِكُوهُكَ فِي ٱلْبَيُوتِ ﴾ لكن يتم هذا الكلام على قول أبي مسلم حيث زعم أنه غير منسوخ. ﴿وَعَاشِرُوهُنَ بِالْمَعَرُوفِ ﴾ والمراد من والنفقات والإجمال في القول والفعل. وقيل: المعروف أن لا يضرّ بها ولا يضر بها والنفقات والإجمال في القول والفعل. وقيل: المعروف أن لا يضرّ بها ولا يضر بها ولا يسيء القول معها ويكون منبسط الوجه معها بل يتضع لها كما تتضع له.

﴿ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ ﴾ أي: كرهتم إمساكهنّ وصحبتهنّ ﴿ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَـيْحًا وَيَجْعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ ﴾ أي: في ذلك الشيء وهو إمساكهنّ على كره منكم ﴿ خَيْرًا كَيْشِكَ ﴾ من ولد يرزقكم أو عطف لكم عليهنّ بعد الكرامة.

وفي الآية حثَّ للأزواج على حسن الصبر فيما يكرهون من الأزواج وترغيبهم في إمساكهنَ مع كراهة صحبتهنَ إذا لم يخافوا في ذلك من ضرر على النفس والدين والمال لأنّه لمّا كره الرجل صحبتها ثمّ تحمّل ذلك لَحِنُو النَّسَيَّةِ النَّسَيَّةِ النَّسَيَّةِ النَّسَيَّةِ النَّسَيَّةِ النَّسَيَّةِ النَّسَيَّةِ ال

المكروه طلباً لثواب الله وأنفق عليها وأحسن إليها على خلاف الطبع استحقّ الثواب الجزيل في العقبي.

وَإِنَّ أَرَدَتُهُمُ اسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وَمَاتَيْتُمْ إِحْدَىٰهُنَّ قِنطَارًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَكِيْتًا أَتَأْخُذُونَهُ بُهْتَنَا وَإِنْمَا مَبِينَا۞ وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ. وَقَدْ أَفْضَ بَعْضُكَمْ إِلَى بَعْضٍ وَأَخَذَنَ مِنصَمْ مِيثَنَقًا غَلِيظًا ۞

قيل: إنّ الرجل منهم إذا مال إلى التزوّج بامرأة أخرى رمى زوجته بالفاحشة حتَّى يلجئها إلى الافتداء منه بما أعطاها ليصرفه إلى تزوّج المرأة الَّتي يريدها فقال الله: ﴿وَإِنَّ أَرَدَتُّمُ آسَيْبَدَالَ زَوَّج مَحَكَاتَ زَوَّج ﴾ خاطب الأزواج ﴿وَإِنَّ أَرَدَتُّمُ ﴾ أيّها الأزواج إقامة امرأة مقام امرأة وأعطيتم المطلقة الّتي تستبدلون بها غيرها ﴿قِنطَارًا ﴾ أي: مالا عظيما كثيرا و«القنطر» يقال للداهية لأنّها كالقنطرة في عظم الصورة. وقيل: القنطار ملئي مسك ثور ذهبا أو أنّه دية الإنسان.

الله المحققة المتألمة أوا مِنْهُ كَانَ: من المعطى المستميمة المحتمدة المستموهين وأردتم طلاقهين المحاقة المحقونية. بم تنبك عدا استفهام إنكاري أي: «أ تاخذونه باطلا وظلما» كالظلم بالبهتان والبهتان كذب يحيّر الإنسان لعظمته ويبهته، والبهتان مصدر وضع موضع الحال أي: مباهتين وآثمين أو المعنى تصيبون بالأخذ بهتانا الووَإِثْمًا مُبِينًا كَلُ ظاهرا لا شك فيه. وليس معنى الآية أن حرمة الأخذ بهتانا الووَإِثْمًا مُبِينًا كَلُ ظاهرا لا شك فيه. وليس معنى الآية أن حرمة الأخذ مختصة بالاستبدال بأن يجوز له الأخذ بغير الاستبدال بل المعنى: إن أردتم تخلية المرأة سواء استبدلتم مكانها أخرى أم لم تستبدلوا فلا تأخذوا مما آتيتموها شيئا. وإنّما خصَ حال الاستبدال بالنهي عن الأخذ لعدم التوهم بجواز الاسترجاع مع الاستبدال. الم وكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ، به وهذا تعظيم في عجب هذا الفعل، كيف تأخذون ذلك منهن؟ الوقد معها في فراش وأحد، عن الكلبي.

فَوَأَخَذَ<sup>ل</sup> مِنكُم مِيثَنَقًا غَلِيظًا ﴾ والميثاق الغليظ هو العهد المأخوذ على الزوج من إمساك بمعروف أو تسريح بإحسان، عن الحسن وابن سيرين والضحّاك وجماعة وهو المرويّ عن أبي جعفر اللج<sup>(۱)</sup>. والقول الثاني: أن المراد بالميثاق كلمة النكاح التي يستحلّ بها الفرج. والقول الثالث: قول النبيّ الشيّ حيث قال: «أخذتم بأمانة الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله».

قال الطبرسيُّ: وقد قيل في هاتين الآيتين ثلاثة أقوال:

الأول: أنّهما محكمتان غير منسوختين لكن للزوج أن يأخذ الفدية من المختلعة لأن النشوز حصل من جهتها فالزوج في حكم المكره لا المختار للاستبدال ولا يتنافى حكم الآيتين وحكم آية الخلع فلا يحتاج إلى نسخهما بآية الخلع، وهو قول الأكثرين.

الثاني: أنَّهما محكمتان وليس للزوج أن يأخذ من المختلعة شيئا ولا من غيرها بسبب ظاهر الآية، وهذا القول عن بكر بن عبد الله المزنيّ.

الثالث: أنّ حكمها منسوخ بقوله: ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا يُقِيمَا حُدُودَ ٱللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا أَفَنَدَتْ بِهِ ﴾<sup>(٢)</sup> عن الحسن.

وَلَا نَنكِعُواْ مَا نَكْعَ مَابكَآؤُكُم مِنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَنَحِشَةُ وَمَقْتُ اوَسَنَآءَ سَبِيلًا ()

نزلت الآية في ما كان يفعله أهل الجاهليّة عن نكاح امرأة الأب، عن ابن عبّاس وعطا وعكرمة وقتادة وقالوا: تزوّج صفوان بن أميّة امرأة أبيه فاختة بنت الأسود بن المطّلب وتزوّج حصين بن أبي قيس امرأة أبيه كبيشة بنت

۱- مجمع البيان، ج ٣، ص ٥٠؛ وكنز الدقائق، ج ٢، ص ٤٠٠؛ ومجمع البحرين، ج ٤، ص ٤٦٤.
۲- سورة البقرة: ٢٢٩.

مِنْ السَّعَةِ السَّعَةِ السَّعَةِ السَّعَةِ السَّعَةِ السَّعَةِ السَّعَةِ السَّعَةِ السَّعَةِ السَّع

معن وتزوّج منصور بن زياد امرأة أبيه مليكة بنت خارجة.

وقيل: توفّي أبو قيس وكان من صالحي الأنصار فخطب ابنه قيس امرأة أبيه فقالت إنّك من صالحي قومك فأتى رسول اللّه واستأمره فأتته وأخبرته فقال لها رسول اللّه: «ا**رجعي إلى بيتك»،** فأنزل اللّه هذه الآية.

والنكاح اسم يقع على العقد وعلى الوطء أمّا على العقد مثل ﴿وَأَنكِمُوا ٱلأَبَنَمَن مِنكُرُ ﴾<sup>(١)</sup> وعلى الوطء مثل قوله: ﴿ ٱلزَّانِ لَا يَنكِمُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً ﴾<sup>(١)</sup> ومثل قولهﷺ<sup>(٦)</sup>: «ملعون من نكح يده وملعون من نكح بهيمة».

وقال آخرون: إنّ لفظ النكاح حقيقة في الوطء مجاز في العقد لأنّ أصل اللغة عبارة عن الضمّ ومعنى الضمّ حاصل في الوطء لا في العقد فكان لفظ النكاح حقيقة في الوطء. ثمّ إنّ العقد سمّي بهذا الاسم لأنّ العقد لمّا كان سببا له أطلق المسبّب على السبب: كما أنّ العقيقة اسم للشعر الّذي يكون على رأس الصبيّ حال ما يولد ثمّ تسمّى الشاة الّتي تذبح عند حلق ذلك الشعر عقيقة، فكذا هاهنا.

فقوله: ﴿ وَلَا نَنكِعُوا مَا نَكَمَ ءَابَآؤُكُمُ ﴾ أي: لا تتزوّجوا ما تزوّج آباؤكم وقيل: ما وطئ آباؤكم من النساء حرم عليكم. وقيل: إنّ تقديره: ولا تنكحوا نكاح آبائكم أي: مثل نكاح آبائكم فيكون ﴿مَا نَكَمَ ﴾ بمنزلة المصدر ويكون النفي عن حلائل الآباء وكلّ نكاح كان لهم فاسد في الجاهليّة، وهذا قول الطبريّ.

والإتيان «بما» فقد ذهب مذهب الجنس كما يقول القائل: لا تأخذ ما أخذ أبوك من الإماء فيذهب به مذهب الجنس ثمّ فسّره «بمن» في قوله:

- ۱\_ سورة النور: ۳۲.
- ٢\_ سورة النور: ٣٠.

٣- مجمع البيان، ج ٣، ص ٥٠؛ وراجع: الكافي، ج ٧، ص ٧٧٠؛ خصال، ص ١٧٩.

فَتِنَ ٱلْنِسَكَمِ ٢٠ وهاهنا بيان وهو أنّ من الناس من ذهب أنّ لفظ المشترك
 يجوز استعماله في مفهوميه معا فهذا القائل قال: دلّت الآية على أنّ لفظ
 النكاح حقيقة في الوطء وفي العقد معا فكان قوله: ﴿ وَلَا تَنكِحُوا مَا نَكَحَ
 مَابَكَآؤُكُم ﴾ نهيا عن الوطء وعن العقد معا حملا للفظ على كلا مفهوميه.

وأمّا من قال بأن لفظ المشترك لا يجوز استعماله في مفهوميه معا قال: إنّ لفظ النكاح قد استعمل في القرآن في الوطء تارة وفي العقد أخرى، قالوا: والقول بالاشتراك والمجاز خلاف الأصل ولا بدّ من جعل حقيقة في القدر المشترك بينهما وهو معنى الضمّ حتّى يندفع الاشتراك والمجاز وإذا كان كذلك كان قوله: ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ﴾ نهيا عن القدر المشترك بين هذين القسمين والنهي عن القدر المشترك بين القسمين يكون نهيا عن كلّ واحد من القسمين لا

المعنى هذا الاستثناء على طريق المعنى هذا الاستثناء على طريق المعنى أي: لا تنكحوا ما نكح آباؤكم من النساء إلا ما قد سلف قبل نزول التحريم فإنّه معفو عنه. وقيل الاستثناء منقطع لأنه لا يجوز استثناء الماضي من المستقبل فالمعنى: لكن ما قد سلف فإنّ الله يجاوز عنه، واستثنى ما قد مضى ليعلم أنّه لم يكن مباحا. وقيل: «إلاًا» في الآية بمعنى «بعد» كقوله: ﴿ لَا يَكُوفُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَ ﴾<sup>(1)</sup> أي: بعد الموتة الأولى.

فَلَمَا مَنْ فَاعَانَ فَنَعِشَةً ﴾ الضمير في «إنَّه» قيل: راجع إلى هذا النكاح قبل النهي لأن هذا الذي حرّمه عليهم كان منكرا لم يزل في قلوبهم ممقوتا وكانت العرب تقول لولد الرجل من امرأة أبيه: مقتى، وذلك لأن زوجة الأب تشبه الأمّ وكان نكاح الأمهات من أقبح الأشياء عند العرب فبيّن الله أنّ هذا

١\_ سورة الدخان: ٥٦.

النكاح أبدا كان ممقوتا وقبيحا.

والقول الثاني: أنّ الضمير راجع إلى هذا النكاح بعد النهي فبيّن سبحانه أنّه فاحشة وزنى في الإسلام. ﴿وَمَقْتَا﴾ عند الله، والمقت عبارة عن بغض مقرون باستحقار حصل بسبب أمر قبيح ارتكبه صاحبه ﴿وَسَاّءَ سَبِيلًا ﴾ و«ساء» فعل لازم وفاعله مضمر وسبيلا منصوب تفسير لذلك الفاعل. ومراتب القبح ثلاثة: في العقول وفي الشرائع وفي العادات. فقوله: ﴿إِنّهُ حَكَانَ فَنَحِشَةُ ﴾ إشارة إلى القبح العقليّ وقوله: ﴿وَمَقَتّاً﴾ إشارة إلى الفبح الشرعيّ. وقوله: ﴿وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾ إشارة إلى القبح العرفيّ العادي، ومتى اجتمعت في الأمر هذه الوجوه قد بلغ الغاية في القبح.

حُرِّمَتْ عَلَيْتَ عُمَّمَ أُمَّهَ يَنْكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَنُكُمْ وَعَمَّتَكُمْ وَحَكَنَكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخ وَبَنَاتُ الْأُخْتِ وَأَمَّهَ تَتُكُمُ الَّتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَتُكُم مِن الرَّضَدَعَةِ وَأَمَّهَنتُ نِسَآبٍكُمْ وَرَبَنَيْبُكُمُ الَّتِي فِي حُجُورِكُم مِن نِسَآبٍكُمُ الَّتِي دَخَلْتُم بِهِنَ فَإِن لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُم بِهِنَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ الَتِي دَخَلْتُم بِهِنَ فَإِن لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُم بِهِينَ وَلَا جُناحَ بَيْسَآبِكُمُ الَتِي دَخَلْتُم بِهِنَ فَإِن لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُم بِهِينَ فَلا جُناحَ عَلَيْكُمُ الَتِي دَخَلْتُم بِهِنَ فَإِن لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُم بِهِينَ وَلَا جُناحَة

ثمَ بيَن المحرَمات من النساء ولا بدّ في الكلام من محذوف لأنّ التحريم لا يتعلّق بالأعيان وإنّما يتعلّق الحلال والحرام بأفعال المكلّف ويختلف المحذوف باختلاف ما أضيف إليه فإذا أضيف إلى مأكول نحو قوله: ﴿ حُرِّمَت عَلَيَكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَالذَّمُ ﴾ أي: أكل الميتة وإذا أضيف إلى النساء فالمراد العقد والنكاح فالتقدير في الآية: حرّم عليكم نكاح أمهاتكم، فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه لدلالة الكلام مفهوما عليه. و«الأم» كلّ امرأة رجع نسبك إليها بالولادة. فشرح الله سبحانه على تحريم أربعة عشر صنفا من النساء، سبعة منهن من جهة النسب وهن الأمهات والبنات والأخوات والعمّات والخالات وبنات

الأخ وبنات الأخت. وسبعة أخرى لا من جهة النسب بل بالسبب: الأمّهات من الرضاعة، والأخوات من الرضاعة، وأمهات النساء، وبنات النساء وهن الربائب \_بشرط أن يكون قد دخل بالنساء \_ وأزواج الأبناء وأزواج الآباء (لأنّ أزواج الأبناء مذكورة هاهنا وأزواج الآباء مذكورة في الآية المتقدّمة كما شرحت) والجمع بين الأختين.

وذكر العلماء أنّ السبب لهذا التحريم أنّ الوطء إذلال وإهانة وأنّ الإنسان يستحيي من ذكره، وإذا كان كذلك وجب صون الأمّهات عنه لأنّ إنعام الأمّ على الولد أعظم ولا بدّ له عن صونها عن هذا الإذلال وكذا القول في البقيّة.

وَ مُرَمَتَ عَلَيْ حَمَّمُ أَمَهَ يَتَكُمُ وَلا شك أَن "الجدة» حكمها حكم الأم وإن علت. قال الرازي: إن لفظ الأم لا شك أنّه حقيقة في الأم الأصلية فأما في الجدات فإمّا أن يكون حقيقة أو مجازا فإن كان لفظ «الأم» حقيقة في الأم الأصلية وفي الجدات فإمّا أن يكون لفظا متواطئا أو مشتركا فإن كان لفظا متواطئا يعنى أن يكون لفظا موضوعا بإزاء قدر مشترك بين الأم الأصلية وبين سائر الجدات فعلى هذا التقدير يكون قوله: ﴿ مُرَمَتَ عَلَيَ حَمَّمُ أَمَهَ يَمَ أَمَهُ الأُمَ ال نصاً في تحريم الأم الأصلية وفي تحريم جميع الجدات وأمّا إن كان لفظ الأم مشتركا في الأم الأصلية وفي تحريم جميع الجدات وأمّا إن كان لفظ الأم المرين هل يجوز استعماله فيهما معا أم لا؟ فمن جوزه حمل اللفظ هاهنا على الكلّ وحينئذ يكون تحريم الجدات منصوصا عليه، ومن قال: لا يجوز فالحكم لهم في تحريم الجدات غير مستفاد من هذا النصّ بل بدليل الإجماع

ودلائل أخرى.

النوع الثاني من المحرَمات: البنات وهي كلَّ أنثى يرجع نسبها إليك بدرجة أو درجات الصلبيّة، وبنات الأولاد وإن سفلن.

النوع الثالث الأخوات من قبل الأب والأمّ أو من قبل أحدهما.

﴿وَعَمَّنَتُكُمُ ﴾ جمع «عمّة» وكلَّ ذكر رجع نسبك إليه فأخته عمّتك وقد تكون العمّة من جهة الأمّ مثل أخت أبي أمّك وأخت جدّ أمّك فصاعدا.

وَحَكَلَتُكُمَّمُ ﴾ جمع «الخالة» وكلَّ أنثى رجع نسبك إليها بالولادة فأختها خالتك وقد تكون الخالة من جهة الأب مثل أخت أمّ أبيك أو جدّة أبيك فصاعدا وقوله: ﴿ حُرَّمَتَ عَلَيَ حَجُمُ أَمَهَ يَكُمُ ﴾ ليس المقصود أنّه قد حرم على كلَّ أحد جميع أمهاتهم وقابل الجمع بالجمع فيقتضي مقابلة الفرد أي: حرّم على كلَّ أحد بنته مثلا أو أخته فمعنى الآية حرّم الله على كلَّ واحد منكم نكاح أمه ومن يقع عليها اسم الأم فصاعدا مثل أمّ الأم ونكاح بنته ومن يقع عليها اسم البنت فنازلا مثل بنت البنت وكذلك الجميع.

قوله تعالى: ﴿وَبَنَاتُ ٱلأَخِ وَبَنَاتُ ٱلأَخْبَ ﴾ فهذا أيضا على ما ذكر جمع بإزاء جمع فيقع على الآحاد بإزاء الآحاد والتحديد في هؤلاء كالتحديد في بنات الصلب وهؤلاء السبع هي المحرّمات بالنسب. وأمّا السبع الّتي تحرم بالسبب فقال سبحانه: ﴿وَأُمَهَنتُكُمُ ٱلَّتِي آرْضَعَتَكُمْ ﴾ سمّاهن اأمهات» للحرمة وكلّ أنثى انتسبت إليها باللبن فهي أمّك فالّتي أرضعتك أو أرضعت امرأة أرضعتك فهي أمّك من الرضاعة وكذلك كلّ امرأة ولدت امرأة أرضعتك أو رجلا فهي أمّك من الرضاعة.

قال الواحديُّ: المرضعات سمَّاهنَّ أمهات لأجل الحرمة كما سمَّى

•••

أزواج النبيّ أمهات المؤمنين في قوله: ﴿وَأَزْوَجُهُوَ أُمَّهَنَّهُمَ ﴾<sup>(١)</sup> لأجل الحرمة وقولهﷺ<sup>(1)</sup>: **«ويحرم من الرضاع ما يحرم من النسب بدلالة هذه الآية**».

الصنف الثاني من المحرّمات بالسبب من الأصناف السبعة قوله: فَوَوَاَخَوَتَكُم مَرَكَ الرَّضَكَة ﴾ يعني بنات المرضعة وهن ثلاثة الصغيرة الأجنبيّة الّتي أرضعتها أمّك بلبان أبيك سواء أرضعتها معك أو مع ولد قبلك أو بعدك والثانية: أختك لأمّك دون أبيك وهي الّتي أرضعتها أمّك بلبان غير أبيك والثالثة أختك لأبيك دون أمّك وهي الّتي أرضعتها زوجة أبيك بلبن أبيك.

والكلام في الرضاع يشتمل على ثلاثة فصول:

مدّة الرضاع فقد اختلف فيها فقال الأكثرون: لا يحرم الرضاع إلّا ما كان في مدّة الحولين، وهو مذهب أصحابنا واتُفقوا على أنّ رضاع الكبير لا يحرم.

وأمًا قدر الرضاع: فقال أبو حنيفة: إنّ قليله وكثيره يحرم. وقال الشافعيّ: يحرم خمس رضعات. وقال أصحابنا: لا يحرم إلّا ما أنبت اللحم وشدّ العظم ويعتبر ذلك برضاع يوم وليلة لا يفصل بينه برضاع امرأة أخرى أو بخمس عشر رضعة متواليات لا يفصل بينها برضاع امرأة أخرى. وقال بعض أصحابنا: المحرّم عشر رضعات متواليات.

وأمّا كيفيّة الارتضاع: فعند أصحابنا لا يحرم إلّا ما وصل إلى الجوف من الثدي في المجرى المعتاد الّذي هو الفم فأمّا ما يوجر أو يسقط أو يحقن به فلا يحرم بحال ولبن الميتة لا حرمة له في التحريم وفي منع ذلك خلاف.

والصنف الثالث: ﴿وَأَمَّهَكُتُ نِسَآبِكُمْ﴾ أي: وحرّم عليكم نكاحهنّ فلا يجوز نكاح أمّ الزوجة وجدّاتها قربن أو بعدن من أي: وجه كنّ سواء كنّ

ا\_سورة الأحزاب: ٦.

٢\_ الهداية (للصدوق)، ص ٧٦٦؛ والمقنعة (للمفيد). ص ٤٩٩؛ والخلاف (للطوسي). ج ٤. ص ٣٠٧.

| ۱۰۱I | تؤاليت | <u>,</u> |
|------|--------|----------|
|------|--------|----------|

من النسب أو من الرضاع وهن تحرمن بنفس العقد على البنت أو الثيّب سواء دخل بها أم لم يدخل. ﴿وَرَبَتَهَبُكُمُ ﴾ أي: بنات نسائكم من غيركم ﴿الَّتِي في حُجُورِكُم ﴾ أي: في ضمانكم وتربيتكم. ولا خلاف بين العلماء أن كونهن في حجره ليس بشرط في التحريم وإنّما ذكر ذلك لأن الغالب أنّها يكون كذلك بل تحرم بنت المرأة من غير زوجها على زوجها وكذلك بنت ابنها وبنت بنتها قربت أم بعدت لوقوع اسم الربيبة عليهن. وقال أبو عبيدة: في حُجُورِكُم ﴾ أي: في بيوتكم.

المؤمِّن نَسِكَامٍكُمُ ٱلَّتِى دَخَلَتُم بِهِنَ ﴾ وهذه نعت لأمّهات الربائب لا غير، لحصول الإجماع على أنّ الربيبة تحلّ إذا لم يدخل بأمّها.

قال الطبرسيّ: واختلف في معنى الدخول على قولين: أحدهما أنّ المراد به الجماع، عن ابن عبّاس. والآخر أنّه الجماع وما يجري مجراه من المسّ والتجريد، عن عطاء وهو مذهبنا وفي ذلك خلاف بين الفقهاء.

﴿ فَإِن لَمْ تَكُونُوا دَخَلَتُه بِهِنَ ﴾ فيما قبل أصلا ﴿ فَكَلَا جُنَاحَ عَلَيْتِكُمُ ﴾ في نكاح الربائب إذا فارقتم أمهاتهن وطلقتموهن أو متن.

﴿ وَحَلَيْهِلُ أَبْنَآيَهِ كُمُ ٱلَذِينَ مِنْ أَصْلَدِي حَتْمَ ﴾ أي: وحرّم عليكم الكاح أزواج أبنائكم حقيقة وأزال الشبهة في أمر زوجة المتبنّى به فقال: ﴿ ٱلَذِينَ مِنْ أَصْلَدَي حَتْمَ ﴾ لئلًا يظن أن زوجة المتبنّى به تحرم على المتبنّي. وروي عن عطا أن هذه نزلت حين نكح النبي تلاك<sup>(۱)</sup> امرأة زيد بن حارثة فقال المشركون في ذلك فنزل: ﴿ وَحَلَيْهِلُ أَبْنَآيَكُمْ أَبْنَآيَهُمْ الَّذِينَ مِنْ أَصْلَدَي مِنْ أَصْلَدَي حَدْمَ اللهُ المُعْمَى المَعْدَبُي.

> ۱\_ مجمع البيان، ج ۳، ص ٥٦. ۲\_ سورة الأحزاب: ٤.

﴿وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ الْأَحْتَكِينِ﴾ أي: وحرّم عليكم الجمع بين الأختين لأنّ «أن» مع صلتها في حكم المصدر.

قال الطبرسيّ: وهذا يقتضي تحريم الجمع بين الأختين على الحرائر وكذلك تحريم الجمع بينهما في الوطء بملك اليمين فإذا وطئ أحدهما فقد حرّمت عليه الأخرى حتّى تخرج تلك من ملكه وهو قول الحسن وأكثر المفسّرين والفقهاء.

قال الرازيّ في «المفاتيح»: وأمّا الجمع بين الأختين بملك اليمين أو بأن ينكح أحدهما ويشتري الأخرى فقد اختلف الصحابة فيه فقال عليّ للخِلاِ وعمر وابن مسعود وزيد بن ثابت وابن عمر: لا يجوز الجمع بينهما. والباقون جوزوا ذلك.

أقول: والمنع صحيح بمقتضى ظاهر الآية لأن ظاهر الآية يقتضي التحريم على جميع الوجوه ولقوله الل<sup>ظار()</sup>: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يجمعن ماءه في رحم أختين»، رواه أبو السعود في تفسيره.

قوله تعالى: ﴿إِلَّا مَا قَدَ سَلَفَ ﴾ استثناء منقطع أي: لكن ما قد مضى لا تؤاخذون به قال أبو السعود: لا سبيل إلى جعله متّصلا وليس المراد أن ما سلف حال النهي يجوز استدامته بلا خلاف لأن قوله: ﴿إِنَ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيـمًا ﴾ يدلَ على المنع.

وقال عطاء والسدّيّ. معناه إلّا ما كان من يعقوب فإنّه قد جمع بين ليّا أمّ يهودا وبين راحيل أمّ يوسف ولا يساعده التعليل لأنّ ما فعله يعقوب كان حلالا في شريعته.

وقال ابن عبّاس: كان أهل الجاهليّة يحرّمون هذه الأمور المذكورة إلّا امرأة الأب والجمع بين الأختين وقد عقّب اللّه النهي على كلّ منهما بقوله:

١- تذكر. الفقهاء، ج ٢، ص ٩٣٥؛ والمبسوط (للسرخسي)، ج ٤، ص ٢٠١؛ والكشاف، ج ٥، ص ٨٧.

| 1.7. | <u>ليكن ال</u> |
|------|----------------|
|------|----------------|

إلاً مَا قَدْ سَلَفَ ﴾.

واعلم أن كلّ ما حرّم الله في هذه الآية فإنّما هو على وجه التأبيد سواء كان مجتمعات أو متفرقات إلّا الأختين فإنّهما تحرّمان على وجه الجمع دون الانفراد. وَالْمُحْصَنَنَتُ مِنَ ٱللِّسَاَءِ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيْمَنَنُكُمٌ مَّكِيَبَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمٌ وَأَجْلَ لَكُمُ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُم آن تَبْتَعُوا بِأَمْوَلِكُم تُحصِينِينَ غَيْرَ مُسَنفِحِينَ فَمَا اسْتَمْتَعْنُم بِهِ مِنْهُنَ فَنَاتُوهُنَ أَجُورَهُرَبَ فَرِيضَةٌ وَلَا جُمَناحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا وَرَضَيَتُمُ بِهِ مِنْهُنَ فَنَاتُوهُنَ أَجُورَهُرَبَ فَرِيضَةٌ وَلَا جُمَناحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا

وَوَالْمُحْصَنَنَتُ مِنَ ٱلنِّسَاءِ ﴾ بفتح العين قيل: أي: وحرّمت عليكم النساء اللاتي احصن بالأزواج ﴿إِلَا مَا مَلَكَتْ أَيْمَنَنَكُم ﴾ من سبي من كان لها زوج عن علي للي وابن مسعود وابن عبّاس ومكحول والزهري واستدل بعضهم على ذلك بخبر أبي سعيد الخدري أن الآية نزلت في سبى أوطاس<sup>(۱)</sup> وأن المسلمين أصابوا نساء المشركين وكان لهن أزواج في دار الحرب فلمّا نزلت نادى منادي رسول الله الشيري الا لا قوط الحبالي حتى يضعن ولا غير الحبالي حتى يستبرن بحيضة». ومن خالف فيه ضعف هذا الخبر بأن سبى أوطاس كانوا عبدة الأوثان ولم يدخلوا في الإسلام ولا تحل نكاح الوثنيّة، وأجيب عن ذلك بأن الخبر محمول على ما بعد الإسلام.

قال أبو السعود: وقرئ «المحصنات» بصيغة الفاعل فإنّهن أحصن فروجهن عن غير أزواجهن وقد ورد الإحصان في القرآن بإزاء أربعة معان: التزوّج كما في هذه الآية الكريمة. الثاني: العفّة كما في قوله: ﴿تُحَصِنِينَ غَيْرَ مُسَنفِحِينَ ﴾. الثالث: الحرّيّة كما في قوله: ﴿ وَمَن لَمّ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوّلًا أَن

۱ـ هم بقية المشركين المنهزمين من حنين.

يَنَكِيحَ ٱلْمُحْصَنَنَتِ ﴾ والرابع: الإسلام كقوله: ﴿فَإِذَا أَحْصِنَ ﴾ أي: أسلمن. والمعنى الثاني في الآية: أن المراد ذوات الأزواج ﴿إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيَتَنَنُكُمُ فَمن كان لها زوج لأن بيعها طلاقها، عن أبيّ بن كعب وجابر بن عبد الله وأنس وابن المسيّب والحسن. وقال ابن عبّاس: طلاق الأمة تثبت بستّة أشياء سبيها وبيعها وعتقها وهبتها وميراثها وطلاق زوجها.

والقول الثالث في الآية: أنّ المراد «بالمحصنات» العفائف ﴿ لَا مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُنُ<sup>ـــــ</sup>ُمَ ﴾ بالنكاح أو بالثمن ملك استمتاع بسبب المهر والنفقة أو ملك استخدام بالثمن، عن سعيد بن جبير وأبي العالية وعطاء والسدّيّ.

﴿ كِنَنَبَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ يعني: كتب اللَّه تحريم ما حرّم وتحليل ما حلَّل عليكم كتابا فلا تخالفوه وتمستكوا به.

﴿وَأَحِلَ لَكُمْ مَمَا وَرَآءَ ذَلِحَكُمْ أَن تَبْـتَغُوّا بِأَمَوَ لِكُمْ ﴾ قيل: في معناه أربعة أقوال: أحدها: احلُ لكم ما وراء ذوات المحارم من أقاربكم، عن عطاء.

وثانيها: أنّ معناه أحلّ لكم مادون الخمس وهي الأربع فما دونها أن تبتغوا بأموالكم على وجه النكاح عن السدّيّ.

وثالثها: ما وراء ذلكم ممّا ملكت أيمانكم، عن قتادة.

ورابعها: أحلّ لكم ما وراء المذكورات من المحارم، ومن الزيادة على الأربع وخرج منه بالسنّة ما في معنى المذكورات كسائر محرّمات الرضاع ومثل الجمع بين المرأة وعمّتها وخالتها بغير إذنها كما في الكافي عن الباقر للخِلاِ في عدة روايات.

إِنَّ تَبْتَغُوْا بِآمَوَلِكُم ، وتصرفوا أموالكم في مهورهن أو أثمانهن 
 أُو مُسَنفِحِين أو المراد بالإحصان هاهنا العقد، والسفاح الزنى،
 أُحْصِنِينَ عَيْرَ مُسَنفِحِين ، والمراد بالإحصان هاهنا العقد، والسفاح الزنى،
 أي: متزوّجين غير زانين أو معنى «الإحصان» العفّة أي: أعفّة غير زناة.

ليُزَيُّ النِّنَيَّةِ النُّنَيَّةِ النُّنَيَّةِ النُّنَيَّةِ النُّنَيَّةِ النُّنَيَّةِ النُّنَيَّةِ ا

قوله: ﴿فَمَا ٱسْتَمْتَعْنُمُ بِعِنَهُ أَي: بالعقد ﴿مِنْهُنَ قَتَاتُوْهُنَ أَجُوَرُهُرَ فَرِيضَةً ﴾ قيل: المراد بالاستمتاع هنا درك البغية والمباشرة وقضاء الوطر من اللذّة، عن الحسن ومجاهد وابن زيد. فيكون المعنى على هذا: فما استمتعتم وتلذّذتم من النساء بالنكاح فآتوهن مهورهن. وقيل: المراد به نكاح المتعة وهو النكاح المنعقد بمهر معيّن إلى أجل معلوم، عن ابن عبّاس والسديّ وجماعة من التابعين وهو مذهب أصحابنا الإماميّة، وهو الصحيح الواضح لأن أصل الاستمتاع والتمتّع وإن كان واقعا على الانتفاع والالتذاذ فقد صار بعرف الشرع مخصوصا بهذا العقد المعيّن لا سيّما إذا أضيف إلى النساء فيكون المعنى: فمتى عقدتم عليهنَ هذا العقد المسمّى متعة فآتوهن اجورهن.

۰۰۵

ويدلّ على ذلك أن الله علّى وجوب إعطاء المهر بالاستمتاع وذلك يقتضي أن يكون المراد والمعنيّ هذا العقد المخصوص دون الجماع والاستلذاذ لأن المهر لا يجب إلّا به وقد علم أنّه لو طلّقها قبل الدخول لزمه نصف المهر ولو كان المراد به النكاح الدائم لوجب للمرأة بحكم الآية جميع المهر بنفس العقد لأنّه قال تعالى: ﴿قَنَاتُوهُنَّ أَجُورَهُرَبَ وَبِيصَة ﴾ أي: مهورهن ولا خلاف في أن ذلك غير واجب وإنّما يجب الاجرة بكماله بنفس العقد في نكاح المتعة. قال الفيض في «الصافي»: وفي «الكافي» عن الصادق للزير» إنّما نزلت الآية ﴿فَنَا ٱسْتَمَتَمُهُ بِهِ مِنْهُنَ قَنَاتُوهُنَّ أَجُورَهُرَبَ فَرِيصَة ﴾. والعيّاشيَ عن الباقرطيِّ أنّه كان يقرؤها كذلك، ورواية العامة أيضا عن جماعة من عن الباقرطيِّ أنّه كان يقرؤها كذلك، ورواية العامة أيضا عن جماعة من الصحابة منهم أبيّ بن كعب وعبد الله بن عبّاس وعبد الله بن مسعود. وفي هذه القراءة بأنّ المراد به عقد المتعة وقد أورد الثعلبيّ في تفسيره عن حبيب بن الموحف: ﴿فَمَا ٱسْتَمَتَمُمُ بِهِ مِنْهُنَ فَنَاتُوهُنَّ أَجُورَهُرَبَ فَي قُنْمُورَ مِنْهُ عالَ الله بن

| ا ج ۲ | UTHE LET |  | • | 1 |
|-------|----------|--|---|---|
|-------|----------|--|---|---|

وبإسناده عن أبي نصرة<sup>(١)</sup> قال: سألت ابن عبّاس عن المتعة فقال: (أما تقرأ سورة النساء؟) فقلت: بلى، فقال: (فما تقرأ «فما استمتعتم به منهن ّ إلى أجل مسمّى») قلت: لا أقرؤها هكذا قال ابن عبّاس: (هكذا والله أنزلها الله تعالى)، قالها ثلاث مرّات. وبإسناده عن سعيد بن جبير أنّه قرأ «فما استمتعتم به منهنّ إلى أجل مسمّى».

وبإسناده عن شعبة بن الحكم بن عتبة قال: سألت عليًا عن هذه الآية: ﴿فَمَا أَسْتَمْتَعْنُمُ بِهِ مِنْهُنَّ ﴾ أمنسوخة؟ قال<sup>(٢)</sup> عليّ: **الو لا أنَّ عمر نهى عن المتعة** ما زنى إلا شقيّ» وروي «إلَّا شفي» بالفاء يعني إلَّا قليل.

وفي «الكافي» عن الصادق لل<sup>ي(")</sup>: «المتعة نزلت بها القرآن وجرت بها السنّة عن رسول الله وكان نهى عمر عنها تارة يقول: متعتان كانتا على عهد رسول الله أنا محرّمهما ومعاقب عليهما: متعة الحجّ ومتعة النساء وأخرى بقوله: ثلاث كنّ في عهد رسول الله أنا محرّمهنَ متعة الحجّ ومتعة النساء وحيّ على خير العمل في الأذان».<sup>(1)</sup>

قال الفيض: وفيه ـ أي: «الكافي» ـ جاء عمر الليثي<sup>(0)</sup> إلى أبي جعفر لللله قال: يا أبا جعفر ما تقول في متعة النساء؟ فقال للله: «أحلُّها الله في كتابه وعلى لسان رسوله فهي حلال إلى يوم القيامة»، فقال: يا أبا جعفر مثلك يقول هذا وقد حرّمها عمر ونهى عنها؟ فقال للله: «وإن كان فعل»، قال: فإنَّي أعيذك بالله عن ذلك أن تحلَّ شيئا حرّمه عمر فقال له للله: «فأنت على قول صاحبك وأنا على قول

١- زيدة البيان، ص ١٥٥؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٦١؛ وتفسير الثعلبي، ج ٣، ص ١٨٥.
 ٢- الصراط المستقيم، ج ٣، ص ٧٧٣؛ وعوالي اللثالي، ج ٧، ص ١٧٥؛ والتبيان، ج ٣، ص ١٦٧.
 ٣- راجع: وسائل الشيعة، ج ١، ص مقدمة؛ وشرح نهج البلاغة ابن أبي الحديد، ج ١، ص ١٨٧.
 ٤- الصراط المستقيم، ج ٣، ص ٧٧٧؛ ومستدرك مفينة البحار، ج ٩، ص ١٧٣ وكنز الدقائق، ج ٢، ص ١٨٨.

٥\_ الكافي، ج ٥، ص ٤٤٩؛ وتهذيب الأحكام (للطوسي)، ج ٧، ص ٧٥٠؛ ووسائل الشيعة، ج ٢١، ص ٦.

رسول الله فهلم ألاعنك<sup>(۱)</sup> أن القول ما قال رسول الله وأن الباطل ما قال صاحبك»، فأقبل عبد الله بن عمر فقال: أيسرك أن نساءك وبناتك وأخواتك وبنات عمّك يفعلن ذلك؟ قال: فأعرض عنه أبو جعفر للخِلاِ حين ذكر نساءه وبنات عمّه.

وفيه: سأل أبو حنيفة<sup>(٢)</sup> أبا جعفر فقال: يا أبا جعفر ما تقول في المتعة؟ فقال للله: «إنها حلال»، قال: فما يمنعك أن تأمر نساءك أن يستمتعن؟ فقال أبو جعفر للله: «ليس كل الصناعات يرغب فيها وإن كانت حلالا وللناس أقدار ومراتب يعرفون أقدارهم ولكن ما تقول يا أبا حنيفة في النبيذ أتزعم أنه حلال؟» قال: نعم، قال: «فما يمنعك أن تقعد نساءك في الحوانيت نتاذات فيكسبن عليك؟» فقال أبو حنيفة: واحدة بواحدة. ثم قال له: يا أبا جعفر إن الآية ألتي في في أسال سآيل ألي نطق بتحريم المتعة والرواية عن النبي جاءك بنسخها، فقال له أبو جعفر: «يا أبا حنيفة سورة في أن سائل في مكيّة وآية المتعة مدنيّة ورد منك ردينة شاذة، فقال أبو حنيفة: وآية المواريث إنّه تنطق بنسخ المتعة، فقال له أبو جعفر: «يا أبا رخيفة: وآية المواريث إنّه تنطق بنسخ المتعة، فقال له أبو جعفر: «قد ثبت رضاد بغير ميراث»، فقال أبو حنيفة: من أين قلت ذلك؟ فقال الباقر لله: النكاح بغير ميراث»، فقال أبو حنيفة: من أين قلت ذلك؟ فقال الباقر لله: «لو أن رجلا من المسلمين تزوّج بامرأة من أهل الكتاب ثم توفي عنها ما تقول فيها؟» قال: لا

قوله: ﴿وَلَا جُنَبَاعَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَضَيَنُهُم بِهِ مِنْ بَعَدِ ٱلْفَرِيضَةِ ﴾ فمن قال: إنّ المراد بالاستمتاع الانتفاع والجماع كما عليه العامّة قال: المراد به: لا حرج ولا إثم عليكم فيما تراضيتم به من زيادة مهر أو نقصانه أو حطّ أو إبراء أو تأخير وقال: معناه: لا جناح عليكم فيما تراضيتم به من استيناف عقد آخر بعد انقضاء مدة الأجل المضروب في عقد المتعة يزيدها الرجل في الأجر ويزيده

الممن الملاعنة.

٢\_ الكافي، ج ٥، ص ٤٥٠؛ وبحار الأنوار، ج ٤٧، ص ٤١١؛ ومواقف الشيعة، ج ١، ص ٣٤٧.

المرأة في المدة.

وهذا القول مطابق لقول الإماميّة وتظاهرت به الروايات عن أئمّتهم المعصومين كما في «الكافي» و«العيّاشي» عن<sup>(١)</sup> الباقرلي<sup>ني</sup>ة قال: «لا بأس بأن تزيدها وتزيدك إذا انقطع الأجل فيما بينكما ولا تحلّ لغيرك حتّى تنقضي عدّتها، وعدّتها حيضتان».

الله كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ عليم بما يصلح أمر الخلق حكيم فيما فرض لهم من الأمور الّتي تحفظ الأموال والأنساب.

وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَسْكِحُ الْمُحْصَنَكَتِ ٱلْمُؤْمِنَكَتِ فَمِن مَا مَلَكَتْ أَيْمَكَكُمْ مِن فَنَيَكَتْمُ الْمُؤْمِنَتِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَكُمُ بَعْضُكُم مِنْ بَعْضٍ فَأَنكِحُوهُنَ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَ وَمَاتُوهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِكُمُ بَعْضُكُم مُحْصَنَتِ غَيْر مُسَفِحَتٍ وَلَا مُتَخِذَتِ أَخْدَانٍ فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنّ أَتَيْن بِفَحِشَتِهِ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمَحْصَنَتِ مِن الْعَذَاتِ أَعْدَانُ فَائَكُمُ مُعَالًا لَمَعْهُون خَشِيَ آلْعَنَتَ مِنكُمْ وَأَن تَصْبُوا خَيْرٌ لَكُمْ أَلْمُوْمِنَتِ وَاللَّهُ عَنْوَرُ مَنْ يَالِمَعْهُونَ حَشِي آلْعَنَتِ عَنْهُ مَنْ عَلَيْهِنَ وَمَا عَلَى الْمَحْصَنَتِ مِنَ الْعَذَاتِ أَخْدَانُ عَلَيْهُ أَعْذَاتُ أ

قرأ الكسائيّ «المحصنات» بكسر الصاد وكذلك ﴿مُحَمَّنَنَتٍ غَيْرَ مُسَنفِحَتٍ ﴾ وكذلك ﴿فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْمَنَنَتِ ﴾ كلّها بكسر الصاد والباقون بالفتح، فالفتح معناه ذوات الأزواج، والكسر معناه العفائف والحرائر.

المعنى: أي: من لم يجد منكم غنى أن يتزوّج الحرائر من المهر والنفقة (فَمِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنْنَكُم ﴾ فلينكح ممّا ملكت أيمانكم ﴿قِيّن فَنَيَكَتْكُمُ الْمُؤْمِنَنَتِ ﴾ أي: إمائكم فإنّ مهور الإماء أقلّ ومؤونتهن أخف في العادة والمراد به إماء الغير لأنّه لا يجوز أن يتزوّج الرجل بأمة نفسه بالإجماع.

۱- النوادر، ص ۸۱ ومستدرك الوسائل، ج ۱٤، ص ٤٦٧ وجامع أحاديث الشيعة، ج ٢١، ص ٧.

وفي الآية دلالة على أنّه لا يجوز نكاح الأمة الكتابيّة لأنّه تعالى قيّد جواز العقد عليهنّ بالإيمان، وهذا مذهب مالك والشافعيّ، في «الكافي» عن<sup>(1)</sup> الصادق لل<sup>يني</sup> أنّه سئل عن الرجل يتزوّج الأمة قال: «لا إلّا أن يضطر إليه». وعن<sup>(1)</sup> الصادق لل<sup>يني</sup>: «لا ينبغي أن يتزوّج المملوكة اليوم إنّما كان ذلك حيث قال الله: فومَن لَمَ يَسَتَطِع مِنكُم طَوَلًا ﴾ والطول المهر ومهر الحرّة اليوم مهر الأمة». وعنه<sup>(11)</sup>: «يتزوّج الحرّة على الأمة ولا يتزوّج الأمة على الحرّة ونكاح الأمة على الحرّة باطل وإن اجتمعت عندك حرّة وأمة فللحرّة يومان وللأمة يوم ولا يجوز نكاح الأمة إلا

وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَـٰنِكُمُ ﴾ أراد سبحانه بيان أنَّه إنَّكم محكومون بالظاهر في هذا الحكم ما لم يكن لكم علم بخلافه إذ لا سبيل إلى الوقوف على حقيقة الإيمان لأنّه سبحانه المتفرّد بعلم ذلك وأنَّه العالم بالسرائر.

قوله: ﴿بَعَضُكُم مِنْ بَعْضٍ ﴾ فيه قولان: أحدهما أنّ المراد كلّكم ولد آدم فلا تستنكفوا من نكاح الإماء فإنّهن من جنسكم كالحرائر. والآخر أنّ معناه كلّكم على الإيمان ودينكم واحد فلا ينبغي أن يعيّر بعضكم بعضا بالهجنة. نهى الله عن عادة الجاهليّة في التعيير بالإماء.

أَنْكُوُهُنَ ﴾ أي: تزوّجوا الإماء المؤمنات ﴿بِإِذْنِ ﴾ ساداتهن ومواليهن فلا يجوز نكاح الأمة بغير إذن مالكها. ﴿وَءَاتُوهُرَ أَجُورَهُنَ ﴾ أي: أعطوا مالكهن مهورهن ﴿يَالْمَعْرُوفِ ﴾ وبما لا ينكره الشرع وهو ما يرضى به

١-الحدائق الناظرة، ج ٢٣، ص ٥٦١؛ والكافي، ج ٥، ص ٣٦٠؛ ووسائل الشيعة، ج ٧٠، ص ٥٠٧. ٢ـ الكافي، ج ٥، ص ٣٦٠؛ وجامع المدارك، ج ٤، ص ٧٧٣؛ وتفسير الصافي، ج ١، ص ٤٤١. ٣ـ تفسير الصافي، ج ١، ص ٤٤١؛ ونور الثقلين، ج ١، ص ٤٦٨؛ وجامع أحاديث الشيعة، ج ٢٠، ص ٩٧؛ ووسائل الشيعة، ج ١٤. ص ٣٩٣. وانظر: الكافي، ج ٥، ص ٣٥٩. المتنا المالين / ج ٣

الأهلون ووقع عليه العقد من غير مطل<sup>(۱)</sup> وضرار. في مُعْمَنَنَتٍ غَيْرَ مُسَفِحَتٍ كَم حال من مفعول في فَاَنكِمُوهُنَ كَم أَي: حال كونهن عفائف عن الزناء في غَيْرَ مُسَفِحَتٍ كَم حال مؤكّد لمعنى العفّة أي: غير الزواني في وَلَا مُتَخِذَتِ أَخَذَانِ كَم عطف على «مسافحات» والخدن الصاحب والصديق والمراد: لا يكن متخذات أصدقاء على الفاحشة وأخلًاء في السر روي عن ابن عبّاس أنّه قال: كان في الجاهليّة يحرّمون ما ظهر من الزنى ويستحلّون ما خفي منه فنهى الله عن الزنى سرا وجهرا. في في المن قرأ بضم الهمزة بمعنى تزوّجن ومن قرأ «أحصن» بغتح الهمزة أي: أسلمن عن ابن مسعود وعمرو الشعبيّ وجماعة. وقال الحسن: تحصينها الزوج وتحصّنها الإسلام أي: فإذا احصن بالتزويج.

فَوْنَانَ أَنَيْرَى يِعَدَمِ مَنْ وهي الزنا فعليهن بعد الثبوت فونِصْفُ مَا عَلَى ﴾ الحرائر فومِنَ المحدَابِ ﴾ أي: الحد الذي هو جلد مائة فعليها خمسون جلدة، والمراد عدم تفاوت حدّهن بالإحصان وغير الإحصان ليس فيه التفاوت وليس حكمهن حكم الحرائر ولا رجم عليهن لأن الرجم لا ينتصف وكذلك العبد، وفي «الكافي»<sup>(٢)</sup> عن الصادق والباقر للمَنْظِنُ في الأمة تزني قال: «تجلد نصف حدّ الحرة كان لها زوج أولم يكن لها زوج».

الأوذلك لِمَن خَشِى ٱلْعَنَتَ مِنكُم الله الله الله الله الله نكاح الإماء لمن الحاف الإثم الذي يؤدي إليه علّة الشهوة وهو الزنى. والعنت في الأصل الكسار العظم بعد الجبر فاستعير لكل مشقّه عظيمة والزنى سبب المشقّة فالحد في الدنيا والعقوبة في الآخرة. ﴿وَأَن تَصْبِرُوا خَيَرٌ لَكُمْ الله أي: وصبركم فالحد في الحرر ما الحدي إليه المشقّة في الأحرة. ﴿وَأَن تَصْبِرُوا خَيَرٌ لَكُمْ الله أي: وصبركم في الحديثة الحديثي الذي المؤوني المؤونية المؤوني المؤوني المؤوني المؤوني المؤوني المؤوني المؤوني المؤوني ألمؤوني المؤوني ألمؤوني أوني المؤوني الموني المؤوني

١- المطل : التسامح.

٢- الكافي، ج ٧، ص ٧٣٤؛ وكنز الدقائق، ج ٢، ص ٤٧٣؛ والصافي، ج ١، ص ٤٤٧.

| عن نكاح الإماء حال كونكم متعفِّفين خير لكم من نكاحهنَ وإن سبقت كلمة                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| لرخصة فيه لما فيه من تعريض الولد للرق ولأنَّ حقَّ المولى فيها فلا تخلص              |
| للزوج خلوص الحرائر ولأن المولى يستخدمها في السفر والحضر ولأنها ممتهنة               |
| سبنذلة خراجة ولَّاجة وذلك كلَّه ذلَّ ومهانة سارية إلى الناكح. ومهرها لمولاها فلا    |
| بقدر المتمتّع من المهر. في الحديث: <b>«الحرائر صلاح البيت والإماء هلاك البيت»</b> . |

المؤوَّاللَّهُ عَنُورٌ لَهُ لذنوب عباده ﴿ رَجِيمٌ لَهُ بهم. واستدلَت الخوارج بهذه الآية على بطلان الرجم قالوا: إنّ الرجم لا يمكن تبعيضه وقد قال سبحانه: (فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَدَتِ مِنَ الْعَذَابِ ﴾ فعلمنا أنّ الرجم لا أصل له.

والجواب عن ذلك إذا كان المحصنات المراد بها الحرائر سقط هذا القول، والرجم أجمعت الأمّة على أنّه من أحكام الشرع وتواتر المسلمون بان النبيﷺ رجم ما عز ابن مالك الأسلميّ ورجم يهوديّا ويهوديّة ولم يختلف فيه الفقهاء من عهد الصحابة إلى يومنا هذا فخلاف الخوارج في ذلك خلاف الإجماع فلا يعتدّ به.

رُبِدُ ٱللَّهُ لِيُمبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِبِنَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيَكُمْ وَٱللَّهُ عَلِيكُم حَكِيمٌ ۞ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلشَّهَوَتِ أَن يَمَيلُوا مَيْلًا عَظِيمًا۞ يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمٌ وَخُلِقَ ٱلإِنسَنُ ضَعِيفًا ۞

أي: يريد سبحانه ﴿لِيُـبَةِنَ لَكُمُ ﴾ ما خفي عنكم من مصالحكم وأفاضل أعمالكم.

واللام في «ليبيّن» مزيدة للتأكيد لمعنى الاستقبال اللازم للإرادة (وَيَهْدِيَكُمْ ﴾ أي: يدلّكم على مناهج من تقدّمكم من الصالحين لتقتدوا بهم ﴿وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾ أي: يرجع بكم عن معصيته إلى طاعته بالتوفيق للتوبة

| / ج ۳ | مُعْتَلِينًا اللهُ الله |  |
|-------|-------------------------|--|
|-------|-------------------------|--|

ممّا كنتم عليه من الخلاف. وفي الآية دلالة على بطلان مذهب المجبّرة لأنه ببّن تعالى أنّه لا يريد إلّا الخير والصلاح. ﴿وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ مرّ تفسيره ﴿وَاللّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيَ صَحْمَ ﴾ ويقوي دواعيكم إلى التوبة ويلطف في توبتكم إن وقع منكم. وهذا بيان لكمال ما أراده الله وكمال مضرة ما يريد الفجرة بخلاف الأول فإنّه بيان إرادته تعالى لتوبته عليهم فلا تكرار. ﴿وَيُرِيدُ النّبِينَ يَتَبِعُونَ الشَّهَوَتِ ﴾ يعني الفجرة، وقيل: يعني المجوس حيث كانوا يحلون الأخوات من الأب وبنات الاخ وبنات الاخت فلما حرّمهن الله قالوا: فإنّكم تحلون بنت العمة مع أن العمة والخالة عليكم حرام فانكحوا بنات الأخ والاخت فنزلت هذه الآية، أو المراد أنّهم اليهود خاصّة إذ قالوا: إن الاخت من الأب حلال في التوراة، والأقرب أن المراد بذلك جميع المبطين.

إِنَّا يَجْيِلُوا مَيْلًا عَظِيمًا الله تعدلوا عن الاستقامة، والعاصي يأنس
 إبالعاصي ويألف به ويسكن الشكل بالشكل كما يأنس المطيع بالمطيع وعلى
 هذا جبلت القلوب. (يُرَيدُ أَنَدُهُ أَن يُخَوَّفَ عَنكُم الله في أمر النساء بإباحة نكاح
 الإماء، أو المعنى يريد سبحانه التخفيف بسبب قبول التوبة، أو المراد
 التخفيف على العموم وذلك أنّه خفَف عن هذه الأمّة ما لم يخفّف عن غيرها
 التخفيف على الماضية. (وَحُلِقَ ٱلإِنسَانُ صَحِيفًا في عاجزا عن مخالفة هواه حيث
 لا يصب عن الماعت من الماعت. التحقيف بسبب قبول التوبة، أو المراد
 التخفيف على العموم وذلك أنّه خفَف عن هذه الأمّة ما لم يخفّف عن غيرها
 التخفيف على الماضية. (وَحُلِقَ ٱلإِنسَانُ صَحِيفًا في عاجزا عن مخالفة هواه حيث
 التحقيق الماحي عن الماحي مواه في مشاق الطاعات. قال
 الكلبيّ: أي: لا يصبر عن النساء.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُوَا أَمَوَلَكُم بَيْنَكُم بِيَنَكُم بِٱلْبَطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ يَجَكَرَةً عَن تَرَاضٍ يِّنكُمُّ وَلَا نَقْتُلُوَا أَنفُسَكُمٌ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا () وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ عُدُوَنَا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصْلِيهِ نَارًا وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا () قرئ «تجارة» بالرفع فتقديره: إلَّا أن تقع تجارة فحينئذ الاستثناء منقطع لأنّ التجارة عن تراض ليس من أفراد أكل المال بالباطل، ومن قرأ بنصب «تجارة» أي: إلَا أن تكون التجارة تجارة عن تراض مثل قول الشاعر:

«إذا كان يوما ذا كواكب أشنعا»

أي: إذا كان اليوم يوما، أو التقدير إلًا أن تكون الأموال تجارة.

ولمًا بيّن سبحانه تحريم النساء وتحليلهنّ على الوجه المشروحة عقّبه بتحريم الأموال وتحليلها في الآية فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَــَ ءَامَنُوا ﴾ وصدّقوا الله ورسوله ﴿لا تَأْكُلُوٓا أَمَوَلَكُم ﴾ ذكر الأكل وأراد سائر التصرّفات وإنَّما خصَّ الأكل لأنَّه معظم المنافع ﴿بِٱلْبَطِلِ ﴾ أي: بوجه غير شرعيَّ وبغير استحقاق كالغصب والسرقة والخيانة والربا والرشوة واليمين الكاذبة وشهادة الزور والعقود الفاسدة وما أشبهها. ﴿ إِلَّا أَن تَنْكُونَ بِجَهَرَةً عَن تَرَاضٍ مِّينَكُمْ ﴾ أي: إلَّا أن تكون التجارة تجارة يرضى كلُّ واحد منكما بذلك على الوجه الَذي وردت الرخصة به من أسباب الملك كالهبة والصدقة والبيع وهذا التراضي يكون يقع للمتبايعين وقت الإيجاب والقبول. ﴿وَلَا نَقْتُلُوٓا أَنفُسَكُمُ ﴾ أي: لا يقتل بعضكم لأنَّكم بعضا أهل دين واحد وأنتم كنفس واحدة. وقيل: المراد أنَّه نهى سبحانه أن يقتل الإنسان نفسه في حال غضب أو ضجر عن أبي القاسم البلخيّ. وقيل: معناه: لا تقتلوا أنفسكم بأن تهلكوها بارتكاب الآثام في أكل المال بالباطل وغيره من المعاصي الّتي تستحقّون بها العذاب والهلاك. والقول الرابع: ما روي عن الصادقﷺ **«أنَّ المعنى لا تخاطروا بنغوسكم** في القتال فتقاتلوا من لا تطيقونه». ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ أي: لم يزل تعالى وكان من رحمته أن حرّم عليكم إفساد المال وقتل الأنفس. ﴿ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ ﴾ قيل: إنَّ «ذلك» إشارة إلى أكل الأموال بالباطل وقتل النفس بغير حقَّ وقيل: إشارة إلى المحرّمات في هذه السورة. وقيل: من قوله: «يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا يَحِلُّ لَكُمْ أَنَّ تَرِثُوا النَّسَاءَ كَرْهاً». وقيل: إشارة إلى قتل النفس المحرّمة خاصّة، عن عطاءً. ﴿عُدُوَنَكَا وَظُلَمًا ﴾ قيل: هما واحد وأتى بهما لاختلاف اللفظين مثل قول الشاعر:

«وألفي قولها كذبأ وميناً»

وقيل: «العدوان» التعدي على الغير، و«بالظلم» الظلم على النفس لتعريضها للعقاب أي: متعدّيا وظالما.

فَنَسَوْفَ نُصَّلِيه ﴾ أي: عن قريب ندخله ونلازمه ﴿ نَارًا ﴾ هائلة ﴿ وَكَانَ ذَلِكَ ﴾ أي: إصلاء النار ﴿ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴾ لتحقّق الدواعي وعدم الصارف لأنّ الممكنات بالنسبة إلى قدرة الله على السويّة فحينئذ يمتنع أن يقال: إنّ بعض الأفعال أيسر على الله من بعض.

وهذا الكلام نزل على القول المتعارف بيننا ومعناه المبالغة في التهديد فالإنسان لا بدّ وأن يجتنب عن الوقوع في المهالك ويبالغ في حفظ الحقوق، وقد جمع الله في التوصية بين حفظ النفس وحفظ المال لأنّه شقيقها من حيث إنّه سبب لقوامها وإن وفّقت للمال فاشكر له وإلّا فلا تتعب نفسك ولا تقتلها كما يفعل بعض الجهّال.

قال رسول الله ظل<sup>(۱)</sup>: «من قتل نفسه بشيء في الدنيا عذّب به يوم القيامة» وقال ظل<sup>(۱)</sup>: «كان فيمن قبلكم جرح برجل فجزع منه فأخرج سكّينا فجزّ بها يده فما رقأ الدم حتى مات فقال الله تعالى: بارزني عبدي بنفسه فحرّمت عليه الجنّة». وكذلك حكم من قتل نفسه لفقر أو غيره وحرمة مال المسلم كحرمة دمه.

١ـ صحيح البخاري، ج ٧، ص ٨٤؛ وصحيح مسلم، ج ١، ص ٧٣؛ ومسند أحمد، ج ٤. ص ٣٣. ٢ـ صحيح البخاري، ج ٤، ص ١٤٦؛ والسنن الكبري، ج ٨ ص ٧٤؛ وفتح الباري، ج ٣. ص ١٨٠. لينتخ التشتيلة

قالﷺ<sup>(1)</sup>: «كل المسلم على المسلم حرام: دمه وعرضه وماله ولا يحل مال امرئ مسلم إلا بطيبة نفس منه». فالظلم حرام شرعاً وعقلاً ولذلك وكان لبعض أجلًاء السلف دقّة عظيمة واهتمام تام في هذا الباب.

حكي أن بعض الملوك أهدى إلى شيخ ركن الدين غزالاً (و الّذي بعثه أظنّه علاء الدولة) وقال للشيخ: إنّها حلال وكل منها فإنّي رميتها بسهم عملته بيدي على فرس ورثتها عن أبي، فقال الشيخ له: إنّه خطر ببالي أنّ واحدا من الأمراء جاء إلى أستاذي بإوزّتين<sup>(٢)</sup> وقال له: كل منهما فإنّي قد أخذتهما ببازي فقال: ليس الكلام في الإوزّتين وإنّما الكلام في قوت البازي من دجاجة أيّة عجوز أكل حتّى قوي على الاصطياد فالغزال الّتي رميتها على فرسك وإن كان من الصيد لكن قوت الفرس من شعير أي: مظلوم حصل فلم يأكل منها.

إِن نَجْتَنِبُوا كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِرْ عَنكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُم مُدْخَلَاكُرِيمًا ()

لما قدم ذكر السيئات عقبه بالترغيب في اجتنابها فقال: ﴿ إِن تَجْتَىٰبُوا ﴾ أي: تتركوا جانبا ﴿ كَبَآبَرَ مَا لُنَهَوْنَ عَنَهُ نُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيَتَاتِكُمْ ﴾ اختلف في معنى الكبيرة قيل: كلّ ما أوعد الله عليه عقابا وأوجب عليه حدّا فهو كبيرة. وقيل: كلّ ما نهى الله عنه فهو كبيرة، عن ابن عبّاس. قال الطبرسيّ: وإلى هذا ذهب أصحابنا فإنّهم قالوا: المعاصي كلّها كبيرة من حيث كانت قبائح لكن بعضها أكبر من بعض وليس في الذنوب صغيرة وإنّما تكون بالإضافة إلى ما هو أكبر منه ويستحقّ العقاب عليه أكثر.

١ـ راجع: الأمالي (السيد المرتضي)، ج ٣، ص ٨٤ ووسائل الشهيد الثاني، ص ٧٨٥ والحدائق الناظرة، ج ١٨، ص ١٤٧. ٢ـ طائر مائي.

| ٧ | 1. | ٦ |
|---|----|---|
|   |    |   |

وروى الكلبيّ عن ابن عبّاس: إن تجتنبوا الذنوب الّتي أوجب الله فيها الحدّ وأوعد عليها النار نكفّر عنكم ما سوى ذلك من الصلاة إلى الصلاة ومن الجمعة إلى الجمعة ومن رمضان إلى رمضان.

وَنَدَخِلَكُم مُدَخَلًا كَرِيمًا ﴾ «مدخلا» بضمّ الميم اسم مكان هو الجنّة حسنا مرضيّا قال أنس بن مالك: إنّكم تعملون ليوم هي في أعينكم أدق من الشعر كنًا نعدتها على رسول الله من الكبائر.

قال القشيريّ: الكبائر على لسان أهل الإشارة الشرك الخفيّ مطلقا ومن جملة ذلك ملاحظة الخلق واستجلاب قلوبهم والتوقّد إليهم والإغماض عن حقّ الله بعينهم. وجملة الكبائر مندرجة في ثلاثة أشياء:

احدها: اتّباع الهوى وهو ميلان النفس إلى ما يستلذّ به من الشهوات فقد يقع الإنسان بسببه في جملة الكبائر مثل: البدعة والضلالة والشبهة وبحظوظ النفس من ترك الصلاة لأجل الراحة والطاعات وعقوق الوالدين وقذف المحصنات وقطع الرحم وأمثال ذلك ولهذا قال سبحانه: ﴿وَلَا تَنَبَّع الْهَوَىٰ فَيُعْنِلَكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾<sup>(۱)</sup> قال النبي تَلْائِنَيْ: «ما عبد إله أبغض على الله من الهوى».<sup>(۲)</sup>

وثانيها: حبّ الدنيا فإنّه مطيّة كثير من الكبائر مثل الفتل والنهب والغصب والظلم والسرفة وأكل مال اليتيم ومنع الزكاة وشهادة الزور وكتمانها واليمين الفاجرة والجنف في الوصيّة واستحلال الحرام وأمثالها ولهذا قال سبحانه: ﴿وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْتَ الدُّنِيَا نُؤْتِهِ، مِنْهَا وَمَا لَدُ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِن سبحانه: ﴿وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْتَ الدُّنِيا نُؤْتِهِ، مِنْهَا وَمَا لَدُ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِن

١ـ سورة ص: ٢٦. ٢ـ تفسير ألوسي، ج ٢٣، ص ٧٣١. ٣ـ سورة الشورى: ٢٠. ٤ـ الكافي، ج ٢، ص ١٣١؛ والخصال (لصدوق)، ص ٧٥؛ وبحار الأنوار، ج ١١٠ ص٨٣. جبرنيل الله عز وجل قال: وعزَّتي وجلالي إنَّه ليس من الكبائر هي أعظم عندي من حبّ الدنيا».

وثالثها: رؤية الغير فإن منها ينشأ الشرك والنفاق والرياء قالﷺ: «اليسير من الرياء شرك».

| ج ۳ | ./ | مُسْتَدَكُ للأَثْرُ |  | 17 | ١ |
|-----|----|---------------------|--|----|---|
|-----|----|---------------------|--|----|---|

جَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا ﴾ <sup>(١)</sup> وقذف المحصنات لأنّ الله يقول: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحَصَنَتِ ٱلْغَنْفِلَتِ آلْمُؤْمِنَنتِ لُعِنُوا فِي ٱلدُّنِّيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ <sup>(٢)</sup> وأكل مال اليتيم ظلما لقوله تعالى: ﴿ٱلَذِينَ يَ**أَكُلُونَ آَمُوَلَ ٱلْ**يَتَنْمَى ظُلْمًا ﴾.<sup>(٣)</sup>

والفرار من الزحف لأن الله يقول: ﴿ وَمَن يُوَلِيهِمْ يَوْمَهِذِ دُبُرَهُ إِلَّا مُتَحَيِّنَا لِقِنَالِ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِشَتَمْ فَقَدْ مَبَآة بِغَضَبٍ عَنَ ٱللَّهِ وَمَأْوَدُهُ جَهَنَّمُ وَيِنْسَ المَعَيْرُ ﴾. <sup>(3)</sup> وأكل الرباء لأن الله يقول: ﴿ الَّذِينَ يَأْحَكُونَ الرِّبَوَا لَا يَقُومُونَ إِلَا كَتَعَيْرُ ﴾. <sup>(3)</sup> وأكل الرباء لأن الله يقول: ﴿ اللَّذِينَ يَأْحَكُونَ الرِّبَوَا لَا يَقُومُونَ إِلَا كَمَ تَعَوْمُونَ إِلَى فَتَوَ فَقَدْ مَبَآة بِغَضَبٍ عَنَ اللَّهِ وَمَأْوَدُهُ جَهَنَّمُ وَيِنْسَ كَمَا يَقُومُونَ إِلَا يَعُومُونَ إِلَا يَقُومُونَ إِلَا يَقُومُونَ إِلَّا مَتَحَيَّوُمُ الَذِينَ يَتَخَبَّطُهُ الشَيْطَنُ مِنَ الْمَسِ فَنَ ويقول سبحانه ﴿ وَلَنَا لَمْ تَغْمَلُوا لَنَ مَا يَعُومُ اللَّهِ يقول: ﴿ وَلَقَدَ عَتَلِعُوا لَنِ أَنْ أَنْفَتَرُبُهُ مَا لَذِي يَتَخَبَطُهُ الشَّيْطُنُ مِنَ اللَه يقول: ﴿ وَلَقَدَ عَتَلِعُوا لَنِ أَنْتَنَوْلُونَ يَحْرُبُ مِنْ اللَه يقول: ﴿ وَلَقَدَ عَتَلِعُوا لَنِ أَنْشَرَبُهُ مَا لَهُ فِي اللَّهُ يقول: ﴿ وَلَقَدَ عَتَلِعُوا لَنِ أَنْشَرَبُهُ مَا لَهُ فَا لَهُ فَلَهُ وَلَ وَالسَحر لأَن اللَه يقول: ﴿ وَلَعَدَ عَتَلِعُوا لَنِ أَنْشَرَبُهُ مَا لَهُ فَقُولُ اللَه يقول: ﴿ وَلَقَدَدُ فَتَعَمَّقُونَ يَعْمَلُوا لَن أَنْتَ اللَه يقول: ﴿ وَلَعَنْ يَعْمَلُوا لَن أَنْ أَنْكَ اللَه يقول: ﴿ وَلَعَنَ وَالَذِي يَعْمَلُونَ اللَه يقول: ﴿ وَلَتَعْتَى أَنَا مَا لَهُ يَعْنَى أَنْ أَنْكَذَابُ يَوْمَ يَعْمَلُوا لَن الله يقول: ﴿ وَلَنَه يقول: ﴿ وَالَيْنَ اللَه يقول: ﴿ وَلَتَعْتَى إِنَا اللَه يقول: ﴿ وَلَتَعْنَى إِنَا الله يقول: ﴿ وَمَنَ يَعْمَلُهُ مَا لَهُ مَنَ اللَه يقول: ﴿ وَا أَنْتَعْنَ مَنْ يَعْنَ وَالْعَنِي مَا مَنْ اللَه يقول: ﴿ وَالَنَ أَوْ وَا مَنْ يَعْتَنُونُ مَا مَا لَهُ يقول: ﴿ وَالَنِ مَا اللَهُ مَا اللَهُ اللَهُ مَنْ اللَهُ اللَهُ مَا لَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ اللَهُ وَالَنَا اللَهُ مَنْ وَا اللَهُ اللَهُ وَلَنَ اللَهُ اللَهُ عَلَى اللَهُ اللَهُ مَا لُ الْعَيْعَنَى أَنْ اللَهُ مَا لَهُ اللَهُ مَعْولُ اللَهُ مَا اللهُ اللَهُ مُعْمَا إِنَا اللَهُ مُعْمَنُهُ مُ مُ أُنُهُ أَنْهُ مُوا أَنْ أَنْتُ مَا الْنُ اللَهُ مَا اللهُ الْعُولُ مُ لَا مَ مَا مَا أَعْمَا أَعْنَا مُ مُ أَعْتُ مُ مُوا

للنظالية التشتيلة

جَهَنَّهُ فَتْكُوك بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ ﴾.(1)

وشهادة الزور وكتمان الشهادة لأنّ الله يقول: ﴿وَمَن يَحْتَنّهُمَا فَإِنّهُ الشَّمَّ قَلْبُهُ ﴾.<sup>(۲)</sup> وشرب الخمر لأنّها ﴿رِجَسٌ يِّن عَمَلِ الشَّيْطَنِ ﴾.<sup>(۳)</sup> وترك الصلاة متعمدا لأنّ رسول الله ﷺ قال: «من ترك الصلاة متعمدا فقد برأ من ذمة الله وذمّة رسوله».<sup>(3)</sup> ونقض العهد وقطيعة الرحم لأنّ الله يقول: ﴿أُوَلَيَهَكَ لَمُمُ ٱللَّمَنَةُ وَلَمَمٌ شَوَءُ ٱلدَّارِ ﴾.<sup>(0)</sup> قال: فخرج عمرو وله صراخ من بكائه وهو يقول: هلك من قال برأيه ونازعكم في الفضل والعلم.

وروي عن النبي ﷺ<sup>(٢)</sup> أنّه قال: «أعظم الكبائر سبع: الإشراك بالله وقتل النفس المؤمنة وأكل الرباء وأكل مال اليتيم وقذف المحصنة وعقوق الوالدين والفرار من الزحف فمن لقى الله وهو بريء منهن كان معي في بعبوحة جنة معماريعها من ذهب». وروى سعيد بن جبير<sup>(٣)</sup> عن ابن عبّاس أنّه سأله رجل كم الكبائر سبع هي؟ قال ابن عبّاس: هي إلى سبعمائة أقرب منها إلى سبع غير أنّه لا كبيرة مع استغفار ولا صغيرة مع إصرار، رواهما الواحديّ في تفسيره بالإسناد مرفوعا. وَلَا تَنَمَنُوا مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ. بَعْضَكُم عَلَى بَعْضِ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِعْمَا المتغفار ولا صغيرة مع إصرار، رواهما الواحديّ في تفسيره بالإسناد مرفوعا. وَلَا تَنَمَنُوا مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ. بَعْضَكُم عَلَى بَعْضِ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِعْمَا مَا حَابَ بِكُلِ شَق عِليمًا (<sup>1</sup>)</sup>

١- سورة التوبة: ٣٥. ٢- سورة البقرة: ٢٨٣. ٣- سورة المائدة: ٩٠. ٤- من لايحضره الفقيه، ج ٣، ص ٥٦٤. ٥- سورة الرعد: ٢٥. ٦- مجمع البيان، ج ٣، ص ٧٧؛ وكشف اللثام، ج ١٠، ص ٢٨٤. ٧- مجمع البيان، ج ٣، ص ٧٧؛ وجامع البيان، ج ٥، ص ٥٩؛ والدر المتثور، ج ٢، ص ١٤٢. ٢٠ المُعَمَّلُ المُعَمَّلُ ١٢٠

أسباب النزول: قيل: أتت وافدة النساء إلى رسول الله المرا<sup>(۱)</sup> فقالت: يا رسول الله أليس الله رب الرجال والنساء وأنت رسول الله إليهم جميعا فما بالنا يذكر الله الرجال ولا يذكرنا؟ نخشى أن لا يكون فينا خير ولا لله فينا حاجة فنزلت الآية.

وقيل: إنّ أمّ سلمة قالت<sup>(٢)</sup>: يا رسول الله يغزو الرجال ولا تعزو النساء ولنا نصف الميراث فليتنا رجال فنغزو ونبلغ ما يبلغ الرجال، فنزلت الآية.

وقيل: لمَا نزلت آية المواريث قال الرجال: نرجو أن نفضًل على النساء بحسناتنا في الآخرة كما فضًلنا عليهنَ في الدنيا فيكون أجرنا على الضعف من أجر النساء. وقالت النساء: إنّا نرجو أن يكون الوزر علينا نصف ما على الرجال في الآخرة كما لنا الميراث على النصف عن نصيبهم في الدنيا، فنزلت الآية عن قتادة والسديّ.

المعنى: لممّا بيّن سبحانه حكم الميراث وفضّل بعضهم على بعض في ذلك منعهم عن التمنّي الذي هو سبب التباغض أي: لا يقل أحدكم؛ ليت ما أعطي فلان من المال والنعمة والمرأة الحسناء كان لي فإنّ ذلك يكون حسدا ويوجب الكدورة ولكن يجوز أن يقول: اللّهم أعطني مثله، عن ابن عبّاس وهو المرويّ عن الصادق لليّلا. وقيل: إنّ المعنى لا يجوز للرجل أن يتمنّى أن لو كان امرأة ولا للمرأة أن يتمنّى أن لو كانت رجلا لأنّ اللّه لا يفعل إلّا ما هو الأصلح فيكون قد تمنّى ما ليس بأصلح.

﴿لِلِّبَكَالِ نَصِيبٌ مِمَّا اَحَتَسَبُواً وَلِللِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا ٱكْلَسَةِنَ﴾ قيل: معناه إنّ لكلّ فريق من الرجال والنساء نصيبا من أنواع نعيم الدنيا من الفوائد

١\_ مجمع البيان، ج ٣، ص ٧٣؛ وتفسير الثعلبي، ج ٣، ص ٧٩٩. ٢\_ مسند أحمد، ج ٦، ص ٣٢٢؛ وتفسير البيضاوي، ج ٢، ص ١٨٢؛ وتفسير الرازي، ج ١٠، ص ٨٢.

والتجارات والزراعات وغير ذلك من أنواع المكاسب فينبغي أن يقنع كلّ منهم ويرضى بما قسّم الله له. وقيل: إنّ المعنى لكلّ حظّ من الثواب على حسب ما كلّفه الله من الطاعات. وقيل: المعنى لكلّ منهما نصيب من الميراث على ما قسّمه الله، عن ابن عبّاس. فعلى هذا القول «الاكتساب» بمعنى الإصابة والإحراز. ﴿وَسْعَلُوا اللّه مِن فَسْلِهِ ﴾ أي: إن أعجبكم أن يكون لكم مثل ما لغيركم فاسألوا الله أن يعطيكم مثل ذلك من فضله بشرط أن لا يكون فيه مفسدة لكم ولا لغيركم لأنّ المسألة لا يجاب إلّا كذلك في الحديث عن ابن مسعود عن النبي الله قال: «سلوا الله من فضله فإنه تعالى يحب أن يسأل وأفضل العبادة انتظار الفرج». وقال سفيان بن عيينة: لم يأمر سبحانه بالمسألة إلّا ليعطى.<sup>(۱)</sup>

الله الله عُمَّاتَ بِكُلِّ شَقٍ عَلِيمًا ﴾ فيعلم ما تظهرون وما تضمرونه من التمنَّي والحسد.

وَلِحُلِّ جَعَلْنَا مَوَلِى مِمَّا ثَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَٱلَّذِينَ عَقَدَتَ أَيْمَنُكُمُ فَتَاتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِ شَيْءِ شَهِيدًا ()

أصل الموالي من ولي الشيء يليه ولاية و«المولى» يقع على المعتِق والمعتَق وابن العمّ والورثة والحليف والسيّد المطاع والأولى بالشيء وهو الأصل في معنى الجميع لأنّ ابن العمّ أولى بنصرة ابن عمّه لقرابته والورثة أولى بميراث الميّت من غيرهم والحليف أولى بأمر محالفه للمحالفة الّتي جرت بينهما والوليَ أولى بنصرة من يواليه والسيّد أولى بتدبير من يسود من غيره. معنى الآية: ﴿ وَلِحَكُلَ ﴾ واحد من الرجال والنساء ﴿ جَعَلَنَكَ مَوَلِيَ ﴾

١\_ مجمع البيان، ج٣، ص ٧٤ وأيضاً سنن الترمذي، ج ٥، ص ٣٢٥؛ وكنز العمال، ج ٣، ص ٢٧٥.

| ج ۴ | / |  |  | ١٢ | ۲ |  |
|-----|---|--|--|----|---|--|
|-----|---|--|--|----|---|--|

أي: ورثة هم أولى بميراثه، وقيل: أي: عصبة. والأوّل أصح لقوله تعالى: فَنْهَبَ لِى مِن لَدُنكَ وَلِيَّا \* يَرِثُنِي ﴾<sup>(١)</sup> فجعله مولى لما يرث ووليّا له لما كان أولى به من غيره ومالكا له كما يقال: لمالك العبد: مولاه فريميّا تَرَكَ ألْوَلِدَانِ ﴾ أي: أصحاب الفرائض يرثون ما ترك الأبوان والأقارب. فروّالَذِينَ عَقَدَتُ ايَمَنُنُكُمُ في قال الجبّائيّ: معنى الآية أي: ويرثون ممّا ترك الذين عقدت أيمانكم. وقرئ «عاقدت» وقال الرازيّ: الاختيار «عاقدت» لدلالة المفاعلة على عقد الحلف.

والحاصل أنّ الآية على ما اختاره الجبّائيّ معناه أنّ الورثة يرثون ممّا ترك الّذين عقدت أيمانكم لأنّ طبقة الورثة هم أولى بميرائهم فيكون قوله: وَوَالَذِينَ عَقَدَتَ ﴾ عطفاً على قوله: ﴿ ٱلْوَلِاَنِ وَٱلْأَقَرَبُونَتَ ﴾ وقال: الحليف لم يؤمر له بشيء أصلا، فحاصل الكلام أنّ ما ترك الّذين عقدت أيمانكم فله وارث هو أولى به. لكن قال أكثر المفسّرين: إنّ قوله: ﴿ وَٱلَذِينَ عَقَدَتَ أَيْمَنُنُكُمُ ﴾ مقطوع من الأول فكانَه قال سبحانه: والّذين عقدت أيمانكم أيضا فأتوهم نصيبهم. ثمّ اختلفوا فيه على أقوال: أحدها: أنّ المراد بهم الحلفاء وقالوا: إنّ الرجل في الجاهليّة كان يعاقد الرجل فيقول: دمي دمك وحربي حربك وسلمي سلمك وترثني وأرثك وتعقل عنّي وأعقل عنك، فيكون للحليف السدس من ميراث الحليف.<sup>(1)</sup>

فَتَاتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ ﴾ أي: أعطوهم حظَهم من الميراث ثمّ نسخ ذلك بقوله: ﴿وَأُوْلُوا آلَاَرْحَامِ بَتَضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ ﴾<sup>(\*)</sup> وقيل: معنى قوله: ﴿نَصِيبَهُمْ ﴾ من

> ۱\_سورة مريم: ۵\_۲. ۲\_مجمع البيان، ج ۲، ص ۷٦.

٣\_ سورة الأنفال: ٧٥.

النصر والعقل والرفد وليس المراد «الميراث» وعلى هذا القول: فالآية تكون غير منسوخة ويؤيّده قوله: ﴿أَوْفُوا بِٱلْمُقُودِ ﴾ وقيل: إنّ المراد بهم قوم أخا بينهم رسول الله من المهاجرين والأنصار حتّى قدموا المدينة كانوا يتوارثون بتلك المواخاة ثمّ نسخ الله ذلك بالفرائض، عن ابن عبّاس وابن زيد.

وقيل: إنّهم الّذين كانوا يتبنّون أبناء غيرهم في الجاهليّة ومنهم زيد مولى رسول الله فأمروا في الإسلام أن يوصوا لهم عند الموت بوصيّة شيء فذلك قوله: ﴿فَتَاتُوهُمَ نَصِيبَهُمَ ﴾ عن سعيد بن المسيّب. ﴿إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَ حَــُلِ شَىّءٍ شَهِـيدًا ﴾ لم يزل عالما بالأشياء جليّها وخفيها.

الرِّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَى النِّسَمَاءِ بِمَا فَضَكَلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُوا مِن أَمْوَلِهِمْ فَالصَّدلِحَتُ قَننِنَتُ حَفِظَتَ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ وَالَّنِي تَخَافُونَ نُشُورَهُنَ فَيوظُوهُنَ وَعَظُوهُنَ فِي الْمَضَاجِعِ وَاصْرِبُوهُنَ فَإِنّ أَطَعْنَكُمْ فَلَا نَبْغُوا عَلَيْهِنَ سَكِيلًا إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلِيًا حَبِيرًا أَنْ

الزّجَالُ المحائم قائمون بالأمر والنهي بالمصالح وعن الفضائح قيام الولاة على الرعيّة مسلّطون على تأديبهن وعلّل ذلك بأمرين: وهبيّ وكسبيّ فقال: إيما فَعَنَكَ الله له بسبب تفضيله سبحانه الرجال على النساء بالحزم والقوّة والرمي والحماسة والسماحة والنيل ببعض السعادات الدينيّة ﴿وَبِمَا أَنفَقُوا مِنَ أَمَوَلِهِمْ ﴾ وبسبب إنفاقهم من أموالهم في نكاحهنّ وفي نفقاتهنّ.

في «المجمع»: قال مقاتل: نزلت الآية في سعد بن الربيع بن عمرو وكان من النقباء وفي امرأته حبيبة بنت زيد بن أبي وقّاص وهما من الأنصار وذلك أنّها نشزت عليه فلطمها فانطلق أبوها معها إلى النبيّ فقال: أفرشته

۱۲۳ ...

كريمتي فلطمها فقال النبي تش<sup>(1)</sup>: لتقتص من زوجها فانصرفت فقال النبي تش<sup>ي</sup>ز «ارجعوا هذا جبرنيل أتاني وأنزل الله هذه الآية» فقال النبي تش<sup>ي</sup>ز » «اردنا امرا وأراد الله أمرا والذي أراد الله خير»، ورفع القصاص. وقال الكلبي : نزلت في أسعد بن الربيع وامرأته خولة بنت محمد بن مسلمة وذكر القصّة نحوها.<sup>(1)</sup> فألضك لم حكم فن مسلمة وذكر القصّة نحوها.<sup>(1)</sup> والقنوت دوام الطاعة ومنه القنوت في الوتر لطول القيام فيه، ومنه قوله سبحانه : في يُمَرِيَمُ آفَنيَ لِرَبِكِ كَ<sup>(1)</sup> أي : أقيمي على طاعته في حكوفظ بن الحقوقهم. أي : لأنفسهن وفروجهن وأموال أزواجهن في حال غيبتهم راعيات لحقوقهم.

للجوبِمَا حَفِظَ اللهُ كِلَ ما مصدريّة أي: بالأمر بحفظ الغيب، أو موصولة أي: بالذي حفظ الله لهن عليهم من المهر والنفقة والقيام بأمورهن والذب عنهن قال النبيﷺ: «خير النساء امرأة إن نظرت إليها سرّتك وإن أمرتها أطاعتك وإذا غبت عنها حفظتك» وتلا الآية.<sup>(٤)</sup>

وقوله: ﴿وَأَلَيْنِي تَخَافُونَ نَشُوْزَهُرَ ﴾ خطاب للأزواج وإرشاد لهم إلى طريق القيام عليهن، والخوف حالة تحصل في القلب عند حدوث مكروه ظنّا أو علما بحدوثه أي: النساء اللاتي تظنّون عصيانهن وترفّعهن عن مطاوعتكم أو علمتم نشوزهن.

فَعِظُوهُ ﴾ وانصحوهن بالترغيب والترهيب، والعظة كلام يلين القلوب القاسية ويرغّب الطبائع النافرة بتذكير العواقب. ﴿وَاَهْجُـرُوهُنَّ ﴾ بعد ذلك إن لم ينفع الوعظ والمراد من الهجرة الترك عن قلى ﴿فِي ٱلْمَضَاجِعِ﴾

١- التفسير البغوي، ج ١، ص ٤٢٢، تفسير الألوسي، ج ٥، ص ٢٣. ٢- تفسير الثعلبي، ج ٣، ص ٣٠٢. ٣- سورة آل عمران: ٤٣. ٤- تفسير الرازي، ج ١٠، ص ٨٩، تفسير الثعلبي، ج ٣. ص ٣٠٣، جوامع الجامع، ج ١، ص ٣٩٦. أي: في المراقد فلا تدخلوهنَ تحت اللحف ولا تباشروهنَ. والمضاجع جمع مضجع وهو موضع وضع الجنب للنوم.

وَاَضَرِبُوَهُنَّ ﴾ إن لم ينفع الهجران ضربا غير مبرّح ولا شائن ولا كاسر ولا خادش فالأمور الثلاثة من الوعظ والهجر والضرب مترتّبة ينبغي أن يدرّج فيها.

﴿فَإِنَّ أَطَعْنَكُمْ ﴾ بذلك ﴿فَلَا نَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَتِيلًا ﴾ بالتوبيخ والأذيّة، وأزيلوا عنهن التعرض واجعلوا ما كان منهن كأن لم يكن ﴿إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيَّا﴾ أعلى قدرة منكم عليهن ﴿كَيِبِرًا ﴾ أي: أعظم حكما منكم عليهن، واعفوا عنهن إذا رجعن لأنكم تعصونه على علوّ شأنه ثمّ تتوبون فيتوب عليكم.

في «روح البيان»: قال النبيﷺ \_ مخاطبًا لعائشة ــــ «أَيُما امرأة تؤذي زوجها بلسانها إلا جعل الله لسانها يوم القيامة سبعين ذراعا ثمّ عقد خلف عنقها.

يا عائشة وأيّما امرأة تصلّي لربّها وتدعو لنفسها ثمّ تدعو لزوجها إلّا ضرب بصلاتها وجهها حتّى تدعو لزوجها ثمّ تدعو لنفسها.

يا عائشة وأيّما امرأة جزعت على ميّتها فوق ثلاثة أيّام أحبط الله عملها.

يا عانشة وأيّما امرأة أصابتها مصيبة فلطمت وجهها ومزّقت ثيابها إلّا كانت مع امرأة لوط ونوح في النار وكانت آيسة من كلّ خير وكلّ شفاعة شافع يوم القيامة.

يا عانشة وأيّما امرأة خرجت من بينها بغير إذن بعلها إلّا لعنها الله ولعنها كلّ رطب ويابس حتّى ترجع فإذا رجعت إلى منزلها كانت في غضب الله ومقته إلى الغد من ساعته فإن ماتت من وقتها كانت من أهل النار.

يا عانشة اجتهدي ثمّ اجتهدي فإنكنّ صواحبات يوسف ومخرجات آدم من الجنّة وعاصيات نوح ولوط. يا عانشة ما زال جبرنيل يوصيني في أمر النساء حتّى ظننت أنّه سيحرم طلاقهن يا عانشة أنا خصم كلّ امرأة يطلّقها زوجها».

ثمّ قال: «يا عانشة وما من امرأة تحبل من زوجها حين تحبل إلّا ولها مثل أجر

الصانم بالنهار والقائم بالليل الغازي في سبيل الله.

يا عانشة ما من امرأة أتاها الطلق إلَّا ولها بكلَّ طلقة عتق نسمة وبكلِّ رضعة عتق رقبة.

يا عائشة أيّما امرأة خفّفت عن زوجها من مهرها إلًا كان لها من العمل حجّة مبرورة وعمرة متقبّلة وغفر لها ذنوبها كلّها حديثها وقديمها سرّها وعلانيتها عمدها وخطأها أوّلها وآخرها.

يا عانشة المرأة إذا كان لها زوج ضمبرت على أذى زوجها فهي كالمتشخطة في دمها في سبيل الله وكانت من القانتات المسلمات المؤمنات التانبات». والحديث طويل.

وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَأَبْعَنُوا حَكْمًا مِنْ أَهْلِهِ. وَحَكْمًا مِنْ أَهْلِهِآ إِن يُرِيدَآ إِصْلَحَا يُوَفِقِ ٱللَّهُ بَيْنَهُمَاً إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا۞

لمتا قدّم الله الحكم عند مخالفة أحد الزوجين صاحبه عقّبه بذكر الحكم عند صعوبة الأمر في المخالفة ﴿ وَإِنْ خِفَتُمَ ﴾ أي: وإن خشيتم مخالفة شديدة وعداوة بين الزوجين فوجّهوا حكما من قوم الزوج وحكما من قوم المرأة لينظرا في ما بينهما، والحكم القيّم بما يسند إليه.

واختلف في المخاطب بإنفاذ الحكمين من هو؟ فقيل: هو السلطان الذي يترافعان الزوجان إليه، عن سعيد بن جبير وأكثر الفقهاء وهو الظاهر في الأخبار عن الصادق لليه. وقيل: المخاطب عموم المؤمنين. وقيل: إنّه الزوجان وأهل الزوجين. واختلفوا أيضا في أنّ الحكمين هل لهما أن يفرّقا بالطلاق إن رأياه أم لا؟ فالذي رواه أصحابنا أنّه ليس لهما ذلك إلّا بعد أن يستأمراهما ويرضيا بذلك. وقيل: إنّ لهما ذلك، عن سعيد بن جبير والسديّ والشعبيّ وروو، عن أمير المؤمنين عليّ لليه. ومن ذهب إلى هذا القول قال: إنّ الحكمين وكيلان.<sup>(1)</sup> قواليسمة قوله: ﴿إِن يُرِيدَآ إِصْلَىٰحًا ﴾ يعني الحكمين ﴿يُوَفِقِي ٱللَّهُ بَيْنَهُمَآ ﴾ والضمير

في «يريدا» وفي «بينهما» قال الرازيّ: فيه وجوه:

الأول: إن يرد الحكمان خيرا وإصلاحا يوفّق الله بين الحكمين حتّى يتُفقا على الخير. الثاني: إن يرد الحكمان يوفّق الله بين الزوجين.

الثالث: إن يرد الزوجان إصلاحا يوفِّق الله بين الزوجين.

الرابع: إن يرد الزوجان إصلاحا يوفّق الله بين الحكمين حتّى يعملا بالصلاح. واللفظ محتمل لكلّ هذه الوجوه.<sup>(١)</sup>

وأصل معنى التوفيق اللطف الذي يتفق عنده فعل الطاعة، وظاهر المعنى أنّه إن كانت نيّة الحكمين إصلاح ذات البين يوفّق الله بين الزوجين ما هو الصلاح. في أنّه كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا كَ عليما بمصالحكم خبيرا بأعمالكم. وَاَعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا يو. شَيْئًا وَبِالوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى ٱلْقُرْبَ وَالْيَتَنَعَىٰ وَالْمُسَنَكِينِ وَالْجَارِ ذِى ٱلْقُرْبَ وَالْجَارِ ٱلْجُنُبِ وَالصَمَاحِبِ بِالْجَنْبِ وَالْبَنِينِ

لمّا أرشد الله كلّ واحد من الزوجين إلى المعاملة الحسنة مع الآخر وإزالة الخشونة والخصومة أرشد في هذه الآية إلى سائر الأخلاق الحسنة وذكر منها أحد عشر نوعا:

النوع الأوّل: الأهمّ قوله: ﴿وَأَعْبُدُوا اللَّهَ ﴾ أي: وحَدوه، والعبادة عبارة عن كلَّ فعل وترك يؤتى به لمجرّد أمر الله بذلك فيدخل فيها جميع أفعال القلوب وأعمال الجوارح.

النوع الثاني: ﴿وَلَا نُشْرِكُوا بِهِ، شَيْءًا ﴾ لأنَّ بعض الناس يعبدونه تعالى

۱- تفسير الرازي، ج ۱۰، ص ۹٤.

ويعبدون غيره معه كما كان لبعض المشركين آلهة متعدّدة يعبدون إلها لأمر وإلها لأمر وهكذا.

النوع الثالث: ﴿وَبِالْوَلَايَنِ إِحْسَنَا ﴾ أي: أحسنوا إلى والديكم إحسانا كقوله: ﴿ فَنَبَرْبَ الرِقَابِ ﴾<sup>(١)</sup> أي: فاضربوها ضرب الرقاب، وكفى لهذا البيان تعظيم حقّهما ووجوب برَهما حيث قرن سبحانه إلزام برّ الوالدين بتوحيده وعبادته. قالﷺ<sup>(٢)</sup>: «أكبر الكبانو الإشراك بالله وعقوق الوالدين واليمين الغموم». والإحسان إليهما أن يقوم بخدمتهما ولا يرفع صوته عليهما ولا يخشن في الكلام معهما ويسعى في تحصيل مطالبهما حتًى روي<sup>(٣)</sup> أنّ النبيّ نهى حنظلة بن أبي عامر عن قتل أبيه وكان مشركا.

النوع الرابع: قوله: ﴿وَبِذِى ٱلْتُحَرَّبَ ﴾ وهو أمر بصلة الرحم وإنّ الوالدين وإن كانا من الأقارب أيضا إلّا أنّ قرابة الولادة لمّا كانت مخصوصة ميّزها في الذكر أولا ثمّ أتبعها بقرابة الرحم.

النوع الخامس: قوله:﴿وَالْيَتَـٰهَىٰ﴾واليتيم مخصوصة بنوعين من العجز: الصغر وعدم المنفق، ومن هذا حاله كان في غاية العجز واستحقاق الرحمة.

النوع السادس: قوله: ﴿وَٱلْمَسَكَكِينِ﴾ والإحسان إلى المسكين إمّا بالإجمال له إن أمكن أو بالرد الجميل، والمسكين من أسكنه الضرّ والفقر.

النوع السابع: قوله: ﴿وَالْجِمَارِ ذِي ٱلْقُـرْبَىٰ ﴾ هو الّذي قرب جواره.

قال النبيﷺ: «لا يدخل الجنة من لا يأمن جاره بواتقه ألا وإنّ الجوار أربعون دارا». وقال الزهريّ: أربعون يمنة وأربعون يسرة وأربعون أماما وأربعون خلفا.

- ۱\_سورة محمّد: ٤.
- ۲\_ قد مرا مصادرها
- ٣- أحكام القرآن، ج ٢، ص ٢٤٣؛ وتفسير الرازي، ج ١٠، ص ٩٥.

| 174 | *************************************** | النتغة | je je |
|-----|-----------------------------------------|--------|-------|
|     |                                         |        |       |

وفي حديث قيل'``: يا رسول الله إنّ فلانة تصوم النهار وتصلّى الليل وفي لسانها شيء تؤذي جيرانها، فقالﷺ: **«لا خير فيها هي في النار». وروي** أَنَّهﷺ قال: «و الَّذي نفس محمّد بيده لا يؤدّي حقّ الجار إلّا من رحمه الله وقليل ما هم، أتدرون ما حقَّ الجار؟ إن افتقر أغنيته وإن استقرض أقرضته وإن أصابه خير هنأته وإن أصابه شرّ عزّيته وإن مرض عدته وإن مات شيّعت جنازته».<sup>(٢)</sup> وقال آخرون: عنى سبحانه بـ﴿وَالْجَادِ فِي ٱلْقُـرْبَى ﴾ في الآية الجار القريب النسيب وبـــــواَلجَمَارِ ٱلْجُنُبِ ﴾ والجار الأجنبيّ. وفرئ ﴿وَٱلجَمَارِ ذِى ٱلْقُــرْبَى ﴾ نصباً.

النوع الثامن: قوله: ﴿وَٱلْجِمَارِ ٱلْجُنُبِ ﴾ وقد ذكر تفسيره وهو البعيد منك في القرابة كما قال: ﴿وَٱجْنُبْنِي وَبَغَ ﴾ (" أي: بعدني، ومنه الجنابة لتباعده عن الطهارة وعن حضور المساجد ما لم يغتسل. وقرأ عاصم ﴿وَٱلْجِمَارِ ٱلْجُنُبِ ﴾ بفتح الجيم وسكون النون ويريد ﴿بِالْجَسْبِ﴾ الناحية والبعد أو وصفا على سبيل المبالغة مثل زيد عدل.

النوع التاسع: ﴿وَٱلصَّاحِبِ بِٱلْجَسْبِ﴾ وهو الَّذي صحبك إمَّا رفيقًا في سفر وإمّا جارا ملاصقا وإمّا شريكا في تعلّم وحرفة وإمّا قاعدا على جنبك في مجلس أو مسجد. وقيل: المراد من ﴿وَٱلضَمَاحِبِ بِٱلْجَئْبِ﴾ المرأة فإنَّها تكون معك وتضجع معك إلى جنبك.

النوع العاشر: ﴿وَابَنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ وهو المسافر الَّذي انقطع عن بلده، وقيل: الضيف.

النوع الحادي عشر: قوله: ﴿وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنَّكُمْ ﴾ وهم المماليك

١- بحارالأنوار، ج ٦٨، ص ٣٩٤؛ والمستدرك، ج ٤، ص ١٦٦؛ وجامع السعادات، ج١، ص ٢٧١. ٢- تفسير الرازي، ج ١٠، ص ٩٦؛ وراجع: كنز العمال، ج ٩. ص ٥٨. ٣\_ سورة إبراهيم: ٣٥.

| ، ج ۳ |  |  | ٣ | ٩ |
|-------|--|--|---|---|
|-------|--|--|---|---|

والإحسان إلى المماليك طاعة عظيمة في الحديث<sup>(1)</sup>: «من ابتاع شيئا من الخدم فلم يوافق شيمته شيمته فليبع وليشتر حتى توافق شيمته شيمته فإنّ للناس شيما ولا تعذّبوا عباد الله». وروي أنّه تلاقي<sup>(1)</sup> كان آخر كلامه: «الصلاة وما ملكت أيمالكم. والإحسان إليهم بأن لا يكلفهم ما لا طاقة لهم به ولا يؤذيهم بالكلام الخشن ويعطيهم من الطعام والكسوة ما يحتاجون إليه وكانوا في الجاهليّة يسينون إلى الملوك فيكلفون الإماء البغاه». وقال بعضهم: كلّ حيوان فهو مملوك.

ولما ذكر سبحانه هذه الأصناف قال: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ تُخْتَالًا فَخُوُرًا ﴾ قال ابن عبّاس: يريد «بالمختال» العظيم في نفسه الذي لا يقوم بحقوق أحد. قال الزجّاج: وإنّما ذكر الاختيال هاهنا لأنّ «المختال» يأنف من أقاربه إذا كانوا فقراء ولا يحسن عشرتهم ومعنى الفخر التطاول، و«الفخور» الذي يعدد مناقبه كبرا ويفخر على عباد الله بما أعطاه الله من أنواع نعمه. ألّذِينَ يَبَخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنّاسَ بِأَلْبُخَلِ وَيَحَتَّتُمُونَ مَآ ءَاتَنَهُمُ ألّذِينَ يَبَخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنّاسَ بِأَلْبُخَلِ وَيَحَتَّتُمُونَ مَآ ءَاتَنَهُمُ

وقرئ «بالبخل» بفتح الباء والخاء قرأه حمزة والكسائي ﴿ ٱلَذِينَ يَبَخُلُونَ ﴾ بدل من قوله: ﴿ مَن كَانَ مُحْتَالًا فَخُورًا ﴾ والبخل عبارة عن منع الإحسان وفي الشريعة المراد منع الواجب. وقال عليّ بن عيسى: معناه منع الإحسان ونقيضه بذل الإحسان ونقيض الجود والمعنى: الّذين يمنعون ما أوجب الله عليهم من الزكوات وغيرها. وقيل: المراد: الّذين يبخلون بإظهار ما علموه من صفة النبيّ، عن ابن عبّاس وجماعة.

وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِٱلْبُخْلِ ﴾ ويأمرون غيرهم بالإمساك أو يأمرون
 مُرُونَ النَّاسَ بِالْمُساك أو يأمرون
 مُرُونَ النَّاسِ الْمُرُونَ النَّاسِ الْمُرَونِ الْمُرونِ عُيرِهم بالإمساك أو يأمرون
 مُرُونَ العمال، ج ٩، ص ١٩٨؛ وتفسير الرازي، ج ١٠، ص ٩٧.

١- كنز العمال، ج ٩، ص ١٩٨؛ وتفسير الرازي، ج ١٠، ص ٢- تفسير الرازي، ج ١٠، ص ٩٧. الأنصار بترك الإنفاق على رسول الله وأصحابه أو يأمرون الناس بكتمان الحقّ من نعوت النبيّ، على قول ابن عبّاس. ﴿وَيَكَتَّسُونَ مَا مَاتَىٰهُمُ اللهُ مِن فَضَّلِهِ. ﴾ ويجحدون ما أعطاهم من اليسار والثروة أو يكتمون ما عندهم من العلم ببعث النبيّ. قال الطبرسيّ: والأولى أن يكون الآية عامّة في كلّ من يبخل بأداء ما يجب عليه أداؤه ويأمرون الناس به. وقد ورد في الحديث<sup>(1)</sup>: «إذا أنعم الله على عبده نعمة أحب أن يرى أثرها عليه». ﴿وَأَعْتَدَنَا لِلْحَكَفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ أي: أعددنا للجاحدين عذابا يهانون فيه وأضاف الإهانة إلى العذاب إذ كان يحصل به.

وَالَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ رِنَّآءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ الْآخِرُّ وَمَن يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ, قَرِينَا فَسَاَءَ قَرِينَا ۞ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَهُمُ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا ۞

إن شئت عطفت «الَذين» في هذه الآية على «الَذين» في الآية الَتي قبلها وإن شئت جعلته في موضع خفض عطفا على قوله: ﴿لِلْكَكْفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴾.

قال الواحديّ: نزلت في المنافقين. وقيل: نزلت في مشركي قريش المنفقين على عداوة رسول الله، أو المراد: والذين ينفقون أموالهم لكن لا لغرض الطاعة بل لغرض الرياء والسمعة فقال: ﴿وَالَذِينَ يُنفِقُونَ آمَوَلَهُمْ ﴾ مراءة ﴿النَّاسِ وَلَا يُؤَمِنُونَ ﴾ ولا يصدّقون ﴿بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾الّذي فيه الثواب والعقاب ﴿وَمَن يَكُنِ الشَيْطَنُ لَهُ قَرِينَا ﴾ وصاحبا وخليلا يتَبع أمره ويوافقه على الكفر، وقيل: المراد يكون الشيطان قرينه في النار ﴿فَسَاءَ قَرِينَا ﴾ وبئس القرين الشيطان وحاصل المعنى أن الشيطان قرينه في النار ﴿

۱ـ وسائل الشيعة، ج ٥، ص ٥؛ والكافي، ج ٦، ص ٤٣٨.

| ج ۴ | 1 |  | ١٣ | 1 |
|-----|---|--|----|---|
|-----|---|--|----|---|

الأفعال كقوله: ﴿ وَمَن يَعَشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْنَنِ نُقَيِّضُ لَهُ, شَيْطَناً فَهُوَ لَهُ, قَرِينٌ ﴾.<sup>(۱)</sup> ﴿ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوَ مَامَنُواْ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ الاستفهام إنكاري ويجوز أن يكون «ما ذا» اسما واحدا فيكون المعنى: وأي شيء عليهم؟ ويجوز أن يكون «ذا» في معنى الّذي ويكون «ما» وحدها اسما أي: وما الّذي عليهم لو آمنوا؟.

قال الكعبيّ: إنّ هذه الآية دليل على بطلان مذهب الجبر لأنّه لا يجوز أن يحدث فيه الكفر ثمّ يقول: ماذا عليه لو آمن؟ كما لا يقال لمن جعله قصيرا: ماذا عليه لو كان طويلا ولا يقال للمرأة: ماذا عليها لو كانت رجلا؟ وكذلك استدلّ القاضي عبد الجبّار بهذه الآية على بطلان الجبر وقال: إنّه لا يجوز أن يأمر العاقل وكيله بالتصرف في الصيغة ويحبسه من حيث لا يتمكّن من مفارقة الحبس ثمّ يقول له: ما ذا عليك لو تصرّفت في الصيغة؟

وأجاب الأشاعرة بجواب أضعف من حجّة نحويّ حيث قالوا: إنّ هذا قبيح إن كان من غيره لكنّه يحسن منه لأنّ الملك ملكه. مثل أنّ الرازيّ تمسّك بالجبر وعارض المعتزلة بمسألتي العلم والداعي، وكلامهما غير صحيح لأنّ علمك بفقر زيد لا يكون داعيه ولا يوجب فقره.

﴿وَأَنفَعُوا مِمَّا رَزَقَهُمُ ٱللَّهُ ﴾ أي: جمعوا مع إيمانهم الإنفاق في سبيل الله حتَّى ينفعهم الإنفاق ويخلصون له ولا يجعلونه رياء ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا ﴾ يجازيهم بما يسرّون وما يعلنون.

إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَقٍ وَإِن تَكُ حَسَنَةَ يُضَخِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا ۞

قرئ «حسنة» بالرفع فمن نصب معناه: إن تك زنة الذرّة حسنة، ومن

١\_سورة الزخرف: ٣٦.

رفعها فمعناه: وإن تحدث حسنة فيكون «كان» تامّة لا يحتاج إلى خبر، المعنى: إنّ الله لا يظلم أحدا قطّ زنة ذرّة وهي النملة الصغيرة الّتي لا تكاد ترى. وقيل: الذرّة جزء من أجزاء الهباء في الكوّة من أثر الشمس.

﴿وَإِن تَكُ حَسَنَةَ يُعَنَىمِغَهَا﴾ أي: إن تك الحسنة زنة الذرة يقبلها ويجعلها ضعفين أو أضعافا أو يديمها ولا يقطعها، عن أبي عبيده ﴿وَيُؤْتِ مِن لَدُنَهُ﴾ سبحانه ثوابا ﴿عَظِيمًا ﴾ ومعنى ﴿مِن لَدُنَهُ﴾ من قبله، وفيه لغات: لد ولدن ولد ولدي، والمعنى واحد.

فَكَيْفَ إِذَا جِسْنَا مِن كُلِّ أُمَّتِمٍ بِشَهِيدٍ وَجِسْنَا بِكَ عَلَىٰ هَتَؤُلَآهِ شَهِيدَا ۞ يَوْمَبٍذِ يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا ٱلرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بِيمُ ٱلْأَرْضُ وَلَا يَكْنُمُونَ ٱللَّهَ حَدِينَا ۞

لمما ذكر اليوم الآخر وصف حال المنكرين، و«كيف» استفهام على سبيل التوبيخ وتقدير الكلام: كيف حال هؤلاء يوم القيامة وكيف حال الأمم وما ذا يصنعون ﴿إِذَا جِسْنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم ﴾ من الأمم؟ وإنّ الله يستشهد يوم القيامة كلّ نبيّ على أمّته فيشهد لهم وعليهم ويستشهد نبيّناﷺ على أمّته.

وفي الآية حثّ على الطاعة ومنع عن المعصية لأنّ الشهود على الأعمال الأنبياء والكرام الكاتبون والجوارح والمكان والزمان كما قال: ﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمُ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْصِلُهُم بِمَا كَانُوْ بَعَمَلُونَ ﴾<sup>(١)</sup> روي أنّ عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله لي: «اقرأ القرآن عليّ»، قال فقلت: يا رسول الله أنت الذي علّمتنيه، فقالﷺ: «أحبّ أن أسمعه من غيري»، قال ابن مسعود: فافتتحت سورة النساء فلمّا انتهيت إلى هذه الآية بكى رسول الله، قال ابن

١\_ سورة النور: ٢٤.

مسعود: فأمسكت عن القراءة.<sup>(١)</sup> قال الطبرسيّ: فإذا كان الشاهد تفيض عيناه لهول هذه الحالة فماذا يصنع المشهود عليه؟

ثم وصف سبحانه ذلك اليوم فقال: ﴿ يَوْمَهِذِ يَوَدُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا ٱلرَّسُولَ لَوَ تُسُوَى يَهِمُ ٱلأَرْضُ ﴾ أي: يودون أن يجعلون والأرض سواء كما قال سبحانه: ﴿وَيَغُولُ ٱلْكَافِرُ يَنَيَّنَنِي كُتُ نُرُّبًا ﴾<sup>(٢)</sup> والمراد أنّ الكفّار يوم القيامة يودون أنّهم لم يبعثوا وأنّهم كانوا والأرض سواء لعلمهم بما يصيرون إليه من العذاب والخلود في النار، قال ابن عبّاس: يودون أن يمشي عليهم أهل الجمع يطنونهم بأقدامهم كما يطنون الأرض.

للموَلَا يَكْنُمُونَ اللهُ حَدِيثًا ﴾ قيل: عطف على ما قبله. وقيل: كلام مستأنف. فعلى الأوّل فالمعنى: يودّون لو تنطبق عليهم الأرض ولم يكونوا كفروا ولم يكونوا كتموا أمر محمّدﷺ وهذا قول ابن عبّاس.<sup>(٣)</sup> وعلى أنّه كلام مستأنف فالمراد أنّهم لا يقدرون كتمان شيء من أمورهم من الله لأنّ جوارحهم تشهد عليهم بما فعلوه فالتقدير: لا تكتمه جوارحهم وإن كتموه.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقْـرَبُوا ٱلطَّمَكَلُوٰةَ وَأَنتُمْ سُكَرَىٰ حَتَّى تَعْلَمُوا مَا لَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِى سَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَسِلُواْ وَإِن كُنْهُم مَرْضَىٰ أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَـآَة أَحَدٌ مِنكُم مِنَ ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَمَسْنُمُ ٱلنِّسَآة فَلَمْ تَجَدُواْ مَاءَ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَآيَدِيكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُوًا غَفُورًا آَنَ

أسباب النزول: فيه وجهان:

الأوّل: أنَّ جماعة من الصحابة صنع لهم عبد الرحمن بن عوف طعاما

۱ـ تفسير الرازي، ج ۱۰، ص ۱۰۵. ۲ـ سورة النبا: ٤٠. ۳ـ تفسير الرازي، ج ۱۰، ص ۱۰٦. وشرابا، ولم ينزل آية التحريم، فأكلوا وشربوا فلمًا تملّوا حلّ وقت فريضة المغرب فقدّموا أحدهم ليصلّي بهم فقرأ: أعبد ما تعبدون وأنتم عابدون ما أعبد، فنزلت الآية فكانوا لا يشربون في أوقات الصلاة فإذا صلّوا العشاء شربوها فلا يصبحون إلّا وقد ذهب عنهم السكر وعلموا ما يقولون ثمّ نزل تحريمها في سورة المائدة وهي فيكَانُهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوًا إِنَّا ٱلْخَتُرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَسَابُ

وقيل: نزلت في جماعة من أكابر الصحابة قبل تحريم الخمر كانوا يشربونها ثمّ يأتون المسجد للصلاة مع الرسول فنهاهم الله عنه، وهذا قول ابن عبّاس.

وفي لفظ «الصلاة» قيل: المراد منه المسجد، فيكون المعنى: لا تقربوا موضع الصلاة، وحذف المضاف مجاز شائع كما أن قوله: ﴿ لَمَكِمَتْ صَوَيِمُ وَبِيَحٌ وَمَهَلَوَنَتٌ ﴾<sup>(٢)</sup> والمراد مواضع الصلوات فإطلاق لفظ الصلاة بالموضع جائز.

لكن الأكثرون على أن المراد بالصلاة في هذه الآية نفس الصلاة أي: إذا كنتم سكارى لا تصلّوا لكن قوله: ﴿وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلٍ﴾ يعني الموضع والمسجد فإن العبور إنّما يكون في الموضع دون الصلاة، لكن قوله: ﴿حَقَّى تَعَلَمُوا مَا نَقُولُونَ ﴾ يدل على أن المراد نفس الصلاة فكان حمل الآية على هذا أولى.<sup>(۳)</sup>

وحمل بعض معنى السكر على النوم وهو قول الضحّاك، فقال: ليس المراد سكر الخمر إنّما المراد منه سكر النوم. قالوا: وأصل السكر من السكر وهو سدّ مجرى الماء واسم لموضع السكر لكن ما روي عن موسى بن

- ١\_ سورة المائدة: ٩٠.
  - ٢ سورة الحج: ٤٠.
- ٣\_ تفسير الرازي، ج ١٠، ص ١٠٨.

| 571 | مُعْتَلِيكُ لللالق |  | 14- | l |
|-----|--------------------|--|-----|---|
|-----|--------------------|--|-----|---|

جعفر للنظ<sup>(1)</sup> أن المراد سكر الشراب. وقد يسأل ويقال: كيف يجوز نهي السكران في حال السكر مع زوال العقل؟ فأجيب بأنّه قد يكون الإنسان سكران من غير أن يخرج من نقصان العقل بحيث لا يكون متعلّق التكليف أو أن النهي ورد عن التعرّض للسكر في حال أداء وجوب الصلاة. وقال أبو عليّ: جوابا آخر وهو أن النهي إنّما دلّ على أن إعادة الصلاة واجبة عليهم إن أدّوها في حال السكر. ﴿وَلَا جُنُبًا إِلَا عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَغَتَسِلُوا ﴾ في معناه قولان:

أحدهما أنّ المراد: لا تقربوا الصلاة وأنتم جنبا إلّا أن تكونوا مسافرين فيجوز لكم حينئذ أداؤها بالتيمّم وإن كان التيمّم لا يرفع الجنابة لكن يبيح الصلاة، عن عليّ للخِ<sup>هِ</sup> وابن عبّاس وجماعة.

والآخر أنّ المعنى: لا تقربوا مواضع الصلاة من المساجد وأنتم جنب إلّا مجتازين، عن جابر وجماعة وهو المرويّ عن أبي جعفر للنيّه. قال الطبرسيّ: والقول الثاني أقوى لأنّه سبحانه بيّن حكم الجنب في آخر الآية إذا عدم الماء فإذا حملناه على ذلك لكان تكرارا وإنّما أراد أن يبيّن حكم الجنب في دخول المساجد في أول الآية ويبيّن حكمه في الصلاة عند عدم الماء في آخر الآية.<sup>(٢)</sup>

قال بعض البارعين في علم البلاغة من أصحابنا: إنّ في الآية الاستخدام وهو عبارة من أن يأتي المتكلّم بلفظ مشترك بين معنيين أو أكثر مقرون بقرينتين أو أكثر يستخدم كلّ قرينة منها معنى من معاني تلك اللفظ، فاستخدم سبحانه لفظة «الصلاة» في الآية لمعنيين أحدهما إقامة الصلاة بقرينة أحتَى تَعَلَمُوا مَا نَقُولُونَ ﴾ والآخر موضع الصلاة بقرينة ﴿وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلِ ﴾ وهذا هو الصواب في معنى الآية. ﴿وَإِن كُنُمُ مَتَهَى فَن نزلت الآية في

۱۔ تغسیر ابن کثیر، ج ۱، ص ٥٧؛ والتبیان، ج ۳، ص ٧٠٦؛ ومجمع البیان، ج۳، ص ٩٧. ۲۔ مجمع البیان، ج ۳، ص ٩٣. رجل من الأنصار كان مريضا ولم يستطع أن يقوم، قيل: المرض الّذي يجوز معه التيمّم مرض الجراح والكسر والقروح إذا خاف أصحابها من مس الماء. وقيل: هو المرض الذي لا يستطيع معه استعمال الماء أو لا يستطيع معه تناول الماء ولا يكون هناك من يناوله، لكن المروي عن الباقر والصادق للنظ جواز التيمّم في جميع ذلك. ﴿ أَوْ عَلَىٰ سَعَرٍ ﴾ أي: إن كنتم في السفر ﴿ أَوْ جَرَةَ أَحَدٌ يَنكُم مِنَ ٱلْفَآبِطِ ﴾ وهو كناية عن قضاء الحاجة، قيل: إن «أو» هاهنا بمعنى الواو كقوله: ﴿ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ مِاتَةِ أَقَدٍ أَنَ المحيء من الغائط ليس من جنس المرض والسفر حتى يصح عطفه عليهما فإنهما سبب لإباحة التيمّم والمجيء من الغائط سبب لإيجاب الطهارة. ﴿ أَوْ لَنَمَسْهُمُ ٱلْسَاتَة ﴾ وقرئ «لمستم النساء» والمراد به الجماع، عن عليّ وابن عبّاس والجبّاني وجماعة. وقيل: المراد به اللمس باليد والبدن وغيرها.

قال الطبرسيّ: والصحيح الأوّل لأنّ الله بيّن حكم الجنب في حال وجود الماء بقوله: ﴿وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَامِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَيلُوا ﴾ ثمّ بيّن عند عدم الماء حكم المحدث ﴿أَوَ جَآءَ أَحَدٌ قِنكُم قِنَ ٱلْفَآبِطِ ﴾ فلا يجوز أن يدع بيان حكم الجنب عند عدم الماء فعلمنا أنّ المراد من قوله: ﴿أَوَ لَنَمَسْئُمُ ﴾ الجماع ليكون بيانا لحكم الجنب عند عدم الماء.<sup>(٢)</sup> والغائط المكان المطمئن من الأرض وجمعه «الغيطان» وكان الرجل إذا أراد قضاء الحاجة طلب غائطا من الأرض يحجبه عن أعين الناس ثمّ سمّي الحدث بهذا الاسم تسمية للشيء باسم مكانه.

واستعمل لفظ «اللمس» وأريد به الجماع فإنَّ اللمس حقيقة المس،

١- سورة الصافات: ١٤٧.

۲\_ مجمع البيان، ج ۳، ص ۹۳.

| اج ۲ | معتبيل التلا |  | ۳۸ | • |
|------|--------------|--|----|---|
|------|--------------|--|----|---|

والمسَّ ورد في القرآن بمعنى الجماع قال سبحانه: ﴿ وَإِن طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبَلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ ﴾<sup>(١)</sup> وقال في آية الظهار ﴿فَنَحْرِيرُ رَقَبَهُ مِن قَبَلِ أَن يَتَمَاسَاً ﴾<sup>(٢)</sup> قال ابن عبّاس: إنّ الله حيّ كريم يعف ويكنَّى فيعبّر عن المباشرة بالملابسة.

قوله: ﴿فَلَمَ تَجَدُوا مَاَهُ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾ متعلَق بالجمل الأربع وهو يشمل عدم التمكن عن استعماله لأن الممنوع منه كالمفقود أي: اقصدوا ترابا طاهرا، والصعيد وجه الأرض ترابا كان أو غيره فيجوز التيمَم على الحجر الصلد. وقيل: المراد من الطيّب أن لا تكون الأرض سبخة الّتي لا تنبت. ﴿فَامَسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَآيَدِيكُمْ ﴾ واختلف في كيفيّة التيمّم على أقوال:

أحدها: أنّه ضربة للوجه وضربة لليدين إلى المرفقين وهو قول فقهاء العامّة مثل أبي حنيفة والشافعيّ وغيرهما وبعض قليل من أصحابنا.

وثانيها: أنّه ضربة للوجه وضربة لليدين من الزندين وإليه ذهب عمّار بن ياسر ومكحول واختاره الطَبرسيّ، وهو مذهبنا إذا كان بدلا من الجنابة، فإذا كان بدلا من الوضوء كفاه ضربة واحدة يمسح بها وجهه من قصاص شعره إلى طرف أنفه ويديه من زنديه إلى أطراف أصابعها، وهو المرويّ عن سعيد بن المسيّب. وقال الزهريّ من العامة: إنّه إلى الإبطين. قال الفيض: وعن الباقر لليّهِ في صفة التيمم: أنّه لليّهِ وضع كفّيه في الأرض ثمّ مسح وجهه وكفّيه ولم يمسح الذراعين بشيء.<sup>(۳)</sup>

وعن الصادقﷺ أنَّه وصف التيمَّم فضرب بيديه على الأرض ثمَّ رفعهما فنفضهما ثمّ مسح على جبينه وكفَّيه مرَّة واحدة. وفي رواية: ثمّ مسح

- ٦- سورة البقرة: ٢٣٧.
- ٢\_ سورة المجادلة: ٣.

٣- مختلف الشيعة، ج ١، ص ٤٧٨؛ ووسائل الشيعة، ج ٣، ص ٣٦٠؛ وجامع أحاديث الشيعة، ج ٣، ص ٦٧.

ليتن النشتية ا

كفَّيه إحداهما على ظهر الأخرى.<sup>(1)</sup> وعن الرضاطيَّة: «التيمّم ضربة للوجه وضربة للكفّين».<sup>(۲)</sup> وعن الباقرط<sup>ن</sup>ى «هو ضرب واحد للوضوء والغسل عن الجنابة تضرب بيديك مرّين ثمّ تنفضهما فمرّة للوجه ومرّة لليدين ومتى أصبت ماء فعليك الغسل إن كنت جنبا والوضوء إن لم تكن جنبا».<sup>(۳)</sup>

قال الفيض: وفي «الفقيه» و«التهذيب» عن الصادقﷺ أنَّه سئل عن التيمّم من الوضوء ومن الجنابة ومن الحيض للنساء سواء؟ فقال: «نعم».

الله الله عَنْوَةُ عَنُوَّا غَفُوَرًا ﴾ يقبل اليسير منكم لأنّ في التيمّم تيسيرا وتخفيفا لكم، و«غفور» أي: كثير الستر لذنوبكم.

أَلَمَّ نَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبُ مِّنَ ٱلْكِنَبِ يَشْتَرُونَ الضَّلَالَةَ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُوا السَّبِيلَ ۞ وَاللَهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَآبِكُمْ وَكَغَى بِاللَّهِ وَلِيَّا وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا ۞

اعلم أنّ العلم اليقينيّ يشبه الرؤية فيجوز جعل الرؤية استعارة عن مثل هذا العلم والمعنى: ألم ينته علمك إلى هؤلاء اليهود؟ نزلت الآية في رفاعة بن زيد بن السائب ومالك بن دخشم كانا إذا تكلّم رسول اللهﷺ لو يا لسانهما وعاباه، عن ابن عبّاس.<sup>(1)</sup>

وصف سبحانه اليهود المذكورين وهما كانا من الأحبار ومن تبعهم بأمرين: الضلال والإضلال، أمّا الضلال فهو قوله: ﴿يَشْتَرُونَ الضَّلَالَةَ ﴾ ويؤثرون تكذيب الرسول ليأخذوا الرشاء على ذلك ويحصل لهم الرياسة، وفي الآية تقدير أي: يشترون الضلالة بالهدى. ثمّ وصفهم بالإضلال فقال سبحانه: ﴿وَبُرِيدُونَ أَن

١- مختلف الشيعة، ج ١، ص ٤٣١؛ والبحار، ج ١، ص ١٧١؛ ووسائل الشيعة، ج ٣، ص ٣٦٠. ٢- تذكرة الفقهاء، ج ٢، ص ١٩٧؛ والبحار، ج ١، ص ١٧٧؛ وتهذيب الأحكام، ج ١، ص ٧١٠. ٣- راجع: مختلف الشيعة، ج ١، ص ٤٣٧؛ والحبل المتين، ص ٨٤. ٤- تفسير البغوي، ج ١، ص ٤٣٧؛ وأيضاً تغسير أبي السعود، ج ٢، ص ١٨١. تَضِلُوا آلسَبِيلَ ﴾ ويسعون إلى إضلال المؤمنين لكي يخرجوا عن الإسلام. ثمّ قال: ﴿وَاللَّهُ أَعَلَمُ بِأَعْدَآبِكُمْ ﴾ أي: هو سبحانه أعلم بكنه ما في قلوبهم ﴿وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَلِيَّا ﴾ للمسلمين وكفى نصره، والوليّ المتصرّف في الشيء أعمّ من أن يكون ناصرا أو لم يكن فأردفه بوقوع النصرة فتغنيكم نصرته عن عداوتهم فلا تبالوا بهم.

مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ. وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَاسَمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَرَعِنَا لَيَّأَ بِٱلْسِنَبِهِمْ وَطَعْنَا فِي ٱلَذِينَ وَلَوَ أَنَّهُمْ قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَٱسْمَعْ وَٱنْظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَقْوَمَ وَلَنَكِن لَعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِم فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَا قَلِيلًا شَ

قوله: ﴿ يَمَرَقُونَ ٱلَذِينَ ﴾ خبر مبتد، محذوف والتقدير: من الذين هادوا قوم ﴿ يُحَرِقُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ ﴾ و «الكلم» اسم جنس ولذا ذكّر الضمير في «مواضع» وجمع المواضع لتكرّره في التوراة في مواضع شتّى وغيّروه ووضعوا مكانه غيره وأزالوه عن مواضعه التي وضعه الله فيها وأمالوه عنها. والتحريف نوعان: أحدهما: صرف الكلام إلى غير المراد بضرب من التأويل الباطل كما يفعل أهل البدعة في زماننا. والثاني: تبديل الكلمة بأخرى كما فعلوا في نعته وكان نعته تشيّ في التوراة: أسمر ربعة، فوضعوا مكانه أدم طوال<sup>(۱)</sup>، ونحو تحريفهم الرجم بوضعهم الحد بدله. ﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ في كلّ أمر مخالف ﴿ شَمِّمَنَا ﴾ قولك ﴿ وَعَصَيْنَا ﴾ أمرك عنادا ﴿ وَٱمَتَعْ ﴾ قولنا ﴿ عَيْرَ مُسَمَعٍ ﴾ حال من المخاطب وهو كلام ذو وجهين: أحدهما: المدح بأن يحمل على

۱\_بحار الأنوار، ج ۹، ص ٦٥.

| معنى اسمع غير مسمع مكروها، والثاني: الذَّم بأن يحمل على معنى اسمع                  |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| حالكونك غير مسمع كلاما أصلا بموت أو صمم أي: ندعو عليك بلا                          |
| سمعت. قالوا ذلك تمنَّيا لإجابة دعائهم عليه وهم كانوا يخاطبونه ﷺ بهذا               |
| لقول مظهرين له إرادة المعنى الأوّل ويضمرون في أنفسهم المعنى الأخير.                |
| ﴿وَرَعِنَا ﴾ كلمة ذات جهتين أيضا محتملة للخير بحملها على معنى: ارقبنا              |
| وانتظرنا واصرف سمعك إلى كلامنا نكلِّمك، وللشرَّ بحملها على السبّ                   |
| معنى «الرعونة والحمق» أو بإجرائها مجرى شبهها من كلمة عبرانيّة أو                   |
| سريانيَّة كانوا يتسابُّون بها وهي «راعِنا» وكانوا يخاطبون به النبيَّ ينوون الإهانة |
| والشتيمة ويظهرون التوقير. فإن قيل: كيف جاءوا بالكلام المشكِّك بعد ما               |
| صرحوا وقالوا: سمعنا وعصينا؟                                                        |

فالجواب أنّ جميع الكفرة كانوا يواجهونه بالكفر والعصيان والمخالفة لكن لا يواجهونه بالسب ودعاء السوء حشمة وهيبة منه تشكل في ألسننهم ك أصل «اللي» اللوي فإنّهم كانوا يلوون ويغتلون السنتهم وأشداقهم عند ذكر الكلام المشكّك فيظهرون التوقير ويضمرون الشتم مثل أن يقولوا: «راعنا» وهم يقصدون «راعينا» يعني أنت راعي غنمنا فوطَعْنَا في الدِّينِ كي وإنّما يقدمون على مثل هذه الأشياء لطعنهم في الدين.

كُوْلُو أُنَّهُم في عند ما سمعوا شيئا من أو امر الله ونواهيه (قَالُوا )
 حقيقة (تَحِمَّنَا وَأَطَعْنَا) بدل قولهم: «و اسمع غير مسمع» لا يلحقون به «غير
 مسمع» يدل قولهم: «راعنا»: (وَانُظْرَنَا) ولم يدسَوا تحت كلامهم شرّا وفسادا
 مسمع» يدل قولهم ذلك (حَمَّرَا لَحُمَ ) ولم يدسَوا تحت كلامهم شرّا وفسادا
 حيفة الفضيل على زعمهم الفاسد وإلا فليس في فعلهم ذلك سداد وصواب

وهو كقوله: ﴿ أَلَفَهُ خَيْرُ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾. (١)

وَلَئَكُونَ لَمَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفَرِمِ ﴾ وأبعدهم عن رحمته بسبب كفرهم ذلك فَهُ فَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾ بعد ذلك فوالًا قَلِيلًا ﴾ فلم ينسد عليهم باب الإيمان وقد آمن فريق منهم من علمائهم وأحبارهم مثل كعب الأحبار وعبد الله بن سلام وأضرابهما. قال رسول الله الشينة «من تعلَّم علما لا يبتغي به وجه الله ولا يتعلَمه إلا ليصيب به غرضا من الدنيا لم يجد عرف الجنّة».<sup>(٢)</sup>

قال بعض المحقّقين: العلم النافع هو الّذي يستعان به على طاعة الله ويلزمك المخافة من الله، والعلوم كالدنانير والدراهم تنفعك وتضرك والعلم إن قارنته الخشية فلك أجره وثوابه وإلّا فعليك وزره وقيام الحجّة به، وعلامة خشية الله ترك الدنيا.

يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ أُونُوا الْكِنَٰبَ ءَامِنُوا بِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِقًا لِمَا مَعَكُم مِن قَبْلِ أَن نَظْمِسَ وُجُوهُا فَنَرُدَّهَا عَلَىَ أَدْبَارِهَآ أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّا أَصْحَنَبَ السَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولًا ۞

خاطب الله سبحانه أهل الكتاب بالتخويف والتحذير فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ﴾ اعطوا علم الكتاب ﴿ مَامِنُوا ﴾ وصدَقوا بما أنزلناه على محمّد من القرآن وأحكام الدين حال كون القرآن ﴿ مُعَمَدِقًا لِمَا مَعَكُم ﴾ من التوراة والإنجيل اللذين تضمّنتا فيهما صحّة ما جاء به محمّد في الدعوة إلى التوحيد والمواعيد والعدل بين الناس والنهي عن المعاصي والفواحش، وأمّا ما يتراءى من المخالفة في بعض الأحكام فبسبب تفاوت الأمم في الأخلاق بالأعصار ومتضمّنة للحكمة الّتي عليها يدور فلك التشريع حتَّى لو تأخّر نزول المتقدّم لنزل على وفق المتأخّر ولو تقدّم نزول المتأخّر لوافق المتقدة قطعا، ولذلك

> ۱\_ سورة النمل: ۵۹. ۲\_مستدرك سفينة البحار، ج ۳، ص ۱٤٦، كنز العمال، ج ۱۰، ص ۱۹۳.

قالﷺ: «لو كان مومى حيًّا لما وسعه إلَّا اتّباعي». (``

قوله: ﴿ يَن قَبْلِ أَن نَّطْحِسَ وُجُوهًا ﴾ «الطمس» محو الآثار وإزالة الأعلام أي: آمنوا من قبل أن نمحو تخطيط صورها من عين وحاجب وأنف وفم.

﴿ فَنَرُدَّهَا عَلَىٰ أَدْبَارِهَا ﴾ فنجعلها على هيئة أدبارها وهي الأقفاء مطموسة مثلها، قال ابن عبّاس: أي: نجعلها كخف البعير ونمحو آثار الوجوه حتّى تصير كالأقفية ونجعل عيونها في أقفيتها فيمشى القهقري.

وقيل: إنَّ معناه أن نطمسها عن الهدى فنردِّها على أدبارها في ضلالها ولا تفلح أبدا، عن الحسن والضخاك والسدّيّ ورواه أبو الجارود عن أبي جعفر للنَّلْهِ.

وقال الفراء: إنَّ معناه نجعل في وجوههم الشعر كوجوه القرد.

ورابع الأقوال: أنَّ المراد نمحو آثارهم من وجوههم أي: نواحيهم الَّتي هم بها وهو الحجاز الذي مسكنهم ونردها على أدبارها حتّى يعودوا إلى حيث جاءوا وهو الشام، وحمله على إجلاء بني النضير إلى أريحا وأذرعات الشام، عن ابن زيد. قال الطبرسيَّ: وهذا أضعف الوجوه لأنَّه ترك الظاهر.

فإن قيل: على معنى قول الأول كيف أوعد سبحانه ولم يفعل؟

فالجواب أنَّ هذا الوعيد كان متوجَّها إليهم إن لم يؤمنوا فلمًا أمن جماعة منهم مثل ثعلبة بن شعبة وأسد بن ربيعة وعبد الله بن سلام وأسعد بن عبيدة ومخيريق وغيرهم رفع العذاب عن الباقين ويفعل ذلك بهم في الآخرة.

وجواب آخر وهو سبحانه قال: ﴿ أَوْ نَلْعَنَهُمْ ﴾ فالمعنى أنَّه يفعل بهم أحد الأمرين وقد لعنهم، ثمَّ إنَّه لم يذكر أنَّه يفعل ذلك في الدنيا. وقيل وجه آخر وهو أنَّ هذا الوعيد باق منتظر له ولا بدَّ من أن يطمس الله وجوه اليهود قبل قيام الساعة بأن يمسخها. عن المبرّد. ﴿ أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّا أَصْحَبَ ٱلسَّبْتِ ﴾

١- عوالي اللثاليء، ج ٤، ص ١٧١، فتح الباري، ج ١٣، ص ٤٣٧، كنز العمال، ج ١، ص ٧٠٠.

| ا ج ۳ | 10711111 |   |
|-------|----------|---|
| · · · |          | - |

مسخناهم قردة وخنازير ﴿وَكَانَ أَمَرُ اللَّهِ ﴾ أي: عذابه ﴿مَفَعُولًا ﴾ كائنا لا محالة وفي الآية تهديد شديد وإشارة بأن الإنسان يكون على حذر من الله ويسارع إلى الإيمان ويرجع عن المعاصي خصوصا الكفر والكبائر بالتوبة والاستغفار نعوذ بالله من الجور بعد الكور<sup>(۱)</sup> ومن الشرّ بعد الخير.

قال عبد الله بن أحمد المؤذّن: كنت أطوف حول البيت وإذا أنا برجل متعلَّق بأستار الكعبة وهو يقول: اللَّهم أخرجني من الدنيا مسلما، لا يزيد على ذلك شيئا، فقلت له: لم لا تزيد على هذا الدعاء؟ فقال: لو علمت قصّتي كنت تعدرني، فقلت: وما قصَّتك؟ قال: كان لي أخوان وكان الأكبر منهما مؤذّنا أذّن أربعين سنة احتسابا فلمًا حضره الموت دعا بالمصحف فظننًا أنّه يتبرك به فأخذه بيده وأشهد على نفسه من حضر أنّه بريء ممًا فيه ثمّ تحوّل إلى دين النصرانيّة، فلمًا دفن أذّن الآخر ثلاثين سنة فلمًا حضره الموت فعل كما فعل الأوّل فمات على النصرانيّة وإنّي أخاف على نفسي أن أصير مثلهما فأدعو الله تعالى أن يحفظ عليّ ديني، فقلت: ما كان لهما؟ فقال: كانا ينبعان عورات للساء وينظران المردان.<sup>(٣)</sup> نعوذ باللّه من دوام المعصية.

إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ. وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ وَمَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ۞

أسباب النزول: قال الكلبيّ: نزلت في المشركين: وحشيّ وأصحابه وذلك أنّه لمّا قتل حمزة وكان قد جعل له على قتله أن يعتق فلم يؤت له بذلك، فلمّا قدم مكّة ندم على صنيعه هو وأصحابه فكتبوا إلى رسول الله أنّا ندمنا على الّذي صنعنا وليس يمنعنا عن الإسلام إلّا أنّا سمعناك تقول وأنت

> ١- السجايا الحميدة والخلق الكريم. ٢- جمع الأمرد.

بمكَّة: ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرَ وَلَا يَقَنْـلُونَ ٱلنَّفَسَ ٱلَّقِ حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِالَحَقِ وَلَا يَزْنُونِنَ ﴾<sup>(١)</sup> وقد دعونا مع الله إلها آخر وقتلنا النفس الَّتي حرّم الله وزنينا ولو لا هذه لاتّبعناك.

فنزلت الآية: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَمَامَنَ وَعَمِلَ مَنْلِحًا ﴾<sup>(\*)</sup> فبعث تلليه إلى وحشي وأصحابه فلما قرءوا الآية كتبوا إليه أن هذا شرط شديد نخاف أن لا نعمل عملا صالحا فلا نكون من أهل هذه الآية. فنزلت ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ.... ﴾ فبعث للله بها، فلما قرءوها بعثوا إليه أنَا نخاف أن لا نكون من أهل مشيئة الله. فنزلت: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسَرَقُوا عَلَى أَنفُسِهِم لَا نَقَ تَطُوا بِن رَحْمَةِ أَنَشٍ إِنَّ ٱللَّه يَغْفِرُ ٱلْنُوُبَ جَمِيعًا ﴾<sup>(\*)</sup> فبعث تلاقي فقي منا قرءوها دخل وحشي وأصحابه في الإسلام ورجعوا إلى النبي تلاقي فقبل منهم ثم قال لوحشي : «أخبرني كيف قتلت حمزة؟» فلما أخبره قال لوحشيّ: «غيب شخصك عني» فلحق بعد ذلك بالشام وكان بها إلى أن مات.<sup>(1)</sup>

وقال الطبرسيّ: عن أبي مجلز عن ابن عمر قال: نزلت في المؤمنين وذلك أنّه لمّا نزلت: فَوْقُلْ يَنِعِبَادِى ٱلَّذِينَ آَسَرَفُواً... ﴾ قام النبي للشَّرُّ على المنبر فتلاها على الناس فقام إليه رجل فقال: والشرك بالله، فسكت ثمّ قام إليه مرّتين أو ثلاثا فنزلت فو إنَّ ٱلله لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِدِ... ﴾ <sup>(٥)</sup> وروى طرف بن الشخير عن عمر بن الخطّاب قال: كنّا على عهد رسول الله إذا مات الرجل منّا على كبيرة شهدنا بأنّه

- ١- سورة الفرقان: ٦٧.
  - ۲ سورة مريم: ٦٠.
  - ٣\_ سورة الزمر: ٥٣.

٤ـ مجمع البيان، ج ٢، ص ١٠١؛ وتغسير الثعلبي، ج ٣، ص ٢٧٥؛ وتفسير البغوي، ج ١، ص ٤٣٩. ٥ـ الدر المنثور، ج ٢، ص ١٦٩، تفسير الألوسي، ج ٥، ص ٥١. \* モノ 単純単語語

من أهل النار حتّى نزلت هذه الآية فأمسكنا عن الشهادات.<sup>(١)</sup> المعنى: إنّه سبحانه آيس الكفّار من رحمته فقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ أحد ولا يغفر الشرك لأحد ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ﴾ الشرك من الذنوب لمن يريد.

قال المحقّقون: هذه الآية أرجى آية في القرآن وقف الله المؤمنين الموحدين بهذه الآية بين الخوف والرجاء وبين العدل والفضل قال الصادق للنكم. «لو وزن رجاء المؤمن وخوفه لاعتدلا». ويؤيّده قوله سبحانه: ﴿ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن تَحْمَةِ رَبِهِ إِلَا الضَّالُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> وقوله: ﴿ فَلَا يَأْمَنُ مَحَمَرَ اللَّهِ إِلَا الْقَوْمُ الْخَسِمُونَ ﴾.<sup>(٣)</sup>

قال الطبرسيّ: قال ابن عبّاس: ثمان آيات نزلت في سورة النساء خير لهذه الامّة ممّا طلعت عليه الشمس وغربت قوله: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ لِبُبَيِّنَ لَكُمُ ﴾<sup>(1)</sup> و﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُم ﴾<sup>(0)</sup> ﴿ إِن جَعَّيَنِبُوا حَجَبَآبِرَ مَا لُنْبَوْنَ عَنّهُ... ﴾<sup>(1)</sup> ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَظْلِمُ مِتْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾<sup>(4)</sup> ﴿ وَمَن يَعْمَلَ سُوَمًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ ﴾<sup>(4)</sup> إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَغْلِمُ مِتْقَالَ ذَرَّة ﴾<sup>(4)</sup> ﴿ وَمَن يَعْمَلَ سُوَمًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ *بَعَدَابِحُمَ* اللَّهُ لَا يَعْفِرُ أَن يُنْتَرُكَ بِهِ في الموضعين ﴿ مَّا يَفْعَكُ ٱللَّهُ بِعَدَابِحَمَ ﴾<sup>(1)</sup> وبيان وجه الاستدلال بهذه الآية على أنّ اللَّه يغفر الذنوب من غير توبة أنّه تعالى نفى غفران الشرك ولم ينف غفرانه على كلَّ حال بل نفى أن يغفر من غير توبة لأن الغفران مع

| ١- تغسير البغوي، ج ١، ص ٤٣٩؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ١٠١؛ وتفسير الرازي، ج ١٠، ص | ۱۰، ص ۱۷۵. |
|-------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ٢_ سورة الحجر: ٥٦.                                                            |            |
| ٣- سورة الأعراف: ٩٩.                                                          |            |
| ٤_ سورة النساء: ٢٦.                                                           |            |
| ٥_ سورة النساء: ٢٨.                                                           |            |
| ٦_ سورة النساء: ٣١.                                                           |            |
| ٧- سورة النساء: ٤٠.                                                           |            |
| ٨_ سورة النساء: ٤٨.                                                           |            |
| ٩ سورة النساء: ١٤٧.                                                           |            |

| التيتية | <u> </u> |
|---------|----------|
|---------|----------|

التوبة عند المعتزلة على وجه الوجوب وعندنا على وجه التفضّل فعلى هذا يجب أن يكون المراد بقوله: ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ﴾ أنَّه يغفر مادون الشرك من الذنوب بغير توبة لمن يشاء من المذنبين غير الكافرين لأن موضع الكلام الّذي يدخله النفي والإثبات وينضمّ إليه «إلَّا» و«دون» أن يخالف الثاني. ألا ترى أنَّه لا يحسن أن يقول الرجل: أنا لا أدخل على الأمير إلَّا إذا دعاني وأدخل على من دونه إذا دعاني. وإنَّما يكون الكلام مفيدًا إذا قال: وأدخل على من دونه وإن لم يدعني. ولا معنى لقول من يقول من المعتزلة: إنّ في حمل الآية على ظاهرها وإدخال مادون الشرك في المشيئة إغراء على المعصية لأن الإغراء إنما يحصل بالقطع على الغفران فأما إذا كان الغفران معلَّقا بالمشيئة فلا إغراء فيه بل يكون العبد واقعا بين الخوف والرجاء. ومن قال: إنّ في غفران ذنوب البعض دون البعض ميلا ومحاباة ولا يجوز الميل والمحاباة على الله فجوابه أنَّ الله متفضَّل بالغفران وللمتفضَّل أن يتفضَّل على قوم دون قوم وهو عادل في تعذيب من يعذَّبه وليس يمنع العقل ولا الشرع عن الفضل. ومن قال: إنَّ لفظة ﴿ مَا دُونَ ذَلِكَ ﴾ وإن كانت عامَة في الذنوب الَّتي هي دون الشرك فإنَّما نخصُّها ونحملها على الصغائر وما يقع منه التوبة لأجل عموم ظاهر آيات الوعيد قال الطبرسيَّ: فجوابه أنَّا نعكس عليكم ذلك فنقول: بل قد خصّص ظاهر تلك الآيات لعموم هذه الآية وهذا أولى لما روي عن بعض السلف أنَّه قال: إنَّ هذه الآية استثناء على جميع القرآن يربد به، وأيضا فإنَّ الصغائر يقع عندكم محبطة ولا يجوز المؤاخذة بها وما هذا حكمه فكيف يتعلَّق بالمشيئة؟ فإنَّ أحدا لا يقول: إنِّي أفعل الواجب إن شئت وأردّ الوديعة إن شئت.

﴿ وَمَن يُشْرِكَ بِأَلَمَهِ فَغَدٍ ٱفْتَرَى ﴾ أي: اختلق ذنبا غير مغفور يقال: افترى

فلان الكذب إذا اعتمله واختلقه \_وأصله من القطع \_ وأثم ﴿إِنَّمَا عَظِيمًا﴾ لا يغفر. وجاءت الرواية عن أمير المؤمنينﷺ أنّه قال<sup>(١)</sup>: «ما في القرآن آية أرجى عندي من هذه الآية».

أَلَمْ نَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنفُسَهُمْ بَلِ ٱللَّهُ يُزَكِّي مَن يَشَآهُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا (\*) ٱنظُرْ كَيْفَ يَفَتَرُونَ عَلَى ٱللَهِ ٱلْكَذِبَ وَكَفَى بِعِه إِنْمًا مَّبِينًا ﴿

لما هدد الله بقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ قالت اليهود: لسنا من المشركين بل نحن من خواص الله وأهل الطهارة كما حكى سبحانه عنهم أنّهم قالوا: ﴿ غَنَّنُ ٱبْنَتَوْا ٱللَّهِ وَآحِبَّتَوُهُ ﴾<sup>(٢)</sup> وكانوا قد بالغوا في تزكية أنفسهم فقال سبحانه: لا عبرة بتزكية المرء نفسه، وإنّما العبرة بتزكية الله فبيّن سبحانه أن التزكية إليه تعالى يزكّي من يشاء ويطهّر من الذنب ويقبل عمل المتّقي فيصير زكيًا ولا يزكّي اليهود وأهل التحريف بل يعذّبهم. ﴿وَلَا المتّقي فيصير زكيًا ولا يزكّي اليهود وأهل التحريف بل يعذّبهم. ﴿وَلَا المتّقي فيصير زكيًا ولا يزكّي اليهود وأهل التحريف بل يعذّبهم. وقلاً لموتي في تعذيبهم ﴿ فَتِيلًا ﴾ وهو مقدار ما يكون في شق النواة، وقيل: «الفتيل» ما في بطن النواة والنقير ما على ظهرها والقمطير قشرها. وفي الآية دلالة على تنزيهه سبحانه عن الظلم. ﴿ أنظرَ ﴾ يا محمد ﴿ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَ ٱلَّهِ المَتِنَبَةُ إِلَا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرَكُ ﴾<sup>(٣)</sup> قال ابن عبّاس: إن قوما من اليهود في تحريفهم التوراة وادعائهم بقولهم: ألَجَنَةَ إِلَا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرَكُ ﴾<sup>(٣)</sup> قال ابن عبّاس: إن قوما من اليهود أو الجَنَةَ إِلَا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرَكُ ﴾<sup>(٣)</sup> قال ابن عبّاس: إن قوما من اليهود أو ما يمود أتوا الجَنَةَ إِلَا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرَكُ بَهُ<sup>(٣)</sup> قال ابن عبّاس: إن قوما من اليهود أتوا الجَنَةَ إلَّه ما نحن إلَّا كهؤلاء ما عملناه بالنهار كفّر عنًا بالليل وما «لاه»، فقالوا: والله ما نحن إلَّا كهؤلاء ما عملناه بالنهار كفر عنَّا بالليل وما

1\_ مجمع البيان، ج ٣، ص ١٠٣؛ وجامع البيان، ج ٣، ص ٦٩؛ والدرالمنثور، ج ١، ص ٣٣٥. ٢\_ سورة المائدة: ١٨. ٣\_ سورة البقرة: ١١١.

عملناه بالليل كفّر عنّا بالنهار فكذّبهم الله بهذه الآية. (1)

أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ ٱلْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّعْوَتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَغَرُوا هَتَؤُلاً. أَهْدَى مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا سَبِيلًا ١ أَوْلَتُهِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَّهُمُ ٱللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ ٱللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ نَصِيرًا

أسباب النزول: إنَّ كعب بن الأشرف خرج في سبعين راكبًا من اليهود إلى مكَّة بعد وقعة احد ليتحالفوا قريشا على رسول الله وينقضوا العهد الَّذي كان بينهم وبين رسول الله فنزل كعب على أبي سفيان فأحسن مثواه ونزلت اليهود في دور قريش فقال أهل مكَّة: إنَّكم أهل كتاب ومحمَّد صاحب كتاب ولا نأمن من أن يكون هذا مكرا منكم فإن أردت أن نخرج معك فاسجد لهذين الصنمين وآمن بهما ففعل فذلك قوله: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّنْغُوتِ ﴾ والمراد من الجبت والطاغوت الصنمان اللَّذان كانا لقريش وسجد لهما كعب بن الأشرف.

والجبت لا تصريف له في اللغة العربيَّة قال سعيد بن جبير: إنَّ الجبت هو السحر بلغة الحبشة أو أن العرب أدخلوها في لغتهم فصارت لغة لهم. (٢)

﴿ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَغَرُوا ﴾ وهم أبو سفيان وأصحابه ﴿ هَتَؤُلَاً. أَهْدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يعني محمّدا وأصحابه ﴿سَبِيلًا ﴾ أي: دينا. قال القفّال: إنّ الجبت أصله جبس فأبدلت السين تاء والجبس هو الخبيث الرديء، والطاغوت مأخوذ من الطغيان والإسراف في المعصية فكلِّ من دعا إلى المعاصي الكبائر لزمه هذا الاسم ثمَّ توسَّعوا في هذا الاسم حتَّى أوقعوه على الجماد. والمراد بالجبت الصنم. وقيل: «الجبت» الساحر «و الطاغوت» الكاهن. وقيل: «الجبت» إبليس «و الطاغوت» أولياؤه. وقيل: الطاغوت تراجمة الأصنام

١- مجمع البيان، ج ٣، ص ١٠٤؛ وتفسير الثعلبي، ج ٣، ص ٢٧٥؛ وتفسير الرازي، ج ١٠، ص ١٧٦. ٢\_ مجمع البيان، ج ٢، ص ١٠٥؛ وبحار الأنوار، ج ٩، ص ٧٤.

| ۱۱ | ٥٠ |
|----|----|
| ,  | ١  |

الَّذين كانوا يتكلّمون بالأكاذيب عنها، عن ابن عبّاس. وقيل: هما كلّ ما عبد من دون الله من حجر أو صورة أو شيطان، عن أبي عبيدة وإنّما فسّر «السبيل» بالدين لأنّه كالطريق في الاستمرار عليه ليؤدّي إلى المقصود.

أَوْلَنَتِكَ ﴾ إشارة إلى الذين تقدّم ذكرهم ﴿ الَذِينَ لَعَنَهُمُ اللهُ ﴾ وأبعدهم من رحمته وأخزاهم وخذلهم ﴿ وَمَن يَلْعَنِ اللهُ ﴾ أي: من يلعنه الله والعائد محذوف ﴿ فَلَن تَجِدَ لَهُ نَصِيرًا ﴾ ومعينا يدفع عنه عقاب الله الذي أعدّه له.

أَمْ لَحُمَّمْ نَصِيبٌ مِنَ ٱلْمُلْكِ فَإِذَا لَا يُؤْتُونَ ٱلنَّاسَ نَقِيرًا ﴾ أَمْ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا ءَانَىٰهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ فَقَدْ ءَانَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَمَانَيْنَهُم مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ فَينَهُم مَنْ ءَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَن صَدَّ عَنْهُ وَكَفَىٰ بِجَهَنَمَ سَعِيرًا ﴾

لمما وصف الله اليهود في الآية المتقدّمة بالجهل الشديد بسبب اعتقادهم الفاسد أن عبادة الأوثان أفضل من عبادة الله وصفهم في هذه الآية بالبخل والحسد وبيّن سبحانه أن الحكم ليس إليهم إذ الملك ليس لهم فقال: فأمَّ لَمُمَ تَصِيبٌ مِن الْمُلَكِ ﴾ وهذا استفهام معناه الإنكار أي: ليس لهم نصيب من النبوة حتّى يلزم الناس اتّباعهم وطاعتهم، أو المراد بالملك ما كانت تدّعيه من أن الملك يعود إليهم في آخر الزمان وأنّه يخرج منهم من يجدّد ملّتهم ويدعو إلى دينهم فكذّبهم الله. و«أم» في الآية قيل: متّصلة وتقدير الكلام أن تولهم للمشركين: «أنّهم أهدى سبيلًا» أمن ذلك يتعجّب أم من قولهم: فيهمً نوييبٌ يّن الملك في مع أنّه لو كان لَهم ملك لبخلوا بأقل القليل و«النقير» ما في ظهر النواة من النقرة يضرب به المثل في القلّة والحقارة. وقوله تعالى: فيهذا لا يُؤْتُوُنَ النّاس نَقِيرًا ﴾ بيان لعدم استحقاقهم للملك بل هم يستحقّون الحرمان من الملك بسبب أنّهم من الدناءة بحيث لو أوتوا شيئا لما أعطوا الناس منه أقلَّ قليل. وفي تفسير ابن عبَّاس: لو كان لهم نصيب من الملك لما أعطوا محمّدا وأصحابه شيئا. وقيل: إنَّهم كانوا أصحاب بساتين وأموال وكانوا لا يعطون الفقراء شيئا. فعلى هذا «أم» في الآية منقطعة بمعنى «بل».

قوله: ﴿ أَمَرْ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ ﴾ «أَمَّ منقطعة أي: بل يحسدون الناس، واختلف في معنى الناس فقيل: أراد به النبي الله حسدوه على ما آتاه الله من فضله من النبوة وإباحة تسع نسوة وقالوا: لو كان نبيًا لشغلته النبوة عن ذلك، فبيّن الله سبحانه أن النبوة ليست ببدع في آل إبراهيم. ﴿ فَقَدَ مَاتَيْنَا مَالَ إبْرَهِيمَ آلْكِنَبَ وَلَلْكُمْةَ وَمَاتَيْنَهُم مُلَكًا عَظِيمًا ﴾ وكان لداود تسع وتسعون امرأة ولسليمان مائة امرأة \_ وقال بعضهم: كان لسليمان ألف امرأة سبعمائة سريّة وثلاثمائة امرأة \_ فلا معنى لحسدهم محمّدا على هذا وهو من أولاد إبراهيم وم كانوا أكثر تزويجا وأوسع مملكة منه وكانوا أنبياء. وقيل: معنى الآية: لما كان قوام الدين به الله صار حسدهم له الله كحسدهم لجميع الناس كقوله تعالى. ﴿ إِنَّ إِبَرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا ﴾<sup>(١)</sup> والقول الثاني: أن المراد هو الرسول ومن معه من المؤمنين وقالوا: إن لفظ «الناس» جمع فحمله على الجمع أولى.

ثم قال سبحانه: ﴿فَيَنْهُم مَّنْ مَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ وَكَفَى بِجَهَنَمَ سَمِيرًا ﴾ واختلفوا في ضمير «به» في الآية فقال بعضهم: الضمير راجع بمحمّدﷺ فيكون المعنى: إنّ هؤلاء القوم الذين أوتوا نصيبا من الكتاب آمن بعضهم وبقي بعضهم على الصدّ والإنكار. وقال آخرون: المراد من تقدّم من الأنبياء فيكون المعنى تسلية للرسول. والمعنى أنّ أولئك الأنبياء مع ما خصصتهم به من النبوة والملك جرت عادة أممهم فيهم أنّ بعضهم آمن به وبعضهم بقوا على الكفر فأنت يا محمّدﷺ لا تتعجّب ممّا عليه هؤلاء

١\_ سورة النحل: ١٢٠.

| / ج ۳ | مُعْتَلَظًا للأَكْلُ ا   | • | 10 |
|-------|--------------------------|---|----|
| /ج ۳  | مَقْتِلْيَهُ الْلَالَالِ |   | ĺ  |

الأقوام فإن أحوال جميع الأمم مع جميع الأنبياء هكذا كانت، ثمّ هذه الكافرين سبحانه بقوله: ﴿وَكَفَىٰ مِجَهَنَّمَ ﴾ في عذابهم النار المسعرة الموقدة. إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِتَايَنِينَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتْ مُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ مُلُودًا غَيْرَهَا لِيَدُوقُوا ٱلْعَذَابَ إِنَ ٱللَّهَ كَانَ عَزِهِزًا حَكِيمًا ()

لممّا تقدّم ذكر المؤمنين والكافرين عقّبه بذكر الوعد والوعيد على الإيمان والكفر فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِتَايَنِينَا ﴾ وجحدوا حججنا وكذّبوا أنبياءنا بإنكارهم الآيات وردّها ﴿سَوْفَ نُصَّلِيهِمْ نَارًا ﴾ ونلزمهم ونحرقهم فيها ونعذّبهم بها ودخلت «سوف» للدلالة على أنّه يفعل بهم في المستقبل. يقال: شاة مصلية أي: مشويّة.

ثمَ قال: ﴿ كُلُما نَفِخِبَتَ جُلُودُهُم بَدَلْنَهُمَ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَدُوقُوا ٱلْعَذَابَ ﴾ أي: يجدد الله لهم جلودا غير جلود الَّتي أحرقت، فلو قيل: إنّ هذا الجلد المجدد لم يذنب فكيف يعذّب من لا يستحقّ العذاب؟ فالجواب أنّ المعذّب هو الذات الحيّ والذات واحدة والمتبدّل هو الصفة ولا اعتبار بالأطراف والجلود، والمراد بالغيريّة التغاير في الصفة.

وقال عليّ بن عيسى: إن ما يزاد لا يولم ولا هو بعض لما يولم وإنّما هو شيء يصل بواسطته الألم إلى المستحقّ له. وقال الزجّاج والبلخيّ والجبّائيّ: إنّ الله يجددها بأن يردّها إلى الحالة الّتي كانت عليها غير محترقة كما إذا انكسر خاتم فاتّخذ منه خاتم آخر يقال له: هذا غير الخاتم الأوّل وإن كان أصلهما واحدا، فعلى هذا يكون الجلد واحدا وإنّما يتغيّر الأحوال عليه فالتعذيب يقع على العاصي. وأمّا من قال: إنّ الإنسان غير هذه الجملة المشاهدة وأنّه المعذّب في الحقيقة فقد تخلّص من هذا السؤال لأنّ المعذّب هو الإنسان وذلك الجلد ما كان جزءا من ماهيّة الإنسان بل كان كالشيء

الموركة الأستيتاني

الملتصق به الزائد على ذاته فإذا جدّد الله الجلد وصار ذلك الجلد الجديد سببا لوصول العذاب إليه لم يكن ذلك تعذيبا إلًا للعاصي.<sup>(1)</sup>

وقيل: إنّ المراد بالجلود السرابيل قال: ﴿ سَرَابِيلُهُم مِن قَطِرَانِ ﴾<sup>(٢)</sup> فتجديد الجلود إنّما هو تجديد السرابيل. وهذا خلاف الظاهر قال القاضي عبد الجبّار الهمدانيّ: إنّ السرابيل لا توصف بالنضج وإنّما توصف بالاحتراق.

قال الرازيّ: يمكن أن يقال: هذا استعارة عن الدوام وعدم الانقطاع كما يقال لما يراد وصفه بالدوام: كلّما انتهي فقد ابتدأ وكلّما وصل إلى آخره فقد ابتدأ من أوّله، فكذا قوله: ﴿كُلَمَا نَضِعَتُ﴾ يعني كلّما ظنّوا أنّهم نضجوا واحترقوا وانتهوا إلى الهلاك أعطيناهم قوّة جديدة من الحياة بحيث ظنّوا أنّهم الآن حدثوا ووجدوا فيكون المقصود بيان دوام العذاب وعدم انقطاعه. وقال السدّيّ: إنّه تعالى يبدّل الجلود من لحم الكافر فيخرج من لحمه جلدا آخر.<sup>(7)</sup> قوله: ﴿لِيَدُوقُوا الْمَذَابَ ﴾ أي: ليدوم لهم ذوقه ولا ينقطع كقولك للعزيز: أعزَك الله، أي: أدامك على العزّ وإلّا فهم ذائقون مستمرّون عليه.

وإنّما عبّر سبحانه العذاب بالذوق مع أنّه سبحانه وصف حال الكفّار في أشد العذاب والذوق إدراك قليل من الشيء ليبيّن أنّهم كالمبتدء عليهم العذاب في كلّ حال فيحسّون آنا فآنا ألما لكن لاكمن يستمرّ به الشيء فإنّه يصير أخف عليه.

الله كَانَ عَزِيزًا ﴾ لا يدافع ولا يمانع غالب على أمره ﴿ حَكِيمًا ﴾ في تقديره وتدبيره. وروى الكلبيّ عن الحسن قال: بلغنا أنّ جلود الكفّار

۱ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ١١٠.
 ٢ـ سورة إبراهيم: ٥٠.
 ٣ـ تفسير الرازي، ج ١٠، ص ١٣٥.

تنضج كلَّ يوم سبعين ألف مرة. وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّنلِحَنتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّنتِ تَجَرِّى مِن تَحْنِهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِبهَآ أَبَداً لَهُمْ فِبهَآ أَزْوَاجٌ مُطَهََرَةٌ وَنُدْخِلُهُمْ ظِلاً ظَلِيلاً ۞

﴿ وَٱلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ بكلّ ما يجب الإيمان به ﴿ وَعَمِلُوا ﴾ الطاعات الصالحة الخالصة ﴿ سَنَدْخِلُهُمْ جَنَنَتٍ تَجَرَى مِن غَيْبًا ﴾ قصورها وأشجارها ماء الأنهار دائمين فيها مؤبّدين. وفيه رد على جهم بن صفوان حيث يقول: إن نعيم الجنّة وعذاب النار ينقطعان. ﴿ لَهُمْ فِبهَآ أَزْوَبَجُ مُطْهَرَةً ﴾ من الحيض الأنهار دائمين فيها مؤبّدين. وفيه رد على جهم بن صفوان حيث يقول: إن نعيم الجنّة وعذاب النار ينقطعان. ﴿ لَهُمْ فِبهَآ أَزْوَبَجُ مُطْهَرَةً ﴾ من الحيض النهار دائمين فيها مؤبّدين. وفيه رد على جهم بن صفوان حيث يقول: إن نعيم الجنّة وعذاب النار ينقطعان. ﴿ لَهُمْ فِبهَآ أَزْوَبَجُ مُطْهَرَةً ﴾ من الحيض النفاس والأدناس والأخلاق الدنينة والطبائع الرديئة لا يفعلن ما يوحشن أزواجهن ﴿ وَنَدْخِلُهُمْ ظِلَا ظَلِيلاً ﴾ والظل أصله الستر من الشمس قال رؤبة: كل موضع تكون فيه الشمس ويزول عنه فهو ظل وفيء وما سوى ذلك فظل كل موضع تكون فيه الشمس ويزول عنه فهو ظل وفيء وما سوى ذلك فظل ولا يقال فيه. ولا يقال فيه حرّ ولا يقال فيه، وما يوى ذلك فظل برد بخلاف ظل الدنيا أو المعنى ظلًا دائما لا تنسخه الشمس متمكنا قوبًا كما يقال: برد بخلاف ظل اليه فيه حرّ ولا يوم في مؤلمة في أنه أي أي ما يوم الله ولا يقال فيه، فيه عليه فيه ونظل وفيء وما سوى ذلك فظل برد بخلاف ظل الدنيا أو المعنى ظلًا دائما لا تنسخه الشمس متمكنا قوبًا كما يقال: برد بخلاف ظل أي أي أي أنه، إذا أولوا المالية.

تَحَكُمُوا بِٱلْعَدْلِ إِنَّ ٱللَّهَ نِبِيمًا يَعِظُكُم بِبُرِ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ٢

أمر الله سبحانه في هذه الآية بأداء الأمانات إلى أهلها فأمانة الله أوامره ونواهيه وأمانات عباده ما يأتمن بعضهم بعضا من المال وغيره، عن ابن عبّاس وابيّ بن كعب وابن مسعود والحسن وقتادة وهو المرويّ عن الصادقين للمظّيّ.

وقيل: المراد به ولاة الأمر أمرهم أن يقوموا برعاية الرعيّة وحملهم على موجبات الدين والشريعة، عن زيد بن أسلم ومكحول وشهر بن حوشب وهو اختيار الجبّائيّ ورواه أصحابنا عن أبي جعفر الباقر وأبي عبد الله الصادق لليَّبَعُ<sup>(۱)</sup> قالا: «أمر الله كلّ واحدا من الائمة أن يسلم الأمر إلى من بعده». ويؤيّد هذا المعنى أنّه أمر الرعيّة بعد هذه الآية بطاعة ولاة الأمر وقال: ﴿ يَتَأَيُّبُا ٱلَذِينَ ءَامَنُوًا أَطِيعُوا ٱللَّهُ ﴾ الآية.

وقيل: إنّ الآية نزلت خطابا للنبي للمللي بردّ مفتاح الكعبة إلى عثمان بن طلحة بعد أخذه للمللية منه.

قال الرازي: إن رسول الله تلاكل لمتا دخل مكمة يوم الفتح أغلق عثمان بن طلحة ابن عبد الدار \_وكان سادن الكعبة \_ باب الكعبة وصعد السطح وأبى أن يدفع المفتاح إليه وقال: لو علمت أنّه رسول اللّه لم أمنعه فلوى عليّ بن أبي طالب يده وأخذه منه وفتح الباب ودخل رسول اللّه تلاكل وصلّى ركعتين فلما خرج سأله العبّاس أن يعطيه المفتاح ويجمع له السقاية والسدانة فنزلت الآية فأمر عليّاطية أن يردّه إلى عثمان فقال عثمان: أكرهت ثمّ جئت ترفقني فقال: لقد أنزل اللّه قرآنا وقرأ عليه فقال عثمان: أشهد أن لا إله إلّا اللّه وأن محمّدا رسول اللّه، عن سعيد بن المسيّب ومحمّد بن إسحاق.

وقال أبو روق<sup>(۲)</sup>: قال النبي ﷺ لعثمان: «أعطني المغتاح»، فقال: هاك بأمانة الله، فلمًا أراد أن يتناوله ضمّ يده فقال الرسول ذلك مرّة ثانية: «إن كنت تؤمن بالله واليوم الآخر فأعطني المغتاح»، فقال عثمان: هاك بأمانة الله، فلمًا أراد أن يتناوله ضمّ يده فقال الرسول مرّة ثالثة فقال عثمان: هاك بأمانة الله ودفعه إليه.

قال الطبرسيّ: والمعوّل على ما تقدّم في معنى الآية وإن صحّ قول الأخير والرواية فيه فقد دلّ الدليل على أنّ الأمر إذا ورد على سبب لا يجب

۱\_التبيان، ج ٣، ص ٧٣٤؛ وبحارالأنوار، ج ٢٣، ص ٢٧٣؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ١١٧. ۲\_ تفسير الواحدي، ج ١، ص ٢٧٠ وتفسير الرازي، ج ١٠، ص ١٣٨.

| / ج ۳ |  |  | 07 | ١ |
|-------|--|--|----|---|
|-------|--|--|----|---|

قصره عليه بل يكون على عمومه والعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب. قال الرازيّ: إنّ نزول هذه الآية عند هذه القصّة لا يوجب كونها

مخصوصة بهذه القضيّة بل يدخل فيه جميع أنواع الأمانات من معاملات الإنسان مع ربّه في العبادات ومع سائر العباد ومع نفسه.

فَوَإِذَا حَكَمَتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُمُوا بِٱلْعَدَلِ ﴾ أمر الله سبحانه الولاة والحكَّام بالنصفة والعدل قال النبي تلا<sup>يي</sup><sup>(()</sup> لعلي تلكِ: "سو بين الخصمين في لحظك ولفظك». وورد<sup>(1)</sup> في الآثار أن صبيين ارتفعا إلى الحسن بن عليّ بن أبي طالب في خطَّ كتباه وجكَماه في ذلك ليحكم: أي الخطِّين أجود؟ فبصر به عليّ ظليّ فقال: «يا بنيّ أنظر كيف تحكم؟ فإنْ هذا حكم والله صائلك عنه يوم القيامة».

الأمانات والنهي عن الخيانة والحكم بالشيء ما يوصيكم به من الأمر برد الأمانات والنهي عن الخيانة والحكم بالعدل. ومعنى الوعظ الأمر بالخير والنهي عن الشرّ قال النبيكالا<sup>(۳)</sup>: الا تزال هذه الامّة بخير ما إذا قالت صدقت وإذا حكمت عدلت وإذا استرحمت رحمت». في أنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا كُلُ عالما بأقوالكم وأفعالكم من جميع المسموعات والمبصرات.

يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأَوْلِي ٱلْآمَرِ مِنكُرٌ فَإِن نَنَزَعْتُمْ فِي شَىْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْهُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرُ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ۞

لمًا بدأ سبحانه في الآية المتقدّمة بحثّ الولاة على تأدية حقوق الرعيّة والنصفة والتسوية بين البريّة ثنّاه في هذه الآية بحثّ الرعيّة على طاعة الولاة

١- تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ١١٣؛ وتفسير الألوسي، ج ٥، ص ٦٥.
 ٢- تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ١١٣؛ وتفسير الألوسي، ج ٥، ص ٦٤.
 ٣- مجمع الزاوند، ج ٥، ص ١٩٦؛ وكنز العمال، ج ١٥، ص ٨٥٠.

فقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوَا أَطِيعُوا ٱللَّهَ ﴾ أي: الزموا طاعة الله فيما أمركم به ونهاكم عنه والزموا طاعة رسوله، وإنَّما أفرد الأمر بطاعة الرسول مع أنّ طاعة الرسول مقترنة بطاعة الله قطعا ودفعا لتوهّم أنّه لا يجب لزوم ما ليس في القرآن من السنّة وقيل: معناه \_والقائل الكلبيّ ــ: أطيعوا الله في الفرائض وأطيعوا الرسول في السنن.

قال الطبرسيّ: والأوّل أصح لأنّ طاعة الرسول هي طاعة الله وما ينطق عن الهوى وطاعته ﷺ واجبة في حياته وبعد وفاته على جميع العالمين إلى يوم القيامة كما علم أنّه رسول الله إليهم أجمعين. ﴿وَأَوْلِى ٱلأَمَّ مِنْكُمْ ﴾ قيل: إنّهم الأمراء عن أبي هريرة وابن عبّاس وميمون بن مهران واختاره الجبّائيّ والطبريّ والبلخيّ. وقيل: إنّهم العلماء عن جابر بن عبد الله وابن عبّاس في رواية أخرى ومجاهد وعطا والحسن وجماعة، قال بعضهم: لأنّ العلماء يراجع إليهم في الأحكام فيجب الرجوع إليهم عند التنازع دون الولاة.

وأمّا أصحابنا الإماميّة فإنّهم رووا عن الباقر والصادق للمنظ<sup>(۱)</sup> أنّ اولي الأمر الأثمّة من آل محمّد للمنظ أوجب الله طاعتهم بالإطلاق كما أوجب طاعته وطاعة رسوله ولا يجوز أن يوجب الله طاعة أحد على الإطلاق إلّا من ثبت عصمته وعلم أنّ باطنه كظاهره وأمن منه الغلط والأمر بالقبيح وليس ذلك بحاصل في الأمراء ولا العلماء سواهم جلّ الله تعالى أن يأمر الله بطاعة من يعصيه وهذه صفة أئمّة الهدى من آل محمّد الّذين ثبت إمامتهم وعصمتهم واتّفقت الامة على علوّ رتبتهم.

﴿ فَإِن نَنَزَعَنُمٌ فِي شَىْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ فإن اختلفتم في شيء من أمور دينكم فردّوا المتنازع فيه إلى كتاب الله وسنَّة الرسول وهذا قول العامّة،

۱-زبدة البيان، ص ٦٨٧؛ ومجمع البيان، ج ٣. ص ١١٤.

لكنّ الإماميّة يقولون: الردّ إلى الأئمّة القائمين مقام الرسول بعد وفاته هو مثل الردّ إلى الرسول في حياته لأنّهم الحافظون لشريعته وخلفاؤه في أمّته.

ثمَّ أَكَد سبحانه ذلك بقوله: ﴿إِن كُنُمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْبَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ هذا الوعيد يحتمل أن يكون إلى قوله: ﴿أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ ﴾ وإلى قوله: ﴿وَرُدُوهُ إِلَى ٱللَهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ ثمَّ قال: ﴿وَالِكَ ﴾ إشارة إلى طاعة الله وطاعة رسوله واولي الأمر ﴿خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ أي: أحمد عاقبة ومرجعا.

أَلَمَ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَهُمَ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوَا إِلَى ٱلطَّعُوتِ وَقَدَ أُمِرُوَا أَن يَكْفُرُوا بِهِ. وَتُبرِيدُ ٱلشَّيْطُنُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدُا۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنزَلَ ٱلنَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنَفِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ صُدُودًا ۞

ذكروا في سبب النزول وجوها: قال بعض المفسّرين: إنّه نازع رجل من المنافقين رجلا من اليهود فقال اليهوديّ: بيني وبينك أبو القاسم، وقال المنافق: بيني وبينك كعب بن الأشرف، والسبب في ذلك أنّ الرسول كان يقضي بالحقّ ولا يلتفت إلى الرشوة وكعب كان شديد الرغبة في الرشوة واليهوديّ كان محقًا والمنافق كان مبطلا فلهذا المعنى كان اليهوديّ يريد التحاكم إلى الرسول والمنافق إلى كعب، ثمّ أصرّ اليهود على قوله: فذهبا إلى النبيّ فحكم الرسول لليهوديّ على المنافق فقال المنافق: لا أرضى انطلق بنا إلى أبي بكر فحكم أبو بكر لليهوديّ فلم يرض المنافق وقال المنافق: بيني وبينك عمر، فصارا إلى عمر فأخبره اليهوديّ أنّ الرسول وأبا بكر حكما على المنافق فلم يرض بحكمهما فقال للمنافق: أهكذا؟ فقال: نعم، فقتله عمر.

وقيل: في سبب النزول أنَّه أسلم ناس من اليهود ونافق بعضهم وكانت قريظة والنضير في الجاهليّة إذا قتل قريظيّ نضيريّا قتل به وأخذ منه دية مائة وسق

|            | in |
|------------|----|
| <br>السنار | 20 |

| 109 |  | النتقا | Ú |
|-----|--|--------|---|
|-----|--|--------|---|

من تمر وإذا قتل نضيريّ قريظيًا لم يقتل به ولكن أعطى ديته ستَّين وسقا من التمر، وكان بنو النضير أشرف وهم حلفاء الأوس وقريظة حلفاء الخزرج فلمًا هاجر الرسول إلى المدينة قتل نضيريٍّ قريظيًّا فاختصما فيه فقالت بنو النضير: لا قصاص علينا إنَّما علينا ستَّون وسقا من التمر على ما اصطلحنا عليه من قبل، وقالت الخزرج: هذا حكم الجاهليّة ونحن وأنتم اليوم إخوة ولا فضل بيننا، فأبى بنو النضير ذلك، فقال المنافقون: انطلقوا إلى أبي بردة الكاهن الأسلميّ، وقال المسلمون: بل إلى رسول الله. فأبي المنافقون وانطلقوا إلى الكاهن ليحكم بينهم فأنزل الله هذه الآية، وهذا قول السديّ. فعلى هذا القول الطاغوت هو الكاهن.

والقول الثالث في النزول: قال الحسن: إنَّ رجلًا من المسلمين كان له على رجل من المنافقين حقٍّ فدعاه المنافق إلى وثن كان أهل الجاهليَّة يتحاكمون إليه ورجل قائم يترجم الأباطيل عن الوثن فالمراد بالطاغوت هو ذلك الرجل المترجم.

والقول الرابع: كانوا يتحاكمون إلى الأوثان وكان طريقهم أنَّهم يضربون القداح بحضرة الوثن فما خرج على القداح عملوا به وعلى هذا فالطاغوت هو الوثن، هذا تمام الكلام في النزول.

قال أبو مسلم: ظاهر الآية يدلُّ على أنَّه كان منافقًا من أهل الكتاب مثل أنَّه كان يهوديًا فأظهر الإسلام على سبيل النفاق لأنَّ قوله تعالى: ﴿ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمُ ءَامَنُوا بِمَآ أَنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ ﴾ إنَّما يليق بمثل هذا القسم من المنافق. (١)

و-حاصل معنى الآية ﴿أَلَمْ ﴾ تتعجّب يا محمّد من صنيع هؤلاء ﴿ ٱلَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ مَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ من القرآن ﴿وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ ﴾ من التوراة والإنجيل. ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوٓا إِلَى الطَّخُوتِ ﴾ يعنى كعب

۱۰ تغسير الرازي، ج ۱۰، ص ۱۵٤؛ وراجع: تفسير الثعلبي، ج ٣. ص ٢٣٨.

بن الأشرف أو غيره حسبما شرّح من الأوثان أو الكهّان. قال الصادق والباقر للمَنْظ: «إنّ المعنيّ به من الطاغوت كلّ من يتحاكم إليه متن يحكم بغير الحقّ وقد أمروا أن يكفروا به ﴿وَيُرِيدُ ٱلشَّيَطَنُ ﴾ بما زيّن لهم ﴿أَن يُضِلَّهُمَ ضَلَكَلًا بَعِيدًا ﴾ عن الحقّ».<sup>(۱)</sup>

وفي الآية دلالة على بطلان مذهب المجبّرة حيث نسب سبحانه إضلالهم إلى الشيطان فلو كان الله قد أضلَهم بخلق الضلالة فيهم على ما يقوله المجبّرة لنسب إضلالهم إلى نفسه دون الشيطان، تعالى الله عن ذلك علوم كبيرا.

موضع «كيف» رفع بأنّه خبر مبتدء محذوف والتقدير: ﴿ فَكَيْفَ ﴾ صنيع هؤلاء إذا نالتهم من اللّه عقوبة بما كسبت ﴿أَيَدِيهِمْ ﴾ من النفاق وإظهار السخط لحكم النبيّ وعدم القبول لحكمه.

أَمَّ جَآمُوكَ ﴾ يا محمد يقسمون ﴿ بِاللَّهِ ﴾ ما ﴿ أَرَدْنَا ﴾ بالتحاكم إلى غيرك ﴿ إِلَا ﴾ التخفيف عنك فإنًا نحتشمك برفع الصوت في مجلسك ونقتصر على ما يتوسّط لنا برضى الخصمين، ومعنى التوفيق الجمع والتأليف وطلبا لما يوافق الحق قالوا: إنّ المعنيّ بالآية عبد الله بن أبيّ.

١\_ مجمع البيان، ج ٣، ص ١١٦؛ وراجع: زيدة البيان، ص ٧٨؟؛ وراجع: بحارالأنوار، ج ٩، ص ٧٥.

والمصيبة ما أصابه من الذلّ برجعتهم من غزوة بني المصطلق وهي غزوة المريسيع حتّى نزلت سورة المنافقين واضطرب إلى الخشوع والاعتذار، أو مصيبة الموت لمّا تضرّع إلى رسول اللّه واستوهبه ثوبه للله ليتّقي به النار قالوا: ما أردنا بالكلام بين الفريقين المتنازعين في غزوة بني المصطلق إلّا الإصلاح، وهذا قول حسين بن عليّ المغربيّ. ﴿ أُوَلَتَهِكَ ﴾ أي: المنافقون ﴿ الَذِيرَبَ يَمَـلَمُ اللّهُ مَا في قُلُوبِهِمُ ﴾ من النفاق فلا يغني عنهم الحلف الكاذب والكتمان من العذاب ﴿ فَأَعَرِضْ عَنّهُم ﴾ أي: لا تقبل عذرهم ﴿ وَعِظَهُم ﴾ أي: ازجرهم عن النفاق فوقُل لَهُمَ في أي: لا تقبل عذرهم حق أنفسهم الخبيئة، أو المراد من قوله: ﴿ فِ أَنفَيْسِهِم ﴾ أي: خاليا بهم ليس معهم غيرهم مشارا بالنصيحة لأنها في السرّ أنجح ﴿ قَوَلَا بَلِيهَا ﴾ مؤثّرا واصلا إلى كنه المراد مثل أن تقول: إنّ اللَه يعلم سرّكم ولا يغني عنكم إخفاؤه فطهروا قلوبكم من الشرك والنفاق وإلّا أنزل الله بكم ما أنزل بالمجاهرين.

وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَحَاعَ بِإِذْبِ ٱللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَـلَمُوَا أَنفُسَهُمْ جَحَاءُوكَ فَأَسْتَغْفَرُوا ٱللَّهَ وَٱسْتَغْفَكَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا ٱللَّهَ قَوَّابُ زَحِيمًا ۞

ثمّ لامهم سبحانه على ردّهم أمر الرسول وذكر أنّ غرضه من البعثة الطاعة أي: لم نرسل رسولا من رسلنا ﴿إِلَّا لِيُطْحَاعَ ﴾ الرسول بسبب إذنه سبحانه وأمره بطاعة الرسل لأنّه مؤدّ عنه وطاعته طاعة الله ومعصيته معصية الله.

وهذه الآية دالَّة على أنّ الأنبياء للك معصومون عن المعاصي والذنوب لأنّها دلّت على وجوب طاعتهم مطلقا فلو أتوا بمعصية لوجب علينا الإطاعة لهم والاقتداء بهم في تلك المعصية فيصير تلك المعصية واجبة علينا وكونها معصية يوجب كونها محرّمة علينا فيلزم توارد الإيجاب والتحريم على الشيء

| ج ۳ | / | مقتليا |  | 17 | ۲ | 2 |
|-----|---|--------|--|----|---|---|
|-----|---|--------|--|----|---|---|

الواحد وإنّه محال. وأيضا في الآية دلالة على بطلان مذهب المجبّرة قال أبو عليّ الجبّائيّ: معنى الآية: وما أرسلت من رسول إلّا وأنا مريد أن يصدق ويطاع ولم أرسله ليعصى، فلو لم تكن في في القرآن ما يدلّ على بطلان قولهم إلّا هذه الآية لكفى لأنّ معصيتهم للرسل غير مرادة الله. قوله: ﴿وَلَوْ أَنَهُمُ إِذ ظُللَمُوا أَنفُسَهُم ﴾ وعرضوها للعذاب بترك طاعتك والتحاكم إلى غيرك ﴿ حَكَآمُوكَ ﴾ تائبين من النفاق ﴿فَآسَتَعْفَرُوا أللَه ﴾ بالتوبة والإخلاص ﴿وَآسَتَعْنَكَ لَهُمُ أَلَرَّتُولُ ﴾ بأن يسال الله أن يغفر لهم عند توبتهم. فإن قيل: لو تابوا على وجه صحيح لقبلت توبتهم فما الفائدة في ضمّ استغفار الرسول إلى استغفارهم. فالجواب أنّ التحاكم إلى الطاغوت كان مخالفة لحكم الله وإساءة إلى الرسول وإدخال الغمّ إلى قلبه الشريف ومن كان ذنبه كذلك وجب عليه الاعتذار عن ذلك الغير.

الوَلَوَجَدُوا ٱللَّهَ ﴾ وصادفوه حالكونه تعالى ﴿قَوَّابُــا رَّجِيـمًا ﴾ مبالغا في قبول التوبة وفي الترحّم بفضله عليهم.

فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِـدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ۞

سبب النزول: قال عطا ومجاهد والشعبيّ: إنّ هذه بقيّة قصّة اليهوديّ والمنافق الَّذي مرَّ شرحه ومتَصلة بما قبلها. وقيل: نازلة في قصّة أخرى وهو ما روي عن عروة بن الزبير أنّ رجلا من الأنصار خاصم الزبير في ماء يسقى به النخل فقال النبي<del>ّة للزبير: «امق أرضك ثمّ أرصل الماء إلى أرض جارك</del>»، فقال الأنصاريّ: لأجل أنّه ابن عمّتك. فتلوّن وجه رسول الله تشيّة ثمّ قال للزبير:

«اسق أرضك يا زبير إلى أن يبلغ الماء الجدر واستوف حقّك ثمّ أرسل إلى جارك».<sup>(1)</sup> والحكم في المسألة كما حكم به العدلﷺ لأنّ من كان أرضه أقرب إلى فم الوادي والماء فهو أولى بالماء وحقّه تمام السقي فالرسولﷺ أذن للزبير وأشار برأي فيه السعة له ولخصمه فلمّا ردّ الرجل ــ واسمه حاطب بن أبي بلتعة – قوله ﷺ ولوى شدقيه وأساء الأدب ولم يعرف حقّ ما أمر به الرسول من المسامحة أمر النبيّ الزبير باستيفاء حقّه على سبيل التمام وحمل خصمه على مرّ الحقّ حتّى يهتدي للحقّ ويرضى به.

قال الراوي: ثمّ خرجا فمرّا على المقداد فقال: لمن كان القضاء يا أبا بلتعة<sup>(٢)</sup>؟ قال: قضى لابن عمّته ولوى شدقه ففطن لذلك يهوديّ كان مع المقداد فقال: قاتل الله هؤلاء يشهدون أنّه رسول الله ثمّ يتّهمونه وأيم الله لقد أذنبنا مرّة واحدة في حياة موسى فدعانا موسى إلى التوبة فقال: هُؤَفَّقُنُلُوًا أنفُسَكُمْ ﴾<sup>(٣)</sup> ففعلنا فبلغ قتالنا سبعين ألفا في طاعة ربّنا حتّى رضي عنّا.<sup>(١)</sup>

المعنى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ ﴾ معناه: فو ربّك، فحينئذ «لا» مزيدة لتأكيد معنى القسم كما زيدت في قوله تعالى: ﴿ لِتَكَ يَعْلَمُ أَهْلُ ٱلْكَرَكَتَكِ ﴾<sup>(٥)</sup> لتأكيد وجوب العلم وقوله: ﴿لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ جواب القسم والقول الثاني: أن «لا» مفيدة والتقدير: ليس الأمر كما يزعمون أنّهم آمنوا ثمّ استأنف القسم بقوله: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ ﴾ لأنّ الإيمان إنّما هو بالتزام حكم الرسول والرضاء به ولا يدخلون في الإيمان حتّى يجعلوك حاكما ﴿فِيمَا

مَنْجَكَرَ بَيْنَهُمْ فَى من الخصومة والتبس عليهم من أحكام الشريعة. ﴿ تُمَ لَا يَجِـدُوا فِنَ أَنفُسِهِمْ فَ وقلوبهم شكًا ﴿ حَرَبًا فَ في أنّ ما قلته حق ﴿ يَمَا قَصَنَيْتَ فَ وحكمت ﴿ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا فَ أي: ينقادون لحكمك ويقبلوه خاضعين لأمرك قال الصادق للى: الو أنْ قوما عبدوا الله وأقاموا الصلاة وأتوا الزكاة وصاموا رمضان وحجوا البيت ثمّ قالوا لشيء صنعه رسول الله: هلا صنع خلاف ما صنع؟ أو وجدوا من ذلك حرجا في أنفسهم لكانوا مشركين»، ثمّ تلا هذه الآية. <sup>(۱)</sup>

وَلَوْ أَنَا كَنَبْنَا عَلَيْهِمْ آنِ ٱقْتُلُوَا أَنفُسَكُمْ أَوِ ٱخْرُجُوا مِن دِيَزِكُمْ مَّا فَعَلُوهُ إِلَا قَلِيلٌ مِنْهُمٌ وَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيرًا لَهُمْ وَأَشَدَ تَنْبِيتَا (٢) وَإِذَا لَاَنَبَنَهُم مِن لَدُنَآ أَجْرًا عَظِيمًا (٢) وَلَهَدَيْنَهُمْ مِرَطًا مُسْتَقِيمًا (٢)

الو» يمتنع بها الشيء لامتناع غيره تقول: لو أتاني زيد لأكرمته، فالمعنى أنّ إكرامي امتنع لامتناع إتيان زيد.

المعنى: أخبر سبحانه عن سرائر القوم فقال: ﴿وَلَوْ أَنَّا كَنَبْنَا ﴾ وأوحينا وفرضنا على هؤلاء القوم الذين تقدّم ذكرهم ﴿آنِ آفْتُلُوّا أَنفُسَكُمْ أَو ٱخْرُجُوا مِن يَنَزِكُم ﴾ كما أوحينا إلى قوم موسى ذلك فقتلوا أنفسهم وخرجوا إلى التيه أُوَّمَا فَمَلُوهُ ﴾ هؤلاء للمشقّة التي لا يتحمّلها إلّا المخلصون. ﴿إِلَا قَلِيلٌ مِنْهُمَ ﴾ قيل: إن القليل الذي استثنى الله هو ثابت بن قيس بن شماس فإنّه قال: أما والله إن الله ليعلم منّي الصدق فلو أمرني محمّد أن أقتل نفسي لفعلت<sup>(٢)</sup> وقيل: المستثنون جماعة معدودة من أصحاب رسول الله قالوا: لو أمرنا سبحانه لفعلنا فالحمد لله الذي عفانا، فمنهم عبد الله بن مسعود وعمّار فقال

١ـ بصائر الدرجات، ص ٥٤٠ والكافي، ج ١، ص ٣٩٠ ومستدرك الوسائل، ج ١٨، ص ١٨٤. ٢ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ١٢١؛ وبحارالأنوار، ج ٢٢، ص ٢٠. 170 .....

النبي تشكل النبي المتي لرجالا الإيمان في قلوبهم أثبت من الجبال الروامي. (') هُوَرَلَوَ آنَهُمْ فَعَلُوا مَا يُوَعَظُونَ بِهِ. كَه ويؤمرون به وامتثلوا هُوَلَكَانَ كَه الامتثال هُوَخَيَرًا لَمُهَمْ وَأَمَنَدَ تَثَيِيتًا كه أي: أدعى له إلى الثبات في الدين وأقوى في اعتقاد الحق قال البلخي، معنى الآية: لو فرض عليهم القتل أو الخروج من أوطانهم ولم يفعلوا فإذا لم يفرض عليهم ذلك فليفعلوا ما فرض عليهم وأسهل عليهم منه فإن ذلك خير لهم وأشد تثبيتا لهم على الإيمان كما في الدعاء اللهم ثبتنا على دينك ومعناه: الطف لنا ما نثبت عليه معه. فرواذ الدعاء اللهم ثبتنا على دينك ومعناه: الطف لنا ما نثبت عليه معه. فرواذ تَكَنَيْنَتُهُم كَامَتُ مَنْتَقَيماً كَانَ والو فعلوا ذلك لأعطيناهم في أينا ما فرض الدعاء اللهم ثبتنا على دينك ومعناه: الطف لنا ما نثبت عليه معه. فرواذ النه لا يقدر عليه غيره ودلالة على النشريف والاختصاص فإن الأجر يجوز بأنه لا يقدر عليه غيره ودلالة على النشريف والاختصاص فإن الأجر يجوز أن يصل إلى المثاب على يد بعض العباد. في وَلَهَدَيْنَتُهُمْ مِيرَطا مُسْتَقِيماً كه أي: إلى طريق اله اله أبي المثاب على العربي العباد. في وَلَهَدَيْنَهُمْ مِيرَطا مُسْتَقِيماً كما أي: إلى طريق اله الهم الهداية الهم على اله أي أمر أنه والاختصاص فإن الأمر الما يلامر إلى طريق الما المثاب على المستقيم ويلامي اله إلى الما يتبي أي أي أي: إلى طريق الما على المالية المستقيم ويلزمون الاستقامة ووفقناهم الهداية إلى طريق الجنّة.

وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأَوْلَتِهِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيَّهِم مِّنَ النَّبِيِّـنَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينَ<sup>\*</sup> وَحَسُنَ أُوْلَتِهِكَ رَفِيقًا ۞ ذَٰلِكَ الْفَضْلُ مِنَ اللَّهِ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ عَلِيـمًا ۞

نزلت الآية في ثوبان مولى<sup>(\*)</sup> رسول الله الله وكان شديد الحب لرسول الله قليل الصبر عنه فأتاه ذات يوم وقد تغيّر لونه ونحل جسمه فقال الله الله قوبان ما غيّر لونك؟» فقال: يا رسول الله ما بي من مرض ولا وجع غير أنّي إذا لم أرك اشتقت إليك حتّى ألقاك ثمّ ذكرت الآخرة فأخاف أنّي لا أراك هناك

> ١ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ١٢٣؛ وتفسير الألوسي، ج ٥، ص ٧٢. ٢ـ الكشاف، ج ١، ص ٥٤٠؛ وتفسير الرازي، ج ١٠، ص ١٧٠.

لأنّي عرفت أنّك ترفع مع النبيّين وإنّي إن ادخلت الجنّة كنت في منزل أدنى من منزلك وإن لم أدخل الجنّة فذاك حين لا أراك أبدا فنزلت الآية ثمّ قالﷺ: «و الذي نغسي بيده لا يؤمننَ عبد حتّى أكون أحبّ إليه من نفسه وأبويه وأهله وولده والناس أجمعين».

وقيل: إنَّ أصحاب رسول اللَّه قالوا: مثل هذا الكلام فنزلت الآية.

المعنى: بيّن سبحانه حال المطيعين فقال: ﴿وَمَن يُطِع ٱللَّهَ ﴾ بالانقياد لأمره ونهيه ﴿وَالرَّسُولَ ﴾ باتَباع شريعته والرضا بحكمه ﴿فَأُوْلَتَهَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنَعَمَ ٱللَّهُ عَلَيَهِم مِّنَ ٱلنَّبِيَتِنَ وَٱلصِّدِيغِينَ ﴾ الصدّيق المداوم على التصديق بما أوجبه الحق أو عادته الصدق والمراد أنّهم يتمتّعون برؤية النبيّين والصدّيقين وزيارتهم والحضور معهم فلا ينبغي أن يتوهم من أجل أنّهم في أعلى علّيين أنّه لا يراهم.

لكن من المعلوم أنَّه ليس المراد بكون من أطاع الله وأطاع الرسول مع النبيِّين والصديقيين كون الكلَّ في درجة واحدة لأنَّ هذا يقتضي التسوية في الدرجة بين الفاضل والمفضول بل المراد كونهم في الجنَّة بحيث يتمكَّن كلَّ واحد منهم من رؤية الآخر وإن بعد المكان فيزول الحجاب فيشاهد بعضهم بعضا متى شاؤوا فهذا هو المراد من هذه المعيَّة.

الشهدا في الشهداة والصليمين المعتولين في الجهاد وإنّما سمّي الشهيد شهيدا لقيامه بشهادة الحقّ على جهة الإخلاص وإقراره به ودعائه إليه حتّى قتل. وقيل: إنّما سمّي شهيدا لأنه من شهداء الآخرة على الناس وهم عدول الآخرة، والصالحين صلحاء المؤمنين الذين لم تبلغ درجتهم درجة النبيّين والصديقين والشهداء، والصالح الفاعل للصلاح الملازم له المتمستك به.

﴿وَحَسُنَ أُوْلَنَہِكَ رَفِيعًا ﴾ أي: من كان هؤلاء رفقاءه فما أحسنهم من رفيق، ومعنى الرفيق ليّن الجانب واللطف والرفيق الصاحب الموصوف بالرفق قال الواحديّ إنَّما وحد «الرفيق» وهو صفة الجمع لأنّ الرفيق والبريد والرسول تذهب به العرب إلى الواحد والجمع قال الله: ﴿إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾<sup>(١)</sup> وقيل: معنى ﴿وَحَسُنَ أَوْلَتِهِكَ رَفِيفًا ﴾ أي: حسن كلّ واحد منهم رفيقا.<sup>(۱)</sup>

وروى أبو بصير عن الصادق أنّه قال: يا أبا محمّد لقد ذكركم اللّه في كتابه ثمّ تلا هذه الآية قال: «فالنبيّ رسول الله ونحن الصدّيقون والشهداء وأنتم الصالحون فاتسموا بالصلاح كما سمّاكم الله».<sup>(٣)</sup>

أَنَّلُو أَنَالُكُ ﴾ إشارة إلى أنّ الكون مع النبيّين والصدّيقين فضل ﴿ مِنَ أَنَّلُو ﴾ وَنَالُمُ اللهُ وَالعاصين أَنَلُو ﴾ تفضّل به على من أطاعه ﴿ وَكَفَىٰ بِأَقَهِ عَلِيهُمَا ﴾ بالمطيعين والعاصين والمنافقين والمنافقين والمخلصين ومن يصلح لمرافقة هؤلاء ومن لا يصلح.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا خُذُوا حِـذَرَكُمْ فَأَنفِرُوا ثُبَاتٍ أَوِ ٱنفِرُوا جَمِيعًا ۞

لمّا أمر الله الناس بطاعته وطاعة رسوله رغّبهم في الجهاد لدينه لأنّه أعظم الأمور الّتي بها يحصل تقوية الدين فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا خُدُوا حِذْرَكُم ﴾ الحذر والحذر بمعنى واحد كالمثل ومثل والإثر والأثر. يقال: أخذ حذره إذا تيقّظ واحترز من المخوف كانّه جعل الحذر آلته الّتي بها يقي نفسه وحاصل المعنى: احذروا من العدو ولا تمكّنوه من أنفسكم. وقيل: المراد من الحذر في الآية السلاح أو أن الأمر بالحذر يتضمّن الأمر بأخذ السلاح فأخذ السلاح معنى مدلول عليه بفحوى الكلام.

فإن قيل: ذلك الّذي أمر اللّه تعالى بالحذر عنه إن كان مقضيّ الوجود لم ينفع الحذر وإن كان مقضيّ العدم لا حاجة إلى الحذر فالأمر بالحذر

> ١ـ سورة الشعراء: ١٦. ٢ـ تغسير الرازي، ج ١٠، ص ١٧٥. ٣ـ بحارالأنوار، ج ٢٥. ص ٥١.

| ج ۳ | 7 | معتبيك المتنظ |  | ٦٨ |
|-----|---|---------------|--|----|
|-----|---|---------------|--|----|

حينئذ عبث والمقدور كائن، وقيل أيضًا: الحذر لا يغنى عن القدر.

فالجواب أنّ تعطيل الأسباب أيضا مناف للقدر ولمّا كان الكلَّ بقدر كان الأمر بالحذر وتهيَّؤ الأسباب أيضا داخلا في القدر وإلَّا بطل القول بالشرائع فإنَّه يقال: إن كان الإنسان من أهل السعادة في قضاء الله وقدره فلا حاجة إلى الإيمان وإن كان من أهل الشقاوة لم ينفعه الإيمان والطاعة فهذا يفضي إلى سقوط التكليف بالكلّيّة.

فَفَانَفِرُوا ثَبَاتٍ كَمَ يقال: نفر القوم نفرا ونفيرا إذا نهضوا لقتال العدو واستنفر الإمام الناس إذا حنَّهم على الجهاد ودعاهم إلى النفير، ومعنى الآية: فانفروا إلى قتال عدو الدين ثبات أي: إمّا جماعات متفرّقة ثبة بعد ثبة وسريّة بعد سريّة فرقة في جهة وفرقة في جهة أخرى وإمّا كلّكم مجتمعين كوكبة واحدة فَرَآوِ أَنفِرُوا جَمِيعًا كَه إذا أوجب الرأي والصلاح. وروي عن أبي جعفر للنّهِ في معنى الآية أنّ المراد بالثبات السير بجميع العسكر.

وَإِنَّ مِنكُر لَمَن لَيُبَطِّنَنَ فَإِنْ أَصَنبَتَكُم تُمَصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَىٓ إِذْ لَمُ أَكُن مَعَهُم شَهِيدًا ۞ وَلَهِنْ أَصَنبَكُمْ فَضْلُ مِنَ ٱللَهِ لَيَقُولَنَّ كَأَن لَم تَكُنُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ. مَوَدَّةٌ يَنكِيتَنِي كُنتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞

اللام في قوله: ﴿لَمَن ﴾ لام الابتداء، واللام الثانية في ﴿لَيُبَطِّئَنَ﴾ لام القسم بدلالة دخولها على الفعل مع نون التأكيد.

المعنى: ولمّا حثّ الله على الجهاد بيّن حال المتخلّفين عنه فقال: ﴿ وَإِنَّ مِنكُر ﴾ والخطاب لعسكر رسول الله كلّهم المؤمنين منهم والمنافقين والمبطّئون منافقوهم وقد جعل المنافقين داخلا فيهم لأنّهم منهم في حكم الظاهر من أحكام الشريعة من حقن الدم والموارثة والمناكحة، أو الخطاب للجميع من باب الاختلاط في النسب والاتّحاد في الجنس قرئ «يبطّئن»

يُؤْتُو البَنْتَةُ ال

بالتشديد و«يبطئن» بالتخفيف والمعنى واحد أي: من أعدادكم من يتأخّر عن الخروج مع النبي ﷺ.

المسرور بتخلّفه: أَصَبَتُكُم تُصِيبَةٌ ﴾ من قتل أو هزيمة ﴿قَالَ ﴾ قول الشامت المسرور بتخلّفه: فوقَدَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَى إِذْ لَمَرَ أَكُن مَّمَهُم شَهِيدًا ﴾ حاضرا في القتال فكان يصيبني ما أصابهم، قال الصادق للخلا: «لو أنَ أهل السماء والأرض قالوا: قد أنعم الله علينا إذ لم نكن مع رسول الله، لكانوا بذلك مشركين».<sup>(1)</sup>

إِنَا اللَّهِ عَنَا اللَّهِ عَنَا اللَّهِ مَوَدَةً اللَّهِ العتراض متّصل بما قبله مؤكّد القولهم: «قد أنعم الله علينا» والتقدير قال: (قَدَّمَ أَنَّهُ عَلَى إِذْ لَمَ أَكُن تَمَهُمُ اللَّهُ عَلَى إِذْ لَمَ أَكُن تَمَهُمُ القولهم: «قد أنعم الله علينا» والتقدير قال: (قَدَّمَ أَنَّهُمَ اللَهُ عَلَى إِذْ لَمَ أَكُن تَمَهُمُ القولهم: «قد أنعم الله علينا» والتقدير قال: (قَدَّمَ أَنَّهُمَ اللَهُ عَلَى إِذْ لَمَ أَكُن تَمَهُمُ القولهم: «قد أنعم الله علينا» والتقدير قال: (قَدَّمَ أَنَّهُمُ اللَّهُ عَلَى إِذْ لَمَ أَكُن تَمَهُمُ الله علينا» والتقدير قال: (قَدَمَ أَنَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِنَّا لَهُ العامديم الله الملام أَنَه لا يعاضديم على قتال عدوكم ولا يرعى الذمام الذي بينكم. وقوله: (لَيَقُولَنَ ... يَنَيَتَتُمُ عَلَى عَلَى عَلَى قتال عدوكم ولا يرعى الذمام الذي بينكم. وقوله: (قَولَنَ ... يَنَيَتَتَنِ مَعَهُمَ عَلَى قال على قتال عدوكم ولا يرعى الذمام الذي بينكم. وقوله: (لَيَقُولَنَ ... يَنَيَتَتَن مَ عَلَى قول الله على الله على الله على الما الذي ينكم. وقوله: (لَيَقُولَنَ ... يَنَا عَلَى مَن الله الله على الله على قال عدوكم ولا يرعى الذمام الذي بينكم. وقوله: (لَا يَعْلَى مَن العنيمة الله يُول الله مَا الذي يول الله مَعْلَى القاعدين.

فَلْيُقَدِّتِلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَشْرُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنِيَا بِٱلْاَحِرَةِ وَمَن يُقَدِيلِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلَ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾

لمما وبّخ الله المبطَّئين في الآية السابقة حثّ المؤمنين في هذه الآية على القتال فقال: ﴿فَلَيُقَنَتِلَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ هذا أمر من الله وظاهر أمره يقتضي الوجوب أي: فليجاهد في طريق دين الله ﴿ٱلَذِبِنَ يَشَرُونَ ﴾ أي: يبيعون الحياة الفانية بالحياة الباقية بتوطين أنفسهم على القتال في طاعته يقال: شريت بمعنى بعت واشتريت بمعنى ابتعت. ﴿وَمَن يُقَنَتِلَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أي: يجاهد

۱ـ تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ١٣٠؛ ونورالثقلين، ج ١، ص ٥١٦.

في طريق دين الله وطاعة ربّه بأن يبذل نفسه ابتغاء مرضات الله ﴿ فَيُقْتَلَ ﴾ بأن يستشهد ﴿ أَوَ يَغْلِبَ ﴾ ويظفر بالعدو فكانَه قال: هو فائز بإحدى الحسنيين إن غلب أو غلب ﴿ فَسَوَفَ نُوَيَيهِ أَجَرًا عَظِيمًا ﴾ أي: نعطيه ثوابا لا يقادر قدره. وَمَا لَكُمَ لَا نُقَلْلُونَ فِى سَبِيلِ اللَّهِ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاةِ وَٱلْوِلَدَنِ الَذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ ٱلْقَرَيَةِ ٱلْقَرَيْةِ أَنْفَالِهِ الْفَلُهَا وَالْبُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْأَلْهُ وَأَجْعَلَ لَهُ الْوَالَهِ أَوَ

المراد منه تعالى إنكاره لتركهم القتال وتأكيدا في الأمر بالجهاد أي: لا عذر لكم في ترك المقاتلة وقد بلغ حال المستضعفين من الرجال والنساء والولدان من المسلمين إلى ما بلغ في الضعف، وفي القتال تخليص هؤلاء المؤمنين من أيدي الكفرة وفي الجهاد إعزاز دين الله ونصرته.

والمراد من الرجال والمستضعفين قوم من المسلمين بقوا بمكة ولم يستطيعوا الهجرة منهم سلمة بن هشام والوليد بن الوليد وعياض بن أبي ربيعة وأبو جندب بن سهيل وكانوا جماعة يدعون الله أن يخلصهم من أيدي المشركين ويخرجهم من مكة وهم ﴿الَذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخَرِجْنَا مِنْ هَٰذِهِ ٱلْقَرَيَةِ والمشركين الخروج من مكة وهم والذين يتولُونَ رَبَّنا الخروج من مكة. والمراد بقوله ﴿الظَالِرِ أَهْلُهَا ﴾ أي: التي ظلم أهلها بافتتان المؤمنين عن دينهم ومنعهم الهجرة.

فَوَاَجْعَل لَنَا ﴾ بألطافك ﴿مِن لَمُنكَ ﴾ أي: من عندك وليّا يلي أمرنا حتّى ينقذنا من أيدي الظلمة ﴿نَمِيرًا ﴾ ينصرنا على من ظلمنا فاستجاب الله دعاءهم وفتح رسول الله مكّة وجعل الله نبيّه لهم وليّا فاستعملﷺ على مكّة عتاب بن أسيد فكان ينصف الضعيف من القويّ فصار المستضعفون أعزّ التقال المنتقال المنتق

فيها من الظلمة.<sup>(۱)</sup>

وفي الآية دلالة على تعظيم موقع الدعاء من الله وإبطال قول من زعم أنّ العبد لا يستفيد بالدعاء شيئا. قال صاحب الكشّاف: ويجوز أن يراد بالرجال والنساء الأحرار والحرائر وبالولدان العبيد والإماء لأنّ العبد والأمة يقال لهما الوليد والوليدة وجمعهما الولدان والولائد إلّا أنّه جعل هاهنا الولدان جمعا للذكور والإناث تغليبا للذكور على الإناث.<sup>(٢)</sup>

فإن قيل: إنّ القرية مؤنَّثة وقوله: ﴿ ٱلظَّالِمِ أَهْلُهَا ﴾ صفة للقرية ولذلك خفض فكان ينبغي أن يقال: الظالمة أهلها.

فالجواب أنّ النحويّين يسمّون مثل هذه الصفة الصفة المشبّهة باسم الفاعل فالأصل في هذا الباب أنّك إذا أدخلت الألف واللام في الأخير لا بدّ من المطابقة وإذا لم تدخل الألف واللام في الأخير حملتها على الثاني فحينئذ إذا أدخلت الألف واللام على الأهل لقلت: من هذه القرية الظالمة الأهل. ثمّ إنّ نسبة الظلم في المعنى إلى الأهل لا إلى القرية النهاية أنّ الأهل منتسبون إلى القرية.

ٱلَذِينَ ءَامَنُوا يُعَانِيْلُونَ فِي مَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُقَانِيُونَ فِي سَبِيلِ ٱلطَّعْوَتِ فَقَانِيْلُوَا أَوْلِيَآءَ ٱلشَّيْطَانِّ إِنَّ كَيْدَ ٱلشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا ۞

ثمّ رغَبهم سبحانه في الجهاد بشرط أن يكون الغرض فيه رضى الله فالمؤمنون يقاتلون لغرض نصرة دين الله وإعلاء كلمته والكافرون يقاتلون في سبيل الطاغوت وطاعته، ولمّا ذكر سبحانه هذه القسمة أنّ القتال إمّا أن يكون في سبيل الله أو في سبيل الطاغوت وجب أن يكون ما سوى قصد الله طاغوتا. ثمّ أمر الله بأن يقاتلوا أولياء الشيطان وقال: ﴿إِنَّ كَيْدَ ٱلشَيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾

۱- بحارالأنوار، ج ۱۹، ص ۱٤٤؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ١٤٤.
 ۲- الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل، ج ١، ص ٥٤٣.

| ج ۳ | 1 |  |  |
|-----|---|--|--|
|-----|---|--|--|

لأن الله ينصر أولياءه، والكيد السعي في فساد الحال على جهة الاحتيال. قال الرازيّ: وفائدة إدخال «كان» في قوله: ﴿كَانَ صَعِيعًا ﴾ تأكيد الضعف بمعنى أنّه قد كان موصوفا بالضعف والذلّة، النهاية أن أولياءه يقوّونه بإطاعته.<sup>(1)</sup> أَلَرْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قِيلَ لَهُمَ كُفُوا آيَدِيَكُمْ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ وَمَاثُوا ٱلزَّكُوْهَ فَلَمَّا كُنِبَ عَلَيَهِمُ ٱلْفِنَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِتَهُمْ يَغْشَوْنَ ٱلنَّاسَ كَخَشْيَةِ ٱللَّهِ أَوْ أَشَدَ خَشْيَةً وَقَالُوا وَالَاتِحَةِمُ ٱلْفِنَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِتَهُمْ يَعْشَوْنَ ٱلنَّاسَ كَخَشْيَةِ ٱللَّهِ أَوْ أَشَدَ خَشْيَةً وَقَالُوا وَالْاَحِزَةُ خَيْرٌ لِيَنَ الْفِنَالُ إِذَا قَرِيقٌ مِنْهُمَ يَغْشَوْنَ ٱلنَّاسَ كَخَشْيَةِ ٱللَّهِ أَوْ أَشَدَ

سبب النزول: قال الكلبي: نزلت في عبد الرحمن بن عوف الزهري والمقداد بن أسود الكندي وقدامة بن مظعون الجمحي وسعد بن أبي وقاص كانوا يلقون من المشركين أذى شديدا وهم بمكة قبل أن يهاجروا إلى المدينة فيشكون إلى رسول الله يشي ويقولون: انذن لنا في قتال هؤلاء فإنهم قد آذونا فلما أمروا بالقتال وبالمسير إلى بدر شق على بعضهم فنزلت الآية، فقال<sup>(\*)</sup>: ﴿ أَلَمَ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِبَلَ لَمَ ﴾ وهم بمكة ﴿ كُفُوا آيَدِيكُم ﴾ وأمسكوا عن فقال<sup>(\*)</sup>: ﴿ أَلَمَ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِبَلَ لَمَ ﴾ وهم بمكة ﴿ كُفُوا آيَدِيكُم ﴾ وأمسكوا عن قتال الكفار فإنّي لم اومر بقتالهم واشتغلوا بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة ﴿ فَلَمَا تَحْبَبُ ﴾ وفرض ﴿ عَنَيْهُم آلَفِنَالُ ﴾ وهم بالمدينة ﴿ إِذَا فَرِيقٌ مِتَهُم ﴾ وجماعة فتال الكفار فإنّي لم اومر بقتالهم واشتغلوا باقامة الصلاة وإيتاء الزكاة أينا مُؤمون الموت مُنِبَ هُونرض ﴿ عَنَيْهُم آلَفِنَالُ ﴾ وهم بالمدينة أوا أوا ميكوا عن من الله أو المعنى: يخافون الناس ﴿ كَفَشَيَةِ آلَتَهِ ﴾ أي: كما يخافون الموت من الله أو المعنى: يخافون الناس أن يقتلوهم كما يخافون الله أن يتوفًاهم ويخافون عقوبة الناس بالقتل كما يخافون عقوبة الله. ﴿ أَوَ أَسَدًا عَنْهُم ﴾ قلما ويخافون عقوبة الناس بالقتل كما يخافون عقوبة الله. في أو أسكون اله أن يتوفًاهم ويخافون عقوبة الناس بالقتل كما يخافون عقوبة الله. في أو أسكون اله الأمر إن «أو» في الآية بمعنى الواو. وقيل: إن «أو» في مثل هذه الموارد لإبهام الأمر إن «أو» في الآية بمعنى الواو. وقيل: إن «أو» في مثل هذه الموارد لإبهام الأمر

١- تفسير الرازي، ج ١٠، ص ١٨٤.

٢- بحارالأنوار، ج ١٩، ص ٢٠٩؛ وأيضاً مجمع البيان، ج ٣، ص ١٣٤.

على المخاطب مثل قوله: ﴿ وَأَرْمَنْنَنَهُ إِلَى مِاقَةِ آلَفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾<sup>(١)</sup> كذلك هاهنا يعنى يخشونهم خشية مثل خشية الله أو خشية أشد من خشبة الله. ﴿ وَقَالُوا رَبَّنَا لِرَ كَبَّتَ عَلَيْنَا ٱلْفِنَالَ ﴾ قيل: لم يقولوا ذلك كراهية لأمر الله واعتراضا ولكن لدخول الخوف عليهم بذلك على ما يكون من طبع البشر، أو قالوا ذلك استفهاما لا إنكارا. وعلى كلَ حال فلو لم يقولوا ذلك لكان خيرا لهم ﴿ وَقَرَلَا أَخَرَنَنَا ﴾ أي: هلّا أخَرتنا ﴿ إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِبٍ ﴾ وهو إلى أن نموت بآجالنا.

فبيّن الله سبحانه أنّ الدنيا بما فيها من المنافع قليل فقال: ﴿قُلَ ﴾ يا محمّد لهؤلاء: مَتاعُ الدُّنيا وجميع ما يستمتع بها من منافع الدنيا ﴿قَلِيلٌ ﴾ لا يبقى ﴿وَٱلْآخِرَةُ خَيَرٌ لِمَنِ ٱنَّقَىٰ وَلَا نُظْلَمُونَ فَنِيلًا ﴾ أي: لا يبخسون هذا القدر القليل فكيف ما زاد عليه؟ و«الفتيل» ما تفتله بيدك من الوسخ ثمّ تلقيه، عن ابن عبّاس. وقيل: ما في شق النواة وهو يشبه الخيط الرقيق المفتول.

أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنُمَ فِي بُرُوجٍ تُشَيَّدَوُّ وَإِن تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ. مِنْ عِندِ اللَهِ وَإِن تُصِبْهُمْ سَبِيَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ. مِنْ عِندِكَ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ فَمَالِ هَتَؤُلَا. الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ۞

و﴿ أَيَّنَمَاكُ في هذه الآية تكتب موصولة وفي ﴿ أَيَّنَ مَا كُنتُمْ تَدْعُونَ ﴾ تكتب مفصولة لأن «ما» هاهنا مزيدة وهنالك بمعنى الذي فوصلت هذه كما توصل الحروف وفصلت تلك كما تفصل الأسماء. ﴿ أَيَّنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ ﴾ المقدر أو العذاب وفي لفظ الإدراك إشعار بأنّهم في الهرب منه وهو مجد في طلبهم. ﴿وَلَوْ كُنُمٌ فِي ﴾ قصور عالية محكمة بالشيد وهو الجص بحيث لا يصعد إليها بنو آدم. قال مجاهد في هذه الآية: كان فيمن قبلكم

١- سورة الصافات: ١٤١.

امرأة وكان لها خادم فولدت جارية فقالت لخادمها: اقتبس لنا نارا فخرج فوجد بالباب رجلا فقال له الرجل: ما ولدت هذه المرأة؟ قال: جارية، قال الرجل: أمّا هذه الجارية لا تموت حتّى تزنى بمائة ويتزوّجها خادمها ويكون موتها بالعنكبوت، فقال الخادم عند نفسه: فأنا أريد هذه بعد أن تفجر بمائة حاشا لأقتلنها البتّة فأخذ شفرة فدخل وشق بطن الصغيرة وخرج على وجهه وركب البحر فخيط بطن الصبية وعولجت وبرئت وشبّت فكانت تزنى فأتت ساحلا من سواحل البحر فأقامت عليه تزني ولبث الرجل الخادم ما شاء الله ثم بعد مدة قدم ذلك الساحل ومعه مال كثير فقال لامرأة من أهل الساحل اطَّلعي لي امرأة من أجمل النساء أتزوَّجها، فقالت: هاهنا امرأة من أجمل النساء ولكنُّها تفجر، فقال: ايتيني بها، فأتتها فقالت: قد قدم رجل له مال كثير وقال لي كذا، وكذا فقالت: إنِّي تركت الفجور ولكن إن يتزوّجني تزوّجته. قال: فتزوّجها فوقعت منه موقعا فبينما هو عندها إذا أخبرها بأمره فقالت: أنا تلك الجارية وأرته الشقّ في بطنها، وقد كنت أفجر فما أدرى بمائة أو أقلَّ أو أكثر فقال زوجها في نفسه: إنَّ الرجل الَّذي كان خارج الباب قال: يكون موتها بالعنكبوت ثمّ أخبرها بذلك. قال: فبني لها برجا في الصحراء وشيّد بأحكم بناء فبينما هي يوما في ذلك البرج إذا عنكبوت في السقف فقالت: هذا يقتلني لأقتلنه إذ لا يقتله أحد غيري فحركته فسقط فأتته فوضعت إبهام رجلها عليه فشدخته فساح سمّه بين ظفرها والحم فاسودّت رجلها فماتت، وفي ذلك نزلت هذه الآية.(1)

وأجمعت الامة على أن الموت أجله غير معلوم وذلك ليكون المرء

۱\_ جامع البيان، ج ٥، ص ٢٣٦.

على اهبة من ذلك مستعلمًا ليومه قال على المحكورا ذكر هادم اللذّات».<sup>(1)</sup> والمراد من الآية تبكيت للذين قالوا: ﴿ رَمَّنَا لِرَ كَنَبَتَ عَلَيْنَا ٱلْفِنَالَ ﴾ فبيّن سبحانه أنّه لا خلاص من الموت لكم والجهاد موت مستعقب لسعادة الآخرة فإذا كان لا بدّ من الموت فبأن يقع على وجه يكون مستعقبا للسعادة كان أولى والبروج في أصل اللغة الظهور والقصور العالية حيث إنّها ظاهرة سمّيت بروجا، يقال: تبرّجت المرأة إذا أظهرت محاسنها.

المتناقلين تُصِبَّهُمَّ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَٰذِوِ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ أي: إنّ هؤلاء المنافقين المتناقلين عن الجهاد خوفا من الموت فيهم خصلة قبيحة أخرى وهي: إن أصابوا راحة أو غنيمة قالوا: ﴿هَٰذِهِ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ وإن أصابهم مكروه قالوا: هذه من شؤم مصاحبة محمّدﷺ.

قال المفسرون: كانت المدينة وقت مقدم رسول الله ي مملوءة من النعم فلما علا أمر رسول الله ي ظهر عناد اليهود والمنافقين واشتغلوا بالإفساد في أمر محمد ي فأمسك الله عنهم بعض الإمساك فعند ذلك قال المنافقون واليهود: ما رأينا أعظم شؤما من هذا الرجل نقصت ثمارنا وغلت أسعارنا كما حكى سبحانه عن قوم موسى فولن تُعيبتهم سيَتَة يَطَيَرُوا يُمُوسَى ب والبوس والنعيم.<sup>(۳)</sup>

وَقُلْ لَهُ يا محمّد: ﴿كُلْ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ أي: جميع ما مضى ذكره من الموت والحياة والخصب والجدب من عنده وبقضائه لا يقدر أحد على رده ودفعه ابتلى بذلك عباده ليعترضهم لثوابه بالشكر عند العطيّة والصبر على البليّة ﴿فَالِ هَنُؤُلَمَ ٱلْقَوْمِ﴾ أي: ما شأن هؤلاء المنافقين ﴿لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِينًا﴾ أي: لا يقربون فقه معنى الحديث الذي هو القرآن لأنّهم يبعدون عنه بإعراضهم وكفرهم به.

فإن قيل: إنّ الطاعات والمعاصي داخلتان تحت اسم الحسنة والسيّئة فالآية دالّة على أن جميع الطاعات والمعاصي من اللّه.

فالجواب أنّه باتُفاق الأثمّة على أنّ هذه الآية مفسّرة ونازلة في معنى السرّاء والضرّاء والخصب والجدب فكانت مختصّة بهما ولمّا كان لفظ الحسنة واقعا بالاشتراك على الطاعة وعلى المنفعة.

وقد أجمع المفسّرون على أنّ المنفعة مرادة فيمتنع كون الطاعة مرادة ضرورة أنّه لا يجوز استعمال اللفظ المشترك في مفهوميه فدليل الجبريّة في هذه الآية فاسد.

ثمَّ إنَّه سبحانه وصف القرآن بأنَّه حديث والحديث فعيل بمعنى مفعول فيلزم منه أن يكون القرآن محدثا.

مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ وَمَآ أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فِمِن نَّفْسِكَ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَى بِٱللَهِ شَهِيدًا ۞

الخطاب للرسول والمراد الامة. وقيل: للإنسان أي: ما أصابك أيّها الإنسان من نعمة في الدين أو الدنيا فإنّها من الله ﴿وَمَآ أَصَابَكَ مِن سَيّتَتَمَ مَن المعاصي ﴿فَن نَفَسِكَ ﴾ وقيل: الحسنة النعمة والرخاء والسيّئة القحط والبلاء والمكاره والأذاة والشدائد الّتي تصيبهم في الدنيا بسبب المعاصي الّتي يفعلونها فيكون المعنى على هذا: ما أصابك من الصحة والسلامة وسعة الرزق والنعم دينا ودنيا فمن الله وما أصابك من المحن والآلام والمصائب فبسبب ما تكسب من الذنوب كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَآ أَصَنَبَحَكُم مِن مُصِيبَكَمَ فَيِسَكَمَ فَي

كَسَبَتْ أَيْدِيكُتْ ﴾.(')

وفسّره أبو القاسم البلخيّ فقال: ما أصاب المكلّف من مصيبة فهي كفّارة ذنب صغير أو عقوبة ذنب كبير أو تأديب وقع لأجل تفريطها وقد قال النبيﷺ: «ما من **خدش بعود ولا اختلاج عرق ولا عثرة قدم إلًا بذنب و**ما يعفو الله عنه أكثر»<sup>(۲)</sup>.

وقيل: معنى ﴿فِيَن نَّفْسِكَ﴾ أي: فمن فعلك، وفي نظم الآية ما يوافق المعنى لأنَهم كانوا يقولون: إنّ هذه الشدائد بشؤم الرسول، فأجاب الله أنّ ما أصابهم فبشؤم ذنوبهم وأنت يا محمّد رسول طاعتك طاعة الله ومعصيتك معصية الله لا يطيّر بك، بل الخير كلّه فيك.

فَوْوَأَرْسَلَنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولا ﴾ أي: رسولا للناس جميعا لست برسول العرب كما يزعمه بعض اليهود بل أنت رسول العجم والعرب كقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلَنَكَ إِلَا كَآنَهُ لِلنَّاسِ ﴾<sup>(٣)</sup> فرسولا حال قصد بها التعميم في الرسالة والجار متعلَق بها قدّم عليها للاختصاص ﴿وَكَنَى بِأَنَهُ شَهِدًا ﴾ على رسالتك بنصب المعجزات. وقوله: ﴿وَمَا أَسَابَكَ مِن سَيَتَة فِن نَفَسِكَ ﴾ لا ينافي قوله: ﴿كُلْ مِنْ عِندِ أَنَّو ﴾ فإن الكلّ منه إيجادا غير أن الحسنة إحسان والسيّئة مجازاة وانتقام وللأعمال أربع مراتب: منها مرتبتان لله وليس للعبد فيهما مدخل وهما التقدير والخلق، ومنها مرتبتان للعبد الكسب والفعل فإن الله منزّه عن الكسب وفعل السيّئة وإن هذين المرتبتين متعلّقتان بالعبد لكن العبد قدرته على الكسب من الله فقوله: ﴿فَلَ كُلْ مِنْ عِندِ ٱنَّو ﴾ أي :

> ١ـ سورة الشورى: ٣٠. ٢ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ١٣٨؛ وتفسير الثعلبي، ج ٣، ص ٣٤٧. ٣ـ سورة السبا: ٢٨.

سابقة علمه تعالى بفعل العبد لا كسبا وفعلا من الله، تعالى الله عن ذلك.

مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ وَمَن تَوَلَّى فَمَآ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ٢

روي أنّهﷺ قال: «من أحبّني فقد أحبّ الله ومن أطاعني فقد أطاع الله» فقال المنافقون: لقد قارف الشرك وهو ينهى عنه ما يريد إلّا أن نتّخذه ربّا كما اتّخذت النصارى عيسى فنزلت الآية فبيّن سبحانه أنّ طاعة النبيﷺ من حيث وافقت إرادته تعالى فإنّها طاعة الله على الحقيقة إذ كانت بأمره وإرادته.<sup>(۱)</sup>

وَمَن تَوَلَّى ﴾ وأعرض ولم يطع ﴿ فَمَا أَرْسَلُنَكَ عَلَيْهِم حَفِيظًا ﴾ وحافظا لهم من التولّي والإعراض حتّى يسلموا وكان هذا أول ما بعث كما قال في موضع آخر: ﴿إِنَّ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ﴾<sup>(٢)</sup> ثم امر فيما بعد بالجهاد. وقيل: المعنى فما أرسلناك حافظا لأعمالهم الّتي يقع الجزاء عليها فتخاف أن لا تقوم بها. وقيل: المعنى حافظا لهم من المعاصي. وفي الآية تسلية للنبيّ في تولّي الناس عنه مع ما في الآية من تعظيم شأنه بكون طاعته طاعة الله. ثمّ بيّن أنّ المنافقين أظهروا طاعته وأضمروا خلافه بقوله:

وَيَقُولُونَ طَاعَةٌ فَإِذَا بَرَرُواْ مِنْ عِندِكَ بَيَّتَ طَآبٍفَةٌ مِنْهُمْ غَيْرَ ٱلَّذِى تَقُولُ وَاللَّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّـتُونَ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا۞

أي: ﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ إذا أمرتهم بشيء ﴿طَاعَةٌ ﴾ بالرفع أي: شأننا طاعة وإجابة لأمرك، وقرئ بالنصب أي: أطعناك طاعة، لكنّ الرفع يدلّ على الاستقرار والثبات. ﴿فَإِذَا بَـرَزُوا مِنْ عِندِكَ ﴾ وخرجوا من مجلسك ﴿بَيَّتَ طَآبِفَةٌ مِنْهُمَ غَيْرَ ٱلَذِى تَقُولُ ﴾ والتبييت في الأمر هو أن يتفكّر ويتفكّر فيه كثير

۱- الصافي، ج ۱، ص ٤٧٣؛ وأيضاً كنز الدقائق، ج ٢، ص ٥٤٣.
 ۲- سورة الشورى: ٤٨.

واشتقاقه من البيتوتة ولما كان أصلح الأوقات للفكر أن يجلس الإنسان في بيته بالليل ويعمل فكره فيه سمّي الفكر المستقصى مبيّتا أو مأخوذ من بيت الشعر لأن الشاعر يبالغ في التفكّر إذا أراد أن ينشد في القريض ونسجه، والمراد أنّهم غيّروا بالليل وبدئوا ما قالوه بأن أضمروا الخلاف عليك فيما أمرتهم به ونهيتهم عنه أو المعنى دبّروا ليلا غير ما أطاعوا نهارا، وهو قريب من معنى الأول. في والمة يَكْتُبُ مَا يُبَيّسَوُنَ كَ في اللوح ليجازيهم به أو المراد من المكتب» ينزله إليك في الكتاب في في اللوح ليجازيهم به أو المراد وأن لا يسمّيهم بأعيانهم إلى أن يستقر الإسلام ويعلو أمره وفوض أمرك إليه تعالى في وكذ في بالتي ونتي به.

أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ آخَطِنَاكَ حَثِيرًا ۞ وَإِذَا جَآءَهُمَ أَمَرٌ مِنَ ٱلأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُوا بِدٍ وَلَوْ رَدُوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُوْلِي ٱلأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَاَنَبَعْتُمُ ٱلشَيْطَانَ إِلَا قَلِيلَا ۞

ولمّا كان المنكرون نبوته تلاظ يعتقدون أنّه متخرّص فلا جرم أمرهم اللّه بأن يتفكّروا في صحّة نبوته بالدليل فقال: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرَءَانَ ﴾ والتدبّر عبارة عن النظر في عاقبة الأمور وأدبارها.

ودلالة القرآن على صحّة نبوته وصدق محمّدﷺ من ثلاثة أوجه: أحدها: فصاحته وثانيها: اشتماله على الأخبار عن الغيوب والثالث: سلامته عن الاختلاف.<sup>(۱)</sup> وكان المنافقون يتواطئون في السرّ على أنواع من المكر والكيد والله سبحانه يطّلع الرسول حالا فحالا ويخبره فذلك لو لم يحصل

ا\_ تفسير الرازي، ج ١، ص ١٩٦.

٠٢. المعالية الم

بأخبار الله وإلَّا لما اطَرد الصدق وكان يظهر في قول محمّدﷺ أنواع الاختلاف فلمًا لم يظهر ذلك علم أنّ ذلك بإخبار الله إيّاه.

والقرآن كتاب كبير ومشتمل على أنواع كثيرة من العلوم فلو كان من عند غير الله لوقع فيه أنواع من الكلمات المتناقضة، والقرآن يصدق بعضه بعضا.

فإن قيل: أليس قوله مثلا: ﴿ فَوَرَبِكَ لَنَسْتَلَنَّهُمَ أَجْمَعِينَ ﴾<sup>(١)</sup> كالمنافس لقوله: ﴿ فَيَوْمَهِنِ لَا يُسْتَلُ عَن ذَنْيُوه إِنسٌ وَلَا جَمَانٌ ﴾<sup>(٢)</sup> وكذلك آيات الجبر كالمناقضة لآيات القدر؟ فالجواب أنّ هذا كلام من لا يعلم علم التفسير وإلّا فمعلوم عند أهل العلم أنّه لا منافاة ولا مناقضة بين شيء منها البتّة.

قال أبو مسلم الإصفهانيّ: إنّ عدم الاختلاف حاصل أيضا في الفصاحة بحيث لا يكون في جملته ما يعدّ في الكلام الركيك بل بقيت الفصاحة فيه من أوله إلى آخره على نهج واحد ومن المعلوم أنّ الإنسان وإن كان في غاية البلاغة ونهاية الفصاحة إذا كتب كتابا طويلا مشتملا على المعاني الكثيرة فلا بدّ وأن يظهر التفاوت في كلامه بحيث كان بعضه قويًا محكما وبعضه منحلًا نازلا، ولمّا لم يكن القرآن كذلك علمنا أنّه المعجز ومن عند الله.<sup>(٣)</sup>

وحاصل المعنى: أفلا يتفكّر اليهود والمنافقون في القرآن إذ ليس فيه خلل ولا تناقض ليعلموا أنّهم لا يقدرون على مثله وأنّه حجّة وليس من كلام أحد من الخلق وهو مشتمل على أنواع من الحكم من أمر بحسن ونهي عن قبيح وخبر صادق ودعوة إلى مكارم الأخلاق فإنّ من تدبّر فيه علم جميع ذلك ﴿وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ ﴾ أي: لو كان من عند النبيّ أو كان يعلمه بشر

- ١\_سورة الحجر: ٩٢.
- ٢- سورة الرحمن:٣٩.
- ٣\_ بحارالأنوار، ج ١٧، ص ١٧٤.

| ۱۸۱ | <u>يَوَ</u> الِيَتِيَّالِ | Ņ |
|-----|---------------------------|---|
|-----|---------------------------|---|

كما زعموا المؤلَوَجَدُوا فِيهِ أَخْتِلَنْهَا صَحَيْبِرًا ﴾ والاختلاف في الكلام يكون على ثلاثة أضرب: اختلاف تناقض واختلاف تفاوت واختلاف تلاوة، فاختلاف التفاوت يكون في الحسن والقبيح والخطأ والصواب ونحو ذلك فهذا الجنس من الاختلاف لا يوجد في القرآن كما أنَّه لا يوجد اختلاف التناقض وأمّا اختلاف التلاوة مثل اختلاف مقادير الآيات والسور واختلاف الأحكام في الناسخ والمنسوخ بما تقتضيه المصلحة فذلك موجود في القرآن فإنّ الناسخ ثابت مقرر إلى يوم القيامة فليس فيه تناقض وتفاوت بعد تقريره وثبوته.

قال أبو عليّ الجبّائيّ: دلّت الآية على أنّ أفعال العباد غير مخلوقة للّه لأن ﴿وَلَوَكَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اَخْيَلَنَهُا صَحَيْيًا ﴾ يقتضي أنّ فعل العباد لا ينفك عن الاختلاف وفعل اللّه لا يوجد فيه التفاوت لقوله: ﴿مَا تَرَىٰ فِي خَلَقِ ٱلرَّحْمَنِ مِن تَغَنُوُنُو ﴾<sup>(١)</sup> فهذا يقتضي أنّ فعل العبد لا يكون فعلا للّه.<sup>(٢)</sup>

أواذا جَآمَهُم أمّرٌ مِّنَ ٱلأَمّنِ أَو ٱلْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ. > حكى سبحانه عن المنافقين وضعفة المسلمين نوعا آخر من القبائح وهو أنّه إذا جاءهم الخبر بأمر من الأمور سواء كان ذلك الخبر من باب الأمن مثل ظهور المؤمنين وغلبتهم على عدوتهم أو من باب الخوف مثل إرجافهم بأن العدو قصدوهم وأضروا بالمؤمنين أذاعوا وأفشوا من هذه الأراجيف في المدينة وكانت إذاعتهم مفسدة.

﴿وَلَوَ رَدُّوهُ ﴾ ذلك الخبر ﴿إِلَى ٱلرَّسُولِ ﴾ وسكتوا إلى أن يظهر الرسول ﴿وَإِلَى أَوْلِي ٱلأَمَرِ مِنْهُمٌ ﴾ قال أبو جعفر ﷺ: هم الائمة المعصومون». وقال السدّيّ وأبو زيد وأبو عليّ الجبّانيّ: هم أمراء السرايا والولاة. وقال الحسن

- ١\_ سورة الملك: ٣.
- ٢- تفسير الرازي، ج ١٠، ص ١٩٧.

وقتادة وغيرهم: إنَّهم أهل العلم والفقه الملازمون للنبيَّ.

ولَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمٌ ﴾ قيل: إنّ الضمير في «منهم» يعود إلى «اولي الأمر» وهو الأظهر. وقيل: يعود إلى المنافقين والضعفة من المسلمين أي: لعلم ذلك الأمر وتدبيره الرسول واولي الأمر الذين يستخرجون صدقه عن كذبه وصلاحه عن فساده بعلمهم وأنظارهم الصحيحة وبالوحي والتجارب. وأصل الاستنباط إخراج النبط وهو الماء يخرج من البئر أوّل ما تحفر يقال: أنبط الحفّار إذا بلغ الماء، وسمّي القوم الذين ينزلون بالبطائح من العراق نبطا لاستنباطهم الماء من الأرض.

وفي الآية إشعار بالنهي عن إفشاء السرّ. قيل لبعض العقلاء: كيف حفظك للسر؟ قال: أنا قبره. ومن هذا قيل: صدور الأبرار قبور الأسرار.

فَوَلَوَلَا فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ أي: ولو لا إيصال مواد الألطاف من جهة الله. وقيل: المراد من فضل الله الإسلام، والمراد من الرحمة القرآن، عن ابن عبّاس. وقيل: فضل الله النبيﷺ ورحمته القرآن، عن الضحّاك والجبّائيّ والسديّ، وروي عن الصادقين للمالية فضل الله ورحمته محمّد وعليّ صلوات الله عليهما.

لَأُلَا تُبْعَثُمُ الشَّيْطَنْ إِلَّا فَلِيلًا ﴾ بالكفر والضلال أي: إلَّا قليلا منكم فإن من خصَه بعقل راجح وقلب مطمئن مثل زيد بن نفيل وورقة بن نوفل وأمثالهم المعدودين مثل قس ابن ساعدة ومن كان على دين المسيح صحيحا ومعترفون بنبوة محمّد تلاقي قبل بعثته، وهذا المعنى على ظاهر الآية أوفق.

وقيل: إنّ في الكلام تقديما وتأخيرا والاستثناء من قوله: ﴿أَذَاعُوا بِعِ.﴾ فيكون المعنى: أذاعوا به إلّا قليلا، عن ابن عبّاس وجماعة كالبلخيّ والفرّاء والطبريّ والمبرّد والكسائيّ. وقيل: الاستثناء من قوله: ﴿لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسَتَنُبِطُونَهُ مِنْهُمٌ... إلّا قَلِيلًا ﴾. أو المراد في معنى الآية: ولو لا فضل الله عليكم بالنصرة والفتح مرّة بعد أخرى لاتّبعتم الشيطان فيما يلقى إليكم من الوساوس والخواطر الفاسدة إلى الجبن والفشل الموجبة لضعف النيّة والبصيرة إلًا قليلا من أصحاب الرسول الَّذين هم أهل البصائر النافذة والنيَّات الخالصة ولا يشكُّون في نصرة الله وإنجاز وعده وإن أبطأ بعض الإبطاء.

فَقَائِلٌ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ لَا تُكَلَّفُ إِلَّا نَفْسَكَ وَحَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَكُفَّ بَأْسَ ٱلَّذِينَ كَغَرُوا وَاللَّهُ أَشَدُ بَأْسَا وَأَشَدُ تَنكِيلًا ٢

أمر سبحانه بالقتال فقال: ﴿فَغَنَنِلْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ والفاء جواب لقوله: ﴿ وَمَن يُقَدِيلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُغْتَلْ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُؤْتِهِ أَجْرًا عَظِيمًا... فَقَدَيْل فِي سَبِيلِ ٱللهِ ﴾ فيكون المعنى إن أردت الأجر العظيم فقاتل في سبيل الله ويجوز أن يكون متّصلا بقوله: ﴿وَمَا لَكُرْ لَا نُفَنْئِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ... فَقَنْئِلْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ والخطاب للنبيَّ خاصَّة أمره الله أن يقاتل في سبيل الله وحده بنفسه.

﴿لَا تُكَلِّفُ إِلَّا نَفْسَكَ ﴾ وأنت مكلف بفعل نفسك لأنَّه لا ضرر عليك في فعل غيرك فلا تهتم بتخلُّف المنافقين على الجهاد فإنَّ ضرر ذلك عليهم.

فَوَحَرِضِ ٱلْتَوْمِنِينَ ﴾ وحثُّهم عليه وقد امر ﷺ بالجهاد ولو وحده، وكان أبو سفيان واعد الرسول اللقاء في بدر الصغرى فكره بعض الناس أن يخرجوا فنزلت هذه الآية فخرج وما معه إلًا سبعون رجلا ولم يلتفت إلى أحد ولو لم يتَبعوه لخرج وحده ودلّت الآية على أنَّه ﷺ كان أشجع الخلق وأعرفهم بكيفيَّة القتال لأنَّه ما كان يأمره بذلك إلَّا وهو ﷺ أشجع الناس وأقدرهم.

قال الزمخشريّ: قرئ «لا تكلّف» بالجزم على النهي و«لا نكلّف» بالنون وكسر اللام. ونصب «نفسك» على مفعول ما لم يسمّ فاعله. ﴿ عَمَى أَلَمُهُ أَن يَكُفَّ بَأْسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ وعسى من الله جزم، وعسى حرف من حروف المقاربة وفيه ترجّ وطمع وذلك على الله محال، ولكن إطماع الكريم إيجاب. والبأس أصله المكروه يقال: بنس الشيء هذا، إذا وصف بالرداءة وقد كف سبحانه بأسهم فقد بدا لأبي سفيان وقال: هذا عام مجدب وما كان معهم زاد إلًا السويق فترك إلى محاربة رسول الله.

ئم قال: ﴿وَاللَّهُ أَشَـذُ بَأْسَـا وَأَشَـدُ تَنَكِيلًا ﴾ يقال: نكلت فلانا إذا عاقبته عقوبة تنكل غيره عن ارتكاب مثله أي: إنّ عذاب الله وتنكيله أشد من عذاب غيره ومن تنكيله، وقيل في معنى التنكيل: الشهرة بالأمور الفاضحة أو الانتقام والإهلاك.

مَّن يَشْفَعْ شَفَع**َةً** حَسَنَةً يَكُن لَهُ, نَصِيبٌ يِّنها ۖ وَمَن يَشْفَعْ شَفَعَةً سَيِّنَةً يَكُن لَهُ,كِفْلُ مِنْهِماً وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ تُمِقِينَا ۞

الشفاعة من الشفع الَّذي هو ضد الوتر فإن الرجل إذا شفع بصاحبه صار ثانيه. ووجه تعلَق الآية بما قبلها أنَّه تشي لما كان يرغَبهم في القتال ويبالغ في تحريضهم عليه فكان بعض المنافقين يشفع إلى النبي تشي في أن يأذن لبعضهم في التخلف عن الغزو فنهى الله عن مثل هذه الشفاعة وبيّن أن الشفاعة إنّما تحسن إذا كانت وسيلة إلى إقامة طاعة الله فإذا كانت وسيلة إلى معصية كانت محرّمة منكرة فبيّن سبحانه أن النبي تشي لما حرّضهم على الجهاد فقد استحق بذلك التحريض أجرا عظيما.

وحاصل المعنى أن الشفاعة الحسنة هي أن يشفّع إيمانه بالله بقتال الكفّار، والشفاعة السيّنة أن يشفّع كفره بالمحبّة للكفّار والشفاعة الحسنة هي الّتي روعي بها حقّ مسلم ودفع بها عنه شرّ أو جلب إليه خير وابتغي بها وجه الله وكانت في أمر جائز لا في حدّ من حدود الله ولا في حقّ من الحقوق فيكُن لَهُ نَصِيبٌ مِنْهَا ﴾ وهو ثواب الشفاعة. ﴿وَمَن يَشْفَعْ شَغَنّعَةُ سَيِّنتَةً ﴾ وهي ما كانت بخلاف الحسنة ﴿يَكُن لَهُ كِغَلٌ مِنْهَا﴾ أي: نصيب من وزرها مساولها في المقدار من غير أن ينقص منه شيء، والشفاعة في الحدود لا تجوز والحدود عقوبة مقدّرة يجب على الإمام إقامتها بعد الثبوت حقًا لله. قال الزمخشريّ: شيئان شينان في الإسلام: الشفاعة في الحدود والرشوة في الأحكام.

قالﷺ: «ما من **صدقة أفض**ل من **صدقة اللسان»،** قيل: وكيف ذلك؟ قال: «الشفاعة يحقن بها الدم ويجرّ بها المنفعة إلى مسلم ويدفع بها المكروه عن آخر».<sup>(۱)</sup>

قال الغزاليّ: إنّ الشفاعة هي التوسّط بالقول في وصول شخص إلى منفعة من المنافع المباحة الدنيويّة أو الاخرويّة وخلاصه من مضرّة ما كذلك.

ومن حقوق الإسلام على المسلمين أن يشفع المسلم لكلّ من له حاجة من المسلمين إلى من له عنده منزلة ويسعى في قضاء حاجته بما يقدر عليه، ومن الشفاعة الحسنة الدعاء للمسلم فإنّه شفاعة إلى الله.

وعن النبيﷺ: «من دعا لأخيه المسلم بظهر الفيب استجيب له وقال له الملك: ولك مثل ذلك. وذلك لأن الدعاء بظهر الغيب بعيد عن شائبة الطمع والرياء بخلاف دعاء الحاضر للحاضر فإنه قلّما يسلم من ذلك فالغانب لا يدعو للغانب إلّا لله خالصا فيكون مقبولا».<sup>(۲)</sup>

المقتدر. وقيل: ألمَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَقَرِ مُقِينًا ﴾ قيل: في معنى المقيت أقوال: أحدها: أنَّه المقتدر. وقيل: الحفيظ الذي يعطي الشيء قدر الحاجة وقيل: معناه الشهيد. وقيل: الحسيب، وقيل: المجازي أي: يجازي على كلَّ شيء من الحسنات والسيّئات وعلى المعاني يؤول المعنى إلى أنَّه تعالى قادر على إيصال النصيب والكفل من الجزاء إلى الشافع إن خيرا فخير إن شرّ فشرّ.

وَإِذَاحُيِّيهُم بِنُحِيَةٍ وَنَحَيُوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُوها إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَى كُلّ شَيْء حَسِيبًا ٢

١- راجع: كنز العمال، ج ٦، ص ٤١٥؛ والجامع الصغير للسيوطي، ج ٢، ص ٥١٧. ٢- جوامع الجامع، ج ١، ص ٤٧٤؛ والصافي، ج ١، ص ٤٧٦؛ وكنز الدقائق، ج ٢، ص ٥٥٣. ٢٨٦. المستقد / ج ٣

لما أمر المؤمنين بالجهاد أمرهم أيضا بأن الأعداء لو رضوا بالمسالمة فكونوا أنتم أيضا راضين بذلك. و«التحيّة» تفعلة من حيّيت وكان في الأصل «تحيية» مثل توصية والتسمية وكان عادة العرب قبل الإسلام أنّه إذا لقى بعضهم بعضا قالوا: «حيّاك الله» واشتقاقه من الحياة كأنّه يدعو له بالحياة فكانت التحيّة عندهم عبارة عن قول بعضهم لبعض: حيّاك الله، فلما جاء الإسلام أبدل ذلك بالسلام فجعلوا التحيّة اسماً للسلام قال تعالى: ﴿يَعِيَّتُهُمْ يَوَمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَمٌ ﴾<sup>(١)</sup> ومنه قولهم: «إنّا محيّوك يا سلمى فحيّينا» وقال عنترة: «حيّيت من طلل تقادم عهده».

وكلمة «السلام عليك» أتم وأكمل من قوله: «حيّاك الله» لأنّ الحيّ إذا كان سليما كان حيّاً لا محالة وليس إذا كان حيّا كان سليما فقد تكون حياته مقرونة بالآفات فثبت أنّ قوله: «السلام عليك» أتمّ وأكمل من قوله: حيّاك اللّه.

على أنّ السلام اسم من أسماء الله فالابتداء بذكر الله أكمل وقد وصف ذاته المقدّس بالملك القدّوس السلام وأمر محمّدا على سبيل المشافهة فقال: ﴿ وَلِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِيرَتَ يُؤْمِنُونَ بِتَابَنِتِنَا فَقُلْ سَلَنَمُ عَلَيَّكُمْ ﴾.<sup>(٢)</sup>

قيل: إنّ ملك الموت يقول في إذن المؤمن: السلام يقرؤك السلام، ويقول: أجبني فإنّي مشتاق إليك واشتاقت الجنّات والحور العين إليك، فإذا سمع المؤمن البشارة يقول لملك الموت: للبشير منّي هديّة ولا هديّة أعزَ من روحي فاقبض روحي هديّة لك.

ويروى في التفسير أنّ اليهود كانوا إذا دخلوا قالوا: «السلام عليك» فحزن الرسول لهذا المعنى فبعث الله جبرئيل وقال إن كان اليهود يقولون: «السلام عليك»

> ا\_ سورة الأحزاب: ٤٤. ٢\_ سورة الأنعام: ٥٤.

فيوكو النشيقاة .....

فأنا أقول: «السلام عليك» وأنزل قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَتَهِ حَكَتُهُ, يُصَهَلُونَ... ﴾.<sup>(1)</sup> روي أنّ عبد الله بن سلام قال: لمّا سمعت بقدوم رسول الله دخلت في غمار الناس فأوّل ما سمعت منه: «يا أيّها الناس أفشوا السلام وأطعموا الطعام وصلوا الأرحام وصلوا بالليل والناس نيام تدخلوا الجنّة بسلام. وكان تحيّة النصارى وضع اليد على الفم وتحيّة اليهود بعضهم لبعض الإشارة بالأصابع وتحيّة المجوس الانحناء وتحيّة العرب بعضهم لبعض أن يقولوا: حياك الله، وللملوك أن يقولوا: أنعم صباحاً. فصار تحية المسلحين «السلام عليك ورحمة الله وبركاته». والسلام سنّة والجواب واجب بين المسلمين وترك الجواب إهانة والإهانة ضرر والضرر حرام».

فَوَحَيُّواً بِآحَسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُّوهَآ ﴾ روي أن رجلا قال للرسول الله السلام عليك يا رسول الله، فقال الله الله العلم ورحمة الله»، وقال آخر: السلام عليك ورحمة الله، فقال الله الله السلام ورحمة الله وبركاته»، وجاء ثالث فقال: السلام عليك ورحمة الله وبركاته فقال الله الله الموجمة الله وبركاته»، فقال الرجل: فأين قول الله: ﴿ بِآحَسَنَ مِنْهَآ ﴾ ؟ فقال الله الم تركت لي فضلا فرددت عليك ما ذكرت».

قال الرازيّ: إنّ المبتدئ يقول: السلام عليك، والمجيب يقول: وعليكم السلام، فكان الابتداء بذكر اسم الله فإذا قال المجيب: وعليكم السلام، كان الاختتام بذكر الله، وهذا الترتيب حسن.<sup>(۲)</sup>

قيل: إذا استقبلك رجل واحد فابتدء وقل: سلام عليكم، واقصد الرجل والملكين فإنّك إذا سلّمت عليهما ردّ السلام عليك ومن سلّم الملك عليه فقد سلم من عذاب اللّه، والأمر بردّ السلام على المسلم إن كان مسلما وإلّا فليقل:

- ١\_ سورة الأحزاب: ٥٦.
- ٢۔ تفسير الرازي، ج ١٠ ص٧١٢.

1AY .....

وعليكم، لا يزيد على ذلك.

قال ابن عبّاس: في قوله ﴿ أَوَّ رُدُّوهَا ﴾ لأهل الكتاب. وروى الواحديّ بإسناده عن أبي أمامة عن مالك بن التيّهان قال: قال رسول اللهﷺ: «من قال: السلام عليكم، كتب له عشر حسناته ومن قال: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. كتب له عشرون حسنة ومن قال: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. كتب له ثلاثون».<sup>(۱)</sup>

﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِ شَقَءٍ حَسِيبًا ﴾ أي: حفيظا أو كافيا ومجازيا. اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَهُ إِلَىٰ هُوَ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَكَمَةِ لَا رَيْبَ فِيهُ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيثًا (٧٠)

قوله: ﴿ أَلَنَّهُ ﴾ مبتدأ وخبره ﴿ لَآ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ﴾ أي: لا إله في الأرض ولا في السماء غيره ﴿ لِيَجْمَعَنَّكُمْ ﴾ جواب قسم محذوف أي: والله ليحشرنكم من قبوركم ﴿ إِلَى ﴾ حساب ﴿ يَوْمِ ٱلْقِيَنَمَةِ ﴾ «و القيامة» بمعنى القيام والتاء للمبالغة لشدة ما يقع فيه من الهول.<sup>(٢)</sup> ﴿ لَا رَيَّبَ فِيهُ وَمَنَ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا ﴾ أي: موعدا لا خلف لوعده. وقيل: معناه لا أحد أصدق من الله في الخبر الذي يخبر به.

النظم: لمتا أمر تعالى ولهى فيما قبل بيّن بعده أنّه الإله الّذي لا يستحقّ العبادة سواه أي: فاعلموا على حسب ما أوجبه عليكم فإنّه يجازيكم به ثمّ بيّن وقت الجزاء، وقيل: إنّما اتّصل بقوله: «حسيبا» أي: إنّما الحسيب هو الله. فَمَا لَكُمْ فِي ٱلْمُنْفِقِينَ فِتَتَيْنِ وَٱللَّهُ أَرَكَسَهُم بِمَا كَسَبُوَأً أَثْرِيدُونَ أَن تَهْدُوا مَنَ أَضَلَ ٱللَّهُ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ سَبِيلَا ()

١ـ فتح الباري، ج ١١، ص ٢؟ ومجمع البيان، ج ٣، ص ١٤٨. ٢ـ هنا سقط من النسخة عدة أوراق أوردنا مكانها من نص الطبرسي في المجمع. ولم تتعرض لما ذكره في وجه الإعراب والقراءة والحجة عليها صوناً لسرد الكتاب وسنشير عنه اختتام مافقد. ين التقل

أسباب النزول: اختلفوا فيمن نزلت هذه الآية فيه، فقيل: نزلت في قوم قدموا المدينة من مكّة فأظهروا للمسلمين الإسلام ثمّ رجعوا إلى مكّة لأنّهم استوخموا<sup>(۱)</sup> المدينة فأظهروا الشرك ثمّ سافروا ببضائع المشركين إلى اليمامة فأراد المسلمون أن يغزوهم فاختلفوا فقال بعضهم: لا نفعل فإنّهم مؤمنون وقال آخرون: إنّهم مشركون، فأنزل الله فيهم الآية، عن مجاهد والحسن وهو المرويّ عن أبي جعفر للتي». وقيل: نزلت في الّذين تخلفوا عن احد وقالوا: فإلَوَ نَعَلَمُ قِتَالًا لَأَتَبَعَنْنَكُمْ... كه فاختلف أصحاب رسول الله فقال فريق منهم: نقتلهم، وقال آخرون: لا نقتلهم، فنزلت الآية، عن زيد بن ثابت.<sup>(۲)</sup>

المعنى: ثمّ عاد الكلام إلى ذكر المنافقين فقال تعالى: ﴿فَمَا لَكُمْ ﴾ أَيُها المؤمنون صرتم ﴿فِ ﴾ أمر هؤلاء ﴿ لَلْنَنْفِقِينَ فِتَتَيْنِ ﴾ ؟ أي: فرقتين مختلفتين فمنكم من يكفَرهم ومنكم من لا يكفَرهم ﴿ وَاللَّهُ أَرَّكُسَهُم بِمَا كَسَبُوًا ﴾ أي: ردّهم إلى حكم الكفَّار بما أظهروا من الكفر، عن ابن عبّاس. وقيل: معناه أهلكهم بكفرهم، عن قتادة وقيل: خذلهم فأقاموا على كفرهم وتردّدوا فيه فأخبر عن خذلانه إيّاهم بأنّه أركسهم، عن أبي مسلم. ﴿ أَثَرِيدُونَ أَن تَهَـدُوا فيه أي: تحكموا بهداية ﴿ مَنَ أَضَلَ اللَهُ فِي أَي أي: حكم الله بضلاله وسمّاه ضالًا. وقيل: معنى «أضلّه الله» خذله ولم يوفقه كما وفق المؤمنين، لأنّهم لمّا عصوا وخالفوا استحقّوا هذا الخذلان عقوبة لهم على معصيتهم أي: أتريدون الدفاع عن قتالهم مع أن الله حكم بضلالهم وخذلهم ووكلهم إلى أنفسهم؟

وتال أبو عليّ الجبّائيّ: معناه أتريدون أن تهدوا إلى طريق الجنّة من أضلّه تعالى عن طريق الجنّة والثواب، وطعن على القول الأوّل: بأنّه لو أراد

۱ـ لو يوافق هواؤها أبدانهم.

٢- مجمع البيان، ج ٢، ص ١٥٠؛ وأيضاً رواء المجلسي في البحار، ج ١٩، ص ١٤٤.

التسمية والحكم لقال: من ضلّل الله، وهذا لا يصحَ لأنّ العرب تقول: أكفرته. وكفَرته. قال الكميت:

و طائفة قد أكفرونــي بحــبّكم و طائفة قالوا: مسيء ومــذنب

و أيضا فإنّه تعالى إنّما وصف المؤمنون بهدايتهم بأن سمّاهم مهتدين لأنّهم كانوا يقولون: إنّهم مؤمنون، فقال تعالى: لا تختلفوا فيهم وقولوا بأجمعكم: إنّهم منافقون. ﴿وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَلَن تَجِمدَ لَهُ سَبِيلًا﴾ معناه ومن نسبه الله إلى الضلالة فلن ينفعه أن يحكم غيره بهدايته كما يقال: من جرحه الحاكم فلا ينفعه تعديل غيره.

وقيل: معناه من يجعله الله في حكمه ضالًا فلن تجد له في ضلالته حجّة، عن جعفر ابن حرث قال: ويدلَ على أنّهم هم الَذين اكتسبوا ما صاروا إليه من الكفر دون أن يكون الله تعالى اضطرَهم إليه قوله على أثر ذلك: ﴿ وَدُوا لَوَ تَكَفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا ﴾ فاضاف الكفر إليهم.<sup>(۱)</sup>

وَدُوا لَوَ تَكْفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَآءٌ فَلَا نَتَّخِذُوا مِنْهُمْ أَوْلِيَآءَ حَتَّى يُهَاجِرُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهُ فَإِن تَوَلَّوْا فَخُذُوهُمْ وَآقَتُلُوهُمْ حَتِّ وَجَدَتْمُوهُمْ وَلَا نَنَّخِذُوا مِنْهُمْ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا۞

المعنى: ثمّ بيّن تعالى أحوال هؤلاء المنافقين فقال: ﴿وَدُوا ﴾ أي: ودّ هؤلاء المنافقون الّذين اختلفتم في أمرهم يعني تمنّوا ﴿لَوَ تَكَفُرُونَ ﴾ أنتم باللّه ورسوله ﴿كَمَا كَفَرُوا ﴾ هم ﴿فَتَكُونُونَ سَوَآءَ ﴾ أي: فتستوون أنتم وهم وتكونون مثلهم كفّارا، ثمّ نهى تعالى المؤمنين أن يودّوهم فقال: ﴿فَلَا لَتَّخِدُوا

١- مجمع البيان، ج ٣، ص ١٥٠.

الأمور ﴿ حَتَّى يُهَاجِرُوا ﴾ أي: حتَّى يخرجوا من دار الشرك ويفارقوا أهلها المشركين بالله ﴿ في مَبِيلِ اللهِ في ابتغاء دينه وهو سبيله فيصيروا عند ذلك مثلكم لهم مالكم وعليهم ما عليكم، وهذا قول ابن عبّاس. وإنّما سمّي الدين سبيلا وطريقا لأنّ من يسلكه أدّاه إلى النعمة وساقه إلى الجنّة ﴿ فَإِن تَوَلَّوَا ﴾ أي: أعرضوا عن الهجرة في سبيل الله، عن ابن عبّاس.

أُفَخُذُوهُم ﴾ أيتها المؤمنون ﴿وَاَقَتْلُوهُمْ حَيْثُ وَجَدَنْمُوهُم ﴾ أي: أين أصبتموهم من أرض الله من الحلّ والحرم ﴿وَلَا نَنْتَخِذُوا مِنْهُمَ وَلِيَّا ﴾ أي: أحبتموهم من أرض الله من الحلّ والحرم ﴿وَلَا نَنْتَخِذُوا مِنْهُمَ وَلِيَّا ﴾ أي: خليلا ﴿وَلَا نَضِيرًا ﴾ أي: ناصرا ينصركم على أعدائكم.<sup>(1)</sup>

إِلَّا ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى فَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَنَى أَوْ جَآءُوكُمْ حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ أَن يُقَنِئِلُوكُمْ أَوْ يُقَنِئِلُوا فَوْمَهُمْ وَلَوْ شَآء اللَّهُ لَسَلَطَهُمْ عَلَيْكُرْ فَلَقَنَنَلُوكُمْ فَإِنِ آعْنَرَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَنِئِلُوكُمْ وَأَلْعَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَا جَعَلَ اللَهُ لَكُرْ عَلَيْهِمْ سَبِيلَا ()

المعنى: لممّا أمر تعالى المؤمنين بقتال الَّذين لا يهاجرون عن بلاد الشرك وأن لا يوالوهم استثنى من جملتهم فقال: ﴿إِلَّا الَّذِينَ يَعِبُلُونَ إِلَى قَوْمِ بَيْنَكُمَّ وَبَيْنَهُم مِيتَنَقٌ ﴾ معناه إلّا من وصل من هؤلاء إلى قوم بينكم وبينهم موادعة وعهد فدخلوا فيهم بالحلف أو الجوار فحكمهم حكم أولئك في حقن دمائهم.

واختلف في هؤلاء فالمرويّ عن أبي جعفر لللهِ أنّه قال: «المراد بقوله تعالى: ﴿فَوَمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَنَقُ ﴾ هو هلال بن عويمر السلميّ واتق عن قومه رسول اللهﷺ فقال في موادعته: على أن لا تحيف يا محمّد من أتانا ولا نحيف من أتاك

١- المصدر السابق نفسه.

فنهى الله أن يتعرّض لأحد عهد إليهم»، وبه قال السدّيّ وابن زيد.<sup>(۱)</sup>

وقيل: هم بنو مدلج وكان سراقة بن مالك بن خثعم المدلجيَ جاء إلى النبيﷺ بعد احد فقال: أنشدك الله والنعمة وأخذ منه ميثاقا أن لا يغزو قومه فإن أسلم قريش أسلموا لأنَهم كانوا في عقد قريش فحكم الله فيهم ما حكم في قريش ففيهم نزلت، هذا ذكره عمر ابن شيبة.

ثم استثنى لهم حالة أخرى فقال: ﴿ أَوْ جَآءُوكُمْ حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ ﴾ أي: ضاقت قلوبهم من ﴿ أَن يُقَنِئُوكُمْ أَوْ يُقَنِئُوا قَوْمَهُمْ ﴾ يعني من قتالكم وقال قومهم فلا عليكم ولا عليهم وإنّما عني به أشجع فإنّهم قدموا المدينة في سبعمائة يقودهم مسعود بن دخيلة فأخرج إليهم النبي تشري أحمال التمر ضيافة وقال: «نعم الشيء الهدية أمام الحاجة»، وقال لهم: «ما جاء بكم؟» قالوا: لقرب دارنا منك وكرهنا حربك وحرب قومنا (يعنون بني ضمرة الذين بينهم وبينهم عهد) لقلّتنا فيهم فجئنا لنوادعك فقبل النبي تشري ذلك منهم ووادعهم فرجعوا إلى بلادهم، ذكره علي بن إبراهيم في تفسيره، فأمر الله تعالى المسلمين أن لا يتعرضوا لهؤلاء.<sup>(۳)</sup>

وقيل: هذا إخبار عمّا في المقدور وليس فيه أنّه يفعل ذلك بأن يأمرهم به أو وقيل: هذا إخبار عمّا في المقدور وليس فيه أنّه يفعل ذلك بأن يأمرهم به أو يأذن لهم فيه ومعناه أنّه يقدر على ذلك لو شاء لكنّه لا يشاء ذلك بل يلقي في قلوبهم الرعب حتّى يفزعوا ويطلبوا الموادعة ويدخل بعضهم في حلف من بينكم وبينهم ميثاق في فَلَقَنْتُلُوكُمْ كه أي: لو فعل ذلك لقاتلوكم.

﴿ فَإِنَّ آعَتَزَلُوكُمْ ﴾ يعني هؤلاء الَّذين أمر بالكفِّ عن قتالهم بدخولهم

۱- التبيان، ج ۲، ص ۲۸۵؛ ومجمع البيان، ج ۲، ص ۱۵۳.
 ۲- المصدر السابق نفسه.

في عهدكم أو بمصيركم إليهم حصرت صدورهم أن يقاتلوكم ﴿فَلَمَ يُقَنِيلُوَكُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَمَ ﴾ يعني صالحوكم واستسلموا لكم كما يقول القائل: ألقيت إليك قيادي وألقيت إليك زمامي، إذا استسلم له وانقاد لأمره، والسلم الصلح فَوْفَا جَعَلَ ٱنَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمَ سَبِيلَا ﴾ يعني إذا سالموكم فلا سبيل لكم إلى نفوسهم وأموالهم.

قال الحسن وعكرمة: نسخت هذه الآية والّتي بعدها والآيتان في سورة الممتحنة ﴿ لَا يَنَهَنَكُرُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمَ يُقَنِئِلُوكُمْ فِي اللِّينِ ﴾<sup>(١)</sup> إلى قوله: ﴿ الظَّلِيُونَ ﴾ الآيات الأربع بقوله: ﴿ فَإِذَا آنسَلَخَ ٱلأَشْهُرُ لَلْحُرُمُ فَآقَنْلُوا آلْمُشْرِكِينَ حَيّتُ وَجَدَنْمُوهُرِ...﴾.<sup>(٢)</sup>

سَتَجِدُونَ ءَاخَرِينَ يُرِيدُونَ أَن يَأْمَنُوكُمْ وَيَأْمَنُوا قَوْمَهُمْ كُلَّ مَا رُدُّوَا إِلَى ٱلْفِنْنَةِ أَرْكِسُوا فِيهَا فَإِن لَمْ يَعْتَزِلُوكُمْ وَيُلَقُوا إِلَيْكُرُ السَّلَمَ وَيَكُفُوا آيَدِيَهُمْ فَلَ مَا رُ وَاقْـنُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ وَأُوْلَنَبِكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَنَا مُبِينَا ()

أسباب النزول: اختلف في من عني بهذه الآية فقيل: نزلت في أناس كانوا يأتون النبي تشير فيسلمون رناء ثمّ يرجعون إلى قريش فيرتكسون في الأوثان يبتغون بذلك أن يأمنوا قومهم ويأمنوا نبيّ الله فأبى الله ذلك عليهم، عن ابن عبّاس ومجاهد. وقيل: نزلت في نعيم بن مسعود الأشجعيّ كان ينقل الحديث بين النبي تشير وبين المشركين، عن السديّ وقيل: نزلت في أسد وغطفان، عن مقاتل وقيل: نزلت في عيينة بن حصين الفزاري وذلك أنّه أجدبت بلادهم فجاء إلى رسول الله تشير ووادعه على أن يقيم ببطن نخل ولا يتعرّض له وكان منافقا ملعونا وهو الّذي سمّاه رسول الله تشير الأحمق المطاع

١- سورة الممتحنة: ٨.

٢- سورة التوبة: ٥.

في قومه، وهو المرويّ عن الصادقين للتِّظ<sup>ِ</sup>.<sup>(١)</sup>

المعنى: ثمّ بيّن تعالى طائفة أخرى منهم فقال: ﴿سَتَجِدُونَ مَاخَرِينَ ﴾ يعني قوما أخرين غير الّذين وصفتهم قبل ﴿يُرِيدُونَ أَن يَأْمَنُوكُمْ ﴾ فيظهرون الإسلام ﴿وَيَأْمَنُوا قَوْمَهُمْ ﴾ فيظهرون لهم الموافقة في دينهم ﴿كُلَّ مَا رُدُّوَا إِلَى الفِنْنَةِ أَرْكِسُوا فِيهَا ﴾ المراد بالفتنة هناك الشرك أي: كلّما دعوا إلى الكفر أجابوا ورجعوا إليه والفتنة في اللغة الاختبار والإركاس الرد قال الزجّاج: ﴿أَرْكِسُوا فِيهَا ﴾

فَوَان لَمْ يَعْتَزِلُوكُمْ ﴾ أيتها المؤمنون أي: فإن لم يعتزل قتالكم هؤلاء الذين يريدون أن يأمنوكم ويأمنوا قومهم ﴿وَيُلْغُوّا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ ﴾ يعني ولم يستسلموا لكم فيعطوكم المقادة ويصالحوكم ﴿وَكَهُ لَم ﴿وَيَكُفُوّا آيَدِيَهُمْ ﴾ عن قتالكم فَفَتُخُدُوهُمْ ﴾ أي: فأسروهم ﴿وَاَقْـلُلُوهُمْ حَيْتُ تَقِعْتُمُوهُمْ ﴾ أي: وجدتموهم وأصبتموهم. ﴿وَأُولَنَيْكُمْ جَعَلَنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلَطَنَا تُبِينَا ﴾ أي: حجة ظاهرة، وقيل: عذرا بيّنا في القتال. وسمّيت الحجة سلطانا لأنه يتسلّط بها على الخصم كما يتسلّط بالسلطان.<sup>(۲)</sup>

وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَا خَطَئًا وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَنًا فَتَحْرِرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَمَةً إِلَىٰ آهْلِهِ إِلَا آن يَصَكَدَقُواً فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوٍ لَكُمُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم وَمِيْنَهُم مِيثَنَقٌ فَذِيةٌ مُسَلَمَةً إِلَىٰ آهْلِهِ. وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ

١- تفسير الصافي، ج ١، ص ٤٨٢، ورواه المجلسي في البحار، ج ١٧، ص ٢٠٤.
 ٢- مجمع البيان، ج ٣، ص ١٥٤.

مُؤْمِنَكُمُ فَحَمَن لَمْ يَجِـدْ فَصِـيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَكَتَابِعَيْنِ قَوْنِكُمْ مِنَاقَةً وَكَانَ ٱللَهُ عَلِيـمًا حَكِيمًا ۞

سبب النزول: نزلت في عيّاش بن أبي ربيعة المخزوميّ أخي أبي جهل لأمّه لأنّه كان أسلم وقتل بعد إسلامه رجلا مسلما وهو لا يعلم إسلامه، والمقتول الحارث بن يزيد بن أبي نبشة العامريّ، عن مجاهد وعكرمة والسدّيّ قال: قتله بالحرّة بعد الهجرة وكان من أحد من ردّه عن الهجرة وكان يعذّب عيّاشا مع أبي جهل وهو المرويّ عن أبي جعفر للخِنج.

وقيل: نزلت في رجل قتله أبو الدرداء كان في سريّة فعدل أبو الدرداء إلى شعب يريد حاجة فوجد رجلا من القوم في غنم له فحمل عليه بالسيف فقال: لا إله إلّا الله، فبدر بضربة ثمّ جاء بغنمه إلى القوم ثمّ وجد في نفسه شيئا فأتى رسول الله تشيّل فذكر ذلك له فقال رسول الله تشيّل: «ألا شققت عن قلبه وقد أخبرك بلسانه فلم تصدّقه؟» قال: كيف بي يا رسول تلشيّ فقال: «فكيف بلا إله إلا الله؟» قال أبو الدرداء: فتمنّيت أنّ ذلك اليوم مبتدأ إيماني، فنزلت الآية عن ابن زيد.

المعنى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقَتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَتًا﴾ معناه ما أذن الله ولا أباح لمؤمن فيما عهد إليه أن يقتل مؤمنا إلّا أن يقتله خطأ، عن قتادة وغيره. وقيل: ما كان له كما ليس له الآن قتل مؤمن إلّا أن يقع القتل خطأ. وقيل: تقديره وما كان لمؤمن ليقتل مؤمنا إلّا خطأ كقوله: ﴿ مَا كَانَ لِلَّهِ أَن يَنَخِذَ مِن وَلَدٍ ﴾<sup>(۱)</sup> معناه ما كان الله ليتّخذ ولدا.

وقوله: ﴿ مَّا كَانَ لَكُرُ أَن تُنْبِنُوا شَجَرَهَمَ ﴾ ('' أي: ما كنتم لتنبتوا

۱ـ سورة مريم: ۳۵. ۲ـ سورة النمل: ۲۰. شجرها. وإنّما قلنا: إنّ معناه ما ذكرنا لأنّ الله لا يلحقه الأمر والنهي وإنبات الشجر لا يدخل تحت قدرة العبد فلا يصحّ النهي عنه فمعنى الآية على ما وصفناه: ليس من صفة المؤمن أن يقتل مؤمنا إلًا خطاً، وعلى هذا يكون الاستثناء متّصلا.

ومن قال: إن الاستثناء منقطع قال: قد تمّ الكلام عند قوله: ﴿ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا ﴾ ثمّ قال: فإن كان القتل خطأ فحكمه كذا، وإنّما لم يحمل قوله: ﴿ إِلَا خَطَكًا ﴾ على حقيقة الاستثناء لأنّ ذلك يؤدّي إلى الأمر بقتل الخطأ أو إباحته ولا يجوز واحد منهما. والخطأ هو أن يريد شيئا فيصيب غيره مثل أن يرمي إلى غرض أو إلى صيد فيصيب إنسانا فيقتله وكذلك لو قتل رجلا ظنّه كافرا كما ظنّ عيّاش بن أبي ربيعة وأبو الدرداء على ما قلناه قبل.

وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَطًا فَتَحْرِرُ رَقَبَدَةِ مُؤْمِنَةِ ﴾ أي: فعليه إعتاق رقبة مؤمنة في ماله خاصّة على وجه الكفّاره حقًا لله والرقبة المؤمنة هي البالغة التي آمنت وصلّت وصامت فلا يجزي في كفّارة القتل الطفل ولا الكافر، عن ابن عبّاس والشعبيّ وإبراهيم والحسن وقتادة وقيل: تجزي كلّ رقبة ولدت على الإسلام، عن عطا. والأول أقوى لأن لفظ المؤمن لا يطلق إلّا على البالغ الملتزم للفرائض إلّا أنّ من ولد بين مؤمنين فلا خلاف أنّه يحكم له بالإيمان.

وَدِيَةٌ ﴾ أي: وعليه وعلى عاقلته دية ﴿ مُسَلَمَةٌ إِنَّ أَهْلِهِ. ﴾ أي: إلى أهل القتيل، والمسلّمة هي المدفوعة إليهم موفّرة غير منقّصة حقوق أهلها منها تدفع إلى أهل القتيل فتقسّم بينهم على حسب حساب الميرات ﴿ إِلَّا أَن يَصَكَذَقُوا ﴾ يعني إلّا أن يتصدّق أولياء القتيل بالدية على عاقلة القاتل ويتركوها عليهم.<sup>(۱)</sup>

١- مجمع البيان، ج ٢، ص ١٥٦.

فَوْلَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوِّ لَكُمَّ وَهُوَ مُؤْمِرَ ﴾ معناه فإن كان القتيل من جملة قوم هم أعداء لكم يناصبونكم الحرب وهو في نفسه مؤمن ولم يعلم قاتله أنّه مؤمن فقتله وهو يظنّه مشركا فَوْفَتَحْرِيرُ رَقَبَكَتْم أي أي: فعلى قاتله تحرير رقبة فَرْمَزْمِنَكَتْم ﴾ كفّارة وليس فيه دية، عن ابن عبّاس.

وقيل: إنّ معناه إذا كان القتيل في عداد قوم أعداء وهو مؤمن بين أظهرهم ولم يهاجر فمن قتله فلا دية له وعليه تحرير رقبة مؤمنة فقط لأن الدية ميراث وأهله كفًار لا يرثونه، عن ابن عبّاس في رواية أخرى وإبراهيم والسدّيّ وقتادة وابن زيد.

وَإِن حَكَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيشَقٌ ﴾ أي: عهد وذمة
 وليسوا أهل حرب لكم (فَدِيَةٌ مُسَمَلَمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ. ﴾ تلزم عاقلة قاتله (وتَحَرِيرُ
 رَقِبَةِ مُوْمِنَةٍ )
 ماده المروي عن الصادق الخابي.

واختلف في صفة هذا القتيل أهو مؤمن أم كافر؟ فقيل: إنّه كافر إلّا أنّه يلزم قاتله ديته بسبب العهد، عن ابن عبّاس والزهريّ والشعبيّ وإبراهيم النخعيّ وقتادة وابن زيد.

وقيل: بل هو مؤمن يلزم قاتله الدية يؤدّيها إلى قومه المشركين لأنّهم أهل ذمّة، عن الحسن وإبراهيم ورواه أصحابنا أيضا إلّا أنّهم قالوا: تعطى ديته ورثته المسلمين دون الكفّار، ولفظ الميثاق يقع على الذمّة والعهد جميعا.

﴿ فَكُمَن لَمَ يَجِـدَ أي: لم يقدر على عتق الرقبة بأن لا يجد العبد ولا ثمنه ﴿ فَصِـيَامُ شَهَرَتِن ﴾ أي: فعليه صيام شهرين ﴿ مُتَكَابِعَيْنِ نَوَتَبَةً مِنَ أللَهِ ﴾ أي: ليتوب الله به عليكم فتكون التوبة من فعل الله، وقيل: إنّ المراد بالتوبة هنا التخفيف من الله لأنّ الله إنّما جوّز للقاتل العدول إلى الصيام تخفيفا عليه، ويكون كقوله تعالى: ﴿ عَلِمَ أَن لَن تُخْصُوهُ فَنَابَ عَلَيَكُم ﴾ <sup>(١)</sup> ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيـمًا ﴾ أي: لم يزل عليما بكلِّ شيء ﴿ حَكِيمًا ﴾ فيما يأمر به وينهى عنه، وأمّا الدية الواجبة في قتل الخطأ فمائة من الإبل إن كانت العاقلة من أهل الإبل بلا خلاف، وإن اختلفوا في أسنانها فقيل: هي أرباع: عشرون بنت مخاض وعشرون ابن لبون ذكر، وثلاثون بنت لبون وثلاثون حقّة، وروي ذلك عن عثمان وزيد بن ثابت ورواه أصحابنا أيضا.<sup>(٢)</sup>

وقد روي أيضا في أخبارنا خمس وعشرون بنت مخاض وخمس وعشرون بنت لبون وخمس وعشرون حقَّة وخمس وعشرون جذعة، وبه قال الحسن والشعبيّ.

وقيل: إنّها أخماس: عشرون حقّة وعشرون جذعة وعشرون بنت لبون وعشرون ابن لبون وعشرون بنت مخاض، وهذا قول ابن مسعود وابن عبّاس والزهريّ والثوريّ وإليه ذهب الشافعيّ. وقال أبو حنيفة: هي أخماس أيضا إلّا أنّه جعل مكان ابن لبون ابن مخاض، وبه قال النخعيّ، ورووه أيضا عن ابن مسعود.

قال الطبريّ: هذه الروايات متكافئة والأولى التخيير.

فأمًا الدية من الذهب فألف دينار، ومن الورق عشرة آلاف درهم وهو الأصحَ، وو قيل: اثنا عشر ألفا ودية الخطأ تتأدّى في ثلاث سنين.

ولو خلّينا وظاهر الآية لقلنا: إنّ دية الخطأ على القاتل لكن علمنا بسنّة الرسول والإجماع أنّ الدية في الخطأ على العاقلة وهم الإخوة وبنو الإخوة والأعمام وبنو الأعمام وأعمام الأب وأبناؤهم والموالي وبه قال الشافعيّ. وقال أبو حنيفة: يدخل الوالد والولد فيها ويعقّل القاتل، وقد روى ابن مسعود

- ١- سورة المزمل: ٢٠.
- ۲\_مجمع البيان، ج۲، ص ۱۵۷.

عن النبي ﷺ أنّه قال: «لا يؤخذ الرجل بجريرة ابنه ولا الابن بجريرة أبيه». وليس إلزام الدية للعاقلة على سبيل مؤاخذة البريء بالسقيم لأن ذلك ليس بعقوبة بل هو حكم شرعيَّ تابع للمصلحة، وقد قيل: إن ذلك على سبيل المواسات والمعاونة.<sup>(1)</sup> وَمَن يَقْتُـلَ مُؤْمِنُـا مُتَعَـمِدَا فَجَـزَآؤُمُ جَهَـنَمُ خَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ

سبب النزول: نزلت في مقيس بن صبابة الكناني وجد أخاه هشاما قتيلا في بني النجّار فذكر ذلك لرسول الله للظي فأرسل معه قيس بن هلال الفهري وقال له: قل لبني النجّار: إن علمتم قاتل هشام فادفعوه إلى أخيه ليقتص منه وإن لم تعلموا فادفعوا إليه ديته، فبلّغ الفهري الرسالة فأعطوه الدية، فلما انصرف ومعه الفهري وسوس إليه الشيطان فقال: ما صنعت شيئا أخذت دية أخيك فيكون سبة عليك، اقتل الذي معك لتكون نفس بنفس والدية فضل، فرماه بصخرة فقتله وركب بعيرا ورجع إلى مكّة كافرا وأنشد يقول: قتلت به فهراً وحمّلت عقله سراة بني النجّار أرباب فارع فأدركت ثأري واضطجعت موسّدا وكنت إلى الأوثان أوّل راجع

فقال النبي ﷺ: **«لا أومنه في حلّ ولا حرم فقتل يوم الفتح**»، رواه الضحّاك وجماعة من المفسّرين.

المعنى: لممّا بيّن تعالى قتل الخطأ وحكمه عقّبه ببيان القتل العمد وحكمه فقال: ﴿ وَمَن يَغْتُـلُ مُؤْمِنُـا مُُتَعَـمِّكَا ﴾ أي: قاصدا إلى قتله عالما بإيمانه وحرمة قتله وعصمة دمه.

وقيل: معناه مستحلًا لقتله، عن عكرمة وابن جريح وجماعة. وقيل:

۱\_ مجمع البيان، ج ۳، ۱۵۸.

المعالية الم

معنى التعمّد أن يقتله على دينه، رواه العيّاشيّ بإسناده عن الصادق لله فَنَجَزَآؤُهُ جَهَنَمُ حَلادًا ﴾ مقيما فرنيها وَعَضِبَ ٱلله عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ ﴾ وأبعده من الخير وطرده عنه على وجه العقوبة فواَعَدَ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ ظاهر المعنى، وصفة قتل العمد أن يقصد قتل غيره بما جرت العادة بان يقتل مثله سواء بحديدة حادة كالسلاح أو بخنق أو سمّ أو إحراق أو تغريق أو موالاة ضرب بالعصا أو بالحجارة حتّى يموت، فإن جميع ذلك عمد يوجب القود، وبه قال إبراهيم والشافعيّ وأصحابه.

وقال قوم: لا يكون قتل العمد إلّا بالحديد، وبه قال سعيد بن المسيّب وطاوس وأبو حنيفة وأصحابه. وأمّا القتل شبيه العمد فهو أن يضرب بعصا أو غيرها ممّا لم تجر العادة بحصول الموت عنده فيموت ففيه الدية مغلظة تلزم القاتل خاصّة في ماله دون العاقلة.

وفي هذه الآية وعيد شديد لمن قتل مؤمنا متعمّدا حرّم الله به قتل المؤمن وغلظ فيه، وقال جماعة من التابعين: الآية الليّنة وهي: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَقْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِعِه وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ﴾<sup>(١)</sup> نزلت بعد الشديدة وهي: ﴿ وَمَن يَقْتُـلْ مُؤْمِنُـا مُتَعَمِّدًا ﴾.

وقال أبو مجلز: في قوله: ﴿فَجَـزَآوُمُ جَهَـنَمُ حَكِلِدًا فِيهَا ﴾ فهي جزاؤه إن جازاه. ويروى هذا أيضا عن أبي صالح، ورواه أيضا العيّاشيّ بإسناده عن أبي عبد الله للناي وقد روي أيضا مرفوعا إلى النبي الله أنّه قال: هو جزاؤه إن جازاه.<sup>(۲)</sup>

وروى عاصم بن أبي النجود عن ابن عبّاس في قوله: ﴿فَجَـزَآؤُهُ جَهَـنَّـمُ﴾ قال: هي جزاؤه فإن شاء عذّبه وإن شاء غفر له، وروي عن أبي

ا- سورة النساء: ٤٨ و١١٦.

۲\_مجمع البيان، ج ۳، ص ١٦٠.

صالح وبكر بن عبد الله وغيره أنَّه كما يقول الإنسان لمن يزجره عن أمره: إن فعلته فجزاؤك القتل والضرب، ثمَ إن لم يجاوز بذلك لم يكن ذلك منه كذباً.

واعترض على هذا أبو عليّ الجبّائيّ فقال: ما لا يفعل لا يسمّى جزاء ألا ترى أنّ الأجير إذا استحقّ الاجرة فالدراهم الّتي مع مستأجره لا تسمّى بأنّها جزاء عمله، وهذا لا يصحّ لأنّ الجزاء عبارة عن المستحقّ سواء فعل ذلك أو لم يفعل، ولهذا يقال: جزاء المحسن الإحسان وجزاء المسيء الإساءة. وإن لم يتعيّن المحسن والمسيء حتّى يقال: إنّه فعل ذلك به أو لم يفعل. ويقال لمن قتل غيره: جزاء هذا أن يقتل، وإنّما لا يقال للدراهم: إنّها جزاء الأجير لأنّ الأجير إنّما يستحقّ الاجرة في الذمة لا في دراهم معيّنة، فللمستأجر أن يعطيه منها ومن غيرها.

ومن تعلَق بهذه الآية من أهل الوعيد في أنّ مرتكب الكبيرة لا بدّ أن يخلّد في النار فإنّا نقول له: ما أنكرت أن يكون المراد به من لا ثواب له أصلا بأن يكون كافرا أو يكون قتله مستحلًا لقتله أو قتله لإيمانه، فإنّه لا خلاف أنّ هذا صفة من يخلّد في النار، ويعضده من الرواية ما تقدّم ذكره في سبب نزول الآية وأقوال الأثمّة في معناها، وبعد فقد وافقنا على أنّ الآية مخصوصة بمن لا يتوب وأنّ التائب خارج عن عمومها.

وأمّا ما روي عن ابن عبّاس أنّه قال: لا توبة لقاتل المؤمن إذا قتله في حال الشرك ثمّ أسلم وتاب، وبه قال ابن مسعود وزيد بن ثابت، فالأولى أن يكون هذا القول منهم محمولا على سلوك سبيل التغليظ في القتل، كما روي عن سفيان الثوريّ أنّه سئل عن توبة القاتل فقال: كان أهل العلم إذا سألوا قالوا: لا توبة له وإذا ابتلى الرجل قالوا له: تب.

وروى الواحديّ بإسناده مرفوعا إلى عطاء عن ابن عبّاس أنّ رجلا سأله القاتل المؤمن توبة؟ فقال: لا، وسأله آخر القاتل المؤمن توبة؟ فقال: نعم. فقيل

| اج۳ |  |  |  | ľ |
|-----|--|--|--|---|
|-----|--|--|--|---|

له في ذلك فقال جاءني ذلك ولم يكن قتل فقلت لا توبة لك لكي لا يقتل، وجاءني هذا وقد قتل قلت: لك توبة لكي لا يلقي نفسه بيده إلى التهلكة.<sup>(۱)</sup>

ومن قال من أصحابنا: إن قاتل المؤمن لا يوفَق للتوبة لا ينافي ما قلناه، لأن هذا القول إن صح فإنّما يدلّ على أنّه لا يختار التوبة مع أنّها لو حصلت لأزالت العقاب. وإذا كان لا بلاً من تخصيص الآية بالتوبة جاز أن يختص أيضا بمن تفضّل عليه بالعفو. وروى الواحديّ بإسناده مرفوعا إلى الأصمعي قال: جاء عمرو بن عبيد إلى أبي عمرو ابن العلاء فقال: يا أبا عمرو أيخلف الله ما وعده؟ فقال: لا!، قال: أفرأيت من أوعده على عمل عقابا أيخلف الله وعده فيه؟ فقال أبو عمرو: من العجمة أتيت يا أبا عثمان؟ إن الوعد غير الوعيد، إنّ العرب لا تعد عارا ولا خلفا أن تعد شراً ثمّ لا تفعله يرى ذلك كرما وفضلا وإنّما الخلف في أن تعد خيرا ثمّ لا تفعله، قال: فأوجدني هذا

و إنّي وإن أوعدته أو وعدتـه لمخلف إيعادي ومنجز موعدي

و وجد في الدعاء المرويّ بالرواية الصحيحة عن الصادقين للمنظرة: «يا من إذا وعد وفي وإذا توعد عفا»<sup>(٢)</sup> وهذا يؤيّد ما تقدّم، وقد أحسن يحيى بن معاذ في هذا المعنى حيث قال: الوعد حقّ والوعيد حقّ، فالوعد حقّ العباد على الله ضمن لهم إذا فعلوا كذا أن يعطيهم كذا ومن أولى بالوفاء من الله؟ والوعيد حقّة على العباد قال: لا تفعلوا كذا فاعذّبكم ففعلوا، فإن شاء عفا وإن شاء عاقب لأنه حقّه، وألاهم بربّنا العفو والكرم إنّه غفور رحيم.

وروى إسحاق بن إبراهيم قال: سمعت قيس بن أنس يقول: كنت عند

۱ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ١٦١.
 ٢- مصباح المتهجد، ص ٢٢٩؛ والصحيفه السجادية، ص ٤٩٨.

| فأنشأ يقول: يؤتى بي يوم القيامة فأقام بين يدي الله                    | عمرو بن عبيد في بيته              |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| في النار فأقول: أنت قلت: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَكُ                  | فيقول: قلت: إنّ القاتل            |
| ني البيت أصغر سنًا منِّي ـ أرأيت أن لو قال لك فإنِّي                  | الآية، فقلت له: _وما ف            |
| أَن يُشْرَكَ بِدِ. وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ﴾ من أين | قلت: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ |
| عفر لهذا؟ قال: فما استطاع أن يرد على شيئا.(()                         |                                   |

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا إِذَا ضَرَبْتُمَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَنَبَيَّنُوا وَلَا نَقُولُوا لِمَن ٱلْقَ إِلَيْحَكُمُ ٱلسَّلَمَ لَسْتَ مُؤْمِنَا تَبْتَغُونَ عَرَضَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا فَعِندَ ٱللَّهِ مَعَانِمُ كَزِيرَةٌ كَذَلِكَ حُنْتُم مِن قَبْلُ فَمَنَ ٱللَّهِ عَلَيْحُمْ فَتَبَيَّنُوا إِنَّ ٱللَّهِ كَانَة كَانَ بِمَا نَعْمَلُونَ خَبِيرًا <sup>(1)</sup>

سبب النزول: قيل: نزلت في اسامة بن زيد وأصحابه بعثهم النبيّ في سريّة فلفوا رجلا قد انحاز بغنم له إلى جبل، وكان قد أسلم فقال لهم: السلام عليكم! لا إله إلّا الله محمّد رسول الله، فبدر إليه اسامة فقتله واستاقوا غنمه، عن السديّ.

وروي عن ابن عبّاس وقتادة أنّه لمّا نزلت الآية حلف اسامة أن لا يقتل رجلا قال لا إله إلّا الله، وبهذا اعتذر إلى عليّاليَّ لمّا تخلّف عنه، وإن كان عذره غير مقبول لأنّه قد دلّ الدليل على وجوب طاعة الإمام في محاربة من حاربه من البغاة لا سيّما وقد سمع النبي الشيَّ يقول: «حربك يا عليّ حربي وسلمك سلمي».

وقيل: نزلت في محلم بن جثامة الليثيّ وكان بعثه النبيّ لليّ في سريّة فلقيه عامر ابن الأضبط الأشجعيّ فحيّاه بتحيّة الإسلام، وكان بينهما إحنة فرماه بسهم فقتله، فلمّا جاء إلى النبيّ جلس بين يديه وسأله أن يستغفر له، فقالﷺ: «لا غفر الله لك»، فانصرف باكيا فما مضت عليه سبعة أيّام حتّى

۱ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ١٦٢؛ والدرالمنثور، ج ٢، ص ١٩٨.

هلك فدفن فلفظته الأرض، فقال اللغ \_ لمّا اخبر به ــ: «إنّ الأرض تقبل من هو شرّ من محلم صاحبكم، ولكنّ الله أراد أن يعظم من حرمتكم». ثمّ طرحوه بين صدفي جبل وألقوا عليه الحجارة، فنزلت الآية، عن الواقديّ ومحمّد بن إسحاق ابن يسار رواية عن ابن عمرو ابن مسعود وأبي حدرد.

وقيل: كان صاحب السريّة المقداد، عن سعيد بن جبير. وقيل: أبو الدرداء، عن ابن زيد.<sup>(۱)</sup>

المعنى: لممّا بيّن تعالى أحكام القتل وأنواعه عقّب ذلك بالأمر بالنئبّت والتأنّي حتّى لا يفعل ما يعقّب الندامة فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ عَامَنُوًا إِذَا ضَرَبَتُمَ ﴾ أي: سرتم وسافرتم ﴿ في سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ للغزو والجهاد ﴿ فَتَبَيَّنُوا ﴾ أي: ميّزوا بين الكافر والمؤمن – وبالثاء والتاء – توقّفوا وتأنّوا حتّى تعلموا من ميّزوا بين الكافر والمؤمن – وبالثاء والتاء – توقّفوا وتأنّوا حتّى تعلموا من يستحق القتل، والمعنيان متقاربان، والمراد بهما لا تعجلوا في القتل لمن أظهر السلام ظنّا منكم بأنّه لا حقيقة لذلك. ﴿ وَلَا نَقُولُوا لِمَنَ ٱلْقَتَى إِلَيْ يَحْمُمُ السلام ظنّا منكم بأنّه لا حقيقة لذلك. ﴿ وَلَا يَقُولُوا لِمَنَ ٱلقَتَى إِلَيْ يَحْمُمُ مُوالاً أنه من أهل ملّتكم ﴿ لَسَتَ مُؤْمِنًا ﴾ أي: ليس لإيمانك حقيقة وإنّما أسلمت خوفا من القتل أو لست بآمن.

﴿ تَبْتَغُونَ ﴾ أي: تطلبون ﴿ عَرَضَ ٱلْحَيَوَةِ ٱلدَّنِيمَا ﴾ يعني الغنيمة والمال والمتاع الحياة الدنيا الذي لا بقاء له ﴿ فَعِندَ ٱللَّهِ مَعَانِدُ كَثِيرَةً ﴾ أي: في مقدوره فواضل ونعم ورزق إن أطعتموه فيما أمركم به، وقيل: معناه: ثواب كثير لمن ترك قتل المؤمن. ﴿ كَذَلِكَ كُنُنتُم مِّن قَبَّلُ ﴾ اختلف في معناه فقيل: كما كان هذا الذي قتلتموه مستخفيا في قومه بدينه خوفا على نفسه كنتم أنتم مستخفين بأديانكم من قومكم حذرا على أنفسكم، عن سعيد نفسه كنتم أنتم مستخفين بأديانكم من قومكم حذرا على أنفسكم، عن سعيد

١ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ١٦٣؛ ورواه المجلسي في البحار، ج ١٩، ص ١٤٨.

فيوكؤ النكتية .

بن جبير. وقيل: كما كان هذا المقتول كافرا فهداه الله كذلك كنتم كفًارا فهداكم الله، عن ابن زيد والجبّائيّ. وقيل: كذلك كنتم أذلًاء واحاد إذا سار الرجل منكم وحده خاف أن يختطف، عن المغربيّ.

فَنَمَكَ ٱللَّهُ عَلَيَحَكُمُ ﴾ فيه قولان: أحدهما فمن الله عليكم بإظهار دينه وإعزاز أهله حتَّى أظهرتم الإسلام بعد ما كنتم تكتمونه من أهل الشرك، عن سعيد بن جبير. وقيل: معناه: فتاب الله عليكم.

أُفَتَبَيَّنُوا ﴾ أعاد هذا اللفظ للتأكيد بعد ما طال الكلام، وقيل: الأول معناه: تبيّنوا حاله والثاني معناه: تبيّنوا هذه الفوائد بضمائر واعرفوها وابتغوها (إن الله الكلام) والثاني معناه: تبيّنوا هذه الفوائد بضمائر واعرفوها وابتغوها (إن الله كان ) أي: لم يزل (بيما تعملونه (إن الله عليما قبل أن تعملوه.

لَّا يَسْنَوِى ٱلْقَامِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُوْلِي ٱلضَّرَرِ وَٱلْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱلَّهِ بِأَمَوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمَّ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ بِأَمَوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى ٱلْقَامِدِينَ دَرَجَةً وَكُلًا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَىٰ وَفَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ عَلَ ٱلْقَامِدِينَ آخَرًا عَظِيمًا <sup>(1)</sup> دَرَجَحِتِ مِنْهُ وَمَغْفِرَةُ وَرَحْمَةٌ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا <sup>(1)</sup>

سبب النزول: نزلت الآية في كعب بن مالك من بني سلمة ومرارة بن ربيع من بني عمرو بن عوف وهلال بن اميّة من بني واقف، تخلّفوا عن رسول الله يوم تبوك وعذّر الله أولي الضرر وهو عبد الله بن أمّ مكتوم، ورواه أبو حمزة الثماليّ في تفسيره.

وقال زيد بن ثابت: كنت عند النبيّ حين نزلت عليه: ﴿ لَا يَسَتَوِى ٱلْقَنْعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ... وَلَلْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ ولم يذكر ﴿ أَوْلِ ٱلضَّرَدِ ﴾ فقال ابن أمّ مكتوم: فكيف وأنا أعمى لا أبصر؟ فتغشّى النبيّ أَلْشَ الوحي ثمّ سري عنه فقال: اكتب ﴿ لَا يَسَتَوى ٱلْقَنِيدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أَوْلِ ٱلضَّرَدِ ﴾ فكتبتها. المعنى: لممّا حثّ سبحانه على الجهاد عقّبه بما فيه من الفضل والثواب فقال: ﴿لَا يَسَنَوى القَنودُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: لا يعتدل المتخلفون عن الجهاد في سبيل الله من أهل الإيمان بالله وبرسوله والمؤثرون الدعة والرفاهية على مقاساة الحرب والمشقّة بلقاء العدو ﴿غَيَرُ أَوْلِ الغَّرَدِ ﴾ أي: إلّا أهل الضرر منهم بذهاب أبصارهم وغير ذلك من العلل الّتي لا سبيل لأهلها إلى الجهاد للضرر الّذي بهم.

﴿وَٱلْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ ومنهاج دينه لتكون كلمة اللَّه هي العليا والمستفرغون جهدهم ووسعهم في قتال أعداء اللَّه وإعزاز دينه ﴿يَأْمَوَالِهِمْ ﴾ إنفاقا لها فيما يوهن كيد الأعداء ﴿وَأَنفُسِهُمْ ﴾ حملا لها على الكفاح في اللقاء.

وَفَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلمُجَهِدِينَ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ عَلَى ٱلْقَنِعِدِينَ دَرَجَةً ﴾ معناه فضيلة ومنزلة.
الموقاط وعد الله المُشنى إلى معناه وكلا الفريقين من المجاهدين والقاعدين

عن الجهاد وعد الله الجنَّة، عن قتادة وغيره من المفسِّرين.

وفي هذه دلالة على أنّ الجهاد فرض على الكفاية لأنّه لو كان فرضا على الأعيان لما استحقّ القاعدون بغير عذر أجرا، وقيل: لأنّ المراد بالكلّ هنا المجاهد والقاعد من أولي الضرر المعذور، عن مقاتل.<sup>(۱)</sup>

كُوْفَعْتُلُ اللهُ ٱلمُجَهدِينَ عَلَى ٱلْقَنودِينَ ﴾ من غير اولي الضرر ﴿ أَجْرًا عَظِيمًا \*
 دُرَجَنتِ مِنهُ ﴾ أي: منازل بعضها أعلى من بعض من منازل الكرامة، وقيل: هي
 درجات الأعمال كما يقال: الإسلام درجة والفقه درجة والهجرة درجة
 والجهاد في الهجرة درجة والقتل في الجهاد درجة، عن قتادة. وقبل: معنى
 والجهاد في الهجرة درجة والقتل في الجهاد درجة، عن قتادة. وقبل: معنى
 الدرجات هي الدرجات التسع التي درجها في سورة براءة في قوله: 
 مُؤَطِئتًا ﴾
 الدرجات من بعض من منازل الكرامة، وقبل: هي
 منازل الأعمال كما يقال: الإسلام درجة والفقه درجة والهجرة درجة
 والجهاد في الهجرة درجة والقتل في الجهاد درجة، عن قتادة. وقبل: معنى
 والجهاد في الهجرة درجة والقتل في الجهاد درجة، عن قتادة. وقبل: معنى
 والجهاد في الهجرة درجة والقتل في الجهاد درجة، عن قتادة. وقبل: معنى
 والجهاد في الهجرة درجة والقتل في الجهاد درجة، عن قتادة. وقبل: معنى
 والجهاد في الهجرة درجة والقتل في الجهاد درجة، عن قتادة. وقبل: معنى
 والجهاد في الهجرة درجة والقتل في الجهاد درجة، عن قتادة. وقبل: معنى
 والجهاد في الهجرة درجة والقتل في الجهاد درجة، عن قتادة. وقبل: معنى
 والجهاد في الهجرة درجة والقتل في الجهاد درجة، عن قتادة. وقبل: معنى
 والجهاد في الهجرة درجة والقتل في معنه، عن قتادة وقبل: ﴿ ذَالِلُهُمُورُهُ اللهُ وَلَا يَصُعِيبُهُمُ ظَمَاً وَلَا نَصَبُ وَلَا عَمَعَهُ، في سورة براءة في قوله: ﴿ وَالِعُنْ اللهُ وَلَا يَصُعُمُ أَلُهُ مَالُهُ وَلا يَصُعُونَ مُوطِئًا

١- مجمع البيان، ج ٢، ص ١٦٧.

| ۲۰۷ | مِنْ السَّنَة ا |
|-----|-----------------|
|-----|-----------------|

يَغِيظُ ٱلۡحَصَّفَارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوِ نَيَّلًا إِلَّا كُٰنِبَ لَهُـد بِهِ عَمَلٌ مُنَالِحُ ﴾ - إلى قوله - ﴿لِيَجْزِيَهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾<sup>(١)</sup> فهذه الدرجات التسع، عن عبد الله بن زيد.

وَمَنْفِزَةُ وَرَحْمَةً ﴾ هذا بيان خلوص النعيم بأنَّه لا يشوبه غمّ بما كان منه من الذنوب بل غفر له ذلك ثمّ رحمه بإعطائه النعم والكرامات ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا ﴾ لم يزل الله غفّارا للذنوب صفوحا لعبيده من العقوبة عليها رحيما بهم متفضّلا عليهم.

وقد يسأل فيقال: كيف قال في أوّل الآية: ﴿ فَضَّلَ ٱللَّهُ الْمُجَهِدِينَ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنْشَبِهِمْ عَلَ ٱلْقَنْعِدِينَ دَرَجَةً ﴾ ثمّ قال في آخرها: ﴿ وَفَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ عَلَ ٱلْقَنعِدِينَ آجَرًا عَظِيمًا \* دَرَجَنتِ ﴾ وهذا متناقض الظاهر؟

وأجيب عنه بجوابين: أحدهما أنّ في أوّل الآية فضّل الله المجاهدين على القاعدين من أولي الضرر درجة وفي آخرها فضّلهم على القاعدين غير أولي الضرر درجات فلا تناقض لأنّ قوله: ﴿وَكُلَا وَعَدَ ٱللهُ ٱلْمُسْنَىٰ ﴾ يدلَ على أنّ القاعدين لم يكونوا عاصين وإن كانوا تاركين للفضل.

وثانيها ما قاله أبو عليّ الجبّائيّ وهو أنّه أراد بالدرجة الأولى علوّ المنزلة وارتفاع القدر على وجه المدح لهم كما يقال: فلان أعلى درجة عند الخليفة من فلان يريدون بذلك أنّه أعظم منزلة، وبالثانية الدرجات في الجنّة الّتي يتفاضل بها المؤمنون بعضهم على بعض على قدر استحقاقهم.

ونال المغربيّ: إنّما كرّر لفظ التفضيل، لأنّ بالأوّل أراد تفضيلها في الدنيا وأراد بالثاني تفضيلهم في الآخرة. وجاء في الحديث: «إنّ الله فضّل المجاهدين على القاعدين سبعين درجة بين كلّ درجتين مسيرة سبعين خريفا للغرس

۱۲۱ – ۱۲۱ – ۱۲۱.

۲۰۸

الجواد المضمر». (1)

إِنَّ ٱلَّذِينَ نَوَفَنَهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِي ٱنْفُسِمٍمْ قَالُوا فِيمَ كُنُمُ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضُ قَالُوا أَلَمْ تَكُن أَرْضُ اللَهِ وَسِعَةً فَلْهَاجِرُوا فِيهاً فَأُوْلَتِهِكَ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَمُ وَسَآءَت مَصِيرًا (\*) إِلَا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَاللِسَآءِ وَٱلْوِلَدَنِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا (\*) فَأُوْلَتِهِكَ عَسَى اللَّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانِ أَلَهُ عَفُورًا إِنَّ

سبب النزول: قال أبو حمزة الثماليّ: بلغنا أنّ المشركين يوم بدر لم يخلفوا إذا خرجوا أحدا إلّا صبيّا أو شيخا كبيرا أو مريضا فخرج معهم ناس ممّن تكلّم بالإسلام، فلمّا التقى المشركون ورسول الله نظر الّذين كانوا قد تكلّموا بالإسلام إلي قلّة المسلمين فارتابوا وأصيبوا فيمن أصيب من المشركين، فنزلت فيهم الآية وهو المرويّ عن ابن عبّاس والسدّيّ وقتادة.

وقيل: إنَّهم قيس بن الفاكه بن المغيرة والحارث بن زمعة بن الأسود وقيس بن الوليد ابن المغيرة وأبو العاص بن منبَّه بن الحجّاج وعليّ بن اميّة بن خلف عن عكرمة، ورواه أبو الجارود عن أبي جعفرطنيًا. قال ابن عبّاس: كنت أنا من المستضعفين وكنت غلاما صغيرا.

وذكر عنه أيضا أنَّه قال: «كان أبي من المستضعفين من الرجال وامّي كانت من المستضعفات من النساء وكنت أنا من المستضعفين من الولدان».<sup>(٢)</sup>

المعنى: ثمّ أخبر تعالى عن حال من قعد عن نصرة النبي المعنى: ثمّ أخبر تعالى عن حال من قعد عن نصرة النبي المعنى فقال: فقال: فو إذَّ ٱلَذِينَ تَوَفَّنْهُمُ كَلَى أي: قبض أرواحهم أو تقبض أرواحهم فوالمَلَة كُمُ كُلُ ملك الموت أو هو وغيره فإنّ الملائكة تتوفّى وملك الموت يتوفّى واللَه يتوفّى وما يفعله ملك الموت أو الملائكة يجوز أن يضاف إلى اللَه إذ فعلوه 1\_التبيان، ج ٣، ص ٣٠٢، وأيضاً مجمع البيان، ج ٣، ص ١٦٧. 7\_بحارالانوار، ج ١٩، ص ٢٩؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ١٦٩. بأمره، وما تفعله الملائكة جاز أن يضاف إلى ملك الموت إذ فعلوه بأمره و ظَالِمِي آنغُسِهِم ﴾ أي: في حال هم فيها ظالمو أنفسهم إذ بخسوها حقّها من الثواب وأدخلوا عليها العقاب بفعل الكفر. ﴿ قَالُوا فِيمَ كُنُم ﴾ أي: قالت لهم الملائكة: فيم كنتم؟ أي: في أي: شيء كنتم من دينكم؟ على وجه التقرير لهم أو التوبيخ لفعلهم ﴿ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْمَفِينَ فِى ٱلأَتَينَ ﴾ يستضعفنا أهل الشرك بالله في أرضنا وبلادنا بكثرة عددهم وقوتهم ويمنعونا من الإيمان بالله واتّباع في أرضنا وبلادنا بكثرة عددهم وقوتهم ويمنعونا من الإيمان بالله واتّباع مو أرضنا وبلادنا بكثرة عددهم وقوتهم ويمنعونا من الإيمان بالله واتّباع مو أرضنا وبلادنا بكثرة عددهم وقوتهم ويمنعونا من الإيمان بالله واتّباع مو أرضنا وبلادنا بكثرة عددهم وقوتهم ويمنعونا من الإيمان بالله واتّباع في أرضنا وبلادنا بكثرة عددهم وقوتهم ويمنعونا من الإيمان بالله واتّباع في أرضنا وبلادنا بكثرة عددهم وقوتهم ويمنعونا من الإيمان بالله واتّباع مو أرضنا وبلادنا بكثرة عددهم وقوتهم ويمنعونا من الإيمان بالله واتّباع في أرضنا وبلادنا بكثرة عددهم وقوتهم ويمنعونا من الإيمان بالله واتّباع مناقو وَسِمَةً فَنُهَ عُولًا فِيها أي أي أي أن أي أنه أي أي أن أي أن أي أنه ما من الإيمان بالله ورسوله إلى أرض يمنعكم أهلها من أهل الشرك فتو حدوه وتعبدوه وتتَبعوا رسوله، وروي عن سعيد بن جبير أنه قال في ما مناه إذا عمل بالمعاصي في أرض فاخرج منها. ثم قال تعالى: ﴿ فَاؤُلَةِكَ ما هناه: إذا عمل بالمعاصي في أرض فاخرج منها. ثم قال تعالى: ﴿ فَاؤُلَةٍ أَلَّ مَنْ أَوْلَعُهُمُ مَعَهُمُ ﴾ أي: مسكنهم جهنّم ﴿ وَسَاءَتَ ﴾ هي أي: جهنَم ﴿ مَصِيرًا ﴾ ما هلها الذين صاروا إليها.

ثم استثنى من ذلك فقال: ﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَقْبَعَفِينَ ﴾ الّذين استضعفهم المشركون ﴿ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَاللِسَآدِ وَٱلْوِلَدَنِ ﴾ وهم الّذين يعجزون عن الهجرة لإعسارهم وقلّة حيلتهم وهو قوله: ﴿لا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةُ وَلا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا ﴾ في الخلاص من مكّة وقيل: معناه لا يهتدون لسوء معرفتهم بالطريق طريق الخروج منها أي: لا يعرفون طريقا إلى المدينة، عن مجاهد وقتادة وجماعة من المفسّرين.

﴿ فَأُوْلَتِهِكَ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَعْفُوَ عَنَهُمَ ﴾ معناه: لعلَّ اللَّه أن يعفو عنهم لما هم عليه من الفقر ويتفضّل عليهم بالصفح عنهم في تركهم الهجرة من حيث لم يتركوها اختيارا ﴿وَكَاكَ ٱللَّهُ عَفُوًا ﴾ أي: لم يزل اللَّه ذا صفح بفضله عن ذنوب

| ۳ ج | -1 | BAULTER | ۲۱۰ |
|-----|----|---------|-----|
|-----|----|---------|-----|

عباده بترك عقوبتهم على معاصيهم ﴿ عَنُورًا ﴾ أي: ساترا عليهم ذنوبهم بعفوه لهم عنها. قال عكرمة: وكان النبي كَلَيْتُ يدعو عقيب صلاة الظهر: «اللهم خلص الوليدين وسلمة بن هشام وعياض بن أبي ربيعة وضعفة المسلمين من أيدي المشركين».<sup>(1)</sup> وَسَلَمَةُ بَن هُشَام وعياض بن أبي ربيعة وضعفة المسلمين من أيدي المشركين».<sup>(1)</sup> وَمَن يُهَاجِرَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ يَجِدٌ فِي ٱلْأَرْضِ مُرَعَمَا كَنِيرًا وَسَعَةً وَمَن يَغَرَّج مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا

سبب النزول: قيل: لممّا نزلت آيات الهجرة سمعها رجل من المسلمين وهو جندع أو جندب بن ضمرة وكان بمكّة فقال: والله ما أنا ممّا استثنى الله إنّي لأجد قوّة وإنّي لعالم بالطريق وكان مريضا شديد المرض فقال لبنيه: والله لا أبيت بمكّة حتّى أخرج منها فإنّي أخاف أن أموت فيها، فخرجوا يحملونه على سرير حتّى إذا بلغ التنعيم مات، فنزلت الآية، عن أبي حمزة الثمالي وعن قتادة وعن سعيد بن جبير.

وقال عكرمة: وخرج جماعة من مكّة مهاجرين فلحقهم المشركون وفتنوهم عن دينهم فافتتنوا فأنزل الله فيهم ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَتَنَا بِٱللَّهِ فَإِذَا أُوذِى فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْنَة ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ ﴾<sup>(٢)</sup> فكتب بها المسلمون إليهم، ثمّ نزلت فيهم ﴿ ثُمَرَ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَكُوا مِنْ بَعْدِ مَا فَيْسَنُوا ثُمَرً

المعنى: ثمّ قال سبحانه: ﴿وَمَن يُهَاجِرُ﴾ يعني يفارق أهل الشرك ويهرب بدينه من وطنه إلى أرض الإسلام ﴿فِي سَبِيلِ ٱنْتَهِ ﴾ أي: في منهاج دين الله وطريقه الّذي شرعه لخلقه ﴿يَجِدْ فِي ٱلْأَرْضِ مُرَغَمًا كَثِيرًا وَسَعَةً﴾ أي:

١ـ مسند أحمد، ج ٢، ص ٤٠٧؛ والتبيان، ج ٣، ص ٣٠٤؛ والدرالمنثور، ج ٢، ص ٢٠٦. ٢ـ سورة العنكبوت: ١٠. ٣ـ سورة النحل: ١١٠. متحوّلا من الأرض وسعة في الرزق، عن ابن عبّاس والضحّاك والربيع. وقيل: مزحزحا عمّا يكره وسعة من الضلالة إلى الهدى، عن مجاهد وقتادة. وقيل: مهاجرا فسيحا متّسعا ممّا كان فيه من تضييق المشركين عليه.

﴿ وَمَن يَخَرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ أخبر سبحانه أنّ من خرج من بلده مهاجرا من أرض الشرك فارا بدينه إلى الله ورسوله ثمّ يدركه الموت قبل بلوغه دار الهجرة وأرض الإسلام ﴿ فَقَدَ وَقَعَ أَجَرُهُ عَلَى اللَّهِ أَي: الموت قبل بلوغه دار الهجرة وأرض الإسلام ﴿ فَقَدَ وَقَعَ أَجَرُهُم عَلَى اللَّهِ أَي: ثواب عمله وجزاء هجرته على اللَّه تعالى ﴿ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا ﴾ أي: ساترا على عباده ذنوبهم بالعفو عنهم ﴿ وَجَعَا بَهم من أَي مَن اللَّهُ مَعْدَ مَعْدَ مَعْدَ مُوَاب عمله ومن الموت قبل بلوغه دار الهجرة وأرض الله تعالى ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَنُورًا ﴾ أي: ماترا على عمله وجزاء هجرته على الله تعالى ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَنُورًا ﴾ أي:

يَفْدِنَّكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓأَ إِنَّ ٱلْكَنفِرِينَ كَانُوْا لَكُمْ عَدُوًا مَّبِينَا ١

المعنى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْئُمَ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ معناه سرتم فيها إذا سافرتم ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُرْ جُنَاحُ ﴾ أي: حرج وإثم ﴿ أَن نَعْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوْةِ ﴾ فيه أقوال:

مستدرك سفينة البحار، ج ١٠، ص ٤٩٠، مجمع البيان، ج ٣، ص ١٧٢.
 مجمع البيان، ج ٣، ص ١٧٢، معجم رجال الحديث، ج ٨ ص ٢٣٩.

٣ ٦ / ٢١٢

أحدها: أنّ معناه أن تقصروا من عدد الصلاة فتصلّوا الرباعيّات ركعتين، عن مجاهد وجماعة من المفسّرين وهو قول أكثر الفقهاء وهو مذهب أهل البيت الميظافي. وقيل: تقصر صلاة الخائف من المسافر، وهما قصران قصر الأمن من أربع إلى ركعتين وقصر الخوف من ركعتين إلى ركعة واحدة، عن جابر ومجاهد وقد رواه أيضا أصحابنا.

وثانيها: أنّ معناه القصر من حدود الصلاة، عن ابن عبّاس وطاوس وهو الذي رواه أصحابنا في صلاه شدّة الخوف وأنّها تصلّى إيماء والسجود أخفض من الركوع، فإن لم يقدر على ذلك فالتسبيح المخصوص كاف عن كلّ ركعة.

وثالثها: أن المراد بالقصر الجمع بين الصلاتين. والصحيح الأوّل.

الأين خِفْتُمُ أَن يَغْنِنَكُمُ الَذِينَ كَفَرُوا ﴾ يعني: خفتم فتنة الذين كفروا في أنفسكم أو دينكم، وقيل: معناه إن خفتم أن يقتلكم الذين كفروا في الصلاة، عن ابن عبّاس. ومثله قوله تعالى: ﴿عَلَى خَوْفٍ مِن فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِمَ أَن يَفْنِنَهُمُ ﴾ أي: يقتلهم. وقيل: معناه أن يعذبكم الذين كفروا بنوع من أنواع العذاب.

المحاوة المحفرين كمانوا المكر عدوًا تُبِينًا ﴾ أي: ظاهري العداوة. وفي قراءة أبي المعدادة المي العدادة المي المعدادة المي المعدادة المعدوا» بمن كعب الفليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة أن يفتنكم الذين كفروا» من غير أن يقرأ إن خِفَنُم ﴾ وقيل: إن معنى هذه القراءة: أن لا يفتنكم أو كراهة أن يفتنكم، كما في قوله: ﴿ يُبَيِّنُ اللهُ لَحَكُمُ أَن تَضِلُوا ﴾.

وظاهر الآية يقتضي أنّ القصر لا يجوز إلّا عند الخوف لكنّا قد علمنا جواز القصر عند الأمن ببيان النبيّ، ويحتمل أن يكون ذكر الخوف في الآية قد خرج مخرج الأعمّ والأغلب عليهم في أسفارهم فإنّهم كانوا يخافون

۱\_ سورة يونس: ۸۳.

٢\_ سورة النساء: ١٧٦.

للتنظ التنظ

الأعداء في عامّتها ومثله في القرآن كثير.(')

واختلف الفقهاء في قصر الصلاة في السفر فقال الشافعيّ: هي رخصة، واختاره الجبّائيّ.<sup>(۲)</sup>

وقال أبو حنيفة: هو عزيمة وفرض، وهذا مذهب أهل البيت للمَوَّ قال زرارة ومحمّد بن مسلم: قلنا لأبي جعفر: ما تقول في الصلاة في السفر كيف هي وكم هي؟ قال: «إنّ الله يقول: ﴿ وَإِنَا ضَرَبْتُمَ فِي ٱلأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُرْ جُنَاحُ أَن نَقْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوَةِ ﴾ فمبار التقصير واجبا في السفر كوجوب التمام في الحضر».

قالا: قلنا: إنّه قال «لا جناح عليكم أن تقصُّروا مِن الصَّلاة» ولم يقل: افعل فكيف أوجب ذلك كما أوجب التمام؟ قال: «أ وليس قال تعالى في الصفا والمروة: ﴿ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِهِمَا ﴾<sup>(٣)</sup>، ألا ترى أنَّ الطواف واجب مفروض لأنَّ الله تعالى ذكرهما في كتابه وصنعهما نبيّه؟ وكذا التقصير في السفر شيء صنعه رسول الله وذكره الله في الكتاب».

قال: قلت: فمن صلّى في السفر أربعا أيعيد أم لا؟ قال: «إن كان قرنت عليه آية التقصير وفسّرت له فصلّى أربعا أعاد. وإن لم يكن قرنت عليه ولم يعلمها فلا إعادة عليه. والصلاة في السفر كلّ فريضة ركعتان إلّا المغرب فإنّها ثلاث ليس فيها تقصير تركها رسول الله في في السفر والحضر ثلاث ركعات».

وفي هذا الخبر دلالة على أنّ فرض المسافر مخالف لفرض المقيم، وقد اجتمعت الطائفة على ذلك وعلى أنّه ليس بقصر، وقد روي عن النبيّ أنّه قال: «فرض المسافر ركمتان غير قصر، وعندهم أنّ المخوف بانفراده موجب للقصر»،

۱ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ١٧٢.
 ٢- صفوة المطلب، ج ١، ص ٣٩٤.
 ٣- سورة البقرة: ١٥٨.

.... تَعْتَبْكُالْلَكْلُ /ج ٣

وفيه خلاف بين الفقهاء. (١)

وذهب جماعة من الصحابة والتابعين إلى أنَّ الله عنى بالقصر في الآية قصر صلاة الخوف من صلاة السفر لا من صلاة الإقامة، لأن صلاة السفر عندهم ركعتان تمام غير قصر، فمنهم جابر بن عبد الله وحذيفة اليمان وزيد بن ثابت وابن عبّاس وأبو هريرة وكعب \_ وكان من الصحابة قطعت يده يوم اليمامة ـ وابن عمر وسعيد بن جبير والسدي.

وأمًا حدّ السفر الّذي يجب عنده القصر فعندنا ثمانية فراسخ، وقيل: مسيرة ثلاثة أيّام بلياليها وهو مذهب أبي حنيفة وأصحابه. وقيل: ستَّة عشر فرسخا ثمانية وأربعين ميلا وهو مذهب الشافعيّ.

النظم: وجه اتَّصال الآية بما قبلها أنَّه لمَّا أمر بالجهاد والهجرة بيِّن صلاة السفر والخوف رحمة منه وتخفيفا لعباده.

وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّكَلَاةَ فَلَنْعُمْ طَآبِغَتْ مِّنهُم مَّعَكَ وَلْيَأْخُذُوٓا أَسْلِحَتُهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآبِحَتْمَ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةُ أُخْرَك لَمْ يُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتُهُمْ وَدَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفُلُونَ عَنَّ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُرُ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُم مَّيْـلَةً وَاحِدَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْحَتْمُ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِّن مَّطَرٍ أَوْكُنتُم مَّرْضَى أَن نَّضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ وَحُدُوا حِدْرَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا (

المعنى: ثمَّ ابتدأ تعالى ببيان صلاة الخوف في جماعة فقال: ﴿وَإِذَا كُنتَ ﴾ يا محمّد ﴿فِيهِمْ ﴾ يعني: في أصحابك الضاربين في الأرض الخائفين عدوتهم أن يغزوهم ﴿فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّتَكَوْةَ ﴾ بحدودها وركوعها وسجودها،

۱\_مسائل فقهية، ص ٥١؛ التبيان، ج ٣، ص ٣٠٧، مجمع البيان، ج ٣، ص ١٧٤.

عن الحسن. وقيل معناه: أقمت لهم الصلاة بأن تؤمّهم ﴿فَلَنَقُمْ طَآبِعَكَةٌ مِّنَهُم ﴾ أي: من أصحابك الذين أنت فيهم ﴿مَعَكَ ﴾ في صلاتك وليكن سائرهم في وجه العدو وتقديره: ولتقم طائفة منهم تجاه العدو، ولم يذكر ما ينبغي أن تفعله الطائفة غير المصلية لدلالة الكلام عليه.<sup>(۱)</sup>

وَلَيَأْخُذُوَا أَسْلِحَتَهُمْ ﴾ اختلف في هذا فقيل: المأمور بأخذ السلاح الطائفة المصلّية مع رسول الله يأخذون من السلاح مثل السيف يتقلّدون به والخنجر يشدّونه إلى دروعهم وكذلك السكّين ونحو ذلك، وهو الصحيح. وقيل: هم الطائفة الّتي بإزاء العدو دون المصلّية، عن ابن عبّاس.

فَوَاذَا سَجَدُوا في يعني: الطائفة التي تصلّي معه وفرغوا من سجودهم فو فَلِيَكُونُوا مِن وَرَآمِكُم في يعني: فليصيروا بعد فراغهم من سجودهم مصافِين العدو. واختلف في الطائفة الأولى إذا رفعت رؤوسهم من السجود وفرغت من الركعة كيف يصنعون؟ فعندنا أنّهم يصلّون ركعة أخرى ويتشهّدون ويسلّمون والإمام قائم في الثانية، ثمّ ينصرفون إلى مواقف أصحابهم ويجيء الآخرون فيستفتحون الصلاة ويصلّي بهم الإمام الركعة الثانية حسب، ويطيل تشهّده حتّى يقوموا فيصلّوا بقيّة صلاتهم، ثمّ يسلّم بهم الإمام فيكون للطائفة الأولى تكبيرة الافتتاح وللثانية التسليم، وهو مذهب الشافعيّ أيضا.

وقيل: إنّ الطائفة الأولى إذا فرغت من ركعة يسلّمون ويمضون إلى وجه العدو، وتأتي الطائفة الأخرى ويصلّي بهم ركعة، وهو مذهب مجاهد وجابر ومن يرى أنّ صلاة الخوف ركعة واحدة. وقيل: إنّ الإمام يصلّي بكلّ طائفة ركعتين فيصلّي بهم مرّتين بكلّ طائفة مرّة، عن الحسن. وقيل: إنّه إذا صلّى بالطائفة الأولى ركعة مضوا إلى وجه العدو وتأتي الطائفة الأخرى

۱\_بحارالأنوار، ج ۸۲، ص ۹۷.

فيكبّرون ويصلّي بهم الركعة الثانية ويسلّم الإمام ويعودون إلى وجه العدو، وتأتي الطائفة الأولى فيقضون ركعة بغير قراءة لأنّهم لاحقون ويسلّمون ويرجعون إلى وجه العدو، وتأتي الطائفة الثانية فيقضون ركعة بغير قراءة لأنّهم مسبوقون، عن عبد الله ابن مسعود وهو مذهب أبي حنيفة.

﴿وَلَتَأْتِ طَآيَهُةُ أُخْرَك لَمَ يُعْسَلُوْاً وَهِم الَّذِين كانوا بإزاء العدو ﴿ فَلَيُعْسَلُوا مَعَكَ وَلَيَأْخُذُوا حِذْرَهُم وَأَسَلِحَتُهُم ﴾ يعني: وليكونوا حذرين من عدوهم متاهبين لقتالهم بأخذ الأسلحة أي: آلات الحرب، وهذا يدل على أن الفرقة المأمورة بأخذ السلاح في الأول هم المصلون دون غيرهم ﴿ وَدَ الَذِينَ كَفُرُوا ﴾ معناه تمنَى الَذين كفروا ﴿ لَوَ تَعْقُلُونَ ﴾ لو تعتزلون ﴿ عَنَ السَلِحَتِكُم ﴾ وتشتغلون عن أخذها تأهبا للقتال ﴿ وَأَمْتِعَيَكُونَ ﴾ أي: وعن أسَلِحَتِكُم ﴾ وتشتغلون عن أخذها تأهبا للقتال ﴿ وَأَمْتِعَيَكُونَ ﴾ أي: وعن وتحدَة ﴾ أي: يحملون عليكم في أسفاركم فتسهون عنها ﴿ فَيَمِيلُونَ عَلَيّكُم مَيّلَة وَحَدَة ﴾ أي: يحملون عليكم حملة واحدة وأنتم متشاغلون بصلاتكم فيصيبون منكم غرة فيقتلونكم ويستبيحون عسكركم وما معكم.<sup>(1)</sup>

المعنى: لا تتشاغلوا بأجمعكم بالصلاة عند مواقفة العدو فيمكن عدوكم من أنفسكم وأسلحتكم ولكن أقيموها على ما أمرتم به، ومن عادة العرب أن يقولوا: ملنا عليهم بمعنى حملنا، قال العبّاس بن عبادة بن فضلة الانصاري لرسول الله ليلة العقبة الثانية: والذي بعثك بالحق إن شئت لنميلن غدا على أهل منى بأسيافنا، فقال رسول الله: **«لم نؤمر بذلك»** يعني: في ذلك الوقت.

وَلا جُناحَ عَلَيْكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِن مَطَمٍ مَعناه لا حرج عليه وَلا جُناحَ عَلَيْكُمْ إِن نالكم أذى من مطر وأنتم مواقفو عدوكم وأوَّ عليكم ولا إثم ولا ضيق إن نالكم أذى من مطر وأنتم مواقفو عدوكم وأوَّ كُنتُم مَرْضَى مَ يعني أعلًاء أو جرحى فواَن تَضَعُوّا أَسْلِحَتَكُمْ إِنَا إذا ضعفتم عن كُنتُم مَرْضَى إذا ضعفتم عن مُوْاً إِنّا مَ يُعْني أعلًاء أو جرحى فواَن تُضَعُوّا أَسْلِحَتَكُمْ إِنَ إذا ضعفتم عن مُواَن مُوْاً مُوَايَ مَ يَعْني مُواَن مَ يُحْمَ مُواَن مُوَاي مُواَن مُواَلًا مُواَلًا مُوالًا إذا ضعفتم عن مُوان مُوان مُوان مُواَن مُوان موان مُوان مُوا

۱- مجمع البيان، ج ٢، ص ١٧٦.

| التتكال   | 612 |
|-----------|-----|
| الاشتيارة | 1.7 |

حملها لكن إذا وضعتموها فاحترسوا منهم ﴿وَخُذُوا حِذَرَكُمْ ﴾ لئلًا يميلوا عليكم وأنتم غافلون ﴿إِنَّ اللَّهَ أَعَدَّ لِلْكَنْغِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ مذلًا يبقون فيها أبدا.

وفي الآية دلالة على صدق النبيّ وصحّة نبوته وذلك أنّها نزلت والنبيّ بعسفان والمشركون بضجنان فتواقفوا فصلّى النبيّ وأصحابه صلاة الظهر بتمام الركوع والسجود، فهمّ المشركون بأن يغيروا عليهم فقال بعضهم: إنّ لهم صلاة أخرى أحب إليهم من هذه \_يعنون صلاة العصر \_ فأنزل الله عليه هذه الآية فصلّى بهم العصر صلاة الخوف، وكان ذلك سبب إسلام خالدين الوليد، القصّة.

وفيها دلالة أخرى ذكر أبو حمزة في تفسيره أنَّ النبيَّ غزا محاربًا لبني أنمار فهزمهم الله وأحرزوا الذراري والمال، فنزل رسول الله والمسلمون ولا يرون من العدو واحدا فوضعوا أسلحتهم، وخرج رسول الله ليقضى حاجته وقد وضع سلاحه فجعل بينه وبين أصحابه الوادي إلى أن يفرغ من حاجته، وقد درأ الوادي والسماء ترش، فحال الوادي بين رسول الله وبين أصحابه وجلس في ضلَّ شجرة، فبصر به غورت بن الحارث المحاربيَّ فقال له أصحابه: يا غورت هذا محمّد قد انقلع من أصحابه، فقال: قتلني الله إن لم أقتله وانحدر من الجبل ومعه السيف ولم يشعر به رسول الله إلًا وهو قائم على رأسه ومعه السيف قد سلَّه من غمده، وقال: يا محمَّد من يعصمك الآن؟ فقال الرسولﷺ: «الله»! فانكب عدو الله لوجهه فقام رسول الله فأخذ سيفه وقال: «يا غورت من يمنعك منى الآن؟» قال: لا أحد، قال: «أتشهد أن لا إله إلَّا الله وأنِّي عبد الله ورسوله؟» قال: لا، ولكنِّي أعهد أن لا أقاتلك أبدا ولا أعين عليك عدوًا، فأعطاه رسول الله سيفه، فقال له غورث: والله لانت خير منَّى قالﷺ: «**إِنِّي أحقَ بذلك**» وخرج غورت إلى أصحابه، فقالوا: يا غورت لقد رأيناك قائما على رأسه بالسيف فما منعك منه؟ فقال: أهويت له بالسيف لأضربه فما

أدري من زلخني<sup>(۱)</sup> بين كتفي فخررت لوجهي وخرّ سيفي وسبقني إليه محمد وأخذه. ولم يلبث الوادي أن سكن فقطع رسول الله إلى أصحابه فأخبرهم الخبر، وقرأ عليهم: فران كانَ بِكُمْ أَذَى مِّن مَطَرٍ كُمَ الآية كلّها.<sup>(۱)</sup> فَإِذَا قَضَيَتُمُ الصَّلَوٰةَ فَاَذَّكُرُوا اللَّهَ قِيَلَمُا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا أَطْمَأْنَنْتُمْ فَإِذَا قَضَيَتُمُ الصَّلَوٰةَ فَاَذَّكُرُوا اللَّهَ قِيلَمُا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا أَطْمَأْنَنْتُمْ

المعنى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ معناه فإذا فرغتم من صلاتكم أيُّها المؤمنون وأنتم مواقفو عدوكم ﴿فَاذْكُرُوا اللَّهَ قِيَنَمَا وَقُعُودًا ﴾ أي: في حال قيامكم وقعودكم ﴿وَعَلَىٰ جُنُوبِكُمْ ﴾ أي: مضطجعين فقوله: ﴿وَعَلَىٰ جُنُوبِكُمْ ﴾ في موضع نصب عطفا على ما قبله من الحال أي: أدعوا الله في هذه الأحوال لعلَّه ينصركم على عدوَّكم ويظفركم بهم، مثل قوله: ﴿ يُتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا إِذَا لَفِيتُدْ فِئَهُ فَأَقْبُتُوا وَآذَكُرُوا ٱللَّهُ كَذِيْرًا لَعَلَّكُمْ لُفَلِحُونَ ﴾(") عن ابن عبّاس وأكثر المفسّرين. وقيل: معناه فإذا أردتم الصلاة فصلّوا قياما إذا كنتم أصحاء وقعودا إذا كنتم مرضى لا تقدرون على القيام، وعلى جنوبكم إذا لم تقدروا على القعود عن ابن مسعود، وروي أنَّه قال: عقيب تفسير الآية لم يعذر الله أحدا في ترك ذكره إلَّا المغلوب على عقله. ﴿ فَإِذَا أَطْمَأْنَنَتُمْ فَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ ﴾ اختلف في تأويله فقيل: معناه إذا استقررتم في أوطانكم وأقمتم في أمصاركم فأتمّوا الصلاة الّتي أذن لكم في قصرها عن مجاهد وقتادة وقيل: معناه إذا استقررتم بزوال خوفكم فأتمّوا حدود الصلاة عن السدّيّ وابن زيد ومجاهد في رواية أخرى.

> ١- الزلخة: وجع يأخذ في الظهر لايتحرك الإنسان من شدته. ٢- مجمع البيان، ج ٣، ص ١٧٧. ٣- سورة الأنفال: ٤٥.

المحمَّلُوة كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَوَقُوتًا ﴾ اختلف في تأويله فقيل: معناه إنّ الصلاة كانت على المؤمنين واجبة مفروضة عن ابن عبّاس وعطيّة العوفيّ والسدّيّ ومجاهد وهو المرويّ عن الباقر والصادق للمُخْ وقيل: معناه فرضا موقوفا أي: منجما تؤدّونها في أنجمها عن ابن مسعود وقتادة والقولان متقاربان.<sup>(۱)</sup>

وَلَا تَهِـنُواْ فِي ٱبْتِغَاَءِ ٱلْفَوْمِ إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمَ يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ ٱللهِ مَا لَا يَرْجُونَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞

أسباب النزول: قيل: نزلت في الذهاب إلى بدر الصغرى لموعد أبي سفيان يوم احد، وقيل: نزلت يوم احد في الذهاب خلف أبي سفيان وعسكره إلى حمراء الأسد عن عكرمة.

المعنى: عاد الكلام إلى الحثّ على الجهاد فقال تعالى: ﴿ وَلَا تَهِـنُوا ﴾ أي: ولا تضعفوا ﴿ فِ آبَتِغَآءِ ٱلْغَوَّرِ ﴾ أي: في طلب القوم الَّذين هم أعداء اللَّه وأعداء المؤمنين من أهل الشرك ﴿ إِن تَكُوُوُا ﴾ أيتها المؤمنون ﴿ تَأَلَمُونَ ﴾ ممّا ينالكم من الجراح منكم ﴿ فَإِنَّهُم ﴾ يعني المشركون ﴿ يَأَلَمُونَ ﴾ أيضا مما ينالهم منكم من الجراح والأذى ﴿ كَمَا تَأْلَمُونَ ﴾ أي: مثل ما تألمون أنتم من جراحهم وأذاهم. ﴿ وَرَبَّجُونَ ﴾ أنتم أيتها المؤمنون ﴿ مِنَ اللّه من والثواب آجلا على ما ينالكم منهم ﴿ مَا لَا يَرَجُونَ ﴾ هم على ما ينالهم منكم أي: فأنتم إن كنتم موقنين من ثواب الله لكم على ما يصيبكم منهم بما هم مكذَبون به أولى وأحرى أن تصبروا على حربهم وقتالهم منهم على حربكم وقتالكم عن ابن عبّاس وقتادة ومجاهد والسلّيَ. ﴿ وَكَانَ ٱللَهُ بِمصالح

١- مجمع البيان، ج ٣، ص ١٧٨.

خلقه (حَكِمًا) في تدبيره إيّاهم وتقديره أحوالهم القصة: قال ابن عبّاس وعكرمة: لمّا أصاب المسلمين ما أصابهم يوم احد وصعد النبي تلاك الجبل قال أبو سفيان: يا محمّد لنا يوم ولكم يوم، فقال الك الجيبوه فقال المسلمون: لا سواء قتلانا في الجنّة وقتلاكم في النار. فقال أبو سفيان: لنا عزّى ولا عزّى لكم. فقال النبي تلك الله مولانا ولا مولى لكم». فقال أبو سفيان: أعلى هبل، فقال النبي تلك الله أعلى وأجل»، فقال أبو سفيان: موعدنا وموعدكم بدر الصغرى. ونام المسلمون وبهم الكلوم، وفيهم نزلت: أبو يتسمينكم فَرَح فَقَد مَسَ ٱلْقَوْمَ فَتَرَحُ مِنْ مُعْلى الآية وفيهم نزلت ال وأراد بذلك إرهاب المشركين، وخرجوا إلى حمراء الأسد وبلغ المشركين ذلك فأسرعوا حتى دخلوا مكة.<sup>(1)</sup>

إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحَكُّمَ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِمَا أَرَنكَ ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَآبِنِينَ خَصِمِيمًا ۞ وَٱسْتَغْفِرِ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا زَحِيمًا ۞

سبب النزول: نزلت في بنى أبيرق وكانوا ثلاثة إخوة: بشر وبشير ومبشَر، وكان بشير يكنّى أبا طعمة وكان يقول الشعر يهجو به أصحاب رسول الله تلاث ثمّ يقول: قاله فلان، وكانوا أهل حاجة في الجاهليّة والإسلام، فنقب أبو طمعة على علية رفاعة بن زيد وأخذ له طعاما وسيفا ودرعا، فشكا ذلك إلى ابن أخيه قتادة بن النعمان، وكان قتادة بدريّا فتجسّسا في الدار وسألا أهل الدار في ذلك، فقال بنوا بيرق: واللّه ما صاحبكم إلّا لبيد بن سهل رجل ذو حسب ونسب، فأصلت، عليهم لبيد بن سهل سيفه وخرج إليهم وقال: يا بني

۱\_مجمع البيان، ج ٣. ص ١٨٠.

| YY) | تؤاليتنغا | 2 |
|-----|-----------|---|
|-----|-----------|---|

أبيرق أترمونني بالسرق وأنتم أولى به منّي؟ وأنتم منافقون تهجون رسول اللّه وتنسبون ذلك إلى قريش لتبيّننَ ذلك أو لأضعنَ سيفي منكم فداروه.

وأتى قتادة رسول الله فقال: يا رسول الله إنَّ أهل بيت منَّا أهل بيت سوء عدوا على عميَّ فخرقوا علية له من ظهرها وأصابوا له طعاما وسلاحا، فقال رسول الله: «انظروا في شأنكم» فلمًا سمع بذلك رجل من بطنهم الَّذي هم منه يقال له أسيد بن عروة: جمع رجالًا من أهل الدار ثمَّ انطلق إلى رسول الله فقال: إنّ قتادة بن النعمان وعمّه عمدا إلى أهل بيت منًّا لهم حسب ونسب وصلاح وأنَّبوهم بالقبيح وقالوا لهم ما لا ينبغي وانصرف، فلمَّا أتى قتادة رسول الله بعد ذلك ليكلِّمه جبِّهه رسول الله جبها شديدا وقال: «عمدت إلى أهل بيت حسب ونسب تأتيهم بالقبيح وتقول لهم ما لا ينبغي؟» قال: فقام قتادة من عند رسول الله ورجع إلى عمّه وقال: يا ليتني متَّ ولم أكن كلّمت رسول الله! فقد قال لي ما كرهت. فقال عمَّه رفاعة: الله المستعان، فنزلت الآيات: ﴿ إِنَّا أَنَزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِنَبَ ﴾ - إلى قوله - ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾. فبلغ بشيرا ما نزلت فيه من القرآن فهرب إلى مكَّة وارتدَّ كافرا فنزل على سلافة بنت سعد بن شهيد وكانت امرأة من الأوس من بني عمرو بن عوف نكحت فى بنى عبد الدار فهجاها حسّان فقال:

فقد أنزلته بنت سعد وأصبحت ينازعها جلد استها وتنازعـه

ظتم بأن يخفى ألذي قــد صــنعتموا و فينا نبيّ عنده الوحي واضــعه

فحملت رحله على رأسها فألقته بالأبطح وقالت، ما كنت تأتيني بخير، أهديت إليّ شعر حسّان، هذا قول مجاهد وقتادة بن النعمان وعكرمة وابن جريح، إلّا أنّ عكرمة قال: إنّ بني أبيرق طرحوا ذلك على يهوديّ يقال له: زيد بن السهين، فجاء اليهوديّ إلى رسول الله وجاء بنو أبيرق إليه وكلّموه أن يجادل، فهمّ رسول ٣ ج / تقبيلاليت

اللَّه أن يفعل وأن يعاقب اليهوديَّ فنزلت الآية وبه قال ابن عبَّاس.

وقال الضحّاك: نزلت في رجل من الأنصار استودع درعا فجحد صاحبها فخوّنه رجال من أصحاب النبيّ، فغضب له قومه فقالوا: يا نبيّ الله خوّن صاحبنا وهو مسلم أمين فعذّره النبيّ للثيّ وكذب عنه وهو يرى أنّه بريء مكذوب عليه، فأنزل الله فيه الآيات واختار الطبريّ هذا الوجه قال: لأن الخيانة إنّما تكون في الوديعة لا في السرقة. المعنى: ثمّ خاطب الله نبيّه فقال: في إنّا أنزَلَنا إلّك كه يا محمّد فوالكِنَبَ كه يعني: القرآن فويالحقّ كما الذي يجب الله على عباده وقيل: معناه إنّك به أحق في ليَتَحَكُمُ كه يا محمّد فوبَيّن النّاس عمَا أرَنك الله في أي أعلمك الله في كتابه فولَا تَكُن لِلنَامَمِينيَ خصِيمًا كه نهاه أن يكون لمن خان مسلما أو معاهدا في نفسه أو ماله فو عَصِيمًا كه يدافع من طالبه عنه بحقّه الذي خانه فيه ويخاصم.

ثم قال: ﴿وَآسَتَغْفِرِ ٱللَّهَ ﴾ أمره بأن يستغفر الله في مخاصمته عن الخائن ﴿إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ يصفح عن ذنوب عباده المسلمين ويترك مؤاخذتهم بها والخطاب وإن توجه إلى النبيّ من حيث خاصم عمّن رآه على ظاهره الإيمان والعدالة وكان في الباطن بخلافه، فالمراد بذلك أمّته، وإنّما ذكر ذلك على وجه التأديب له في أن لا يبادر بالخصام والدفاع عن خصم إلّا بعد أن تبيّن وجه الحقّ فيه، جلّ نبيّ الله عن جميع المعاصي والقبائح، وقيل: إنّه لم يخاصم عن الخصم وإنّما همّ بذلك فعاتبه الله عليه.

النظم: وجه اتّصال الآية بما قبلها أنّه لمّا تقدّم ذكر المنافقين رالكافرين والأمر بمجانبتهم عقّب ذلك بذكر الخائنين والأمر باجتناب الدفع عنهم. وقيل: إنّه تعالى لمّا بيّن الأحكام والشرائع في السورة عقّبها بأنّ جميع ذلك انزل بالحقّ.<sup>(1)</sup>

١- مجمع البيان، ج ٢، ص ١٨٢.

وَلَا تُجَدِلُ عَنِ ٱلَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبِّ مَن كَانَ خَوَّانًا أَثِيمًا ۞ يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذَ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ ٱلْقَوْلِ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ۞ هَتَأَنتُدُ هَتُؤُلَآهِ جَدَلَتُدَ عَنْهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا فَمَن يُجَدِلُ ٱللَّهُ عَيْمَةُ يَوْمَ الْقِيَحَةِ أَم مَن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَحِيلَا ۞

سبب النزول: نزلت الآيات في القصَّة الَّتي ذكرناها قبل.

المعنى: ثمّ نهى تعالى عن المجادلة والدفع عن أهل الخيانة مؤكّدا لمّا تقدّم فقال: ﴿ وَلَا تَجْدَدِلَ ﴾ قيل: الخطاب للنبي الشرّ حين همّ أن يبرئ أبا طعمة لمّا أتاه قوم ينفون عنه السرقة. وقيل: الخطاب له والمراد قومه. وقيل: تقديره: ولا تجادل أيّها الإنسان ﴿ عَنِ الَذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُتَتُهُمْ ﴾ أي: يخونون أنفسهم ويظلمونها أراد من سرق الدرع ومن شاركه في السرقة والخيانة، وقيل: إنّه أراد به قومه الذين مشوا معه إلى النبيّ وشهدوا له بالبراءة عمّا نسب إليه من شراد به قومه الذين مشوا معه إلى النبيّ وشهدوا له بالبراءة عمّا نسب إليه من شراد به من منادي أراد به السارق وقومه ومن هو في معناهم، وإنّما قال: شَيَنْتَانُونَ أَنفُتَتُهُمْ ﴾ وإن خانوا غيرهم لأن ضرر خيانتهم كأنّه راجع إليهم لا حق بهم كما تقول لمن ظلم غيره: ما ظلمت إلّا نفسك، وكقوله تعالى: ﴿

الآية لا يُحِبُ مَن كَانَ خَوَّانًا أَشِمًا ﴾ هو فعال من الخيانة أي: من كان كثير الخيانة وقد ألفها واعتادها، وقد يطلق الخوان على الخائن في شيء كان كثير الخيانة وقد ألفها واعتادها، وقد يطلق الخوان على الخائن في شيء واحد إذ، عظمت تلك الخيانة، والأثيم فاعل الإثم، وقيل: معناه لا يحب من كان خوانا إذا سرق الدرع وأثيما إذا رمى به اليهودي.

المسورة الإسراء: ٧.

وقال ابن عبّاس في معنى الآية: لا تجادل عن الّذين يظلمون أنفسهم بالخيانة ويرمون بالخيانة غيرهم يريد به سارق الدرع، سرق الدرع ورمى بالسرقة إلى اليهوديّ فصار خائنا بالسرقة وأثيما في رميه غيره بها. فو يَسَتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ ﴾ أي: يكتمون عن الناس فولًا يَسَتَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمٌ ﴾ يعني: الذين مشوا في الدفع عن ابن أبيرق ومعناه يتستَرون عن الناس معاصيهم في أخذ الأموال لئلًا يفتضحوا في الناس ولا يتستَرون من الله وهو مطّلع عليهم.

وقيل: معناه يستحيون من الناس ولا يستحيون من الله وعلمه معهم فيكون معناه: يخفون الخيانة عن الناس ويطلبون إخفاءها حياء منهم ولا يتركونها حياء من الله وهو عالم بأفعالهم.

الله، وقيل: يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ أي: يدبّرون بالليل قولا لا يرضاه الله، وقيل: يغيّرون القول من جهته ويكذبون فيه. وقيل: إنّه قول ابن أبيرق في نفسه بالليل: أرمي بهذا الدرع في دار اليهوديَ ثمّ أحلف أنّي بريء منه فيصدقني المسلمون لأنّي على دينهم ولا يصدقون اليهوديَ لأنّه ليس على دينهم. وقيل: إنّه رمى بالدرع إلى دار لبيد بن سهل.

﴾وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُجِيطًا ﴾ قال الحسن: حفيظا لأعمالهم. وقال غيره: عالما بأعمالهم لا يخفى عليه شيء منها.

وفي هذه الآية تقريع بليغ لمن يمنعه حياء الناس وحشمتهم عن ارتكاب القبائح ولا يمنعه خشية الله عن ارتكابها وهو سبحانه أحق أن يراقب وأجدر أن يحذر، وفيها أيضا توبيخ لمن يعمل قبيحا ثمّ يقذف غيره به سواء كان ذلك الغير مسلما أو كافرا.

﴿ هَتَأَنتُم ﴾ خطاب للذابَين عن السارق ﴿ هَتَؤُلاً ﴾ يعني: الَّذين

 المُحَكَنَّمُ الله أي: خاصمتم ودافعتم ﴿ عَنْهُمُ ﴾ عن الخائنين ﴿ فِ ٱلْحَيَزَةِ
 ٱلدُّنْيَا فَمَن يُجَدِلُ أَلْلَهَ عَنَّهُمْ يَوْمَ ٱلْعِيَنَمَةِ ﴾ استفهام يراد به النهى لأنه في معنى التقريع والتوبيخ أي: لا مجادل عنهم ولا شاهد على براءتهم بين يدي الله يوم القيامة، وفي هذه الآية النهي عن الدفع عن الظالم والمجادلة عنه. الأأم مَّن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ﴾ أي: من يحفظهم ويتولَّى معونتهم يعنى: لا يكون يوم القيامة عليهم وكيل يقوم بأمرهم ويخاصم عنهم، وأصل الوكيل من جعل إليه القيام بالأمر، والله يسمّى وكيلا بمعنى أنَّه القائم بالأمر، ويقال: إنَّه يسمّى وكيلا بمعنى الحافظ، ولا يقال: إنَّه وكيل لنا وإنَّما يقال: إنَّه وكيل علينا. (')

وَمَن يَعْمَلْ شُوَمًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ، ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ غَفُوْرًا رَّحِيمًا ٢ وَمَن يَكْسِبُ إِنْمًا فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُ. عَلَى نَفْسِدٍ. وَكَانَ أَنَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ٢ وَمَن يَكْسِبْ خَطِيَّةً أَوْ إِنَّمَا ثُدَّ يَرْمِ بِهِ. بَرَيَّنا فَقَدِ أَحْتَمَلَ بْهَتَنَا وَإِثْمَا مُّبِينَا 🖤

المعنى: ثمّ بيّن تعالى طريق التلافي والتوبة ممّا سبق منهم من المعصية فقال: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوَمًا ﴾ أي: معصية أو أمرا قبيحا ﴿أَوَ يَظْلِمُ نَفْسَهُ ﴾ بارتكاب جريمة، وقيل: يعمل سوءا بأن يسرق الدرع أو يظلم نفسه بأن يرمي بها بريئًا. وقيل: المراد بالسوء الشرك وبالظلم مادون الشرك ﴿ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللهَ ﴾ أي: يتوب إليه ويطلب منه المغفرة ﴿ يَجِدِ ٱللَّهَ غَـفُورًا رَّحِيمًا ﴾ ثمَّ بيَّن الله تعالى أنَّ جريمتهم وإن عظمت فإنَّها غير مانعة من المغفرة وقبول التوبة إذا استغفروا وتابوا.

﴿ وَمَن يَكْسِبُ إِثْمًا فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُ عَلَى نَغْسِهِ ﴾ ظاهر المعنى ونظيره:

۱۸٤ مجمع البيان، ج ٣، ص ١٨٤.

الأولا تكميب كُلُ نَفْسٍ إلا عَلَيْهَا (() ( مَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءً
 فَعَلَيْهَا ) (() ( وَكَانَ أَفَة عَلِمًا ) بكسبه ( حَكِيمًا ) في عقابه، وقيل: عليما في
 قَصَائه فيهم. وقيل: عليما بالسارق حكيما في إيجاب القطع عليه. ثمّ بيّن أن
 من ارتكب إثما ثمّ قذف به غيره كيف يعظم عقابه فقال: ﴿ وَمَن يَكَيِبَ
 من ارتكب إثما ثمّ قذف به غيره كيف يعظم عقابه فقال: ﴿ وَمَن يَكَيِبَ
 من ارتكب إثما ثمّ قذف به غيره كيف يعظم عقابه فقال: ﴿ وَمَن يَكَيب
 من ارتكب إثما ثمّ قذف به غيره كيف يعظم عقابه فقال: ﴿ وَمَن يَكَيب
 وَمَن أَن الله في الماد في الماد في إيجاب القطع عليه. ثمّ بيّن أن
 من ارتكب إثما ثمّ قذف به غيره كيف يعظم عقابه فقال: ﴿ وَمَن يَكَيب
 من ارتكب إثما ثمّ قذف به غيره كيف يعظم عقابه فقال: ﴿ وَمَن يَكَيب
 من ارتكب إثما ثمّ قذف به غيره كيف يعظم عقابه فقال: ﴿ وَمَن يَكَيب
 من ارتكب إثما ثمّ قذف به غيره كيف يعظم عقابه فقال: ﴿ وَمَن يَكَيب
 من ارتكب إثما ثمّ قذف به غيره كيف يعظم عقابه فقال: ﴿ وَمَن يَكَيب
 وَقِيل: المولي الماد المولي المولي المولي الماد الماد

وقيل: البريء هو اليهوديّ الذي طرح عليه الدرع، عن الحسن وغيره. وقيل: هو لبيد بن سهل وقد مضى ذكرهما من قبل، وقوله: ﴿ تُمَّ يَرَمِ بِهِ بَرِيَّكَا ﴾ اختلف في الضمير الذي هو الهاء في «به» فقيل: يعود إلى الإثم أي: بالإثم. وقيل: إلى واحد منهما. وقيل: يعنى بكسبه ﴿فَقَدِ أَحْتَمَلَ بُهَتَنَا ﴾ كذبا عظيما يتحيّر من عظمه ﴿وَإِنْمَا مَبِينًا ﴾ أي: ذنبا ظاهرا بيّنا.

وفي هذه الآيات دلالة على أنَّه تعالى لا يجوز أن يخلق أفعال خلقه ثمّ يعذَّبهم عليها، لأنَّه إذا كان الخالق لها فهم برآء منها، فلو قيل: إنّ الكسب مضاف إلى العبد فجوابه أنّ الكسب لو كان مفهوما وله معنى لم يخرج العبد بذلك من أن يكون بريئا، لأنّه إذا قيل: إن اللّه تعالى أوجد الفعل وأحدثه وأوجد الاختيار في القلب والفعل لا يتجزآ فقد انتفى عن العبد من جميع جهاته.<sup>(٣)</sup>

وَلَوَلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَمَتَت ظَآبِفَتَ مِنْهُمَ أَن يُضِلُوكَ وَمَا يُضِلُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِن شَيْءٍ وَأَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ

- ا\_ سورة الأنعام: ١٦٤.
- ٢\_ سورة فصلت: ٤٦. سورة الجاثية: ١٥.
  - ٣\_ مجمع البيان، ج ٣، ص ١٨٦.

| ٱلْكِنَبَ وَٱلْجِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| عَظِيمًا ٣ لَمَ خَبَرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجْوَنِهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ        |
| مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَنِجٍ بَيْنِ ٱلنَّاسِ ْوَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ ٱبْتِغَاً، مَرْضَاتِ ٱللَّهِ |
| فَسَوْفَ نُؤْلِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ١                                                         |

سبب النزول: قيل: نزلت في بني أبيرق وقد مضت قصّتهم عن أبي صالح عن ابن عبّاس. وقيل: نزلت في وقد من ثقيف قدموا على رسول اللهﷺ وقالوا: يا محمّد جنناك نبايعك على أن لانكسر أصنامنا بأيدينا وعلى أن نتمتّع بالعزّى سنة فلم يجبهم إلى ذلك وعصمه الله منه، عن جويبر عن الضحّاك عن ابن عبّاس.

المعنى: ثمّ بيّن سبحانه لطفه برسوله وفضله عليه إذ صرف كيدهم عنه وعصمه من الميل إليهم فقال: ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ ﴾ قيل: فضل الله النبوة ورحمته نصرته إيّاه بالوحي. وقيل: فضله تأييده بالطافه ورحمته نعمته، عن الجبّائيّ. وقيل: فضله النبوة ورحمته العصمة ﴿ لَهَمَت طَآبِفَ مِنْهُمُ ﴾ لقصدت وأضمرت جماعة من هؤلاء الذين تقدّم ذكرهم ﴿ أَن يُضِلُوكَ ﴾ فيه أقوال:

أحدها: أنّ المعنيّ بهم الّذين شهدوا للخائنين من بني أبيرق بالبراءة، عن ابن عبّاس والحسن والجبّائيّ فيكون المعنى: همّت طائفة منهم أن يزيلوك عن الحقّ بشهادتهم للخائنين حتّى اطّلعك الله على أسرارهم.

وث**انيها**: أنّهم وفد ثقيف الّذين التمسوا من رسول الله ما لا بجوز، وقد مضى ذكرهم عن ابن عبّاس أيضا.

وثالثها: أنَّهم المنافقون الَّذين همَّوا بإهلاك النبيِّ والمراد بالإضلال

| ج ۳ | 7 | مُقْتَلِينًا اللهُ اللهُ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ۲۲, | ٨ |
|-----|---|--------------------------|-----------------------------------------|-----|---|
|-----|---|--------------------------|-----------------------------------------|-----|---|

القتل والإهلاك كما في قوله تعالى: ﴿أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ﴾<sup>(١)</sup>، فيكون المعنى: لو لا حفظ الله تعالى لك وحراسته إيّاك لهمت طائفة من المنافقين أن يقتلوك ويهلكوك ومثله ﴿وَهَمَتُوا بِمَا لَمَرَ يَنَالُوا ﴾<sup>(٢)</sup> عن أبي مسلم.

وقيل: ما يُعْنِلُون إلاّ أنفُسَهُم ﴾ أي: وما يزيلون عن الحق إلّا أنفسهم، وقيل: ما يهلكون إلّا أنفسهم ومعناه: أن وبال ما هموا به من الإهلاك والإذلال يعود عليهم حتّى استحقّوا العذاب الدائم ﴿وَمَا يَضُرُّونَكَ مِن شَقَءُ ﴾ أي: لا يضرونك بكيدهم ومكرهم شيئا فإنّ الله حافظك وناصرك ومسددك ومؤيّدك.

الموأنزل الله عليّتك الكِنّبَ وَالَحِكْمَة ﴾ أي: القرآن والسنّة، واتصاله بما قبله أن المعنى كيف يضلّونك وهو ينزل عليك الكتاب ويوحي إليك بالأحكام؟ ﴿وَعَلَمَكَ مَا لَم تَكُن نَعْلَمُ ﴾ أي: ما لم تعلمه من الشرائع وأنباء الرسل الأولين وغير ذلك من العلوم ﴿وَكَانَ فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ قيل: فضله عليك منذ خلقك إلى أن بعثك عظيم إذ جعلك خاتم النبيّين وسيّد المرسلين وأعطاك الشفاعة وغيرها.<sup>(٣)</sup> ثم قال ﴿لَا خَبَرَ فِي صَحَيْير قِن نَجَوَنَهُم ﴾ أي: أسرارهم ومعنى النجوى لا يتم إلّا بين اثنين فصاعدا كالدعوى ﴿إِلَا مَنَ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ فَإِن في نجواه خيرا ﴿أَوَ مَعَرُوفٍ ﴾ يعني: في تعويد في نحواه خيرا الله النيان فصاعدا مؤاد إلى المروف أبواب البر لاعتراف العقول بها، وقيل: لان أهل الخير يعرفونها في تفسيره: حدثني أبي عن ابن أبي عمير عن حماد عن أبي عبد الله لا قال: في تفسيره: حدثني أبي عن ابن أبي عمير عن حماد عن أبي عبد الله لا قال: في تفسيره: حدثني أبي عن ابن أبي عمير عن حماد عن أبي عبد الله لا قال: في نفسيره: حدثني أبي عن ابن أبي عمير عن حماد عن أبي عبد الله اله قال: في نفسيره: الموض التحمل في القرآن». فقال: قلت: وما التحمل في القرآن جعلت

- ا\_ سورة السجدة: ١٠.
  - ٢ سورة التوبة: ٧٤.
- ٣- مجمع البيان، ج ٣، ص ١٨٨.

فداك؟ قال: «أن يكون وجهك أعرض من وجه أخيك فتحمل له. وهو قوله: ﴿ لَا خَيْرَ فِي حَحَثِيرِ مِن نَتَجَوَنهُمَ إِلَّا مَنَ أَمَرَ بِعَبَدَقَةٍ أَوْ مَعَرُوفٍ ﴾ »، الآية. قال: وحدّتني أبي رفعه إلى أمير المؤمنين أنّه قال: «إنّ الله فرض عليكم زكاة جاهكم كما فرض عليكم زكاة ما ملكت أيديكم».<sup>(۱)</sup>

(وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ ﴾ يعني: ما تقدّم ذكره ﴿آبَتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ ﴾ أي: طلب رضاء الله ﴿فَسَوْفَ نُؤْنِهِ ﴾ أي: نعطيه ﴿أَجَرًا عَظِيمًا ﴾ أي: مثوبة عظيمة في الكثرة والمنزلة والصفة أمّا الكثرة فلأنه دائم، وأمّا المنزلة فلأنّه مقارن للتعظيم والإجلال، وأمّا الصفة فلأنّه غير مشوب بما ينغّصه.

وفي الآية دلالة على أنّ فاعل المعصية هو الّذي يضرّ بنفسه لما يعود عليه من وبال فعله، وفيها دلالة أيضا على أنّ الّذي يدعو إلى الضلال هو المضلّ، وعلى أنّ فاعل الضلال مضلّ لنفسه، وعلى أنّ الدعاء إلى الضلال يسمّى إضلالا.

وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِمِ. مَا تَوَلَى وَنُصَّلِمِ. جَهَـنَهُمُّ وَسَآءَتْ مَعِيرًا ۞

سبب النزول: قيل: نزلت في شأن ابن أبي أبيرق سارق الدرع، ولمّا أنزل الله في تقريعه وتقريع قومه الآيات كفر وارتد ولحق بالمشركين من أهل مكّة، ثمّ نقب حائطا للسرقة فوقع عليه الحائط فقتله، عن الحسن. وقيل: إنّه خرج من مكّة نحو الشام فنزل منزلا وسرق بعض المتاع وهرب فأخذ ورمي بالحجارة حتّى قتل، عن الكلبيّ.

المعنى: لمّا بيّن سبحانه التوبة عقّبه بذكر حال الإصرار فقال: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ ﴾ أي: من يخالف محمّدا ويعاده ﴿مِنْ بَعّدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ

١\_بحارالأتوار، ج ٧١، ص ٢٢٣، جامع أحاديث الشيعة، ج ١٦، ص ١٧٩، تغسير القمي، ج ١، ص ١٥٧.

ٱلْهُدَىٰ ﴾ أي: ظهر له الحقّ والإسلام وقامت له الحجّة وصحّت الأدلّة بثبوت نبوته ورسالته ﴿وَيَتَمَعّ ﴾ طريقا ﴿غَيْرَ مَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: غير طريقتهم الّذي هو دينهم ﴿نُوَلَهِ مَا تَوَلَى ﴾ أي: نكله إلى من انتصر به واتّكل عليه من الأوثان وحقيقته نجعله يلي ما اعتمده من دون اللّه أي: يقرب منه، وقيل: معناه نخلّي بينه وبين ما اختاره لنفسه ﴿وَنُصَّلِهِ ﴾ أي: نلزمه دخول ﴿ جَهَـنَمَ ﴾ عقوبة له على ما اختاره من الضلالة بعد الهدى ﴿وَسَآءَتَ مَعِيرًا ﴾ قد مرّ معناه.

وقد استدلٌ بهذه الآية على أنّ إجماع الامّة حجّة لأنّه توعّد علي مخالفة سبيل المؤمنين كما وعد على مشاققة الرسولﷺ.

والصحيح أنّه لا يدلّ على ذلك لأن ظاهر الآية يقتضي إيجاب متابعة من هو مؤمن على الحقيقة ظاهرا وباطنا، لأن من أظهر الإيمان لا يوصف بأنّه مؤمن إلّا مجازا فكيف يحمل ذلك على إيجاب متابعة من أظهر الإيمان؟ وليس كلّ من أظهر الإيمان مؤمنا، ومتى حملوا الآية على بعض الامّة حملها غيرهم على من هو مقطوع على عصمته عنده من المؤمنين وهم الأئمة من أل محمّد تلاق على أن ظاهر الآية يقتضي أن الوعيد إنّما يتناول من جمع بين مشاققة الرسول واتّباع غير سبيل المؤمنين، فمن أين لهم أن من فعل أحدهما يتناوله الوعيد؟ ونحن إنّما علمنا يقينا أن الوعيد إنّما يتناول بمشاققة الرسول بانفرادها بدليل غير الآية فيجب أن يسندوا لتناول الوعيد باتّباع غير سبيل

إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ. وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَكَهُ ۖ وَمَن يُشْرِكْ بِٱللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَكَلًا بَعِيدُاﷺ

قد مرّ تفسيره فيما تقدّم وقوله: ﴿فَقَدَ ضَلَ ضَلَالًا بَعِيدًا﴾ أي: ذهب عن طريق الحقّ، والغرض المطلوب وهو النعيم المقيم في الجنّة ذهابا بعيدا لأنّ الذهاب عن نعيم الجنَّة يكون على مراتب أبعدها الشرك بالله.

إن يَدْعُونَ مِن دُونِمِ إِلَّا إِنَنْ وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَنَا مَرِيدًا () لَمَنَهُ اللَّهُ وَقَالَ لَأَيَحِذَنَ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَعْرُوضًا () وَلَأَضِلَنَهُمْ وَلَأْمَنِيَنَهُمْ وَلَامُرَنَهُمْ فَلَيُبَتِكُنَّ ءَاذَات الأَنْعَامِ وَلَاَمُ نَهُمْ فَلَيُغَيِرُكَ خَلْقَ اللَّهُ وَقَالَ يَتَخِذِ الشَّيْطَانَ وَلِيتَا مِن دُونِ اللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا تَبِينًا () يَعِدُهُمْ وَيُمَنِّبِهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ أَلَشْتِطُنَ أَلَّهُ وَقَالَ أَنْتَا مُ

المعنى: لممّا ذكر في الآية المتقدّمة أهل الشرك وضلالهم ذكر في هذه الآية حالهم وفعالهم فقال: ﴿ إِن يَدْعُونَ ﴾ أي: ما يدعون هؤلاء المشركون وما يعبدون ﴿مِن دُونِهِ ﴾ أي: من دون الله ﴿إِلَا إِنَنْتَا ﴾ فيه أقوال:

أحدها: إلَّا أوثانا وكانوا يسمون الأوثان باسم الإناث اللات والعزَّى ومناة الثالثة الأخرى وأساف ونائلة، عن أبي مالك والسدّي ومجاهد وابن زيد، وذكر أبو حمزة الثمالي في تفسيره قال: كان في كلَّ واحدة منهن شيطانة أنثى تتراءى للسدنة وتكلّمهم وذلك من صنع إبليس وهو الشيطان الذي ذكره الله فقال: لعنه الله. قالوا: واللات كان اسما لصخرة، والعزَّى كان اسما لشجرة إلَّا أنَّهم نقلوهما إلى الوثن وجعلوهما علما عليهما. وقيل: العزَّى تأنيث الأعزَّ، واللات تأنيث لفظ الله. وقال الحسن: كان لكلَّ حيَّ من العرب وثن يسمونه باسم الأنثى.

وثانيها: أنّ المعنى إلّا أمواتا، عن ابن عبّاس والحسن وقتادة، فعلى هذا يكون تقديره: ما يعبدون من دون الله إلّا جمادا وأمواتا لا تعقل ولا تنطق ولا تضرّ ولا تنفع، فدلّ ذلك على غاية جهلهم وضلالهم، وسمّاها إنائا لاعتقاد مشركي العرب الأنوثة في كلّ ما اتّضعت منزلته، ولأنّ الإناث من كلّ جنس أرذله. وقال الزجّاج: لأنّ الموات يخبر عنها بلفظ التأنيث تقول: الأحجار تعجبني، ولا تقول: يعجبونني، ويجوز أن يكون إناثا سمّاها لضعفها وقلّة خيرها وعدم نصرها.

وثالثها: أنَّ المعنى: إلَّا ملائكة لأنَّهم كانوا يزعمون أنَّ الملائكة بنات الله وكانوا يعبدون الملائكة، عن الضحاك. ﴿وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيَطْنَا مَّرِيدًا ﴾ أي: ماردا شديدا في كفره وعصيانه متماديا في شركه وطغيانه، يسأل عن هذا فيقال: كيف نفي في أول الكلام عبادتهم لغير الأوثن ثمّ أثبت في آخره عبادتهم الشيطان فأثبت في الآخر ما نفاه في الأول؟ وأجاب الحسن عن هذا فقال: إنَّهم لم يعبدوا إلَّا الشيطان في الحقيقة لأنَّ الأوثان كانت مواتا ما دعت أحدا إلى عبادتها، بل الداعي إلى عبادتها الشيطان فأضيفت العبادة إلى الشيطان بحكم الدعاء، وإلى الأوثان لأجل أنَّهم كانوا يعبدونها ويدلَّ عليه قوله تعالى: ﴿وَبَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَغُولُ لِلْمَلَتِهِكَةِ أَهَنُؤُلَآ. إِنَّاكُرْ كَانُوا يَعْبُدُونَ \* قَالُواْ سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِمْ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ ﴾``، أضافت الملائكة عبادتهم إلى الجنِّ حتَّى قيل: إنَّ الجنِّ دعتهم إلى عبادة الملائكة. وقال ابن عبَّاس: كان في كلِّ واحد من أصنامهم الَّتي كانوا يعبدونها شيطان مريد يدعو المشركين إلى عبادتها فلذلك حسن إضافة العبادة إلى الأصنام وإلى الشيطان. وقيل: ليس في الآيات إثبات المفيّ بل ما يعبدون إلَّا الأوثان وإلَّا الشيطان وهو إبليس.

لَمْ لَعْمَنُهُ اللَّهُ ﴾ بعده الله عن الخير بإيجاب الخلود في نار جهنّم وَقَالَتَ ﴾ يعني الشيطان لما لعنه الله ﴿لَأَغْنِذُنَ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا ﴾ أي: حظًا ﴿مَعْرُوضًا ﴾ أي: معلوما، عن الضحاك. وقيل: مقدّرا محدودا. وأصل

۱\_ سورة سبأ: ٤٠ \_ ٤١.

TTT .....

الآنخاذ أخذ الشيء على وجه الاختصاص فكلّ من أطاعه فإنّه من نصيبه وحزبه كما قال سبحانه: ﴿ كُنِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَن تَوَلَاهُ فَأَنَّهُ, يُعْنِسُهُ, ﴾<sup>(۱)</sup>. وروي أنّ النبيّ قال في هذه الآية: **«من بني آدم تسعة وتسعون في النار وواحد في الجنة**». وفي رواية أخرى: **«من كلّ ألف واحد لله وسائرهم للنار ولإبليس»**، أوردهما أبو حمزة الثماليّ في تفسيره.<sup>(۲)</sup>

ويقال: كيف علم إبليس أنّ له أتباعا يتابعونه؟ والجواب علم ذلك من قوله: ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِتَى تَبِّعَكَ﴾<sup>(٣)</sup>. وقيل: إنّه لمّا نال من آدم ما نال طمع في ولده وإنّما قال ذلك ظناً، ويؤيّده قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ صَدَقَ عَلَيْهِمَ إِبْلِيشُ ظَنَهُ ﴾.<sup>(1)</sup>

وَلَأُضِلَنَهُم ﴾ هذا من مقالة إبليس يعني: لأضلَنَهم عن الحقّ والصواب، وإضلاله دعاؤه إلى الضلال وتسبيبه له بحبائله وغروره ووساوسه ﴿ وَلَأُمَنِيَنَتُهُم ﴾ يعني: امنَينَهم طول البقاء في الدنيا فيؤثرون بذلك الدنيا ونعيمها على الآخرة، وقيل: معناه أقول لهم: ليس وراءكم بعث ولا نشر ولا جنّة ولا نار ولا ثواب ولا عقاب فافعلوا ما شئتم، عن الكلبي.

وقيل: معناه: امنَّينَهم بالأهواء الباطلة الداعية إلى المعصية وازيّن لهم شهوات الدنيا وزهراتها وأدعو كلًا منهم إلى نوع يميل طبعه إليه فأصدّه بذلك عن الطاعة وألقيه في المعصية.

﴿ وَلَا مُرَبَّهُمَ فَلِيُبَتِّحَكُنَ مَاذَات الْأَنْعَامِ ﴾ تقديره: ولأمرنُهم بتبتيك

آذان الأنعام فليبتّكن أي: ليشقّقن آذانهم، عن الزجّاج وقيل: ليقطعن الآذان من

۱\_ سورة الحج: ٤. ۲ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ١٩٤، بحارالأنوار، ج ٩، ص ٧٦، نورالثقلين، ج ١، ص ٥٥٧. ٣ـ سورة ص: ٨٥. ٤ـ سورة سبا: ٢٠.

| ج ۴ | -11 | معتباطلان | ۲۳ | 1 |
|-----|-----|-----------|----|---|
|-----|-----|-----------|----|---|

أصلها، وهو المرويّ عن أبي عبد الله للنا وهذا شيء قد كان مشركو العرب يفعلونه، يجدعون آذان الأنعام. ويقال: كلوا يفعلونه بالبحيرة والسائبة، وسنذكر ذلك في سورة المائدة إن شاء الله. ﴿ وَلَاَمُ يَنْهَمْ فَلَيْعَيْرَتَ حَلَقَ اللَّو ﴾ أي: لأمرنَهم بتغيير خلق الله فليغيّرنَه، واختلف في معناه فقيل: يريد دين الله وأمره، عن ابن عبّاس وإبراهيم ومجاهد والحسن وقتادة وجماعة وهو المرويّ عن أبي عبد الله للتي ويؤيّده قوله سبحانه وتعالى: ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ وقو المرويّ عن أبي عبد الله للتي ويؤيّده قوله سبحانه وتعالى: وقو المرويّ عن أبي عبد الله للتي ويؤيّده قوله سبحانه وتعالى: وقو المرويّ عن أبي عبد الله للتي ويؤيّده قوله سبحانه وتعالى: وقو المرويّ عن أبي عبد الله للتي ويؤيّده قوله سبحانه وتعالى: وقو المرويّ عن أبي عبد الله التي ويؤيّده قوله سبحانه وتعالى: وقو المرويّ عن أبي عبد الله التي ويؤيّده قوله سبحانه وتعالى: وأبي مالح عن أبن عبّاس، وكرهوا الإخصاء، عن عكرمة وشهر بن حوشب وأبي صالح عن ابن عبّاس، وكرهوا الإخصاء في البهائم. وقيل: إنه الوشم، عن ابن مسعود. وقيل: إنّه أراد الشمس والقمر والحجارة عدلوا عن الانتفاع عن ابن مسعود. وقيل: إنه أراد الشمس والقمر والحجارة عدلوا عن الانتفاع بها إلى عبادتها، عن الزجّاج.<sup>(۲)</sup>

وَمَن يَتَخِذِ ٱلشَّيْطَنَ وَلِيَّا﴾ أي: ناصرا وقيل: ربّا يطيعه فرّتين دُونِ ٱللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسَرَانَا تَبِينَا ﴾ أي: ظاهرا، وأيّ خسران أعظم من استبدال الجنّة بالنار؟ وأيّ صفقة أخسر من استبدال رضاء الشيطان برضاء الرحمن؟

أَوْلَنَتِكَ ﴾ إشارة إلى الذين اتَّخذوا الشيطان وليّا من دون الله فاغتروا

٦- سورة الروم: ٣٠.

٢- بحارالأنوار، ج ٩، ص ٧٧، وأيضاً بحار الأنوار، ج ٦١، ص ٢٢٢.

وَٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمَمِلُوا الصَّلِحَتِ سَمُنَدْخِلُهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَخْتِهَا ٱلأَنْهَدُ خَلِدِينَ فِبهَآ أَبَدَأْ وَعَدَاللَهِ حَقَّاً وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا @

قدّ مرّ تفسير صدر الآية في هذه السورة. وقوله: ﴿وَمَنْ أَصَّدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا...﴾، ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا ﴾<sup>(١)</sup> ونحوه بإشمام الزاي كوفيّ غير عاصم ورويس والباقون بالصاد وقد ذكرنا الوجه عند ذكر الصراط في الفاتحة، وقوله: ﴿وَعَدَ ٱللَّهِ ﴾ نصب على المصدر وتقديره: وعد الله ذلك وعدا، فهو مصدر دلّ معنى الكلام الذي تقدّم على فعله الناصب له، ﴿حَقًا ﴾ أيضا مصدر مؤكّد لما قبله كأنّه قال: أحقّه حقًا. و﴿وَقِيلًا ﴾ منصوب على التمييز كما يقال: هو أكرم منك فعلا، ومعناه وعد اللّه ذلك وعدا حقّا لا خلف فيه ﴿وَمَنْ أَصَدَقُ ﴾ استفهام فيه معنى النفي أي: لا أحد أصدق من الله قولا فيما أخبره ووعدا فيما وعده.

لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلَآ أَمَانِيَ أَهْلِ ٱلْكِتَنَبُّ مَن يَعْمَلْ سُوَمًا يُجْزَ بِهِ۔ وَلَا يَجِدْ لَهُ، مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ۞ وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَلِحَتِ مِن ذَكَمٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَيَهِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ۞

سبب النزول: قيل: تفاخر المسلمون وأهل الكتاب فقال أهل الكتاب: نبيّنا قبل نبيّكم وكتابنا قبل كتابكم ونحن أولى باللّه منكم، فقال المسلمون: نبيّنا خاتم النبيّين وكتابنا يقضي على الكتب وديننا الإسلام فنزلت الآية. فقال أهل الكتاب:

١- سورة النساء: ٨٧.

| ا ج ۲ | معتليك للتلاط |  |
|-------|---------------|--|
|-------|---------------|--|

نحن وأنتم سواء فأنزل الله الآية التي بعدها: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَنِ مِن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنُ ﴾ ففلح المسلمون، عن قتادة والضحاك، وقيل: لما قالت اليهود: ﴿ غَنُ أَبْنَتَوُا اللهِ وَأَحِبَّتَوُهُ ﴾ وقال أهل الكتاب: ﴿ لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَةَ إِلَا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَعَمَرَىٰ ﴾ نزلت الآية. عن مجاهد.<sup>(۱)</sup>

المعنى: لممّا ذكر الله سبحانه الوعد والوعيد قال عقيب ذلك: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ عَهُ معناه ليس الثواب والعقاب بأمانيَكم أيّها المسلمون، عن مسروق والسديّ. وقيل: الخطاب لأهل الشرك من قريش لأنّهم قالوا: لا نبعث ولا نعذَب، عن مجاهد وابن زيد ﴿وَلَا أَمَانِيَ أَهْلِ ٱلْكَتَنِبِ ﴾ أي: ولا بأمانيَ أهل الكتاب في أنّه لا يدخل الجنّة إلّا من كان هودا أو نصارى، وهذا يقوّي القول الأخير على أنّه لم يجر للمسلمين. ذكر في الأمانيّ وذكر أمانيّ الكفّار قد جرى في قوله: ﴿ وَلَا مَنِيَنَةُمْ ﴾ هذا وقد وعد الله المؤمنين فيما بعد بما هو غاية الأمانيّ. في مَن يَعْمَلُ سُوَّنَا يُجْزَ بِهِ. ﴾ اختلف في تأويله على أقوال:

احدها: أنّه يريد بذلك جميع المعاصي صغائرها وكبائرها وأنّ من ارتكب شيئا منها فإنّ الله سبحانه يجازيه عليها إمّا في الدنيا وإمّا في الآخرة، عن عائشة وقتادة ومجاهد.

وروي عن أبي هريرة أنّه قال: لمّا نزلت هذه الآية بكينا وحزنًا وقلنا يا رسول الله: ما أبقت هذه الآية من شيء، فقال: «أما والّذي نفسي بيده إنّها لكما أنزلت، ولكن ابشروا وقاربوا وستدوا إنّه لا تصيب أحدا منكم مصيبة إلّا كفّر الله بها خطيئته حتى الشوكة يشاكها أحدكم في قدمه»، رواه الواحديّ في تفسيره مرفوعا.<sup>(۱)</sup>

وقال القاضي أبو عاصم القارئ العامريّ: في هذا قطع لتوهّم أنّ

۱۔ بحارالانوار، ج ۹، ص ۷۷. ۱\_انظر: التبیان، ج ۳، ص ۳۳۲.

يوكؤ التشخلة TTV.

المعصية لا تضرّ مع الإيمان كما أنّ الطاعة لا تنفع مع الكفر.

وثانيها: أنَّ المراد به مشركو قريش وأهل الكتاب، عن الحسن والضحّاك وابن زيد قالوا: وهو كقوله: ﴿وَهَلْ لَجُمَزِيَّ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴾. وثالثها: أنّ المراد بالسوء هنا الشرك، عن ابن عبّاس وسعيد بن جبير.

﴿وَلَا يَجِدْ لَهُۥ مِن دُونٍ أَنْلُو وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴾ معناه: ولا يجد هذا الذي يعمل سوءا من معاصي الله وخلاف أمره وليًا يلي أمره ينصره ويحامى عنه ويدفع عنه ما ينزل به من عقوبة الله، ولا نصيرا أي: ناصرا ينصره وينجيه من عذاب الله.

ومن استدلَّ بهذه الآية على المنع من جواز العفو عن المعاصي فإنَّا نقول له: إنَّ من ذهب إلى أنَّ العموم لا ينفرد في اللغة بصيغة مختصَّة به لا يسلُّم أنُّها تستغرق جميع من فعل السوء، بل يجوز أن يكون المراد بها بعضهم على ما ذكره أهل التأويل كابن عبّاس وغيره على أنّهم قد اتّفقوا على أنَّ الآية مخصوصة، فإنَّ التائب ومن كان معصيته صغيرة لا يتناوله العموم فإذا جاز لهم أن يخصّصوا العموم في الآية بالفريقين جاز لنا أن نخصَّها بمن يتفضَّل الله عليه بالعفو وهذا بيِّن والحمد لله.

وقوله سبحانه: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ مِن ذَكَكَمِ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ وإنَّما قال ﴿ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ ليبيَن أنَّ الطاعة لا تنفع من دون الإيمان ﴿ فَأَوْلَتِهِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴾ وعد الله تعالى بهذه الآية جميع المكلِّفين من الرجال والنساء إذا عملوا الأعمال الصالحة أي: الطاعات الخالصة، وهم مؤمنون موحّدون مصدّقون نبيّه بأن يدخلهم الجنّة ويثبتهم فيها ولا يبخسهم شيئًا ممًا يستحقُّونه من الثواب وإن كان مقدار نقير في الصغر.

وقد قابل سبحانه الوعيد العامَ في الآية الَّتي قبل هذه الآية بالوعد العامَ في هذه الآية ليقف المؤمن بين الخوف والرجاء.(''

مجمع البيان، ج ٣، ص ١٩٧.

وَمَنْ أَحْسَنُ دِينَا مِمَّنَ أَسْلَمَ وَجْهَهُ. لِلَهِ وَهُوَ مُحَسِنٌ وَاتَبَعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفاً وَاتَّخذَ اللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ۞ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْإَرْضُ وَحَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ تُحَيِطاً ۞

المعنى: ثمّ بيّن سبحانه من يستحقّ الوعد الذي ذكره قبل فقال: ﴿ وَمَنَ آحْسَنُ دِينًا ﴾ وهو في صورة الاستفهام والمراد به التقرير ومعناه من أصواب طريقا وأهدى سبيلا؟ أي: لا أحد أحسن اعتقادا ﴿ مِمَّنَ أَسْلَمَ وَجْهَهُ. لِلَهِ ﴾ أي: استسلم وجهه، والمراد بقوله: ﴿ وَجْهَهُ ﴾ هنا ذاته ونفسه كما قال تعالى: إن استسلم وجهه، والمراد بقوله: ﴿ وَجْهَهُ ﴾ هنا ذاته ونفسه كما قال تعالى: إن استسلم وجهه، والمراد بقوله: ﴿ وَجْهَهُ ﴾ هنا ذاته ونفسه كما قال تعالى: إن شَنْ هَنْ هُنَا هُوَ وَجَهَهُ ﴾ (أ والمعنى: انقاد لله سبحانه بالطاعة ولنبيّه بالتصديق. وقيل: معنى ﴿ أَسْلَمَ وَجْهَهُ، لِنَّهِ ﴾ قصده بالعبادة وحده كما أخبر عن إبراهيم للهِ أنّه قال: ﴿ وَجَهَهُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَمَوَرَبِ وَالأَرْضَ ﴾ (أ

فَوَهُوَ مُحَسِنٌ ﴾ أي: فاعل للفعل الحسن الذي أمره الله تعالى، وقيل: معناه وهو محسن في جميع أقواله وأفعاله، وقيل: إنّ المحسن هنا الموحّد. وروي أنّ النبيﷺ سئل عن الإحسان فقال: «أن تعبد الله كألك تراه فإن لم تكن تراه فإنّه يراك».<sup>(٣)</sup>

فواُتَبَعَ مِلَةً إِبْرَهِيمَ ﴾ أي: اقتدى بدينه وسيرته وطريقته يعني: ما كان عليه إبراهيم وأمر به بنيه من بعده، وأوصاهم به من الإقرار بتوحيده وعدله، وتنزيهه عمّا لا يليق به، ومن ذلك الصلاة إلى الكعبة والطواف حولها وسائر المناسك فرحَنِيفًا ﴾ أي: مستقيما على منهاجه وطريقه، وقد مرّ معنى الحنيف

- ۱\_ سورة القصص: ۸۸.
  - ٢\_ سورة الأنعام: ٧٩.

٣\_ مسند أحمد، ج ١، ص ٥١؛ وصحيح البخاري، ج ١، ص ٨١؛ وتفسير الرازي، ج ١، ص ٢٨١.

في سورة البقرة. ﴿وَأَتَمَعَدَ اللَّهُ إِبَرَهِيمَ خَلِيلًا ﴾ أي: محبًا لا خلل في مودته لكمال خلّته، والمراد بخلّته للّه أنّه كان مواليا لأولياء اللّه ومعاديا لأعداء اللّه، والمراد بخلّة اللّه تعالى له نصرته على من أراده بسوء كما أنقذه من نار نمرود وجعلها عليه بردا وسلاما، وكما فعله بملك مصرحين راوده عن أهله، وجعله إماما للناس وقدوة لهم، قال الزجّاج: جائز أن يكون سمّي خليل اللّه بأنّه الّذي أحبّه اللّه بأن اصطفاه محبّة تامّة كاملة، وأحبّ اللّه هو محبّة تامّة كاملة. وقيل سمّي خليلا لأنّه افتقر إلى الله وتوكَل عليه وانقطع بحوائجه إليه، وهو اختيار الفرآء وأبي القاسم البلخيّ. وإنّما خصّه اللّه بهذا الاسم وإن كان الخلق كلّهم فقراء إلى رحمته تشريغا له بالنسبة إليه من حيث إنّه فقير إليه لا يرجو لسد خلّته بسواه، كما خصّ موسى يلتي بأنّه كليم الله، وعيسى عليه بأنّه روح الله، ومحمّدا تشريغا له بالنسبة إليه من حيث إنّه فقير إليه لا روح الله، ومحمّدا يشرقه، من إنزال الوحي عليه وغير ذلك من خصائصة

وإنَّما خصَّه من بين سائر الأنبياء بهذا الاسم على المعنيين اللَّذين ذكرناهما وإن كان كلَّ واحد من الأنبياء خليل الله في زمانه، لأنَّه سبحانه خصَّهم بالنبوَّة، وقد روي عن النبي للَّكَ أَنَّه قال: **«قد اتُخذ الله صاحبكم خليلا»** ـ يعني نفسه ـ وهذا الوجه اختيار أبي عليَّ الجبّائي<sup>ّ()</sup> قال: وكلَّ ما تعبّد الله به إبراهيم فقد تعبّد به نبيّنا للَّكَ وزاده أشياء لم يتعبّد به إبراهيم لل<sup>ِنْج.()</sup>

وممًا قيل: في وجه خلَّة إبراهيم ما روي في التفسير أنَّ إبراهيم كان يضيف الضيفان ويطعم المساكين، وأنَّ الناس أصابهم جدب فارتحل إبراهيم إلى خليل له بمصر يلتمس منه طعاما لأهله فلم يصب ذلك عنده، فلمًا قرب

۱ـ مجمع البیان، ج ۳، ص ۲۰۰ و کنز الدقائق، ج ۲، ص ۱۳۳.
 ۱ـ مجمع البیان، ج ۳، ص ۲۰۰.

٢٤٠

من أهله بمفازة ذات رمل ليّنه ملأ غرائره<sup>(۱)</sup> من ذلك الرمل لئلًا يغمّ أهله برجوعه من غير ميرة<sup>(۲)</sup>، فحوّل اللّه ما في غرائره دقيقا فلمّا وصل إلى أهله دخل البيت ونام استحياء منهم، ففتحوا الغرائر وعجنوا من الدقيق وخبزوا وقدتموا إليه طعاما طيّبا، فسألهم من أين خبزوا؟ قالوا: من الدقيق الّذي جنت به من عند خليلك المصريّ. فقال: أما إنّه من خليلي ليس بمصريّ، فسمّاه اللّه سبحانه خليلا، رواه عليّ بن إبراهيم عن أبيه عن هارون بن مسلم عن مسعدة بن صدقة عن أبي عبد اللّه للتلاج.<sup>(۳)</sup>

ثم بيّن سبحانه أنّه اتّخذ إبراهيم خليلا لطاعته ومسارعته إلى رضاه لا لحاجة منه سبحانه إلى خلّته فقال: ﴿ وَلِنَّهِ مَا فِي اَلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي اَلأَرْضِ ﴾ ملكا وملكا فهو مستغن عن جميع خلقه والخلق محتاجون إليه ﴿وَكَكَانَ اللَّهُ يِكُلِّ شَتَء تُجيطاً ﴾ يعني: لم يزل سبحانه عالما بجميع ما يفعله عباده، ومعنى المحيط بالشيء أنّه العالم به جميع وجوهه.

وَيَسْتَغْنُونَكَ فِى اللِّسَاَءِ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَ وَمَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَكِ فِى يَتَنَمَى اللِّسَاَءِ الَّتِى لَا تُؤْتُونَهُنَّ مَا كُنِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَّ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْوِلْدَانِ وَأَن تَقُومُوا لِلْيَتَنَمَى بِٱلْقِسْطُ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِهِ، عَلِيمًا شَ

المعنى: ثمّ عاد كلام الله تعالى إلى ذكر النساء واليتامى وقد جرى ذكرهم في أوّل السورة فقال: ﴿ وَيَسْتَغْتُونَكَ ﴾ أي: يسألونك الفتوى وهو تبيين المشكل من الأحكام ﴿ فِي ٱلنِّسَآءِ ﴾ يستخبرونك يا محمّد عن الحكم

> ١ـ جمع الغرارة، بالكسر، : الجوالق. ٢ـ الطعام الذي يدخر ٣ـ قصص الأنبياء، ص ١١١.

فيهن وعمّا يجب لهن وعليهن وإنّما حذف ذلك لإحاطة العلم بأن السؤال في أمر الدين إنّما يقع عمّا يجوز وعمّا لا يجوز وعمّا يجب وعمّا لا يجب. ﴿قُلِ اللّهُ يُفَتِيحَتُم فِيهِنَ ﴾ معناه قل يا محمّد: يبيّن لكم ما سألتم في شأنهن ﴿وَمَا يُتَلَ عَلَيَحَتُم فِي ٱلْكِتَبِ ﴾ أي: ويفتيكم أيضا ما يقرأ عليكم في الكتاب أي: القرآن وتقديره: وكتابه يفتيكم أي: يبيّن لكم الفرائض المذكورة ﴿وَى يَتَنَمَ النِّسَآءِ ﴾ أي: الصغار اللاتي لم يبلغن وقوله: ﴿أَلَيْتِي لا تُؤَتُّونَهُنَ ﴾ أي: لا تعطونهن ﴿مَا كُنِبَ لَهُنَ ﴾ واختلف في تأويله على أقوال:

۳٤١ ..

أولها: أنّ المعنى وما يتلى عليكم في توريث صغار النساء وهو آيات الفرائض الَّتي في أوّل السورة، وكان أهل الجاهليّة لا يورّثون المولود حتَّى يكبر ولا يورّثون المرأة، وكانوا يقولون: لا نورّث إلّا من قاتل ودفع عن الحريم، فأنزل الله آية المواريث في أوّل السورة وهو معنى قوله: ﴿لَا ومجاهد وهو المرويّ عن أبي جعفر للنامج.

وثانيها: أنّ المعنى: اللّاتي لا تؤتونهنَ ما وجب لهنّ من الصداق، وكانوا لا يؤتون اليتامى اللّاتي يلون عليهن من الصداق فنهى الله عن ذلك بقوله: فوَإِنَّ خِنْتُمَ آلًا تُقَسِطُوا في ٱلْنَنَكَنَ فَانَكِحُوا ـ من غيرهن ـ ما طابَ لَكُم ﴾<sup>(1)</sup>، وقوله: فوَمَا يُتَلَى عَلَيَ<del> حَ</del>مُم ﴾ هو ما ذكره في أوّل السورة من قوله: فوَإِنَّ خِنْتُمَ ألَّا نُقَسِطُوا... ﴾ عن عائشة وهو اختيار أبي عليّ الجبّائيّ، واختار الطبريّ القول الأوّل، واعترض على هذا القول بأن قال: ليس الصداق ممّا كتب الله للناس إلَّا بالنكاح فمن لم تنكح فلا صداق لها عند أحد.

وثالثها: أنَّ المراد بقوله: ﴿لا تُؤْثُونَهُنَّ مَا كُنِبَ لَهُنَّ ﴾ النكاح الَّذي

٦- سورة النساء: ٣.

كتب الله لهن في قوله: ﴿وَأَنَكِحُوا ٱلْأَيْنَمَىٰ... ﴾ فكان الولي يمنعهن من التزويج، عن الحسن وقتادة والسدي وابن مالك وإبراهيم قالوا: كان الرجل يكون في حجره اليتيمة بها دمامة ولها مال وكان يرغب أن يتزوّجها ويحبسها طمع أن تموت فيرثها، قال السدي: وكان جابر ابن عبد الله الأنصاري له بنت عم عمياء دميمة وقد ورثت عن أبيها مالاً، فكان جابر يرغب عن نكاحها ولا ينكحها مخافة أن يذهب الزوج بمالها، فسأل النبي تشيئ عن ذلك فنزلت الآية.<sup>(1)</sup>

وقوله: ﴿وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَ ﴾ معناه على القول الأول والثالث: وترغبون عن أن تنكحوهن أي: عن نكاحهن ولا تؤتونهن نصيبهن من الميراث فيرغب فيهن غيركم فقد ظلمتموهن من وجهين. وفي قول عائشة معناه: وترغبون في أن تنكحوهن أي: في نكاحهن لجمالهن أو لمالهن.

وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْوِلَدَانِ ﴾ معناه: ويفتيكم في المستضعفين من الصبيان الصغار أن تعطوهم حقوقهم، وكانوا لا يورثون صغيرا من الغلمان ولا من الجواري، لأن ما يتلى عليكم في باب اليتامى من قوله: ﴿وَهَاتُوا ٱلْيَنَكَيَّ أَمَوَلَهُمْ ﴾<sup>(٢)</sup> يدل على الفتيا في إعطاء حقوق الصغار من الميراث.

۱\_ مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٠٣؛ والتبيان، ج ٣، ص ٣٤٤؛ والدرالمنثور، ج ٢، ص ٢٣١. ٢\_ سورة النساء: ٢. ۱\_ سورة النساء: ٣. بِهِ. عَلِيمًا ﴾ أي: لم يزل به عالما ولا يزل كذلك يجازيكم به ولا يضيع عنه شيء منه. وَإِنِ أَمْرَأَهُ خَافَتَ مِنْ بَعَلِهَا نُشُوزًا أَوَ إِعْرَاضُا فَلَا جُمُكَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصُلَحُ خَيرٌ وَأَحْضِرَتِ ٱلْآنفُسُ الشُحُّ وَإِن تُحْسِنُوا وَتَـتَقُوا فَإِنَ اللَهَ كَانَ بِمَا نَعْمَلُونَ خَبِيرًا ()

سبب النزول: كانت بنت محمّد بن سلمة عند رافع بن خديج، وكانت قد دخلت في السنّ، وكانت عنده امرأة شابّة سواها فطلّقها تطليقة حتَّى إذا بقي من أجلها يسير قال: إن شئت راجعتك وصبرت على الأثرة وإن شئت تركتك، قالت: بلى راجعني وأصبر على الأثرة، فراجعها، فذلك الصلح الذي بلغنا أنّ الله تعالى أنزل فيه هذه الآية عن أبي جعفر للتي وسعيد بن المسيّب. وقيل: خشيت سودة بنت زمعة أن يطلّقها رسول الله فقالت: لا تطلقني وأجلسني مع نسائك ولا تقسم لي واجعل يومي لعائشة، فنزلت الآية عن ابن عبّاس.

المعنى: لممّا تقدّمت حكم نشوز المرأة بيّن سبحانه تعالى نشوز الرجل فقال: ﴿وَإِن أَمْرَأَةُ خَافَتَ ﴾ أي: علمت وقيل: ظنّت ﴿مِنْ بَعَلِهَا ﴾ أي: من زوجها ﴿نُشُوزًا ﴾ أي: استعلاء وارتفاعا بنفسه عنها إلى غيرها إمّا لبغضه وإمّا لكراهته منها شيئا إمّا دمامتها وإمّا علوّ سنّها أو غير ذلك ﴿أَوَ إِعْرَامُنَا ﴾ يعني الصرافا بوجهه أو ببعض منافعه الّتي كانت لها منه، وقيل: يعني بإعراضه عنها هجرانه إيّاها وجفاها وميله إلى غيرها.

فَلَلَا جُنَاعَ عَلَيْهِمَاً ﴾ أي: لا حرج ولا إثم على كلَّ واحد منهما من الزوج والزوجة ﴿أَن يُعْمَلِحَا بَيْنَهُمَا صُلَحًا﴾ بأن تترك المرأة له يومها أو تضع عنه بعض ما يجب لها من نفقة أو كسوة أو غير ذلك لتستعطفه بذلك وتستديم المقام في حباله ﴿وَالصَّلَحُ خَيَرٌ ﴾ معناه والصلح بترك بعض الحق ﴿خَيرٌ ﴾ من طلب الفرقة بعد الألفة هذا إذا كان بطيبة من نفسها فإن لم يكن

| * さ/ ジョンジョン |  |
|-------------|--|
|-------------|--|

كذلك فلا يجوز له إلما ما يسوغ في الشرع من القيام بالكسوة والنفقة والقسمة وإلما طلقها، وبهذه الجملة قالت الصحابة والتابعون منهم علي لله وابن عبّاس وعائشة وسعيد بن جبير وقتادة ومجاهد وغيرهم. فو وأحْضِرَت الأنفُسُ الشَّحَ اختلف في تأويله فقيل: معناه وأحضرت أنفس النساء الشح على أنصبائهن من أنفس أزواجهن وأموالهن وأيّامهن منهم، عن ابن عبّاس وسعيد ابن جبير وعطاء والسدي. وقيل: معناه: وأحضرت أنفس كلّ واحد من الرجل والمرأة الشح بحقّه قبل صاحبه، فشح المرأة يكون بترك حقّها من النفقة والكسوة والقسمة وغيرها، وشح الرجل بإنفاقه على التي لا يريدها وهذا أعم، وبه قال بان وهب وابن زيد. فوان تُحْصِنُوا كم خطاب للرجال أي: إن تفعلوا الجميل والمسمة والعشرة بالمعروف، وقيل: بأن تحسنوا في أقوالكم وأفعالكم وتتقوا معاصي الله في أي كنة كان كيما تعملون جيرا به من النعقة مي النفقة معاصي الله في أي كانة كان يما تحمون واله على التي لا يريدها وهذا أعم، وبه قال بالصبر على ما تكرهون من النساء فوتَتَقُوا كم من الجور عليهن في النفقة والكسوة والعشرة بالمعروف، وقيل: بأن تحسنوا في أقوالكم وأفعالكم وتتقوا معاصي الله في أي كانه كانه كرفي على متي يجازيكم وأفعالكم وتقوا

وَلَن تَسْتَطِيعُوَا أَن تَعْدِلُواْ بَيْنَ النِّسَاَءِ وَلَوَ حَرَصْتُمْ فَلَا تَمِيلُوا حُكَلَ الْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّفَةٍ وَإِن تُصْلِحُوا وَتَتَقُوا فَإِنَ اللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا (أَ) وَإِن يَنْفَرَّقَا يُغْنِ اللَّهُ حُكَلَا مِن سَحَةِهِ وَكَانَ اللَّهُ وَسِعًا حَرِيمًا (أَ)

المعنى: لممّا تقدّم ذكر النشوز والصلح بين الزوجين عقّبه سبحانه بأنّه لا يكلّف من ذلك ما لا يستطاع فقال: ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوَا أَن تَقَـدِلُوا بَيْنَ النِّسَاَةِ وَلَوَّ حَرَّصَتُم ﴾ أي: لن تقدروا أن تسوّوا بين النساء في المحبّة والمودّة بالقلب ولو حرصتم على ذلك كلّ الحرص، فإن ذلك ليس إليكم ولا تملكونه فلا تكلّفونه ولا تؤاخذون به، عن ابن عبّاس والحسن وقتادة. وقيل: معناه لن تقدروا أن تعدلوا بالتسوية بين النساء في كلّ الأمور من جميع الوجوه من

| τεοΙ | يوكؤ النتخ |
|------|------------|
|------|------------|

النفقة والكسوة والعطيّة والمسكن والصحبة والبرّ والبشر وغير ذلك، والمراد به أنّ ذلك لا يخفّف عليكم بل يثقل ويشقّ لميلكم إلى بعضهنّ. ﴿قَلَا تَمِيـلُوا حَتُلَ ٱلْمَيّـلِ﴾ أي: فلا تعدلوا بأهوائكم عن من لم تملكوا محبّة منهنّ كلّ العدول حتّى يحملكم ذلكم على أن تجوروا على صواحبها في ترك أداء الواجب عليكم من حقّ القسمة والنفقة والكسوة والعشرة بالمعروف.

المُحَمَّدَدُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ ﴾ أي: تذروا الَّتي لا تميلون إليها كالَتي هي لا ذات زوج ولا أيّم، عن ابن عبّاس والحسن وقتادة ومجاهد وغيرهم، وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد اللَّه اللَّيْظَ.

وذكر عليّ بن إبراهيم في تفسيره أنّه سأل رجل من الزنادقة أبا جعفر الأحول عن قوله سبحانه: ﴿ وَلَنَ خِعَتُمُ أَلَا فَتَلِوُا فَوَعِدَةً ﴾ ثمّ قال: ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوَا أَن تَمَدِلُوا بَيْنَ النّسَلَةِ وَلَوَ حَرَّصَتُم ﴾ وبين القولين فرق، قال: فلم يكن عندي جواب ذلك حتَى قدمت المدينة فدخلت على أبي عبد الله للخ فسألته عن ذلك فقال: «أمّا قوله: ﴿ وَلَنَ خِعَتُمُ أَلَا نَمَدِلُوا فَوَحَدَ بَهُ فَإِنّه عنى في النعقة وأمّا قوله: ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوَا أَن تَمَدِلُوا ﴾ فإنّه عنى في المودة. فإنّه لا يقدر أحد أن وأمًا قوله: ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوَا أَن تَمَدِلُوا ﴾ فإنه عنى في المودة. فإنّه لا يقدر أحد أن يعدل بين امرأتين في المودة، قال: فرجعت إلى الرجل فأخبرته فقال: هذا ما ويقول: «اللهم هذه قسمتي فيما أملك فلا تلمني فيما تعلك ولا أملك». <sup>(1)</sup>

قوله: ﴿وَإِن تُصْلِحُوا ﴾ يعني: في القسمة بين الأزواج والتسوية بينهن في النفقة وغير ذلك ﴿وَتَتَّقُوا ﴾ الله في أمرهن وتتركوا الميل الذي نهاكم الله عنه في تفضيل واحدة على الأخرى ﴿فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ يستر عليكم ما مضى منكم من الحيف في ذلك إذا تبتم ورجعتم إلى

۱\_التبيان، ج ٣، ص ٣٤١؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٢٠٧.

الاستقامة والتسوية بينهن ويرحمكم بترك المؤاخذة على ذلك، وكذلك كان يفعل فيما مضى مع غيركم، وروي عن جعفر الصادق للنبي عن آبانه عن النبي تلاقي كان يقسم بين نسائه في مرضه فيطاف به بينهن، وروي أن عليًا كان له امرأتان فكان إذا كان يوم واحدة لا يتوضًا في بيت الأخرى. وكان معاذ بن جبل له امرأتان ماتتا في الطاعون فأقرع بينهما أيّهما تدفن قبل الأخرى.<sup>(1)</sup>

وقوله: ﴿ وَإِن يَنْفَرَقَا يُغَنِ ٱللَّهُ كُلًا مِن مَتَعَتِهِ.﴾ يعني: إذا أبى كلّ واحد من الزوحين مصلحة الآخر بأن تطالب المرأة بنصيبها من القسمة والنفقة والكسوة وحسن العشرة ويمتنع الرجل من إجابتها إلى ذلك ويتفرّقا حينئذ بالطلاق فإنّه سبحانه يغني كلّ واحد منهما من سعته أي: من سعة فضله ورزقه.

فَوَكَانَ اللَّهُ وَاسِعًا حَكِيمًا ﴾ أي: لم يزل واسع الفضل على العباد حكيما فيما يدترهم به. وفي هذه الآية دلالة على أن الأرزاق كلّها بيد الله وهو الّذي يتولّاها بحكمته وإن كان رتما أجراها على يدي من يشاء من بريّته.

وَلِنَّهِ مَنَا فِي ٱلسَّمَوَنِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُ وَلَفَدَ وَصَّيْنَا ٱلَذِينَ أُونُوا ٱلْكِنَبَ مِن فَبْلِحُتْمَ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُوا ٱللَّهُ وَإِن تَكْفُرُوا فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُ وَكَانَ ٱللَّهُ غَنِيًّا حَمِيدًا ۞ وَلِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُ وَكَفَى بِٱللَهِ وَكِيلًا ۞

المعنى: ثمّ ذكر سبحانه بعد إخباره بإغناء كلّ واحد من الزوجين بعد الافتراق من سعة فضله ما يوجب الرغبة إليه في ابتغاء الخير منه فقال: ﴿ وَلِلَهِ مَـا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ إخبارا عن كمال قدرته وسعة ملكه، أي: فإنّ من يملك ما في السماوات وما في الأرض لا يتعذّر عليه الإغناء بعد

۱\_ وسائل الشبعة، ج ۲۱، ص ۳۲۳؛ وجلعع أحلايث الشيعة، ج ۲۱، ص ۲۷۹؛ ومجمع اليان، ج ۲، ص ۲۰۸.

الفرقة والإيناس بعد الوحشة.

ثم ذكر الوصيّة بالتقوى فإنّ بها ينال خير الدنيا والآخرة فقال: ﴿ وَلَقَدَ وَصَيَّنَا ٱلَذِينَ أُوْتُوا ٱلْكِنَبَ مِن قَبَلِكُم ﴾ من اليهود والنصارى وغيرهم ﴿ وَإِيَّاكُم ﴾ أي: وأوصيناكم أيّها المسلمون في كتابكم ﴿ أَن اتَقُوا ٱللَه ﴾ وتقديره: بأن اتّقوا الله أي: اتقوا عقابه باتقاء معاصيه ولا تخالفوا أمره ونهيه ﴿ وَإِن تَكَفُرُوا ﴾ أي: تجحدوا وصيّته إيّاكم وتخالفوها ﴿ فَإَنَّ لِنَّهِ مَا فِى أَلسَّمَوَنَتِ وَمَا فِى ٱلأَرْضِ ﴾ لا يضرّه كفرانكم وعصيانكم، وهذه إشارة إلى أن أمره جميع الأمم بطاعته ونهيه إيّاهم عن معصيته ليس استكثارا بهم عن قلَه أمره جميع الأمم بطاعته ونهيه إيّاهم عن معصيته ليس استكثارا بهم عن قلَة وما في الأرض ملكا وملكا وخلقا لا يلحقه العجز ولا يعتريه الضعف ولا تجوز عليه الحاجة، وإنّما أمرنا ونهانا نعمة منه علينا ورحمة بنا ﴿ وَكَانَ ٱللَهُ غَنِيًا ﴾ أي: لم يزل سبحانه غير محتاج إلى خلقه بل الخلائق كلّهم محتاجون إليه لم يزل سبحانه غير محتاج إلى خلقه بل الخلائق كلّهم محتاجون إليه لم يزل سبحانه غير محتاج إلى خلقه بل الخلائق كلّهم محتاجون إليه لم يزل سبحانه غير محتاج إلى خلقه بل الخلائق كلهم محتاجون إلى اله الي الديارة الكرة الم الم الماوات الم يزل سبحانه إلى أن الم يزل سبحانه غير محتاج إلى خلقه بل الخلائق كلهم محتاجون إليه الم يزل سبحانه غير محتاج إلى خلقه بل الخلائق كلهم محتاجون إليه لم يزل سبحانه غير محتاج إلى خلقه بل الخلائق كلهم محتاجون إليه الم يزل سبحانه غير محتاج إلى خلقه بل الخلائق كلهم محتاجون إليه الم يزل سبحانه غير محتاج إلى خلقه بل الخلائق كلهم محتاجون إليه الم يزل سبحانه غير محتاج إلى خلقه بل الخلائق كلهم محتاجون إليه الجميلة الم يزل سبحانه غير محتاج الم معان محصيته الصرارة إلى محلقه الحميرة إلى مرام الم الم محتاجون إليه الجميلة الحميدة إليكم، وآلائه الجميلة الم يلكم فرائه الم محتاجه ما محاوية ألم ألم أل أله الجميلة الم يزل سبحانه غير محتاج الم مام محتاجه ما محتاجه أله ألم ألم مرمة الم ألم محتاجون إليه الحميدة إلى منابة الم محميم محتاجون إليه الحميلة إلى محلقه ما محمياته محمياته والمسارحة إلى محميه مركم م

ثم قال: فرويلة مما في السَّمَوَتِ وَمَا في الأَرْضِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴾ أي: حافظا لجميعه لا يعزب عنه علم شيء منه ولا يؤوده حفظه وتدبيره ولا يحتاج مع سعة ملكه إلى غيره. وأمّا وجه التكرار لقوله: فرويلة مما في السَّمَوَتِ وَمَا فِ الأَرْضِ ﴾ في الآيتين ثلاث مرّات فقد قيل: إنّه للتأكيد والتذكير. وقيل: إنّه للإبانة عن علل ثلاث: أحدها: بيان إيجاب طاعته فيما قضى به لأن له ملك السماوات والأرض. والثاني: بيان غناه عن خلقه وحاجتهم إليه واستحقاقه الحمد على النعم لأن له ما في السماوات وما في الأرض والثالث: بيان حفظه إيّاهم وتدبيره لهم لأن له ملك السماوات والأرض. إِن يَشَأْ يُذَهِبُكُمْ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ وَيَأْتِ بِتَاخَرِينُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى ذَالِكَ قَدِيرًا ۞ مَن كَانَ يُرِيدُ ثَوَابَ ٱلدُّنْيَا فَعِـندَ ٱللَّهِ ثَوَابُ ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ۞

المعنى: لممّا ذكر سبحانه غناه عن الخلق بأنّ له ملك السماوات والأرض عقّب ذلك بذكر كمال قدرته على خلقه وأنّ له الإهلاك والإنجاء والاستبدال بعد الإفناء فقال: ﴿إِن يَشَأَ يُذَهِبَكُمُ ﴾ يعني: إن يشأ الله يهلككم ﴿أَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾ ويفنكم، وقيل: فيه محذوف أي: إن يشأ أن يذهبكم يذهبكم أيتها الناس ﴿وَيَأْتِ بِتَاخَرِينَ ﴾ أي: بقوم آخرين غيركم ينصرون نبيّه ويوازرونه. ويروى أنّه لمّا نزلت هذه الآية ضرب النبي يَلاَيُ يده على ظهر سلمان وقال: هم قوم هذا يعني عجم الفرس ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى ذَلِكَ قَدِيرًا ﴾ أي:

ثم ذكر سبحانه عظم ملكه وقدرته بأنّ جزاء الدارين عنده فقال: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ قُوَابَ الدُّنِيا ﴾ أي: الغنيمة والمنافع الدنيويّة، أخبر سبحانه عمّن أظهر الإيمان بمحمد تلاك من أهل النفاق يريد عرض الحياة الدنيا بإظهار ما أظهره من الإيمان بلسانه ﴿ فَعَمِندَ اللهِ قُوَابُ الدُّنِيَا وَالأَخْرَةِ ﴾ أي: يملك سبحانه الدنيا والآخرة فيطلب المجاهد الثوابين عند الله، عن أبي عليّ الجبّانيّ. وقيل: إنّه وعيد للمنافقين وثوابهم في الدنيا ما يأخذونه من الفيء والغنيمة إذا شهدوا الحرب مع المسلمين وأمّنهم على نفوسهم وأموالهم وذراريهم وثوابهم في الآخرة النار.

وَوَكَانَ اللهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ أي: لم يزل على صفة يجب لأجلها أن يسمع المسموعات ويبصر المبصرات عند الوجود، وهذه الصفة هي كونه حيًا لا آفة به، وقيل: إنّما ذكر هذا ليبيّن أنّه يسمع ما يقول المنافقون إذا خلوا

۱ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ٢١٠؛ ونورالثقلين، ج ١، ص ٥٦٠؛ وكنز الدقائق، ج ٢، ص ٦٤٨.

إلى شياطينهم ويعلم ما يسرّون من نفاقهم.

يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَهِ وَلَوَ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَلِدَيْنِ وَٱلأَقْرَبِينَۚ إِن يَكُنْ غَنِيًّا آوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَاً فَلَا تَنَّبِعُوا ٱلْهُوَى آن تَعَدِلُوا أَوَإِن تَلْوُرا آوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا أَن

المعنى: لممّا ذكر سبحانه أنّ عنده ثواب الدنيا والآخرة عقبه بالأمر بالقسط والقيام بالحقّ وترك الميل والجور فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا كُوُنُوا قَوَّنَمِينَ بِٱلْقِسْطِ ﴾ أي: دائمين على القيام بالعدل ومعناه: ولتكن عادتكم القيام بالعدل في القول والفعل ﴿ شُهَدَاءَ ﴾ وهو جمع شهيد، أمر الله تعالى عباده بالثبات والدوام على قول الحقّ والشهادة بالصدق تقربًا إليه وطلبا لمرضاته، وعن ابن عبّاس: كونوا قوّامين بالحقّ في الشهادة على من كانت ولمن كانت من قريب أو بعيد. ﴿ وَلَوَ عَلَى آنفُسِكُمْ ﴾ أي: ولو كانت شهادتكم على أنفسكم ﴿ أَو الْوَلِلاَيْزِ وَالأَقْرَبِينَ ﴾ أي: على والديكم وعلى أقرب الناس إليكم فقوموا فيها بالقسط والعدل وأقيموها على الصحة والحقّ ولا تميلوا فيها لغنى غنيَ أو لفقر فقير، فإنّ الله قد سوى بين الغنيَ والفقير فيما ألزمكم من إقامة الشهادة لكلُ واحد منهما بالعدل.

وفي هذا دلالة على جواز شهادة الولد لوالده والوالد لولده وعليه وشهادة كلَّ ذي قرابة لقرابته وعليه، وإليه ذهب ابن عبّاس في قوله: أمر الله سبحانه المؤمنين أن يقولوا الحقّ ولو على أنفسهم أو آبائهم أو أبنائهم، ولا يحابّوا غنيّا لغناه ولا مسكينا لمسكنته.

وقال ابن شهاب الزهريّ: كان سلف المسلمين على ذلك حتّى دخل الناس فيما بعدهم وظهرت منهم أمور حملت الولاة على اتّهامهم فتركت شهادة من يتّهم، وأمّا شهادة الإنسان على نفسه فيكون بإقرار الخصم، فإقراره له شهادة منه على نفسه وشهادته لنفسه لا تقبل.()

إِن يَكُنّ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا ﴾ معناه إن يكن المشهود عليه غنيًا أو فقيرا أو المشهود له غنيًا أو فقيرا فلا يمنعكم ذلك عن قول الحقّ والشهادة بالصدق، وفائدة ذلك أنَّ الشاهد ربَّما امتنع عن إقامة الشهادة للغنيَّ على الفقير لاستغناء المشهود له وفقر المشهود عليه، فلا يقيم الشهادة شفقة على الفقير، وربّما امتنع عن إقامة الشهادة للفقير على الغنيّ تهاونا للفقير وتوقيرا للغنيِّ أو خشية منه أو حشمة له فبيِّن سبحانه بقوله: ﴿ فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا ﴾ أنَّه أولى بالغنيّ والفقير وأنظر لهما من سائر الناس أي: فلا تمتنعوا من إقامة الشهادة على الفقير شفقة عليه ونظرا له، ولا من إقامة الشهادة للغنيّ لاستغنائه عن المشهود به فإنَّ الله تعالى أمركم بذلك مع علمه بغناء الغنيَّ وفقر الفقير، فراعوا أمره فيما أمركم به فإنَّه أعلم بمصالح العباد منكم. ﴿ فَلَا تَشَّبِعُوا ٱلْهُوَكَ ﴾ يعني: هوى الأنفس في إقامة الشهادة فتشهدوا على إنسان لإحنة بينكم وبينه أو وحشة أو عصبيَّة، وتمنعوا الشهادة له لأحد هذه المعاني، وتشهدوا للإنسان بغير حقّ لميلكم إليه بحكم صداقة أو قرابة ﴿أَن تَعَدِلُوا ﴾ أي: لأن تعدلوا يعني لأجل أن تعدلوا في الشهادة، قال الفرّاء: هذا كقولهم: لا تتبّع هواك لترضي ربّك، أي: كيما ترضي ربّك. وقيل: إنَّه من العدول الّذي هو الميل والجور، ومعناه: ولا تتَّبعوا الهوى في أن تعدلوا عن الحقَّ أو لأن تعدلوا عن الحقّ.

فَوَان تَلْوُرا ﴾ أي: تمطلوا في أداء الشهادة ﴿أَوَ تُعَرِّضُوا ﴾ عن أدائها، عن ابن عبّاس ومجاهد. وقيل: إنّ الخطاب للحكّام أي: وإن تلووا أيّها الحكّام في الحكم لأحد الخصمين على الآخر وتعرضوا عن أحدهما إلى الآخر، عن

۱ـ جامع البيان، ج ٥، ص ٤٣٤.

التلغة المحالية محالية المحالية محالية محال

ابن عبّاس والسدّيّ. وقيل: معناه إن تلووا أي: تبدّلوا الشهادة أو تعرضوا أي: تكتموها، عن ابن زيد والضحّاك وهو المرويّ عن أبي جعفر للغِلاِ.

﴿ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ معناه إنَّه كان عالما بما يكون منكم من إقامة الشهادة أو تحريفها والإعراض عنها.

وفي هذه الآية دلالة على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وسلوك طريقة العدل في النفس والغير، وقد روي عن ابن عبّاس في معنى قوله: ﴿وَإِن تَلَوُرا أَوَ تُعَرِّضُوا ﴾ أنّهما الرجلان يجلسان بين يدي القاضي فيكون ليّ القاضي وإعراضه لأحدهما عن الآخر.<sup>(۱)</sup>

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا ءَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَٱلْكِنَّبِ ٱلَّذِى نَرَّلَ عَلَى رَسُولِهِ. وَٱلۡحَكِتَٰبِ ٱلَّذِى أَنَزَلَ مِن قَبَلُ وَمَن يَكْفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَتِهِكَتِهِ. وَكُنُبِهِ. وَرُسُلِهِ. وَٱلْيَوْبِ ٱلْآخِرِ فَقَدْ ضَلَ ضَلَالًا بَعِيدًا ۞

المعنى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا مَامِنُوا مَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. ﴾ قيل فيه ثلاثة أقوال: أحدها: \_ وهو الصحيح المعتمد عليه \_ أنّ معناه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوًا ﴾ في الظاهر بالإقرار بالله ورسوله ﴿ مَامِنُوا ﴾ في الباطن ليوافق باطنكم ظاهركم، ويكون الخطاب للمنافقين الذين كانوا يظهرون خلاف ما يبطنون ﴿ وَٱلْكِنَبِ ٱلَذِى نَزَلَ عَلَى رَسُولِهِ. ﴾ وهو القرآن ﴿ وَٱلصحِتَبِ ٱلَذِي أَزَلَ مِن تَبَلُ ﴾ هو التوراة والإنجيل، عن الزجّاج وغيره. وثانيها: أن يكون الخطاب للمؤمنين على الحقيقة ظاهرا وباطنا فيكون معناه: أثبتوا على هذا الإيمان في المستقبل وداوموا عليه ولا تنتقلوا عنه، عن الحسن واختاره الجبّائي، قال: لأن الإيمان الذي هو التصديق لا يبقى وإنّما يستمرَ بأن يجدده الإنسان حالا بعد حال.

مجمع البيان، ج ٣، ص ٢١٣.

|  |  | ) ( | ſ |
|--|--|-----|---|
|--|--|-----|---|

وثالثها: أنّ الخطاب لأهل الكتاب أمروا بأن يؤمنوا بالنبيّ والكتاب الذي أنزل عليه كما آمنوا بما معهم من الكتب، ويكون قوله: ﴿وَالَصَحِتَنِ الَذِي آنزَلَ مِن قَبَّلُ ﴾ إشارة إلى ما معهم من التوراة والإنجيل، ويكون وجه أمرهم بالتصديق بهما وإن كانوا مصدقين بهما أحد أمرين: إمّا أن يكون لأن التوراة والإنجيل فيهما صفات نبيّنا وتصديقه وتصحيح نبوته، فمن لم يصدقه ولم يصدق القرآن لا يكون مصدقا بهما لأنّ في تكذيبه تكذيب التوراة والإنجيل، وإمّا أن يكون الله تعالى أمرهم بالإقرار بمحمد الأوران وبالكتاب الذي أنزل من قبله وهو الإنجيل وذلك لا يصح إلّا بالإقرار بعيسى أيضا وهو نبيّ مرسل.

ويعضد هذا الوجه ما روي عن عبد الله بن عبّاس أنّه قال: إنّ الآية نزلت في مؤمني أهل الكتاب: عبد اللّه بن سلام وأسد وأسيد ابني كعب وثعلبة بن قيس وابن اخت عبد اللّه سلام ويامين بن يامين، وهؤلاء من كبار أهل الكتاب قالوا: نؤمن بك وبكتابك وبموسى وبالتوراة وعزير ونكفر بما سواه من الكتب وبمن سواهم من الرسل، فقيل لهم: بل آمنوا باللّه ورسوله الآية، فآمنوا كما أمرهم اللّه.

وَمَلَتَهَكَتِهِ ﴾ أي: يجحده أو يشبهه بخلقه أو يرد أمره ونهيه (وَمَلَتَهَكَتِهِ ﴾ أي: ينفيهم أو ينزلهم منزلة لا يلبق بهم كما قالوا: إنّهم بنات الله ﴿وَكُنْبِهِ ﴾ فيجحدها ﴿وَرُسْلِهِ ﴾ فينكرهم ﴿وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ أي: يوم القيامة ﴿فَقَدَ ضَلَ ضَكَلًا بَعِيدًا ﴾ أي: ذهب عن الحق وبعد قصد السبيل ذهابا بعيدا، وقال الحسن: الضلال البعيد هو مالا ائتلاف له والمعنى أن من كفر بمحمد وجحد نبوته فكأنه جحد جميع ذلك لأنه لا يصح إيمان أحد من الخلق بشيء مما أمر الله به إلا بالإيمان به وبما أنزل الله عليه.

وفي هذا تهديد لأهل الكتاب وإعلام لهم أنّ إقرارهم باللّه ووحدانيّته وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر لا ينفعهم مع جحدهم بنبوّة محمّدﷺ ويكون وجوده وعدمه سواء.

النظم: وجه اتّصال هذه الآية بما قبلها أنّ الله سبحانه لمّا بيّن الإسلام عقّبه بالدعاء إلى الإيمان وشرائطه. وقيل: إنّها متّصل بقوله: ﴿كُونُوا قَوَّمِينَ بِٱلْقِسَطِ ﴾ والقيام بالسقط هو الإيمان على وجه المذكور.<sup>(۱)</sup>

إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ثُمَرَ كَفَرُوا ثُمَرَ ءَامَنُوا ثُمَرَ كَفَرُوا ثُمَرَ آزْدَادُوا كُفَرًا لَمَ يَكُن ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمَ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلًا ۞ بَشِرِ ٱلْمُنَفِقِينَ بِأَنَّ لَهُمَ عَذَابًا آلِيمَّا ۞ ٱلَذِينَ يَتَخِذُونَ ٱلْكَفِرِينَ أَوْلِيَاتَه مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَبَبْنَغُونَ عِندَهُمُ ٱلِعِزَةَ فَإِنَّ آلِعِزَةَ لِلَهِ جَمِيعًا ۞

المعنى: ثمَّ قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ﴾ قيل في معناه أقوال:

احدها: أنّه عنى به الّذين آمنوا بموسى ثمّ كفروا بعبادة العجل وغير ذلك ﴿ثُمَرَ مَامَنُوا﴾ يعني النصارى بعيسى ﴿ثُمَرَ كَفَرُوا ﴾ به ﴿ثُمَرَ ازْدَادُوا كُفْرُا ﴾ بمحمّدﷺ، عن قتادة.

وثانیها: أنّه عنی به الّذین آمنوا بموسی ثمّ کفروا بعد موسی ثمّ آمنوا بعزیز ثمّ کفروا بعیسی ثمّ ازدادوا کفرا بمحمّدﷺ عن الفرآء والزجّاج.

وثالثها: أنَّه عنى به طائفة من أهل الكتاب أرادوا تشكيك نفر من أصحاب رسول الله فكانوا يظهرون الإيمان بحضرتهم ثمّ يقولون قد عرضت لنا شبهة أخرى فيكفرون، ثمّ ازدادوا كفرا بالثبات عليه إلى الموت، عن الحسن وذلك معنى قوله تعالى: ﴿ وَقَالَت ظَايِّهَةٌ مِنَ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ ءَامِنُوا بِٱلَذِى أَنِزَلَ

١- مجمع البيان، ج ٢، ص ٢١٥.

٢٥٤ .....

عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَجْهَ ٱلنَّهَارِ وَٱكْفُرُوٓا ءَاخِرَهُ لَعَلَّهُمْ بَرْجِعُونَ ﴾. (١)

ورابعها: أنّ المراد به المنافقون آمنوا ثمّ ارتدّوا ثمّ آمنوا ثمّ ارتدّوا ثمّ ماتوا على كفرهم، عن مجاهد وابن زيد. وقال ابن عبّاس: دخل في هذه الآية كلّ منافق كان في عهد النبيّ في البحر والبرّ.

لألم يَكُن الله لِيَغْفِرَ لَمُم كَم الطهارهم الإيمان، فلو كانت بواطنهم كُلُوهم في الإيمان لما كفروا فيما بعد الوكل لِيَهدِيَهُم سَبِيلًا كه معناه: ولا يهديهم إلى سبيل الجنّة كما قال فيما بعد الوكل لِيَهدِيَهُم طَرِيقًا \* إلَّا طَرِيقَ يهديهم إلى سبيل الجنّة كما قال فيما بعد الوكل لِيَهدِيَهُم طَرِيقًا \* إلَّا طَرِيقَ بهديهم إلى سبيل الجنّة كما قال فيما بعد الوكل لِيَهدِيَهُم طَرِيعًا \* إلَّا طَرِيقَ جَهدَيَهُم على الله الجنّة كما قال فيما بعد على يُولا لِيَهدِيهُم ما ليهمان الما كفروا فيما بعد عنه يوكل لِيَهدِيهُم سَبِيلًا به معناه: ولا يهديهم إلى سبيل الجنّة كما قال فيما بعد الوكر ليهديهم ولا يلظف بهم على يهديهم على يهديهم على على على على يهديهم الله معنان المعنى أنه يخذلهم ولا يلطف بهم على على على على على كفرهم المتقدم.

ثمَ قال: ﴿ بَشِرِ ٱلْمُنَفِقِينَ ﴾ أي: أخبرهم يا محمّد ﴿يَأَنَّ لَهُمَ ﴾ في الآخرة ﴿عَذَابًا ألِيمًا ﴾ أي: وجيعا إن ماتوا على كفرهم ونفاقهم. وفي هذه الآية دلالة على أنّ الآية المتقدّمة نزلت في شأن المنافقين وأنّه الأصح من الأقوال المذكورة.

ثم وصف هؤلاء المنافقين فقال: ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَخِذُونَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ أي: مشركي العرب، وقيل: اليهود ﴿ أَوَلِيَآة ﴾ أي: ناصرين ومعينين وأخلًاء ﴿ ين دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: من غيرهم ﴿ آَيَبَنَغُونَ عِندَهُمُ ٱلْعِزَّةَ ﴾ أي: أيطلبون عندهم القوة والمنعة باتّخاذهم هؤلاء أولياء من دون الإيمان بالله تعالى، ثم أخبر سبحانه أنّ العزّة والمنعة له فقال: ﴿ فَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ يَتَو جَمِيمًا ﴾ يريد سبحانه أنّهم لو آمنوا مخلصين له وطلبوا الاعتزاز بالله تعالى وبدينه ورسوله والمؤهنين لكان أولى بهم من الاعتزاز بالمشركين، فإنّ العزّة جميعًا لله سبحانه ومن عنده يعزّ

- ۱\_ سورة آل عمران: ۷۲.
- ٢\_ سورة النساء: ١٦٨ \_ ١٦٩.

من يشاء ويذلَ من يشاء.(``

وَقَدَ نَزَّلَ عَلَيَ<sup>تَ</sup>حَمَّمَ فِى ٱلْكِنَ<sup>نِ</sup> أَنَّ إِذَا سَمِعْنُمُ مَايَنتِ ٱللَّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْنَهْزَأُ بِهَا فَلَا نَقْعُدُوا مَعَهُمُ حَقَّى يَخُوضُوا فِى حَدِيثٍ غَيْرِمِ<sup>ع</sup>َ</sup> إِنَّكُرَ إِذَا مِثْلُهُمُ إِنَّ ٱللَّهَ جَامِعُ ٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْكَفِرِينَ فِى جَهَنَّمَ جَمِيعًا ()

سبب النزول: كان المنافقون يجلسون إلى أحبار اليهود فيسخرون من القرآن فنهاهم الله عن ذلك، عن ابن عبّاس.

المعنى: لممّا تقدّم ذكر المنافقين وموالاتهم الكفّار عقّب ذلك بالنهي عن مجالستهم ومخالطتهم فقال: ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنَبِ ﴾ أي: في القرآن ﴿ أَنْ إِذَا سَمِعَمْمُ مَايَنتِ اللَّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْنَهْزَأَ بِهَا ﴾ أي: يكفر بها المشركون والمنافقون ويستهزئون بها ﴿فَلَا نَقْعُدُوا مَعَهُمْ ﴾ أي: يكفر بها المسركون الكافرين ﴿ حَقَّ يَخُوشُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرُوء ﴾ أي: حتَّى يأخذوا في حديث غير الكافرين ﴿ حَقَّ يَخُوشُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرُوء ﴾ أي: حتَّى يأخذوا في حديث غير والمنافقون في مالدين، وقيل: حتَّى يرجعوا إلى الإيمان ويتركوا الكفر والاستهزاء. والمنزل في الكتاب هو قوله سبحانه في سورة الأنعام: ﴿ وَإِنَّا رَأَيْتَ ٱلَذِينَ

وفي هذا دلالة على تحريم مجالسة الكفّار عند كفرهم بآيات الله واستهزائهم بها وعلى إباحة مجالستهم عند خوضهم في حديث غيره.

وروي عن الحسن أنّ إباحة القعود مع الكفّار عند خوضهم في حديث آخر غير كفرهم واستهزائهم بالقرآن منسوخ بقوله تعالى: ﴿فَلَا نُقَعُدُ بَعْدَ ٱلذِكْرَىٰ مَعَ ٱلْقَوَمِ ٱلْظَلِمِينَ ﴾.<sup>(٢)</sup> ﴿إِنَّكُمَ إِذَا مِثْلُهُمَ ﴾ يعني إنّكم إذا جالستموهم

> ١ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ٢١٦. ١ـ سورة الأنعام: ٦٨. ٢ـ سورة الأنعام: ٦٨.

على الخوض في كتاب الله والهزء به فأنتم مثلهم، وإنّما حكم بأنّهم مثلهم لأنّهم لم ينكروا عليهم مع قدرتهم على الإنكار ولم يظهروا الكراهة لذلك، ومتى كانوا راضين بالكفر كانوا كفّارا لأنّ الرضا بالكفر كفر. وفي الآية دلالة على وجوب إنكار المنكر مع القدرة وزوال العذر، وأنّ من ترك ذلك مع القدرة عليه فهو مخطئ آثم. وفيها أيضا دلالة على تحريم مجالسة الفساق والمبتدعين من أي: جنس كانوا وبه قال جماعة من أهل التفسير، وذهب إليه عبد الله بن مسعود وإبراهيم وأبو وائل، قال إبراهيم: من ذلك إذا تكلّم الرجل في مجلس يكذب فيضحك منه جلساؤه فيسخط الله عليهم، وبه قال عمر بن عبد العزيز، وروي أنّه ضرب رجلا صائما كان قاعدا مع قوم يشربون الخمر.<sup>(1)</sup>

وروى العيّاشيّ بإسناده عن عليّ بن موسى الرضاط<sup>يني</sup> في تفسير هذه الآية قال: «**إذا سمعت الرجل يجحد الحقّ ويكذب به ويقع في أهله فقم من عنده ولا تقاعده**». وروي عن ابن عبّاس أنّه قال: أمر اللّه تعالى في هذه الآية بالاتّفاق ونهى عن الاختلافات والفرقة والمراء والخصومة.<sup>(۱)</sup>

وبه قال الطبريّ والبلخيّ والجبّائيّ وجماعة من المفسّرين.

وقال الجبّائيّ: وأمّا الكون بالقرب منهم بحيث يسمع صوتهم ولا يقدر على إنكارهم فليس بمحظور، وإنّما المحظور مجالستهم من غير إظهار كراهية لما يسمعه أو يراه، قال: وفي الآية دلالة على بطلان قول نفاة الأعراض وقولهم ليس هاهنا شيء غير الأجسام لأنه قال: ﴿حَقَّ يَغُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيَرٍ. ﴾ فأثبت غيرا لما كانوا فيه وذلك هو العرض. ﴿إِنَّ اللَّهَ جَامِعُ الْمُنَفِقِينَ وَٱلْكَفِرِينَ فِي جَهَنَمَ جَمِيعًا ﴾ أي: إن اللَه يجمع الفريقين من أهل

> ۱\_مجمع البیان، ج ۳، ص ۲۱۸؛ والتبیان، ج ۳، ص ۳٦۲. ۱\_نورالثقلین، ج ۱، ص ۵٦٤.

الكفر والنفاق في القيامة في النار والعقوبة فيها كما اتَّفقوا في الدنيا على عداوة المؤمنين والمظاهرة عليهم.<sup>(۱)</sup>

الَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتَحْ مِنَ اللَّهِ قَتَالُوا أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَفِرِينَ نَصِيبٌ قَالُوا أَلَمَ نَسْتَحْوِذَ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعَكُم مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَاللَهُ يَحَكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَلَن يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَفِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا ())

المعنى: قد وصف الله سبحانه المنافقين والكافرين فقال: ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ ﴾ أي: ينتظرون لكم أيّها المؤمنون لأنّهم كانوا يقولون: سيهلك محمّدﷺ وأصحابه فنستريح منهم ويظهر قومنا وديننا.

الأوا ألم تكن لمتم فتت من الله عن الذي إن اتفق لكم فتح وظفر على الأعداء وقدالوا ألم تكن متعكم الله نجاهد عدوكم ونغزوهم معكم؟ فأعطونا نصيبنا من الغنيمة فقد شهدنا القتال. ﴿وَإِن كَانَ لِلكَفِرِينَ نَصِيبٌ ﴾ أي: حظ بإصابتهم من المؤمنين ﴿قَالُوا ﴾ يعني المنافقين أي: قال المنافقون للكافرين: ﴿أَلَمَ نَسَتَحَوِذَ عَلَيْكُم ﴾ أي: ألم نغلب عليكم، عن السدي، ومعناه: ألم نغلبكم على رأيكم بالموالاة لكم ﴿وَنَمَنَعَكُم مِنَ الدخول في جملة ﴿الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وقيل: معناه ألم نبين لكم أنا على ما أنتم عليه أي: ألم نضمتكم إلى أنفسنا ونطلعكم على أسرار محمد الله وأصحابه ونكتب إليكم بأخبارهم حتى غلبتم عليهم؟ أي: ندفع عنكم صولة المؤمنين بتحديثنا إياهم عنكم وكوننا عيونا: لكم حتى أي: ندفع عنكم صولة المؤمنين بتحديثنا إياهم عنكم وكوننا عيونا: لكم حتى انصرفوا عنكم وغلبتموهم.

مجمع البيان، ج ٣، ص ٢١٨.

﴿ فَاللَّهُ يَحَكُمُ بَيْنَكُمْ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْعِيَىٰمَةِ ﴾ هذا إخبار منه سبحانه عن نفسه بأنَّه الّذي يحكم بين الخلائق يوم القيامة ويفصل بينهم بالحقّ. ﴿وَلَن يَجَعَلَ اللَّهُ اِلْكَنِفِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا ﴾ قيل فيه أقوال:

**قيل: أنَّ** المراد لن يجعل الله لليهود على المؤمنين نصرا ولا ظهورا. عن ابن عبّاس.<sup>(۱)</sup>

وقيل: لن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلا بالحجّة وإن جاز أن يغلبوهم بالقوّة لكنّ المؤمنين منصورون بالدلالة والحجّة، عن السدّيّ والزجّاج والبلخيّ، قال الجبّائيّ: ولو حملناه على الغلبة لكان ذلك صحيحا لأنّ غلبة الكفّار للمؤمنين ليس ممّا فعله الله فإنّه لا يفعل القبيح وليس كذلك غلبة المؤمنين للكفّار فإنّه يجوز أن ينسب إليه سبحانه.

وقيل: لن يجعل لهم في الآخرة عليهم سبيلا لأنه مذكور عقيب قوله: فَأَلَنَهُ يَحَكُمُ بَيَنَهُمٌ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ ﴾ بيّن الله سبحانه أنّه لن يثبت لهم سبيل على المؤمنين في الدنيا بالقتل والقهر والنهب والأسر وغير ذلك من وجوه الغلبة فلن يجعل لهم يوم القيامة عليهم سبيلا بحال.<sup>(۱)</sup>

إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمَ وَإِذَا قَامُوَا إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَا قَلِيلًا ﴿ مُذَبَّذَبِينَ بَيْنَ ذَالِكَ لَاَ إِلَى هَنَوُلَاً وَلَا إِلَى هَنَوُلَاً وَمَن يُصْلِلِ ٱللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ. سَبِيلًا ﴿

المعنى: ثمّ بيّن سبحانه أفعالهم القبيحة فقال: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمٌ ﴾ قد ذكرنا معناه في أوّل البقرة وعلى الجملة خداع المنافقين لله إظهارهم الإيمان الذي حقنوا به دماءهم وأموالهم. وقيل: معناه

> ۱۔ زبدة البیان، ص ٤٣٩، وأيضاً؛ وجواهر الكلام، ج ۲۲، ص ٣٣٣. ۱۔ مجمع البیان، ج ۳، ص ۲۱۹.

يخادعون النبيّ كما قال: ﴿إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهُ ﴾<sup>(1)</sup> فسمّى مبايعة النبيّ مبايعة اللّه للاختصاص ولأنّ ذلك بأمره عن الحسن والزجّاج، ومعنى خداع اللّه إيّاهم أن يجازيهم على خداعهم كما قلنا في قوله: ﴿ أَنَّهُ يَنَتَهَزِئَ بِوَمَ ﴾<sup>(1)</sup>. وقيل: هو حكمه بحقن دمائهم مع علمه بباطنهم. وقيل: هو أن يعطيهم اللّه نورا يوم القيامة يمشون به مع المسلمين ثمّ يسلبهم ذلك النور ويضرب بينهم بسور، عن الحسن والسديّ وجماعة من المفسّرين. ﴿ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَوَةِ قَامُوا عن الحسن والسديّ وجماعة من المفسّرين. أو وإذا قامُوا إلى الصَّلَوَةِ قامُوا العبادات على وجه القربة إلى اللّه، وإنّما يفعلون ذلك إبقاء على أنفسهم وحذرا من القتل وسلب الأموال وإذا رآهم المسلمون صلّوا ليروهم أنّهم يدينون بدينهم، وإن لم يرهم أحد لم يصلّوا، وبه قال قتادة وابن زيد.

وروى العيّاشيّ بإسناده عن مسعدة بن زياد عن أبي عبد الله عن آبائه الميلا أنّ رسول الله تلاقي سئل فبم النجاة غدا؟ قال تلاقي: «النجاة أن لا تخادعوا الله فيخدعكم فإنه من يخادع الله يخدعه ونفسه يخدع لو شعر، فقيل له: كيف يخادع الله؟ قال تلاقي: يعمل بما أمر الله ثمّ يريد به غيره فاقفوا الرياء فإنه شرك بالله. إنّ المراني يدعى يوم القيامة بأربعة أسماء: يا كافر يا فاجر يا غادر يا خامر. حبط عملك وبطل أجرك ولا خلاق لك اليوم فالتمس أجرك ممّن كنت تعمل له».

وَلَا يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ أي: ذكرا قليلا ومعناه: لا يذكرون الله عن نيّة خالصة ولو ذكروه مخلصين لكان كثيرا، وإنّما وصف بالقلّة لأنّه لغير اللّه، عن الحسن وابن عبّاس.

- ١- سورة الفتح: ١٠.
- ٢\_ سورة البقرة: ١٥.
- ١\_ ثواب الأعمال، ص ٧٥٥؛ ووسائل الشيعة، ج ١، ص ٦٩، الأمالي، ص ٦٧٧ (للصدوق).

| ۳ - / DEtte |  |
|-------------|--|
|-------------|--|

وقيل: لا يذكرون إلّا ذكرا يسيرا نحو التكبير والأذكار الّتي يجهر بها ويتركون التسبيح وما يخافت به من القراءة وغيرها، عن أبي عليّ الجبّائيّ. وقيل: إنّما وصف الذكر بالقلّة لأنّه سبحانه لم يقبله وكلّ ما ردّه اللّه قليل.

مُنَجَنَبَذَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ ﴾ أي: مرددين بين الكفر والإيمان يريد كأنّه فعل بهم ذلك وكان الفعل لهم على الحقيقة، وقيل: معنى مذبذبين مطرودين من هؤلاء ومن هؤلاء، من الذب الذي هو الطرد، وصفهم سبحانه بالحيرة في دينهم وأنّهم لا يرجعون إلى صحّة نيّة لا مع المؤمنين على بصيرة ولا مع الكافرين على جهالة، وقال رسول الله يُنْكَنَنَ . «إنّ معلهم معل الشاة العابرة بين الغنمين تتحيّر فتنظر إلى هذه وهذه لا تدري أيّهما تتبع».

لا آل متؤلاة ولا إلى متؤلاة أي: لامع هؤلاء في الحقيقة ولا مع هؤلاء يلفي الحقيقة ولا مع هؤلاء يظهرون الإيمان كما يظهره المؤمنون ويضمرون الكفر كما يضمره المشركون فلم يكونوا مع أحد الفريقين في الحقيقة، فإن المؤمنين يضمرون الإيمان كما يظهرون والمشركون يظهرون الكفر كما يضمرونه.<sup>(1)</sup>

وَمَن يُضَلِل ٱللهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ، سَبِيلًا ﴾ أي: طريقا ومذهبا وقد مضى ذكر معنى الإضلال مشروحا في سورة البقرة عند قوله: ﴿وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَا ٱلْمَنسِقِينَ ﴾ أنا للفنسِقِينَ ﴾ أن أنه فلا معنى لإعادته.

يَتَأَيَّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَنَجِدُوا الْكَنْفِرِينَ أَوْلِيَآهَ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَنُرِيدُونَ أَن تَجْعَكُوا لِنَّهِ عَلَيَّكُمْ سُلطَنَا مُبِينًا () إِنَّ الْمُنْفِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَكِلِ مِنَ النَّارِ وَلَن تَجْهَدَ لَهُمْ نَصِيرًا () إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَكُمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِيَهِ فَأُوْلَتَهِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَجْطَطُيما ()

۱- التبيان، ج ٣، ص ٣٦٦؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٢٢٢.
 ۱- سورة البقرة: ٢٦.

المعنى: ثمّ نهى سبحانه عن موالاة المنافقين فقال: ﴿ يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَتَخِذُوا ٱلْكَنِفِرِينَ أَوَلِيَآة ﴾ أي: أنصارا ﴿مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ فتكونوا مثلهم ﴿أَتُرِيدُونَ أَن تَجْعَكُوا لِنَّهِ عَلَيَّكُمْ سُلَطَنَا مَّبِينًا ﴾ أي: حجّة ظاهرة وهو استفهام براد به التقرير.

وفيه دلالة على أنَّ الله لا يعاقب أحدا إلَّا بعد قيام الحجَّة عليه والاستحقاق به وإنَّه لا يعاقب الأطفال بذنوب الآباء، وأنَّه كان لا حجَّة له على الخلق لو لا معاصيهم، قال الحسن: معناه: أتريدون أن تجعلوا لله سبيلا إلى عذابكم بكفركم وتكذيبكم. ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَوْقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَسْغَـلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ أي: في الطبق الأسفل من النار فإنَّ للنار طبقات ودركات كما أنَّ للجنَّة درجات فيكون المنافق على أسفل طبقة منها لقبح عمله، عن ابن كثير وأبي عبيدة وجماعة. وقيل: إنَّ المنافقين في توابيت من حديد مغلقة عليهم في النار٬٬ عن عبد الله بن مسعود وابن عبَّاس. وقيل: إنَّ الإدراك يجوز أن يكون منازل بعضها أسفل من بعض بالمسافة، ويجوز أن يكون ذلك إخبارا عن بلوغ الغاية في العقاب كما يقال: إنَّ السلطان بلِّغ فلانا الحضيض وبلِّغ فلانا العرش، يريدون بذلك الحطاط المنزلة وعلوَّها لا المسافة، عن أبي القاسم البلخيِّ.(`` ﴿وَلَن يَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴾ ولا تجد يا محمّد لهؤلاء المنافقين ناصرا ينصرهم فينقذهم من عذاب الله إذ جعلهم في أسفل طبقة من النار. ثمّ استثنى تعالى فقال: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا ﴾ من نفاقهم ﴿وَأَصْلَحُوا ﴾ نيَّاتهم، وقيل: ثبتوا على التوبة في المستقبل ﴿وَٱعْتَصَمَعُوا بِٱللَّهِ ﴾ أي: تمسَّكوا بكتاب الله وصدقوا رسله، وقيل: وثقوا بالله ﴿وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ ﴾ أي: تبرَّؤوا من

١\_ جامع البيان، ج ٥، ص ٤٥٤.

۱\_بحار الأنوار، ج ۸ ص ۲٤۱.

الآلهة والأنداد. وقيل: طلبوا بإيمانهم رحمة الله ورضاه مخلصين، عن الحسن (فَأَوُلَتَهِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: فإنّهم إذا فعلوا ذلك يكونون في الجنّة مع المؤمنين ومحلّ الكرامة ﴿وَمَتَوْفَ يُؤْتِ ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ «سوف» كلمة ترجئة وعدة وإطماع وهي من الله إيجاب لأنه أكرم الأكرمين ووعد الكريم إنجاز.

ولم يشرط على غير المنافقين في التوبة من الإصلاح والاعتصام ما شرطه عليهم، ثمّ شرط عليهم بعد ذلك الإخلاص لأنّ النفاق ذنب القلب، والإخلاص توبة القلب، ثمّ قال: فأولئك مع المؤمنين، ولم يقل فأولئك المؤمنون أو من المؤمنين غيظا عليهم، ثمّ أتى بلفظ «سوف» في أجر المؤمنين لانضمام المنافقين إليهم هذا إذا عنى به جميع المؤمنين من تقدّم منه الكفر ومن لم يتقدّم، ويحتمل أن يكون المراد به زيادة الثواب لمن لم يسبق منه كفر ولا نفاق.<sup>(1)</sup>

مَّا يَفْعَكُ ٱللَّهُ بِعَذَابِحُتْمِإِن شَكَرْتُعْرُوَءَ امَسَتُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ شَاحِرًا عَلِيمًا ٢

المعنى: خاطب سبحانه بهذه الآية المنافقين الذين تابوا وآمنوا وأصلحوا أعمالهم فقال: ﴿ مَا يَعْعَلُ اللهُ بِعَذَابِكُمْ ﴾ أي: ما يصنع الله بعذابكم؟ والمعنى لا حاجة لله إلى عذابكم وجعلكم في الدرك الأسفل من جهنّم لأنه لا يجتلب بعذابكم نفعا ولا يدفع به عن نفسه ضررا إذ هما يستحيلان عليه ﴿إِن شَكَرَتُمْ ﴾ أي: أذيتم الحق الواجب لله عليكم وشكرتموه على نعمه ﴿وَءَامَنتُمْ ﴾ به وبرسوله وأقررتم بما جاء به من عنده. ﴿وَكَانَ ٱللهُ شَاكِرًا ﴾ يعني: لم يزل سبحانه مجازيا لكم على الشكر فسمي الجزاء باسم المجزيّ عليه ﴿عَلِيمًا ﴾ بما يستحقونه من الثواب على ا-مجمع البيان، ج ٢، ص ٢٢٣. الطاعات فلا يضيّع عنده شيء منها، عن قتادة وغيره. وقيل: معناه: إنّه يشكر القليل من أعمالكم ويعلم ما ظهر وما بطن من أفعالكم وأقوالكم ويجازيكم عليها. وقال الحسن: معناه: إنّه يشكر خلقه على طاعتهم مع غناه عنهم فيعلم بأعمالهم. لآ يُجِبُ اللهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلشَّوَءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَا مَن ظُلِرُ وَكَانَ ٱللهُ سَمِيعًا عَلِيمًا (أ) إِن نُبَدُوا خَيَرًا أَوْ تُحْفُوهُ أَوْ تَعْفُواْ عَن سُوَءٍ فَإِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَفُوًا قَدِيرًا (أ)

المعنى: ﴿لَا يُحِبُّ اللَّهُ ٱلْجَهَرَ وَالسُّوَءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ قيل في معناه أقوال: أحدها: لا يحب الله الشتم في الانتصار ﴿ لَا مَن ظُلِمَ ﴾ فلا بأس له أن ينتصر ممّن ظلمه بما يجوز الانتصار به في الدين، عن الحسن والسدّي وهو المروي عن أبي جعفر لل<sup>ني</sup>ة ونظيره: ﴿ وَٱنتَصَرُوا مِنْ بَعَدٍ مَا ظُلِمُوا ﴾ قال الحسن: ولا يجوز للرجل إذا قيل له: «يا زاني» أن يقابل له بمثل ذلك من أنواع الشتم.

وثانيها: أنّ معناه لا يحبّ الله الجهر بالدعاء على أحد إلّا أن يظلم إنسان فيدعو على من ظلمه فلا يكره ذلك، عن ابن عبّاس، وقريب منه قول قتادة: ويكره رفع الصوت بما يسوء الغير إلّا المظلوم يدعو على من ظلمه.

وثالثها: أنّ المراد لا يحبّ أن يذمّ أحدا أحد أو يشكوه أو يذكره بالسوء إلّا أن يظلم فيجوز له أن يشكو من ظلمه ويظهر أمره ويذكره بسوء ما قد صنعه ليحذره الناس، عن مجاهد.

وروي عن أبي عبد اللَّه اللَّهِ أَنَّه: **«الضيف ينزل بالرجل فلا يحسن ضيافته فلا** جناح عليه في أن يذكره بسوه ما فعله».<sup>(۱)</sup>

﴿وَكَانَ آللَهُ سَمِيعًا﴾ لما يجهر به من سوء القول ﴿عَلِيمًا﴾ بصدق الصادق وكذب الكاذب فيجازي كلًا بعمله. وفي هذه الآية دلالة على أنّ

١\_سورة الشعراء: ٢٢٧.

١\_ جامع أحاديث الشيعة، ج ١٦، ص ١٣٣٤ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٢٢٥؛ والصافي، ج ١، ص ٥١٥.

الرجل إذا هتك ستره وأظهر فسقه جاز إظهار ما فيه، وقد جاء في الحديث: «**قولوا في الفاسق ما فيه يعرفه الناس»،** ولا غيبة لفاسق. وفيها ترغيب في مكارم الأحلاق ونهي عن كشف عيوب الخلق وإخبار بتنزيه ذاته تعالى عن إرادة القبائح، فإن المحبّة إذا تعلّقت بالفعل فمعناها الإرادة.

ثمَّ خاطب سبحانه جميع المكلَّفين فقال: ﴿إِن نُبَّدُواً ﴾ أي: تظهروا ﴿خَيَّرًا ﴾ أي: حسنا جميلا من القول لمن أحسن إليكم شكرا على إنعامه عليكم ﴿أَوَ تُحَفُوهُ ﴾ أي: تتركوا إظهاره.

وقيل: معناه إن تفعلوا خيرا أو تعزموا عليه. وقيل: يريد بالخير المال أي: تظهروا صدقة أو تخفوها فأو تعقوا عن سُوّو كه معناه أو تصفحوا عمن أساء إليكم مع القدرة على الانتقام منه فلا تجهروا له بالسوء من القول الذي أذنت لكم في أن تجهروا به فوَانَ اللَّه كَانَ عَفُوًا كه أي: صفوحا عن خلقه يفصح لهم عن معاصيهم فوَدِيرًا كه أي: قادرا على الانتقام منهم، وهذا حث منه سبحانه لخلقه على العفو عن المسيء مع القدرة على الانتقام والمكافاة فإنَّه تعالى مع كمال قدرته يعفو عنهم ذنوبا أكثر من ذنب من يسيء إليهم، وقد تضمّنت الآية التي قبلها إباحة الانتصاف من الظالم بشرط أن يقف فيه على حدّ الظلم وموجب الشرع.

النظم: الوجه في اتُصال هذه الآية بما قبلها أنّه لمّا سبق ذكر أهل النفاق وهو الإظهار خلاف الإبطان بيّن سبحانه أنّه ليس كلّما يقع في النفس يجوز إظهاره فإنّه ربّما يكون ظنّا فإذا تحقّق ذلك جاز إظهاره، عن عليّ بن عيسى. إِنَّ ٱلَذِينَ يَكَفُرُونَ بِٱللَهِ وَرُسُلِهِ. وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِقُوا بَيْنَ ٱللَهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُوَيْمُنُ بِبَعْضٍ وَنَكَعُمُرُونَ حَقًاً وَأَعْتَدْنَا لِلْكَنِفِينَ عَذَابًا

المكنو التشتيلة

تُمَهِينَا ٢ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَلَمْ يُفَرِقُوا بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ أُولَيْكَ سَؤف يُفَرِقُوا بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ أُولَيْكَ سَوْف يُؤتِيهِم أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ٢

المعنى: لمّا قدّم سبحانه ذكر المنافقين عقّبه بذكر أهل الكتاب والمؤمنين فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكَفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُـلِهِ. ♦ من اليهود والنصاري فَتُرْبِيدُونَ أَن يُغَرِّقُوا بَتْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ. 
 أي: يكذَّبوا رسل الله الذين
 أو يُرِيدُونَ أَن يُغَرِّقُوا بَتْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ.
 أي: يكذَّبوا رسل الله الذين
 أو يُربيدُون أَن يُعَرِّقُوا بَتْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ.
 أي: يكذَّبوا رسل الله الذين
 أو يُربيدُون أَن يُعَرِّقُوا بَتْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ.
 أي: يكذَّبوا رسل الله الذين
 أو يُربيدُون أَن يُعَرِّقُوا بَتْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ.
 أو يُ يُحَدَّبوا رسل الله الذين
 أو يُربيدُون إِن اللهِ اللهِ الذين
 أو يُ يُعَرِّقُوا بَتْنَ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال أرسلهم إلى خلقه وأوحى إليهم، وذلك معنى إرادتهم التفريق بين الله ورسله ﴿وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكَفُرُ بِبَعْضٍ ﴾ أي: يقولون: نصدق بهذا ونكذَّب بذاك كما فعل اليهود صدقوا بموسى ومن تقدَّمه من الأنبياء وكذَّبوا بعيسي ومحمّد، وكما فعلت النصاري صدّقوا عيسي ومن تقدّمه من الأنبياء وكذَّبوا بمحمّد ﴿وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيِّنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴾ أي: طريقا إلى الضلالة الّتي أحدثوها والبدعة الّتي ابتدعوها يدعون جهّال الناس إليه. ﴿ أُوَلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًا ﴾ أي: هؤلاء الَّذين أخبرنا عنهم بأنَّهم يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض الكافرون حقيقة، فاستيقنوا ذلك ولا ترتابوا بدعوتهم أنَّهم يقرُّون بما زعموا أنَّهم مقرُّون به من الكتب والرسل، فإنَّهم لو كانوا صادقين في ذلك لصدّقوا جميع رسل الله، وإنَّما قال تعالى: ﴿ أَوْلَتُهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًّا ﴾ على وجه التأكيد لثلًا يتوهم متوهم أنْ قولهم: ﴿نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ ﴾ يخرجهم من جنس الكفَّار ويلحقهم بالمؤمنين.

﴿وَأَعْتَدْنَا ﴾ أي: أعددنا وهيّانا ﴿لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا شُهِينًا ﴾ يهينهم ويذلّهم. ﴿ وَالَذِينَ مَامَنُوا بِاللَهِ وَرُسُلِهِ. ﴾ أي: صدّقوا الله ووحدوه وأقرّوا بنبوة رسله ﴿وَلَمْ يُفَرِقُوا بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمَ ﴾ بل آمنوا بجميعهم ﴿أُوْلَنَهِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمَ ﴾ أي: سنعطيهم <sup>(۱)</sup> ﴿أَجُورَهُمَ ﴾ وسمّى الله النواب أجرا دلالة على أنّه

ا\_على قراءة النون.

170.

مستحقّ أي: نعطيهم ثوابهم الذي استحقّوه على إيمانهم بالله ورسله ﴿وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ أي: لم يزل كان غفورا لمن هذه صفتهم ما سلف لهم من المعاصي والآثام رحيما متفضّلا عليهم بأنواع الأنعام هاديا لهم إلى دار السلام.

يَسْئَلُكَ أَهْلُ الْكِنَكِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمَ كِنَبًا مِّنَ السَّمَآءِ فَقَدَ سَأَلُوا مُوسَى أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُوًا أَرِنَا اللَّهَ جَهْرَةُ فَأَخَذَتْهُمُ الصَّحِقَةُ بِطُلْمِهِمْ ثُمَّ أَتَخَذُوا الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ الْبَيِّنَتُ فَعَفَوْنَا عَن ذَلِكَ وَءَاتَيْنَا مُوسَىٰ سُلْطَنَا مُبِينَا (٢) وَرَفَعْنَا فَوْقَهُمُ الطُورَ بِمِبْتَفِهِمَ وَقُلْنَا لَهُمُ أَدْخُلُوا الْبَابَ شُجَدًا وَقُلْنَا لَهُمَ لَا نَعْدُوا فِي السَبْتِ وَأَخَذَنَا مِنْهُمْ مِينَفَهِمَ عَيْفَوْا عَن ذَلِكَ أَوَ

سبب النزول: روي أن كعب بن الأشرف وجماعة من اليهود قالوا: يا محمّد إن كنت نبيًا فأتنا بكتاب من السماء جملة، أي: كما أتى موسى بالتوراة جملة فنزلت الآية، عن السدّيّ.<sup>(1)</sup>

المعنى: لممّا أنكر سبحانه على اليهود التفريق بين الرسل في الإيمان عقّبه بالإنكار عليهم في طلبهم المحالات مع ظهور الآيات والمعجزات فقال: ( يَسْتَلُكَ ) يا محمّد (أَهْلُ ٱلْكِنَبِ ) يعني: اليهود ﴿أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِنَبًا مِنَ السَّمَآءِ ﴾ واختلف في معناه على أقوال:

أحدها: أنَّهم سألوا أن ينزَّل عليهم كتابا من السماء مكتوبا كما كانت التوراة مكتوبة من عند اللّه في الألواح، عن محمّد بن كعب والسدّيّ.

و**ثانيها: أ**نَّهم سألوه أن ينزَّل على رجال منهم بأعيانهم كتبا يأمرهم اللَّه تعالى فيها بتصديقه واتَباعه، عن ابن جريح واختاره الطبريّ. هاله استُنَّس ألما أن سنَّل ما سيما الما مُن

**وثالثها**: أنَّهم سألوا أن ينزَل عليهم كتابا خاصًا بهم، عن قتادة. وقال

١\_ جوامع الجامع، ج ١، ص ٤٥٧؛ أيضاً رواه المجلسي في البحار، ج ٩، ص ٧٧.

يونو التشتية

الحسن: إنَّما سألوا ذلك للتعنَّت والتحكَّم في طلب المعجزات لا لظهور الحقِّ، ولو سألوه ذلك استرشادا لا عنادا لأعطاهم الله ذلك.

فَفَقَدٌ مَتَأَلُواْ مُومَىٰ أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ ﴾ أي: لا يعظمن عليك يا محمّد مسألتهم إيّاك إنزال الكتب عليهم من السماء، فإنّهم يعني اليهود سألوا موسى أعظم من ذلك بعد ما أتاهم بالآيات الظاهرة والمعجزات القاهرة الّتي يكفي الواحد منها في معرفة صدقه وصحّة نبوته فلم يقنعهم ذلك.

إفْقَالُوًا أَرْنَا اللَّهُ جَهْرَةُ ﴾ أي: معاينة ﴿ فَاَخَذَتْهُمُ الصَّنِعِقَةُ بِطْلِمِهِم ﴾
 أنفسهم بهذا القول وقد ذكرنا قصّة هؤلاء وتفسير أكثر ما في الآية في سورة
 البقرة عند قوله: ﴿ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَى نَرَى اللَّهُ جَهْـرَةً... ﴾
 ('') وقوله: ﴿ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَى نَرَى اللَّهُ جَهْـرَةً... ﴾
 البقرة عند قوله: ﴿ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَى نَرَى اللَّهُ جَهْـرَةً... ﴾
 وقوله: ﴿ وَإِذَ آخَذَنَا
 إيمان القول وقد ذكرنا قصّة هؤلاء وتفسير أكثر ما في الآية في سورة
 البقرة عند قوله: ﴿ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَى نَرَى اللَّهُ جَهْـرَةً... ﴾
 وقوله: ﴿ وَإِذَ آخَذَنَا
 إِلَهُ عَنْدَهُمُ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلقُلُورَ... ﴾

فَعَمَفَوْنَا عَن ذَلِكَ ﴾ مع عظم جريمتهم وخيانتهم، وقد أخبر الله بهذا عن سعة رحمته ومغفرته وتمام نعمته وأنَّه لا جريمة تضيق عنها رحمته ولا خيانة تقصر عنها مغفرته ﴿وَءَاتَيْنَا مُوسَىٰ ﴾ أي: أعطيناه ﴿سُلطَنَا مُبِينًا ﴾ أي: حجّة ظاهرة تبين عن صدقه وصحّة نبوته.

وَرَفَعْنَا فَوَقَهُمُ الظُورَ ﴾ أي: الجبل لما امتنعوا من العمل بما في التوراة وقبول ما جاءهم به موسى ﴿بِمِينَنِهِمَ ﴾ أي: بما أعطوا الله سبحانه من العهد ليعملن بما في التوراة، وقيل: معناه: ورفعنا الجبل فوقهم بنقضهم ميثاقهم

- ١- سورة البقرة: ٥٥.
- ١- سورة البقرة: ٦٣.
- ٢- مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٢٩.

الذي أخذ عليهم بأن يعملوا بما في التوراة، وإنّما نقضوه بعبادة العجل وغيرها، عن أبي عليّ الجبّائيّ. وقال أبو مسلم: إنّما رفع الله الجبل فوقهم إظلالا لهم من الشمس بميثاقهم أي: بعهدهم جزاء لهم على ذلك، وهذا القول يخالف أقوال المفسّرين.

﴿وَقُلْنَا لَهُمُ ٱدْخُلُوا ٱلْبَابَ مُجَدًا ﴾ يعني: باب حطَّة، وقد مرّ بيانه هناك.

أوَقُلْنَا لَهُمُ لَا تَعَدُوا فِي السَّبَتِ ﴾ أي: لا تتجاوزوا في يوم السبت ما أبيح لكم إلى ما حرّم عليكم، عن قتادة، قال: أمرهم الله أن لا يأكلوا الحيتان يوم السبت<sup>(۱)</sup> وأجاز لهم ما عداه ﴿وَأَخَذَنَا مِنْهُم مِيْثَقًا غَلِيظًا ﴾ أي: عهدا وثيقا وكيدا السبت<sup>(۱)</sup> وأجاز لهم ما عداه ﴿وَأَخَذَنَا مِنْهُم مِيْثَقًا غَلِيظًا ﴾ أي: عهدا وثيقا وكيدا بأن يأتمروا بأوامره وينتهوا عن مناهيه وزواجره.<sup>(۱)</sup>

فَبِمَا نَقْضِهِم مِيثَنَعَهُمْ وَكُفْرِهِم بِتَابَدِ ٱللَهِ وَقَنْلِهِمُ ٱلْأَنْبِيَاة بِغَيْرِ حَقِّ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلْفُ بَلَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِم فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَا قَلِيلَا وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْبَحَ بُهْنَنَا عَظِيمًا أَنَّ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى ٱبْنَ مَرْبَمَ رَسُولَ ٱللَّهِ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَذِكِن شُبِهُ لَمُمْ وَإِنَّ الْذِينَ آخْنَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَلِي مِنْهُ مَا لَمَهِ عَلَى مَرْبَعَ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَذِكِن شُبَهُ لَمُمْ وَإِنَّ الْذِينَ إِنَّذَا فَنَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عَنِينَا إِنَّا مَنْهُمُ أَنَّهُ وَإِنَّهُ عَلَى مَرْبَعَهُ عَلَى مَرْبَعَهُ عَلَى يَقِينَا إِنَّ وَلَذِكُن شُبَهُ لَمُهُمْ وَإِنَّهُ عَلَيْهُ عَالَهُ وَلَنَهُ عَلِيهُ مَا أَنْ الْمَالِينَ الْنُو يَعْلَمُونُا فِيهِ لَيْ مَرْبَعَ مَنْهُمُ أُولَنَهُ وَاللَهُ عَلَيْهُ مَنْ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَذَكُنَ شُبَهُ لَهُمْ وَإِنَّ ٱلَذِينَ يَعْلَمُوهُ وَلَذِكُنَ شُبَعَهُ مَا أَنَهُ وَالَنَهُ وَالَنُهُمُ عَنْهُ مَاللَهُ وَلَيْ مُنْتُهُ مَا لَهُ أَنْ

المعنى: ثمّ ذكر سبحانه أفعالهم القبيحة ومجازاته إيّاهم بها فقال: (فَبَمَا نَقَضِهِم ﴾ أي: فبنقض هؤلاء الذين تقدّم ذكرهم ووصفهم ﴿مِيَثَعَهُمُ ﴾ أي: عهودهم الّتي عاهدوا الله عليها أن يعملوا بما في التوراة ﴿وَكُفَرِهِم بِكَايَتِ أنَوَ ﴾ أي: جحودهم بأعلام الله وحججه وأدلَته الّتي احتج بها عليهم في

۱\_ التبيان، ج ٣، ص ٣٧٩.

۲\_ مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۳۰.

صدق أنبيائه ورسله. ﴿وَقَنْلِهِمُ ٱلْأَنْبِيَّة ﴾ بعد قيام الحجّة عليهم بصدقهم ﴿ بِغَير حَقِّ ﴾ أي: بغير استحقاق منهم لذلك بكبيرة أتوها أو خطيئة استوجبوا بها القتل، وقد قدّمنا القول في أمثال هذا وأنّه إنّما يذكر على سبيل التوكيد، فإن قتل الأنبياء لا يمكن إلّا أن يكون بغير حقّ وهو مثل قوله: ﴿ وَمَن يَدَعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنَهُمَا مَاخَرَ لَا بُرْهَنَ لَهُ بِهِ فِي أَمثال هذا وأنّه إنّما يذكر على سبيل التوكيد، فإن وَقَوَّ لِهِمَ قَلُوبُنَا غُلُفٌ في مضى تفسيره في سورة البقرة. ﴿ وَمَن يَدَعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنَهُمَا مَاخَرَ لَا بُرْهَنَ لَهُ بِهِ في أَن والمعنى أنّ ذلك لا يكون البنّة عليه برهان وَقَوَ لِهِمَ قُلُوبُنَا غُلُفٌ ﴾ مضى تفسيره في سورة البقرة. ﴿ وَمَن مَنه عَلَيْهَا يَكُفُوبُهُم أَنه قد شرحنا معنى الختم والطبع عند قوله: ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهم ﴾<sup>(\*)</sup> وَقَوَ لِهِمَ فَيُوبُنَا غُلُفٌ ﴾ مضى تفسيره في سورة البقرة. في مَنه مان وصفه فَقَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَا قَلِيلًا في أَلَكُ بِعديه والطبع عند قوله: ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبُهم إِنَّ فَقَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَا قَلِيلًا عُلُفًا ﴾ مضى تفسيره في سورة البقرة. في أَبلَ مانه وصفه فَقَلَا يُؤْمِنُونَ إِلاً قَلِيلًا في الحتم والطبع عند قوله إلما تصديقا قليلا، وإنما وصفه بالقلَة لأنهم لم يصدتوا بجميع ما كان يجب عليهم التصديق، ويجوز أن يكون الاستثناء من الذين نفى عنهم الإيمان فيكون المعنى: إلَّا جمعا قليلا، وكانَه سبحانه علم أنه يؤمن من جملتهم جماعة قليلة فيما بعد فاستئناهم في فكانَه سبحانه علم أنه يؤمن من جملتهم جماعة قليلة فيما بعد فاستئناهم في قادة وغيره.

وذكر بعضهم أنّ الباء في قوله: ﴿فِيَمَا نَقْضِهِم﴾ يتُصل بما قبله، والمعنى: فأخذتهم الصاعقة بظلمهم وبنقضهم ميثاقهم وبكفرهم وبكذا وبكذا فتبع الكلام بعضه بعضا.

وقال الطبريّ: إنّ معناه منفصل ممّا قبله يعني: فبهذه الأشياء لعنّاهم وغضبنا عليهم، فترك ذكر ذلك لدلالة قوله: ﴿بَلَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفَرِهِمْ ﴾ على معنى ذلك، لأنّ من طبع على قلبه فقد لعن وسخط عليه قال: وإنّما قلنا ذلك لأنّ الّذين أخذتهم الصاعقة كانوا على عهد موسى والّذين قتلوا الأنبياء

١-سورة المؤمنون: ١١٧.

٢\_ سورة البقرة: ٧.

٣ ح / تقاليك

والَّذين رموا مريم بالبهتان العظيم وقالوا: ﴿قَنَلْنَا ٱلْمَسِيحَ ﴾ كانوا بعد موسى الله بزمان طويل، ومعلوم أنّ الَّذين أخذتهم الصاعقة لم يكن ذلك عقوبة على رميهم مريم بالبهتان ولا على قولهم: ﴿إِنَّا قَنَلْنَا ﴾ فبان بذلك أنّ الَّذين قالوا هذه المقالة غير الَذين عوقبوا بالصاعقة.<sup>(۱)</sup>

وهذا كلام إنّما يتّجه على قول من قال: إنّه يتّصل بما قبله، ولا يتّجه على قول الزجّاج، وهذا أقوى لأنّه إذا أمكن إجراء الكلام على ظاهره من غير تقدير حذف فالأولى أن يحمل عليه.

وقوله: ﴿ وَبِكُفَرِهِمَ ﴾ أي: بجحود هؤلاء لعيسى ﴿وَقَوْلِهِمْ عَلَىٰ مَرْيَعَ بُهَّتَنَا عَظِيمًا ﴾ أي: أعظم كذب وأشنعه وهو رميهم إيّاها بالفاحشة، عن ابن عبّاس والسديّ. قال الكلبيّ مرّ عيسى برهط فقال بعضهم لبعض: قد جاءكم الساحر ابن الساحرة والفاعل ابن الفاعلة فقذفوه بامّه، فسمع ذلك عيسى فقال: «اللهم أنت ربي خلقتني ولم آتهم من تلقاء نفسي اللّهم العن من سبّني وسبّ والديّ» فاستجاب الله دعوته فمسخهم خنازير.

وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ﴾ يعني قول اليهود: إنّا قتلنا عيسى بن مريم رسول الله في زعمه، وقيل: إنّه بن مريم رسول الله في زعمه، وقيل: إنّه من قول الله سبحانه على وجه الحكاية عنهم وتقديره: الذي هو رسولي.

وَكَنَكُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكَنِ شُبِّهُ لَمُمْ الله واختلفوا في كيفيّة التشبيه فروي عن ابن عبّاس أنّه قال: لمّا مسخ الله تعالى الذين سبّوا عيسى وامّه بدعائه بلغ ذلك يهودا وهو رأس اليهود، فخاف أن يدعو عليه فجمع اليهود فاتّفقوا على قتله، فبعث الله تعالى جبرائيل يمنعه منهم ويعينه عليهم وذلك

ا\_مجمع البيان، ج ٣. ص ٢٣١.

معنى قوله: ﴿ وَأَيَّدْنَهُ بِرُوحٍ ٱلْقُدُمِ ﴾ (١) فاجتمع اليهود حول عيسى فجعلوا يسألونه فيقول لهم: يا معشر اليهود إنَّ اللَّه تعالى يبغضكم، فساروا إليه ليقتلوه فأدخله جبرائيل في خوخة البيت الداخل لها روزنة في سقفها فرفعه جبرائيل إلى السماء، فبعث يهودا رأس اليهود رجلا من أصحابه اسمه طيطانوس ليدخل عليه الخوخة فيقتله فدخل فلم يره، فأبطأ عليهم فظنُّوا أنَّه يقاتله في الخوخة، فألقى الله عليه شبه عيسي فلمًا خرج على أصحابه قتلوه وصلبوه، وقيل: ألقى عليه شبه وجه عيسى ولم يلق عليه شبه جسده، فقال بعض القوم: إنَّ الوجه وجه عيسي والجسد جسد طيطانوس. وقال بعضهم: إن كان هذا طيطانوس فأين عيسي وإن كان هذا عيسي فأين طيطانوس؟ فاشتبه الأمر عليهم. وقال وهب بن منبّه: أتى عيسى ومعه سبعة من الحواريِّين في بيت فأحاطوا بهم، فلمًا دخلوا عليهم صيّرهم الله كلّهم على صورة عيسي، فقالوا لهم: سحرتمونا، ليبرزن لنا عيسي أو لنقتلنَّكم جميعا، فقال عيسى لأصحابه: من يشري نفسه منكم اليوم بالجنَّة، فقال رجل منهم اسمه سرجس: أنا، فخرج إليهم فقال: أنا عيسي. فأخذوه وقتلوه وصلبوه ورفع الله عيسى من يومه ذلك، وبه قال قتادة ومجاهد وابن إسحاق وإن اختلفوا في عدد الحواريين.

ولم يذكر أحد غير وهب أن شبهه القي على جميعهم بل قالوا: القي شبهه على واحد ورفع عيسي الخلاً من بينهم.

قال الطبريّ: وقول وهب أقوى لأنَّه لو القي الشبه على واحد منهم مع قول عيسى: أيَّكم يلقى عليه شبهي فله الجنَّة، ثمَّ رأوا عيسى رفع من بينهم، لما اشتبه عليهم ولما اختلفوا فيه وإن جاز أن يشتبه على أعدائهم من اليهود

٦- سورة البقرة: ٨٧.

٣٢٢ / ٢٢

الّذين ما عرفوه لكن القي الشبه على جميعهم وكانوا يرون كلّ واحد منهم بصورة عيسى، فلمّا قتل أحدهم اشتبه الحال عليهم.

وقال أبو عليّ الجبّائيّ: إنّ رؤساء اليهود أخذوا إنسانا فقتلوه وصلبوه على موضع عال ولم يمكّنوا أحدا من الدنوّ إليه، فتغيّرت حليته وقالوا: قد قتلنا عيسى ليوهموا بذلك على عوامتهم لأنّهم كانوا أحاطوا بالبيت الّذي فيه عيسى للني فلمّا دخلوه كان عيسى قد رفع من بينهم فخافوا أن يكون ذلك سببا لإيمان اليهود به ففعلوا ذلك، والّذين اختلفوا فيه هم غير الّذين صلبوه وإنّما هم باقي اليهود.

وقيل: إنّ الّذي دلّهم عليه وقال «هذا عيسى» أحد الحواريّين أخذ على ذلك ثلاثين درهما وكان منافقا، ثمّ إنّه ندم على ذلك واختنق حتّى قتل نفسه، وكان اسمه بودس زكريّا بوطا، وهو ملعون في النصارى، وبعض النصارى يقول: إنّ بودس زكريّا بوطا هو الّذي شبّه لهم فصلبوه، وهو يقول: لست بصاحبكم أنا الّذي دللتكم عليه.

وقيل: إنَّهم حبسوا المسيح مع عشرة من أصحابه في بيت، فدخل رجل من اليهود فألقى الله تعالى عليه شبه عيسى ورفع عيسى فقتلوا الرجل، عن السدّيّ.<sup>(۱)</sup>

١- مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٣٣.

قتلوه على شكّ منهم في أمر عيسي، هذا على قول من قال: لم يتفرّق أصحابه حتّى دخل عليهم اليهود، وأمّا من قال: تفرّق أصحابه عنه فإنَّه يقول: كان اختلافهم في أنَّ عيسي هل كان فيمن بقي أو كان فيمن خرج اشتبه الأمر عليهم. وقال الحسن: معناه فاختلفوا في عيسي فقالوا مرَّة: هو عبد الله، ومرَّة: هو ابن الله، ومرَّة: هو الله. وقال الزجَّاج: معنى اختلاف النصاري فيه أنَّ منهم من ادّعي أنَّه إله لم يقتل ومنهم من قال: قتل.

﴿وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينًا ﴾ اختلف في الهاء في ﴿قَنَلُوهُ ﴾ فقيل: إنَّه يعود إلى الظنِّ أي: ما قتلوا ظنُّهم يقينا كما يقال: ما قتلته علما، عن ابن عبَّاس وجويبر، ومعناه: ما قتلوا ظنُّهم الَّذي اتَّبعوه في المقتول الَّذي قتلوه وهم يحسبونه عيسي يقينا أنَّه عيسى ولا أنَّه غيره، لكنَّهم كانوا منه على شبهة. وقيل: إنَّ الهاء عائد إلى عيسى يعنى ما قتلوه يقينا أي: حقًا فهو من باب تأكيد الخبر، عن الحسن، أراد أنَّ الله تعالى نغى عن عيسي القتل على وجه التحقيق واليقين.

﴿ بَل زَفَعَهُ آللَّهُ إِلَيْوٍ ﴾ يعنى بل رفع الله عيسى إليه ولم يصلبوه ولم يقتلوه، وقد مرّ تفسيره في سورة آل عمران عند قوله: ﴿ إِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَنِعِيسَيَّ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِنَّ ﴾ (\*) ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيهًا ﴾ معناه لم يزل الله سبحانه منتقما من أعدائه حكيما في أفعاله وتقديراته، فاحذروا أيُّها السائلون محمَّدا أن ينزَّل عليكم كتابا من السماء حلول عقوبة بكم كما حلَّ بأوائلكم في تكذيبهم رسله، عن ابن عبّاس.

وما مرّ في تفسير هذه الآية من أنَّ الله ألقي شبه عيسي على غيره فإنَّ ذلك من مقدور الله بلا خلاف بين المسلمين فيه، ويجوز أن يفعله الله سبحانه على وجه التغليظ للمحنة والتشديد في التكليف، وإن كان ذلك خارقا

۱ سورة أل عمران: ٥٥.

للعادة فإنَّه يكون معجزا للمسيح، كما روي أنَّ جبرائيل كان يأتي نبيَّناﷺ في صورة دحية الكلبيّ.

وممًا يسأل عن هذه الآية أن يقال: قد تواترت اليهود والنصاري مع كثرتهم واجتمعت على أنَّ المسيح قد قتل وصلب، فكيف يجوز عليهم أن يخبروا عن النبيّ بخلاف ما هو به؟ ولو جاز ذلك فكيف يوثق بشيء من الأخبار؟

والجواب أن هؤلاء دخلت عليهم الشبهة كما أخبر الله سبحانه عنهم بذلك، فلم يكن اليهود يعرفون عيسي بعينه وإنَّما أخبروا أنَّهم قتلوا رجلا قيل لهم: إنَّه عيسي، فهم في خبرهم صادقون، وإن لم يكن المقتول عيسي، للهُ وإنَّما اشتبه الأمر على النصاري لأنَّ شبه عيسي القي على غيره، فرأوا من هو على صورته مقتولا مصلوبا فلم يخبر أحد من الفريقين إلَّا عمَّار أه وظنَّ أنَّ الأمر على ما أخبر به فلا يؤدي ذلك إلى بطلان الأخبار بحال.(``

وَإِن مِّن أَهْلِ ٱلْكِنَبِ إِلَّا لَبُوْمِنَ بِهِ عَبْلَ مَوْتِهِ \* وَيَوْمَ ٱلْقِيَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا

المعنى: ثمَّ أخبر تعالى أنَّه لا يبقى أحد منهم إلَّا ويؤمن به فقال: ﴿ وَإِنَّ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِدٍ. فَبْلَ مَوْتِهِ. ﴾ اختلف فيه على أقوال:

أحدها: أنَّه كلا الضميرين يعودان إلى المسيح أي: ليس يبقى أحد من أهل الكتاب من اليهود والنصاري إلَّا ويؤمننَ بالمسيح قبل موت المسيح إذا أنزله الله إلى الأرض وقت خروج المهديِّ الخلُّ في آخر الزمان لقتل الدجَّال، فتصير الملل كلُّها ملَّة واحدة وهي ملَّة الإسلام الحنيفيَّة دين إبراهيم، عن ابن عبّاس وأبى مالك والحسن وقتادة وابن زيد، وذلك حين لا ينفعهم الإيمان، واختاره الطبريَّ قال: والآية خاصَّة لمن يكون منهم في ذلك الزمان.

وذكر عليَّ بن إبراهيم في تفسيره أنَّ أباه حدَّته عن سليمان بن داود مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٣٥. المنقريّ عن أبي حمزة الثماليّ عن شهر بن حوشب قال: قال الحجّاج بن يوسف: آية من كتاب الله قد أعيتني قوله: ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ إِلَّا لَيُؤْمِنُنَ يدِ قَبَّلَ مَوْتِهِ... ﴾ والله إنّي لا مر باليهوديّ والنصرانيّ فيضرب عنقه ثمّ أرمقه بعيني فما أراه يحرك شفتيه حتّى يحمل، فقلت: أصلح الله الأمير ليس على ما أولت! قال: فكيف هو؟ قلت: إنّ عيسى بن مريم ينزل قبل يوم القيامة إلى الدنيا ولا يبقى أهل ملّة يهوديّ أو نصراني أو غيره إلّا وآمن به قبل موت عيسى ويصلّي خلف المهديّ للنج، قال: ويحك أنّى لك هذا ومن أين جئت به؟ قال قلت: حدّتني به الباقر محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب الله قال: جئت والله بها من عين صافية. فقيل لشهر: ما أردت بذلك؟ قال: أردت أن أغيظه.

وذكر أبو القاسم البلخيّ مثل ذلك، وضعَف الزجّاج هذا الوجه قال: إنّ الذين يبقون إلى زمن عيسى من أهل الكتاب قليل، والآية تقتضي عموم إيمان أهل الكتاب، إلّا أنّ جميعهم يقولون: إنّ عيسى الّذي ينزل في آخر الزمان نحن نؤمن به.

وثانيها: أنّ الضمير في «به» يعود إلى المسيح، والضمير في «موته» يعود إلي الكتابي، ومعناه: لا يكون أحد من أهل الكتاب يخرج من الدنيا إلّا ويؤمن بعيسى قبل موته إذا زال تكليفه وتحقّق الموت، ولكن لا ينفعه الإيمان حينئذ، وإنّما ذكر اليهود والنصارى لأنّ جميعهم مبطلون: اليهود بالكفر به والنصارى بالغلوّ في أمره، وذهب إليه ابن عبّاس في رواية أخرى ومجاهد والضحّاك وابن سيرين وجويبر قالوا: ولو ضربت رقبته لم تخرج نفسه حتّى يؤمن.

وثالثها: أن يكون المعنى ليؤمننَ بمحمّدﷺ قبل موت الكتابيّ، عن عكرمة ورواه أيضا أصحابنا، وضعف الطبريّ هذا الوجه بأن قال: لو كان ذلك صحيحا لما جاز إجراء أحكام الكفّار عليهم إذا ماتوا، وهذا لا يصح لأن إيمانهم بحمد للله إنّما يكون في حال زوال التكليف فلا يعتد به، وإنّما ضعف هذا القول من حيث لم يجر ذكر لنبيّنا لله هاهنا، ولا ضرورة توجب رد الكناية إليه وقد جرى ذكر عيسى فالأولى أن يصرف ذلك إليه.

وَيَوْمَ ٱلْقِيْهَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴾ يعني: عيسى يشهد عليهم بأنّه قد بلّغ رسالات ربّه وأقرّ على نفسه بالعبوديّة، ولم يدعهم إلى أن يتّخذوه إلها، عن قتادة وابن جريح.

وقيل: يشهد عليهم بتصديق من صدّقه وتكذيب من كذّبه، عن أبي عليّ الجبّائيّ. وفي هذه الآية دلالة على أنّ كلّ كافر يؤمن عند المعاينة وعلى أنّ إيمانه ذلك غير مقبول كما لم يقبل إيمان فرعون في حال اليأس عند زوال التكليف.

ويقرب من هذا ما رواه الإماميّة أنّ المحتضرين من جميع الأديان يرون رسول اللهﷺ وخلفاءه عند الموت، ويروون في ذلك عن عليّاﷺ أنّه قال للحارث الهمدانيّ<sup>(۱)</sup>:

يا حار همدان من يمت يرني من مؤمن أو منافق قـبلا يعرفنــي طرفــه وأعرفــه بعينـه واســمه ومـا فعسلا

فإن صحّت هذه الرواية فالمراد برؤيتهم في تلك الحال العلم بثمرة ولايتهم وعداوتهم على اليقين بعلامات يجدونها من نفوسهم، ومشاهدة أحوال يدركونها كما قد روي أنّ الإنسان إذا عاين الموت أري في تلك

١- الأبيات للحميري نظم بها حديثاً جرى بين أمير المؤمنين للنا وحارث؛ ومطلع القصيدة: قول علي لحارث عجب.

للنظ التعلق

الحالة ما يدلُّه على أنَّه من أهل الجنَّة أو من أهل النار.(``

فَبِطُلَمِ مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَتٍ أُحِلَتْ لَهُمْ وَبِصَدِهِمْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ كَثِيرًا ۞ وَأَخْذِهِمُ الرِّبَوْا وَقَدْ نُهُواْ عَنّهُ وَأَكْلِهِمْ أَمْوَلَ النَّاسِ بِالْبَطِلِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيـمًا ۞

المعنى: ثمّ عطف سبحانه على ما تقدّم بقوله: ﴿ فَيَظُلَّم مِنَ ٱلَّذِينَ مَادُواً ﴾ أي: من اليهود معناه: فبما ظلموا أنفسهم بارتكاب المعاصي الَّتي تقدّم خادُواً ﴾ أي: من اليهود معناه: فبما ظلموا أنفسهم بارتكاب المعاصي الَّتي تقدّم ذكرها، وقد مضى فيما تقدّم عن الزجّاج أنَّه قال: ﴿ فَيَظْلَم مِنَ ٱلَذِينَ هَادُواً ﴾ ذكرها، وقد مضى فيما تقدّم عن الزجّاج أنَّه قال: ﴿ فَيَظْلَم مِنَ ٱلَذِينَ هَادُواً ﴾ بدل من قوله: ﴿ فَيَظْلَم عَن الزجَّاج أنَّه قال: ﴿ فَيَظْلَم مِن ٱلَذِينَ هَادُواً ﴾ في الباء قوله: ﴿ حَرَّمَنَا عَلَيْهِم هَيْبَنَتٍ ﴾ ولكنَّه لمّا طال الكلام أجمل في قوله: ﴿ فَيَظْلَم ﴾ ما ذكره قبل، وأخبر أنَه حرّم على اليهود الَّذين نقضوا ميثاقهم الَذي واثقوا اللَّه عليه وكفروا بآياته وقتلوا أنبياءه، وقالوا على مريم بهتانا عظيما وفعلوا ما وصفه الله، طيّبات من المآكل وغيرها ﴿ أُعِلَّتَ هُمُ ﴾ أي: كانت حلالا لهم قبل وصفه الله، طيّبات من المآكل وغيرها ﴿ أُعِلَتَ هُمُ ﴾ أي: كانت حلالا لهم قبل وصفه الله، طيّبات من المآكل وغيرها ﴿ أُعِلَتَ هُمُ ﴾ أي: كانت حلالا لهم قبل وائفوا منا فلما فلما فعلوا ما ما فعلوا ما فعلوا ما في ما ما في في أي أله منها ما في في الما وفعلوا ما وصفه الله، طيّبات من المآكل وغيرها ﴿ أُعِلَتَ هُمُ ﴾ أي: كانت حلالا لهم قبل وأكثر المفسرين وقال أبو علي الجبّائيّ: حرّم الله سبحانه هذه الأشياء عليهم، عن مجاهد وأكثر المفسرين وقال أبو علي المجبّائيّ: حرّم الله سبحانه هذه الطيّبات على ألكثر المفسرين وقال أبو علي الحبّائيّ: حرّم الله سبحانه هذه الطيّبات على ألكثر المفسرين منهم عقوبة لهم على ظلمهم وهي ما بيّن في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَ ألَذَيْسَ مَالَمُونُ وَيَنَ ألْنَامِينَ مَا مَ عليه ما على ألَيْسُ في قوله تعالى: ألما ألكُونُ مَوْبَنَ على عليه ما على ما بيّن في قوله تعالى: أو وَعَلَ ألمَا الظالمين منهم عقوبة لهم على ظلمهم وهي ما بيّن في قوله تعالى: أو وَعَلَ ألَذَيْسُ مَالُونُ ألمُوالُوا ما عليه ألمُوْ وَيَنَ ألمُوْسُ وَيْسَ ألمُوْسُ في قوله تعالى: أو وَعَلَ ألمُون ألكُونُ وعُلُو أُوْبَ أُوْسُ ألمُوْسُ ألمُوْسُ ألمُوْسُ أوْسُ ألمُوْسُ في قوله ما ما مِن ألمُوْسُ مُواله ألمُوْسُ في أُوْسُ أُوْسُ أُوْسُ ألمُوْسُ ألمُوْسُ ألمُوْسُ في أُوْسُ أُوْسُ مُوْسُ أُوْسُ أُوْسُ أُوْسُوْسُ أُوْسُو أُوْسُوْسُ أُوْسُ أُوْسُولُ

وَبِصَدِهِم عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ كَثِيرًا ﴾ أي: وبمنعهم عباد اللَّه عن دينه وسبيله الَّتي شرعها لعباده صدّا كثيرا، وكان صدّهم عن سبيل اللَّه بقولهم على اللَّه الباطل وادّعائهم أن ذلك عن اللَّه وتبديلهم كتاب اللَّه وتحريفهم معانيه عن وجوهه، وأعظم من ذلك كلَّه جحدهم نبوة محمّدﷺ وتركهم بيان ما علموه

۱ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٣٧.
 ۱ـ سورة الأنعام: ١٤٦.

من أمره لمن جهله من الناس، عن مجاهد وغيره.

إِنَّ أَخْذِهِمُ ٱلرِّبَوْا ﴾ أي: ما فضل على رؤوس أموالهم بتأخيرهم له عن
 محلّه إلى أجل آخر (وَقَدْ نُهُوا عَنَهُ ﴾ أي: عن الرباء (وَأَكْلِهِمَ آمَوَلَ ٱلنَّاسِ
 محلّه إلى أجل آخر (وَقَدْ نُهُوا عَنَهُ ﴾ أي: عن الرباء (وَاكْلِهِمَ آمَوَلَ ٱلنَّاسِ
 إِلَىنَظِلِ ﴾ أي: بغير استحقاق ولا استيجاب وهو ما كانوا يأخذونه من الرشى
 في الأحكام، كقوله: (وَأَكْلِهِمُ ٱلشَّحْتَ ﴾ () وما كانوا يأخذونه من أثمان الكتب
 في الأحكام، كقوله: (وَأَكْلِهِمُ ٱلشَّحْتَ ﴾ () وما كانوا يأخذونه من الرشى
 أُنْ مَا الحَتْبُ في المُعْدِيمَ المُوانِ المُعْدَانِ وَمَا كانوا يأخذونه من الرشى
 أَنْ مَا المُتْبُولُ اللهُ أي المُعْذِيمَةُ وَالْحَلْمُ المُعْذِيمَةُ المُعْذَبُ المُعْذَبُ المُعْذَبُونُ المُعْذَبُومُ المُعْذَبُومُ المُعْذَبُومُ المُعْذَبُومُ ما كانوا يأخذونه من المان الكتب
 أَنِي كانوا يكتبونها بأيديهم ويقولون: هذا من عند الله، وما أشبه ذلك من المآكل
 التَحْدِيمَة ما الله تعالى على جميع ذلك بتحريم ما حرّم عليهم من الطيّبات.

﴿وَأَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ مِنْهُمٌ ﴾ أي: هيّانا يوم القيامة لمن جحد الله أو الرسل من هؤلاء اليهود ﴿عَذَابًا أَلِيـمًا ﴾ أي: مولما موجعا.

واختلف في أن التحريم هل كان على وجه العقوبة أم لا؟ فقال جماعة من المفسّرين: إن ذلك كان عقوبة. وإذا جاز التحريم ابتداء على جهة المصلحة جاز أيضا عند ارتكاب المعصية على جهة العقوبة، وقال أبو عليّ: كان تحريمه عقوبة فيمن تعاطى ذلك الظلم ومصلحة في غيرهم. وقال أبو هاشم: إن التحريم لا يكون إلّا للمصلحة، ولمّا صار التحريم مصلحة عند إقدامهم على هذا الظلم جاز أن يقال: حرّم عليهم بظلمهم، قال: لأن التحريم تكليف يستحقّ الثواب بفعله ويجب الصبر على أدائه فهو معدود في النعم بخلاف العقوبات.<sup>(1)</sup>

لَنكِنِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكُ وَٱلْمُقِيمِينَ ٱلصَّلَوْةُ وَٱلْمُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ أَوْلَبِّكَ سَنُؤْنِبِهِمْ أَجَرًا عَظِيًا۞

> ۱\_ سورة المائدة: ۲۲ ـ ۲۳. ۱\_ مجمع البيان، ج ۳، ص ۲۳۸.

المعنى: ثمّ ذكر سبحانه مؤمني أهل التوراة فقال: ﴿ لَنَكِنِ ٱلزَّسِخُونَ فِى ٱلْفِلَمِ ﴾ والدين. ذلك أنّ عبد الله بن سلام وأصحابه قالوا للنبي تشكل: إنّ اليهود لتعلم أنّ الذي جئت به حقّ وأنّك لعندهم مكتوب في التوراة، فقالت اليهود: ليس كما يقولون إنّهم لا يعلمون شيئا وإنّهم يغرّونك ويحدثونك بالباطل، فقال الله تعالى: لكن الراسخون الثابتون المبالغون في العلم المدارسون بالتوراة ﴿ مِنْهُمَ ﴾ أي: من اليهود يعنى ابن سلام وأصحابه من علماء اليهود ﴿ وَالَمَوْمِنُونَ ﴾ يعني أصحاب النبيّ من غير أهل الكتاب ﴿ يُؤْمِئُونَ يَمَآ أَنْزِلَ إِلَيْكَ ﴾ يا محمّد من القرآن والشرائع أنّه حقّ ﴿ وَمَآ أَنِلَ مِن مَبْلِهُ مِن عَلَمَ الكتاب الله على الكتاب على الأنبياء والرسل.

وقيل: إنّما استثنى الله تعالى من وصفهم ممّن هذاه الله لدينه ووفّقه لرشده من اليهود الّذين ذكرهم فيما مضى من قوله: ﴿ يَسَتَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِنَكِ ﴾ إلى هاهنا فقال: لكنّهم لا يسألونك ما يسأل هؤلاء الجهّال من إنزال الكتب من السماء لأنّهم قد علموا مصداق قولك بما قرءوا في الكتب المنزلة على الأنبياء ووجوب اتّباعك عليهم، فلا حاجة لهم إلى أن يسألوك معجزة أخرى ولا دلالة غير ما علموا من أمرك بالعلم الراسخ في قلوبهم، عن قتادة وغيره.

 وَوَاللَّفِيمِينَ الصَّلَوَةَ ﴾ إذا كان نصباً على الثناء والمدح على تقدير واذكر المقيمين الصلاة وهم المؤتون الزكاة، ويكون على هذا عطفا على قوله: وَالَايَسِحُونَ فِي الَقِلِمِ مِنْهُمَ وَالمَوْتُونَ ﴾ والمعنى والَّذين يؤدّون الصلاة بشرائطها. وإذا كان جراً عطفا على هُمَّآ أَزِلَ ﴾ أي: يؤمنون بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك والمقيمين الصلاة فقيل: إن المراد بهم الأنبياء أي: ويؤمنون بالأنبياء المقيمين للصلاة. وقيل: المراد بهم الملائكة وإقامتهم للصلاة تسبيحهم ربّهم واستغفارهم لمن في الأرض أي: وبالملائكة، واختاره الطبريّ قال: لأنه في ۲۸۰

قراءة أبيّ وكذلك هو في مصحفه. وقيل: المراد بهم الأئمة المعصومون. (وَالْمُؤْتُونَ الْمُؤْتُونَ الْزَكَوْةَ ﴾ أي: والمعطون زكاة أموالهم ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ بأنّه واحد لا شريك له ﴿وَالَيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ وبالبعث الذي فيه جزاء الاعمال (أَوَلَيَهَكَ ﴾ أي: هؤلاء الذين وصفهم الله ﴿سَنُؤْتِيهِمَ ﴾ أي: سنعطيهم ﴿أَبَرًا ﴾ أي: ثوابا وجزاء على ما كان منهم من طاعة الله واتّباع أمره ﴿عَظِيًا ﴾ أي: جزيلا وهو الخلود في الجنّة.<sup>(۱)</sup>

إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوْجٍ وَٱلْنَبِيِّنَ مِنْ بَعْدِوٍ. وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبَرَهِيـمَ وَاِسْمَنِعِيلَ وَاِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَعِيسَىٰ وَأَيُوبَ وَيُونُسَ وَهَدُونَ وَسُلَيْهُنَ وَءَانَيْنَا دَاوُ,دَ زَبُورًا ۞

المعنى: ثمّ خاطب سبحانه نبيّه بقوله: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ يا محمّد. قدّمه في الذكر وإن تأخّرت نبوته لتقدّمه في الفضل ﴿كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوْجٍ ﴾ وقدتم نوحا لأنه أبو البشر كما قال: ﴿وَبَعَلَنَا ذُرِيَّتَهُ هُرُ آلبَاقِينَ﴾<sup>(١)</sup> وقيل: لأنه كان أطول الأنبياء عمراً وكانت معجزته في نفسه لبث في قومه ألف سنة إلَا خمسين عاما لم يسقط له سن ولم تنقص قوته ولم يشب شعره. وقيل: لأنه لم يبالغ أحد منهم في الدعوة مثل ما بالغ فيها ولم يقاس أحد من قومه ما قاساه وهو أوّل من عذّبت أمّته بسبب أن ردّت دعوته ﴿وَالَبَيْتِيَنَ مِنْ بَعْدِهِ. ﴾

وَأَوْخَيْـنَا إِلَىٰ ﴾ النبيّين ﴿ إِنزَهِيمَ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ ﴾ أعاد
 ذكر النبيّين تعظيما لأمرهم وتفخيما لشأنهم ﴿ وَٱلأَسْبَاطِ ﴾ وهم أولاد
 يعقوب، وقيل: إن الأسباط في ولد إسحاق كالقبائل في ولد إسماعيل، وقد
 \_\_\_\_\_\_\_

۱- المصدر السابق، ص ۲٤۰.

١\_ سورة الصافات: ٧٧.

بعث منهم عدّة رسل كيوسف وداود وسليمان وموسى وعيسى ﷺ، فيجوز أن يكون أراد بالوحي إليهم الوحي إلى الأنبياء منهم كما تقول: أرسلت إلى بني تميم، إذا أرسلت إلى وجوههم، ولم يصح أنّ الأسباط الّذين هم إخوة يوسف كانوا أنبياء.

الله وَعِيسَىٰ وَأَيُّوْبَ وَيُونُسَ وَهَمَرُونَ وَمُلَيَّهَنَ ﴾ وقدّم عيسى للنا على أنبياء كانوا قبله لشدة العناية بأمره لغلو اليهود في الطعن فيه، والواو لا يوجب الترتيب ﴿وَءَاتَيْنَا دَاوُ,دَ زَبُورًا ﴾ أي: كتابا يسمّى زبورا واشتهر به كما اشتهر كتاب موسى بالتوراة وكتاب عيسى بالإنجيل.

النظم: هذه الآية تتّصل بما قبلها من قوله: ﴿ يَسْتَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِنَبِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِنَبًا مِنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ وهذا يدلَ على أنّهم قد سألوا ما يدلُ على نبوته فأخبر سبحانه أنّه أرسله كما أرسل من تقدّمه من الأنبياء وأظهر بعد موسى على أيديهم.

وقيل: إنّ البهود لمّا تلا النبي ﷺ عليهم تلك الآيات قالوا: ما أنزل الله على بشر من شيء بعد موسى، فكذّبهم بهذه الآيات إذ أخبر أنّه قد أنزل على من بعد موسى من الّذين سمّاهم وممّن لم يسمّهم، عن ابن عبّاس. وَرُسُلًا قَدَ قَصَصْنَهُمٌ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمَ نَقْصُصْهُمٌ عَلَيْكَ وَكُلَّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَحَلِيمًا (اللَّ رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُسُلُ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا (اللَّ

المعنى: ثمّ أجمل ذكر الرسل بعد تسمية بعضهم فقال: ﴿ وَرُسُلًا ﴾ أي: ورسلا آخرين ﴿قَدَ فَصَصَنَهُمْ عَلَيْكَ ﴾ أي: ما حكينا لك أخبارهم وعرّفناك شأنهم وأمورهم ﴿مِن قَبَلُ ﴾ قال بعضهم: قصّهم عليه بالوحي في غير القرآن من قبل ثمّ قصّهم عليه من بعد في القرآن. وقال بعضهم: قصّهم عليه من قبل هؤلاء بمكَة في سورة الأنعام وفي غيرها لأنّ هذه السورة مدنيّة. ﴿وَرُسُلًا لَمَ نَقْصُصَهُمَ عَلَيْكَ ﴾ هذا يدلّ على أنّ الله سبحانه أرسل رسلا كثيرة لم يذكرهم في القرآن وإنّما قصّ بعضهم على النبيّ لفضيلتهم على من لم يقصصهم عليه.

واسطة إبانة له بذلك من سائر الأنبياء لأن جميعهم كلّمهم الله سبحانه بواسطة واسطة إبانة له بذلك من سائر الأنبياء لأن جميعهم كلّمهم الله سبحانه بواسطة الوحي، وقيل: إنّما قال: (تَحَكَلِيمًا ﴾ ليعلم أن كلام الله علا ذكره من جنس هذا المعقول الذي يشتق من التكليم بخلاف ما قاله المبطلون، وروي أن رسول اللهﷺ لما قرأ الآية التي قبل هذه على الناس قالت اليهود فيما بينهم: ذكر محمد النبيّين ولم يبيّن لنا أمر موسى، فلما نزلت هذه الآية وقرأها عليهم قالوا: إنّ محمدا قد ذكره وفضّله بالكلام عليهم.<sup>(1)</sup>

أُسُلًا تُبَشِرِينَ ﴾ بالجنّة والثواب لمن آمن وأطاع ﴿وَمُنذِدِينَ ﴾ بالنار والعقاب لمن كفر وعصى ﴿لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَهِ حُجَّةً بَعَدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ والعقاب لمن كفر وعصى ﴿لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَهِ حُجَّةً بَعَدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ والعقاب لمن كفر وعصى ﴿لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَهِ حُجَّةً بَعَدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ والعقاب لمن كفر وعصى ﴿لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَهِ حُجَّةً بَعَدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ والعقاب لمن كفر وعصى ﴿لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى أَللَهِ حُجَّةً بَعَدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ والعقاب لمن كفر وعصى إليناً وسولا ولو أرسلت لاَمنًا بك، كما أخبر سبحانه في آية أخرى بقوله: ﴿لَقَالَوْ رَبَّنَا لَوَلَا أَرَسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولُا ﴾.

وفي هذه الآية دلالة على فساد قول من زعم أنّ عند الله تعالى من اللطف ما لو فعله بالكافر لآمن لأنّه لو كان كذلك لكان للكفّار الحجّة بذلك على الله تعالى قائمة، فأمّا من لم يعلم من حاله أنّ له في إنفاذ الرسل إليه لطفا فالحجّة قائمة عليه بالعقل، وأدلَته الدالَة على توحيده وعدله ولو لم يقم الحجّة إلّا بإنفاذ الرسل لفسد ذلك من وجهين:

> ۱۔ نورالثقلین، ج ۱، ص ۵۷۵، تفسیر مقاتل بن سلیمان، ج ۱، ص ۲۷۱. ۲۔ سورۃ طه: ۱۳٤.

يون التناب

أحدهما: أنّ صدق الرسول لا يمكن العلم به إلّا بعد تقدّم العلم بالتوحيد والعدل فإن كانت الحجّة عليه غير قائمة فلا طريق له إلّا معرفة النبيﷺ وصدقه.

والثاني: أنّه لو كانت الحجّة لا تقوم إلّا بالرسل لاحتاج الرسول أيضا إلى رسول آخر حتّى تكون الحجّة عليه قائمة، والكلام في رسوله كالكلام فيه حتّى يتسلسل وذلك فاسد، فمن استدلَ بهذه الآية على أنّ التكليف لا يصحّ بحال إلّا بعد إنفاذ الرسل فقد أبعد لما قلناه.

﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا ﴾ أي: مقتدرا على الانتقام ممتن يعصيه ويكفر به ﴿ حَكِيمًا ﴾ فيما أمر به عباده وفي جميع أفعاله.<sup>(١)</sup> لَكِكِنِ ٱللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا آنَزَلَ إِلَيَاكَ ٱنْزَلَهُ, بِعِلْمِـةٍ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يَشْهَدُونَ<sup>3</sup> وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا (٢)

سبب النزول: وقيل: إنّ جماعة من اليهود دخلوا على رسول اللهﷺ فقال النبيّ لهم: «**إنّي أعلم أنكم تعلمون أنّي رسول الله**»، فقالوا: لا نعلم ذلك ولا نشهد به، فأنزل الله تعالى هذه الآية.

المعنى: ثمّ قال سبحانه بعد إنكارهم وجحودهم: ﴿ لَكِنِ ٱللَّهُ يَشْهَدُ بِمَآ أَنَزُلَ إِلَيَّكَ ﴾ معناه: إن لم يشهد لك هؤلاء بالنبوّة فالله يشهد لك بذلك، قال الزجّاج: والشاهد هو المبيّن لما يشهد به والله سبحانه يبيّن ما أنزل على رسولهﷺ بنصب المعجزات له ويبيّن صدقه بما يغني عن بيان أهل الكتاب.

﴿أُنزَلَهُ, بِعِـلَمِـهِـ﴾ معناه: أنزل القرآن وهو عالم بأنَّك موضع لإنزاله عليك لقيامك فيه بالحقّ ودعائك الناس إليه، وقيل: معناه أنزل القرآن الّذي

١- مجمع البيان، ج ٢، ص ٢٤٣.

فيه علمه، عن الزجّاج. ﴿وَالْمَلَتَهِكَةُ يَشْهَدُونَ ﴾ بأنّك رسول الله وأنّ القرآن نزل من عنده ﴿وَكَفَى بِاللهِ شَهِيدًا ﴾ معناه: أنّ شهادة الله تكفي في تثبيت المشهود ولا يحتاج معها إلى شهادة.

وفي هذه الآية تسلية النبي ﷺ على تكذيب من كذّبه ولا يصح قول من استدلّ على أنّ اللّه سبحانه عالم بعلم غير ذاته بما في هذه الآية من قوله: «أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ» لأنّه لو أراد بالعلم ما ذهبوا إليه من كونه ذاتا سواه لوجب أن يكون ألة له في الإنزال كما يقال: كتبت بالقلم وعمل النجّار بالقدوم، ولا خلاف أنّ العلم ليس بآية في الإنزال.<sup>(۱)</sup>

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ قَدْ ضَلُواْ ضَلَلًا بَعِـيدًاﷺ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَظَلَمُوا لَمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﷺ إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِبِهَآ أَبَدَأُ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَمِيرًا ۞

المعنى: ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ كَفَرُوا ﴾ بانفسهم ﴿وَصَدُوا ﴾ غيرهم ﴿ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ عن الدين الذي بعثك الله به إلى خلقه ﴿فَدَ ضَلُوا ضَكَلًا بَعِـيدًا ﴾ يعني جاوزوا عن قصد الطريق جوازا شديدا، وزالوا عن الحجّة التي هي دين الله الذي ارتضاه لعباده، وبعثك به إلى خلقه زوالا بعيدا عن الرشاد.

التوايَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ جحدوا رسالة محمد ﴿وَظَلَمُوا ﴾ محمدا بتكذيبهم إياه ومقامهم على الكفر على علم منهم بظلمهم أولياء الله حسدا لهم وبغيا عليهم هولكم يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُم ﴾ أي: لم يكن الله ليغفر لهم عن ذنوبهم عليهم هولكم عليها هوكي ألمَّم ﴾ أي: لم يكن الله ليغفر لهم عن ذنوبهم بترك عقابهم عليها هوكي ألمَّة في أيت أي أولياً إلى المريق الجنابي أي أي الله ليغفر لهم عن أولياً الله المابي الكفر على علم منهم بظلمهم أولياء الله حسدا لهم وبغيا عليهم هو أي أي ألمَ يكن ألله ليغفر لهم عن أوليهم عليهم هو أي ألمَ إلى أولياً الله ليغفر لهم عن أوليهم عليهم المابي المابية إلى أي أوليه الله المابية الله المابية الله المابية الله المابية الله المابية ألمابية ألمابية ألمابية المابية المابي

١\_ المصدر السابق نغسه.

لِنَوْعُ النِسَبَّاةِ

جَهَنَّهُ ﴾ معناه لكن يهديهم طريق جهنَّم جزاء لهم على ما فعلوه من الكفر والظلم ﴿خَلِدِينَ فِبهَآ ﴾ أي: مقيمين فيها ﴿أَبَدَا ﴾.

﴿وَكَانَ ذَلِكَ ﴾ أي: تخليد هؤلاء الَذين وصفهم في جهنّم ﴿عَلَ ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴾ لأنّه إذا أراد ذلك لم يقدر على الامتناع منه أحد.

النظم: واتُصال هذه الآية بما قبلها اتُصال النقيض على جهة المقابلة لأنّ ما قبلها يتضمّن الشهادة له بالنبوّة تسلية له عمّا لحقه من تكذيب الكفّار، وهذه الآيات تتضمّن تحيّر الكفّار بذهابهم من الرشد.

يُتَأَيَّهَا ٱلنَّاسُ فَدْ جَمَاءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِٱلْحَقِ مِن زَبِكُمْ فَنَامِنُوا خَيْرًا لَكُمْ وَإِن تَتَكْفُرُوا فَإِنَّ لِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞

المعنى: ثمّ عاد سبحانه إلى العظة وعمّ الخلق بذلك فقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ﴾ خطاب لجميع المكلّفين وقيل: خطاب للكفّار ﴿قَدَ جَمَآتَكُمُ ٱلرَّسُولُ﴾ يعني محمّداﷺ ﴿بِٱلْحَقِّ ﴾ أي: بالدين الّذي ارتضاه اللّه لعباده، وقيل: بولاية من أمر اللّه تعالى بولايته عن أبي جعفرﷺ ﴿مِن زَيِّكُمْ ﴾ أي: من عند ربّكم.

فَظَامِنُواً ﴾ أي: صدّقوه وصدّقوا ما جاءكم به عند ربّكم ﴿خَيرًا لَكُمْ ﴾ أي: انتوا خيرا لكم ممّا أنتم عليه من الجحود والتكذيب.

﴿وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا ﴾ بما أنتم صائرون إليه من طاعته أو معصيته ﴿حَكِمًا ﴾ في أمره ونهيه إيّاكم وتدبيره فيكم وفي غيركم. يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَكِ لَا تَغْـلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى ٱللَّهِ إِلَا ٱلْحَقَّ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُوكُ ٱللَّهِ وَكَلِمَتُهُ. ٱلْقَـٰهَآ إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَتَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرُسُلِّهِ. وَلَا تَقُولُوا ثَلَنَهُ أَنتَهُوا خَيْرًا لَكُمُمَّ إِنَّمَا ٱللَّهُ إِلَهٌ وَحِدٌ سُبْحَكَنَهُ. آن يَكُونَ لَهُ. وَلَدُّ لَهُ مَا فِي السَمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَكَفَى بِٱللَهِ وَحِيدًا

المعنى: ثمّ عاد سبحانه إلى حجاج أهل الكتاب فقال: ﴿يَتَأَهَّلَ الَحَكِتَبِ ﴾ قيل: إنّه لليهود والنصارى عن الحسن قال: لأنّ النصارى غلت في المسيح فقالت: هو ابن الله، وبعضهم قال: هو الله، وبعضهم قال: هو ثالث ثلاثة: الأب والابن وروح القدس. واليهود غلت فيه حتّى قالوا ولد لغير رشده، فالغلو لازم للفريقين. وقيل: للنصارى خاصّة، عن أبي علي وأبي مسلم وجماعة من المفسّرين. ﴿لَا تَعْلَوُا فِي فِينِكُمْ ﴾ أي: لا تفرطوا في دينكم ولا تجاوزوا الحق فيه ﴿وَلَا تَعْوَلُوا عَلَى اللهِ إِلَا ٱلْحَقَّ ﴾ أي: قولوا: إنّه جلّ جلاله واحد لا شريك له ولا صاحبة ولا ولد، ولا تقولوا في عيسى: إنه ابن الله أو شبهه فإنّه قول بغير الحق.

إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ ﴾ وقد ذكرنا معناه، وقيل: سمّي بذلك لأنه كان يمسح الأرض مشيا المسيحُ ﴾ يعني إنّه ابن الأرض مشيا الوعيسَى أبّنُ مَرْيَمَ ﴾ هذا بيان لقوله: ﴿ ٱلْمَسِيحُ ﴾ يعني إنّه ابن مريم لا ابن الله كما يزعمه النصارى، ولا ابن أب كما تزعمه اليهود ﴿ رَسُولُ اللّهِ أَسِيهُ إلى الخلق لاكما زعم الفرقتان المبطلتان.

وَكَلِمَتُهُم ﴾ يعني أنّه حصل بكلمته الّتي هي قوله: «كن» عن الحسن وقتادة. وقيل: معناه إنّه يهتدي به الخلق كما اهتدوا بكلام اللّه ووحيه، عن أبي عليّ الجبّائيّ.

وقيل: معناه بشارة الله الَّتي بشَّر بها مريم على لسان الملائكة كما قال: ﴿ إِذ

التتبا التتبا

قَالَتِ الْمَلَتِيكَةُ يَنْمَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةِ ﴾<sup>(١)</sup> وهو المراد بقوله: ﴿أَلْفَـٰهَمَّ إِلَىٰ مَرْيَمَ ﴾ كما يقال: ألقيت إليك كلمة حسنة أي: قلت، وقيل: معنى ﴿أَلْقَـٰهَمَّ إِلَىٰ مَرْيَمَ ﴾ خلقها في رحمها عن الجبّانيّ. ﴿وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ فيه أقوال:

الأول: أنَّه إنَّما سمّاه روحا لأنَّه حدث عن نفخة جبرائيل في درع مريم بأمر الله تعالى وإنَّما نسبه إليه لأنَّه كان بأمره، وقيل: إنَّه أضافه إلى نفسه تفخيما لشأنه كما قال: **«الصوم لي وأنا اجزى به»**. وقد يسمّى النفخ روحاً واستشهد على ذلك ببيت ذي الرمّة يصف نارا:

فقلت لـه ارفعها إليـك وأحيها بروحـك واقتتـه لهـا قتيـة قـدرا و ظاهر لها من يابس الشخت واسـتعن عليه الصبا واجعل يديك لهـا سـترا

ومعنى أحيها بروحك أي: بنفخك، ويقال: اقتتَّ النار إذا أطعمتها حطباً. اللان مأنت الساب بين من الناسية من من كما من الأساسية.

وا**لثاني**: أنّ المراد به: يحيي به الناس في دينهم كما يحيون بالأرواح عن الجبّائيّ فيكون المعنى: إنّه جعله نبيّا يقتدى به ويستنّ بسنّته ويهتدى بهداه.

وا**لثالث:** أنّ معناه إنسان أحياه اللّه بتكوينه بلا واسطة من جماع أو نطفة كما جرت العادة بذلك، عن أبي عبيدة.

والرابع: أنّ معناه: ورحمة منه كما قال في موضع آخر: ﴿وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِنّهُ ﴾<sup>(١)</sup> أي: برحمة منه، فجعل الله عيسى رحمة على من آمن به واتَبعه لأنّه هداهم إلى سبيل الرشاد.

والخامس: أنّ معناء روح الله من الله خلقها فصوّرها ثمّ أرسلها إلى مريم فدخلت مي قلبها فصيّرها الله تعالى عيسى، عن أبي العالية عن أبيّ بن كعب.

والسادس: أنّ معنى الروح هاهنا جبرائيلﷺ فيكون عطفا على ما في

۱\_ سورة آل عمران: ٤٥.

١- سورة المجادلة: ٢٢.

ألقاها من ضمير ذكر الله وتقديره: ألقاها الله إلى مريم وروح منه أي: من اللّه أي: جبرائيل ألقاها أيضا إليها.<sup>(۱)</sup>

فَخَامِنُوا بِأَللَهِ وَرُسُلِهِ.﴾ أمرهم الله بتصديقه والإقرار بوحدانيّته وتصديق رسله فيما جاءوا به من عنده، وفيما أخبروهم به من أنّ الله سبحانه لا شريك له ولا صاحبة ولا ولد.

﴿ وَلَا تَغُولُوا ثَلَنَئَهُ ﴾ هذا خطاب للنصارى أي: لا تقولوا: إلهنا ثلاثة، عن الزجاج.

وقيل: هذا لا يصح لأن النصارى لم يقولوا بثلاثة آلهة ولكنّهم يقولون: إله واحد ثلاثة أقانيم أب وابن وروح القدس، ومعناه لا تقولوا: اللّه ثلاثة أب وابن وروح القدس، وقد شبّهوا قولهم: جوهر واحد ثلاثة أقانيم بقولنا: سراج واحد، ثمّ نقول: ثلاثة أشياء: دهن وقطن ونار، وشمس واحدة، وإنّما هي جسم وضوء وشعاع، وهذا غلط بعيد لأنا لا نعني بقولنا «سراج واحد» أنّه شيء واحد بل هو أشياء على الحقيقة، وكذلك الشمس كما تقول عشرة واحدة، وإنسان واحد، ودار واحدة، وإنّما هي أشياء متغايرة. فإن قالوا: إنّ اللّه شيء واحد وإله واحد حقيقة فقولهم «ثلاثة» متناقضة، وإن قالوا: إنّه في الحقيقة أشياء مثل ما ذكرناه في الإنسان والسراج وغيرهما فقد تركوا القول

أنتَهُوا عن هذه المقالة الشنيعة أي: امتنعوا عنها ﴿ غَيْرًا لَحَصَمَ ﴾ أي: ائتوا بالانتهاء عن قولكم خيرا لكم ممًا تقولون ﴿ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَحِـدٌ ﴾ أي: ليس كما تقولون: إنّه ثالث ثلاثة لأن من كان له ولد أو صاحبة لا يجوز أن يكون إلها معبودا ولكنّ الله الّذي له الإلهيّة وتحقّ له العبادة إله واحد لا ولد

۱\_مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٤٨.

له ولا شبه له ولا صاحبة له ولا شريك له.

ثمٌ نزَه سبحانه نفسه عمّا يقوله المبطلون فقال: ﴿ سُبّحَنَهُۥ أَن يَكُونَ لَهُ، وَلَدٌ ﴾ ولفظة «سُبْحانَه» تفيد التنزيه عمّا لا يليق به أي: هو منزَه عن أن يكون له ولد ﴿ لَهُ، مَا فِي ٱلسَمَنَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾

ملكاً وملكاً وخلقاً وهو يملكهما وله التصرّف فيهما وفيما بينهما، ومن جملة ذلك عيسى وامّه، فكيف يكون المملوك والمخلوق ابنا للمالك والخالق.

سبب النزول: روي أنّ وفد نجران قالوا، لنبيّنا يا محمّد! لم تعيب صاحبنا؟ قال: **«ومن صاحبكم؟» ق**الوا: عيسى ل*ظيم؟* قال: **«وأيّ شيء أقول فيه؟»** قالوا: تقول إنّه عبد اللّه ورسوله، فنزلت الآية.<sup>(۱)</sup>

المعنى: لمّا تقدّم ذكر النصارى والحكاية عنهم في أمر المسيح عقّبه سبحانه بالردّ عليهم فقال: ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ﴾ أي: لن يأنف ولم يمتنع ﴿ٱلْمَسِيحُ ﴾ يعني: عيسى للنَّا من ﴿أَن يَكُونَ عَبْدًا يَلَمَ وَلَا ٱلْمَلَيَهِكُةُ

٦- مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٥٠؛ وتفسير الثعلبي، ج ٣، ص ٤٢٠ ونورالثقلين، ج ٦، ص ٥٧٧.

المُقَرَّبُونَ ﴾ أي: ولا الملائكة المقرّبون يأنفون ويستكبرون عن الإقرار بعبوديّته والإذعان له بذلك، والمقرّبون الّذين قرّبهم تعالى ورفع منازلهم على غيرهم من خلقه.

وَمَن يَسْتَنكِف عَن عِبَادَةِهِ. ﴾ أي: من يأنف عن عبادته ويستكبر أي: يتعظّم بترك الإذعان لطاعته ﴿فَسَيَحْشُرُهُم ﴾ أي: فسيبعثهم يوم القيامة إلَيَهِ جَمِيعًا ﴾ يجمعهم لموعدهم عنده ومعنى قوله: ﴿إِلَيْهِ ﴾ أي: إلي الموضع الذي لا يملك التصرّف فيه سواه، كما يقال: صار أمر فلان إلى الأمير أي: لا يملكه غير الأمير، ولا يراد بذلك المكان الذي فيه الأمير.

واستدلٌ بهذه الآية من قال بأنّ الملائكة أفضل من الأنبياء قالوا: إنّ تأخير ذكر الملائكة في مثل هذا الخطاب يقتضي تفضيلهم لأنّ العادة لم تجر بأن يقال: لن يستنكف الأمير أن يفعل كذا ولا الحارس، بل يقدّم الأدون ويؤخّر الأعظم فيقال: لن يستنكف الوزير أن يفعل كذا ولا السلطان، وهذا يقتضي فضل الملائكة على الأنبياء.

وأجاب أصحابنا عن ذلك بأن قالوا: إنّما أخّر ذكر الملائكة عن ذكر المسيح لأنّ جميع الملائكة أفضل وأكثر ثوابا من المسيح، وهذا لا يقتضي أن يكون كلّ واحد منهم أفضل من المسيح للخِلاِ وإنّما الخلاف في ذلك.

وأيضا فإنًا وإن ذهبنا إلى أن الأنبياء أفضل من الملائكة فإنًا نقول مع قولنا بالتفاوت: إنّه لا تفاوت في الفضل بين الأنبياء والملائكة ومع التقارب والتداني يحسن أن يقدّم ذكر الأفضل، ألا ترى أنّه يحسن أن يقال: ما يستنكف الأمير فلان من كذا ولا الأمير فلانا إذا كانا متساويين في المنزلة أو متقاربين وإنّما لا يحسن أن يقال: ما يستنكف الأمير فلان من كذا ولا الحارس لأجل التفاوت.

﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِلِحَنْتِ فَيُوَفِّيهِمْ أَجُورَهُمْ ﴾ ويؤتيهم جزاء أعمالهم وعد الله الذين يقرون بوحدانيّته ويعملون بطاعته أنّه يوفّيهم أجورهم ويؤتيهم جزاء أعمالهم الصالحة وافيا تامًا ﴿وَيَزِيدُهُم مِّن فَضَلِهِ. أي: يزيدهم على ما كان وعدهم به من الجزاء على أعمالهم الحسنة والثواب عليها من الفضل والزيادة ما لم يعرّفهم مبلغه، لأنّه وعد على الحسنة عشر أمثالها من الثواب إلى سبعين ضعفا وإلى سبعمائة وإلى الأضعاف الكثيرة والزيادة على المثل تفضّل من اللّه تعالى عليهم.

يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ بُرْهَنَّ مِن رَّبِكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوْرًا مُبِينًا ﷺ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱللَّهِ وَٱعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيُدْخِلُهُمْ فِى رَحْمَةِ مِنْهُ وَفَضَّلٍ وَبَهْدِبِهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا۞

المعنى: لممّا فصّل الله ذكر الأحكام الّتي يجب العمل بها ذكر البرهان بعد ذلك ليكون الإنسان على ثقة ويقين فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾ وهو خطاب للمكلّفين من سائر الملل الّذين قصّ قصصهم في هذه السورة ﴿قَدْ جَآءَكُمُ بُرْهَنَنَ مِن رَبِّكُمْ ﴾ أي: أتاكم حجّة من الله يبرهن لكم عن صحّة ما أمركم به محمّد لما معه من المعجزات القاهرة الشاهدة بصدقه، وقيل: هو القرآن.

﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ ﴾ معه ﴿ وُوُرًا تُمِينَ ﴾ يبيّن لكم الحجّة الواضحة ويهديكم إلى ما فيه النجاة لكم من عذابه وأليم عقابه، وذلك النور هو القرآن، عن مُعْتَلُكُ ح ٢

مجاهد وقتادة والسديّيّ. وقيل: النور ولاية عليّ للجَلاِ عن أبي عبد الله للجَلاِ.<sup>(۱)</sup> فَفَاَمًا الَّذِيرَتَ مَامَنُوا بِاللَّهِ ﴾ أي: صدّقوا بوحدانيّة الله واعترفوا ببعث محمّدتا اللَّبُ فَوَاَعْتَصَمُوا يِهِ. ﴾ أي: تمستكوا بالنور الذي أنزله على نبيّه فَسَمَيْدَخِلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِنْهُ ﴾ أي: نعمة منه هي الجنّة، عن ابن عبّاس فوَفَضَلٍ ﴾ يعني ما يبسط لهم من الكرامة وتضعيف الحسنات وما يزاد لهم من النعم على ما يستحقّونه.

وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ أي: يوفَقهم لإصابة فضله الذي يتفضَل به على أوليائه ويسددهم لسلوك منهج من أنعم عليه من أهل طاعته واقتفاء آثارهم والاهتداء بهداهم والاستنان بسنَّتهم واتَباع دينهم وهو الصراط المستقيم الذي ارتضاه الله منهجا لعباده.

يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَالَةَ إِنِ ٱمْرُؤًا هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ. أُخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ وَهُوَ يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَمَا وَلَدٌ فَإِن كَانَتَا ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا النُّلُنَانِ مِمَّا تَرَكَ وَإِن كَانُوَا إِخْوَةَ رِجَالًا وَنِسَآءَ فَلِلذَكَرِ مِثْلُ حَظِ ٱلأَنْيَيَنِ

سبب النزول: اختلف في سبب نزول الآية فروي عن جابر بن عبد الله أنّه قال: اشتكيت وعندي تسعة أخوات لي أو سبع فدخل عليّ النبيّ فنفخ في وجهي فأفقت فقلت يا رسول الله صلّى الله عليك ألا أوصي لأخواتي بالثلثين؟ قال «أحسن». قلت: الشطر؟ قال «أحسن»، ثمّ خرج وتركني ورجع إليّ فقال: «يا جابر إني لا أراك ميتا من وجعك هذا، وإنّ الله تعالى قد أنزل في الّذي لأخواتك فجعل لهنّ العلمين»، قالوا: وكان جابر يقول: أنزلت هذه الآية فيّ. وعن

١\_مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٥٣؛ ونور الثقلين، ج ١، ص ٥٧٩؛ والصافي، ج ١، ص ٥٢٥.

مِنْ التَعَدَّةِ

قتادة قال: إنَّ الصحابة كان همَهم شأن الكلالة فأنزل الله فيها هذه الآية.

وقال البراء بن عازب: آخر سورة نزلت كاملة براءة، وآخر آية نزلت خاتمة سورة النساء: ﴿يَسَتَفْتُونَكَ...﴾ أورده البخاريّ ومسلم في صحيحهما.<sup>(۱)</sup> وقال جابر: نزلت بالمدينة. وقال ابن سيرين: نزلت في مسير كان فيه رسول اللهﷺ وأصحابه.<sup>(۱)</sup>

وتسمّى هذه الآية آية الصيف، وذلك أن الله تعالى أنزل في الكلالة آيتين إحداهما في الشتاء وهي الَتي في أوّل هذه السورة، وأخرى في الصيف وهي هذه الآية.

وروي عن عمر بن الخطَّاب أنَّه قال: سألت رسول اللَّهﷺ عن الكلالة فقال: «**يكفيك أو يجزيك آية الصيف**».

المعنى: لممّا بيّن سبحانه في أوّل السورة بعض سهام الفرائض ختم السورة ببيان ما بقي من ذلك فقال: ﴿يَسَتَغْتُونَكَ ﴾ يا محمّد أي: يطلبون منك الفتيا في ميراث الكلالة ﴿قُلِ ٱللَّهُ يُفَتِيكُمُ ﴾ أي: يبيّن لكم الحكم في الكلالة، وهو اسم للإخوة والأخوات، عن الحسن وهو المرويّ عن أنمّتنا للمَيْظُ. وقيل: هي ما سوى الوالد والولد عن أبي بكر وجماعة من المفسّرين.

المؤان أمرُزًا هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ ﴾ قال السدي: يعني: ليس له ولد ذكر وأنثى، وهو موافق لمذهب الإمامية فمعناه: إن مات رجل ليس له ولد ولا والد، وإنّما أضمرنا فيه الوالد للإجماع، ولأن لفظ الكلالة ينبئ عنه فان الكلالة اسم للنسب المحيط بالميّت دون اللصيق والوالد لصيق الولد كما أن

۱ـ صحيح البخاري، ج ٥، ص ١١٥.
 ۲ـ التبيان، ج ٣، ص ٤٠٧.

٢٩٤

الولد لصيق الوالد، والإخوة والأخوات المحيطون بالميّت. (1)

﴿وَلَهُۥ أَخَتٌ ﴾ يعني: وللميّت اخت لأبيه وامّه أو لأبيه لأن ذكر أولاد الأمّ قد سبق في أوّل السورة ﴿فَلَهَمَا نِصْفُ مَا تَرَكُ وَهُوَ يَرِثُهَمَا إِن لَمْ يَكُن لَمَاً وَلَدٌ ﴾ عنى به أنّ الاخت إذا كانت هي الميّتة ولها أخ من أب وامَ أو من أب فالمال كلّه له بلا خلاف إذا لم يكن هناك ولد ولا والد.

﴿ فَإِن كَانَتَا ٱثْنَتَيْنِ ﴾ يعني: إن كانت الأختان اثنتين ﴿ فَلَهُمَا ٱلنَّلْثَانِ مِمَّا تَرَكَ ﴾ الأخ أو الاخت من التركة.

﴿ وَإِن كَانُوٓا إِخْوَةَ رِّجَالًا وَيَسَآهُ ﴾ أي: إخوة وأخوات مجتمعين لاب وام أو لاب ﴿ وَلِندَكَرٍ مِثْلُ حَظِ ٱلْأَنْذَيْتِنِ ﴾.

وفي قوله سبحانه: ﴿إِنَّ أَمَرُقًا هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أَخْتُ فَلَهَمَا نِعْمَتُ مَا تَرَكَ<sup>3</sup> وَهُوَ يَرِثُهَمَ إِن لَمَ يَكُن لَمَا وَلَدٌ ﴾ دلالة على أن الأخ أو الاخت لا يرثان مع البنت لأنه سبحانه شرط في ميراث الأخ والاخت عدم الولد، والولد يقع على الابن والبنت بلا خلاف فيه بين أهل اللغة، وما روي من الخبر في أن الأخوات مع البنات عصبة خبر واحد يخالف نص القرآن، وإلى هذا الّذي ذكرناه ذهب ابن عبّاس وهو المروي عن سادة أهل البيت المَثْنُ.

فَيُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَحَصَّمَ ﴾ أمور مواريثكم فأن تَضِلُوا ﴾ معناه: كراهة أن تضلُوا أو لئلًا تضلُوا أي: لئلًا تخطؤوا في الحكم فيها. وقيل: معناه يبيّن اللَه لكم جميع الأحكام لتهتدوا في دينكم، عن أبي مسلم فوالله بِكُلِ شَقَء عَلِيمٌ ﴾ فائدته هنا بيان كونه سبحانه عالما بجميع ما يحتاج إليه عباده من أمر معاشهم ومعادهم على ما توجبه الحكمة.

وقد تضمّنت الآية الّتي أنزلها الله في أوّل هذه السورة بيان ميراث الولد

مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٥٤.

والوالد والآية ألتي بعدها بيان ميراث الأزواج والزوجات والإخوة والأخوات من قبل الأمّ، وتضمّنت هذه الآية الّتي ختم بها السورة بيان ميراث الأخوة والأخوات من الأب والأمّ والإخوة والأخوات من قبل الأب عند عدم الإخوة والأخوات من الأب والأمّ، وتضمّن قوله سبحانه: ﴿وَأَوْلُوا آلَاَرْحَامِ بَعَضَّهُمْ أَوَّلَىٰ يَبَعْنِ فِي كِنَبِ ٱللَهِ كَان أولم، وتضمّن قوله سبحانه: الميراث، فمن كان أقرب رحما وأدنى قرابة كان أولى بالميراث من الأبعد، والخلاف بين الفقهاء في هذه المسائل وفروعها مذكور في كتب الفقه.



هي مدنيّة في قول ابن عبّاس ومجاهد، وقال جعفر بن مبشّر والشعبيّ: هي مدنيّة كلّها إلّا قوله: ﴿ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾<sup>(١)</sup> فإنّه نزل والنبيّﷺ واقف على راحلته في حجّة الوداع.

عدد آيها: هي مائة وعشرون آية كوفيّ، ثلاث وعشرون آية بصريّ، واثنان وعشرون في الباقين. اختلافها ثلاث: ﴿إِلَمْقُودِ ﴾<sup>(٢)</sup> و﴿وَيَعْفُوا عَن كَثِيرِ ﴾<sup>(٣)</sup> غير الكوفيّ ﴿فَإِنَّكُمْ غَلِبُوُنَ ﴾<sup>(٤)</sup> بصريّ.

فضلها: أبيَّ بن كعب عن النبيَﷺ قال: «من قرأ سورة المائدة أعطي من الأجر بعدد كلّ يهوديّ ونصرانيّ يتنفّس في دار الدنيا عشر حسنات ومحا عنه عشر سيّتات ورفع له عشر درجات».<sup>(٥)</sup>

وروى العيّاشيّ بإسناده عن عيسى بن عبد الله عن أبيه عن جدّه عن عليّاليَّ قال: «كان القرآن ينسخ بعضه بعضا، وإنّما يؤخذ من أمر رسول الله بأخذه وكان من آخر ما نزل عليه سورة الماندة نسخت ما قبلها: ولم ينسخها شيء، لقد

١- سورة المائدة: ٣.

- ٢\_ سورة المائدة: ١.
- ٢ سورة المائدة: ٢٥.
- ٤\_ سورة المائدة: ٢٣.

٥- تفسير، جوامع الجامع، ج ١، ص ٤٦٧؛ ومجمع البيان، ج ٢، ص ٢٥٢؛ وتفسير الثعلبي، ج ٤، ص ٥.

نزلت عليه وهو على بغلة شهباء. وثقل عليه الوحي حتّى وقفت وتدلّى بطنها حتّى رئيت سرّتها تكاد تمسّ الأرض. واغمي على رسول اللهﷺ حتّى وضع يده على رأس شيبة بن وهب الجمحيّ ثمّ رفع ذلك عن رسول اللهﷺ فقرأ علينا سورة المائدة فعمل رسول اللهﷺ وعملنا».<sup>(1)</sup>

وبإسناده عن أبي الجارود عن أبي جعفر محمّد بن عليّانيّه قال: «من قرأ سورة المائدة في كلّ يوم خميس لم يلبس إيمانه بظلم ولا يشرك أبدا».<sup>(٢)</sup> وبإسناده عن أبي حمزة الثماليّ قال: سمعت أبا عبد الله الصادق لينيّه يقول: «نزلت المائدة كملا ونزل معها سبعون ألف ملك».<sup>(٣)</sup>

تفسيرها: لمّا ختم الله سورة النساء بذكر أحكام الشريعة افتتح سورة المائدة أيضا ببيان الأحكام وأجمل ذلك بقوله: ﴿أَوَفُوا بِآلَمُقُودٍ ﴾ ثمّ أتبعه بذكر التفصيل فقال:



يَّتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَوْفُوا بِٱلْمُغُودُ أَحِلَتْ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلأَنْعَذِر إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيَكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي ٱلصَّنِدِ وَأَننُهُ حُرُمٌ إِنَّ ٱللَّهَ يَحَكُمُ مَا يُرِيدُ ()

المعنى: خاطب الله سبحانه المؤمنين فقال: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا ﴾ وتقديره: يا أيّها المؤمنون وهو اسم تكريم وتعظيم ﴿أَوْفُوا بِٱلْمُقُودِ ﴾ أي: بالعهود، عن ابن عبّاس وجماعة من المفسّرين. ثمّ اختلف في هذه العهود على أقوال:

١- مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٥٧؛ والصافي، ج ٢، ص ١٠٤؛ ونورالثقلين، ج ١، ص ٥٨٢. ٢- ثواب الأعمال، ص ١٠٥؛ وجامع أحاديث الشيعة، ج ١٥، ص ٩٤؛ وجوامع الجامع، ج ١، ص ٤٢٨. ٣- مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٥٨؛ ونور الثقلين، ج ١، ص ٥٨٢. أحدها: أن المراد بها العهود الَّتي كان أهل الجاهليّة عاهد بعضهم بعضا فيها على النصرة والمؤازرة والمظاهرة على من حاول ظلمهم أو بغاهم سوءا وذلك هو معنى الحلف، عن ابن عبّاس ومجاهد والربيع بن أنس والضحّاك وقتادة والسدّيّ.

وثانيها: أنّها العهود الَّتي أخذ اللَّه سبحانه على عباده بالإيمان به وطاعته فيما أحلَّ لهم أو حرّم عليهم، عن ابن عبّاس أيضا، وفي رواية أخرى قال: هو ما أحلَّ وحرَم وما فرض وما حدّ في القرآن كلَّه أي: فلا تتعدّوا فيه ولا تنكثوا، ويؤيّده قوله ﴿وَٱلَذِينَ يَنْقُضُونَ عَهَدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعَدِ مِينَافِهِ. ﴾ \_ إلى قوله \_ إِسُوَّهُ ٱلدَّارِ ﴾.<sup>(۱)</sup>

وثالثها: أنّ المراد بها العقود الَّتي يتعاقدها الناس بينهم ويعقدها المرء علي نفسه كعقد الأيمان وعقد النكاح وعقد العهد وعقد البيع وعقد الحلف، عن ابن زيد وزيد بن أسلم.

ورابعها: أنّ ذلك أمر من الله لأهل الكتاب بالوفاء بما أخذ به ميثاقهم من العمل بما في التوراة والإنجيل في تصديق نبيّنا وما جاء به من عند الله، عن ابن جريح وأبي صالح.<sup>(۲)</sup>

وأقوى هذه الأقوال قول ابن عبّاس: إنّ المراد بها عقود الله التي أوجبها الله على العباد في الحلال والحرام والفرائض والحدود، ويدخل في ذلك جميع الأقوال الاخر فيجب الوفاء بجميع ذلك إلًا ما كان عقدا في المعاونة على أمر قبيح فإنّ ذلك محظور بلا خلاف.

ثمَ ابتدأ سبحانه كلاما آخر فقال: ﴿ أُجِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَنَمِ ﴾ واختلف

١\_ سورة الرعد: ٢٥.

٢\_ عوائد الأيام، ص ٧ وأيضاً بحارالأنوار، ج ٦٤، ص ٣٧٣؛ وفقه القرآن، ج ١، ص ١٩٦

في تأويله على أقوال:

احدها: أنّ المراد به الأنعام، وإنّما ذكر البهيمة للتأكيد كما يقال: نفس الإنسان، فمعناه: احلّت لكم الأنعام الإبل والبقر والغنم، عن الحسن وقتادة والسديّ والربيع والضحّاك.

وثانيها: أنّ المراد بذلك أجنّة الأنعام الّتي توجد في بطون أمّهاتها إذا أشعرت وقد ذكيت الأمّهات وهي ميتة، فذكاتها ذكاة أمّهاتها، عن ابن عبّاس وابن عمر وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد اللّهاليَّظِيْ

وث**الثها: أنّ بهيمة الأن**عام وحشيّها كالظباء وبقر الوحش وحمر الوحش، عن الكلبيّ والفرّاء. والأولى حمل الآية على الجميع.

إِلَّا مَا يُنَوَى عَلَيَكُم ﴾ معناه: إلَّا ما يقرأ عليكم تحريمه في القرآن وهو قوله: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحَمُ ٱلِجَنزِيرِ...﴾<sup>(١)</sup> عن ابن عبّاس والحسن ومجاهد وقتادة والسدي

المُحْقَرَرُ نُحِلِّي الصَّتِدِ وَأَنتُمَ حُرُمُ ﴾ من قال: إنّه حال من ﴿ أَوَقُوا ﴾ فمعناه: أوفوا بالعقود غير محلّي الصيد وأنتم محرمون أي: في حال الإحرام، ومن قال: إنّه حال من ﴿ أُحِلَتَ لَكُمُ ﴾ فمعناه: احلّت لكم بهيمة الأنعام أي: الوحشيّة من الظباء والبقر والحمر غير مستحلّين اصطيادها في حال الإحرام، ومن قال: إنّه حال من ﴿ يُتَلَىٰ عَلَيَكُمُ ﴾ فمعناه: احلّت لكم بهيمة الأنعام أي: يتلى عليكم من الصيد في آخر السورة غير مستحلّين اصطيادها في حال إحرامكم. <sup>(٢)</sup>

﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَحَكُّمُ مَا يُرِيدُ ﴾ معناه: إنّ اللَّه يقضي في خلقه ما يشاء من تحليل ما يريد تحليله وتحريم ما يريد تحريمه وإيجاب ما يريد إيجابه،

ا\_سورة المائدة: ٣.

٢\_ مجمع البيان، ج ٢،ص ٢٦١.

وغير ذلك من أحكامه وقضاياه فافعلوا ما أمركم به وانتهوا عمّا نهاكم عنه. وفي قوله: ﴿أُجِلَتَ لَكُمْ بَهِيمَةُ آلأَنْعَكِمِ ﴾ دلالة على تحليل أكلها وذبحها والانتفاع بها.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لَا تُحِلُّوا شَعَدَبٍرَ ٱللَّهِ وَلَا ٱلنَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَلَا ٱلْهَدَى وَلَا الْقَلَتَبِدَ وَلَا تَآمِينَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ يَبْنَغُونَ فَضْلًا مِن رَّتِيمٍ وَرِضْوَنًا وَإِذَا حَلَلْئُم فَاصْطَادُواْ وَلَا يَجْرِمَنَكُم شَنَتَانُ قَوْمٍ أَن صَدُوحَتُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ أَن تَعْتَدُواُ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوَى وَلَا نَعَاوَنُوا عَلَى ٱلإِنْهِ وَٱلْعَدَوَنِ وَاتَقُوا ٱللَّهُ إِنَ آلَهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ آَ

سبب النزول: قال أبو جعفر الباقر للله: **الزلت هذه الآية في رجل من بني** ربيعة يقال له: الحطم»، وقال السديّ: أقبل الحطم بن هند البكريّ حتّى أتى النبي تلاك وحده وخلّف خيله خارج المدينة فقال: إلى ما تدعو؟ وقد كان النبي تلاك قال لأصحابه: "يدخل عليكم اليوم رجل من بني ربيعة يتكلّم بلسان شيطان» فلمًا أجابه النبي تلاك قال: أنظرني لعلّي أسلم ولي من أشاوره فخرج من عنده فقال رسول الله تلاك القد دخل بوجه كافر، وخرج بعقب غادر». فمرً بسرح من سروح المدينة فساقه وانطلق به وهو يرتجز ويقول: و لا بجزار على ظهر وضم باتوا نياما وابن هند لم يسنم بات يقاسيها غلام كالزلم خلكج الساقين مسوح القدم<sup>(1)</sup>

> ١- الوضم: خشبة يقطع عليها الجزار اللحم. ٢- الزلم: قداح الميسر وخدلج الساقين: همينهما.

فنزلت هذه الآية: ﴿وَلَا ءَآيَتِينَ ٱلْبَيْتَ الْحَرَامَ ﴾ وهو قول عكرمة وابن جريح.

وقال ابن زيد: نزلت يوم الفتح في ناس يؤمّون البيت من المشركين يهلّون بعمرة فقال المسلمون: يا رسول الله إنّ هؤلاء مشركون مثل هؤلاء دعنا نغير عليهم فأنزل الله تعالى الآية.<sup>(۱)</sup> المعنى: ثمّ ابتدأ سبحانه بتفصيل الأحكام فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا ﴾ أي: صدقوا الله ورسوله فيما أوجب عليهم ﴿لَا يُجِلُوا شَعَنَيْرَ اللَهِ﴾ اختلف في معنى شعائر الله على أقوال:

**أحدها: أن** معناه: لا تحلّوا حرمات اللّه ولا تعتدوا حدود اللّه، وحملوا الشعائر على المعالم أي: معالم حدود اللّه وأمره ونهيه وفرائضه، عن عطاء وغيره.

وثانيها: أنّ معناه: لا تحلّوا حرم الله، وحملوا الشعائر على المعالم أي: معالم حرم الله من البلاد، عن السدّيّ.

وثالثها: أنّ معنى شعائر الله مناسك الحجّ أي: لا تحلّوا مناسك الحجّ فتضيّعوها، عن ابن جريح وابن عبّاس.

ورابعها: ما روي عن ابن عبّاس أنّ المشركين كانوا يحجّون البيت ويهدون الهدايا ويعظمون حرمة المشاعر وينحرون في حجّهم، فأراد المسلمون أن يغيروا عليهم فنهاهم الله عن ذلك.

وخامسها: أنّ شعائر الله هي الصفا والمروة والهدي من البدن وغيرها، عن مجاهد.

وقال الفرّاء: كانت عامّة العرب لا ترى الصفا والمروة من شعائر الله ولا يطوفون بينهما فنهاهم الله عن ذلك. وهو المرويّ عن أبي جعفر للظِيْر.

وسادسها: أنّ المراد لا تحلّوا ما حرّم الله عليكم في إحرامكم، عن ابن عبّاس في رواية أخرى.

۱- بحارالأنوار، ج ۱۹، ص ۱۵۰؛ والنبيان، ج ۳، ص ٤٧١؛ ومجمع البيان، ج ۳، ص ٢٦٣.

وسابعها: أنّ الشعائر هي العلامات المنصوبة للفرق بين الحلّ والحرم، نهاهم الله سبحانه أن يتجاوزوها إلى مكّة بغير إحرام، عن أبي عليّ الجبّائيّ. وثامنها: أنّ المعنى: لا تحلّوا الهدايا المشعرة أي: المعلمة لتهدى إلى

بيت الله الحرام، عن الزجّاج والحسين بن عليّ المغربيّ واختاره البلخيّ. •

وأقوى الأقوال هو القول الأوّل، لأنّه يدخل فيه جميع الأقوال من مناسك الحجّ وغيرها، وحمل الآية على ما هو الأعمّ أولى.<sup>(١)</sup>

﴿وَلَا ٱلشَّهَرَ ٱلْحَرَّامَ ﴾ معناه: ولا تستحلُوا الشهر الحرام بأن تقاتلوا فيه أعداءكم من المشركين كما قال تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ فِيَالٍ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾<sup>(٢)</sup> عن ابن عبّاس وقتادة.

واختلف في معنى الشهر الحرام هنا فقيل: هو رجب وكانت مضر تحرّم فيه القتال. وقيل: هو ذو القعدة، عن عكرمة. وقيل: هي الأشهر الحرم كلّها نهاهم اللّه عن القتال فيها، عن الجبّائيّ والبلخيّ، وهذا أليق بالعموم. وقيل: أراد به النسيء زيادة في الكفر، عن القتيبيّ.

وَلَا أَلَمَدَى ﴾ أي: ولا تستحلُوا الهدي وهو ما يهديه الإنسان من بعير أو بقرة أو شاة إلى بيت الله تقربًا إليه وطلبا لثوابه فيكون المعنى: ولا تستحلُوا ذلك فتغصبوه أهله ولا تحولوا بينهم وبين أن يبلغوه محلّه من الحرم، ولكن خلّوهم حتّى يبلغوا به المحلَ الذي جعله الله له.

وقوله: ﴿وَلَا ٱلْقَلَتَهِدَ ﴾ معناه: ولا تحلُّوا القلائد، وفيه أقوال:

أ-ع**دها:** أنّه عنى بالقلائد الهدي المقلّد، وإنّما كرّر لأنّه أراد المنع من حلّ الهدي الّذي لم يقلّد والهدي الّذي قلّد، عن ابن عبّاس واختاره الجبّائيّ.

۱\_ مجمع البيان، ج ۲، ص ۲٦٥.

٢ـ سورة البقرة: ٢١٧.

۳۰۳.

| / ج ۳ | مُقْتِلْبَالْ الْمُنْتَلِينَا | ······ | • 1 | Ŀ |
|-------|-------------------------------|--------|-----|---|
|-------|-------------------------------|--------|-----|---|

وثانيها: أن المراد بذلك القلائد التي كان المشركون يتقلّدونها إذا أرادوا الحج مقبلين إلى مكّة من لحاء السمر وإذا خرجوا منها إلى منازلهم منصرفين منها إلى المشعر، عن قتادة قال: كان في الجاهليّة إذا خرج الرجل من أهله يريد الحج يقلّد من السمر فلا يتعرّض له أحد، وإذا رجع يقلّد قلادة شعر فلا يتعرّض له أحد. وقال عطاء: إنّهم كانوا يتقلّدون من لحاء شجر الحرم يأمنون به إذا خرجوا من الحرم. وقال الفرآء: أهل الحرم كانوا يتقلّدون بلحاء الشجر وأهل غير الحرم كانوا يتقلّدون والشعر وغيرهما.

و**ثالثها**: أنّه عنى به المؤمنين نهاهم أن ينزعوا شيئا من شجر الحرم يتقلّدون به كما كان المشركون يفعلونه في جاهليّتهم. عن عطاء في رواية أخرى والربيع بن أنس.

ورابعها: أنّ القلائد ما يقلّد به الهدي، نهاهم عن حلّها لأنّه كان يجب أن يتصدّق بها، عن أبي عليّ الجبّائيّ قال: هو صوف يفتل ويعلّق به على عنق الهدي. وقال الحسن: هو نعل يقلّد به الإبل والبقر ويجب التصدّق بها إن كانت لها قيمة. والأولى أن تكون نهيا عن استحلال القلائد فيدخل فيه الإنسان والبهيمة، أو يكون نهيا عن استحلال حرمة المقلّد هديا كان ذلك أو إنسانا.

وَلَا عَآمِينَ ٱلْبَيْتَ ﴾ أي: ولا تحلُوا قاصدين البيت ﴿ الْحَرَامَ ﴾ أي: لا تقاتلوهم لأنه من قاتل في الأشهر الحرم فقد أحلَ فقال: لا تحلّوا قتال الآمَين البيت الحرام أي: القاصدين.

والبيت الحرام بيت الله بمكَة وهو الكعبة سمّي حراما لحرمته، وقيل: لأنّه يحرم فيه ما يحلَ في غيره.

واختلف في المعنيّ بذلك فمنهم من حملهم على الكفّار واستدلّ بقوله فيما بعد: ﴿وَلَا يَجَرِمَنَّكُمْ شَنَتَانُ قَوْمٍ...﴾ ومنهم من حمله على من أسلم

فكأنَّه نهى أن يؤخذ بعد الإسلام بذحل الجاهليَّة لأنَّ الإسلام يجبَّ ما قبله.(١) ﴿يَبْنَغُونَ ﴾ أي: يطلبون يعني: الَّذين يؤمُّون البيت ﴿فَصَّلًا مِّن رَّتِهِمْ وَرِضُوَنَا ﴾ أي: أرباحا في تجاراتهم من الله وأن يرضى عنهم بنسكهم على زعمهم فلا يرضى الله عنهم وهم مشركون. وقيل: يلتمسون رضوان الله عنهم بأن لا يحلُّ بهم ما حلَّ بغيرهم من الأمم من العقوبة في عاجل دنياهم، عن قتادة ومجاهد. وقيل: فضلا من الله في الآخرة ورضوانا منه فيها. وقيل: فضلا في الدنيا ورضوانا في الآخرة. وقال ابن عبّاس: إنَّ ذلك في كلَّ من توجّه حاجًا، وبه قال الضحّاك والربيع.

واختلف في هذا فقيل: هو منسوخ بقوله: ﴿ فَأَقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيَّتُ وَجَدَنْمُوْهُرٌ ﴾(`` عن أكثر المفسّرين. وقيل: لم ينسخ من هذه السورة شيء ولا من هذه الآية لأنَّه لا يجوز أن يبتدأ المشركون في الأشهر الحرم بالقتال إلَّا إذا قاتلوا، عن ابن جريح وهو المرويّ عن أبي جعفر ﷺ وروي نحوه عن الحسن. وذكر أبو مسلم أن المراد به الكفَّار الَّذين كانوا في عهد النبي الشيُّ فلمًا زال العهد بسورة براءة زال ذلك الحظر ودخلوا في حكم قوله تعالى: ﴿ فَلَا يَقْـرَبُوا الْمُسْجِدَ الْحَكَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَـكَذَا ﴾ (\*\*

وقيل: لم ينسخ من المائدة غير هذه الآية: ﴿ لَا تُحِلُّوا شَعَتَهِرَ ٱللَّهِ وَلَا النَّتَهَرَ الْحَرَامَ وَلَا الْهَدَى وَلَا الْقَلَتَبِدَ ﴾ عن الشعبيِّ ومجاهد وقنادة والضحاك وابن زيد.

وقيل: إنَّما نسخ منها قوله: ﴿وَلَا ٱلشَّهَرَ ٱلْحَرَّامَ ﴾ - إلى - ﴿ آلِيَتُ ٱلْبَيْتَ

 مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٦٦. ٢. سورة التوبة: ٦. ٣\_ تغسير الرازي، ج ١١، ص ١٣٠.

| ا ج ۲ | معتلية الملاتين | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |  |
|-------|-----------------|-----------------------------------------|--|
|-------|-----------------|-----------------------------------------|--|

ٱلْحَرَامَ ﴾ ذكر ذلك ابن أبي عروبة عن قتادة قال: نسخها قوله: ﴿فَاقْنُلُوا ٱلْمُشَرِكِينَ حَيِّتُ وَجَدَنْتُمُوهُمْ ﴾ وقوله: ﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَدِحِدَ ٱللَّهِ ﴾<sup>(١)</sup> وقوله: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ بَحَسَّ فَلَا يَعْمَرُبُوا ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَكَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ مَسَدَا ﴾<sup>(١)</sup> في السنة الَتي نادى فيها عليَ بالأذان، وهو قول ابن عبّاس.

وقيل: لم ينسخ من هذه الآية إلا ﴿ ٱلْعَلَتَهِدَ ﴾ عن ابن أبي نجيح عن مجاهد.

الحَوَاذَا حَلَلُهُمْ فَأَمَطَادُوا ﴾ معناه: إذا حللتم من إحرامكم فاصطادوا فيها الصيد الذي نهيتم أن تحلّوه فاصطادوه إن شئتم حينئذ لأن السبب المحرّم قد زال عند جميع المفسّرين.

وَوَلا يَجْرِمَنَكُمْ ﴾ أي: ولا يحملنَكم، وقيل: لا يكسبنَكم ﴿شَنَانُ قَوَمٍ ﴾ أي: بغضاء قوم ﴿أن مَنَدُوكُمْ ﴾ أي: لأن صدَوكم أي: لأجل أنّهم صدَوكم ﴿عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ يعني: النبيّ وأصحابه لمّا صدّوكم عام الحديبيّة ﴿أن نَعْتَدُوا ﴾ ومعناه: لا يكسبنَكم بغضكم قوما الاعتداء عليهم بصدّهم إيّاكم عن المسجد الحرام. قال أبو عليّ الفارسيّ: معناه لا تكتسبوا لبغض قوم عدوانا ولا تقترفوه.

هذا فيمن فتح «أن» ويوقع النهي في اللفظ على «الشنآن» والمعنيّ بالنهي المخاطبون كما قالوا: لا أرينَك هاهنا ﴿وَلَا تَمُوْثُنَ إِلَّا وَأَنتُم مُتَلِعُوْنَ ﴾. ومن جعل شنآن صفة فقد أقامت الصفة مقام الموصوف ويكون تقديره: ولا يحملنَكم بغض قوم، والمعنى على الأوّل. ومن قرأ ﴿أَن مَتَذُوكُمْ ﴾ بكسر الألف فقد مرّ ذكر معناه. وهواًن تَعَتَدُوا ﴾ معناه أن تتجاوزوا حكم الله فيكم إلى ما نهاكم عنه، نهى الله المسلمين عن الطلب بذحول الجاهليّة عن

١- سورة التوبة: ١٧.

٢\_ سورة التوبة: ٢٨.

| ۳۰۷ |  |
|-----|--|
|-----|--|

مجاهد، وقال: هذا غير منسوخ، وهو الأولى. وقال ابن زيد: وهو منسوخ. هُوَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلَٰبِرِ وَالنَّقَوَىٰ وَلَا نَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْإِنْمِ وَٱلْمُدَوَّنِ ﴾ وهو استئناف كلام وليس بعطف على هُوَتَعَنَّدُوا ﴾ فيكون في موضع نصب، أمر الله عباده بأن يعين بعضهم بعضا على البرّ والتقوى وهو العمل بما أمرهم الله تعالى به واتقاء ما نهاهم عنه، ونهاهم عن أن يعين بعضهم بعضا على الإثم وهو ترك ما أمرهم به وارتكاب ما نهاهم عنه من العدوان، وهو مجاوزة ما حدّ الله لعباده في دينهم وفرض لهم في أنفسهم، عن ابن عبّاس وأبي العالية وغيرهما من المفسّرين.

فَوْوَاتَقُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ هذا أمر منه تعالى بالتقوى ووعيد وتهديد لمن تعدى حدوده وتجاوز أمره. يقول: احذروا معصية الله فيما أمركم الله به ونهاكم عنه فتستوجبوا عقابه وتستحقّوا عذابه، ثمّ وصف تعالى عقابه بالشدة لأنه نار لا يطفأ حرّها ولا يخمد جمرها نعوذ بالله منها.<sup>(1)</sup>

حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلذَّمُ وَلَحَمُ ٱلِخَنزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ. وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَٱلْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ ٱلسَّبُعُ إِلَّا مَا ذَّكَيْنُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَ النُّصُبِ وَأَن تَسْنَقْسِمُوا بِٱلأَزْلَنِيرُ ذَلِكُمْ فِسْقُ ٱلْيَوْمَ يَبِسَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُمْ فَلَا غَنْشَوْهُمْ وَأَخْشَوْنُ ٱلْيَوْمَ أَكْمَاتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَالْتَعْمِيمَةُ وَأَنْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ آلِإِسْلَمَ دِينَا فَمَنِ ٱصْطُرَ فِي غَمْصَةٍ غَيْرَ

المعنى: ثمّ بيّن سبحانه ما استثناه في الآية المتقدّمة بقوله: ﴿ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيَكُمْ ﴾ فقال مخاطبا للمكلّفين: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيَكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾ أي: حرّم عليكم

۱\_ مجمع البيان، ج ۳، ص ۲۹۷.

أكل الميتة والانتفاع بها، وهو كلَّ ماله نفس سائلة من دواب البر وطيره مماً أباح الله أكله أهليهما ووحشيهما فارقة روحه من غير تذكية، فقد روي عن النبي الله أنه سمّى الجراد والسمك ميتا فقال: الميتتان مباحتان الجراد والسمك». (وَالَذَمُ ﴾ أي: وحرّم عليكم الدم، وكانوا يجعلونه في المباعر ويشوونه ويأكلونه، فأعلم الله سبحانه أن الدم المسفوح أي: المصبوب حرام فأما المتلطّخ باللحم فإنّه كاللحم، وما كان كاللحم مثل الكبد فهو مباح، وأما الطحال فقد رووا الكراهية فيه عن علي الفهاء إلى أنه مباح.

وَلَمَّمُ ٱلْجَنزِيرِ ﴾ وإنّما ذكر لحم الخنزير ليبيّن أنّه حرام بعينه لا لكونه ميتة حتّى أنّه لا يحلّ تناوله وإن حصل فيه ما يكون ذكاة لغيره، وفائدة تخصيصه بالتحريم مع مشاركة الكلب إيّاه في التحريم حالة وجود الحياة وعدمها، وكذلك السباع والمسوخ وما لا يحلّ أكله من الحيوانات أنّ كثيرا من الكفّار اعتادوا أكله وألفوه أكثر ما اعتادوا في غيره.

فَوَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّو بِهِ. كَه موضع «ما» رفع وتقديره: وحرّم عليكم ما أهل لغير اللَّه به، وقد ذكرنا معناه في سورة البقرة. وفيه دلالة على أن ذبائح من خالف الإسلام لا يجوز أكله لأنهم يذكرون عليه اسم غير اللَّه لأنهم يعنون به من أيّد شرع موسى أو اتّحد بعيسى أو اتّخذه ابناً، وذلك غير اللَه فأمّا من أظهر الإسلام ودان بالتجسم والتشبيه والجبر وخالف الحقّ فعندنا لا يجوز أكل ذبيحته وفيه خلاف بين الفقهاء.

﴿وَٱلْمُنْخَنِ**غَةُ ﴾** وهي الَتي يدخل رأسها بين شعبتين من شجرة فتخنق وتموت، عن السدّيّ.

وقيل: هي ألتي تخنق بحبل الصائد فتموت، عن الضحّاك وقتادة. وقال

ابن عبّاس: كان أهل الجاهليّة يخنقونها فيأكلونها.

﴿وَالْمَوْقُوَدَةُ ﴾ وهي الَتي تضرب حتَّى تموت، عن عبّاس وقتادة والسدّيّ.

وَأَلْمُتَرَدِّيَةُ ﴾ وهي التي تقع من جبل أو مكان عال أو تقع في بئر فتموت، عن ابن عبّاس وقتادة والسديّ. ومتى وقع في بئر ولا يقدر على تذكيته جاز أن يطعن ويضرب بالسكّين في غير المذبح حتّى يبرد ثمّ يؤكل.

﴿وَمَآ أَكَلَ ٱلسَّبُّعُ ﴾ أي: وحرّم عليكم ما أكله السبع بمعنى قتله السبع، وهي فريسة السبع، عن ابن عبّاس وقتادة والضحّاك.

إلَّا مَا ذَكَيَّنُمَ ﴾ يعني: إلَّا ما أدركتم ذكاته فذكَيتموه من هذه الأشياء، وموضع «ما» نصب بالاستثناء، وروي عن السيّدين الباقر والصادق للمُنْظ «أن أدنى ما يدرك به الذكاة أن تدركه يتحرّك اذنه أو ذنبه أو تطرف عينه»، وبه قال الحسن وقتادة وإبراهيم وطاوس والضحّاك وابن زيد.<sup>(۱)</sup>

واختلف في الاستثناء إلى ماذا يرجع؟ فقيل: إلى جميع ما تقدّم ذكره من المحرّمات سوى ما لا يقبل الذكاة من الخنزير والدم، عن عليّ للمَّلاً وابن عبّاس. وقيل: هو استثناء من التحريم لا من المحرّمات لأنّ الميتة لا ذكاة لها، ولا الخنزير فمعناه: حرّمت عليكم سائر ما ذكر إلّا ما ذكيتم ممّا أحلّه الله لكم بالتذكية فإنّه حلال لكم، عن مالك وجماعة من أهل المدينة واختاره الجبّائيّ.

ومتى قيل: ما وجه التكرار في قوله: ﴿وَٱلْمُنْخَنِقَةُ ۖ وَٱلْمَوْقُوَذَةُ ﴾ إلى آخر ما عدّد تحريمه مع أنّه افتتح الآية بقوله: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾ والميتة تعمّ جميع ذلك وإن اختلف أسباب الموت من خنق أو تردّ أو نطح أو إهلال لغير

١\_ قواعد الأحكام، ج ٣، ص ٣١٥؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٢٧١؛ والصافي، ج ٢، ص ٩.

الله به أو أكل سبع؟ فالجواب أنّ الفائدة في ذلك أنّهم كانوا لا يعدّون الميتة إلّا ما مات حتف أنفه من دون شيء من هذه الأسباب فأعلمهم الله سبحانه أنّ حكم الجميع واحد، وأنّ وجه الاستباحة هو التذكية المشروع فقط قال السدّيّ: إنّ ناسا من العرب كانوا يأكلون جميع ذلك ولا يعدّونه ميّتا إنّما يعدّون الميّت الذي يموت من الوجع.

وَزَان نَسَـنَقْسِمُوا بِٱلأَزْلَىٰمِ ﴾ موضعه رفع أي: وحرّم عليكم الاستسقام بالأزلام، ومعناه طلب قسم الأرزاق بالقداح الّتي كانوا يتفالون بها في أسفارهم وابتداء أمورهم وهي سهام كانت للجاهليّة مكتوب على بعضها «أمرني ربّي» وعلى بعضها «نهاني ربّي» وبعضها غفل لم يكتب عليه شيء فإذا أرادوا سفرا أو أمرا يهتمّون به ضربوا على تلك القداح فإن خرج السهم

ا\_ سورة الواقعة:٩١.

٢\_ سورة الحج: ٣٧.

الَذي عليه «أمرني ربّي» مضى الرجل في حاجته، وإن خرج الّذي عليه «نهاني ربّي» لم يمض، وإن خرج الّذي ليس عليه شيء أعادوها فبيّن اللّه تعالى أنّ العمل بذلك حرام، عن الحسن وجماعة من المفسّرين.

وروى عليّ بن إبراهيم في تفسيره عن الصادقين للمجلّي «أنّ الأزلام عشرة سبعة لها أنصباء. وثلاثة لا أنصباء لها فائتي لها أنصباء: الفذّ والتوأم والمسبل والنافس والحلس والرقيب والمعلّى، فالفذّ له سهم والتوأم له سهمان والمسبل له ثلاثة أسهم والنافس له أربعة أسهم والحلس له خمسة أسهم والرقيب له ستّة أسهم والمعلّى له سبعة أسهم، والتي لا أنصباء لها: الفسيح والمنيح والوغد، وكانوا يعمدون إلى الجزور فيجزئونه أجزاء ثمّ يجتمعون عليه فيخرجون السهام فيدفعونها إلى رجل، وثمن الجزور على من تخرج له التي لا أنصباء لها، وهو القمار فحرّمه الله تعالى».

وقيل: هي كعاب فارس والروم الَّتي كانوا يتقامرون بها، عن مجاهد. وقيل: هي الشطرنج، عن أبي سفيان بن وكيع.<sup>(١)</sup>

﴿ ذَلِكُمْ فِسَقُ ﴾ معناه: أنّ جميع ما سبق ذكره فسق أي: ذئب عظيم، وخروج من طاعة الله إلى معصية، عن ابن عبّاس. وقيل: إنّ ﴿ ذَلِكُمْ ﴾ إشارة إلى الاستقسام بالأزلام أى إنّ ذلك الاستقسام فسق، وهو الأظهر.

۱\_ مستدرك الوسائل، ج ۱۳، ص ۲۷٦؛ ومجمع البيان، ج ۳، ص ۲۷۲.

ابن عبّاس والسديّ وعطاء.

وقيل: إنّ المراد باليوم يوم عرفة من حجّة الوداع بعد دخول العرب كلّها في الإسلام، عن مجاهد وابن جريح وابن زيد، وكان يوم جمعة ونظر النبيﷺ فلم ير إلّا مسلما موحّدا ولم ير مشركا.<sup>(۱)</sup>

فَلَا تَخْشَوُهُمْ ﴾ خطاب للمؤمنين نهاهم الله أن يخشوا ويخافوا من الكفّار أن يظهروا على دين الإسلام، ويقهروا المسلمين ويردوهم عن دينهم وَوَاحْشَوْنِ ﴾ أي: ولكن اخشوني أي: خافوني إن خالفتم أمري وارتكبتم معصيتي أن احلّ بكم عقابي، عن ابن جريح وغيره.

أَلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ٢ قَبِل فيه أقوال:

أحدها: أنّ معناه: أكملت لكم فرائضي وحدودي وحلالي وحرامي بتنزيلي ما أنزلت وبياني ما بيّنت لكم فلا زيادة في ذلك ولا نقصان منه بالنسخ بعد هذا اليوم، وكان ذلك يوم عرفة عام حجة الوداع، عن ابن عبّاس والسديّ واختاره الجبّانيّ والبلخيّ قالوا: ولم ينزل بعد هذا على النبيّكال شيء من الفرائض في تحليل ولا تحريم، وإنّه مضى بعد ذلك بإحدى وثمانين ليلة.

فإن اعترض معترض فقال: أكان دين الله ناقصا وقتا من الأوقات حتّى أتمّه في ذلك اليوم؟ فجوابه أنّ دين الله لم يكن إلّا كاملا في كلّ حال، ولكن لمّا كان معرضا للنسخ والزيادة فيه ونزول الوحي بتحليل شيء أو تحريمه لم يمتنع أن يوصف بالكمال إذا أمن من جميع ذلك فيه كما توصف العشرة بأنّها كاملة، ولا يلزم أن توصف بالنقصان لمّا كانت المائة أكثر منها وأكمل.

وثانيها: أنّ معناه: اليوم أكملت لكم حجّكم وأفردتكم بالبلد الحرام تحجّونه دون المشركين ولا يخالطكم مشرك، عن سعيد بن جبير وقتادة

۱\_التبيان، ج ۲، ص ٤٣٤ وأيضاً؛ وجامع البيان، ج ٦. ص ١٠٥.

واختاره الطبريّ قال: لأنّ الله سبحانه أنزل بعده ﴿يَسْتَغْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفَتِيكُمُ فِي ٱلْكَلَالَةِ ﴾ قال الفرّاء: وهي آخر آية نزلت. وهذا الّذي ذكره لو صحّ لكان لهذا القول ترجيح لكن فيه خلاف.

وثالثها: أنّ معناه: اليوم كفيتكم الأعداء وأظهرتكم عليهم كما تقول: الآن كمل لنا الملك وكمل لنا ما نريد بأن كفينا ما كنّا نخافه، عن الزجّاج.

والمرويّ عن الإمامين أبي جعفر وأبي عبد الله للجّل إنّه إنّما انزل بعد أن نصب النبيّ للظّر عليّاط<sup>يني</sup> علما للأنام يوم غدير خم منصرفه عن حجّة الوداع، قالا: «**و هو آخر فريضة أنزلها الله تعالى ثمّ لم ينزل بعدها فريضة**».<sup>(1)</sup>

وقد حديمًا السيّد العالم أبو الحمد مهديّ بن نزار الحسينيّ قال: حدينا أبو القاسم عبيد اللّه بن عبد اللّه الحسكانيّ قال: أخبرنا أبو عبد اللّه الشيرازيّ قال: أخبرنا أبو بكر الجرجانيّ قال: حدينا أبو أحمد البصريّ قال: حدينا أحمد بن عمّار بن خالد قال: حدينا يحيى بن عبد الحميد الحمانيّ قال: حدينا قيس بن الربيع عن أبي هارون العبديّ عن أبي سعيد الخدريّ أنّ رسول الله الشي لمّا نزلت هذه الآية قال: «الله أكبر على إكمال الدين وإتمام النعمة ورضا الربّ برسالتي وولاية عليّ بن أبي طالب من بعدي وقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه اللهم وال من والاه وعاد من عاداه والعبر من نصره واخذل من خذله».

وقال عليّ بن إبراهيم في تفسيره: حدّثني أبي عن صفوان عن العلاء عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر للخَلَّ<sup>م</sup> قال: **دكان نزولها بكراع الغميم<sup>(٢)</sup> فأقامها** رسول اللهﷺ بالجحفة»<sup>(٣)</sup>. وقال الربيع بن أنس: نزلت في المسير في حجّة الوداع.<sup>(٤)</sup>

١ـ كتاب الاربعين، ص ١٤٩؛ وجوامع الجامع، ج ١، ص ٤٧٤؛ وغاية المرام، ج ٣، ص ٣٢٣. ٢ـ جبل أسود في وادي الغميم منه إلى مكة نحو ٢٠ ميلاً. ٣ـ تفسير القمي، ج ١، ص ١٦٣. ٤ـ تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٧٤. أَنَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى ﴾ خاطب سبحانه المؤمنين بأنّه أتم النعمة عليهم بإظهارهم على المشركين ونفيهم عن بلادهم، عن ابن عبّاس وقتادة. وقيل: معناه أتممت عليكم نعمتي بأن أعطيتكم من العلم والحكمة ما لم يؤت قبلكم نبيّ ولا أمّة. وقيل: إنْ تمام النعمة دخول الجنّة.

فورَضِيتُ لَكُمُ آلَإِسَلَمَ دِينًا ﴾ أي: رضيت لكم الإسلام لأمري والانقياد لطاعتي على ما شرعت لكم من حدوده وفرائضه ومعالمه فوينًا ﴾ أي: طاعة منكم لي، والفائدة في هذا أن الله سبحانه لم يزل يصرف نبيّه محمّدا وأصحابه في درجات الإسلام ومراتبه درجة بعد درجة ومنزلة بعد منزلة حتّى أكمل لهم شرائعه وبلغ بهم أقصى درجاته ومراتبه، ثمّ قال: «رضيت لكم الحال أتمي أنتم عليها اليوم فالزموها ولا تفارقوها».

ثم عاد الكلام إلى القضيّة المتقدّمة في التحريم والتحليل، وإنّما ذكر قوله: ﴿ آلَيَوْمَ يَبِسَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا ﴾ – إلى قوله – ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلإِسْلَامَ دِينًا ﴾ اعتراضا. ﴿ فَمَنِ آصْطُرَ في عَنَمَتَةٍ ﴾ معناه: فمن دعته الضرورة في مجاعة حتّى لا يمكنه الامتناع من أكله، عن ابن عبّاس وقتادة والسدي ﴿ غَيْرَ حتّى لا يمكنه الامتناع من أكله، عن ابن عبّاس وقتادة والسدي أغيّر مُتَجَانِفٍ لَإِثْمِ ﴾ أي: غير مائل إلى إثم وهو نصب على الحال يعني فمن اضطرَ إلى أكل الميتة وما عدّد الله تحريمه عند المجاعة الشديدة غير متعمّد لذلك ولا مختار له ولا مستحل له، فإن الله سبحانه أباح تناول ذلك له قدر ما يمسك به رمقه بلا زيادة عليه، عن ابن عبّاس وقتادة ومجاهد، وبه قال أهل العراق.

وقال أهل المدينة: يجوز أن يشبع منه عند الضرورة. وقيل: إنّ معنى قوله: ﴿غَيَرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمِ ﴾ غير عاص بأن يكون باغيا أو عاديا أو خارجا في معصية، عن قنادة.

﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُوْرٌ زَحِيمٌ ﴾ في الكلام محذوف دلَّ عليه ما ذكر،

والمعنى: فمن اضطرّ إلى ما حرّمت عليه غير متجانف لإثم فأكله فإنّ اللّه غفور لذنوبه، ساتر عليه أكله لا يواخذه به، وليس يريد أنّه يغفر له عقاب ذلك الأكل لأنّه أباحه له، ولا يستحقّ العقاب على فعل المباح، وهو رحيم أي: رفيق بعباده، ومن رحمته أباح لهم ما حرّم عليهم في حال الخوف على النفس.

يَسْنَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَ لَهُمْ قُلْ أُحِلَ لَكُمُ ٱلطَّيِبَتُ وَمَا عَلَمْتُم قُلْ الْجَوَارِجِ مُكَلِّبِينَ تُعَلِّمُونَهُنَ مِمَّا عَلَمَكُمُ اللَّهُ فَكُلُوا مِمَّا آمَسَكَنَ عَلَيَكُم وَٱذْكُرُوا ٱسْمَ اللَّهِ عَلَيَهِ وَالْقُوا ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ الجُسَابِ ()

سبب النزول: عن أبي رافع قال: جاء جبرائيل إلى النبي تشري يستأذن عليه فأذن له وقال: قد أذنًا لك يا رسول الله، قال: «أجل ولكنًا لا ندخل بيتا فيه كلب»<sup>(۱)</sup>، قال أبو رافع: فأمرني رسول الله أن أقتل كلّ كلب بالمدينة فقتلت حتّى انتهيت إلى امرأة عندها كلب ينبح عليها فتركته رحمة لها وجنت إلى رسول الله تشيي فأخبرته فأمرني فرجعت وقتلت الكلب فجاؤوا فقالوا: يا رسول الله صلّى الله عليك ماذا يحلّ لنا من هذه الامة الّتي أمرت بقتلها؟ فسكت رسول الله تشاكر فانزل الآية فأذن رسول الله في اقتناء الكلاب التي يقنص بها، ونهى عن إمساك ما لا نفع فيها، وأمر بقتل العقور وما يضرّ ويؤذي.

وعن أبي حمزة الثماليّ والحكم بن ظهير أنّ زيد الخيل وعديّ بن حاتم الطائيّين أتيا رسول الله الله فقالا: إنّ فينا رجلين لهما ستّة أكلب تأخذ بقرة الوحش والظباء فمنها ما يدرك ذكاته ومنها ما يموت، وقد حرّم الله الميتة فماذا يحلّ لنا من هذا؟ فأنزل الله فوْفَكُوا عِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ كَم وسمّاه رسول الله الله الله الله الم

> ۱\_التمهید لابن عبدالبر، ج ۱٤، ص ۲۳٤؛ والتبیان، ج ۳، ص ٤٣٩. ۲\_مجمع البیان، ج ۳، ص ۲۷۷.

المعنى: لممّا قدّم سبحانه ذكر المحرّمات عقّبه بذكر ما أحلَ فقال: فَرْيَسْتَلُوْنَكَ ﴾ يا محمّد فَرْمَاذَا أُحِلَ لَمُمّ ﴾ معناه: أي: شيء احلّ لهم؟ أي: يستخبرك المؤمنون ما الذي احلّ لهم من المطاعم والمآكل؟ وقيل: من الصيد والذبائح فُوَّل ﴾ يا محمّد فوأُجِلَ لَكُمُ ٱلطَّيِبَتُ ﴾ منها وهي الحلال الذي أذن لكم ربّكم في أكله من المأكولات والذبائح والصيد، عن أبي عليّ الجبّائيّ وأبي مسلم. وقيل: ممّا لم يرد بتحريمه كتاب ولا سنّة، وهذا أولى لما ورد أنّ الأشياء كلّها على الإطلاق والإباحة حتّى يرد الشرع بالتحريم وقال البلخيّ.

وَمَا عَلَمْتُه مِنَ الجَوَارِج ﴾ أي: وأحل لكم أيضا مع ذلك صيد ما علَمتم من الجوارح أي: الكواسب من سباع الطير والبهائم، فحذف المضاف لدلالة قوله: ﴿ مَا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ ﴾ عليه، ولأنه جواب عن سؤال السائل عن الصيد.

وقيل: الجوارح هي الكلاب فقط، عن ابن عمر والضحّاك والسدّيّ وهو المروي عن أئمّتنا للمَدَّة فإنّهم قالوا: هي الكلاب المعلّمة خاصّة أحلّه الله إذا أدركه صاحبه وقد قتله لقوله: ﴿فَكُلُوا مِنَّا أَمْسَكَنَ عَلَيْكُمْ ﴾.<sup>(۱)</sup>

وروى عليّ بن إبراهيم في تفسيره بإسناده عن أبي بكر الحضرميّ عن أبي عبد الله للخِلاِ قال: سألته عن صيد البزاة والصقور والقهود والكلاب، فقال: «لا تأكل إلا ما ذكّيت إلا الكلاب»، فقلت: فإن قتله؟ قال: «كل فإنّ الله يقول ﴿ وَمَا عَلَّنَتُم مِنَ الجَوَارِج مُكَلِّبِينَ تُعَلِّوُنَهُنَ مِمّاً عَلَىكُمُ اللَّهُ فَكُلُوا مِمّاً أَسَسَكَنَ عَلَيَكُم وَأَذَكُرُوا أَسَمَ اللَّهِ عَلَيَهِ فِي » ثم قال للخِلا: «كلّ شيء من السباع تمسك العميد على نفسها إلا الكلاب المعلمة فإنها تمسك على صاحبها»، وقال: «إذا أرسلت الكلب المعلَم فاذكر اسم الله عليه فهو ذكاته وهو أن تقول: بسم الله والله أكبر».

١\_بحارالأنوار، ج ٦٧، ص ٢٨٥؛ وتفسير القمي، ج ١، ص ١٦٢؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٢٧٨.

ويؤيّد هذا المذهب ما يأتي بعد من قوله: ﴿مُكَبِّبِينَ ﴾ أي: أصحاب الصيد بالكلاب، وقيل: أصحاب التعليم للكلاب ﴿ تُعَلِّوُنَهُنَّ بِمَّا عَلَمَكُمُ اللَّهُ ﴾ أي: تؤدّبونهن حتّى يصرن معلّمة ممّا ألهمكم الله بعقولكم حتّى ميّزتم بين المعلّم وغير المعلّم، وفي هذا دلالة أيضا على أن صيد الكلب غير المعلّم حرام إذا لم يدرك ذكاته، وقيل: معناه تعلّمونهن كما علّمكم الله، عن السديّ. وهذا بعيد لأن «من» بمعنى الكاف لا يعرف في اللغة ولا تقارب بينهما لأن الكاف للتشبيه ومن للتبعيض.

واختلف في صفة الكلب المعلّم فقيل: هو أن يستشلي<sup>(۱)</sup> لطلب الصيد إذا أرسله صاحبه، ويمسك عليه إذا أخذه ويستجيب له إذا دعاه ولا يفرّ منه، فإذا توالى منه ذلك كان معلّما، عن سعد بن أبي وقّاص وسلمان وابن عمر. وقيل: هو ما ذكرناه كلّه وأن لا يأكل منه، عن ابن عبّاس وعديّ بن حاتم وعطاء والشعبيّ وطاوس والسديّ، فروى عديّ بن حاتم عن النبيّ للله أنّه قال: «إذا أكل الكلب من الصيد فلا تأكل منه فإنّما أمسك على نفسه». وقيل: حدّ التعليم أن يفعل ذلك ثلاث مرّات، عن أبي يوسف ومحمّد. وقيل: لا حدّ أنّه إذا أخذ كلب المجوسيّ فعلّمه في الحال فاصطاد به جاز أكل ما رواه أصحابنا

وقد تقدّم أن عند أهل البيت لا يحلَّ أكل الصيد غير الكلب إلّا ما أدرك ذكاته، ومن أجاز ذلك قال: إنّ تعلّم البازيّ هو أن يرجع إلى صاحبه وتعلّم كلَّ جارحة من البهائم والطير هو أن يشلى على الصيد فيستشلي ويأخذ الصيد ويدعوه صاحبه فيجيب فإذا كان كذلك كان معلّما أكل منه أولم

> ١- أشلي الكلب علي الصيد : إغراء. ٢- فتح الباري، ج ٩، ص ٥٧٦؛ والتبيان، ج ٣. ص ٤٤٠.

يأكل، روي ذلك عن سلمان وسعد بن أبي وقًاص وابن عمر. وقال آخرون: ما أكل منه فلا يؤكل، رواه عن عليَّ لللهِ والشعبيَّ وعكرمة.

وقوله: هوْفَكْلُوا بِمَّآ آمَسَكَنَ عَلَيْكُمْ ﴾ أي: ممّا أمسك الجوارح عليكم وهذا يقوي قول من قال: ما أكل منه الكلب لا يجوز أكله لأنّه أمسك على نفسه، ومن شرط في استباحة ما يقتله الكلب أن يكون صاحبه قد سمّى عند إرساله فإذا لم يسمّ لم يجز له أكله إلّا إذا أدرك ذكاته وأدنى ما يدرك به ذكاته أن يجده تتحرّك عينه أو أذنه أو ذنبه، فتذكيته حيننذ بفري الحلقوم والأوداج.

وَاذْكُرُوا آسَمَ اللهِ عَلَيْهِ ﴾ أي: قبل الإرسال، عن ابن عبّاس والحسن والسدي.

وقيل: معناه اذكروا اسم الله على ذبح ما تذبحونه، وهذا صريح في وجوب التسمية، والقول الأوّل أصحّ.

المعنى: ثمّ بيّن سبحانه في هذه الآية ما يحلّ من الأطعمة والأنكحة إتماما لما تقدّم فقال: ﴿ ٱلْيَوْمَ أُجِلَ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَنَّ ﴾ وقد مرّ معناه، وهذا يقتضي تحليل كل مستطاب من الأطعمة إلّا ما قام الدليل على تحريمه.

اللهُ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِنَبَ حِلٌ لَكُرْ ﴾ اختلف في الطعام المذكور في

الآية: فقيل: المراد به ذبائح أهل الكتاب عن أكثر المفسّرين وأكثر الفقهاء، وبه قال جماعة من أصحابنا، ثمّ اختلفوا فمنهم من قال: أراد به ذباحة كلّ كتابيّ ممّن انزل عليه التوراة والإنجيل، ومن دخل في ملّتهم ودان بدينهم، عن ابن عبّاس والحسن وعكرمة وسعيد بن المسيّب والشعبيّ وعطاء وقتادة وأجازوا ذبائح نصارى بني تغلب.

ومنهم من قال: عنى به من أنزلت التوراة والإنجيل عليهم أو كان من أبنائهم فأمّا من كان دخيلا فيهم من سائر الأمم ودان بدينهم فلا تحلً ذبائحهم، حكى ذلك الربيع عن الشافعيّ، وحرّم ذبائح بني تغلب من النصارى ورووا ذلك عن عليّظَنْ<sup>بِن</sup>ِ<sup>م</sup> وسعيد ابن جبير.

وقيل: المراد بطعام الذين أوتوا الكتاب ذبائحهم وغيرها من الأطعمة عن أبي الدرداء وعن ابن عبّلس وابراهيم وقتادة والسدّيّ والضحّاك ومجاهد وبه قال الطبريّ والجبّائيّ والبلخيّ وغيرهم.

وقيل: إنّه مختصّ بالحبوب وما لا يحتاج فيه إلى التذكية، وهو المرويّ عن أبي عبد الله للمليّة وبه قال جماعة من الزيديّة فأمّا ذبائحهم فلا تحلّ.

فَوْوَطَعَامُكُمَّمَ جِلَّ لَمُمَ ﴾ معناه: وطعامكم يحلّ لكم أن تطعموهم (وَلَلَحُصَنَتُ مِنَ ٱلْمَؤْمِنَتِ ﴾ معناه: وأحلَ لكم العقد على المحصنات أي: العفائف من المؤمنات، عن الحسن والشعبيّ وإبراهيم. وقيل: أراد الحرائر، عن مجاهد واختاره أبو عليّ. فعلى هذا القول لا تدخل الإماء في الإباحة مع القدرة على طول الحرّة.

المؤوَّأَنْحُمَنَنْتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُونُوْا ٱلْكِنَبَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ وهم اليهود والنصارى واختلف في معناه فقيل: هن العفائف حرائر كن أو إماء حربيّات كن أو ذميّات، عن مجاهد والحسن والشعبيّ وغيرهم. وقيل: هن الحرائر ذمّيّات كن أو أو حربيّات.

۱\_مجمع البیان، ج ۲، ص ۲۸۰.

وقال أصحابنا: لا يجوز عقد نكاح الدوام على الكتابيّة لقوله تعالى: وَوَلَا نَسْيَحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَ يُوْا<sup>(1)</sup> ولقوله: ﴿ وَلَا تُشِيكُوا بِعِمَمِ ٱلْكَوَافِ <sup>(1)</sup> وأولوا هذه الآية بأن المراد بالمحصنات من الذين أوتوا الكتاب اللاتي أسلمن منهن، والمراد بالمحصنات من المؤمنات اللاتي كنّ في الأصل مؤمنات بأن ولدن على الإسلام وذلك أن قوما كانوا يتحرّجون من العقد على من أسلمت عن كفر فبيّن سبحانه أنّه لا حرج في ذلك فلهذا أفردهن بالذكر، حكى ذلك أبو القاسم البلخي، قالوا: ويجوز أن يكون مخصوصا أيضا بنكاح المتعة وملك اليمين، فإن عندنا يجوز وطؤهن بكلا الوجهين على أنّه قد روى أبو الجارود عن أبي جعفر للت<sup>(1)</sup> أنّه منسوخ بقوله: ﴿ وَلَا نَسْيَحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِينَ ﴾ وبقوله: ﴿ وَلَا تُعْسِمُوا بِعِمَمِ الكَوَافِي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ قُولُونُ المُتُوا المتعة وملك اليمين، فإن عندنا يجوز وطؤهن بكلا الوجهين على أنّه قد

وقوله: ﴿إِذَا مَاتَيْتُنُوهُنَ أَجُورَهُنَ ﴾ أي: مهورهن وهو عوض الاستمتاع بهن، عن ابن عبّاس وغيره ﴿مُحَصِنِينَ غَيَرَ مُسَفِحِينَ ﴾ يعني أعفًاء غير زانين بكلَ فاجرة، وهو منصوب على الحال ﴿وَلَا مُتَخِذِى أَخْدَانٍ ﴾ أي: ولا متفرّدين ببغية واحدة، خادنها وخادنته اتُخذها لنفسه صديقة يفجر بها، وقد مرّ معنى الإحصان والسفاح والأخدان في سورة النساء.

فَوَمَن يَكْفُرُ بِٱلإِيمَنِ ﴾ أي: ومن يجحد ما أمر الله بالإقرار به والتصديق له من توحيد الله وعد له ونبوة نبيّه تلائل فَفَقَد حَبِط عَمَلُهُ ﴾ الّذي عمله واعتقده قربة إلى الله تعالى، وإنّما تحبط الأعمال بأن لا يستحق عليها ثواب فَوَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنَ ٱلْحَنِيرِينَ ﴾ أي: الهالكين.

وقيل: المعنيَّ بقوله: ﴿وَمَن يَكْفُرُ بِٱلْإِيمَنِ ﴾ أهل الكتاب ويكون معناه:

- ا\_سورة البقرة: ۲۲۱.
- ٢\_ سورة الممتحنة: ١٠.

٣- وسائل الشيعة، ج ٢٠، ص ٥٣٥؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٢٨٠؛ وكنز الدقائق، ج ١، ص ٥٧٤.

ومن يمتنع عن الإيمان ولم يؤمن. وفي قوله: ﴿ فَقَدْ حَطَ عَمَلُهُ ﴾ هنا دلالة على أن حبوط الأعمال لا يترتّب على ثبوت الثواب، فإن الكافر لا يكون له عمل قد ثبت عليه ثواب وإنّما يكون له عمل في الظاهر لو لا كفره لكان يستحق الثواب عليه، فعبّر سبحانه عن هذا العمل بأنه حبط فهو حقيقة معناه. يُتَاَيُّهَا الَذِينَ عامَنُوا إذَا قُمَتُمَ إلَى الصَلَوَة فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمُ وَآيَدِيَكُمُ إلَى الْمَرَافِق وَامَسَحُوا بِرُمُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمَ إلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُمَ جُنبُه فَاطَهَرُوا وَإِن كُنتُم مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدً وَإِن كُنتُمَ جُنبُه فَاطَهَرُوا وَإِن كُنتُم مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدً وَإِن كُنتُمَ جُنبُه فَاطَهَرُوا وَإِن كُنتُم مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدً وَان كُنتُم قِن الْغَابِطِ أَوْ لَمَسَتُمُ النِسَاءَ فَلَمْ يَحِدُوا مَاءَ فَتَيَمَعُوا صَعِيدًا طَيْبَهُ قَامَ يَعْنُ مَنْ أَنْعَلَيْطِ أَوْ لَمَسَتُمُ النِسَاءَ فَلَمْ عَدَوا مَن كُنتُم مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدً فَامَسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَالَيْهِ أَوْ لَمَسَتُهُ مَالِيَسَاءَ فَلَمْ يَعْفَدُوا مَاءَ فَتَيَمَعُوا صَعِيدًا عَلَيْكُم قِن الْفَالِخِي وَلَيْ مَن مَنْ وَالْ عَلَى مُؤْيَ لَهُ مُعْنَا عَلَيْهِ أَوْ لَمَا عَلَنُهُ عَلَى الْعُلَوْ فَعَلَى مَعْنَ أَعْ عَلَى عَلَى الْعَمْبُونُهُ فَذَا وَانَ كُنتُهُ مَن يُعَالَ مَاءَ فَتَيَمَعُوا مَاءَ مَا مَنْ أَوْ عَلَى سَعْرٍ أَوْ عَلَى مَعْ يَن

المعنى: لممّا تقدّم الأمر بالوفاء بالعقود ومن جملتها إقامة الصلاة ومن شرائطها الطهارة بيّن سبحانه ذلك بقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا إِذَا قُمْتُمَ إِلَى ٱلصَّلَاةِ ﴾ معناه: إذا أردتم القيام إلى الصلاة وأنتم على غير طهر، وحذف الإرادة لأن في الكلام دلالة على ذلك، ومثله قوله: ﴿ فَإِذَا قَرَآتَ ٱلْقُرْبَانَ فَاسَتَعِدَ بِاللَّهِ ﴾ <sup>(١)</sup> ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمَ فَأَقَمَتَ لَهُمُ ٱلصَّتَلَاةَ ﴾ <sup>(٢)</sup> والمعنى: إذا أردت قراءة القرآن، وإذا كُنتَ فيهم فإذا أردت أن تقيم لهم الصلاة، وهو قول ابن عباس وأكثر المفسترين.

وقيل: معناه: إذا أردتم القيام إلى الصلاة فعليكم الوضوء، عن عكرمة

- ١\_ سورة النحل: ٩٨.
- ٢\_ سورة النساء: ١٠٢.

وإليه ذهب داود قال: وكان عليَ للله يتوضًا لكلّ صلاة ويقرأ هذه الآية، وكان الخلفاء يتوضّؤون لكلّ صلاة.<sup>(۱)</sup>

والقول الأوّل هو الصحيح وإليه ذهب الفقهاء كلّهم وما رووه من تجديد الوضوء فمحمول على الندب والاستحباب.

وقيل: إنّ الفرض كان في بدء الإسلام التوضّؤ عند كلّ صلاة ثمّ نسخ بالتخفيف، وبه قال ابن عمر قال: حدّتتني الأسماء بنت زيد بن الخطّاب أن عبد الله بن حنظلة ابن أبي عامر الغسيل حدّتها أنّ النبيّ الله أمر بالوضوء عند كلّ صلاة فشقّ ذلك عليه فأمر بالسواك ورفع عنه الوضوء إلّا من حدث فكان عبد الله يرى أنّ فرضه على ما كان عليه فكان يتوضّاً.<sup>(1)</sup> وروى سليمان بن بريدة عن أبيه قال: كان رسول الله الله يتوضاً لكلّ صلاة فلمّا كان عام الفتح صلّى الصلاة كلّها بوضوء واحد فقال عمر بن الخطّاب: يا رسول الله صنعت شيئا ما كنت تصنعه، قال: «عمداً فعلته يا عمر».<sup>(1)</sup>

وقيل: إنّ هذا إعلام بأنّ الوضوء لا يجب إلّا للصلاة لأنّه روي أنّ النبي ﷺ كان إذا أحدث امتنع من الأعمال كلّها حتّى أنّه لا يردّ جواب السلام حتّى يتطهّر للصلاة، ثمّ يجيب حتّى نزلت هذه الآية.<sup>(ن)</sup>

فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمٌ ﴾ هذا أمر منه سبحانه بغسل الوجه، والغسل هو إمرار الماء على المحلّ حتّى يسيل والمسح أن يبلّ المحلّ بالماء من غير أن يسيل.

واختلف في حدّ الوجه فالمرويّ عن أئمتنا للمَتِّلا أنَّه من قصاص الشعر إلى محادر شعر الذقن طولا، وما دخل بين الإبهام والوسطى عرضا. \_\_\_\_\_\_

١ـ تبيان، ج ٣، ص ٤٤٨؛ وتفسير الثعلبي، ج ٤، ص ٢٤. ٢ـ مستدرك الوسائل، ج ١، ص ٢٩٥؛ والتبيان، ج ٣، ص ٤٤٨؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٢٨٢. ٣ـ مستدرك الوسائل، ج ١، ص ٢٩٤؛ وجامع أحلايث الشيعة، ج ٢، ص ٢٤١؛ ومجمع اليان ج ٣، ص ٢٨٢. ٤ـ راجع: التبيان، ج ٣، ص ٤٤٩؛ وتفسير الثعلبي، ج ٤، ص ٢٥؟؛ وجامع البيان، ج ٦، ص ١٥٦. وقيل: حدّه ما ظهر من بشرة الإنسان من قصاص شعر رأسه منحدرا إلى منقطع ذقنه طولا، وما بين الأذنين عرضا دون ما غطّاه الشعر من الذقن وغيره، أو كان داخل الفم والأنف والعين فإنّ الوجه عندهم ما ظهر لعين الناظر ويواجهه دون غيره كما قلناه، وهو المرويّ عن ابن عبّاس وابن عمرو الحسن وقتادة والزهريّ والشعبيّ وغيرهم، وإليه ذهب أبو حنيفة وأصحابه.

وقيل: الوجه كلَّ ما دون منابت الشعر من الرأس إلى منقطع الذقن طولا ومن الأذن إلى الاذن عرضا ما ظهر من ذلك لعين الناظر من منابت شعر اللحية والعارض، وما بطن وما كان منه داخل الفم والأنف، وما أقبل من الأذنين على الوجه، عن أنس ابن مالك وام سلمة وعمّار ومجاهد وسعيد بن جبير وجماعة وإليه ذهب الشافعيّ.

وَأَيَدِيَكُمُ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾ أي: واغسلوا ذلك أيضا، والمرافق جمع مرفق وهو المكان الذي يرتفق به أي: يتّكأ عليه من اليد. قال الواحديّ: كثير من النحويّين يجعلون «إلى» هنا بمعنى «مع» ويوجبون غسل المرفق وهو مذهب أكثر الفقهاء. وقال الزجّاج: لو كان معناه مع المرافق، لم يكن في المرافق فائدة وكانت اليد كلّها يجب أن تغسل، لكنّه لما قيل: ﴿إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾ اقتطعت في الغسل من حدّ المرفق فالمرافق حدّ ما ينتهى إليه في الغسل منها، والظاهر على ما ذكره.

لكنّ الامّة أجمعت على أنّ من بدأ من المرفقين في غسل اليدين صحّ وضوؤه واختلفوا في صحّة وضوء من بدأ من الأصابع إلى المرافق.

وأجمعت الامّة أيضا على أنّ من غسل المرفقين صحّ وضوؤه واختلفوا في من لم يغسلها هل يصحّ وضوؤه؟ وقال الشافعيّ: لا أعلم خلافا في أنّ المرافق يجب غسلها. وممًا جاء في القرآن «إلى» بمعنى «مع» قوله تعالى: ﴿مَنَ أَنْعَمَــَارِى إِلَى ٱللَّهِ ﴾<sup>(١)</sup> أي: مع الله، وقوله: ﴿وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَلَهُمْ إِلَىٰ أَمْوَلِكُمْ ﴾<sup>(٢)</sup> أي: مع أموالكم، ونحوه قول امرئ القيس:

- له كفل كالدعص بلَّله النـدى إلى حارك مثل الرتاج المضـبِّب
  - و في أمثال ذلك كثرة.

وواتستخوا بِرُوسِكُم في وهذا أمر بمسح الرأس والمسح أن تمسح شيئا بيدك كمسح العرق عن جبينك، والظاهر لا يوجب التعميم في مسح الرأس لأن من مسح البعض يسمّى ماسحا، وإلى هذا ذهب أصحابنا قالوا: يجب أن يمسح منه ما يقع عليه اسم المسح، وبه قال ابن عمرو إبراهيم والشعبيّ، وهو مذهب الشافعيّ. وقيل: يجب مسح جميع الرأس، وهو مذهب مالك. وقيل: يجب مسح ربع الرأس فإن رسول الله كان يمسح على ناصيته وهي قريب من ربع الرأس، عن أبي حنيفة، ورويت عنه روايات في ذلك لا نطول بذكرها.

وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ﴾ اختلف في ذلك فقال جمهور الفقهاء: إنّ فرضهما الغسل.

وقالت الإماميّة: فرضهما المسح دون غيره، وبه قال عكرمة. وقد روي القول بالمسح عن جماعة من الصحابة والتابعين كابن عبّاس وأنس وأبي العالية والشعبيّ، وقال الحسن البصريّ بالتخيير بين المسح والغسل وإليه ذهب الطبريّ والجبّائيّ إلّا أنّهما قالا: يجب مسح القدمين ولا يجوز الاقتصار على مسح ظاهر القدم. قال ناصر الحقّ ـ من جملة أئمّة الزيديّة ـ: يجب الجمع بين المسح والغسل.

وروي عن ابن عبّاس أنّه وصف وضوء رسول الله عن أن فمسح على رجليه. وروي عنه أنّه قال: **«إنَ في كتاب الله المسح ويأي الناس إلّا الغسل»**<sup>(1)</sup>، وقال: الوضوء غسلتان ومسحتان. وقال قتادة: فرض اللّه غسلتين ومسحتين. وروى ابن عليّة عن حميد عن موسى ابن أنس أنّه قال لأنس ونحن عنده: إنّ الحجّاج خطبنا بالأهواز فذكر الطهر فقال: اغسلوا وجوهكم وأيديكم وامسحوا برءوسكم، وإنّه ليس شيء من بني آدم أقرب من خبثه من قدميه فاغسلوا بطونهما وظهورهما وعراقيبهما فقال أنس: صدق اللّه وكذب الحجّاج قال اللّه تعالى: ﴿وَٱمْسَحُوا بِرُهُوسِكُمْ وَٱرَجُلَكُمْ إلَى ٱلكَمَبَيْن ﴾ قال: فاغسلوا بطونهما وظهورهما وعراقيبهما فقال أنس: صدق الله وكذب قال أنس إذا مسح قدميه بلّهما. وقال الشعبيّ: نزل جبرائيل لم<sup>ينه</sup> بالمسح ثم قال: إنّ في التيمَم يمسح ما كان غسلا ويلقي ما كان مسحا. وقال يونس: عدمتني من صحب عكرمة إلى واسط قال: فما رأيته غسل رجليه إنّما كان

وأممًا ما روي عن سادة أهل البيت المي ذلك فأكثر من أن يحصى فمن ذلك ما روى الحسين بن سعيد الأهوازيّ عن فضالة عن حمّاد بن عثمان عن غالب بن هذيل قال: سألت أبا جعفر للي عن المسح على الرجلين، فقال: «هو الذي نزل به جبرانيل».<sup>(٣)</sup> وعنه عن أحمد بن محمّد قال: سألت أبا الحسن موسى بن جعفر للي عن المسح على القدمين كيف هو؟ فوضع بكفّه على الأصابع ثمّ مسحها إلى الكعبين فقلت له: لو أنّ رجلا قال بإصبعين من أصابعه هكذا إلى الكعبين؟ قال: لا إلّا بكفّه كلّها.<sup>(1)</sup>

1- تهذيب الأحكام، ج 1، ص ٦٣، وسائل الشيعة، ج 1، ص ٤١٩ التبيان، ج ٣، ص ٤٥٢.
 ٢- تهذيب الأحكام، ج 1، ص ٦٣؛ والخلاف، ج 1، ص ٩١؛ ومجمع البيان، ج ٣، ص ٢٨٤.
 ٣- المعتبر (للعلامه الحلي)، ج 1، ص ١٤٩ والاستبصار، ج 1، ص ٦٤؛ وتهذيب الأحكام، ج ١، ص ٣٢.
 ٤. مختلف الشيعة، ص ٢٩٠؛ والكافي، ج ٣، ص ٣٠؛ ووسائل الشيعة، ج ١، ص ٤١٧.

220.

أممًا وجه القراءتين في ﴿وَأَرَجُلَكُمْ ﴾ فمن قال: بالغسل حمل الجرّ فيه على أنّه عطف على ﴿ بُرُمُوسِكُمْ ﴾ وقال: المراد بالمسح هو الغسل. وروي عن أبي زيد أنّه قال: المسح خفيف الغسل، فقد قالوا: تمسّحت للصلاة، وقوّى ذلك بأنّ التحديد والتوقيت إنّما جاء في المغسول ولم يجيء في الممسوح، فلمًا وقع التحديد في المسح علم أنّه في حكم الغسل لموافقته الغسل في التحديد، وهذا قول أبي عليّ الفارسيّ. وقال بعضهم: هو خفض على الجوار كما قالوا: جحر ضبّ خرب، و«خرب» من صفات الجحر لا الضبّ. كما قال امرؤ القيس:

كأن ثبيرا في عرانين وبلـه كبير أناس في بجاد مزمّــل

و قال الزجّاج: إذا قرئ بالجرَ يكون عطفا على الرؤوس فيقتضي كونه ممسوحا، وذكر عن بعض السلف أنّه قال: نزل جبرائيل بالمسح والسنّة الغسل، قال: والخفض على الجوار لا يجوز في كتاب الله تعالى، ولكنَ المسح على هذا التحديد في القرآن كالغسل.

وقال الأخفش: هو معطوف على «الرؤوس» في اللفظ مقطوع عنه في المعنى كقول الشاعر: «علَفتها تبناً وماء بارداً» المعنى: وسقيتها ماء باردا.

وأمّا القراءة بالنصب فقالوا فيه: إنّه معطوف على ﴿وَأَيَدِيكُم ﴾ لأنّا رأينا فقهاء الأمصار عملوا على الغسل دون المسح ولما روي أنّ النبي ﷺ رأى قوماً توضّؤوا وأعقابهم تلوح، فقال: **«ويل للعراقيب من النار»**، ذكره أبو عليّ الفارسيّ.<sup>(۱)</sup>

أكثر من أن تحصى قالوا: «ليس بقائم ولا ذاهبا» وأنشد: معاوي إنّنا بشر فأسبجح فلسنا بالجبال ولا الحديدا و قال تأبّط شرّا: هل أنت باعث دينار لحاجتنا أو عبد رب أخاعوف بـن مخـراق فعطف بعبد على موضع «دينار» فإنّه منصوب على المعنى. وأبعد من ذلك قول الشاعر: جثني بمثل بني بـدر لقـومهم أو مثل إخوة منظور بن سـيّار فإنّه لمّا كان معنى جثني هات أو احضر لي مثلهم عطف بالنصب على المعنى. وأجابوا الأولين عمّا ذكروه في وجه الجرّ والنصب بأجوبة نوردها على

وجه الإيجاز، قالوا: ما ذكروه أولا من أنّ المراد بالمسح الغسل فباطل من وجوه: \_\_\_\_\_

**أحدها: أنّ فائدة اللفظين في اللغة والشرع مختلفة في المعنى وقد فرّق اللَه** سبحانه بين الأعضاء الممسوحة، فكيف يكون معنى المسح والغسل واحدا؟

وثانيها: أنّ «الأرجل» إذا كان معطوفة على «الرؤوس»، وكان الفرض في الرؤوس المسح الّذي ليس بغسل بلا خلاف فيجب أن يكون حكم الأرجل كذلك لأنّ حقيقة العطف تقتضى ذلك.

وثا**لثها:** أنّ المسح لو كان بمعنى الغسل لسقط استدلالهم بما رووه عن النبيَﷺ أنّه توضّاً وغسل رجليه لأنّ على هذا لا ينكر أن يكون مسحهما فسمّوا المسح غسلا، وفي هذا ما فيه.

فأمًا استشهاد أبي زيد بقولهم: «تمسّحت للصلاة» فالمعنى فيه أنّهم لمّا أرادوا أن يخبروا عن الطهور بلفظ موجز، ولم يجز أن يقولوا: تغسّلت للصلاة، لأنّ ذلك تشبيه بالغسل قالوا بدلا من ذلك: «تمسّحت» لأنّ المغسول من الأعضاء ممسوح أيضا، فتجوّزوا لذلك تعويلاً على أنّ المراد مفهوم وهذا ۲۲۸

لا يقتضي أن يكونوا جعلوا المسح من أسماء الغسل.(١)

وأمّا ما قالوه في تحديد طهارة الرجلين فقد ذكر المرتضى رحمه الله في الجواب عنه أن ذلك لا يدلّ على الغسل وذلك لأنّ المسح فعل قد أوجبته الشريعة كالغسل فلا ينكر تحديده كتحديد الغسل، ولو صرّح سبحانه فقال: وامسحوا أرجلكم وانتهوا بالمسح إلى الكعبين، لم يكن منكرا.

فإن قالوا: إنّ تحديد اليدين لمّا اقتضى الغسل فكذلك تحديد الرجلين يقتضي الغسل. قلنا: إنّا لم نوجب الغسل في اليدين للتحديد بل للتصريح بغسلهما، وليس كذلك في الرجلين. وإن قالوا: عطف المحدود على المحدود أولى وأشبه بترتيب الكلام.

قلنا: هذا لا يصح لأن الأيدي محدودة وهي معطوفة على الوجوه التي ليست في الآية محدودة فإذا جاز عطف الأرجل وهي محدودة على الرؤوس التي ليست محدودة، وهذا أشبه ممًا ذكرتموه لأن الآية تضمّنت ذكر عضو مغسول غير محدود وهو الوجه وعطف عضو مغسول محدود عليه ثم استؤنف ذكر عضو ممسوح غير محدود فيجب أن يكون الأرجل ممسوحة وهي محدودة معطوفة على الرؤوس دون غيره ليتقابل الجملتان في عطف مغسول محدود على مغسول غير محدود، وعطف ممسوح محدود على

وأمّا من قال: إنّه عطف على الجوار، فقد ذكرنا عن الزجّاج أنّه لم يجوّز ذلك في القرآن، ومن أجاز ذلك في الكلام فإنّما يجوّز مع فقد حرف العطف. وكلّ ما استشهد به على الإعراب بالمجاورة فلا حرف فيه حائل بين هذا وذلك، وأيضا فإنّ المجاورة إنّما وردت في كلامهم عند ارتفاع اللبس

۱- مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۸۷.

والأمن من الاشتباه فإن أحدا لا يشتبه عليه أن «خربا» لا يكون من صفة الضب ولفظة «مزمّل» لا يكون من صفة البجاد، وليس كذلك «الأرجل» فإنّها تجوز أن تكون ممسوحة كالرؤوس، وأيضا فإن المحقّقين من النحويّين نفوا أن يكون الإعراب بالمجاورة جائزا في كلام العرب، وقالوا في «جحر ضب خرب»: إنّهم أرادوا خرب جحره فحذف المضاف الذي هو جحر وأقيم المضاف إليه \_وهو الضمير المجرور \_ مقامه وإذا ارتفع الضمير استكن في خرب، وكذلك القول في «كبيرا ناس في بجاد مزمّل» فتقديره: مزمّل كبيره، فبطل الإعراب بالمجاورة جملة، وهذا واضح لمن تدبّره.

وأمّا من جعله مثل قول الشاعر: «علّفتها تبنا وماء باردا» كأنّه قدّر في الآية «اغسلوا أرجلكم» فقوله أبعد من الجميع لأنّ مثل ذلك لو جاز في كتاب الله تعالى على ضعفه وبعده في سائر الكلام فإنّما يجوز إذا استحال حمله على ظاهره، وأمّا إذا كان الكلام مستقيما ومعناه ظاهرا فكيف يجوز مثل هذا التقدير الشاذّ البعيد؟

وأممًا ما قاله أبو عليّ في القراءة بالنصب على أنّه معطوف على «الأيدي» فقد أجاب عنه المرتضى رحمه اللّه بأن قال: جعل التأثير في الكلام للقريب أولى من جعله للبعيد فنصب «الأرجل» عطفا على الموضع أولى من عطفها على «الأيدي» و«الوجوه» على أنّ الجملة الأولى المأمور فيها بالغسل قد نقضت وبطل حكمها باستئناف الجملة الثانية، ولا يجوز بعد انقطاع حكم جملة الأولى أن تعطف على ما قبلها فإنّ ذلك يجري مجرى قولهم: «ضربت زيدا وعمرا وأكرمت خالدا وبكرا» فإنّ ردّ بكر إلى خالد في الإكرام هو الوجه في الكلام الذي لا يسوغ سواه ولا يجوز ردّه إلى الضرب الّذي قد انقطاع حكمه ولو فأمّا ما روي في الحديث أنَّهﷺ قال: **«ويل للعراقيب من النار»،** وغير ذلك من الأخبار الَّتي رووها عن النبيﷺ أنَّه توضاً وغسل رجليه، فالكلام في ذلك أنَّه لا يجوز أن يرجع عن ظاهر القرآن المعلوم بظاهر الأخبار الّذي لا يوجب علماً، وإنَّما يقتضي الظنّ.

على أن هذه الأخبار معارضة بأخبار كثيرة وردت من طرقهم ووجدت في كتبهم ونقلت عن شيوخهم مثل ما روي عن أوس بن أوس أنّه قال: رأيت النبي تلاقي توضاً ومسح على نعليه ثمّ قام فصلًى.<sup>(۱)</sup> وعن حذيفة قال: أتى رسول الله تلاقي سباطة قوم فبال عليها ثمّ دعا بماء فتوضاً ومسح على قدميه، وذكره أبو عبيدة في غريب الحديث، إلى غير ذلك ممّا يطول ذكره. وقوله: «ويل للعراقيب من الناره، فقد روي فيه أنّ قوما من أجلاف الأعراب كانوا يبولون وهم قيام فيتشرشر البول على أعقابهم وأرجلهم فلا يغسلونها ويدخلون المسجد للصلاة، وكان ذلك سببا لهذا الوعيد.<sup>(۲)</sup>

وأمًا الكعبان فقد اختلف في معناهما فعند الإماميّة هما العظمان الناتئان في ظهر القدم عند مقعد الشراك وواقفهم في ذلك محمّد بن الحسن صاحب أبي حنيفة وإن كان يوجب غسل الرجلين إلى هذا الموضع. وقال جمهور المفسّرين والفقهاء: الكعبان هما عظما الساقين.

قالوا: ولو كان كما قالوه لقال سبحانه: وأرجلكم إلى الكعاب، ولم يقل: إلى الكعبين لأنّ على ذلك القول يكون في كلَّ رجل كعبان.<sup>(٣)</sup>

﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَـرُوا ﴾ معناه: إن كنتم جنبا عند القيام إلى الصلاة

١ـ راجع: كنز العمال، ج ٩، ص ٤٣٥؛ وتذكرة الفقهاء، ج ١، ص ١٨. ٢ـ راجع: سنن ابن ماجة، ج ١، ص ١١١؛ وسنن الترمذي، ج ١، ص ١١؛ والمصنف، ج ١، ص ١٤٧. ٣ـ انظر: التبيان، ج ٣، ص ٤٥٦؛ وأيضاً مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٨٩. فتطهروا بالاغتسال، وهو أن تغسلوا جميع البدن. والجنابة إنّما تكون بإنزال الماء الدافق على كلّ حال أو بالتقاء الختانين وحدّه غيبوبة الحشفة في الفرج سواء كان معه إنزال أو لم يكن. ﴿وَإِن كُتُمُ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ ﴾<sup>(١)</sup> ﴿أَوْ جَآءَ اَحَدٌ مِنكُم مِنَ ٱلْغَآبِطِ ﴾ والغائط هو المكان الغائر المطمئن وهو كناية عن الحدث، لأن المعتاد عندهم أنّ من يريده يذهب إليه ليواري شخصه عن أعين الناس.

 إِنَّوْ لَنَمَسَّتُمُ ٱللِنَسَاءَ ﴾ وملامسة النساء مماسة بشرة الرجل بشرة المرأة وهي كناية عن الجماع ومثل هذه الكنايات من الآداب القرآنيّة إذ التصريح في مثل هذه الموارد مستهجن ومراعاة الأدب من محسّنات الكلام والمتكلّم قال أيّوب: (رَبَّتُه أَتَى مَشَيْنَ ٱلغُّبُرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلزَّحِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> فقد تأدب من وجهين: أحدهما أنّه لم يقل: أمسستني بالضرّ، والآخر لم يقل: ارحمني، بل عرض تعريضا فقال: (وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلزَّحِينَ ﴾ قال إبراهيم: (وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُوَ بَشْفِينِ ﴾<sup>(٣)</sup> ولم يقل: إذا مرضتني، حفظا للأدب.

وكما أنّه يلزم حفظ الأدب في الأقوال كذا يلزم مراعاته في الأفعال والأعمال والحركات، وحقيقة الأدب حفظ السرّ وقبول سنّة صاحب الشريعة، ولمّا كان حبّ الدنيا الّذي هو الداء المهلك غلب على الطباع قلّ المؤدّب والمتأدّب، واصطلحا في الدهنة كي لا ينكشف فضائحهم فامتنعوا عن تأديب بعضهم بعضا، فقلّ الدواء والطبيب وكثر المرض والمرضى.

﴿ فَلَمْ يَجِمَدُوا مَاءً ﴾ والمراد عدم التمكّن من استعماله لأنَّ ما لا يتمكّن

١\_ هنا ينتهي الساقط من الأصل. ٢\_ سورة الأنبياء: ٨٣؛ ولفظ الآية هكذا ﴿وَأَيَّوْمَبَ إِذْنَادَىٰ رَبَّهُۥ أَتِي مَشَيْفِ ٱلطُّبُرُ وَأَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴾. ٣\_ سورة الشعراء: ٨٠. مُنْتَنَبْ اللَّهُ التَّالِي / ج ٣

من استعماله كالمفقود.

﴿فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا﴾ أي: اقصدوا شيئا من وجه الأرض طاهرا. والصعيد هو وجه الأرض ترابا أو غيره، سمّي صعيدا لكونه صاعدا، والطيّب بمعنى الطاهر.

فَأَمَسَحُوا بِوُجُوهِكُمَ وَأَيَدِيكُم مِنْهُ ﴾ أي: من ذلك الصعيد، والمعنى: بعد وضعهما على الصعيد إلى الوجوه والأيدي من غير أن يتخلّلها ما يوجب الفصل، وعند الجماعة مسح الأيدي إلى المرفقين قالوا: لأنه بدل من الوضوء فيقدر بقدره. وعندنا مسح الأيدي من الزندين.

فَرْمَا يُرِيدُ اللَّهُ ﴾ بالأمر بالطهارة فَرْلِيَجْعَكَ عَلَيَتَكُم مِ مِنْ حَرَج ﴾ ويضيق عليكم في الدين فَرُولَكِن يُرِيدُ لِيُعْلَهُ رَكُم ﴾ لتكونوا منظَفون ومطهّرون، أو المراد: يريد ليطهّركم من الذنوب فإن الطهارة والوضوء مكفّرة لها كما روي أن رسول الله قال: «أيما رجل قام إلى وضوئه يريد الصلاة ثمّ غسل كفيه نزلت خطيئة كفيه مع أول قطرة فإذا تمضمض نزلت خطيئة لسانه وشغتيه مع أول قطرة وإذا غسل وجهه ويديه سلم من كلّ ذنب هو عليه».<sup>(1)</sup>

أقول: - إن صحّ الخبر \_ لعلَّ المراد من الذنوب الصغائر.

وقيل. المعنى في قوله: ﴿وَلَنَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾ أي: يريد أن يطهّركم بالتراب إذا أعوزكم التطهير بالماء.

وَ وَلِيُسَتِمَ ﴾ بشرعه وحكمه ﴿ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُم ﴾ في الدين وبرخصه وعزائمه \_ والرخصة ما شرّع إصالة \_ مثل وعزائمه \_ والرخصة ما شرّع نباء على الاختيار والعزيمة ما شرّع إصالة \_ مثل أن تمم سبحانه الصعيد لكم طهورا أن تمم سبحانه الصعيد لكم طهورا عوض الوضوء والغسل رخصة لكم منه تعالى: ﴿ لَعَلَمَهُمُ تَشْكُرُونَ ﴾ أي:

١\_مسند أحمد، ج ٥، ص ٢٦٣؛ والجامع الصغير (السيوطي)، ج ١. ص ٤٦٤؛ وكنز العمال، ج ٩، ص ٢٨٧.

لتشكروا الله على نعمته وهي ما أمركم به ونهاكم عنه. قال الطبرسيّ: وتضمّنت هذه الآية أحكام الوضوء والغسل والتيمّم ومسائلها المتفرّعة منها مبسوطة في كتب الفقه.

وَاذْكُرُوا بِعْــمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمِينَىقَهُ ٱلَّذِى وَاثَقَكُم بِعِ إِذْ قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَٱتَقُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّـدُورِ ﴾

قال سبحانه: «نَعْمَةُ اللَّهِ» ولم يقل: نعم اللَّه، لأنَّه ذهب مذهب الجنس في ذلك وجملة النعمُ تسمّى نعمة كما أنَّ قطاعا من الأرض تسمّى أرضا.

وقوله: ﴿وَاذَكُرُوا ﴾ مشعر لسبق النسيان فكيف نسيانها مع كثرتها وهي متوالية ومتواترة علينا؟ وذلك أنّها بكثرتها وتعاقبها صارت كالأمر المعتاد فصارت غلبة ظهورها وكثرتها من الحياة والصحة والعقل والهداية والصون عن الآفات سببا لوقوعها في محلَّ النسيان وهو مثل قولهم: سبحان من احتجب عن العقول لشدة ظهوره واختفى عنها بكمال نوره، فالنعمة موجبة للانقياد والقبول لمراتب التكليف والعبودية والسبب الآخر بكونهم منقادين بأوامر الله. ﴿وَمِيثَنِقَهُ ٱلَّذِي وَاتَقَكُم بِهِمَ ﴾ والمواثقة: المعاهدة.

وللمفسّرين في تفسير هذا الميثاق وجوه قيل: المراد هو المواثيق الّتي جرت بين رسول اللّه وبينهم على البيعة والسمع والطاعة في المحبوب والمكروه، مثل مبايعته مع الأنصار في أوّل الأمر ومبايعته عامّة المؤمنين تحت الشجرة، وأضاف الميثاق مع الرسول إلى نفسه سبحانه وذلك مثل قوله: المَّن يُطِيح الرَّسُولَ فَقَدَ أَطَاعَ اللَهَ كُ<sup>(1)</sup> ومثل قوله: الحوله: الذِي*ت يُبَايِعُونَك إِنَّمَا* يُبَايِعُونَ اللَه كُ.<sup>(1)</sup>

١- سورة النساء: ٨٠.
 ٢- سورة الفتح: ١٠.

قيل \_والقائل ابن عبّاس ـــ هو الميثاق الّذي أخذه اللّه على بني إسرائيل حين أخذ منهم العهد بالعمل بالتوراة وبكلّ ما فيها، فلمّا كان من جملتها البشارة بمقدم محمّدﷺ لزمهم الإقرار بنبوّة محمّدﷺ

وقال الكلبيّ ومجاهد ومقاتل: هو الميثاق الّذي أخذه الله منهم حين أخرجهم من ظهر آدم وأشهدهم على أنفسهم: ﴿ أَلَمْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ ؟ فإن قيل: إنَّ بني آدم لا يذكرون هذا العهد والميثاق فكيف يؤمرون بحفظه؟(١) فإنَّه لمَّا أخبر الله بأنَّه كان ذلك حاصلا فقد حصل القطع بحصوله فحينئذ يحسن أن يأمرهم بالوفاء بذلك العهد. وقال السديِّ: المراد بالميثاق الدلائل العقليَّة والشرعيَّة الَّتي نصبها اللَّه تعالى على التوحيد والشرائع، وهو اختيار أكثر المتكلِّمين. ﴿إِذْ قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ﴾ ظرف «لواثقكم به» وفائدة التقييد به وجوب مراعاته بتذكير قولهم ﴿وَٱتَّقُوْا ٱللَّهَ ﴾ من المخالفة ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيهُ إِذَاتِ ألصُدُورٍ ﴾ من الصدور المنشرحة والصدور المريضة فاعرض بنفسك على كتاب الله قال الله: ﴿ وَنَهَى ٱلنَّغْسَ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ﴾ (٢) فهل انتهيت؟ قال الله: ﴿ مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَغَاعَةٌ ﴾ (\* فهل تداركت لذلك اليوم؟ وليس هذا الإهمال إلَّا لضعف الداعي فإنَّ الباعث القويِّ هو الخوف من الله وذلك قليل. قالﷺ: «رأس الحكمة مخافة الله»<sup>(1)</sup> قال الله: «و عزَّتي وجلالي لا أجمع على عبدي خوفين ولا أجمع له أمنين فإذا أمنني في الدنيا أخفته في القيامة وإذا خافني في الدنيا أمنته في القيامة». والخوف سوط يسوق العبد إلى السعادة وعلاج قلّة الخوف مشاهدة أحوال الأنبياء والكمّلين بسماع ذلك مثل أنّ داود بسبب

> ١ـ تفسير الرازي، ج ١١، ص ١٧٩. ٢ـ سورة النازعات: ٤٠. ٣ـ سورة البقرة: ٢٥٤. ٤ـ مستدرك الوسائل، ج ١١، ص ٢٢٩؛ ومن لايحضره الفقيه، ج ٤. ص ٣٧٦.

ترك أولى ضلّ أربعين يوما أبدا باكيا لا يرفع رأسه حتّى نبت المرعى من دموعه فحينئذ العاقل يعلم أنّه أحقّ بالخوف منهم فيقوى خوفه وكلّنا نزعم وندّعي أنّنا خائفين ولكن لسنا بصادقين لأنّ للخوف آثارا فمن آثاره الزهد وعدم علاقه الدنيا، وللزهد أيضا درجات:

أحدها: أن يزهد ونفسه مائلة إلى الدنيا ولكنَّه يجاهدها فهذا بداية الزهد وهو متزهّد.

الثاني: أن يتنفّر عن الدنيا ولا يميل إليها لعلمه بأنّ الجمع بينها وبين نعم الآخرة غير ممكن، وهذا هو الزهد.

أي: بما تضمرونه في صدوركم والمراد بالصدور وهاهنا القلوب وإنّما قال: ذات الصدور، على لفظ التأنيث لأنّ المراد بذلك المعاني الّتي تحلّ القلوب ولم يقل: ذوات، لينبئ عن التفصيل في كلّ ذات.

يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا فَوَيَمِينَ لِلَهِ شُهَدَآة بِٱلْفِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّصَحُم شَنَتَانُ فَوْمٍ عَلَىٰ أَلَّا نَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَفْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَتَقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ۞ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَهُم مَعْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ۞ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِعَايَنِيَا أُوْلَتِهِكَ أَمْحَنَبُ الْجَحِيمِ الْجَعِيمِ الْحَدِيمَةِ وَالَحَمُ

لمما ذكر سبحانه الوفاء بالعهود والميثاق بيّن ما يلزم الوفاء به فقال: فَرْ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّبِينَ لِلَهِ مَقِيمِين لأوامره مراعين لحقوقها فَرْشُهَدَاءَ بِٱلْقِيسَطِ ﴾ والعدل والحق مبيّنين دين الله وحججه لأن الشاهد يبيّن ما شهد عليه. وقيل: معناه كونوا من أهل العدل الذين حكم الله بأن مثلهم يكونون شهداء علي الناس يوم القيامة. فَوَلَا يَجْرِمَنَّكُمَ شَنَنَانُ فَوَمِ ﴾ قال الزجاج: من حرّك النون من أمان أراد بغض قوم ومن سكّن أراد بغيض قوم ٣٣٩. تقاليا / ج ٣

على أنّ الشنآن محرّكة مصدر والشنآن بالسكون صفة. ﴿عَلَىٰ أَلَّا تَعْدِلُوا ﴾ أي: لا يحملنَكم بغضكم إيّاهم، وعلى القول الآخر لا يحملنَكم بغيض قوم وعدو قوم على أن تجوروا عليهم في حكمكم فيهم ولا تعدلوا في أمورهم فتجوروا في سيرتكم عليهم. ﴿آعَدِلُوا ﴾ واعملوا بالعدل أيّها المؤمنون في أوليائكم وأعدائكم ﴿هُوَ أَقْدَرَبُ لِلتَّقْوَىٰ ﴾ أي: العدل أقرب للتقوى.

﴿وَاتَـْقُوا ٱللَّهُ ﴾ وخافوا عقابه بفعل الطاعات واجتناب السيّئات ﴿إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ ﴾ وعالم ﴿بِمَا نَعْـمَلُونَ ﴾ أي: بأعمالكم فيجازيكم عليها.

وَعَدَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ وصدتوا بوحدانيّة الله وأقرّوا بنبوة محمّد اللَّظُ وَعَمَمِلُوا الصَّلِحَدي ﴾ من الواجبات والمندوبات ﴿ لَهُم مَعْفِرَهُ ﴾ لذنوبهم والمراد به التغطية والستر ﴿ وَأَجَرُ عَظِيمٌ ﴾ يريد ثوابا عظيما.

ووعد الله لا يقع فيه الخلف لأن دخول الخلف إنّما يكون إمّا للجهل حيث ينسى وعده وإمّا للعجز حيث لا يقدر على الوفاء بوعده وإمّا للبخل حيث يمنعه البخل عن الوفاء وإمّا للحاجة فإذا كان الله منزّها عن كلّ هذه الوجوه كان دخول الخلف في وعده محالا فالإخبار بالوعد مثل الإتيان بالموعود به بل أوكد، وهذا الوعد يصل إليه قبل الموت فيفيده السرور عند سكرات الموت.

ثمّ ذكر وعيد الكفّار فقال: ﴿وَالَذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِنَايَدِينَآ أَوْلَتَهِكَ أَصْحَنْبُ الجَجَيِمِ ﴾ قال الرازي: هذه الآية نصّ قاطع في أنّ الخلود ليس إلّا للكفّار لأنّ قوله: ﴿أَوْلَتَهِكَ أَصْحَنْبُ الجَجَيِمِ ﴾ يفيد الحصر والمصاحبة يقتضي الملازمة.<sup>(۱)</sup>

١- تفسير الرازي، ج ١١، ص ١٨٢.

|--|

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذْكُرُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْحَكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمُ أَن يَبْسُطُوَا إِلَيْكُمْ أَيَدِيَهُمْ فَكَفَ أَيْدِيَهُمْ عَنصَكُمْ وَٱتَّقُوا ٱللَّهُ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ()

سبب النزول: قيل: إنّ المشركين في أول الأمر كانوا غالبين والمسلمين كانوا مقهورين وكان المشركون أبدا يريدون إيقاع البلاء والنهب بالمسلمين والله تعالى كان يمنعهم عن مطلوبهم إلى أن قوي الإسلام وعظمت شوكة المسلمين فقال: ﴿ اَذْكُرُوا نِعْمَتَ آللَهِ عَلَيَهِ عَلَيَهِ مَ إِذَ هَمَ أَوَى الإسلام وعظمت أوكن المشركون يَبْسُطُوا إِلَيْكُمُ أَيْدِيَهُمْ ﴾ بالإيذاء والقتل ﴿ فَكَفَ ﴾ الله بلطفه أيدي الكفار ﴿ عَنصَتُم ﴾ أيتها المسلمون ومثل هذه الإنعام يوجب عليكم أن تتُقوا معاصيه.

ثمّ قال: ﴿وَٱتَّعُوا ٱللَّهُ وَعَلَ ٱللَّهِ فَلْيَـتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ أي: كونوا مواظبين على طاعته.

وقيل في وجه النزول: إنّ الآية نزلت في وقعة خاصّة قال ابن عبّاس والكلبي ومقاتل: كان النبي تلك بعث سريّة إلى بني عامر فقتلوا ببئر معونة إلّا ثلاثة نفر أحدهم عمره بن اميّة الضمريّ وانصرف هو وآخر معه إلى النبي تلك ليخبراه خبر القوم فلقيا رجلين من بني سليم معهما أمان من النبي تلك فقتلاهما ولم يعلما أنّ معهما أمانا فجاء قومهما يطلبون الدية فخرج النبي تلك ومعه عليّ لك وبعض الأصحاب حتّى دخلوا على بني النضير \_وقد كانوا عاهدوا النبيّ على ترك القتال وعلى أن يعينوه في فلزمني ديتهما فأريد أن تعينوني»، فقالوا: اجلس حتّى نطعمك ونعطيك ما تريد. ثمّ همّوا بالفتك به وبأصحابه. فنزل جبرئيل وأخبر بذلك فقام رسول الله في الحال مع أصحابه وخرجوا فقال اليهود: إنّ قدورنا تغلي، فأعلمهم في الحال مع أصحابه وخرجوا فقال اليهود: إن قدورنا تغلي، فأعلمهم الرسول بما نزل من الوحي، وقيل: بل ألقوا حجرا عليه فأخذه جبرئيل. وقيل: إنّ الرسول نزل منزلا وتفرّق الناس عنه وعلّق رسول الله سيفه بشجرة فجاء أعرابيّ وسلّ سيف رسول الله فأقبل عليه وقال: من يمنعك منّي؟ قالﷺ «الله»، قالها ثلاثا فأسقطه جبرئيل من يده فأخذه رسول اللهﷺ وقال: «من يمنعك متي؟» فقال: لا أحد.

وقيل: إنّ المسلمين قاموا إلى صلاة الظهر بالجماعة وذلك بعسفان غزوة ذي أنمار فلمًا صلّوا ندم المشركون وقالوا: ليتنا أوقعنا بهم في أثناء الصلاة! فقيل لهم: إنّ للمسلمين بعدها صلاة هي أحبّ إليهم من أبنائهم وآبائهم ـ يعنون صلاة العصر ـ فهمّوا بأن يوقعوا بهم إذا قاموا إليها فنزل جبرئيل بصلاة الخوف.<sup>(1)</sup>

أَنَّتُوا أَنَّتُوا أَنَدَ ﴾ أي: راعوا حقوق شكر النعم عطف على «اذكروا» ﴿ وَعَلَ أَنَدُو ﴾ لا على غيره ﴿ فَلْيَـتَوَكُمُ أَلْمُؤْمِنُونَ ﴾ فإنّه يكفيهم في إيصال كلّ خير ودفع كل على غيره والتوكل هو الاعتصام بالله في جميع الأمور ومحله القلب والحركة بالظاهر لا تنافي توكّل القلب بعد ما تحقق للعبد أنّ التقدير من قبل الله.

وأعلى مراتب التوكّل أن يكون بين يدي الله كالميّت بين يدي الغاسل تحرّكه القدرة الأزليّة وهو الّذي قوي يقينه، ألا ترى إلى قصّة إبراهيم ونمرود؟ حين أراد أن يلقاه في النار فلمّا رموه في النار جاءه جبرئيل وهو في الهواء فقال: ألك حاجة؟ قال إبراهيم: أمّا إليك فلا، وفاه بقوله: «حسبي اللَّه ونعم الوكيل».

ومن يكن الله حسبه وكافيه فقد فاز فوزا عظيما وقد قال الله: ﴿ أَلَيْسَ

ا\_المصدر السابق نفسه.

ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾(`` فطالب الكفاية بغيره مكذَّب بالآية.

قالﷺ: «لو أنّ العبد يتوكّل على الله حق توكّله لجعله كالطير تغدو خماصا وتروح بطانا» قال أمير المؤمنينﷺ: «أيتها الناص لا يشغلكم المضمون في الرزق عن المعروض عليكم من العمل».

والمتوكّل لا يسأل ولا يرة ولا يمسك خوف الفقر ويجعل نفسه بين يدي الله كالميّت بين يدي الغاسل يقلّبه حيث يشاء سواء كان شدّة أو رخاء فإنّ ما قضاه الله له خير له. ويكفيك في تفاوت الدرجة حال إبراهيم وهو في كفّة المنجنيق وحال يوسف وهو في السجن حيث قال: اذكرني عند ربّك، فلبث في السجن بضع سنين، وقد جعل اللّه النار على إبراهيم بردا وسلاما والأرض وردا ورياحين.

والتوكّل من أعلى درجة المقرّبين وهو صعب بسبب تخليص الذهن والخاطر بأن الأسباب غير مؤثّر في إيجاد الأمر مشكل بل الغالب يزعمون بالاشتراك كما يقولون: لو لا فلان لقتلني فلان. وتخليص الذهن عن هذه المشاركة أمر صعب.

والتفويض أوسع معنى من التوكّل فإنّ المفوّض أسلم وجوده الله يفعل به ما يشاء من غير أن يخطر بباله مراده بخلاف المتوكّل فإنّه يطلب من الله أن يقوم بمراده فيجعله وكيلا في إصلاح أمره ومراده فالتوكّل من أعلى درجات المقرّبين والمؤمن لا يكون كاملا إلّا أن يتحلّى بهذه الحلية ويسير في طريق الحقّ بسيرة هذه الفضيلة والسالك الّذي هو في السلوك إذا كان عاريا عن هذه السيرة فهو ناقص في كلّ فضيلة بل خال عنها طالب للشهرة.

قيل: إنَّه دخل حكيم على رجل فرأى دارا متجدَّدة وفرشا مبسوطا

١\_ سورة الزمر: ٣٦.

ورأى صاحبها خاليا من الفضل والأخلاق الحسنة فتنحنح الحكيم وبزق على وجه الرجل فقال الرجل: ما هذا السفه أيّها الحكيم؟ فقال: بل هو عين الحكمة لأنّ البصاق لزق إلى أخسّ ما كان في الدار ولم أر في دارك أخسّ منك فجعلته مكانه لخلوك عن الفضائل الباطنة.

وَلَعَدْ أَخَدَ ٱللَّهُ مِيثَنَى بَنِي إِسْرَءِيلَ وَبَعَنْنَا مِنْهُمُ ٱثْنَى عَشَرَ نَفِيبًا وَقَـالَ ٱللَّهُ إِنِّي مَعَكُمٌ لَبِنَ أَقَمْتُهُ ٱلصَّكَلَوْةَ وَءَاتَيْتُهُ ٱلرَّكُوٰةَ وَمَامَنْتُهُ بِرُسُلِي وَعَنَزَرْتُمُوهُمْ وَأَقْرَضْتُهُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا لَأُكْفَقِرَنَّ عَنَكُمُ سَيِّنَاتِكُمْ وَلَأُدْخِلَنَّكُمْ جَنَنتِ تَجَرِى مِن تَخْتِهَا ٱلأَنْهَدُرُ فَعَن كَفَرُ بَعْدَ ذَلِكَ مِنصَحُمْ فَقَدْ ضَلَ سَوَآء ٱلسَيبِلِآنَ

ولما أمر الله سبحانه في الآيات السابقة المؤمنين بتذكّر نعمه وحفظ الميئاق وذكر أن بني إسرائيل نقضوه وتركوا الوفاء به فلا تكونوا أيّها المؤمنون مثل أولئك في هذا الخلق الذميم فشرح سبحانه قبح عادات اليهود في خيانة الرسل فقال: ﴿وَلَقَدَ أَحَدَ اللّه عَلَى بَاللّه قد أخذ اللّه عهد طائفة اليهود بإخلاص العبادة له والإيمان برسله وما يأتون به من الشرائع ﴿وَبَعَدْ نَا مِنْهُدُ أَنَّنَى عَشَرَ نَقِيبًا ﴾ أي: أمرنا موسى بأن يبعث من الأسباط الائني عشر الني عشر رجلا كالطلائع يتجسئسون أخبار أرض الشام والجبابرة، ونقيب القوم هو الذي ينقب عن الأسرار ومكنون الضمائر ويعلم دخيلة أمور القوم ويعرف مناقبهم وهو الطريق إلى معرفة أمورهم فاختار موسى من كلّ سبط رجلا يكون لهم نقيبا كفيلا زعيما أمينا فرجعوا ينهون قومهم عن قتالهم لما رأوا من شدة بأس الجبابرة وعظم خلقهم إلّا رجلين منهم: كالب بن يوفنا

وقيل: معناه أخذنا من كلُّ سبط منهم ضمينا بما عقدنا عليهم من

| ۳٤١ |  |
|-----|--|
|-----|--|

الميثاق في أمر دينهم.

قال البلخيّ: يجوز أن يكونوا رسلا ويجوز أن يكونوا قادة. وقال أبو مسلم: بعثوا أنبياء ليقيموا الدين ويعلّموا الأسباط التوراة ويأمروهم بما فرض الله عليهم<sup>(۱)</sup>.

﴿وَقَــَالَ ٱللَّهُ إِنِّي مَعَكُمٌ ﴾ قيل: الخطاب لبني إسرائيل. وقيل: إنَّه خطاب للنقباء ويجوز للنقباء وبني إسرائيل. وقال الله لهم فحذف كلمة «لهم» لدلالة قوله: ﴿إِنِّي مَعَكُمٌ ﴾ بالنصر والغلبة إن قاتلتموا أعدائي وأعداءكم.<sup>(٢)</sup>

ثمَ قال: ﴿ لَمِنْ أَقَمْتُهُ ٱلصَّكَلَوْةَ ﴾ معشر بني إسرائيل، وذكر سبحانه جملة شرطيّة مركّبًا من أمور خمسة وهي قوله: ﴿ لَبِنْ أَقَمْتُمُ ٱلصَّكَلَوْ ﴾ ﴿وَءَاتَيْتُمُ ٱلزَّكَوْةَ ﴾ أي: أعطيتموها ﴿وَءَامَنْتُم بِرُسُلٍ ﴾ وتصدّقون بما أتوا به من شرائع ديني ﴿وَعَزَّرْتُمُوهُمْ ﴾ والتعزير التوقير والتعظيم والنصرة والتقوية ﴿وَأَقْرَضْتُمُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ أي: أنفقتم في سبيل الله وأعمال البرّ من أموالكم نفقة حسنة فكأنَّه قرض من هذا الوجه. ومعنى «حسنا» أي: طيّبة النفس بها وأن لا يتبعه منّ ولا أذى، أو المراد حلالا ﴿لَأُكَفِرَنَّ عَنكُمْ سَبَيِّنَاتِكُمْ ﴾ وأسقط عنكم سيِّئاتكم، جواب للقسم المدلول عليه باللام سادّ مسد جواب الشرط ﴿وَلَأَدْخِلَنَّكُمْ جَنَّنتِ ﴾ أي: بساتين ﴿تجَرِى مِن تَخْتِهَا ﴾ وتحت أشجارها ومساكنها ﴿ٱلأَنْهَنَرُ ﴾ الأربعة، وأخَر ذكر الإدخال لضرورة تقدّم التخلية على التحلية. ﴿ فَمَن كَخَفَرَ ﴾ برسلي وبما عدّد في حيّز الشرط ﴿بَعْـدَ ذَلِكَ ﴾ الشرط المعلُّق به الوعد العظيم ﴿مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَآءَ ٱلسَبَبِيلِ ﴾ أي: وسط الطريق الواضح ضلالا بيّنا وأخطأ خطاء فاحشا لا عذر معه أصلا. فإن قيل: إنَّ من كفر قبل ذلك أيضًا فقد ضلَّ سواء السبيل، نعم

> ۱\_ مجمع البيان، ج ٣. ص ٢٩٥. وأيضاً تغسير الألوسي، ج ٦. ص ٨٧. ٢\_ مجمع البيان، ج ٣. ص ٢٩٥.

كذلك الأمر ولكنّ الضلال بعده أعظم لأنّ الكفر بعد النعمة أقبح فإذا زادت النعمة زاد قبح الكفر وبلغ النهاية القصوى.

فَبِمَا نَقْضِهِم تِيثَىقَهُمْ لَمَنَنَهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَسَسِيَةٌ يُحَرِّفُونَ الصَحَارَ عَن مَوَاضِعِةٍ وَنَسُوا حَظًا مِمَّا ذُكِرُوا بِذٍ وَلَا نَزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَآبِنَةٍ مِنْهُمْ إِلَا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَأَصْفَحٌ إِنَّ ٱللَهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ شَ

في فَسِمَا نَقْضِهِم ﴾ «ما» زائدة مؤكّدة أي: فبنقضهم فومِيتَنقَهُم ﴾ وطردناهم عن رحمتنا، وفي الكلام حذف اكتفي بدلالة الظاهر عليه والتقدير: فنقضوا عهدهم فلعنّاهم بنقضهم ذلك الميثاق والعهد وأبعدناهم من رحمتنا على وجه العقوبة. وقيل: معناه: مسخناهم قردة وخنازير. وقيل: عذّبناهم وذلّلناهم بالجزية.

الحق المحقة المحتركة المحتم الم

المُحَرِّفُونَ المَحَامِرَ عَن مَوَاضِعِهِ.﴾ ويفسترونه على غير ما انزل فيكون التحريف بسوء التأويل وبالتغيير والتبديل كما غيّروا نعوت النبيّ

﴿وَنَسُوا حَظًا مِمَّا ذُكِرُوا بِهِ.﴾ أي: تركوا نصيبا ممّا أمروا به في كتابهم وهو الإيمان بمحمّدﷺ وضيّعوا ما ذكره الله في كتابهم ممّا فيه رشدهم. (يَنَهُ بَنَبُهُ مَنَا مَنْ مَنَا مَعَانَهُ مَنَا مَعَانَهُ مَنَا مَعَانَهُ مَنَا فَيْ عَانِهُمْ مَنْ مُنْ مُ

﴿وَلَا نَزَالُ تَطَلِعُ عَلَىٰ خَآبِنَةٍ مِّنَّهُمْ ﴾ الخائنة أي: خيانة على أنَّها مصدر

كاللاغية والكاذبة مثل قوله: ﴿لاَ تَسْمَعُ فِيهَا لَغِيَةً﴾<sup>(١)</sup> أي: لغوا، والمعنى: أنّ الغدر والخيانة عادة مستمرّة لهم ولأسلافهم بحيث لا يكادون يتركونها فلا تزال ترى ذلك منهم. ويجوز أن يكون «الخائنة» صفة فالمعنى: لا تزال تطّلع على نفس خائنة أو ذات خيانة إلّا قليلا منهم لم يخونوا وهم الّذين آمنوا منهم كعبد الله بن سلام وأضرابه،<sup>(٢)</sup> وهو استثناء من الضمير المجرور في «منهم».

﴿ فَاَعْفُ عَنْهُمْ وَاَصْغَحٌ ﴾ أي: أعرض عنهم ولا تتعرّض لهم بالمعاقبة إن تابوا وآمنوا أو عاهدوا والتزموا الجزية. وقيل: الحكم مطلق فنسخ بآية السيف وهو قوله: ﴿ قَـٰذِلُوا اَلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَهِ وَلَا بِآلِيَوْمِ الْآخِرِ ﴾.<sup>(٣)</sup>

المحسنين هم المعنبَون بقوله: ﴿ اللهُ عليل للأمر بالصفح، وقيل: المراد بهؤلاء المحسنين هم المعنبَون بقوله: ﴿ الآ قليهالا قِنْهُمْ ﴾ وهم الذين ما نقضوا العهد. وَمِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَكَرَى أَحَدْنَا مِيثَنَقَهُمْ فَنَسُوا حَظًا مِمَّا دُكِرُوا بِهِ فَأَغْرَبْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَكَةَ إِلَى يَوْمِ الْفِيكَةُ وَسَوْفَ يُنَبِّئُهُمُ اللهُ بِمَا كَانُوا يَصْبَعُونَ أَنَ

المراد من الآية أنّ سبيل النصارى مثل سبيل اليهود في بعض المواثيق من عند الله.

﴿وَمِرَى ٱلَّذِمِنَ قَالُوا ﴾ أي: وأخذنا من النصارى ميثاقهم كما أخذنا ممن قبلهم من اليهود و«من» متعلّقة «بأخذنا» والتقديم للاهتمام وإنّما قال سبحانه: ﴿قَالُوا إِنَّا نَصَكَرَى ﴾ ولم يقل: ومن النصارى، تنبيها على أنّهم

ا\_سورة الغاشية: ١١.

٢- لا يخلو من شيء فان عبدالله بن سلام أسلم قبل نزول الآية بمدة فالظاهر أن المراد به بعض اليهود الذين لم يسلموا حين نزول الآية، راجع: الميزان.
٣- سورة التوبة: ٢٩. نصارى بنسبتهم أنفسهم بهذه الأمم ادّعاء لنصرة الله بقولهم لعيسى «نحن أنصار الله» والميثاق المأخوذ منهم هو ما أخذ الله عليهم في الإنجيل من الأمر المؤكّد والعهد باتّباع محمّدﷺ وإظهار صفته ونعوته.

فَنَسَوا حَظًا مِعَا ذُكْرَوا بِهِ ﴾ مرّ تفسير، فَأَغَرَيْنَا ﴾ أي: ألصقنا وألزمنا من غري بالشيء إذا لزمه (بَيْنَهُمُ ﴾ ظرف متعلّق بأغرينا بين اليهود والنصارى، وقيل: بين فرق النصارى فإن بعضهم يكفّر بعضا إلى يوم القيامة (ألْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَتَآةَ ﴾ وهي تباعد القلوب والنيّات ﴿ إِلَى يَوْمِ ٱلْعِينَمَةِ ﴾ غاية للإغراء أو للعداوة والبغضاء.

في وقوع العداوة والاختلاف بين النصارى هو رجل يقال له يونس وكان بينه في وقوع العداوة والاختلاف بين النصارى هو رجل يقال له يونس وكان بينه وبين النصارى قتال قتل منهم خلقا كثيرا فأراد أن يحتال بحيلة يلقي بينهم القتال فيقتل بعضهم بعضا فجاء إلى النصارى وجعل نفسه أعور وقال لهم: ألا تعرفونني؟ فقالوا: أنت الذي فعلت ما فعلت وقتلت ما قتلت، فقال: قد فعلت ذلك كلّه والآن تبت لأنّي رأيت عيسى في المنام نزل من السماء فلطم وجهي لطمة فقاً عيني وقال: أي: (شيء تريد من قومي؟) تبت على يده ثم جئتكم لأكون بين ظهرانيكم واعلّمكم شرائع دينكم كما علّمني عيسى في المنام.

فاتَخذوا له غرفة فصعد تلك الغرفة وفتح كوّة إلى الناس في الحائط وكان يتعبّد في الغرفة وربّما كانوا يجتمعون إليه ويسألونه ويجيبهم من تلك الكوّة وربّما يأمرهم بأن يجتمعوا وينادي لهم من تلك الكوّة ويقول لهم بقول كان في الظاهر منكرا وينكرون عليه فكان يفسّر ذلك القول تفسيرا يعجبهم ذلك فانقادوا كلّهم له وكانوا يقبلون قوله بما يأمرهم به.

فقال يوما من الأيّام: اجتمعوا عندي فقد حضرني علم، فاجتمعوا فقال

لهم: أليس خلق الله هذه الأشياء في الدنيا لمنفعة بني آدم؟ قالوا: نعم، فقال: لم تحرّمون على أنفسكم هذه الأشياء يعني الخمر والخنزير وقد خلق لكم ما في الأرض جميعا؟ فأخذوا قوله فاستحلّوا الخمر والخنزير.

فلمًا مضى على ذلك أيّام دعاهم وقال: قد حضرني علم، فاجتمعوا فقال لهم: من أي: ناحية تطلع الشمس؟ فقالوا: من قبل المشرق، فقال: ومن أي: ناحية تطلع القمر والنجوم؟ فقالوا: من قبل المشرق، فقال: ومن يرسلهم من المشرق؟ قالوا: الله تعالى، فقال: اعلموا أنّه تعالى في قبل المشرق فإن صلّيتم له فصلّوا إليه، فحوّل صلاتهم إلى المشرق.

فلمًا مضى على ذلك أيّام دعا بطائفة منهم وأمرهم بأن يدخلوا عليه في الغرفة فقال لهم: إنّي أريد أن أجعل نفسي الليلة قربانا لأجل عيسى وقد حضرني علم فأريد أن أخبركم في السرّ لتحفظوا ما عنّي وتدعوا الناس إلى ذلك بعدي ـ ويقال أيضا: إنّه أصبح يوما وفتح عينه الأخرى ثم دعاهم وقال لهم: جاءني عيسى الليلة وقال: قد رضيت عنك فمسح يده على عيني فبرئت والآن أريد أن أجعل نفسي قربان له ـ ثمّ قال: هل يستطيع أحد أن يحيي الموتى ويبرئ الأكمه والأبرص إلّا الله؟ فقالوا: لا، فقال: إنّ عيسى قد فعل هذه الأشياء فاعلموا أنّه هو الله، فخرجوا من عنده.

ثمَ دعا بطائفة أخرى فأخبرهم بذلك أيضا وقال: إنَّه كان ابنه.

ثمَ دعا بطائفة ثالثة وأخبرهم بذلك أيضا وقال لهم: إنَّه ثالث ثلاثة. وأخبرهم أنَّه يريد أن يجعل نفسه الليلة قربانا.

فلمًا كان بعض الليالي خرج من بين الناس فأصبحوا وجعل كلّ فريق يقول: علّمني كذا وكذا. وقال الفريق الآخر: أنت كاذب بل علّمني كذا وكذا. فوقع بينهم الجدال والقتال فاقتتلوا خلقا كثيرا وبقيت العداوة بينهم. وهم ثلاث فرق منهم النسطوريّة قالوا: المسيح ابن الله. والثانية الملكائيّة ــوهم الروم ــ قالوا: إنّ الله تعالى ثالث ثلاثة المسيح وامّه والله. والفرقة الثالثة اليعقوبيّة قالوا: إنّ الله هو المسيح. انتهي كلام صاحب «روح البيان».

وبالجملة فعلى العاقل أن يلاحظ قوله فإن الرجل يقتل ما بين فكّيه.

والوجه في نسبة الإغراء إليه تعالى معناه: أنَّا بسبب تركهم الميثاق أخطرنا على بال كلَّ منهم ما يوجب الوحشة والمباينة عن صاحبه عقوبة لهم.

يَتَأَهْلَ ٱلْحِتَٰبِ قَدْ جَآهَ حُتَّمَ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ حَيْيَرًا مِمَّا حُنتُم تُخْفُونَ مِنَ ٱلْحِتَٰبِ وَيَعْفُوا عَن حَيْيرٍ قَدَ جَآهَ حُمَّ مِن اللَّهِ نُوَرٌ وَحِتَنَ ثُمِينٌ ۞ يَهَدِى بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَبَعَ رِضْوَنَتُه شُبُلَ ٱلسَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنَّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ۞

ثمَّ خاطب اليهود والنصارى فقال: ﴿ يُتَأَهَّلَ ٱلْحَكِتَٰكِ﴾ والكتاب جنس شامل للتوراة والإنجيل.

فَقَد جَاءَ حَمَّم رَسُولُنَا ﴾ يعني: محمد الله الإضافة للتشريف والإيذان بوجوب اتّباعه ﴿يُبَيِّبُ لَكُمْ ﴾ حال كونه الله مبيّنا لكم على التدريج ﴿حَيْيُرًا قِمَّا حَتُنتُم تَخْفُونَ مِنَ الصَحِتَكِ ﴾ وذلك أنّهم أخفوا صفة محمد في التوراة وأخفوا أمر الرجم، ثمّ إنّ الرسول بيّن ذلك لهم وأخبرهم الله بأسرار ما في كتابهم أنّه لم يتلمذ عند أحد ولم يقرأ وهذه معجز له الله.

فَوَيَع**َفُوا** عَن كَثِيرِ ﴾ وهذه أيضا صفتهﷺ أي: لا يظهره إذا لم يضطرُ إليه بسبب أمر دينيَ صيانة لكم عن زيادة الافتضاح.

﴿ فَدْ جَاءَكُم مِنَ ٱللَّهِ نُوَرٌ وَكِتَبٌ ثُمِّيكٌ ﴾ قيل: المراد من

النور والكتاب هو القرآن لما فيه من كشف ظلمات الشرك والشك وإبانة ما حفي على الناس من الحق، والعطف يلزم المغايرة وهاهنا لتنزيل المغايرة بالعنوان منزلة المغايرة بالذات. وقيل: المراد من النور الرسول وسمّي الرسول نورا لأن أوّل شيء أظهره الحق بنور قدرته من ظلمه العدم كان نور محمّدتي قال تلاك : «كنت نورا بين يدي رئي قبل خلق آدم بأربعة عشر ألف عام». وقيل: المراد القرآن.<sup>(1)</sup>

المعصود في يتهدي يو الله كلم وحد الضمير لأنهما في حكم الواحد فإن المقصود منهما دعوة الحق إلى الحق فكلاهما هاديان أي: يهدي الله بمحمد أو بالقرآن. كلامكم نور وأمركم رشد ووصيّتكم التقوى وفعلكم الخير وعادتكم الإحسان الممني أنَّبَعَ رِضُوَنَتَهُ كما أي: اتَبع برضاء الله في تصديق النبي وقبول شريعته الممبي ألسَّلُو كم وقيل: المراد من السلام هو الله أي: شرائع الله وسبله ألتي شرعها لعباده وهو الدين. وقيل: المراد من السلام والسلامة من كل ضر وسبله ألتي شرعها لعباده وهو الدين إلى منائع المرائع الله وقبول شريعته المعادة وهو الدين. وقبل: المراد من السلام هو الله أي: شرائع الله وسبله ألتي شرعها لعباده وهو الدين. وقبل: المراد من السلام والسلامة من كل ضر والمعنى الآية: يهدي إلى طرق السلامة من البعد والماد من السلام والسلامة من كل ضر والمعنى الآية: يهدي إلى طرق السلامة من البعد والسلام والسلامة كالماد المودي إلى والمولال الموادي الموادي الموادي الموادي المولي المرائع الله في تصديق النبي والمعنى الله ألتي شرعها لعباده وهو الدين. وقيل: المراد من السلام هو الله أي: شرائع الله والمولي المولي المولية من كل ضر والمعنى الآية: يهدي إلى طرق السلامة من المولا من السلام والسلامة من كل ضر والمعنى الآية: يهدي إلى طرق السلامة من المولي مولي والسلامة والمولي المولي المولية المولي المولي المولي المولية والمولي المولي المولي

﴿ وَيُخْرِجُهُم مِنَ ٱلظُّلُمَنَتِ إِلَى ٱلنَّورِ ﴾ لأن الكفر يتحيّر فيه صاحبه كما يتحيّر في الظلام ويهتدى بالإيمان إلى النجاة كما يهتدى بالنور ﴿ بِإِذَنِهِ. ﴾ وتوفيقه وتيسيره تعالى. ﴿ وَيَهَدِيهِمَ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴾ وهو طريق الجنّة قال الحقّي في تفسيره: وهذه الهداية عين الهداية إلى سبل السلام وإنّما عطف عليها تنزيلا للتغاير الوصفي منزلة التغاير الذاتي كما في قوله: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا بَخَيْتَنَا هُودًا وَالَذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنّا وَبَعَيْنَامُ مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾.<sup>(٢)</sup>

۱ کشف الخفاء، ج ۱، ص ۲٦٦؛ والسيرة الحلبية، ج ۱، ص ٤٩؛ والانتصار، ج ٤، ص ٢٢٢.
 ۲ سورة هود: ٥٨.

| ۳ | 7. | 7 | Little Little | - |
|---|----|---|---------------|---|
|   | £+ | - |               |   |

لَقَدَ حَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ابْنُ مَهْيَمَ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ مِنَ ٱللَّهِ شَيْعًا إِنَ أَرَادَ أَن يُهْ لِكَ ٱلْمَسِيحَ آبْنَ مَرْكِمَ وَأُمْتَهُ, وَمَن فِي الْأَرْضِ جَيعاً وَلِنَهِ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُما يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَذِيرٌ (() وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَدَرَىٰ خَنُ أَبْنَوْا اللَّهِ وَأَحَبَّوُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِبُكُم بِدُنُوبِكُمْ بَلْ أَسْدُ بَشَرٌ مِّعَنْ خَلَقً يَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَآهُ وَلِلَهِ مُلْكُ السَمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُ مَنْ فَا يَعْذَلُقُ مَا يَشَاء

اللام في «لقد كفر» جواب القسم والتقدير: اقسم بالله لقد كفر الذين قالوا: كفّرهم الله لهذا القول لأنّهم قالوا على وجه التديّن والاعتقاد ووصفوا المسيح وهو محدث بصفات القديم وقالوا: إله، وكلّ من كان كذلك كان كافرا البتّة فإنّهم جعلوا مخلوقة وعبده هو تعالى.

وهاهنا مسألة وهي أنَّ أحدا من النصارى لا يقول: «إنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ» إذا سألتهم فكيف يكون ذلك؟ والجواب أنَّهم وإن كانوا لاَّ يصرّحون بعضهم بهذا القول الشنيع إلَّا أنَّ حاصل مذهبهم ليس إلَّا ذلك.

وبيان ذلك أن اليعقوبيّة منهم يقولون بأن عيسى حلّ فيه جزء من الإلهيّة وكثيرا من الحلوليّة يقولون: إن اللّه يحلّ في بدن إنسان معيّن أو في روحه وبعض النصارى بل الكلّ يقولون: إن اقنوم الكلمة اتّحد بعيسى لللهِ. فاقنوم الكلمة إمّا أن يكون ذاتا أو صفة فإن كان ذاتا فذات الله قد حلّت في عيسى واتّحدت بعيسى فيكون عيسى هو الإله على هذا القول. وإن قلنا: إن الاقنوم عبارة عن الصفة فانتقال الصفة من ذات إلى ذات أخرى لو فرضنا أنّه معقول فانتقال اقنوم العلم مثلا عن ذات اللّه إلى عيسى يلزم خلوّ ذات اللّه عن العلم ومن لم يكن عالما لم يكن إلها فحيننذ يكون الإله عيسى فئبت أن النصارى قالوا: إن اللّه هو المسيح بن مريم. والحلول والاتّحاد باطل. قال الشيخ سديد الدين محمود الحمصيّ أو أبوه في فساد القول بوحدة الوجود وتحريره وبيانه بأنّه تعالى لو كان وجوده عين وجود خلقه ولا شكّ في قعود أفراد الممكنات يوم انقسام ذاته تعالى وحينئذ إمّا أن يكون كلّ واحد من أجزائه تعالى إلها فيلزم تعدّد الآلهة وهو كفر وشرك أو لا يكون فتوقّف إلهيّته تعالى على اجتماع الأجزاء والاجتماع يحتاج إلى جامع ومؤلّف وهو إمّا ذاته تعالى فيلزم كونه إلها قبل كونه إلها هذا خلف، وإمّا غيره فيلزم توقّفه في إلهيّته على غيره فيكون ممكنا مع كونه واجبا وهذا خلف فلمّا أذى القول بالاتّحاد إلى واحد هذه المحالات وجب كونه فاسدا ومحالا.

القول بقولة: «قَمَن يَمْلِكُ مِنَ ٱللَّهِ شَيْمًا ﴾ فاحتج سبحانه على فساد هذا القول بقوله: «قل» يا محمد: ﴿فَمَن يَمْلِكُ مِنَ ٱللَّهِ ﴾ وهذه جملة شرطية القول بقوله: «قل» يا محمد: ﴿فَمَن يَمْلِكُ مِنَ ٱللَهِ ﴾ وهذه جملة شرطية قدّم فيها الجزاء على الشرط والتقدير: إن أراد أن يهلك المسيح بن مريم وأمّه ومن في الأرض جميعا فمن ذا الّذي يقدر على دفعه ويمنعه عن إرادته؟

والمراد من قوله: ﴿وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعُ ﴾ يعني: إنّ عيسى مشاكل لمن في الأرض في الصورة والخلقة والتركيب والتغيّر، ولمّا كان الله خالقا للكلّ وجب أن يكون خالقا لعيسى أيضا.

﴿ وَلِنَهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ وقال: ﴿ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ بعد ذكر السماوات والأرض ولم يقل: بينهن، أراد الصنفين ﴿ يَخْلُقُ مَا يَشَآهُ ﴾ أن يخلقه فإن شاء خلق من ذكر وأنثى وإن شاء خلق من أنثى بغير ذكر ولا يلزم بكون المسيح خلق من غير ذكر أن يكون إلها.

﴿وَأَلَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ فقول النصارى: «إنّ الله اتّحد بالمسيح فصار الناسوت لاهوتا يجب أن يتّخذ إلها ويعبد» غلط.<sup>(١)</sup> ثمّ حكى سبحانه

١\_ مجمع البيان، ج ٢، ص ٢٩١.

عن الفريقين من أهل الكتاب ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَكَرَىٰ غَنْ ٱبْنَتَوْا ٱللَّهِ وَأَحِبَّتَوُهُ ﴾ فقالت اليهود: نحن أشياع ابنه عزير. وقالت النصارى: نحن أشياع ابنه المسيح.<sup>(۱)</sup> وحاصل المعنى: نحن من الله بمنزله الأبناء للآباء وقرينا منه كقرب الولد لوالده وغضب الله علينا كغضب الرجل على ولده ويدعون أن لهم فضلا ومرتبة عند الله على سائر الخلق.

فردَ سبحانه عليهم ذلك ﴿قُلْ﴾ يا محمّد إلزاما لهم ﴿فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِدُنُوبِكُم ﴾ أي: إن صحّ ما زعمتم فلأيّ شيء يعذّبكم في الدنيا بالقتل والأسر والمسخ؟ وقد اعترفتم بأنّه سيعذّبكم في الآخرة أيّاما معدودة بعدد أيّام عبادتكم العجل.

إِنَّلُ اللَّهُ لَسَتَم كَذَلْكُ ﴿ أَنْتُم بَشَرٌ مِتَنْ خَلَقَ ﴾ من جنس ما خلق الله
 كسائر الناس من غير مزيّة لكم عليهم ﴿ يَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ ﴾ أن يغفر له من
 أولنكم المخلوقين وهم الّذين آمنوا بالله وبرسله ﴿ وَيُعَذِبُ مَن يَشَآهُ ﴾ أن يعفر له من
 يعذّبه منهم وهم الّذين كفروا به وبرسله.

فَوْوَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ من الموجودات لا ينتمي إليه تعالى شيء منها إلّا بالمملوكيّة والعبوديّة يتصرّف في ملكه كيف يشاء إيجادا وإعداما وإماتة وإثابة وتعذيبا فإنّى لهم ادّعاء ما زعموا؟ فَوَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ في الآخرة خاصّة لا إلي غيره فيجازي المحسن والمسيء بما يستدعيه عمله وليست المحبّة بالدعوى بل لها علامات.

قال الشاعر: تعصي الإله وأنت تظهر حبّه هذا لعمري في الفعـال سديع لو كان حبّك صـادقا لأطعتـه إنّ المحبّ لمن يحبّ مطيـع

١- تفسير أبي السعود، ج ٣. ص ٢٠، وأيضاً تفسير الألوسي، ج ٦. ص ١٠٠.

فإذا كان المصير إليه في الثواب والعقاب فطوبى لعبد تفكّر في عاقبة أمره فرغب في الزهد والطاعة قبل مضيّ الوقت.<sup>(١)</sup>

حكي أن رجلا أتى إلى صائغ يسأله الميزان ليزن رضاض ذهب له فقال الصائغ: اذهب فإنّه ليس لي غربال، فقال الرجل: لا تسخر بي انت الميزان، فقال: إنّما قلت الصحيح ليس بي مكنة، قال الرجل: أطلب منك الميزان وأنت تجيبني بما يضحك منه، فقال: قلت الصحيح لأنّك شيخ مرتعش فعند الوزن يتفرّق رضاضك من يدك بسبب ارتعاشك فيسقط إلي التراب فتحتاج إلى المكنة والغربال للتخليص فقلت لك ما تحتاج إليه ويؤول أمرك.

يَتَأَهَّلُ الْكِنَكِ فَدَ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَنْزَقِ مِنَ ٱلرُّسُلِ أَن تَقُولُوا مَا جَاءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَاءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ()

خاطب سبحانه أهل الكتاب لإلزامهم الحجّة برسول الله واستعطافهم فقال: ﴿ يَتَأَهَلَ آلَكِنَنِ فَدَ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا ﴾ يعني محمّدﷺ يوضح لكم الشريعة وأعلام الدين، وفيه دلالة على أنّه سبحانه اختصّه من العلم بما ليس مع غيره ﴿ عَلَنَ فَتَرَةٍ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ أي: على انقطاع ودروس من الأنبياء والكتب.

وفيه دلالة على أنّ زمان الفترة لم تكن فيه نبيّ. وكان الفترة بين عيسى ومحمّدﷺ وكانت النبوّة متّصلة قبل ذلك في بني إسرائيل وسمّيت المدّة فترة لفتور الدواعي في العمل بتلك الشرائع، وفتر الشيء فتورا إذا سكنت حركته. لاَتَ تَتَجُرُونَ كُرْ مَا الله السرائع، وفتر الشيء فتورا إذا سكنت حركته.

أَن تَقُولُوا ٢ تعليل لمجيء الرسول على تقدير حذف المضاف أي:

١\_ قال المولويّ:

ز ابتسداى كــار آخــر را ببــين تا نباشى تو پشيمان يوم دين المعنى: انظر: إلى نهايات الأمور منذ البداية، كي لا تكون نادماً يوم القيامة. كراهة أن تقولوا عن تفريطكم في مراعاة أحكام الدين ﴿مَا جَاَمَنَا مِنْ بَشِيرٍ ﴾ يبشَرنا بالجنّة ﴿وَلَا نَذِيرٍ ﴾ بالعقاب على المعصية فقطع عنهم عذرهم بإرسال رسوله وهو محمّد يبشّر كلّ مطيع بالثواب ويخوّف كل عاص بالعقاب.

وَوَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَىّر قَدِيرٌ ﴾ فيقدر على الإرسال تترى كما فعل بين موسى وعيسى حيث كان بينهما ألف وسبعمائة سنة وألف نبي وعلى الإرسال بعد الفترة كما فعله بين عيسى ومحمد حيث كان بينهما ستّمائة وتسعون سنة أو خمسمائة وست وأربعون سنة<sup>(۱)</sup> وأربعة أنبياء \_على قول \_ ثلاثة من بني إسرائيل وواحد من العرب اسمه خالد بن سنان العبسيّ. وقيل: لم يكن بعد عيسى إلا محمد الشيخ وهو الأنسب بما يظهر من معنى الفترة من التنوين من التفخيم اللائق بمقام الامتنان عليهم بأن الرسول قد بعث إليهم عند كمال حاجتهم إليه بسبب مضيّ دهر طويل بعد انقطاع الوحي ليعدّوه أعظم نعمة من الله.

وَإِذ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ. يَنَقَوْمِ أَذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذَ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَآة وَجَعَكَكُم تُمُلُوكًا وَءَاتَنكُم مَّالَم يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ ٱلْعَالِمِينَ ﴾ يَقَوْمِ أَدْخُلُوا ٱلأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ ٱلَتِيكَنُبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا نَرْنَدُواْ عَلَىٰ أَدْبَارِكُمْ فَنَنقَلِبُواْ خَسِرِينَ

بيّن سبحانه صنع اليهود في المخالفة لنبيّهم تسلية لنبيّناتلك فقال: «واذكر يا محمّد لأهل الكتاب ما حدت وقت قول مومى لبني إسرانيل ناصحا لهم»: ﴿يَنَقَوْمِ ٱذْكُرُواْ يَعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيَّكُمْ ﴾ وإنعامه ﴿إِذَ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَآةً ﴾ من أقربائكم فأشدكم وشرّفكم بهم ولم يبعث في أمّة من الأمم ما بعث في بني

١- الفترة بينهما للمنظرة تأسيساً على التاريخين المشهورين بالميلادى والهجري يقرب من ستمائة وعشر سنين. وفي رواية الربيع فيما سأله نافع مولى عمر عن ابن. جعفر للتي فقال: أخبرني كم يعشر سنين. وفي محمد من سنة؟ فقال: فأخبرك بقولي أو بقولك؟ قال: أخبرني بالقولين، جميعاً قال: أما في قولي فخمسمائة سنة وأما في قولك فستمائة سنة». البرهان (ج ١، ص ٤٥٥).

إسرائيل من الأنبياء ولا شرف أعظم من النبوة. ﴿وَجَعَكَكُم مُّلُوًّا ﴾ أي: جعل فيكم أو منكم ملوكا كثيرة، وقيل: معناه وجعلكم أحرار تملكون أنفسكم بعد ما كنتم في أيدي القبط في مملكة فرعون بمنزلة أهل الجزية.

قال ابن عبّاس: يعنى: أصحاب خدم وحشم وكانوا أوّل من ملك الخدم ولم يكن لمن قبلهم خدم.

﴿وَءَاتَـنَكُم مَّا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِّنَ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ من فلق البحر وإغراق العدوّ وتظليل الغمام وإنزال المنِّ والسلوى وغير ذلك من الأمور العظام، والمراد بالعالمين الأمم الخالية إلى زمانهم.

﴿ يَنَقَوْمِ أَدْخُلُوا ٱلْأَرْضَ ٱلْمُعَدَّسَةَ ﴾ هي أرض بيت المقدس قدست وطهرت من الشرك وأصل التقدَّس التطهِّر ومنه قيل للسطل الَّذي بتطهُّر به: القدس، ومنه تقديس الله وهو تنزيهه عمّا لا يليق به ﴿ ٱلَّتِي كَنَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ ﴾ في اللوح المحفوظ أنَّها يكون سكنا لكم إن آمنتم وأطعتم لقوله تعالى لهم بهم ما عصوا: ﴿ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةً عَلَيْهِمْ ﴾ (١)

﴿وَلَا نَرْبَدُوا ﴾ أي: لا ترجعوا ﴿عَلَىٰ أَدْبَادِكُمْ ﴾ أي: مدبرين خوفا من الجبابرة فهو حال من «فاعل ترتدوا» ﴿فَنَنقَلِبُوا ﴾ وتنصرفوا حال كونهم الخيرينَ کے مغبونين بفوات ثواب الدارين.

ومجمل القصّة أنّه لمّا عبر موسى وبنو إسرائيل البحر وهلك الفرعون أمرهم الله بدخول الأرض المقدسة وكان الأمر عزيمة كما أمروا بالصلاة فلمتا نزلوا على نهر الأردن خافوا عن الدخول فبعث من كلِّ سبط رجلًا وهم الَذِين ذكر الله في قوله: ﴿وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ أَثْنَى عَشَرَ نَقِيبًا ﴾.

فعاينوا من عظم شأن الجبابرة وقوتهم وأجسامهم شيئا عجيبا فرجعوا

۱\_ سورة المائدة: ۲۱.

إلى بني إسرائيل فأخبروا موسى بذلك فأمرهم موسى أن يكتموا ذلك فوفى ونصح اثنان منهم وهما يوشع بن نون من سبط ابن يامين أو سبط يوسف والثاني كالب ابن يوفنا من سبط يهودا وعصى العشرة وأخبروا بذلك \_ وقيل: كتم الخمسة منهم وأظهر الباقون \_ وفشى الخبر في الناس فقالوا: إن دخلنا عليهم تكون نساؤنا وأهلينا غنيمة لهم وهموا بالانصراف إلى مصر وهموا بيوشع وكالب وأرادوا أن يرجموهما بالحجارة فاغتاظ لذلك موسى وقال: فرَبِّ إِنَى لَآ أَمَيْكُ إِلَا نَفَسِى وَأَخِى كَمَ.

فأوحى الله إليه أنّهم سيتيهون في الأرض أربعين سنة وإنّما يخرج منهم من لم يعص الله في ذلك فبقوا في التيه أربعين سنة في ستّة عشر فرسخا أو تسعة فراسخ وهم ستّمائة ألف مقاتل لا تنخرق ثيابهم ونزل عليهم المنّ والسلوى.

وماتت النقباء غير يوشع بن نون وكالب ومات أكثرهم ونشأ ذراريهم فخرجوا إلى حرب أريحا وفتحوها.

واختلفوا فيمن فتحها فقيل: فتحها موسى ويوشع على مقدّمته. وقيل: فتحها يوشع بعد موت موسى وكان قد توفّي وبعثه الله نبيّا.

روي أنَّهم كانوا في المحاربة فغابت الشمس فدعا يوشع فردَ اللَّه عليهم الشمس حتَّى فتحوا أريحا قبل أن تدخل ليلة السبت.<sup>(1)</sup>

وقيل: كانت وفات موسى وهارون في التيه وتوفّي هارون قبل موسى بسنة وكان عمر موسى مائة وعشرين سنة في ملك أفريدون ومنوچهر وكان عمر يوشع مائة وست وعشرين سنة وبقي بعد وفات موسى مدبّرا لأمر بني إسرائيل سبعا وعشرين سنة.

۱- بحارالأنوار، ج ۱۳، ص ۱۷۰، مجمع البیان، ج ۳، ص ۳۰۹.

قَالُواْ يَنْمُوسَىٰ إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَن نَّدَخُلُهُمَا حَتَّى يَخْرُجُواْ مِنْهُمَا فَإِن يَخْرُجُواْ مِنْهَا فَإِنَّا دَخِلُونَ () قَالَ رَجُلَانِ مِنَ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا ٱدْخُلُواْ عَلَيْهِمُ ٱلْبَابِ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَلِبُونَ وَعَلَى ٱللَّهِ فَنَوَكَلُوا إِن كُنتُه مَوْمِنِينَ () قَالُواْ يَنْمُوسَىٰ إِنَا لَن نَدْخُلُهَا أَبَدَا مَا دَامُوا فِيهَا فَاذَهَبَ آَنتَ وَرَبُكَ فَقَدَيْلَا إِنَا كُنتُهُ عَلَيْهِمُ الْبَابِ فَالَهُ عَلَيْهِمُ الْمَا مِنْهُمُ

ذكر سبحانه جواب القوم ﴿ قَالُوا ﴾ يعني: بني إسرائيل ﴿ يَمُوسَى إِنَّ فِيهَا ﴾ أي: في الأرض المقدّسة ﴿قَوْمًا ﴾ وجماعة ﴿ جَبَادِينَ ﴾ شديدي البطش والبأس. والجبّار هو الّذي لا يبال بالقهر والاستيلاء وأصله في النخل وهو ما طال وفات اليد ولم تنله.

قال ابن عبّاس: بلغ من جبريّة هؤلاء القوم أنّه لمّا بعث موسى من قومه اثني عشر نقيبا ليخبروه خبرهم رآهم رجل من الجبّارين يقال له عوج فأخذهم في كمّه مع فاكهة كان يحملها من بستانه وأتى بهم إلى الملك فنشرهم بين يديه وقال للملك تعجّبا منهم: هؤلاء يريدون قتالنا! فقال الملك لهم: ارجعوا إلى صاحبكم فأخبروه خبرنا.

قال مجاهد: وكان فاكهتهم لا يقدر على حمل عنقود منها خمسة رجال من غيرهم بالخشب ويدخل في قشر رمّانة خمسة رجال.<sup>(1)</sup>

أقول: إن صحّ ما قاله مجاهد فلعلّ ثمار أشجارهم غير متذلّية بل منبسطة على الأرض كالقرع والبطّيخ وإلّا كيف يتحمّل الغصن الناعم هذا الحمل الثقيل ولو كان الغصن في غاية الغلظ؟ وكان طول سرير عوج الّذي ينام عليه ثمانمائة ذراع.<sup>(٢)</sup>

١ـ التبيان، ج ٣. ص ٤٨٥، وأيضاً مجمع البيان، ج ٣. ص ٣١٠، ورواء المجلسي في البحار، ج ١٣، ص ١٧٠. ٢\_ هذا وأشباهه مما يقال في العمالقة مما يصعب على الطبع السليم أن يقيلها والتاريخ لايساعدها الميزان. ﴿ وَإِنَّا لَن نَدَخُلُهُمَا ﴾ لقتالهم ﴿ حَتَى يَخْرُجُوا مِنْهَمَا فَإِن يَخْرُجُوا ﴾ يعني جبّارين فإنّه لا طاقة لنا بإخراجهم منها فإن خرجوا منها بسبب من الأسباب التي لا تعلّق لنا بها ﴿ فَإِنَّا دَخِلُونَ ﴾ حيننذ.

فَالَ رَجُلَانِ ﴾ كَأْنُه قيل: هل اتّفقوا على ذلك أو خالفهم البعض فقيل قال: رجلان وهما كالب ويوشع ﴿مِنَ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ ﴾ الله ويتّقونه في مخالفة أمره وهو صفة لرجلان ﴿ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمًا ﴾ بالنشب والوقوف والثقة بوعده وهو صفة لرجلان ﴿ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمًا ﴾ بالنشب والوقوف والثقة بوعده وهو صفة لرجلان ﴿ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمًا ﴾ بالنشب والوقوف والثقة الموعده وهو صفة لرجلان ﴿ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمًا ﴾ بالنشب والوقوف والثقة بوعده وهو صفة لرجلان ﴿ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ أَلَابَ ﴾ بالنشب والوقوف والثقة بوعده وهو صفة لرجلان ﴿ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ البَابِ بلد الموعده وهو صفة لرجلان ﴿ أَنْعَمَ مَاللَهُ عَلَيْهِمُ أَلَابَ ﴾ بالنشب والوقوف والثقة بوعده وهو صفة ثانية لرجلان المؤاذ أَنْعَمَ أَلَابُهُ عَلَيْهِمُ أَلَابَ ﴾ أي أي الصحراء لئلا الجبارين وهو أريحا أي: باغترهم وامنعوهم من البروز إلى الصحراء لئلا يجدوا للحرب مجالا ﴿ فَإِذَا دَخَتَتُمُوهُ ﴾ أي: باب بلدهم وهم فيه ﴿ فَإِنَّا شاهدناهم أن قلوبهم ضعيفة وإن غَلَيْهُمُ أَلَابَ أَلَابَ بالذي أَلَابَ إلَهُ أَلَابَ كَانَهُ مَا أَلَابَ أَلَابَ بلذ أَوْ أَلَهُمُ أَلَابَ بلذهم وهم فيه أَلَابَ بلدهم وهم فيه فَالَةً عَلَيْهُمُ أَلَهُ عَلَيْهُمُ أَلَهُ أَلَابُونَا المحراء لئلاً الحرب مجالا إلَيْهُمُ أَلَابَ مَاهدناهم أن قلوبهم ضعيفة وإن عَلَيْهُونَ كُولُونَ أَلَابُ أَلَابُ مَاهدناهم أن قلوبهم ضعيفة وإن عَلَابُونَ أَحْدَابُونَ أَلَابُ أَلَابُ مَاهدناهم أن قلوبهم ضعيفة وإن عَلَابُونَ أَلَابُ أَحْدَابُونَ أَلَابُ أَلَابُ أَلَابُ أَلَابُ مَاهدناهم أَنْ قلوبهم ضعيفة وإن كابُن أَلَابُ أَنْ قُلُوبُ أَلَابُ أَلَابُ أَلَابُ أَلَابُ أَلَابُ أَلَابُ أَلُوبُ أَلَا أَلَابُ أَلُهُ أَلَابُ أَلَابُ أَلُوبُ أَلَابُ أَلَابُ أَلَابُ أَلَابُ أَلُهُ أَلُبُهُمُ أَلُهُ أَلُوبُ أَلُبُ أَلُوبُ أَلُوبُ أَلُوبُ أَلُهُ أَلَابُ أُلُبُ أُلُبُهُمُ أُلُبُ أُلُبُوبُ أَلُوبُ أَلُبُ أَلُوبُهُمُ أَلُنُهُ أَلُوبُ أُلُبُهُ أَلُبُهُ أُلُبُ أُلُبُهُ أُلُبُوبُ أَلُبُهُ أَلُبُوبُ أُلُبُهُ أُلُبُهُ أَلُه

﴿وَعَلَى ٱللَّهِ ﴾ خاصَّة ﴿فَنَوَكَلُوا ﴾ في نصرة اللَّه عليهم ﴿إِن كُنْتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ به تعالى مصدقين بوعده.

أَنَّالُوا ﴾ غير مبالين بقول ذينك الرجلين مصرين على القول الأول (يَنُهُومَنَ إِنَّا لَن نَدَخُلَهَمَ ﴾ أي: أرض الجبابرة ﴿ أَبَدُا ﴾ دهرا طويلا ﴿ مَا دَامُوا فِيهَمَا ﴾ أي: في أرضهم، وإنّما قالوا ذلك لأنّهم جبنوا وخافوا من قتالهم ولم يثقوا بوعد الله بالنصرة عليهم.

فَأَذْهَبَ الله الفاء فصيحة أي: فإذا كان الأمر كذلك فاذهب 
 فَأَنَدُهُ الله الله الفاء فصيحة أي: فإذا كان الأمر كذلك فاذهب 
 فَرَرُبُكَ فَقَدَتِلاً الله أي: فقاتلاهم 
 فَإِنَا هَنهُنا فَعَدُوكَ الله إلى أن تظفر بهم 
 وَرَبُكَ فَقَدَتِلاً الله أي: فقاتلاهم 
 فَإِنّا هَذَا القول لعدم الوثوق بمواعيد الله أو أنّهم 
 كانوا مشبّهة ولذلك عبدوا العجل.

قَالَ رَبِّ إِنِّي لَآ أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِى وَأَخِى ۖ فَأَفْرُقَ بَيْنَنَا وَبَيْنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَنسِقِينَ ۞ قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةُ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةُ يَتِيهُونَ فِى ٱلأَرْضِ فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِفِينَ۞

قال موسى لمّا رأى منهم من المخالفة على طريقة البثّ والشكوى إلى الله مع رقّة القلب الّتي بمثلها يستجلب الرحمة وتستنزل النصرة ﴿رَبِّ إِنِّى لَاَ أَمْلِكُ إِلَا نَفْسِى وَأَخِى ﴾ من حيث الطاعة ﴿فَافَرُقَ بَيْنَنَا ﴾ يريد نفسه وأخاه ﴿وَبَيْنَ الْفَوَمِ آلْفَنسِقِينَ ﴾ يريد الّذين عصوه وخالفوه.

الله تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا ﴾ أي: الأرض المقدّسة ﴿ مُحَرَّمَةً عَلَيْهِمْ ﴾ لا يدخلونها ولا يملكونها ﴿ آرَبَعِينَ سَنَةً ﴾ ظرف لمحرّمة أي: التحريم موقّت بهذه المدة لا مؤبّدا فلا يكون مناف لقوله: ﴿ كَتَبَ اللهُ لَكُمْ ﴾ ولا بمعنى أن كلّهم يدخلونها بعد المدة بل يدخلها من بقي منهم بعد هذه المدة لأن أكثرهم ماتوا في التيه ﴿ يَتِيهُونَ فِيها.

فَفَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْفَوْمِ ٱلْمَنْسِفِينَ ﴾ ولا تحزن روي أنّ موسى ندم على دعائه عليهم فقيل: لا تندم ولا تحزن عليهم فإنّهم أحقاء بذلك. فلبثوا أربعين سنة في ستّة فراسخ وهم ستّمائة ألف مقاتل وكانوا يسرون جادين كلّ يوم فإذا أمسوا كانوا في الموضع الذي ارتحلوا منه وكان الغمام يظلّهم من حرّ الشمس ويطلع بالليل عمود من نور يضيء لهم وينزل عليهم المن والسلوى ولا تطول شعورهم وإذا ولد لهم مولود كان عليه ثوب كالظفر يطول بطوله وماؤهم من الحجر الذي يحملونه، وهذه الإنعامات عليهم مع أنهم معاقبون لما أنّ عقابهم كان بطريق العزل والتأديب.

واختلف في أنّ موسى وهارون هل كانا في التيه مع بني إسرائيل أم

۳٥٨.....

لا؟ فقال الأكثر: إن كانا في التيه لكن كان لهما روح وسلامة كالنار لإبراهيم وملائكة العذاب مع أنّ شأن النار الإحراق ولا نقول: إنّهما عذّبا في التيه حتّى يقال: إنّ الأنبياء لا يعذّبون بعذاب الله.

ثمَّ إنَّه قيل: إنَّ موسى خرج من التيه بعد أربعين سنة وسار بمن بقي من بني إسرائيل إلى أريحا وكان يوشع بن نون على مقدّمته فحارب الجبابرة وفتحها وأقام بها ما شاء الله ثمَّ قبضه الله ولا يعلم قبره، وهذا أصحَ الأقوال لاتَّفاق العلماء على أنَّ عوج قتله موسى.

وأمًا القول في هارون قال السدّيّ: إنّ الله أوحى إلى موسى أنّي متوفّي هارون فائت به جبل كذا وكذا، فانطلق موسى وهارون نحو ذلك الجبل فإذا هما بشجرة لم ير مثلها فإذا بيت مبنيّ وفيه سرير عليه فرش وإذا فيه ريح طيبة فلما نظر هارون إلى ذلك أعجبه فقال: «يا مومى إنّي احبّ أن أنام على هذا السرير»، قال: «نم»، فلما نام هارون جاء ملك الموت فقال هارون: «يا مومى خدعتني»، فلما قبض رفع البيت وذهبت تلك الشجرة ورفع السرير به إلى السماء فلما رجع موسى إلى بني إسرائيل وليس معه هارون قالوا: إنّ موسى قتل هارون وحسده على حبّ بني إسرائيل إيّاه.<sup>(1)</sup> فقال لهم موسى: «ويحكم كان أخي أفتروني أقتل أخي؟» فلما كثروا عليه صلّى ركعتين ثمّ دعا فنزل السرير حتّى نظروا إليه بين السماء والأرض فصدتقوه.

قال الحقّيّ في «روح البيان»: وعن عليّ بن أبي طالبﷺ قال: «صعد موسى وهارون الجبل فقال بنو إسرائيل: أنت قتلته، فآذوه فأمر الله الملائكة فحملوه حتّى مرّوا به على بني إسرائيل وتكلّمت الملائكة بموته حتّى عرفت بنو إسرائيل أنه قد مات فبرّاه الله ممّا قالوا: ثمّ إنّ الملائكة حملوه ودفنوه فلم يطّلع على موضع قبرة إلّا

١- تفسير البغوي، ج ٢، ص ٢٦.

الرخم فجعله الله أصبّ وأبكم». <sup>(١)</sup>

وقال عمرو بن ميمونة: مات هارون وموسى في التيه مات هارون قبل موسى، وأمّا وفات موسى قال وهب بن منبّه: خرج موسى لبعض حاجاته فمرّ برهط من الملائكة يحفرون قبرا لم ير شيئا قطّ أحسن منه من البهجة والنضرة، فقال لهم: «يا ملائكة الله لمن تحفر هذا القبر؟» فقالوا: «لعبد كريم على ربّه»، فقال موسى: «إنّ لهذا العبد عند الله منزلة فما رأيت مضجعا أحسن من هذا»، قالوا: «يا كليم الله أتحب أن يكون لك»، قال: ووددت»، قالوا: فأنزل واضطجع فيه وتوجّه إلى ربّك. قال: فاضطجع فيه وتوجّه إلى ربّه ثمّ تنفّس أسهل نفس قبض الله روحه ثمّ سوّت الملائكة عليه التراب. وقيل: إنّ ملك الموت أتاه بنفًاحة من الجنّة فشمها فقبض روحه.

وروي أن يوشع بن نون رآه بعد موته في المنام فقال: كيف وجدت الموت؟ قال: موسى: «كشاة تسلخ وهي حيه».<sup>(٢)</sup> وبالجملة فبعد مضيّ الأربعين امر يوشع بقتال الجبابرة فتوجّه ببني إسرائيل إلى أريحا معه تابوت العهد فأحاط بمدينة أريحا ستّة أشهر فلمًا كان السابع نفخوا في القرون وضج صيحة واحدة فسقط سور المدينة ودخلوا فقاتلوا الجبّارين فهزموهم وهجموا عليهم يقتلونهم وكان القتال يوم الجمعة فبقيت بقيّة منهم وكادت الشمس تغرب وتدخل ليلة السبت فقال يوشع بن نون: اللهم اردد الشمس عليّ، وقال الشمس: إنّك في طاعة الله وأنا في طاعة الله. فسأل الله الشمس أن يقف والقمر أن يقيم حتّى ننتقم من أعداء الله قبل دخول السبت، فردّت عليه الشمس وزيد في النهار ساعة حتّى قتلهم أجمعين ويتّبع ملوك الشام ؟

> ١\_ المستدرك، ج ٢، ص ٥٧٩، الدرالمنثور، ج ٥، ص ٢٢٣. ٢\_ تفسير الثعلبي، ج ٤، ص ٤٧، وتفسير القرطبي، ج ٦، ص ١٣٣.

فاستباح منهم أحدا وثلاثين ملكا حتّى غلب على جميع أرض الشام وصارت لبني إسرائيل ؛ وفرّق عمّاله في نواحيها وجمع الغنائم فلم تنزل النار فأوحى الله إلى يوشع: أنّ فيها غلولاً فمرهم أن يبايعوك فبايعوه فالتصقت يد رجل منهم بيده فقال: هلم ما عندك. فأتاه برأس ثور من ذهب مكلّل بالجواهر الثمينة وكان قد غلّه فجعله في القربان وجعل الرجل معه فجاءت النار فأكلت الرجل والقربان، ثمّ مات يوشع ودفن في جبل إفرائيم.

هنا ينتهي الجزء الثالث من الكتاب. وهو مشتمل على ٣٧ آية من سورة آل عمران (١٦٣ ــ ٢٠٠) وتمام سورة النساء و٢٦ آية من سورة المائدة ولله الحمد والمنّة.

# فهرس الأحاديث

# (أ)

| *17              | إذا أرسلت الكلب المعلَّم فاذكر اسم اللَّه عليه        |
|------------------|-------------------------------------------------------|
| ينغسه            | إذاأكل الكلب من الصيد فلا تأكل منه فإنّما أسبك على    |
| 181              | إذاأنعم الله على عبده نعمة أحبّ أن يرى أثرها عليه     |
| ۲٥٦              | إذاسمعت الرجل يجحد الحقّو يكذب به ويقع في أهله        |
| 177              | اسق أرضك ثمّ أرسل الماء إلى أرض جارك                  |
| 111              | أعظم الكباتر سبع                                      |
| فموس ۱۲۸         | أكبر الكبائر الإشراك باللهوعقوق الوالدين واليمين ال   |
| ۱۷۵              | أكثرواذكر هادم اللذّات                                |
| 100              | أمر الله كل واحدامن الاثمة أن يسلم الأمر إلى من بعد   |
| أو تطرف عينه ۳۰۹ | أنأدنى مايدرك به الذكاة أن تدركه يتحرك اذنه أو ذنبه   |
| ۷۲               | إنَّ آكل مال اليتيم ظلماسيدركه وبال ذلك من عقبه .     |
| ۲۰٤              | إنَّ الأرض تقبل من هو شرّ من محلم صاحبكم              |
| ۳۱۱              | أنَّ الأزلام عشرة سبعة لها أنصباء                     |
| ٨٠               | أنَّ الضرار في الوصيّة من الكبائر                     |
| Y•Y              | إِنَّ اللَّه فَضِّل الجماهدين على القاعدين سبعين درجة |
| ٥٩               | إنَّ اليتيم إذا ضرب اهتزَّ العرش لبكائه فيقول الله    |
| ۲۳۸              | أن تعبدالله كأنَّك تراه فإن لم تكن تراه فإنَّه يراك   |

| المتعلقة العالم | ۲۲۳.                                                           |
|-----------------|----------------------------------------------------------------|
| ۳۹              | أنَّ رسول اللَّه كان إذاقام من الليل يسوك ثمّ ينظر إلى السماء  |
|                 | إنَّ من أمَّتي لرجالا الإيمان في قلوتهم أثبت من الجبال الرواسي |
|                 | -<br>إِنَّ من نعمتي على أمّتك ألي قصرت أعمارهم                 |
| ٥٠              | أناحبيب اللهولافخر وأناحامل لواه الحمديوم القيامة              |
| ***             | أتمارجل قام إلى وضوئه يريد الصلاة ثم غسل كفّيد نزلت            |
| ٦١              | أيماعبدتزوج بغير إنن مولا مفهو عاهر                            |
|                 | أيتها الناس لايشغلكم المصمون في الرزق عن المعروض عليكم من العد |

# (ب)

| ٨٥ |  | ةورجمبالحجارة | ب بالثيّب جلدمات | يهب عام والثيد | جلدمائةوتغ | بالبكر | البكر |
|----|--|---------------|------------------|----------------|------------|--------|-------|
|----|--|---------------|------------------|----------------|------------|--------|-------|

### (ت)

| ٤٣  | تفكّر ساعة خير من عبادة ستّين سنة      |
|-----|----------------------------------------|
| ٤١  | تفكّروا في الخلق ولا تفكّروا في الخالق |
| ۷۳  |                                        |
| 171 |                                        |

# (ث)

| ٦٣ | كعمر الدنياسبعمرّات . | ون في جهنّم آ | ثلاثةمن أمتي يكونه |
|----|-----------------------|---------------|--------------------|
|----|-----------------------|---------------|--------------------|

# (5)

| لل | جهادالمرأة حسن التبغ |
|----|----------------------|
|----|----------------------|

### (<sub>2</sub>)

| 117          | حبّ الدنيارأس كلّ خطيئة                                               |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------|
| <u>۱۱۱</u> . | الحرائر صلاح البيت والإماءهلاك البيت                                  |
| ۲٨.          | حصّنوا أموالكم بالزكاة وداووامرضاكم بالصدقة واستقبلوا البلايا بالدعاء |
| ٦            | الحمدللَه الَّذي جعلنامن ذرَّيَّة إبراهيم                             |

#### (ż)

| *1  | خير الناس من طال عمره وحسن عمله .   |
|-----|-------------------------------------|
| ١٣٤ | خير النساءامرأة إن نظرت إليهاسرّتك. |

#### (ر)

| ٣٣ | '! | ٤ | • | • | • | • | • | • | • |    | • | • | • | • | • • | •   | • | •   |   | • | • | • • | • • | • |     |     | • |     | • | • | •• |   | ••• | •  | • • | •  | • • | •  |     | • | • • |     | • |    | ••• |    | Ú   | 12 | ناة      | 2   | ب           | ۶.  | LI,  | س  | رأ, |
|----|----|---|---|---|---|---|---|---|---|----|---|---|---|---|-----|-----|---|-----|---|---|---|-----|-----|---|-----|-----|---|-----|---|---|----|---|-----|----|-----|----|-----|----|-----|---|-----|-----|---|----|-----|----|-----|----|----------|-----|-------------|-----|------|----|-----|
| ۷۲ |    | • | • | • | • | , | • | • | • | •• | • | , | , | • |     | • • | • | •   |   | • | • |     | •   | • | ••  | ••• | • | ••• | • | • | •• |   | • • | بز | 2   | ħ. | فر  | يا |     | ک | J   | باف |   | •1 | 4   | ما | قو  | بي | <u>ي</u> | سر  | <i>.</i> 12 | il, | ار   | -~ | ļ,  |
| ٥٧ |    | • | • | • | • | • | • | • |   |    |   | • | • | • |     | -   | • | ••• | • |   | • | ••  | •   | • | ••• | •   | • |     | • | • |    | • |     |    | ••• | •  |     | •  | ••• | • | ••• | • • | - | •  | J   | تر | ن ت | ۴. |          | بال | ii          | عا  | • (* |    | الر |

#### (س)

| سلوااللهمن فعمله |
|------------------|
|                  |

# (ش)

الشفاعة يحقن بما الدمويجر بما المنفعة إلى مسلم ويدفع بما المكروم عن آخر ..... ١٨٥

#### (ص)

الصوم جنَّة والصلاة قربان ..... الصوم جنَّة والصلاة قربان ....

#### (ض)

#### (ف)

| *1* | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | فرضالمسافر ركعتان غير قصر .  |
|-----|-----------------------------------------|------------------------------|
| ۳٤. | حفرة من حغر النيران                     | الفقر روضة من رياض الجنان أو |

#### ق)

| ۲٦٤ | رفدالناس | ىمافيديع | قولوافي الفاسز |
|-----|----------|----------|----------------|
|-----|----------|----------|----------------|

#### (ك)

| 44 | ىخبعضەبعضا                              | كانالقرآنيند |
|----|-----------------------------------------|--------------|
|    | المسلم حرام                             |              |
| ۳١ | سباعتمسكالصيدعلىنغسها                   | كلّشيءمن اله |
|    | "بالرحيم واعلم أنَّك كما تزرع كذلك تحصد |              |
| ٣٤ | يدي ربي قبل خلق آدم بأربعة عشر ألف عام  | كنت نورابين  |

#### (J)

| Y  | 0  | • | ••• |   |       |    |     | ••• |    | ••• | <br>•••   |     | <br>• ' | u | L,  | فرا | ۲.     | نو   | ود  | ,iL  | <b>4</b> .? | ر ا | <b>ه</b> از  |            | وا   | ِلَا | ١ţĨ         | <b>.</b> | ť   | لوق  | فرأ | ة س | المرأ     | سافر | `تــ | ł |
|----|----|---|-----|---|-------|----|-----|-----|----|-----|-----------|-----|---------|---|-----|-----|--------|------|-----|------|-------------|-----|--------------|------------|------|------|-------------|----------|-----|------|-----|-----|-----------|------|------|---|
|    |    |   |     |   |       |    |     |     |    |     |           |     |         |   |     |     |        |      |     |      |             |     |              |            |      |      |             |          |     |      |     |     | ل ا       |      |      |   |
| ٦  | ۱. |   |     | • | • • • |    | ••  |     | •• |     | <br>•••   | ••  | <br>••  | • |     | ••  | ئر     | مراث | الم | منا  | ام،         | بعا | <b>ة أ</b> ر | ھر         | ن أر | رمز  | کثر         | ني أ     | يأ  | ¢.   | أن  | جل  | اءالز     | 17   | 4    | Ł |
| 11 | ٢٨ | • |     | • | •••   |    |     | ••• |    | ••• | <br>•••   | ••• | <br>••• | • | را  | دار | ن<br>ن | بعو  | أرب | إر أ | إموا        | ĽI; | وإز          | لا,        | i.   | رائة | <u>و ہو</u> | جار      | ن-  | ļ.   | نلا | ندم | <u>∔۱</u> | خا   | يد   | Ł |
| 14 | •  |   |     | • |       | •• | ••• | ••  | •• | ••• | <br>• • • |     | <br>• • | • | • • |     |        |      |     |      | •••         | . 4 | تأبي         | بر.<br>برد | بجن  | بن ا | וצי         | رلا      | تەر | رةاب | جري | ىل؛ | الرج      | خذ   | يۇ   | Ł |

| ۳٦٥                        | فهرس الأحاديث                                                 |
|----------------------------|---------------------------------------------------------------|
| 171                        | لايۇدّي حقّ الجار إلّا من رحمه اللّه                          |
|                            | لايؤمننّعبدحتّى أكون أحبّ إليهمن نفسه                         |
| و خاصاوتروح بطانا          | لو أنَّ العبد يتوكَّل على الله حقَّ توَكَّله لجعله كالطير تغد |
| وتار فماينفعكم إلابالورع٧٣ | لوصليتم حتى تكونوا كالحنايا وصمتم حتى تكونوا كالا             |
| ۱۰۶                        | لو لا أنَّ عمر نحى عن المتعة ما ذبي إلَّا شقيٍّ               |
| ١١٧                        | ليس من الكبائر هي أعظم عندي من حبّ الدنيا                     |

## (م)

| ماالدنيا في الآخرة إلَّامثل ما يجعل أحدكم إصبعه في اليمَّ ٤٧     |
|------------------------------------------------------------------|
| ماعيد إله أبغض على اللَّه من الهوى                               |
| مامن ذي رحمه يأتي رحمه يسأله من فضل ما أعطاه اللَّه إيَّاه ٢٧    |
| مامن رجل لا يؤدّي الزكاة إلّا جعل في عنقه شجاع يوم القيامة ٢٧    |
| مامن رجل يكون له إبل أو بقر أو غنم لا يؤدّي حقّها إلّا ٢٧        |
| مامن صدقة أفضل من صدقة اللسان                                    |
| مامن عمل حسنة أسرع ثوابا من صلة الرحم                            |
| ملعون مال لا يزكَّى كلَّ عام ٢٨                                  |
| ملعون من نكح يده و ملعون من نكح بحيمة ٩٥                         |
| منابتاع شيئامن الخدم فلم يوافق شيمته                             |
| من أحبّ أن يزحزح عن النار                                        |
| من بني آدم تسعة وتسعون في النار وواحد في الجنّة                  |
| من تاب قبل، وتدبسنة تاب الله عليه ٨٨                             |
| من ترك الصلاة متعمّدا فقد برأ من ذمة الله وذمّة رسوله            |
| من تعلَّم علمالا يبتغي به وجه اللَّه ولا يتعلَّمه إلَّا ليصيب به |
| من دعا لأخيه المسلم بظهر الغيب استجيب له ١٨٥                     |

| ٣١٦.<br>المجلولية:                                                |
|-------------------------------------------------------------------|
| من فرَّبدينه من أرض إلى أرض وإن كان شبر إمن الأرض                 |
| من قتل نفسه بشيء في الدنيا عذَّب به يوم القيامة                   |
| من قرأسورة المائدة أعطي من الأجر بعدد كلّ يهوديّ ونصرانيّ         |
| من قرأ سورة المائدة في كلّ يوم خميس لم يلبس إيمانه بظلم           |
| من قرأ سورة النساء في كلّجمعة أومن من ضغطة القبر إذا دخل قبره ٥ ٥ |
| من قطع ميراثا فرضه اللَّه قطع اللَّه ميراثه من الجنَّة            |
| من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يجمعنّ ماءه في رحم أختين       |
| ىن كانت عنده مظلمة لأخيه أو شيء ٧٧                                |
| من كلَّ ألف واحدللَّه وسائرهم للنار ولإبليس                       |
| ميتتانمباحتان الجرادوالسمك                                        |

# (ن)

| 171 | ·                                     | النبيِّ رسول اللَّه ونحن الصدِّيقون والشهداء        |
|-----|---------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ۲0٩ |                                       | النجاة أن لاتخادعوا الله فيخدعكم فإنّهمن يخادع الله |
| 111 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | نزلت المائدة كملاونزل معهاسيعون ألف ملك             |

## (•)

| مجعله بصبر ا | هلمنكم من يريد أن يذهب اللَّه عنه العمي و |
|--------------|-------------------------------------------|
|--------------|-------------------------------------------|

# (و)

| <b>NAY</b> | والسلام سنَّة والجواب واجب بين المسلمين |
|------------|-----------------------------------------|
| ******     | ويلللعراقيب من النار                    |

### (ي)

| NAY   | ياأيّهاالناسأفشواالسلاموأطعمواالطعام                         |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| ۲۷    | يجعلما بخلبه من الزكاة حيّة يطوّقها في عنقه يوم القيامة      |
| نار٤٩ | يحشر أقوام يوم القيامة وأعمالهم كجبال تحامة ويؤمر بحم إلى ال |
| ۱۱۷   | اليسير من الرياء شرك                                         |

المصادر

١\_ القرآن الكريم، كتاب الله تبارك وتعالى الحي القيوم. ٢- الصحيفة السجادية، الإمام على بن الحسين المنظل (السجاد) (ت ٩٤ هـ. ق) ٣\_ الاحتجاج، الطبرسي أبو منصور أحمد بن على بن أبي طالب (ت ٥٨٨ هـ. ق). ٤\_ أحكام القرآن، الجصاص، أبي بكر أحمد بن على الرازي. ٥\_ الاختصاص، الشيخ المفيد، أبو عبدالله محمّد بن محمّد بن النعمان العكبري البغدادي (ت ٤١٣ هـ. ق). ٦\_ أسباب النزول، الواحدي، أبوالحسن على بن أحمد بن محمّد النيسابوري (ت ٤٦٨ هـ. ق). ٧\_ الإستبصار فيما اختلف من الأخبار، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ۲۰۱ هـ.ق). ٨\_ الإستبصار في نسب الصحابة الأنصار، عبدالله بن أحمد بن موفق الدين ابن قدامة (ت: ٦٢٠ هـ.ق). ٩\_ أسد الغابة في معرفة الصحابة، إبن الأثير الجزري، عزالدين على بن أبي الكرم محمّد بن محمد بن عبدالكريم الشيباني (ت ٦٣٠ هـ ق). ١٠\_ إعانه الطالبين على حل الفاظ فتح المعين، بكري المكي ابن السيد محمد شطا عمر الله الدمياطي. ١١ الألفية والنفلية، الشهيد الأول محمد بن مكي العاملي. ١٢\_ الأمالي الشيخ الطوسي، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق). ١٣ الأمثال في القرآن الكريم، ابن قيم الجوزية. 12\_بحار الأنوار، المجلسي، محمّد باقر محمّد تقى (ت ١١١٠ هـ ق). ١٥- البداية والنهاية، ابن كثير، ابو الفداء، عماد الدين اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ. ق). ١٦ بصائر الدرجات في فضائل آل محمد المنظر، الصغار، محمد بن حسن (ت ٢٩٠ هـ. ق). ١٧\_ تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي (ت ١٢٠٥ هـ. ق).

۱۸\_ تاريخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون (ت ۸۰۸ هـق).

٣ - ٢ المعالية المعالم ٢٧٠

١٩- تاريخ (الرسل والأمم والملوك)، أبو جعفر محمّد بن جرير الطبري (ت ٣١٠ هـ. ق). ٢٠ - تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ابو القاسم على بن الحسن بن هبة الله الدمشقي (ت ٥٧١ هـ. ق). ٢١- التبيان في تفسير القرآن، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق). ٢٢\_ تحرير الأحكام الشرعية على مذهب الامامية، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٧٢٦ هــق). ٢٣- التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت ٨٤١ هـ. ق). ٢٤\_ تحف العقول، ابن شعبة، أبو محمّد الحسن بن على بن الحسين الحرّاني الحلبي (ت ٣٨١ هـ. ق). ٢٥- تحفة الأحوذي (شرح جامع الترمذي)، محمد بن عبد الرحمن المباركفوري الهندي. ٢٦\_ تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٧٢٦ هــق). ٢٧- تذكرة الموضوعات، أبو الفضل محمد بن طاهر بن أحمد المقدسي. ٢٨\_ تغسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم)، محمد بن محمد العمادي أبو السعود. ٢٩- تفسير البغوي (معالم التنزيل في تفسير القرآن)، حسين بن مسعود البغوي (ت ٥١٦ هـ. ق). ٣٠- تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل و أسرار التاويل)، أبو سعيد عبد الله بن عمر الشيرازي البيضاوي (ت ٦٩١ هـ ق). ٣١\_ تفسير الثعلبي (الكشف و البيان عن تفسير القرآن)، ابو اسحاق احمد بن ابراهيم الثعلبي النيشابوري (ت ٤٣٧ هـ ق). ٣٢ تفسير الجلالين، جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي. ٣٣- تفسير روح المعاني، ابو الفضل، شهاب الدين محمود الألوسي البغدادي (ت ١٢٧٠ هـ. ق). ٣٤۔ تفسير الرازي (روض الجنان و روح الجنان في تفسيرالقرآن)، ابوالفتوح حسين بن على الرازي. ٣٥- تفسير السمرقندي (بحر العلوم)، نصر بن محمد بن احمد السمرقندي. ٣٦ التغسير الصافي، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ. ق). ٣٧\_ تفسير العياشي، ابن عياش، أبو النصر محمّد بن المسعود بن محمّد التميمي الكوفي السلمي السمرقندي (من أعلام القرن الثالث الهجري). ٣٨- تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، أبو الفداء اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ. ق). ٣٩۔ تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، القرطبي، أبو عبدالله محمّد أحمد الأنصاري (ت ٦٧١ هـ ق).

٤٠\_ تفسير القمي، القمي، أبو الحسن علي بن ابراهيم بن هاشم (ت ٣٠٧ هـ. ق).

#### المصادر..... ٢٧

٤١ـ تفسير الكشاف (الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل)، ابو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري (ت ٥٢٨ هـ ق). ٤٢\_ التفسير المنسوب الي الإمام العسكري للنل<sup>ي</sup>. 12- تفسير جوامع الجامع، فضل بن حسن الطبرسي (ت ٥٤٨ هـ. ق). ٤٤\_ تفسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، محمد بن محمد رضا القمي المشهدي. ٤٥ـ تفسير نور الثقلين، عبد على بن جمعة العروسي الحويزي (ت ١١١٢ هـ. ق). ٤٦\_ تنبيه الخواطر و نزهة النواظر المعروف بمجموعة ورام، ورام بن أبي فراس (ت ٦٠٥ هـ ق). ٤٧\_ تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبيين، شرف الاسلام بن سعيد المحسن بن كرامة (ت ٤٩٤ هـ ق). ٤٨\_ تنزية الأنبياء، الشريف المرتضي، على بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ ق). ٤٩\_ تهذيب الأحكام، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق). ٥٠ ثمار القلوب في المضاف و المنسوب، ابو منصور عبد الملك بن محمد الثعالبي النيسابوري (ت ٤٢٩ هـ. ق) ٥١- ثواب الأعمال و عقاب الأعمال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن على بن بابويه القمي (ت ۳۸۱ هـ. ق) ٥٢\_ جامع أحاديث الشيعة، السيد حسبن البروجردي، (ت ١٣٨٠ هـ. ق) ٥٣\_ جامع الأخبار، محمد بن محمد الشعيري (من اعلام القرن السادس الهجري). ٥٤ جامع البيان عن تأويل القرآن، الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ. ق). ٥٥\_ جامع السعادات، العلامة النراقي، محمد مهدي بن أبي ذر (ت ١٣٠٩ هـ. ق). ٥٦\_ جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي البصري الدوسي (ت ٣٢١ هـ. ق). ٥٧\_ الجواهر السنية في الأحاديث القدسية، محمد بن حسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ. ق). ٥٨\_ جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، محمد حسن بن باقر النجفي (ت ١٢٦٦ هـ ق). ٥٩\_ الحبل المتين في أحكام الدين، الشيخ البهائي، الشيخ محمد بن حسين العاملي (ت ١٠٣٠ هـ ق). ٦٠- الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، الشيخ يوسف البحراني (ت ١١٨٦ هـ. ق). ٦١ـ حلية الأبرار في أحوال محمّد و أله الأطهار للمظلم، السيد هاشم البحراني (ت ١١٠٧ هـ. ق). ٦٢\_ الخصال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١ هـ. ق). ٦٣\_ الدر المنثور في التفسير بالمأثور، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر (ت ٩١١ هـ. ق). ٦٤ الدعوات (سلوة الحزين)، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).

٦٥- رسائل المرتضى، الشريف المرتضى، على بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ. ق). ٦٦- روضة الواعظين و بصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٥٠٨ هـ. ق). ٦٧\_ زاد المسير في علم التفسير، عبد الرحمن بن على بن محمد بن الجوزي (ت ٥٩٧ هـ. ق). ٦٨\_ زبدة البيان في أحكام القرآن، المقدس الأردبيلي، احمد بن محمد (ت ٩٩٣ هـ. ق). ٦٩\_ سعد السعود، ابن طاورس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق). ٧٠ـ سنن ابن ماجة، ابن ماجة، أبو عبدالله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٥ هـ. ق). ٧١\_ سنن أبي داود، أبو داود السجستاني، سليمان بن الأشعث بن اسحاق بن بشير بن سداد الأزدى (ت ٢٧٥ هـ. ق). ٧٢\_ السنن الكبري، البيهقي، أبوبكر أحمد بن الحسين بن على (ت ٤٥٨ هـ. ق). ٧٢\_ سير أعلام النبلاء. الذهبي، أبو عبدالله شمس الدين محمّد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨ هـ. ق). ٧٤ـ السيرة الحلبية (انسان العيون في سيرة الأمين والمأمون)، الحلبي، على بن إبراهيم الحلبي الشافعي. ٧٥ شجرة طوبي، محمد مهدي الحائري. ٧٦- شرح احقاق الحق، السيد شهاب الدين المرعشي النجفي (ت ١٤١١ هـ. ق). ٧٧\_ شرح أصول الكافي، المولى محمد صالح المازندراني (ت ١٠٨١ هـ. ق). ٧٨\_ شرح الأزهار (المنتزع المختار من الغيث المدرار)، أحمد بن يحيى (ت ٨٤٠ هـ. ق). ٧٩\_ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، عبدالحميد بن هبة الله بن محمّد بن الحسين المدانني المعتزلي (ت ٦٥٥ هـ ق). ٨٠ شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، الحاكم الحسكاني، عبيدالله بن عبدالله بن أحمد الحذاء

الحنفي النيسابوري (من أعلام القرن المخامس الهجري) (المتوفى بعد سنة ٤٧٠ هـ. ق). ٨١ـ صحيح البخاري، البخاري، أبو عبدالله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم بن مغيرة بن بودزيه الجعفى (ت ٢٥٦ هـ ق).

٨٢- صحيح مسلم، القشيري النيسابوري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج (ت ٢٦١ هـ. ق). ٨٣- الطبقات الكبرى، ابن سعد الواقدي، محمّد بن سعد بن منيع الزهري الكاتب (ت ٢٣٠ هـ. ق). ٨٤- عدة الداعي ونجاح الساعي، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت ٨٤١ هـ. ق) ٨٥- علل الشرايع، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١ هـ. ق).

| ادر | لمصا | 1 |
|-----|------|---|
|-----|------|---|

| ٨٦ـ عوالي اللآلي العزيزيَّة، ابن أبي جمهور، محمَّد بن علي بن ابراهيم الاحساني (من أعلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| القرن التاسع الهجري).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٨٧ عيون أخبار الرضاطة؟، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (ت ۳۸۱ هـ. ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٨٨ـ عيون الحكم والمواعظ، علي بن محمد الليثي الواسطي (من اعلام القرن السادس الهجري).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٨٩_ فتح الباري بشرح صحيح البخاري، العسقلاني، أحمدبن علي بن حجر (ت ٨٥٢ هـ. ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٩٠_ الفتوحات المكية، محمد بن علي بن محمد بن عربي الحاتمي الطائي الأندلسي (ت ١٢٤٠ هـ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٩١_ فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هــ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٩٢_ الفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة ﷺ، ابن الصباغ، علي بن محمّد بن أحمد المالكي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| المكّي (ت ٥٥٨ هـ. ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٩٣_ فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ. ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٩٤_ فلاح السائل و نجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٩٥. فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٩٥ـ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٩٥ـ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>(ت ١٠٣١ هـ. ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٩٥ـ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>(ت ١٠٣١ هـ. ق).<br>٩٦ـ قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٩٥ـ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>(ت ١٠٣١ هـ. ق).<br>٩٦ـ قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ ق).<br>٩٧ـ الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ. ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٩٥. فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>(ت ١٠٣١ هـ. ق).<br>٩٦_ قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ ق).<br>٩٧_ الكافي، الكليتي أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ. ق).<br>٩٨_ كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٩٥ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>(ت ١٠٣١ هـ ق).<br>٩٦ قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ ق).<br>٩٧ الكافي، الكليتي أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ ق).<br>٩٨ كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٩٥ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>(ت ١٠٣١ هـ ق).<br>٩٦ قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ ق).<br>٩٧ الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ ق).<br>٩٩ كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألستة الناس، العجلوني،<br>اسماعيل بن محمد (ت ١١١٩ هـ ق).<br>٩٩ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٩٥ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>(ت ١٠٣١ هـ. ق).<br>٩٦ قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ ق).<br>٩٧ الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ. ق).<br>٩٨ كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني،<br>اسماعيل بن محمد (ت ١١٦٩ هـ. ق).<br>٩٩ كشف الفطاء عن مبهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٠٠ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <ul> <li>٩٩ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف</li> <li>(ت ١٠٣١ هـ. ق).</li> <li>٣٦ قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ ق).</li> <li>٣٦ الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٢٩٩ هـ. ق).</li> <li>٣٢ الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٢٩٩ هـ. ق).</li> <li>٣٦ الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٢٩٩ هـ. ق).</li> <li>٣٢ الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٢٩٩ هـ. ق).</li> <li>٣٢ محمّد الخاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني،</li> <li>٣٢ محمّد (ت ١١٦٩ هـ. ق).</li> <li>٣٩ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).</li> <li>٣٠ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).</li> <li>٣٠ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).</li> </ul> |

١٠٣ لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٧١١ هـ. ق).

۱۰٤ لسان الميزان، الحافظ أحمد بن على بن حجر العسقلاني، (ت ۸۵۲ هـ ق). ١٠٥ ـ مجمع البيان في تفسير القرآن، الطبرسي، أبو على الفضل بن الحسن بن الفضل (ت ٥٤٨ هـ ق). ١٠٦-المجموع في شرح المهذب، يحيى بن شرف النووي (ت ٦٧٦ هـ. ق). ١٠٧- المحاسن، ابو جعفر احمد بن محمد بن خالد البرقي، (ت ٢٨٠ هـ. ق). ١٠٨- المحجة البيضاء في تهذيب الإحياء، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ. ق). ١٠٩ المحصول في علم الأصول، محمد بن عمر بن الحسين الرازي (ت ٦٠٦ هـ. ق). ١١٠-المحلي في شرح المجلى بالحجج والآثار، ابو محمد علي بن احمد بن سعيد بن حزم الأندلسي الظاهري (ت ٤٥٦ هـ. ق). ١١١ مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل، حسين بن محمد تقي النوري الطبرسي (ت ١٣٢٠ هـ ق). ١١٢\_ مصباح المتهجد، ابن طاووس، رضي الدين أبوالغاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق). ١١٣-المصنف في الأحاديث والآثار، ابن ابي شيبة، أبوبكر عبدالله بن محمّد بن ابراهيم بن عثمان العنبسي الكوفي (ت ٢٣٥ هـ ق). ١١٤\_مكارم الأخلاق، ابو نصر رضي الدين حسن بن فضل الطبرسي (من اعلام القرن السادس الهجري). ١١٥\_الملاحم والفتن، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ **هـ. ق**). ١١٦ـ من لايحضره الفقيه، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ۳۸۱ هـ. ق). ١١٧\_مناقب آل أبي طالب، ابن شهر أشوب، ابو جعفر رشيد الدين محمّد بن علي السروي المازندراني (ت ۸۸۵ هـ. ق). ١١٨- الميزان في تفسير القرآن، السيد محمد حسين الطباطبائي (ت ١٤٠٢ هـ ق). ١١٩\_النصائح الكافية، السيد محمد بن عقيل بن عبد الله بن عمر بن يحيى العلوي (ت ١٣٥٠ هـ. ق). ١٢٠\_ وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، محمد بن الحسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ ق).

#### المحتويات

| ٥   | تتمة سورة آل عمران |
|-----|--------------------|
| oo  | سورة النساء        |
| Y9V | سورة المائدة       |
| ۳٦١ | فهرس الأحاديث      |
| ٣٦٩ | المصادر            |
| ۳۷٥ | المحتويات          |