





المجلداني

تجغيني السيري ومناهد والحاري





nara الحائري الطهراني، السيد ميرعلي (١٢٧٠ ـ ١٢٥٣ هـ) تفسير مقتنيات الدرر و ملتقطات الثمر العنوان والمؤلف: تغسير مقتنيات الدور / تاليف السيد مبرعلي الحائري الطهراني تحقيق: محمدوحيد الطبسي الحائري / مراجعة وتدقيق: محمدتقي الهاشمي / تصحيح: حسين طه نيا الناشر: قم، دارالكتاب الإسلامي، ٢٠١٢م \_ ١٣٩١ هـ . ش المجموعة: (١ ـ ١٢ مجلد) لغة الكتابة: اللغة العربية الموضوع: تفاسير شيعية ـ الفرن ١۴ هـ تسلسل: NTAA م TT ح BP 4 تسلسل ديويي: ۲۹۷/۱۷۹ رقم الإيداع بالمكتبة الوطنية: ١٨٢٧٥٨٦ با مشارکت و حمایت معاونت امور فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی چاپ و منتشر گردید الكتاب ..... تفسير مقتنيات الدرر (ج ٤) المؤلف.....المؤلف..... الناشر ..... مؤمسة دارالكتاب الإسلامي الطبعة..... الأولى ١٤٣٣ هـ / ٢٠١٢ م المطبعة ..... ستاره عدد المطبوع ..... (۲۰۰۰) دور. الترقيم الدولي للمجموعة ..... ٩ ـ ٢٧٦ ـ ٢٦٥ ـ ٩٦٤ م ٩٧٨ الترقيم الدولي (ج ٤) ..... ٩٦٤ \_ ٢٨٠ \_ ٢٦٥ \_ ٩٧٨ \_ ٩٧٨ قم \_ ميدان المعلم \_ شارع سمية \_ رقم ٢٢ \_ رقم المبنى ٢٦ تليفون: ٧٧٤٤٩٧٠ \_ ٧٧٣٠٩٩٤ فاكس: ٧٨٣٧٣٨٣ 600000 60000

|              | يتونغ المتخاذفة                         |  |
|--------------|-----------------------------------------|--|
| E CARLON AND | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |  |

تتمة

وَٱتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَىٰ ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ إِذْ قَرَبَا قُرْبَانَا فَنُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَم يُنَقَبَّلُ مِنَ ٱلْآخَرِ قَالَ لَأَقْنُلُنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَقِينَ ۞

واقرأ يا محمّد على أهل الكتاب خبر ابني آدم وهما قابيل وهابيل فريالَحَقّ كَ أي: ملبّسة بالصدق والحقّ. قيل: إنّ حوّاء كانت تلد في كلّ بطن ولدين ذكراً وأنثى إلّا شيئاً فإنّها ولدته منفرداً، فولدت أوّل بطن قابيل ـ وقيل: قايين ـ<sup>(۱)</sup> وتوأمته إقليما بنت آدم، والبطن الثاني هابيل وتوأمته ليوذا، فلما أدركوا جميعاً أمر الله أن ينكح آدم قابيل توأمة هابيل وهابيل توأمة قابيل<sup>(۱)</sup> فرضي هابيل وأبى قابيل لأنّ أخته كانت أحسن منها، وقال: ما أمر الله بهذا ولكن هذا من رأيك. فأمرهما آدم أن يقربًا قرباناً فرضيا بذلك فغدا هابيل

ا لعل مراده في انه قول في المليين؛ فإنّه لم يقل به أحد من أهل الإسلام، وإنّما جاء في التوراة الدائرة اليوم في الإصحاح الرابع من سفر التكوين، وهذا نصه: وو عرف آدم حواء امرأته فحبلت وولدت قايين...».

٢- تظافرت الأخبار بتشنيع هذا الأمر وانه من فعال المجوس ويقبح صدوره من نبي، راجع: تفسير البرهان، ج١، ص ٣٣٧، في أوّل سورة النساء. وفي رواية سليمان بن خالد: قال: قلت لأبي عبدالله لليهم: إنهم يزعمون قابيل إنّما قتل هابيل لانهما تغايرا على اختهما فقال: فيا سليمان تقول هذا أما تستحيي أن تروي هذا على نبي الله آدم؟ فقلت: جعلت فداك ففيم قتل قابيل هابيل؟ فقال: في الوصية»، الحديث؛ البرهان، ج ١، ص ٤٦٣.

|  | ٤ | 7 | / | مقتباطلان |
|--|---|---|---|-----------|
|--|---|---|---|-----------|

وكان صاحب ماشية فأخذ من خيار غنمه غنماً وزبداً ولبناً، وكان قابيل صاحب زرع فأخذ من أدون زرعه وأخسته ثمّ صعدا فوضعا القربانين على الجبل، فأتت النار فأكلت قربان هابيل وتجنّبت قربان قابيل، وكان آدم غائباً عنهما بمكة خرج إليها ليزور البيت، فقال قابيل: لا عشت يا هابيل في الدنيا وقد تقبّل قربانك ولم يتقبّل قرباني وتريد أن تأخذ أختي الحسناء وأخذ أختك القبيحة! فقال له هابيل ما حكاه الله، فشدخه بحجر فقتله، روي ذلك عن أبي جعفو لينية وغيره من المفسترين.<sup>(۱)</sup>

وكان سبب قبول قربان هابيل أن قابيل قرّب بشرّ ماله، وهابيل بخير ماله وأضمر هابيل الرضى بحكم الله. وكان سبب أكل النار القربان أنّه لم يكن ذلك الوقت فقير يدفع إليه ما يتقرّب به إلى اللّه فكانت تنزل نار من السماء فتأكله. وعن إسماعيل بن رافع أنّ قربان هابيل كان يرتع في الجنّة حتّى فدى به إسماعيل ابنه إبراهيم!.

الذي تقبّل قربانه وهو هابيل: وما ذنبي؟ ﴿ إِنّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ ﴾ أي: القربان ﴿ مِنَ ٱلْمُنَقِينَ ﴾ لا من غيرهم، والتقوى من صفات القلب: قالﷺ: «التقوى هاهنا» وأشار إلى القلب. وحقيقة التقوى أن يكون العاقل على خوف ووجل من تقصير نفسه فيما أتى به من الطاعات وأن يكون دائماً في غاية الاحتراز من أن يأتي بتلك الطاعة لغرض سوى طلب مرضاة الله، وأن يكون فيه شركة لغير الله، ويتفكّر في معرفة خالقه وتفريط نفسه في جنب الله. ولا يحصل التقوى مع الهوى وطلب الجاه، والمال والجاه ركنا الدنيا فاقطع سلسلة نمروديّة شهواتك، وكن صالحاً وإبراهيم وقتك.

١\_وروي غير هذا الوجه مما هو أولى بالقبول.

لَبِنُ بَسَطتَ إِلَىٰٓ يَدَكَ لِنَقْنُلَنِى مَآ أَنَّا بِبَاسِطٍ يَدِىَ إِلَيْكَ لِأَقْنُلُكَ إِنِّي آخَافُ ٱللَّهُ رَبَّ ٱلْعَـٰلَمِينَ ۞ إِنِي أُرِيدُ أَن تَبُوَآً بِإِثْمِى وَإِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَـٰبِ ٱلنَّارِ وَذَلِكَ جَزَرُوْا ٱلظَّلِمِينَ۞ فَطَوَّعَتْ لَهُ. نَفْسُهُ. قَنْلَ أَخِيهِ فَقَنْلَهُ, فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ۞

أخبر سبحانه عن هابيل أنَّه قال لأخيه حين هدّده بالقتل: ﴿ لَبِئَ بَسَطَتَ إِلَىٰ يَدَكَ ﴾ أي: لئن مددت إليّ يدك لأن تقتلني ﴿مَآ أَنَّا بِبَاسِطٍ يَدِى إِلَيْكَ لِأَقْنُلُكَ ﴾ أي: لأن أقتلك.

قال أهل التفسير: إنّ القتل على سبيل المدافعة لم يكن مباحاً في ذلك الوقت وكان الصبر عليه هو المأمور به ليكون الله هو المتولّي للانتصاف قال ابن عبّاس وجماعة: إنّه قتله غيلة ﴿إِنَى آخَافُ اللّهَ رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ \* إِنِّ أُرِيدُ أَن تَبُوَآ بِإِثْمِي وَإِثْمِكَ ﴾ أي: إنّي أريد باستيلامي لك وامتناعي عن التعرّض لك أن ترجع بإثم قتلي .. إن قتلتني .. وإثمك الذي كان من قبل قتلي، عن ابن عبّاس وجماعة .. وذلك الإثم هو الذي من أجله لم يتقبّل قربانك .. وقيل: المعنى: بإثم قتلي وإثمك الذي هو قتل جميع الناس، حيث سبّب القتل.

فإن قيل: كما لا يجوز للإنسان أن يريد في نفسه أن يعصي الله فكذلك لا يجوز أن يريد من غيره أن يعصي الله، فكيف قال: إنّي أريد أن تبوء بإثمي وإثمك؟. فالجواب أن هذا الكلام إنّما دار بينهما عند ما غلب على ظنّ هابيل أنّه يريد قتله ويقتله فوعظه ونصحه فقال له: إن كنت لا تنزجر عن قصدك فلا يمكنني أن أدفعك عن قتلي إلّا إذا قتلتك ابتداء بمجرك الظنّ وهذا منّي لا يجوز ومعصية، فإذا دار الأمر بين أن يكون فاعل هذه المعصية أنا وبين أن يكون أنت فأنا أريد وأحب أن تحصل لك لا لي ومن المعلوم أن إرادة صدور الذنب من الغير في مثل هذه الحالة على هذا الشرط لا يكون حراماً مُعْتَبَهُ المُنْتَقَطِ /ج ،

بل هو عين الطاعة ومحض الإخلاص ولا شكّ أنّه يجوز للمظلوم أن يريد من الله عقاب ظالمه.

فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ, قَنْلَ آخِيهِ فَقَنَلَهُ, فَأَصْبَحَ مِنَ لَلْخَسِرِينَ ﴾ أي: سهلت له نفسه وشجعته، وإذا أوردت النفس أنواع وساوسها وعداوتها صار الفعل سهلا عند الفاعل. وفي الآية دلالة على بطلان مذهب الجبرية لأنه لو كان خالق الكلّ هو الله لكان ذلك التزيين والتطويع مضافاً إلى الله لا إلى النفس ولا ينافي مع القدر.

قيل: لم يدر قابيل كيف يقتل هابيل فظهر له إبليس وأخذ طيراً وضرب رأسه بحجر فتعلّم قابيل ذلك منه، ثمّ أنّه وجد هابيل نائماً يوماً فضرب رأسه بحجر فمات.

قال ﷺ: «لا يقتل نفس ظلماً إلّا كان على ابن آدم الأوّل كفل \_ أي: نصيب ـ من دمها وذلك أنّه أوّل من سنّ القتل فخسر دنياء وآخرته. فأسخط والديه وبقي مذموماً إلى يوم القيامة. وأمّا الآخرة فهو العقاب العظيم»<sup>(1)</sup>.

قيل: إن قابيل لممّا قتل أخاه هرب إلى عدن من أرض اليمن فأتاه إبليس وقال: إنّما أكلت النار قربان هابيل لأنّه كان يخدم النار ويعبدها فإن عبدت النار أيضا حصل مقصودك، فبنى بيت نار وهو أوّل من عبد النار. وقتل هابيل وهو ابن عشرين سنة، وكان قتله عند عقبة حراء أو بالبصرة في موضع المسجد الأعظم.<sup>(1)</sup> روي أنّه لمّا قتله اسودَ جسده ـ وكان أبيضاً ـ فسأله آدم عن أخيه فقال: ما كنت عليه وكيلاً، فقال: «بل أنت قتلته ولذلك اسوة

> ١\_ مسند أحمد، ج ١، ص ٣٨٣ وصحيح البخاري ،ج ٢، ص ٧٩. ٢\_ تفسير الرازي، ج ١١، ص ٢٠٨. وانظر: تفسير الألوسي، ج ٦، ص ١١٥.

٢.....

**جسدك**» ومكث آدم بعده مائة سنة لم يضحك قطّ.<sup>(۱)</sup> يروى أنّه رثّاه بشعر وهو: «تغيّرت البلاد ومن عليها».

قال الزمخشريّ: وهو كذب بحت، وما الشعر إلّا منحول ملحون، والأنبياء معصومون عن الشعر.<sup>(٢)</sup> قال الرازيّ: وصدق صاحب «الكشّاف» فيما قال فإنّ ذلك الشعر في غاية الركاكة لا يليق بالحمقى من المعلّمين فكيف نسبت إلى من جعل الله علمه حجّة على الملائكة<sup>(٣)</sup>؟

فَبَعَنَ اللَّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِى ٱلأَرْضِ لِيُرِيَهُ,كَيْفَ يُوَرِي سَوْءَةَ أَخِيذٍ قَالَ يَنُوَيَلَتَى أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَـٰذَا ٱلْفُرَابِ فَأُوَرِي سَوْءَةَ أَخِى فَأَصَبَحَ مِنَ ٱلنَّـدِمِينَ أَن

لمما قتله تركه لا يدري ما يصنع به، ثمّ خاف عليه السباع فحمله في جراب<sup>(1)</sup> على ظهره مدة حتّى تغيّر فبعث الله غراباً. قيل: بعث الله غراباً يحثو التراب على المقتول. وقيل: بعث الله غرابين فاقتتلا فقتل أحدهما الآخر، فحفر له بمنقاره ورجليه، ثمّ ألقاه في الحفرة فتعلّم قابيل ذلك من الغراب. قال أبو بحر: عادة الغراب دفن الأشياء، فجاء غراب فدفن شيئاً فرآه قابيل فتعلّم ذلك منه.

﴿لِيُرِيَهُ ﴾ الله أو الغراب، فكأنّه قصد تعليمه على سبيل المجاز<sup>(ه)</sup> ﴿كَيْفَ يُوَرِى سَوْءَةَ أَخِيهِ ﴾ قيل: المعنى جيفة أخيه أو عورة أخيه ـ وهو مالا

> ١ـ جوامع الجامع، ج ١، ص ٤٩٤؛ ورواها الزمخشري في الكشاف ،ج ١، ص ٦٢٣. ٢ـ الكشاف ،ج ١، ص٦٠٨ وتفسير الرازي، ج ١١، ص ٢٠٨. ٣ـ تفسير الرازي، ج ١١، ص ٢٠٨. ٤ـ الجراب: وعاء من جلد. ٥ـ فإن التعليم بحسب الحقيقة بيدالله وما سواه وسائط ووسائل.

| ٤ | 7  | / | معتنا الالالا |
|---|----|---|---------------|
|   | ſ. |   |               |

يجوز أن ينكشف من جسده ـ والسوأة: الفضيحة لقبحها ﴿قَالَ يَنَوَيَلَقَحَ أَعَجَزْتُ أَنَ أَكُونَ مِثْلَ هَـٰذَا ٱلْغُلَابِ فَأُوَرِىَ سَوَّهَةَ أَخِى ﴾ و﴿يَنَوَيَلَقَحَ ﴾ كلمة يستعمل العرب عند وقوع الداهية والنداء، يعني يا ويلتى تعالي واحضري فإنّه من أوقات حضورك وقد لزمني الويل. وكذلك يا عجباه ومعناه:

يا أيّها العجب احضر فقد حان وقتك. والألف في ويلتى بدل عن ياء المتكلّم، والنداء وإن كان أصله للعقلاء لكنّ العرب تستعمل وتجوز النداء لما لا يعقل إظهار للتحسّر مثل: ﴿ يَحَتْرَهُ عَلَى ٱلْمِبَادِ ﴾<sup>(١)</sup> قوله: ﴿ أَعَجَزَتُ أَنَّ أَكُونَ ﴾ تعجّب من عدم اهتدائه إلى ما اهتدى إليه الغراب ﴿ فَأَصْبَحَ مِنَ النَّندِمِينَ ﴾ على قتله، لما وقع في الحيرة في أمره وحمله على رقبته أربعين يوماً حتّى أروح،<sup>(٦)</sup> ولم ينتفع بقتله، ولما كان ندمه لأجل هذه الأسباب لا للخوف من الله بارتكاب المعصية لم تنفعه الندامة.

قال مجاهد: علَقت إحدى رجلي قابيل إلى فخذها وساقها، وعلَقت من يومئذ إلى يوم القيامة، وجهه إلى الشمس حيثما دارت، عليه في الصيف حظيرة من نار، وفي الشتاء حظيرة من ثلج.<sup>(\*\*)</sup> وهو أوّل من عصى الله من ولد آدم وأوّل من يساق إلى النار وهو أب يأجوج ومأجوج (شرّ أولاد توالدوا من شرّ والد).

واتّخذ أولاد قابيل آلات اللّهو من اليراع والطبول والمزامير والعيدان والطنابير، وانهمكوا في اللّهو وعبادة النار والخمر والزناء والفواحش حتّى غرقهم اللّه بالطوفان أيّام نوح وبقي نسل شيث.

۱۔ سورہ یس: ۳۰. ۲۔ أي: أنتن وصار ذا ريح وهذا غريب. ۳۔ انظر: تفسير القرطبی، ج ٦، ص ١٤١ وتفسير ابن كثير، ج٢، ص ٤٧؛ وجامع البيان، ج ٦، ص ٢٦٣۔ قال أهل التاريخ: لممّا ذهب قابيل إلى سمت اليمن كثروا وخلفوا وطفقوا يتحاربون مع أولاد آدم، يسكنون الجبال والمغارات والغياض<sup>(۱)</sup> إلى زمن مهلائيل بن قينان ابن أنوش بن شيث ففرقهم مهلائيل إلى أقطار الأرض، وسكن هو في أرض بابل، وكان كيومرث أخاه الصغير<sup>(۱)</sup> وهو أوّل السلاطين في العالم فأخذوا يبنون المدن والحصون واستمرّ الحرب بينهم إلى آخر الزمان.

مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ أَنَّهُ, مَن قَتَكَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوَ فَسَادٍ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنَ أَحْيَاهَا فَكَأَنَهَا أَحْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَلَقَدْ جَآءَتْهُمْ رُسُلُنَا إِلَيْنَتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُم بَعْدَ ذَلِكَ فِي ٱلأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ أَنَّ

ثمّ بيّن سبحانه التكليف في باب القتل فقال: ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ ﴾ الفساد الذي وقع في أحد ابني آدم. وروي عن نافع أنّه كان يقف على قوله: من أجل ذلك ويجعله من تمام الكلام الأول لكن عامّة المفسّرين قالوا: إنّ قوله: ﴿مِنَ أَجْلِ ذَلِكَ ﴾ ابتداء كلام وليس بمتّصل بما قبله.

المحكمة المواجة على بَنِي إسْرَةٍ بِلَ الله أي: حكمنا عليهم وفرضنا الوَآنَهُ, مَن قَسَكُ نَفْسَكُ الله ظلماً الله بِعَيْرِ نَفْسٍ الله أي: بغير قود، فإن القتل قد يكون بحق كالقود الوَآوَ نَفْسَكُ الله ظلماً الله بِعَيْرِ نَفْسٍ الله أي: بغير قود، فإن القتل قد يكون بحق كالقود الوَآوَ فَسَكَادٍ فِي ٱلأَرْضِ الله أي: من قتل منهم نفساً بغير فساد كان منها في الأرض فاستحقّت بذلك قتلها. وفسادها في الأرض مثل إخافة السبيل أو بالحرب لله ولرسوله مثل قوله: الله إنّها جَزَرَوُا ٱلَذِينَ لَجُمَارِبُونَ ٱللهَ وَرَسُولَهُ, لَه الآية"

اـ جمع الغيضه: الأجمة؛ ومجتمع الشجر. ٢ـ لم يعهد فيما بأيدينا من كتب التاريخ ظهور سلطان في العالم قبل الطوفان ومهلائيل من أجداد نوح، بل ينسبون كيومرث إلى سام بن نوح. ٣ـ سوره المائدة: ٣٣. ﴿فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَا أَحْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ وفي تأويله أقوال:

أحدها: أنّ معناه هو أنّ الناس كلّهم خصماؤه في قتل ذلك الإنسان فكأنّه قد وترهم<sup>(۱)</sup> ومن استنقذها من غرق أو حرق أو هدم أو ما يميت أو استنقذها من ضلالة فكأنّما أحيا الناس جميعاً، أي: أجره على اللّه أجر من أحياهم جميعاً. وهذا المعنى مرويّ عن أبي عبد اللّه لل<sup>يني</sup> ثمّ قال: «**وأفضل ذلك** أن يخرجها من ضلال إلى هدى».<sup>(۲)</sup>

وثانيها: أنّ من قتل نبيّاً أو إمام عدل فكأنّما قتل الناس جميعاً أي: يعذّب عليه كما لو قتل الناس كلّهم، ومن شدّ على عضد نبيّ أو إمام عدل فكأنّما أحيا الناس جميعاً في استحقاق الثواب، عن ابن عبّاس.

وثالثها: أنّ معناه من قتل نفساً بغير حقّ فعليه مآثم كلّ قاتل من الناس لأنه سنّ القتل وسهّله لغيره فكان بمنزلة المشارك كما وقع لقابيل. ومن زجر عن قتلها بما فيه حياته على وجه يقتدى به فيه، ويعظّم تحريم قتلها كما حرّمه الله فلم يقدم على قتلها لذلك فقد أحيا الناس بسلامتهم من القتل فذلك إحياؤها. ويؤيّده قولهﷺ: «من سنّ سنّة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة ومن سنّ سنّة سيّنة فله وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة».

وقيل: إنّ معناه: يجب عليه من القصاص بقتلها مثل الّذي يجب عليه لو قتل الناس جميعاً ومن عفى عن دمها وقد وجب القود عليها كان كمن عفى عن الناس جميعاً واللّه سبحانه هو المحيي لا يقدر على خلق الحياة

١ـ وتره: أفزعه: أصابه بظلم أو مكروه. ٢ــانظر: المحاسن البرقي، ج ١، ص ٢٣٢؛ الكافي، ج ٢، ص ٢١٠؛ وسائل الشيعة، ج١٦، ص ١٨٦. ٣ـ راجع: الكافي، ج ٥، ص ٩؛ والخصال، ص ٢٤٠؛ وتحف العقول، ص ٢٤٣. غيره وإنَّما قال: «أحياها» على سبيل المجاز.

فإن قيل: إن وجوب القصاص حكم ثابت في جميع الأمم فما فائدة تخصيصه بني إسرائيل؟ فالجواب أن قوله: من أجل ذلك ليس إشارة إلى قصَّة هابيل وقابيل بل هو إشارة إلى ما مرّ من أنواع المفاسد الحاصلة بسبب القتل الحرام الذي أصبح من الخاسرين وأصبح من النادمين وقد سنّ هذه السنّة الملعونة، ووجوب القصاص في حقّ القاتل وإن كان عامًا في جميع الأديان، ولما كان اليهود مع علمهم بهذا النهي الصريح الذي كتبنا عليهم أقدموا على قتل الأنبياء والرسل والمقصود بيان قساوتهم، ونهاية بعدهم عن طاعة الله، ولما كان الغرض من ذكر هذه القصص تسلية الرسول في عزم اليهود على الله، ولما كان الغرض من ذكر هذه القصص تسلية الرسول في عزم اليهود على الفتك برسول الله فتخصيص بني إسرائيل في هذه القصّة مناسب للكلام.

فإن قيل: إن قتل النفس الواحدة كيف يكون مساوياً لقتل جميع الناس؟ فإن من الممتنع أن يكون الجزء مساوياً للكلّ فالجواب أن تشبيه أحد الشيئين بالآخر لا يقتضي الحكم بمشابهتهما من كلّ الوجوه لأن قولك: هذا يشبه ذلك أعمّ من أن يشبهه من كلّ الوجوه أو من بعض الوجوه فالمقصود من الآية مشاركتهما في الاستعظام لا بيان مشاركتهما في مقدار الاستعظام، والمقصود أنّه كما أن قتل كلّ الخلق أمر مستعظم عند كلّ أحد فكذلك يجب أن يكون قتل الإنسان الواحد مستعظماً مهيباً محترزاً عنه.

وَلَقَدٌ جَآءَتُهُمْ رُسُلُنَا بِآلَبَيْنَتِ ﴾ أي: ولقد أتت بني إسرائيل الّذين ذكرنا أخبارهم رسلنا بالبيّنات الواضحة والمعجزات الدالة على صحة نبوتهم ﴿ تُمَرَ إِنَّ كَشِيرًا مِنْهُم ﴾ من بني إسرائيل ﴿ بَعَدَ ذَلِكَ فِي ٱلأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ﴾ ومجاوزون الحد قال: أبو جعفر للنيم: «المسرفون هم الذين يستحلون المحارم

ويسفكون الدماء». (''

إِنَّمَا جَزَّوُا ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَكَلَبُوًا أَوْ تُقَـطَعَ آيَـدِيهِـمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنَ خِلَافٍ أَوْ يُنفَوا مِنَ ٱلأَرْضُ ذَلِكَ لَهُمْ حِزْتُ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمُ أَنَ يَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا إَنَ اللَهَ عَظُورُ رَحِيمُ أَنْ

اختلف في سبب النزول فقيل: نزلت في قوم كان بينهم وبين النبي تشيئ موادعة فنقضوا العهد وأفسدوا في الأرض عن ابن عبّاس. وقيل: نزلت في قوم من عرينة لمّا نزلوا المدينة مظهرين الإسلام واستوخموها<sup>(٢)</sup> واصفرت ألوانهم، فأمرهم النبيّ أن يخرجوا إلى إبل الصدقة فيشربوا من ألبانها وأبوالها<sup>(٣)</sup> ففعلوا ذلك فصحّوا ثمّ مالوا إلى الرعاة فقتلوهم واستاقوا الإبل وارتدتوا عن الإسلام. فأخذهم النبيّ وقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف وسمل أعينهم<sup>(٤)</sup> عن سعيد بن جبير وقتادة والسديّ. وقيل: نزلت في قطّاع الطريق، عن أكثر المفسترين قال الطبرسيّ: وعليه جلّ الفقهاء.<sup>(٥)</sup>

المعنى: لمّا ذكر سبحانه في الآية الأولى تغليظ الإثم في قتل النفس بغير قتل نفس ولا فساد في الأرض بيّن أنّ الفساد في الأرض الّذي يوجب

١- التبيان، ج ٣، ص ٥٠٤ وتفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٣٢٢. ٣- أي: لم يوافق هواءها بدنهم. ٣ـ شربوا البول للتداوي، فإنَّهم كانوا مرضى على ما في رواية الكليني بإسناده عن صالح عن أبي عبد الله للخية، فروع الكافي، ج ١، ص ٣٠٦. ٤ـ ليس في روايات الخاصة من سمل العين أثر وإنَّما ورد في روايات الجمهور. ٥ـ مجمع البيان، ج٣. ص ٣٢٤. القتل ما هو فإن بعض أقسام الفساد في الأرض لا يوجب القتل فقال: ﴿ إِنَّمَا جَزَ<sup>2</sup>ةُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ أي: يحاربون أولياء الله ﴿وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا ﴾ المرويّ عن أهل البيت أن المحارب هو كلّ من شهر السلاح وأخاف الطريق سواء كان في المصر أو خارج المصر.<sup>(۱)</sup> وقيل: إنّ المحارب هو قاطع الطريق في غير المصر، عن عطاء الخراسانيّ.

قال الرازيّ: ومن الناس من قال: إنّ هذا الوعيد مختصّ بالكفّار والمرتدّين عن الإسلام حسبما شرح في نزول الآية. ومنهم من قال: إنّ هذا الحكم في قطّاع الطريق من المسلمين، قالوا: والّذي يدلّ على أنّه لا يجوز حمل الآية على المرتدّين أنّ قطع المرتدّ لا يتوقّف على المحاربة ولا على إظهار الفساد في دار الإسلام، والآية تقتضي ذلك، وإنّما على المرتدّ القتل دون القطع ولا عليه النفي والآية تقتضي ذلك.

وأيضا الآية تقتضي سقوط الحدّ بالتوبة قبل القدرة وهو قوله: ﴿ إِلَّا الَذِينَ تَابُوا مِن قَبَّلِ أَن تَقْدِرُوا عَلَيَهِم ﴾ والمرتدَ يسقط حدّه بالتوبة قبل القدرة وبعدها والصلب غير مشروع في حقّ المرتدَ وهو مشروع هاهنا، فوجب أن لا تكون الآية مختصّة بالمرتدَ فقوله: ﴿ إِنَّمَا جَزَآؤُا الَذِينَ يُحَادِبُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوَنَ فِي ٱلأَرْضِ فَسَادًا ﴾ يتناول كلَ من كان موصوفاً بهذه الصفة سواء كان كافراً أو مرتداً أو مسلما.

وأقصى ما في الباب أن يقال: إنّ الآية نزلت في المرتدّين لكنّك تعلم أنّ العبرة بعموم اللفظ دون خصوص السبب.

١- في راوية العياشي عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر فلا ورواية الكليني عن محمد بن يحيي، عن أحمد بن محمد بن يحيي، عن أحمد بن محمد، عن أبي أيوب، عن محمد بن مسلم عنه للله، قال: «من شهر السلاح في مصر من الأمصار فسرب في مصر من الأمصار فسرب فعمر وأخذ المال ولم يقتل فهو محارب»، البرهان، ج ١. ص ٢٠٧: وفروع الكافي ، ج ١. ص ٢٠٧.

فإن قيل: إنّ المحاربة مع الله غير ممكنة ومع الرسل ممكنة فلفظ المحاربة إذا نسبت إلى الله كان مجازاً لأنّ المراد منه محاربة أوليائه، وإذا نسبت إلى الرسول كانت حقيقة فلفظ يحاربون في الآية يلزم أن يكون محمولاً على المجاز والحقيقة معاً وذلك ممتنع! فالجواب أنّ المراد من المحاربة مخالفة الشرع والتكليف.<sup>(۱)</sup>

فمعنى الآية: إنّما يكون جزاء من يخالف أحكام الله وأحكام رسوله ويسعون في الأرض فساداً كذا وكذا ﴿أَن يُقَـتَّلُوا أَوَ يُعْبَـكَلَبُوا أَوْ تُعَـطَعَ﴾ وفي «أو» في الآية قولان:

الأول: الإباحة والتخيير أي: إن شاء الإمام قتل وإن شاء صلب وإن شاء نفى. والقول الثاني أنّها ليست للتخيير بل للترتيب وبيان أن الأحكام تختلف باختلاف الجنايات فمن اقتصر على القتل قتل، ومن قتل وأخذ المال قتل وصلب، ومن اقتصر على أخذ المال قطع يده ورجله من خلاف، ومن أخاف السبل ولم يأخذ المال نفي من الأرض. وهذا قول الأكثرين وهو المروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله للم الم فصار التقدير: أن يقتلوا إن قتلوا، أو يصلبوا ثم يقتلوا إن جمعوا القتل وأخذ المال، أو تقطّع في آيتيديهم كم اليمنى من الرسغ<sup>(\*\*)</sup> فوار من الكعب إن اقتصروا على أخذ مال من

١- تفسير الرازي، ج ١١، ص ٢١٤.
٢- الروايات واردة على طبق كلا القولين فيما يدل على الأول، رواية العياشي والشيخ عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر لمثيرة قال: •من شهر السلاح... وأمره إلى الإمام إن شاء قتله وصلبه وإن شاء قطع يده ورجله»، الاستبصار، ج ٤، ص ٢٥٧؛ وممايدل على الثاني ما رواه الشيخ مسنداً عن عيدالله المدائني عن أبي عبد الله لمثلية قال: •...فعقده بيده، ثم قال: فياعبدالله خذها أربعاً بأربع، والاستبصار، ج ٤، ص ٢٥٧؛ وممايدل على الثاني ما رواه الشيخ مسنداً عن عليه ورجله»، الاستبصار، ج ٤، ص ٢٥٧؛ وممايدل على الثاني ما رواه الشيخ مسنداً عن عيدالله المدائني عن أبي عبد الله لمثلية قال: •...فعقده بيده، ثم قال: فياعبدالله خذها أربعاً بأربع، والاستبصار، ج ٤، ص ٢٥٧؛ وممايدل على الثاني ما رواه الشيخ مسنداً عن عن عيدالله المدائني عن أبي عبد الله لمثلة ومايدل على الثاني ما رواه الشيخ مسنداً عن عن عبدالله المدائني عن أبي عبد الله لمثلة الله قال: •...فعقده بيده، ثم قال: فياعبدالله خذها أربعاً بأربع، والاستبصار، ج ٤، ص٢٥٧؛ وممايدل على الثاني ما رواه الشيخ مسنداً عن عن عبدالله المدائني عن أبي عبد الله لمثلية قال: •...فعقده بيده، ثم قال: فياعبدالله خذها أربعاً بأربع، والاستبصار، ج ٤، ص٢٥٦.

مسلم أمّا أيديهم فلأخذ المال وأمّا قطع أرجلهم فلإخافة الطريق ﴿ أَوْ يُنفَوْا مِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ إن لم يفعلوا غير الإخافة. والمراد من النفي فيه أقوال: قال الطبرسيّ: والّذي يذهب إليه أصحابنا الإماميّة أن ينفى من بلد<sup>(١)</sup> حتى يتوب ويرجع.

وقال أهل الجماعة: المراد بالنفي الحبس فإنَّه نفي عن وجه الأرض، قالوا: المسجونون بمنزلة المخرجون من الدنيا وممنوعون من التصرّف. قال الشاعر: خرجنا من الدنيا ونحن من أهلها فلسنا من الأحياء فيها ولا الموتى عجبنا وقلنا جاء هذا من الدنيا!(" إذا جاءنا السجان يوماً لحاجة

واختلفوا أيضا في كيفيّة الصلب فقيل: يصلب حيّاً ثمّ يزج بطنه برمح أو غيره حتّى يموت: وقال الشافعيّ يقتل ويصلّى عليه ثمّ يصلب<sup>(\*\*)</sup> الأذَالِكَ ﴾ أي: إجراء هذه الأمور ﴿لَهُمْ خِزْقٌ ﴾ وفضيحة وهوان ﴿فِ ٱلْدُنْيَآ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴾ لا يقادر قدره لغاية عظم جنايتهم. فقوله: لهم خبر مقدّم، وعذاب مبتدأ مؤخّر. وفي الآخرة متعلّق بمحذوف وقع حالا من عذاب لأنَّه في الأصل صفة له فلمًا قدَّم انتصب حالاً أي: كانناً في الآخرة.

﴿ إِلَّا ٱلَّذِيرَتَ تَابُوا مِن قَبْلٍ أَن تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ ﴾ استثناء مخصوص بما هو من حقوق الله كما ينبئ عنه قوله: ﴿ فَاعْلَمُوٓا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيهُمْ ﴾ فأمَّا ما هو من حقوق الآدميّين فإنَّه لا يسقط بهذه التوبة فإنَّ قطَّاع الطريق إن قتلوا إنسانا ثم تابوا قبل القدرة عليهم يسقط بهذه التوبة وجوب قتلهم حدا لكن ولى الدم على حقَّه من القصاص والعفو، وإن أخذوا مالاً ثمَّ تابوا قبل القدرة

> ۱\_ مجمع البيان ،ج ۳، ص ۳۲۵. ۲\_ مجمع البيان، ج۳، ص ٣٢٦؛ تفسير القرطبي، ج٦، ص ١٥٣. ٦- تغسير الرازي ،ج١١، ص ٢١٦.

عليهم يسقط بالتوبة وجوب قطع أيديهم وأرجلهم من خلاف وكان صاحب المال باقياً في ماله وجب عليهم ردّه، وأمّا إذا تاب بعد القدرة فظاهر الآية أنّ التوبة لا تنفعه ويقام الحدود عليه.

قال الطبرسيّ: وفي هذه الآية حجّة على من قال: لا يصحّ التوبة عن معصية مع الإقامة على معصية اخرى يعلم صاحبها أنّها معصية لأنّه علّق بالتوبة حكماً لا يحلّ به الإقامة على معصية.<sup>(۱)</sup> قال الشافعيّ: ويحتمل أن يسقط كلّ حدّ للّه بالتوبة لأنّ ما عزا<sup>(۲)</sup> لمّا رجم أظهر توبته فلمّا تمّموا رجمه ذكروا ذلك لرسول اللّه فقال: هلًا تركتموه؟

\_ أو لفظ هذا معناه \_ وذلك يدلّ على أنّ التوبة يسقط عن المكلّف كلّ ما يتعلّق بحكم الله.

يَتَأَيَّهُـا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱلَّهَ وَٱبْتَغُوَّا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ وَجَبِهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَ**َكُمْ** تُفْلِحُونَ ۞

لمما تقدّم ذكر القتل وأحكام المحاربين شرح بالموعظة والأمر بالتقوى أي: اتّقوا معاصيه واجتنبوها ﴿وَآتِتَغُوّا إِلَيْهِ ٱلْوَسِــيَلَةَ ﴾ أي: اطلبوا إليه القربة بالطاعات.

وقيل: الوسيلة أفضل درجات الجنَّة، عن عطاء. وروي أنَّ النبيﷺ قال: «**سلوا الله لي الوسيلة فإنّها درجة في الجنة لا ينالها إلّا عبد واحد وأرجو أن أكون** أنا هو».<sup>(٣)</sup>

۱ـ مجمع البيان، ج ۳ ،ص ٣٣٦؛ والتبيان، ج ٣، ص ٥٠٩.
٢ـ هو ماعز بن مالك الأسلمي، معدود في المدنين كتب له رسول للمتلاك كتاباً بإسلام قومه، وهو الذي اعترف على نفسه بالزناء تائباً وكان محصناً، فرجمه رسول الله؛ وقيل ان اسمه: غريب وماعز لقبه: ترجمته في الإصابة، ج٢، ص ٣١٧، والاستيعاب، ج ٣، ص ٤١٨.

وروى سعد بن طريف عن الأصبغ بن نباتة عن عليّ للله قال: «في الجنّة لؤلؤتان إلى بطنان العرش أحدهما بيضاء والآخر صفراء في كلّ واحدة منها سبعون ألف غرفة فالبيضاء: الوسيلة لمحمّد وأهل بيته والصفراء لإبراهيم وأهل بيته بيه».

وفي الحديث: «من قال حين يسمع الدعوة والأذان: اللّهم ربّ هذه الدعوة التامّة والصلاة القائمة آت سيّدناً محمّداً الوسيلة والفضيلة وابعثه المقام المحمود الّذي وعدته: حلّت له شفاعتي يوم القيامة».<sup>(۱)</sup> فوَجَنِهِدُوا في سَبِيلِهِ. كه أي: في طريق دينه مع أعدائه فولَمَلَّكُمَ تُغْلِحُونَ كه لكي تظفروا بنعيم الأبد. وقيل: «لعلَ وعسى» من الله محقّق الوقوع، فكانَه سبحانه قال: اعملوا وجاهدوا في الدين لتفلحوا والجهاد في سبيل الله له مراتب قد يكون باليد واللسان والقلب وبالسيف والقول والكتاب وكلّها من درجات الجهاد.

واعلم أنّ مجامع التكليف محصورة في نوعين لا ثالث لهما أحدهما ترك المنهيّات وإليه الإشارة بقوله: ﴿ أَتَّقُوا أَنَّهَ ﴾ وثانيهما فعل المأمورات وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿ وَآبَتَغُوّا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ ولمّا كان ترك المنهيّات مقدماً على فعل المأمورات بالذات لا جرم قدّمه في الذكر لأنّ الترك عبارة عن بقاء الشيء على عدمه الأصليّ.

والفعل هو الإيقاع والتحصيل ولا شك أنّ عدم جميع المحدثات سابق على وجودها فكان الترك قبل الفعل لا محالة.

فإن قيل: لم جعلت الوسيلة مخصوصة بالفعل مع أنّا نعلم أنّ ترك المعاصي قد يتوسّل به إلى الله لأنّ الترك كما قيل: إبقاء الشيء على عدمه الأصليّ وذلك العدم المستمرّ لا يمكن التوسّل به إلى شيء بل إنّما يحصل التوسّل إذا دعا داعي الشهوة إلى فعل قبيح فتركه لطلب رضاء اللّه فيحصل

١-المجموع، ج ٢. ص ١١٦.

التوستل بذلك الامتناع وذلك الامتناع من باب الأفعال فإن ترك الشيء عبارة عن فعل ضدّه فالفعل هو الاستغراق في الطاعة والترك هو الإعراض عن نهيه فإعراض المنهيّ عنه هو فعل أيضا، وأهل الرياضة يسمّون الفعل والترك بالتحلية والتخلية، وبالمحو والصحو، وبالنفي والإثبات، وبالفناء والبقاء، ولذلك قدّم النفي على الإثبات في قولنا: لا إله إلّا الله.

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَ أَنَ لَهُم مَّا فِي ٱلأَرْضِ جَمِيعًا وَمِشْلَدُ. مَعَكُم لِيَفْتَدُوا بِهِ مِنْ عَذَابٍ يَوْمِ ٱلْقِيَنَمَةِ مَا نُقُبِّلَ مِنْهُمٌ وَلَحُمٌ عَذَابُ ٱلِيدُّ () يُرِيدُون أَن يَخْرُجُوا مِنَ ٱلنَّارِ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ()

الجملة المذكورة مع كلمة «لو» خبر إن. فإن قيل: لم وحّد الضمير في «به» مع أنّ المذكور السابق بيان ما في الأرض جميعاً ومثله؟ فالمعنى: ليفتدوا بذلك المذكور، أي: أنّ الكفّار لا سبيل لهم إلى الخلاص منه.

قال النبي تلاثق: ايقال للكافر يوم القيامة: لو كان لك مل الأرض ذهبا أكنت تفتدي به فيقول: نعم، فيقال له: قد سنلت أيسر من ذلك فأبيت،<sup>(()</sup> فريريدُوت أن يَخْرُبُوا مِنَ ٱلنَّارِ في ويتمنَون الخروج منها. قالوا: الإرادة هنا بمعنى التمني وقيل: معناه الإرادة على الحقيقة لأن النار إذا رفعتهم بلهبها رجوا أن يخرجوا منها كقوله: فر كُلَّنا أرادُوا أن يَغَرُبُوا مِنْهَا مِنْ غَيَم أُعِيدُوا فِيها في<sup>()</sup> وقيل: معنى منها كقوله: فر كُلَّنا أرادُوا أن يَغَرُبُوا مِنْها مِنْ غَيَم أُعِيدُوا فِيها في<sup>()</sup> وقيل: معناه الإرادة على الحقيقة لأن النار إذا رفعتهم بلهبها رجوا أن يخرجوا منها كقوله: فر كُلَّنا أرادُوا أن يَغَرُبُوا مِنْها مِنْ غَيم أُعِيدُوا فِيها في<sup>()</sup> وقيل: معنى ولي ديكادون أن يخرجوا منها ويقاربون الخروج إذا رفعتهم النار بلهبها. يريدون: يكادون أن يريدوا الخروج مع علمهم بأنهم لا يخرجون منها؟ فإن قيل: كيف يجوز أن يريدوا الخروج مع علمهم بأنهم لا يخرجون منها؟ والجواب أن العلم بأن الشيء لا يكون لا يصرف عن إرادته، وإنّما الداعي إلى الإرادة الحاجة إليها فروَمًا هُم بِغَرِجِينَ مِنْهَا في يعني: من جهنَم فروكُهُو ما إلى الإرادة الحاجة إليها فروَمًا هُم بِغَرِجِينَ مِنْهَا في يعني: من جهنَم فروكُهُو الد

۱\_التبيان، ج ۲، ص ٥٢٩؛ ومجمع البيان، ج۲، ص ٣٤١؛ ومسند أحمد، ج ٣، ص ٢٩١. ٢\_ سورة الحج: ٢٢.

| ۲۱ |  |
|----|--|
|----|--|

عَذَابٌ مُُقِيمٌ ﴾ دانم ثابت لا يزول ولا يحول في الحديث: «يؤتى بأنعم أهل الدنيا من أهل النار يوم القيامة فيغمس فيها مرَّة ثمَّ يقال له: يا ابن آدم هل رأيت خيراً قطَّ؟ هل مرَّ بك نعيم قطٍّ؟ فيقول: لا والله يا ربٍّ ويؤتى بأشدَ الناس بؤسا من أهل الجنَّة فيصبغ صبغة من الجنَّة فيقال له: هل رأيت بوسا قطَّ؟ فيقول: لا والله ما مرَّ بي بوس قطَّ».

قال الرازيّ: واحتج أصحابنا بهذه الآية على أنَّه يخرج من النار من قال: لا إله إلَّا الله على سبيل الإخلاص، قالوا: لأنَّه تعالى جعل هذا المعنى من تهديدات الكفَّار ولو لا أنَّ هذا المعنى مختصَّ بالكفَّار لم يكن لتخصيص الكفَّار به معنى، ومؤيّد هذا الّذي قلناه قوله: ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴾ وهذا يفيد الحصر فكان المعنى: ولهم عذاب مقيم لا لغيرهم كقوله: ﴿لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ (`` أي: لكم لا لغيركم. (`` أقول: لعلّ ما قاله الرازيّ صحيح لكن بشروطها وهي الولاية.

وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقْطَعُوَا أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كُسَبًا نَكْلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَزِيرُ حَكِيرٌ ۞ فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ. وَأَصْلَحَ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهُ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ زَحِيمُ ۖ ٱلَّدَ تَعَلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ لَهُ. مُلْكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يُعَذِبُ مَن يَشَآهُ وَيَغْغِرُ لِمَن يَشَآهُ وَأَلَقَهُ عَلَى حَصَّلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ٢

لمًا أوجب سبحانه في الآية السابقة قطع الأيدي والأرجل عند أخذ المال على سبيل المحاربة بيّن في هذه الآية أنّ قطع الأيدي عند السرقة أيضًا يوجب.

واختلف النحويّون في رفع السارق ونصبها قال الزجّاج والأخفش: هو مبتدأ محذوف الخبر أي: حكم السارق والسارقة ثابت فيما يتلى عليكم ﴿فَأَقْطَـ مُوَا أَيَّدِيَهُمَا ﴾ بيان لذلك الحكم المتقدم، فما بعد الفاء مرتبط بما قبلها وإنَّما قدر الخبر لأنَّ الأمر إنشاء لا يقع خبرا إلَّا بإضمار وتأويل والمراد

١\_ سورة الكافرون: ٦.

٢- تفسير الرازي، ج ١١، ص ٢٢٢.

| ۽ ع | 1 | مقتليك |  | " | ľ |
|-----|---|--------|--|---|---|
|-----|---|--------|--|---|---|

بأيديهما أيمانهما ووضع الجمع موضع المثنّى بتثنية المضاف إليه كما في قوله تعالى: ﴿فَقَدَ صَغَتَ قُلُوبُكُمًا ﴾<sup>(١)</sup> وقرأ عيسى بن عمرو السارق والسارقة بالنصب وهو اختيار سيبويه قال: هو مثل قول القائل: زيداً فاضربه، لكنّ الفرّاء عنده الرفع أولى من النصب قال: إنّ الألف واللّام في قوله: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ ﴾ يقومان مقام «الّذي» فيكون المعنى: الّذي سرق فاقطعوا أيديه وعلى هذا البيان حسن إدخال الفاء على الخبر لأنه صار جزاء.

وبالجملة فالألف واللّام في السارق للجنس أي: كلّ من سرق رجلاً كان أو امرأة وبدأ بالسارق هنا لأنّ الغالب وجود السرقة في الرجال كما بدأ في آية الزناء بالنساء فقال: ﴿ ٱلزَّانِيَّةُ ﴾<sup>(٢)</sup> لأنّ الغالب وجود ذلك في النساء. فاقطعوا أيديهما أي: أيمانهما عن ابن عبّاس والحسن والسدّيّ وعامّة التابعين قال الطبرسيّ: قال أبو عليّ في تخطّي المسلمين إلى قطع الرجل اليسرى بعد قطع اليد اليمنى وتركهم قطع اليد اليسرى دلالة على أنّ اليد اليسرى لم يرد بقوله: فاقطعوا أيديهما ألا ترى أنّها لو اريدت بذلك لم يكونوا ليدعوا نصّ القرآن إلى غيره؟ وقال العلماء: إنّ هذه الآية مجملة في كيفيّة إيجاب القطع على السارق والسارقة، وبيان ذلك مأخوذ من السنّة.<sup>(٣)</sup>

قال الطبرسيّ: واختلف في القدر الّذي يقطع به يد السّارق فقال أصحابنا: يقطع في ربع دينار فصاعداً<sup>(١)</sup> وهو مذهب الشّافعيّ والأوزاعيّ وأبي

١ـ سورة التحريم: ٤. ٢ـ سورة النور: ٢. ٣ـ مجمع البيان ،ج٣. ص ٣٣٠. ٤ـ وهو المروي، ففي رواية الشيخ عن أحمد بن محمد، عن أبي محبوب، عن أبي أيوب، عن محمد بن سالم قال: قلت لأبي عبدالله لليلا في كم تقطع يد السارق؟ فقال: لا**ن ربع دينار**"، قال: قلت له: في درهمين؟! قال: **دني ربع دنيار بلغ الدينار ما بلغ» إ**لخ. الاستبصار، ج ٤. ص ٢٣٨. النور ورووا عن عائشة عن النبيّ أنّه قال: «لا يقطع يد السارق إلّا في ربع دينار ضماعداً». وذهب أبو حنيفة وأصحابه أنّه يقطع في عشر دراهم فصاعداً واحتجوا بما روي عن عطاء عن ابن عبّاس: «إنّ أدنى ما يقطع فيه ثمن المجنّ»<sup>(1)</sup> قال: وكان ثمن المجنّ في عهد رسول الله عشرة دراهم. وذهب مالك إلى أنّه يقطع في ثلاثة دراهم فصاعداً وروى عن نافع عن ابن عمر أنّ رسول الله قطع سارقاً بثمن مجنّ في ثلاثة دراهم<sup>(1)</sup> وقال: بعضهم لا يقطع الخمس إلّا في خمس دراهم واختاره أبو عليّ الجبائيّ وقال: إنّه بمنزلة من منع خمس دراهم من الزكاة وقيل: يقطع يد السارق في القليل والكثير وإليه ذهب الخوارج واحتجّوا بعموم الآية وبما روي عن النبيّ يتشي أنّه قال: «لمن الله السارق يسرق البيضة فيقطع يده ويسرق الحبل يقطع يده».<sup>(1)</sup> وهذا الخبر قد طعن أصحاب الحديث في سنده إلّا أن يكون المراد من البيضة الحديد وهي المغفر والحبل من حبال السفينة.

و اختلف أيضا في كيفيّة القطع فقال: أكثر الفقهاء: إنّه إنّما يقطع من الرسغ وهو مفصل بين الكف والساعد. ثمّ إنّ عند الشافعيّ يقطع يده اليمنى في المرّة الأولى، ورجله اليسرى في المرّة الثانية، ويده اليسرى في المرّة الثالثة ورجله اليمنى في المرّة الرابعة ويحبس في المرّة الخامسة وعند أبي حنيفة لا تقطع في الثالثة وعند أصحابنا أنّه تقطع من أصول الأصابع ويترك له الإبهام والكف وفي المرّة الثانية تقطع رجله اليسرى من أصل الساق ويترك عقبه يعتمد عليه في الصلاة فإن سرق بعد ذلك خلّد في السجن وهو المشهور عن عليّ

١- المجن والجنة: الترس. ٢ـ وعلى هذا فيكون الاختلاف بين أبي حنيفه ومالك لفظيا يرجع إلى الاختلاف في ثمن المجن. ٣ـ تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٣٣١؛ والأمالي المرتضي، ج ٣. ص ٩٣؛ وبحار الأنوار، ج ٢٢, ص ٤٧.

۲۳

وأجمعت الإماميّة عليه وقد استدلّ على ذلك بقوله تعالى: ﴿ فَوَيَـٰلٌ لِلَّذِينَ يَكْنُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِبِهِمْ ﴾<sup>(١)</sup> ولا شك في أنّهم يكتبونه بالأصابع.<sup>(٢)</sup>

ولا خلاف أنّ السارق إنّما يجب عليه الحدّ إذا سرق من حرز إلّا ما روي عن داود أنّه قال: «يقطع السارق وإن سرق من غير حرز. وحدّه عندنا كلّ موضع لم يكن لغير مالكه الدخول إليه والتصرّف فيه إلّا بإذنه».<sup>(٣)</sup>

المُحْجَزَآةُ بِمَا كَسَبًا نَكْلًا ﴾ أي: افعلوا ذلك بهما مجازاة بكسبهما وفعلهما، عقوبة من الله ﴿ فَنَ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلِّمِهِ. ﴾ أي: أقلع وندم على ما كان منه من فعل الظلم بالسرقة ﴿وَأَصْلَحَ ﴾ أي: وفعل الفعل الصلاح ﴿ فَلاَتَ اللَّه يَتُوَبُ عَلَيَهِ ﴾ أي: يقبل توبته بإسقاط العقاب بها عن المعصية التي تاب منها. وفي الآية ترغيب للعاصي في فعل التوبة ﴿إِنَّ اللَّه غَفُورٌ رَحِيمُ ﴾ وإن في قبول التوبة تفضّلاً من الله تعالى لعبيده ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ ﴾ خطاب للنبي والمراد أمته وقيل: هو والمكلّفين. واتصال هذا الخطاب بما قبله اتصال الحجاج والبيان عن صحة ما تقدم من الوعد والوعيد والأحكام، والمعنى: ألم تعلم يا إنسان ﴿ أَنَّ اللَّهُ لَهُ مُمْلَتُ ٱلسَّمَوَيْنِ وَالْكَرْضِ ﴾ أي: له التصرف فيها بلا مانع يعذَب إذا عصاه ولم يتب لأنه إذا كان مستحقًا للعقاب ﴿ وَيَنْفِرُ لِمَن يَشَاهُ مُ

١- سورة البقرة: ٧٩.
٢- ومن ألطف ما استدل له ما أفاده الإمام الجواد للله في مجلس المعتصم، حيث سأل الفقهاءعن موضع قطع يد السارق، فقال بعضهم: يقطع من الكرسوع ـ أي: الزند ـ وبعضهم: من المرفق واستدلا بآيتي التيمم والوضوء فاستدعي رأي الإمام فاعتذر فلم يقبل وأنشده أن يجيب فقال للله:
٤ المتدلا بآيتي التيمم والوضوء فاستدعي رأي الإمام فاعتذر فلم يقبل وأنشده أن يجيب فقال لله:
٤ المتدلا بآيتي التيمم والوضوء فاستدعي رأي الإمام فاعتذر فلم يقبل وأنشده أن يجيب فقال لله:
٤ المندلا بآيتي التيمم والوضوء فاستدعي رأي الإمام فاعتذر فلم يقبل وأنشده أن يجيب فقال اله:
٤ المندلا بآيتي التيمم والوضوء فاستدعي رأي الإمام فاعتذر من المرابية المادة أن يجيب فقال المادة:
٤ المندلا بآيتي التيمم والوضوء فاستدعي رأي الإمام فاعتذر من الم يقبل وأنشده أن يجيب فقال المادة:

التوبة ﴿وَاللَّهُ عَلَى حَصُلَ شَىءٍ قَدِيرٌ ﴾ لا يمتنع عليه أمر إذا أراد. يَتَأَيُّهُمَ الرَّسُولُ لَا يَحَرُّنكَ الَّذِينَ يُسَكِرِعُونَ فِي الْكُفَرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا مَامَنَا بِأَفْوَهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِن قُلُوبُهُمْ وَمِنَ الَذِينَ هَادُوا سَمَتْعُونَ لِلصَحَذِبِ سَمَتَعُونَ لِقَوْبُهُمْ وَمِنَ الَذِينَ هَادُوا الْكَلَمَ مِنْ بَعْدٍ مَوَاضِعِهْ، يَقُولُونَ إِنَّ أُوتِيتُمَ هَذَا فَخُدُوهُ وَإِن لَمَ تُؤْتَوَهُ فَأَهْذَرُوا وَمَن يُرِدِ اللَّهُ فِتَنَتَهُ، فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ الَذِينَ خِزَيَّ أُوْلَتَهِكَ الَذِينَ لَمَ يُرِدِ اللَّهُ فِتَنَتَهُ، فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللَّذِينَ خَزَى وَلَهُمْ فِي الْآخِينَ لَمْ يُرِدِ اللَّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ فَلَهُ مَ فِي الْكُومُ وَإِن لَمَ

۲٥ .....

لمتا بيّن سبحانه بعض التكاليف والشرائع وكان قد علم من بعض الناس كونهم مسارعين إلى الكفر صبّر رسوله على تحمّل ذلك وأمره بأن لا يحزن ويتصبّر. وخاطب محمّداً للظن: يا أيّها النبيّ في مواضع كثيرة وما خاطبه بقوله: ﴿يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ ﴾ إلّا في موضعين في قرآن أحدهما هاهنا والثاني بقوله: ﴿يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغٍ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن قَرِّبِكَ ﴾<sup>(١)</sup> ولا شك أنّه خطاب تشريف وتعظيم.

سبب النزول: قال الباقر للله وجماعة من المفسّرين: (إنّ امرأة من خيبر ذات شرف بينهم زنت برجل من أشرافهم وهما محصنان فكرهوا رجمهما فأرسلوا إلى يهود المدينة وكتبوا إليهم أن يسألوا النبيَ للشّرِف وكعب بن أسيد يأتي لهم برخصة فانطلق قوم منهم، كعب بن الأشرف وكعب بن أسيد وسعيد بن عمرو ومالك بن الصيف وكنانة بن أبي الحقيق وجماعة قالوا: يا محمّد أخبرنا عن الزاني والزانية إذا أحصنا ما حدّهما؟

المسورة المائده: ٦٧.

| /ج ٤ | مقتليك |  |
|------|--------|--|
|------|--------|--|

فقالﷺ: «وهل ترضون بقضاي: في ذلك؟» قالوا: نعم، فنزل جبرئيل بالرجم فأخبرهم بذلك فأبوا أن يأخذوا به، فقال جبرئيل: اجعل بينك وبينهم ابن صوريا ووصفه له، فقال النبيﷺ: «هل تعرفون شاباً أمرد أبيض أعور يسكن فدك يقال له ابن صوريا؟» قالوا: نعم. قال: «فأي رجل هو فيكم؟» قالوا: أعلم يهودي على ظهر الأرض بما أنزل الله على موسى. قال: «فأرسلوا إليه» ففعلوا، فأتاهم ابن صوريا فقال له النبيﷺ: «إلى أنشدك الله الذي لا إله إلا هو الذي وأنزل التوراة على موسى وفلق لكم البحر وأنجاكم وأغرق آل فرعون وظلّل عليكم الغمام وأنزل عليكم المن والسلوى هل تجدون في كتابكم الرجم على من أحمن؟» قال ابن موريا: نعم والذي ذكرتني به ولو لا خشية أن يحرقني رب التوراة إن كذبت أو غيّرت ما اعترفت لك، ولكن أخبرني كيف هي في كتابك يا محمّد؟ قالﷺ: «إذا شهد أربعة عدول أنه قد أدخله فيها كالميل في المكحلة وجب عليه الرجم» قال ابن صوريا: هكذا أنزل الله في التوراة على موسى؟» قال ابن

فقال له النبي تلاقة «فماذا كان أوّل ما ترخّمتم به أمر الله؟» قال ابن صوريا: كنّا إذا زنى الشريف تركناه، وإذا زنى الضعيف أقمنا عليه الحدّ فكثر الزنى في أشرافنا حتّى زنى ابن عمّ ملك لنا فلم نرجمه حتّى زنى رجل آخر فأراد الملك رجمه فقال له قومه: لا حتّى ترجم فلاناً ـ يعنون ابن عمّه ـ فقلنا: تعالوا نجمع فلنضع شيئاً دون الرجم يكون على الشريف والوضيع فوضعنا الجلد والتحميم<sup>(۱)</sup> وهو أن يجلد أربعين جلدة ثمّ تسود وجههما ثمّ تحملان على حمارين وتجعل وجوههما من قبل دبر الحمار ويطاف بهما، فجعلوا هذا مكان الرجم. فقالت اليهود لابن صوريا: ما أسرع ما أخبرته به! فقال ابن

١\_ من حمم الشيء: اذا صيّره أسود.

فأمر ﷺ بهما فرجما عند باب المسجد، فأنزل الله فيه: ﴿ يَتَأَهَلَ الْحِكَنَبِ قَدْ جَمَآهَ حَثُمَ رَسُولُنَا يُبَتِي لَكُمُ حَقِيْرًا مِّمَّا حُنتُمَ تُخَفُونَ مِنَ الْحِكَنَبِ وَيَعْفُوا عَن حَيْثِيرٍ ﴾.

فقام ابن صوريا فوضع يديه على ركبتي رسول الله ثمّ قال: هذا مقام العائذ بالله وبك أن تذكر لنا الكثير الذي أمرت أن تعفو عنه فأعرض النبيﷺ عن ذلك. ثمّ سأله ابن صوريا عن نومه فقال: «تنام عيناي ولا ينام قلبي» فقال: صدقت.

وأخبرني عن شبه الولد بأبيه ليس فيه شبه من أمّه أو بأمّه ليس فيه شبه بأبيه فقال ﷺ "أيّهما علا وسبق ماؤه ماه صاحبه كان الشبه له" قال: قد صدقت، فأخبرني ما للرجل من الولد وما للمرأة منه؟ قال: فأغمي على رسول الله طويلاً ثمّ خلّي عنه محمرًا وجهه تفيض عرقاً فقال ﷺ: «اللحم والدم والظفر والشحم للمرأة، والعظم والعصب والعروق للرجل» قال له: صدقت أمرك أمر نبيَ، فأسلم ابن صوريا عند ذلك ثمّ قال: يا محمد من يأتيك من الملائكة؟ قال ﷺ: "جبرئيل»، قال: صفه لي فوصفه النبيَ فقال: أشهد أنّه في التوراة كما قلت وأنّك رسول الله حقاً فلما أسلم ابن صوريا وقعت فيه اليهود وشتموه.<sup>(۱)</sup> فلما أرادوا أن ينهضوا تعلّقت بنو قريظة ببني النضير فقالوا: يا محمد إخواننا بنو النضير أبونا واحد وبطننا واحد ونبيّنا واحد إذا قتلوا منا قتيلاً لم يقتدونا وأعطونا ديته سبعين وسقا<sup>(۱)</sup> من تمر وإذا قتلنا منهم قتيلاً قتلوا القاتل وأخذوا منا مائة وأربعين وسقاً من تمر، وإن كان القتيل امرأة قتلوا بها الرجل معاتل وأنك منهم رجلين منا، وبالعبد منهم الحرّ منا، وجراحاتنا على النصف من

١-الظر: التبيان، ج ٣، ص ٥٢٥ ومجمع البيان، ج ٣،ص ٢٣٥؛ ورواه المجلسي في البحار، ج ٢٢،ص٢٥. ٢- قال الخليل: الوسق ستون صاعاً وهو حمل البعير، والوقر: حمل البغل والحمار.

| ٤ | 7  | / | مقتليل للألا |
|---|----|---|--------------|
|   | L. |   |              |

جراحاتهم، فاقض بيننا وبينهم فأنزل الله في الرجم والقصاص الآيات). المعنى: (يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ) خطاب التعظيم والتشريف (لا يَحَزُنكَ ٱلَّذِينَ ﴾ أي: صنع الَذين (يُسَنَرِعُونَ فِي ٱلْكُفَرِ ﴾ أي: يقعون سريعاً في الكفر وإظهاره إذا وجدوا منه فرصة، ولا تبال بتهافتهم في الكفر (مِنَ ٱلَّذِينَ ﴾ بيان للمسارعين (قَالُوا ءَامَنَا بِأَفَوَهِهِمْ ﴾ متعلّق بقالوا، والفائدة من بيان تعلّقه بالأفواه مع أن القول لا يكون إلا بالفم واللسان إشارة إلى أن ألسنتهم ليست معبّرة بما في قلوبهم، وأن ما يجرون على ألسنتهم لا يجاوز أفواههم فينطقوا به غير معتقدين بقلوبهم (وَلَمَ تُؤْمِن قُلُوبُهُمَ ﴾ جملة حاليّة من ضمير القالوا» مؤكّدة عن بيان خلو قلوبهم عن الإيمان.

وَمِنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا ﴾ عطف على قوله: ﴿مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوًا ﴾ وبيان المسارعين في الكفر بتقسيمهم إلى قسمين: المنافقين واليهود ﴿سَتَنَعُونَ الِمَحَذِبِ ﴾ أي: هم سمّاعون يعني المنافقين واليهود مبالغون في سماع الكذب، وقبول ما تفتريه أحبارهم ورؤساؤهم من الكذب على الله وتحريف كتابهم أو سمّاعون أخباركم وأحاديثكم ليكذبوا عليكم بالزيادة والتبديل فإن منهم من يسمع من الرسول ثمّ يخرج ويقول: سمعت منه كذا وكذا ولم يسمع ذلك منه، وعلى المعنى الثاني: فاللّم يكون لام الغرض ﴿سَتَنَعُونَنَ لم يعضروا مجلسك أرسلوا الستماعين في قصّة زان محصن فقالوا لهم: إن أفتاكم محمّد بالجلد فخذوه وإن أفتاكم بالرجم فلا تقبلوه لأنهم كانوا حرقوا حكم الرجم الذي في التوراة وقيل: إنّما كان ذلك في قتل منهم قالوا: إن

﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ ﴾ أي: كلام الله وأحكامه ﴿مِنْ بَعْـدِ مَوَاضِعِـهِ.﴾ أي:

...Υ٨

من بعد أن وضعه مواضعه، وفرض فروضه وأحلَّ حلاله وحرّم حرامه يعني بذلك ما غيّروه من حكم الله في أمر الزناء فنقلوه من الرجم إلى أربعين جلدة، أو نقلوا حكم القتل من القود إلى الدية حتَّى كثر القتل فيهم. وقيل: المراد: يحرفون كلام النبيﷺ بعد سماعه ويكذبون عليه وكانوا يكتبون بذلك إلى خيبر.

فَيَقُولُونَ إِنَّ أُوتِيشُمَ هَنَدًا فَخُذُوهُ وَإِن لَمَ تُؤَقَوَهُ فَاَحْدَرُوا ﴾ أي: يقول يهود خيبر ليهود المدينة ـ ويهود المدينة كانوا جواسيس وعيونا ليهود خيبر ـ : إن أعطيتم هذا أي: أمركم محمّد بالجلد فاقبلوا حكمه وإن أوتيتم بالرجم فلا تقبلوه واحذروا عن قبول قوله أو إن أوتيتم الدية فاقبلوه وإن أوتيتم القصاص فاحذروه.

وَمَن ثِبِرِدِ ٱللهُ فِتْنَتَهُ، 
 قيل: معنى الفتنة: العذاب أي: من يرد الله
 عذابه مثل قوله: 
 فِيَوَمَ ثُمَ عَلَ ٱلنَّارِ ثِفْنَنُوْنَ 
 أَنَّ أَي: يعذّبون وقوله: 
 فَوَله: 
 فَقَنْنَكُوْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقيل: إنّ معناه من يرد الله إهلاكه، عن السدّيّ والضحّاك.

وثالثها: أنّ المراد: من يرد الله خزيه وفضيحته بسبب ما ينطوي عليه. ورابعها: أنّ المراد: من يرد الله اختباره بما يبتليه به من القيام بحدوده فيدع ذلك ويحرّفه. قال الطبرسيّ: والأصحّ الأوّل.

- المسورة الذاريات: ١٣.
- ٦- سورة الذاريات: ١٤.

عقوبات الكفر الّتي هي الختم والطبع بسبب سوء اختيارهم وعنادهم ولعلمه تعالى بأنّه لا ينفع لهم العظة والذكرى وغلب عليهم السفه فإنّ البلوغ بلوغان فبلوغ الأطفال بخروج المنيّ وبلوغ الرجال بخروج المني فخذوا من ممرّكم لمقرّكم، كما طهّر قلوب المؤمنين بأن شرح صدورهم للإسلام بسبب متابعتهم للرسول وعدم العناد منهم.

وقيل: المعنى: لم يرد الله أن يطهّرها من الكفر بالحكم عليها بأنّها بريئة من الكفر، ممدوحة بالإيمان والسبب انهماكهم في الكفر وتماديهم في العناد فقوله: فؤلَمَر يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمَ ﴾ استعارة عن سقوط وقعهم عند الله وأنّه غير ملتفت إليهم بسبب قبح أفعالهم وأعمالهم ونيّاتهم. قال العاصي: وهذا لا يدلّ على أنّه سبحانه لم يرد منهم الإيمان، بل أراد منهم الإيمان ولكن لمّا لم يقبلوه خلّاهم وشأنهم وما زكّاهم.

المنافقين بظهور فضيحتهم بين المسلمين، وأمّا خزي اليهود فبالذلّ والجزية المنافقين بظهور فضيحتهم بين المسلمين، وأمّا خزي اليهود فبالذلّ والجزية وظهور كذبهم في كتمان نصّ التوراة، وأمّا في الآخرة هو الخلود في النار. سَمَّنعُونَ لِلْكَذِبِ أَحَتَّلُونَ لِلسُّحْتِ فَإِن جَمَاءُوكَ فَأَحْكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمٌ وَإِن تُعَرِضْ عَنّهُمَ فَكَن يَضُرُوكَ شَيْئاً وَإِنْ حَكَمَتَ فَاحَكُمُ بَيْنَهُم وَالفِسَطِ إِنَّ اللَهُ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ () وَكَيْف يُحَكَمُونَكَ وَعِندَهُمُ التَوَرَنةُ فِيهَا حُكْمُ اللَهِ شُمَ يَتُوَلُّونَ مِنْ بَعَدٍ وَمَا أَوْلَتَهِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ()

السحت: الرشوة في الحكم ومهر البغي وعسيب الفحل وثمن الكلب

وثمن الخمر وثمن الميتة وحلوان() الساحر والكاهن والاستئجار في المعصية، وأصله يرجع إلى الحرام الخسيس الَّذي يكون في حصوله عار بحيث يخفى آخذه عن أعين الناس لا محالة. وكان الحاكم في بني إسرائيل إذا أتاه من كان مبطلاً في دعواه برشوة سمع كلامه ولا يلتفت إلى خصمه فكان يسمع الكذب ويأكل السحت. وقيل: كان فقراؤهم يأخذون من أغنيائهم مالاً ليقيموا على ما هم عليه من اليهوديَّة، فالفقراء كانوا يسمعون أكاذيب الأغنياء، ويأكلون السحت أو كانوا سمّاعين للأكاذيب التي كان أحبارهم ينسبونها إلى التوراة ويأخذون عليها الرشى وأكالون للربا لقوله: ﴿ وَأَخْذِهِمُ ٱلرِّبَوْا ﴾(\*) قوله: ﴿سَتَنعُونَ لِلْكَذِبِ ﴾ تكرير لما قبله ﴿ أَحَـٰلُونَ لِلسُّحْتِ ﴾ أي: الحرام حسبما شرح ﴿ فَإِن جَاءُوكَ ﴾ الفاء فصيحة أي: إذا كان حالهم كما شرح إن جاءوك متحاكمين إليك فيما شجر بينهم من الخصومات ﴿ فَأَحْكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنَّهُمْ ﴾ أراد به اليهود الَّذين تحاكموا إلى النبي ﷺ في حدّ الزناء. وقيل: أراد بني قريظة وبني النضير لمّا تحاكموا إليه فقد خيّره الله بين أن يحكم بينهم وبين أن يعرض عنهم وفي بعض الروايات أنّ هذا التخيير ثابت في الشرع للأئمة والحكَام. وقيل: إنَّه منسوخ بقوله: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُمُ يَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ ﴾. (\*\*

﴿ وَإِن تُعْرِضَ عَنَهُمَ ﴾ أي: عن الحكم بينهم ﴿ فَكَن يَضُرُوكَ شَيْعًا ﴾ ولا يقدرون لك على ضرر ﴿ وَإِنْ حَكَمَتَ ﴾ أي: وإن اخترت أن تحكم بينهم ﴿ فَأَحَكُم بَيْنَهُم بِاللَّهِ مَعْدَمُهُمُ ﴾ أي: عن العران وإن اخترت أن تحكم بينهم ﴿ فَأَحَكُم بَيْنَهُم بِاللَّهِ مَعْدَاً ﴾ والعدل وقيل: بما في القرآن وشريعة الإسلام ﴿ إِنَّ

١- الحلوان: \_ بالضّم \_ عطاء للدلال أو المستخدم لحاجة.
 ٢- سورة النساء: ١٦١.
 ٣- سورة المائدة: ٤٩.

ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ أي: العادلين فيحفظهم من كلَّ مكروه ومحذور وفي الحديث: المقسطون عند الله على منابر من نور ﴿ وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ ﴾ أي: يحكمك يا محمد هؤلاء اليهود على أنفسهم فيرضوا بك حكماً ﴿وَعِندَهُمُ التَّوَرَنةُ فِيهَا حُكَمُ ٱللَّهِ ﴾.<sup>(1)</sup>

وحاصل المعنى من الآية تعجيب من الله لنبيّه محمّدﷺ بتحكيم اليهود إيّاه بعد علمهم بما في التوراة من حدّ الزاني ثمّ تركهم ذلك الحكم فعدلوا عمّا يعتقدونه حكماً حقّاً إلى ما يعتقدونه باطلاً طلباً للرخصة، فعدولهم عن حكم كتابهم إلى حكمك أمر عجيب. وفي الآية بيان جهلهم وعنادهم لئلاً يفتري مفتر بأنّهم أهل كتاب الله ومن المحافظين على أمر الله فيُشَرَّ يَتَوَلَّؤَنَ مِنْ بَعَـدٍ ذَلِكَ كَمَ عطف على قوله: في يُحَكِّمُونَكَ كَه وذلك إشارة إلى حكم الله الذي في التوراة أو إشارة إلى التحكيم.

وَمَا أُولَتَهِكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: وما هم بالمؤمنين بالتوراة وإن كانوا يظهرون الإيمان بها أو إخبار بأنَهم لا يؤمنون أبداً ويكون إخباراً عن المستأنف أو المعنى أنَهم وإن طلبوا الحكم منك لكنَهم ما هم بمؤمنين بك ولا بمعتقدين في صحة حكمك ومقصودهم تحصيل منافع الدنيا فقط.

إِنَّا أَنَزَلْنَا ٱلتَّوْرَنَةَ فِيهَا هُدَى وَنُوُرُّ يَحَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيُّونَ ٱلَّذِينَ أَسْلَمُوا اللَّذِينَ هَادُوا وَٱلرَّبَّنِيُّونَ وَٱلأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُوا مِن كِنَبِ ٱللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءً فَلَا تَخْشُوا ٱلنَّكَاسَ وَآخْشَوْنِ وَلَا تَشْتَرُوا بِتَايَنِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَمَن لَدَ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ

١\_ تفسير البغوي،ج ٢. ص ٢٩.

|  | 64 |
|--|----|
|  |    |

تنبيه من الله لليهود عن المخالفة وترغيب لهم في أن يكونوا كمتقدّميهم من مسلمي أحبارهم والأنبياء المبعوثين إليهم قال: ﴿ إِنَّا أَنَزَلْنَا التَّوَرَيَّةَ فِيهَا هُدَى ﴾ تهدي شرائعها وأحكامها إلى الحق، وترشد الناس إلى الخير، ونور يكشف ما أبهم عليهم من الأحكام المستورة عليهم بظلمات الجهل، وضياء لكلّ ما تشابه عليهم ﴿ يَحَكُمُ يَهَا النَّبِيُوْتِ الَذِينَ أَسَلَمُوا ﴾ وأذعنوا بحكم الله وأقرّوا به ونبيّناتلاڭ داخل فيهم وقيل: هو تلاك المفتي بذلك لما حكم في رجم المحصن وهذا لا يدلّ على أنّه كان متعبّداً بشرع موسى لأن الله هو الّذي أوجب عليه ذلك بوحي أنزله عليه لا بالرجوع إلى التوراة فصار ذلك شرعاً له وإن وافق ما في التوراة. وقيل: يريد بالنبيّين الأنبياء الذين كانوا من بعد موسى، وذلك لأنه كان في بني إسرائيل ألوف من الأنبياء بعثهم الله لإقامة التوراة يحلّلون حلالها ويحرّمون حرامها.

فالمعنى: يقضي بالتوراة الذين أسلموا من وقت موسى إلى وقت عيسى ووصفهم بالإسلام لأن الإسلام دين الله فكلّ نبيّ مسلم وليس كلّ مسلم نبيّاً ولا يقال: إن النبوّة أعظم من الإسلام فكيف يمدح نبيّ بأنّه مسلم وما الوصف به بعد الوصف بالنبوّة إلّا تنزّل من الأعلى إلى الأدنى؟ فإنّه ليس الأمر كذلك بل شرف النبيّ بالإسلام والعبوديّة، كما أنّ محمّداً تلاك يوصف بالعبوديّة ثمّ بالرسالة. على أنّه قد يذكر الوصف مدحاً للوصف وتنويه شأن الصفة وعظم قدرها، كما وصف الأنبياء بالصلاح والملائكة بالإيمان وقد قيل: أوصاف الأشراف أشراف الأوصاف. قال الشاعر:

ما إن مدحت محمّداً بمقالتي لكن مدحت مقـالتي بمحمّـد

﴿لِلَّذِينَ هَادُوا ﴾ متعلَق بيحكم أي: يحكمون للّذين تابوا عن الكفر. وقيل: المعنى: يحكمون لليهود بالتوراة لهم وفيما بينهم قال الزجّاج: ويجوز

| ج ٤ | عَتَيْهُ اللَّهُ الل | ٢٢ | ٤ |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|---|
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|---|

أن يكون المعنى على التقديم والتأخير، وتقدير الكلام: إنّا أنزلنا التوراة فيها هدى ونور للذين هادوا يحكم بها النبيّون الذين أسلموا ﴿وَالرَّبَنِيُونَ ﴾ الّذي علت درجاتهم في العلم ﴿وَالاَحْبَارُ ﴾ وهم العلماء ﴿يِمَا اَسْتُحْفِظُوا مِن كِنَبِ اللّهِ ﴾ أي: بما أمروا بحفظ ذلك والقيام به وترك تضييعه فيكون المعنى: يحكمون بما حفظوه من التوراة وبالذي استحفظوه من جهة النبيّين وتلقّوا منهم وهو استخلاف لهم في إجراء أحكامها من غير إخلال بشيء فالباء سببيّة متعلّقة بيحكم أي: ويحكم الربّانيّون والأحبار أيضاً بسبب ما حفظوه من كتاب الله حسبما وصاًهم به أنبياؤهم.

قال الفراء: مفرد الأحبار حبر بكسر الحاء يقال ذلك للعالم، وإنَّما سمَّى بهذا الاسم لمناسبة الحبر الَّذي يكتب به، وذلك أنَّه يكون صاحب كتب وحبر. وقيل: حبر وحبر بالفتح والكسر من الحاء. وقال قوم: اشتقاقه من التحبير وهو التحسين في الحديث يخرج من النار ذهب حبره وسبره أي: ذهب جماله وبهاؤه، ولمّا كان العلم أحسن أقسام الفضيلة لا جرم سمّى العالم به. ﴿وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَآءَ ﴾ أي: كان هؤلاء النبيّون والربّانيّون والأحبار شهداء على أنَّ كلِّ ما في التوراة حقَّ من عند الله، ورقباء بحيث لا يتركونهم أن لا يراعوا حقَّه ﴿فَكَا تَخْشُوُا ٱلنَّكَاسَ ﴾ يا علماء اليهود في أمر الرجم وفي عدم إظهار نعوت محمّدﷺ ﴿وَٱخْشَوْنِ ﴾ في كتمان ذلك وقيل: الخطاب للنبيّ \_ والمراد أمّته \_ لا تخشوا في إقامة الحدود وإمضائها على أهلها كائناً من كان ﴿وَلَا تَشْتَرُوا بِعَايَنِتِي ثَمَنَا قَلِيلًا ﴾ أي: لا تأخذوا لأجل الطمع. والاشتراء: استبدال السلعة بالثمن وأخذها بدلاً منه أي: لا تستبدلوا بآياتي بأن تتركوا العمل بها وتأخذوا لأنفسكم بدلاً منها من الرشوة والجاه وسائر الحظوظ الدنيويّة فإنَّها وإن جلَّت فهي قليلة.

أقول: وهذا البيان في آخر الآية يدلَّ على أنّ المخاطب في قوله: ﴿فَلَا تَخْشُوُا ٱلنَّكَاسَ ﴾ علماء اليهود وقول القائل: إنّ الخطاب للنبيّ والمراد منه أمّته بمعزل عن القبول.

﴿ وَمَن لَمَّ يَحَكُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَغِرُونَ ﴾ قال الطبرسيّ: اختلف في ذلك فمنهم من أجراه على ظاهره على العموم، عن ابن مسعود والحسن وإبراهيم النخعيّ ومنهم من خصَّه بالجاحد لحكم الله والمستهين به، عن ابن عبّاس ومنهم من قال: هم اليهود خاصَّة، عن الجبّائيّ فإنَّه قال: لا حجّة للخوارج في هذه الآية فإنَّهم احتجوا بهذه الآية فقالوا: إنَّها نصَّ في أنّ كلَّ من حكم بغير ما أنزل الله فهو كافر وكلَّ من أذنب فقد حكم بغير ما أنزل الله فوجب أن يكون كافراً. وأجاب المتكلّمون أنّ هذه الآية نزلت في اليهود فتكون مختصَّة بهم. وهذا ضعيف لأنَّ العبرة بعموم اللَّفظ وقوله: ﴿وَمَن لَمَّ يَحْكُمُ ﴾ كلام ادخل فيه كلمة «من» في معرض الشرط فيكون للعموم وقول من يقول: «المراد: ومن لم يحكم بما أنزل الله من الَّذين سبق ذكرهم» فهو زيادة في النصَّ وذلك غير جائز قال عطا: هو كفر دون كفر. وقال طاوس: ليس بكفر ينقل عن الملَّة، كأنَّهم حملوا الكفر على كفر النعمة لا على كفر الدين وهذا أيضا ضعيف لأن لفظ الكفر إذا أطلق انصرف إلى الكفر في الدين. قال عكرمة: قوله: ﴿وَمَن لَمَّ يَحَكُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾ إنَّما يتناول من أنكر بقلبه وجحد بلسانه، أمَّا من عرف بقلبه كونه حكم الله وأقرَّ بلسانه كونه حكمه إلَّا أنَّه أتى بما يضادَه فهو غير حاكم بما أنزل الله ولكنَّه تارك له فلا يلزم دخوله تحت هذه الآية لأنّها خاصّة في اليهود.

واختار عليّ بن عيسى القول الثاني، ومن المعلوم أنّ من حكم بغير ما أنزل الله مستحلاً لذلك فهو كافر. وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَآ أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَبْنِ بِٱلْعَيْنِ وَٱلْأَنَّفَ بِٱلْأَنْفِ وَٱلْأُذُكَ بِٱلْأَذُنِ وَٱلسِّنَ بِالسِّنِ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَن تَصَدَقَكَ بِهِ فَهُوَ حَفَّارَةٌ لَهُمْ وَمَن لَمَّ يَحْكُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ۞

المعنى: شرح سبحانه حكم التوراة في القصاص والمراد بيان هذا الأمر أنَّه تعالى بيِّن في التوراة أنَّ حكم الزاني المحصن هو الرجم واليهود غيَّروه وبدّلوه، وبيّن في هذه الآية أيضا أنَّه تعالى بيّن في التوراة أنَّ النفس بالنفس وهؤلاء اليهود غيّروا هذا الحكم أيضا. ففضَّلوا بني النضير على بني قريظة. وخصّصوا إيجاب القود ببني قريظة دون بني النضير فهذا هو وجه النظم في الآية فقال: ﴿ وَكَنَّبَنَا ﴾ أي: فرضنا ﴿ عَلَيْهِمْ ﴾ على اليهود الَّذين تقدَّم ذكرهم ﴿فِيهَا ﴾ أي: في التوراة ﴿أَنَّ ٱلنَّغْسَ بِٱلنَّفْسِ ﴾ معناه إذا قتلت نفس نفساً أخرى عمدا فإنَّه يستحقَّ عليه القود إذا كان القاتل عاقلاً مميَّزا وكان المقتول مكافئا للقاتل إمّا بأن يكونا مسلمين حرّين أو كافرين أو مملوكين فأمّا إذا كان القاتل حراً مسلما والمقتول كافراً أو مملوكاً ففي وجوب القصاص هناك خلاف بين الفقهاء ولكن عند الإماميّة لا يجب القصاص وبه قال الشافعيّ. قال الضحّاك: لم يجعل في التوراة دية في النفس'' ﴿وَٱلْعَيْنِ بِٱلْعَكَيْنِ وَٱلْأَنفَ بِٱلْأَنفِ وَٱلْأَدُكَ بِٱلْأَدُنِ وَٱلسِّنَ بِالسِّنِ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾ قرأ الكسائيّ: العين والأنف والأذن والسنّ والجروح كلّها بالرفع عطفًا على محلَّ أنَّ النفس أو على الاستئناف تقديره أنَّ النفس مقتولة بالنفس والعين مفقوأة بالعين نظير قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَٱلَّذِينَ هَادُوا وَٱلْعَابِئُونَ وَٱلْغَمَرَىٰ ﴾<sup>(٢)</sup> وقرأ

> ١\_بل ولا جرح وإنَّما كان العفو والقصاص: على ما في الجمع. ٢\_سورة المائدة: ٦٩.

ابن كثير وأبو عمرو وابن بأمر بنصب الكلِّ سوى الجروح فإنَّه بالرفع فالعين والأنف والاذن منصوب عطفًا على النفس، ثمَّ الجروح مبتدأ وقصاص خبره. وقرأ نافع وعاصم وحمزة كلّها بالنصب عطفا لبعض ذلك على بعض وخبر الجميع قصاص. وقرأ نافع الاذن بسكون الذال حيث وقع، والباقون بالضمّ وهما لغتان.

وبالجملة لمّا ذكر الله تعالى بعض الأعضاء عمّم الحكم في كلُّها فقال: ﴿وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾ والقصاص هاهنا مصدر يراد به المفعول أي: والجروح متقاصَّة بعضها ببعض وهو يقع بكلَّ ما يمكن أن يقتصَّ منه بشرط وقوع المماثلة مثل الشفتين والأنثيين واليدين والرجلين وغيرهما، ويقتص الجراحات بمثلها الموضحة بالموضحة والهاشمة بالهاشمة والمنقَلة بالمنقّلة إِلَا في المأمومة والجائفة(') فإنَّه لا قصاص فيهما، وما لا يمكن المماثلة مثل رضَّة العظم<sup>(٢)</sup> أو اللّحم أو فكّة عظم أو جراحة يخاف منها التلف فالحكم فيها أروش مقدّرة، وتفاصيلها مذكورة في كتب الفقه.

﴿فَمَن تَصَدَّقَتُ بِهِ. ﴾ أي: بالقصاص الَّذي وجب له فتصدق به على صاحبه بالعفو وأسقط عنه ﴿فَهُوَ كَفَارَةٌ لَهُمُهُ أَي: للمتصدق الَّذي هو المجروح أو وليَّ الدم. قال الرازيَّ: الضمير في له يحتمل أن يكون راجعاً إلى العافي وهو المجروح أو الوليّ، ويحتمل أن يكون عائداً إلى المعفوّ عنه يعني كفَّارة للقاتل أي: أنَّ المجنىَ عليه إذا عفا عن الجاني صار ذلك العفو كفَّارة للجاني لا يؤاخذه الله بعد ذلك العفو وأمما المجنيّ عليه الّذي عفا فأجره على الله. وعن عبادة بن الصامت أنّ رسول الله قال: «من تصدّق من جسده بشيء

١-الموضحة من الشجاج ما بلغ العظم فأوضح عنه ولم يكسره والهاشمة ما بلغه وكسره والمنقلة ما كسره ونقله من مكانه إلى مكان أخر والمأمومة بلغ أم الرأس والجائفة مابلغ جوف البدن. ٢\_رضَّ الشيء: دقَّه.

كفّر الله عنه بقدره من ذنوبه»<sup>(۱)</sup> وفي الحديث: «من أصيب بشيء من جسده فتركه لله كان كفّارة»<sup>(۲)</sup> له قال الحقّيَ في تفسيره: في الحديث «من عفا عن قاتله ومن قرأ عقيب كلّ صلاة مكتوبة قل هو الله أحد عشر مرّات ومن أدّى ديناً خفيّاً وجاء بهنً يوم القيامة وهو مؤمن دخل الجنّة من أي: أبواب الجنّة شاء وتزوّج عن الحور العين حيث شاه».<sup>(۳)</sup>

فَوَمَن لَمَر يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ أَللَهُ ﴾ من الأحكام والشرائع فَوَأَوْلَتَهِكَ هُمُ الظَّلِلِمُونَ ﴾ المتعدون لحدوده الواضعون للشيء في غير موضعه فإن قيل: إن الكفر أعظم من الظلم وهو سبحانه هدتدهم بقوله: فَوَقَاؤَلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ أولا فأي: فائدة في ذكر الأخف بعده؟ فالجواب أن الظالم يطلق على الكافر قال: فَوَوَآلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِلُمُونَ ﴾<sup>(1)</sup> وفَوَإِكَ ٱلقِرْكَ لَظُلْرً عَظِيرٌ ﴾<sup>(0)</sup> وأن الكفر من حيث إنّه إنكار لنعمة الرب فهو كفر ومن حيث إنّه يقتضي إبقاء النفس في العقاب الدائم الشديد فبهذا الاعتبار هو ظلم على النفس ففي الآية الأولى ذكر الله ما يتعلّق بتقصيره في حقّ الخالق وفي هذه الآية ذكر ما يتعلّق بالتقصر في حق نفسه.

وَقَفَيَّنَا عَلَىٰ ءَاثَنِرِهِم بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَـدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَىنَةِ وَءَانَيْنَكُمُ ٱلإِنِجِيلَ فِيهِ هُدُى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَنِيةِ وَهُدُى وَمَوْعِظَةُ

١- مجمع البيان، ج ٢٣،ص ٢٤٥ وتفسير الرازي ،ج ١٢،ص ٨.
 ٢- تفسير السمرقندي، ج ١، ص٤١٨.
 ٣- بحار الأنوار، ج ٨٩ ص٣٥٣.
 ٤- سورة البقرة: ٢٥٤.
 ٥- سورة لقمان: ١٣.

لِلْمُتَّقِينَ ۞ وَلْيَحْكُرُ آهَلُ ٱلْإِنجِيلِ بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ فِيهُ وَمَن لَمَرْ يَحْكُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَنَهِكَ هُمُ ٱلْفَنسِقُونَ ۞

لما قدم سبحانه ذكر اليهود أتبعه بذكر النصارى فقال: ﴿وَقَنَيْنَا عَلَ مَاتَنِهِم ﴾ أي: وأتبعنا على آثار النبيّين الذين أسلموا. يقال: قفيته إذا تبعته بفلان فتعديته إلى المفعول الثاني بزيادة الباء فإن قيل: فأين المفعول الأول؟ قلنا: هو محذوف والظرف وهو قوله: ﴿عَلَى مَاتَنِهِم ﴾ ساد مسده. والضمير في قلنا: هو محذوف والظرف وهو قوله: ﴿عَلَى مَاتَنِهِم ﴾ ساد مسده. والضمير في آثارهم للنبيّين في قوله: ﴿يَحَكُمُ يَهَا النَّيَيُونَ الَذِينَ أَسْلَمُوا لِلَذِينَ هَادُوا ﴾ قوله: ﴿مُعَدِقا لِمَا بَيْنَ يَدَيَهِ مِنَ النَّوَرَنَةِ ﴾ وصف عيسى بكونه مصدقاً لما بين قوله: ﴿مُعَدِقا لِمَا بَيْنَ يَدَيَهِ مِنَ التَوَرَنَةِ ﴾ وصف عيسى بكونه مصدقاً لما بين يديه وإنّما يكون كذلك إذا كان عمله على شريعة التوراة ومعلوم أنّه لم يكن هذه الآية: ﴿ وَلَيَحَكُم أَهَلُ ٱلإَخِيلِ بِمَآ أَنَزَلَ اللَّهُ فِيهِ ﴾ فكيف طريق الجمع؟ هذه الآية: ﴿ وَلَيَحَكُم أَهُلُ ٱلإِخِيلِ مِنَا أَنزَلَ اللَهُ فِيهِ ﴾ فكيف طريق الجمع؟ فمعنى كون عيسى مصدقاً للتوراة أنّه أقرَ بأنّه كتاب منزل من عند الله وأنه فمعنى كون حيسى مصدقاً للتوراة أنه أقرَ بأنّه كتاب منزل من عند الله وأنه فمعنى كون حيسى مصدقاً للتوراة أنه أقرَ بأنه كتاب منزل من عند الله وأنه فعن المول في قدم في فري من التوراة أنه أقر بأنه كتاب منزل من عند الله وأنه فعن في في أو أنه أوراب العمل به قبل ورود النسخ. على أنه ليس بينهما في الأصول اختلاف أبدا.

وإنَّما قال: ﴿بَيْنَ يَدَيْعِ ﴾ مع أنَّه قد مضى؟ لأنَّه إذا كان يأتي كتاب بعده وخلفه فالَذي مضى قبله يكون قدّامه وبين يديه.

فإن قيل: لم كرّر قوله: ﴿مُعَمَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾؟ فالجواب أنّه ليس بتكرار لأنّ في الأوّل معناه أنّ عيسى مصدّق التوراة وفي الثاني أنّ الإنجيل مصدّق التوراة. وذكر ﴿عُدَى ﴾ مرّة اخرى لاشتمال الإنجيل على الإشارة بمقدم محمّدﷺ فيكون سبباً لاهتداء الناس إلى نبوّة محمّدﷺ ولما كان أشد وجوه المنازعة بين المسلمين واليهود والنصارى في ذلك أعاده الله تنبيهاً على أنّ الإنجيل كان هدى في هذه المسألة الّتي هي أشد المسائل احتياجاً إلى البيان. و إنّما خصّها ﴿لِلْمُتَقِينَ ﴾ لأنّهم هم المنتفعون بها دون غيرهم<sup>(۱)</sup> ﴿ وَلِيَحَكُمُ أَهْلُ ٱلإَغِيلِ ﴾ هذا أمر لهم. قيل في معناه قولان: أحدهما: أن تقديره وقلنا: ليحكم أهل الإنجيل وحذف القول لدلالة ما قبله عليه من قوله: ﴿ وَقَفَيْتَنَا ﴾ وذلك مثل: ﴿ وَٱلْمَلَيَكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ \* سَلَنَهُ قوله: إن أي: يقولون: سلام عليكم. والثاني: أنّه كلام مستأنف أمر أهل الإنجيل لأن أحكامه لم ينسخ بعد وكانوا مأمورين بحكم الإنجيل في ذلك الوقت ﴿ بِمَآ أَنزَلَ آللَهُ فِيهِ ﴾ أي: في الإنجيل ﴿ وَمَن لَمْ يَحَصُّم بِمَآ أَنزَلَ آللَهُ ﴾

قيل: إن «من» في الآية بمعنى «الذي» وهو إخبار عن قوم معروفين وهم اليهود والذين تقدّم ذكرهم عن الجبّائيّ. وقيل: إنّ «من» للجزاء أي: من لم يحكم من المكلّفين بما أنزل الله فهو فاسق ﴿ فَأُوْلَتَنَّكَ هُمُ ٱلْفَسِقُوتَ ﴾ فيكون معنى الفاسقين الخارجين عن الدين والكفر والظلم والفسق صفة لموصوف واحد وقيل: إنّ الأوّل في الجاحد والثاني والثالث في المقرّ التارك. قال العقال: وليس في أفراد هذه الثلاثة بلفظ يوجب القدح في المعنى كما يقال: من أطاع الله فهو المؤمن، من أطاع الله فهو البرّ، من أطاع الله فهو المتّقي لأنّ كلّ ذلك صفات مختلفة حاصلة لموصوف واحد: وقال الأصم: الأوّل والثاني في اليهود والثالث في النصاري.

وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْحِتَبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيَهِ فَاَحْكُم بَيْنَهُم بِمَا آنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَنَبِّعْ أَهْوَآءَهُمْ عَمَّا

1- فإن المراد بالمتقين ههنا وفينا أشبهه في الموارد، ليس من يعمل بوظائفه الدينية حتي يتوّهم توقف تأثير الدين على نفسه، بل المراد. من يكون عقله مستضيئاً عن نور التقوي، غيرمحجوب بأستار اللجاج والعناد مع الحق كما في أمثال أبي جهل جحدوا بآيات الله واستفنتهم أنفسهم.
7- سورة الرعد: ٢٢ ــ ٢٤.

جَاءَكَ مِنَ ٱلْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةُ وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أَمَنَهُ وَحِدَةُ وَلَكِن لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا ءَانَىٰكُمْ فَاسْتَبِقُوا ٱلْخَيْرَتِ إِلَى اللَهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّثَكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْلَلِغُونَ ٣

هذا خطاب لمحمّد ﷺ فقوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ ﴾ أي: القرآن وقوله: ﴿ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَكِ ﴾ أي: كلُّ كتاب نزل من السماء سوى القرآن فاللَّام في قوله: ﴿ وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلْكِتَٰبَ ﴾ للعهد أي: الفرد الكامل الحقيق بأن يسمى كتاباً على الإطلاق لحيازة جميع الأوصاف الكماليّة وتفوّقه على بقيّة أفراده ملبساً ﴿ إِلَمَةِ وَالصدق، حال مؤكّدة من الكتاب. وقيل: من فاعل أنزلنا وقيل: من الكاف في إليك وقوله: ﴿ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ حال من الكتاب أي: حال كونه مصدقاً لما تقدّمه موافقاً له في القصص والدعوة إلى التوحيد والمواعيد والعدل بين الناس وقوله: ﴿مِنَ ٱلْحَكِتَنَبِ ﴾ بيان لما واللَّام للجنس ﴿وَمُهَيْمِنَّا عَلَيْهِ ﴾ قال الخليل وأبو عبيدة: هيمن الرجل يهيمن إذا كان رقيباً على الشيء وحافظاً وشاهداً عليه. وقيل: الأصل في آمن يؤمن فهو مؤمن: أءمن يؤأمن فهو مؤامن \_بهمزتين \_ ثمّ قلبت الأولى هاء كما في هرقت وأرقت وقلبت الثانية ياء فصار مهيمناً. وإنَّما كان القرآن مهيمناً على الكتب، لأنَّه الكتاب الَّذي لا يصير منسوخاً ولا يتطرق إليه التبديل بعد أبدا وإذا كان كذلك كانت شهادة القرآن على أن التوراة والزبور والصحف والإنجيل حقَّ باقية فكانت حقيقة هذه الكتب بشهادة القرآن معلومة أبدا.

فَجُفَاًحُكُم بَيْنَهُم بِمَآ أَنَزَلَ ٱللَّهُ ﴾ أي: فاحكم بين اليهود وأهل الكتاب بما في القرآن عن ابن عبّاس قال: إذا ترافع أهل الكتاب إلى الحكّام يجب أن يحكموا بينهم بحكم القرآن وشريعة الإسلام لأنّه أمر اللّه بأن يحكم بينهم والأمر يقتضي الإيجاب به.

| اج ا | مقتلية | ٤١ |
|------|--------|----|
|------|--------|----|

وقال جماعة من المفسّرين: إنّ هذا ناسخ للتخيير في الحكم بين أهل الكتاب أو الإعراض عنهم<sup>(۱)</sup> (وَلَا تَنَبَّعَ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَآءَكَ مِنَ ٱلْحَقَّ أَي: ولا تنحرف عمّا جاءك من الحقّ متبعاً أهواءهم ولذلك عدّاه بعن روي أنّ جماعة من اليهود قالوا: تعالوا نذهب إلى محمّد ـ تشيّر ـ لعلّنا نفتّنه عن دينه ثمّ دخلوا عليه وقالوا: يا محمّد قد عرفت أنّا أحبار اليهود وأشرافهم وأنّا إن أتَبعناك اتَبعك كلّ اليهود وإنّ بيننا وبين خصومنا حكومة فنحاكمهم إليك فاقض لنا ونحن نؤمن بك فأنزل الله الآية.

وتمسئك من طعن في عصمة الأنبياء بهذه الآية وقال: لولا جواز المعصية عليهم لما قال: ﴿وَلَا تَنَبَّعَ أَهْوَآءَهُمْ ﴾ والجواب أنّ ذلك مقدور له ولكن لا يفعله ولمّا كان مقدوراً له فجاز النهي وقيل: الخطاب له والمراد أمّته كقوله: ﴿لَبِنَ آشَرَكَتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

إِلَيْحَلَى جَعَلْنَا مِنكُمٌ شِرْعَةٌ وَمِنْهَاجًا ﴾ الخطاب للأمم الثلاث: امّة موسى
 وامّة عيسى وامّة محمّد لأن ذكر هؤلاء قد تقدّم في قوله: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا
 الْتَوْرَىٰةَ... ﴾ ثم: ﴿ وَقَفَيْنَا عَلَى مَاتَنِهِم بِعِيسَ ابْنِ مَرْيَمَ ﴾ ثمّ قال: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ
 الْتَوْرَىٰةَ... ﴾ ثم: ﴿ وَقَفَيْنَا عَلَى مَاتَنِهِم بِعِيسَ ابْنِ مَرْيَمَ ﴾ ثمّ قال: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَىٰكَ
 الْتَوْرَىٰةَ... ﴾ ثم: ﴿ وَقَفَيْنَا عَلَى مَاتَنِهِم بِعِيسَ ابْنِ مَرْيَمَ ﴾ ثمّ قال: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَىٰكَ
 الْتَوْرَىٰةَ... ﴾ ثم: ﴿ وَقَفَيْنَا عَلَى مَاتَنِهِم بِعِيسَ ابْنِ مَرْيَمَ ﴾ ثمّ قال: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَىٰكَ
 الْتَوْرَىٰةَ... ﴾ ثم: فو وَقَفَيْنَا عَلَى مَاتَنِهِم بِعِيسَ ابْنِ مَرْيَمَ ﴾ ثمّ قال: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَىٰكَ
 الْتَوْرَعَةِ اللهابِ إذا شققته وسلخته
 إذا الشروع في الشيء هو الدخول فيه. والشريعة: المشرعة الني يشرعها
 إذا الشروع في الشيء هو الدخول فيه. والشريعة: المشرعة التي يشرعها
 إذا النس يشربون منها فالشريعة فعيلة بمعنى المفعول وهي الأشياء الذي أوجب
 الناس يشربون منها فالشريعة فعيلة بمعنى المفعول وهي الأشياء التي أوجب
 الناس يشربون منها فالشريعة فكيلة بماء والمنهاج: الطريق الواضح قال بعضهم:

١- قاله الجبائي على ما في المجمع ويمكن أن يقال بعدم التنافي بين الحكمين لإمكان حمل هذه الآية على ما إذا شاء الرسول أن يحكم بينهم فيكون النخيير أقدم رتبة من وجوب الحكم بالقرآن. كما أوضح عنه فيما تقدم بقوله: ﴿ فَإِن جَمَاءُوكَ فَاحَكُم بَيْنَهُمُ أَوَّ أَعْرِض عَنَّهُمَ ﴾ - وهذا هو التخيير - وإن حكمت - وهو اختيار أحد طرفي التخيير - فأحكم بينهم بالقسط. ٢- سورة الزمر: ٦٥.

| ٤٣ |  |
|----|--|
|----|--|

الشرعة والمنهاج عبارتان عن معنى واحد والتكرير للتأكيد والمراد بهما الدين. وقال آخرون: بينهما فرق: فالشرعة عبارة عن مطلق الشريعة، والطريقة عبارة عن مكارم الأخلاق وهي المراد بالمنهاج فالشريعة أول، والطريقة آخر. وقال المبرّد: الشريعة ابتداء الطريقة، والطريقة المنهاج المستمرّ.

وفي قوله تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمٌ شِرْعَةً ﴾ دلالة على جواز النسخ وعلى أن نبيّناﷺ كان متعبّداً بشريعته فقط وكذلك أمته ويقوي ذلك قوله: ﴿وَلَوَ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمُ أَمَّةً وَحِدَةً ﴾ أي: جماعة متّفقة على شريعة واحدة لا اختلاف فيها والمراد بالمشيئة في الآية مشيئة الإلجاء خلاف ما قالته الأشاعرة.

قال الرازيّ: إن قيل: إنّه قد وردت آيات دالَة على عدم التباين في طريقة الأنبياء والرسل وآيات دالَة على حصول التباين فيها فالنوع الأوّل مثل قوله: ﴿شَرَعَ لَكُم مِنَ الَذِينِ مَا وَمَتَىٰ بِعِ نُومًا وَالَذِي أَوْحَيْـنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَيّنَا بِعِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا الَذِينَ وَلَا نَنَفَزَقُوا ﴾<sup>(١)</sup> وقال: ﴿ أَوْلَتَهَكَ الَذِينَ هَدَى إِنَّذَهُ فَيَهُ دَنهُمُ اقْتَدِه ﴾<sup>(٢)</sup> وأما النوع الثاني فمثل هذه الآية فحيننذ كيف طريق الجمع؟ نعم، فالنوع الأول من الآيات مصروف إلى ما يتعلَق بأصول الدين والنوع الثاني مصروف إلى ما يتعلَق بفروع الدين.

وَلَئِكِن لِيَبَبُوَكُمُ فِي مَا ءَاتَىكُمُ ﴾ أي: لكن جعلكم على شرائع مختلفة للامتحان والتمييز بين المطيع والعاصي لترتّب الثواب والعقاب. قال الحسين بن عليّ المغربيّ: معنى الآية: لو شاء الله لم يبعث إليكم نبيّاً فتكونون متعبّدين بما في العقل وتكونون أمّة واحدة ولكن ليختبركم فيما كلفكم من العبادات وهو عالم بما يؤول إليه أمركم ﴿فَاسَتَبِقُوا ٱلْخَيَرَتِ ﴾ وبادروا في

١- سورة الشوري: ١٣.

٢\_ سورة الأنعام: ٩٠.

| اج ٤ | مقتليل اللالا | £ | ٤ |
|------|---------------|---|---|
|------|---------------|---|---|

التقدّم بالخير وما أمرتكم به فإنّي ما آمركم إلّا بما هو خير لكم هوالي ألتّو مَرْجِعُكُمٌ جَمِيعًا ﴾ استئناف في معنى التعليل لاستباق الخيرات وفي قوله: فَاسَتَيَعُوا ﴾ دلالة على وجوب المبادرة إلى أفعال الخير، ويكون محمولاً على الواجبات ومن قال: إنّ الأمر على الندب حمله على جميع الطاعات فَوْفَيُنَيَتَكُمُ بِمَا كُمُتُرَ فِيهِ تَخْلَلُونَ ﴾ فيخبركم بما يرتفع الاختلاف والشكوك معه من الجزاء بين محقّكم ومبطلكم وموفيكم ومقصَركم في العمل.

وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَآ أَنَزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَبِيعُ أَهْوَآءَهُمْ وَٱحْدَرْهُمْ آَن يَقِينَهُم بِبَعْضِ عَلْ بَعْضِ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ فَإِن تَوَلَّوْا فَأَعْلَمَ أَنَّهَا يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ دُنُوبِهِمُّ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ لَفَنسِعُونَ ۞ أَفَحُكُمَ ٱلجَهِلِيَّةِ يَبَغُونَ وَمَنَ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكْمًا لِعَوْمِ يُوقِنُونَ ۞

﴿ وَأَنِ ٱحْكُم ﴾ عطف على قوله: «وَ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ أَن احْكُمْ» وأعيد ذكر الحكم والأمر بعد ذكره في الآية الأولى إمّا للتأكيد وإمّا لأنهما حكمان أمر بهما لأنّ اليهود احتكموا إليه في زنى المحصن أولا ثمّ احتكموا في قتيل كان فيهم ﴿ وَاحْدَرَهُمْ آنَ يَعْتِنُولَكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَزَلَ اللّهُ إِلَىكَ ﴾ أي: ما يقوون من الأحكام ويطمعوك منهم من الإجابة إلى الإسلام. وقيل: المعنى: احذرهم أن يضلوك بالكذب على التوراة بأن يقولوا: هذا الحكم كذا في احذرهم أن يضلوك منهم من الإجابة إلى الإسلام. وقيل: المعنى: الحذرهم أن يضلوك منهم من الإجابة إلى الإسلام. وقيل: المعنى: احذرهم أن يضلوك بالكذب على التوراة بأن يقولوا: هذا الحكم كذا في التوراة، وليس ذلك الحكم فيها بل يريدون أن تحكم لهم حسب ما يهوون ما التوراة، وليس ذلك الحكم فيها بل يريدون أن تحكم لهم حسب ما يهوون معانه والفتنة هنا صرف من الحق إلى الباطل وفي الآية دلالة على وجوب مجانبة أهل البدع والضلال وذوي الأهواء.

أَنا تُوَلَّوا فَهُ وأعرضوا عن حكمك ﴿ فَاعَلَمَ أَنَهَا يُرِيدُ أَنَّهُ أَن يُعِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِم ﴾ ويعاقبهم ببعض أجرامهم. وذكر البعض والمراد الكلّ كما يذكر العموم ويراد به الخصوص، عن الجبّائيّ. أو أنّه ذكر البعض تغليظ للعقاب العموم ويراد به الخصوص، عن الجبّائيّ. أو أنّه ذكر البعض تغليظ للعقاب العموم ويراد به الخصوص، عن الجبّائيّ. أو أنّه ذكر البعض تغليظ للعقاب العموم ويراد به الخصوص، عن الجبّائيّ. أو أنّه ذكر البعض العض المواد به المواد به المواد به العقاب العموم ويراد به الخصوص، عن الجبّائيّ. أو أنّه ذكر البعض العض المواد به الخصوص، عن الجبّائيّ. أو أنّه ذكر البعض الجنوب العليم المواد العليم العقاب العموم المواد به المواد الكلّ كله العقاب العموم ويراد به الخصوص، عن الجبّائيّ. أو أنّه ذكر البعض العض العليم المواد العموم المواد العواب العموم ويراد به الخصوص، عن الجبّائيّ. أو أنّه ذكر البعض العض المواد العليم المواد العليم المواد العليم المواد العقاب العموم ويراد به الخصوص، عن الجبّائيّ. أو أنّه ذكر البعض المواد العليم المواد العليم المواد العقاب العموم ويراد به الخصوص، عن الجبّائيّ. أو أنّه ذكر البعض المواد المواد المواد المواد المواد المواد العقاب المواد به الخصوص، عن الجبّائيّ. أو أنّه ذكر البعض المواد المواد المواد المواد المواد به المواد الموا

وقرء حكم بالرفع على الابتداء وتبغون خبره والعائد محذوف من الخبر للدلالة والمعنى: أحكم الجاهليّة تبغون، والمراد أنّ هذا الحكم الّذي تبغونه إنَّما يحكم به حكَّام الجاهليَّة فأراد هؤلاء اليهود المتحاكمين إلى الرسول في أمر الرجم والدية أن يحكم رسول الله بموجب هواهم كما كان أهل الجاهليّة يحكمون عن هوي أنفسهم. قال مقاتل: كانت بين قريظة والنضير دماء قبل أن يبعث الله محمّداً ﷺ فلمًا بعث تحاكموا إليه فقالت بنو قريظة: بنو النضير إخواننا أبونا واحد وديننا واحد فإن قتل بنو النضير منَّا قتيلاً أعطونا سبعين وسقاً من تمر، وإن قتلنا منهم واحداً أخذوا منَّا مائة وأربعين وسقاً من تمر، وأروش جراحاتنا على النصف من أروش جراحاتهم فاقض بيننا وبينهم فقال ﷺ: «فإني أحكم أنَّ دم القرظي وفاء من دم النضيري، ودم النضيري وفاء من دم القرظي ليس لأحدهما فضل على الآخر في دم ولا عقل ولا جراحة». فغضب بنو النضير وقالوا: لا نرضي بحكمك فإنَّك عدوَّ لنا فأنزل الله: ﴿ أَفَحْتُمُ ٱلجَهِلِيَةِ يَبْغُونَ، ﴾ الآية. يعنى: حكمهم الأول يطلبون وذلك أنَّهم كانوا إذا وجب الحكم على ضعفائهم ألزموهم إيّاه. وإذا وجب على أقويائهم لم يأخذوهم به فمنعهم الله عن ذلك بهذه الآية. (١)

١- تغسير الرازي، ج١٢، ص ١٥.

ثمَ قال: ﴿وَمَنَ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حَكْمًا لِتَوَمِ يُوَقِنُونَ﴾ فإنَهم هم الَّذين يعرفون أنَّه لا أحد أعدل من اللَّه حكماً وبياناً. قال الرازيّ: اللَّام في قوله: ﴿لِقَوَمِ ﴾ للبيان كاللَّام في «هبت لك» أي: هذا الخطاب وهذا البيان لهؤلاء. وقال الجبّائيّ: أقيمت اللَّام مقام عند وهو جائز إذا تقاربت المعاني وارتفع اللَّبس قال بعضهم: إنّ الحروف يقوم بعضها مقام بعض.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَتَخِذُوا ٱلْيَهُودَ وَالنَّصَدَرَى أَوَلِيَّآ، بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآ، بَعْضِ وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنتُكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمٌ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَتَهَدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ٥ فَنَرَى ٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يُسَدِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَن تُصِيبَنا دَآبِرَةً فَعَسَ اللَّهُ أَن يَأْتِي بِالْفَتْتِع أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِندِهِ، فَيُعُولُونَ نَخْشَى أَن تُصِيبَنا دَآبِرَةً فَعَسَ اللَّهُ أَن يَذِيمِينَ ١ مَنْ مَا لَذِينَ عَندِهِ وَلَوْنَ نَخْشَى أَن تُعَيبَى اللَّهُ أَن اللَّهُ أَن يَاتِي بِالْفَتْتِع أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِندِهِ، فَيُعُولُونَ نَخْشَى أَن تُصِيبَنا دَآبِرَةً فَعَسَ اللَّهُ أَن يَذِيمِ بَعَنْهُمُ اللَّهُ مَن اللَّهُ أَن اللَّهُ عَندِهِ فَعُمَانًا اللَّذِينَ أَقْسَمُوا فِي أَنْ اللَّهُ أَن

سبب النزول: قيل: إنّ عبادة بن الصامت جاء إلى رسول الله تلاك فتبرأ عنده من موالاته اليهود فقال عبد الله بن أبيّ: لكنّي لا أتبرأ منهم لأني أخاف الدوائر فنزلت الآية. ومعنى فؤلًا تُتَخِذُوا آلَيُهُودَ وَالتَمَكَرَىٰ آذَلِيَّة ﴾ أي: لا تعتمدوا على الاستنصار بهم، ولا تتوددوا إليهم وتم الكلام عند قوله: فأَذَلِيَّة ﴾ ثم على الاستنصار بهم، ولا تتوددوا إليهم وتم الكلام عند قوله: فأَذَلِيَّة ﴾ ثم ابتدأ سبحانه فقال: فربَتُعُبُمُ أَذِلِيَّة بَعَضٍ ﴾ ثم قال: فوَمَن يَتَوَهَمُ مِنكُم فَإِنَّهُ مِنتُم ﴾ قال ابن عبّاس: يريد كأنه مثلهم وهذا تغليظ وتشديد من الله في وجوب مجانبة المخالف في الدين فؤان ألله بمنزلتهما في وجوب معاداتهم فإن اليهود والنصارى بالذكر، لأنّ سائر الكفّار بمنزلتهما في وجوب معاداتهم فإن الكفر ملّة واحدة والله لا يهدي إلى طريق الجنّة الكفّار لكفرهم واستحقاقهم العذاب الدائم. فترى يا محمّد في ألَذِينَ في قُلُوبِهِم تَرَضُ ﴾ أي: شكر ونفاق يعني

٤٦.

عبد الله بن أبيّ وأضرابه ﴿يُسَمَعُونَ فِيهَمَ أَي: في موالاة اليهود ومناصحتهم ومعاونتهم على المسلمين قال الكلبيّ: كانوا يميرونهم ﴿يَقُولُونَ ﴾ أي: قائلين وهو في موضع الحال عبد الله وأصحابه كانوا يقولون ﴿غَنَّوَى أَن تُصِيبَنَا دَآيَرَهُ ﴾ أي: نخاف أن يدور الدهر علينا بمكروه ـ يعنون الجدب ـ فلا يميروننا، وذلك أن اليهود ونصارى نجران كانوا أهل ثروة وكانوا يعينون المنافقين على مهمّاتهم ويقرضونهم والمراد من الدائرة الحوادث الهائلة.

وقيل: المراد أنّا نخشى أن لا يتم الأمر لمحمّد كان قبل ذلك فقال سبحانه: ﴿فَمَسَى اللهُ أَن يَأْتِ بِالفَتَج أَوْ أَمْرِ مِن عِندِهِ. ﴾ أي: يقرب أن يأتي بالفتح لرسول الله على أعدائه وإظهار المسلمين على أعدائهم والمراد من عنده تعالى يقطع أصل اليهود أو يخرجهم من بلادهم ﴿فَيُمْتَبِحُوا عَلَ مَآ أَسَرُوا فِي أَنفُسِهِم نَدِمِينَ ﴾ أي: فيصبح أهل النفاق من ولايتهم لليهود والنصارى ودس الأخبار إليهم نادمين إذا فتح الله على المؤمنين وكذلك إذا ما ماتوا وتحققوا دخول النار ندموا على ما فعلوه في الدنيا من الكفر والنفاق المنافقين وجرأتهم على الله بالإيمان الكاذبة.

وقرأ ابن كثير وابن عامر ونافع بغير واو، وكذلك هي في مصاحف أهل الحجاز والشام. والباقون بالواو وكذلك هي في مصاحف أهل العراق قال الواحديّ. وحذف الواو هاهنا كإثباتها وذلك لأن في الجملة ذكراً من المعطوف عليها فإن الموصوف بقوله: ﴿يُسَنَرِعُونَ ﴾ هم الذين قال فيهم المؤمنون: ﴿ أَهَتُؤُلَاً أَلَذِينَ أَفْسَمُوا بِاللَهِ ﴾ فلمّا حصل في كلّ واحدة من الجملتين ذكر من الأخرى حسن العطف بالواو وبغير الواو.

ونظيره قوله تعالى: ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَائَةٌ زَابِعُهُمْ كَلَّبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَسَةٌ

سَادِمُتُهُمْ كَلَّبُهُمْ ﴾<sup>(١)</sup> لممّا كان في كلّ واحدة من الجملتين ذكر ما تقدّم أغنى ذلك عن ذكر الواو. ثمّ قال: ﴿وَيَعُولُونَ سَبْعَةُ وَثَامِنُهُمْ كَنَّبُهُمْ ﴾<sup>(١)</sup> فأدخل الواو يدلّ ذلك على أنّ حذف الواو وذكرها جائز وبالجملة أن المؤمنين يقولون متعجّبين من حال المنافقين عند ما أظهروا الميل إلى موالاة اليهود والنصارى وقالوا: إنّهم كانوا يقسمون بالله جهد أيمانهم إنّهم معنا ومن أنصارنا فالآن كيف صاروا موالين لأعدائنا؟ وانتصب ﴿ جَهَدَ ﴾ لأنّه مصدر أي: جهدوا جهد أيمانهم.

فقوله: أهؤلاء الذين أقسموا بالله ﴿ جَهْدَ أَيْمَنِبِمَ إِنَّهُمْ لَمَكَمَ ﴾ الاستفهام إنكار ما فعلوه واستبعاد المؤمنين من فعل المنافقين واسم الإشارة مبتدأ وما بعده خبره. فأقسموا بأغلظ الإيمان أنَّهم لمعكم أي: أنَّهم مؤمنون ومعكم في معاونتكم على أعدائكم ﴿ حَيِطَتَ آعْمَنْلُهُمْ ﴾ وضاعت أعمالهم الَّتي عملوها وبطل ما أظهروه من الإيمان فلم تستحقّوا به الثواب يحتمل أن يكون من كلام المؤمنين ويحتمل أن يكون من كلام الله فأصبحوا خاسرين في الدنيا والآخرة أمّا الدنيا فليسوا من أنصار الله وأمّا الآخرة فقرنهم الله مع الكفار وورث المؤمنون منازلهم.

يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ ثُحِيُّهُمْ وَيُحِبُونَهُ آذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ يُجَهِدُونَ فِى سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِهِ ذَلِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْبِيهِ مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ وَسِعُ عَلِيمُ <sup>(3)</sup>

قرئ يرتدد بدالين ويرتد بدال مشدّدة.

قال صاحب «الكشَّاف»: إنَّه كان أهل الردَّة إحدى عشر فرقه:

المسورة الكهف: ٢٢.

٢ سورة الكهف: ٢٢.

ثلاث في عهد رسول الله: بنو مدلج «و رئيسهم» ذو الخمار وهو الأسود العنبسيَّ وكان كاهناً ادّعى النبوَّة في اليمن واستولى على بلادها وأخرج عمّال رسول الله فكتب إلى معاذ بن جبل وسادات اليمن فأهلكه الله على يد فيروز الديلميَّ فقتله وأخبر جبرئيل رسول الله بقتله ليلة قتل؛ فسرَّ المسلمون وقبض رسول الله من الغد، وأتى خبره في آخر شهر ربيع الأول.<sup>(۱)</sup>

وبنو حنيفة قوم مسيلمة ادّعى النبوة وكتب إلى رسول الله: من مسيلمة رسول الله إلى محمّد رسول الله أمّا بعد فإنّ الأرض نصفها لي ونصفها لك فأجابه الرسول: من محمّد رسول الله إلى مسيلمة الكذّاب: أمّا بعد: فإنّ الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتّقين. فحاربه أبو بكر بجنود المسلمين وقتل على يد وحشيّ قاتل حمزة، وكان وحشيّ يقول: قتلت خير الناس في الجاهليّة وشرّ الناس في الإسلام، أراد: في جاهليّتي وفي إسلامي.

وبنو أسد قوم طليحة بن خويلد ادّعى النبوّة؛ فبعث إليه رسول الله خالداً فانهزم بعد القتال إلى الشام ثمّ أسلم.

وسبع في عهد أبي بكر: «فزارة» قوم عيينة بن حصن. و«غطفان» قوم قرّة بن سلمة العشيريّ. و«بنو سليم» قوم الفجأة بن عبد ياليل. و«بنو يربوع» قوم مالك بن نويرة. و«بعض بني تميم» قوم سجاح بنت المنذر الّتي ادّعت النبوّة وزوّجت نفسها من مسيلمة الكذّاب. و«كندة» قوم أشعث بن قيس. و«بنو بكر بن وائل» بالبحرين قوم الحطم بن زيد وكفى الله جميعاً. و فرقة في عهد عمر: «غسّان» قوم جبلة بن الأيهم. وذلك أنّ جبلة أسلم على يد عمر وكان يطوف ذات يوم جاراً رداءه فوطئ رجل طرف ردائه فغضب فلطمه: فنظلّم الرجل إلى عمر؛ فقضى له بالقصاص عليه إلّا أن يعفو عنه.

١\_هذا على مذهب الجمهور من الوقوع رحلته في شهر ربيع الأول. (انظر: الكشاف).

| اج ٤ | معتليك لللالا |  |
|------|---------------|--|
|------|---------------|--|

فقال جبلة: أنا أشتريها بألف، فأبى الرجل، فلم يزل يزيد في الفداء إلى أن بلغ عشرة ألاف فأبى الرجل إلَّا القصاص، فاستنظر جبلة من عمر فأنظره فهرب إلى الروم وارتد. قال الشاعر: (تنصَرت الأشراف من أجل لطمة).

قال ابن عبّاس: تراهم للمؤمنين كالولد لوالده وكالعبد لسيّده وهم في الغلظة على الكافرين كالسبع لفريسته يجاهدون في سبيل الله بالقتال لإعلاء كلمة الله وإعزاز دينه فؤوَلا يَخَافُونَ نَوْمَةَ لَآيِمِ كَه في طاعة الله واختلف في من وصف بهذه الأوصاف قيل: هم أبو بكر وأصحابه الذين قاتلوا أهل الردّة، عن الحسن وقتادة والضحاك. وقال السديّ: هم الأنصار. وقال مجاهد: هم أهل اليمن قال: قال رسول الله تشيّل: «أتاكم أهل اليمن هم ألين قلوبا وأرق أفندة الإيمان يماني والحكمة يمانيّة». وقال عياض بن غنم الأشعريّ لمّا نزلت هذه الآية أومأ الفرس روي أن النبيّ تشيّل عن هذه الآية فضرب بيده على عاتق سلمان فقال: «هذا وذوه». ثمّ قال: «لو كان الدين معلّقا بالفريا لناله رجال من أبناء فارس».<sup>(1)</sup>

وقيل: هم أمير المؤمنين عليّ وأصحابه حين قاتل من قاتله من الناكئين والقاسطين والمارقين وهذه الرواية عن عمّار وحذيفة وابن عبّاس. وقال الطبرسيّ: وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد الله ويؤيّد هذا القول أنّ

١- رواه وما قبله مرسلاً في الجمع.

النبيّ وصفه بهذه الصفات المذكورة في الآية فقال فيه \_ وقد ندبه لفتح خيبر \_ : «لأعطين الراية غداً رجلاً يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله كزاراً غير فزار ولا يرجع حتى يفتح الله على يده ثم أعطاها إيّاه». فأمّا الوصف باللّين لأهل الإيمان والشدة على الكفّار والجهاد في سبيل الله مع أنّه لا يخاف لومة لائم لا يمكن لعاقل أن ينكر هذا الأمر عنه للتِه لما ظهر من شدته على أهل الشرك والكفر ومقاماته المشهورة في تشديد الدين.

ويؤيّد ذلك إنذار رسول الله تلاتي قريشاً بقتال عليّ للله من بعده حيث جاءه سهيل بن عمرو في جماعة منهم فقالوا له: يا محمّد إن أرقّائنا لحقوا بك فارددهم علينا فقال رسول الله: «لتنتهن يا معاشر قريش» أو «ليبعن الله عليكم رجلاً يضربكم على تأويل القرآن كما ضربتكم على تنزيله». فقال له بعض أصحابه: من هو يا رسول الله؟ أبو بكر؟ قال: «لا». قال: فعمر؟ قال: «لا ولكنه خاصف النعل في الحجرة» وكان عليّ يخصف نعل رسول الله.

وروي عن عليّ<sup>تليني</sup> أنّه قال يوم البصرة: «**والله ما قوتل أهل هذه الآية حتّى** ا**ليوم**».<sup>(۲)</sup>

وروى أبو إسحاق الثعلبيّ في تفسيره بالإسناد عن الزهريّ عن سعيد بن المسيّب عن أبي هريرة أنّ رسول اللهﷺ قال: «يرد عليّ قوم من أصحابي يوم القيامة فيمنعون عن الحوض فأقول: أصحابي أصحابي فيقال: إنّك لا علم لك بما أحدثوا من بعدك إنّهم ارتدوا على أدبارهم القهقري». وقيل: أنّ الآية عامّة في كلّ من استجمع هذه الخصال إلى يوم القيامة.

وذكر عليّ بن إبراهيم بن هاشم في تفسيره أنَّها نزلت في مهديّ الأمم

۱ـ مجمع البيان، ج۳، ص٣٥٧؛ وانظر: الإرشاد، ج ١، ص١٢٢.
 ۲ـ التبيان، ج٣، ص ٥٥٦؛ ومجمع البيان، ج ٣. ص ٣٥٩.

10

وأصحابه وأنّها خطاب لمن ظلم آل محمّد وقتلهم وغصبهم حقّهم ويمكن أن يكون قوله: ﴿فَسَوَفَ يَأْتِى ٱللَهُ بِقَوْمِ ﴾ أن يكون ذلك القوم غير موجودين في وقت نزول الخطاب فهو يتناول من يكون بعدهم وبهذه الصغة إلى قيام الساعة.<sup>(1)</sup>

الأذلك فَضَلُ ٱللهِ ﴾ أي: هذا الأمر من محبّتهم لله ولين جانبهم للمؤمنين وشدتهم على الكافرين بفضل وتوفيق ولطف منه تعالى ﴿ يُؤْتِنِهِ مَن يَشَآهُ ﴾ وشدتهم على الكافرين بفضل وتوفيق ولطف منه تعالى ﴿ يُؤْتِنِهِ مَن يَشَآهُ ﴾ وشدتهم على الكافرين بفضل وتوفيق ولطف منه تعالى ﴿ يُؤْتِنِهِ مَن يَشَآهُ ﴾ وشدتهم على الكافرين بفضل وتوفيق ولطف منه تعالى ﴿ يُؤْتِنِهِ مَن يَشَآهُ ﴾ وشدتهم على الكافرين بفضل وتوفيق ولطف منه تعالى ﴿ يُؤْتِنِهِ مَن يَشَآهُ ﴾ وشدتهم على الكافرين بفضل وتوفيق ولطف منه تعالى ﴿ يُؤْتِنِهِ مَن يَشَآهُ ﴾ وشدتهم على الكافرين بفضل وتوفيق ولطف منه تعالى ﴿ يُؤْتِنِهِ مَن يَشَآهُ ﴾ يعطيه من يعلم أنه محلً له ﴿ وَاللهُ وَسِعُ ﴾ جواد لا يخاف نفاد ما عنده ﴿ عَلِيمُ ﴾ بمن يكون من أهله ولا يبذله إلا لمن يقتضي حكمته.

قال الرازيَ في تفسيره: وقال جماعة: إنّ الآية نزلت في عليّ ويدلّ عليه وجهان: الأول أنّ النبيّ للظلّ لما دفع الراية إلى عليّ للغلّة يوم خيبر وقال: لأدفعن الراية غداً إلى رجل يحبّ الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله وهذا هو الصفة المذكورة في الآية. والوجه الثاني أنّه تعالى ذكر بعد هذه قوله: ﴿ إِنَّهَ وَلِيَحْكُمُ ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَٱلَذِينَ ءَامَنُواً... ﴾ وهذه الآية نزلت في حقّ عليّ فكان الأولى جعل ما قبلها أيضا في حقّه.

إِنَّهَا وَلِيُحُمُّ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوَةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُمَّ رَكِعُونَ ۞ وَمَن يَتَوَلَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ ٱلْغَلِبُونَ۞

الوليّ: الذي يلي تدبير الأمر يقال: فلان وليّ المرأة إذا كان يملك تدبير نكاحها، وفلان وليّ الدم: من كان إليه المطالبة بالقود. والسلطان وليّ أمر الرعيّة.

و يقال لمن يعيّنه لخلافته عليهم بعده: وليّ عهده، والوليّ هو الّذي يلي النصرة والمعونة ولفظة «إنّما» كلمة مخصّصة لما أثبت بعده ونافية لما لم يثبت يقول القائل لغيره: إنّما لك عندي درهم فيكون مثل أن يقول له: ليس لك عندي إلّا درهم.

۱ـ مجمع البيان، ج ٣، ص ٣٥٩؛ وتفسير الصافي، ج ٢، ص٤٣.

| ٥٣ |  |
|----|--|
| ٥٣ |  |

سبب النزول: قال الطبرسيّ في «المجمع»: حديثنا السيّد أبو الحامد مهديّ بن نزار الحسينيّ القائنيّ، قال: حديثنا الحاكم أبو القاسم الحسكانيّ، قال: حديثني أبو الحسن محمّد بن القاسم الفقيه الصيدلاني، قال: أخبرنا أبو محمّد عبد الله بن محمّد الشعرانيّ قال: حديثنا أبو عليّ أحمد بن عليّ بن رزين البياشانيّ قال: حديثنا المظفّر بن الحسني الأنصاريّ قال: حديثنا السنديّ بن عليّ الوراق قال: حديثنا يحيى بن عبد الحميد الحمانيّ عن قيس بن الربيع عن الأعمش عن عباية بن ربعيّ قال: بينا عبد الله بن عبّاس جالس على شفير زمزم يقول: «قال رسول الله» إذ أقبل رجل متعمّم بعمامة، فجعل ابن عبّاس لا يقول: «قال رسول الله» إذ أقبل رجل متعمّم بعمامة، فجعل ابن عبّاس سألتك بالله من أنت فكشف العمامة عن وجهه وقال: أيّها الناس من عرفني فقد عرفني ومن لم يعرفني فأنا جندب بن جنادة البدريّ أبو ذرّ الغفاريّ سمعت رسول الله بهاتين وإلّا صمتا ورأيته بهاتين وإلّا عميتا يقول: علي عرفي فقد البري وقاتل الكفرة منصور من نصره ومخلول من خله».

أما إنّي صلّيت مع رسول الله تلتي يوماً من الأيّام صلاة الظهر فسأل سائل في المسجد فلم يعطه أحد فرفع السائل يده إلى السماء فقال: اللّهم أشهدك أنّي سألت في مسجد رسول الله فلم يعطني أحد شيئاً وكان علي راكعاً فأوماً بخنصره اليمنى إليه وكان يتختّم بها، فأقبل السائل حتّى أخذ الخاتم من خنصره وذلك بعين رسول الله فلما فرغ النبيّ من صلاته رفع رأسه إلى السماء فقال: **«اللّهم إنّ أخي مومى سألك فقال: ف**رَبَ أَشَرَج لِي مُعَدَرِي \* وَبَعَرَ لِيَ أَمَرِي \* وَآَحَلُلَ عُقْدَة مِن لِيسَانِ \* يَفْقَهُوا فَرْلِ \* وَآَجْعَل لِي وَزِيرًا مِنْ أَفْلِي \* هَرُونَ آيني \* آمَدُن يُو مَعْدَم مِن أَفْلِي \* مَنْتَهُوا فَرْلِ \* وَأَجْعَل لِي وَزِيرًا مِنْ أَفْلِي \* هَرُونَ

ا\_سورة طه: ٢٥ \_ ٣٢.

عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَتَجَعَـلُ لَكُمَا سُلْطَنَا ﴾<sup>(١)</sup> اللهم وأنا محتد نبيتك وصغيّك اللهم فاشرح لي صدري ويسر لي أمرى واجعل لي وزيراً من أهلي عليّاً اشدد به ظهري. قال أبو ذرّ: فو الله ما استتمّ كلامه حتّى نزل عليه جبرئيل من عند الله فقال: «يا محتد اقرأ» قال تشتير: «وما أقره؟» قال: «اقرأ: ﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ ٱللهُ وَرَسُولُهُ... ﴾ ". وروى هذا الخبر أبو إسحاق الثعلبيّ في تفسيره بهذا الإسناد بعينه.<sup>(٢)</sup>

وروى أبو بكر الرازيّ في كتاب «أحكام القرآن» على ما حكاه المغربيّ عنه والرمّانيّ والطبريّ أنّها نزلت في عليّ حين تصدّق بخاتمه وهو راكع، قاله مجاهد والسدّيّ والمرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد الله وجميع علماء أهل البيت وقال الكلبيّ: نزلت في عبد الله بن سلام وأصحابه لمّا أسلموا فقطعت اليهود موالتهم نزلت الآية وفي رواية عطا: قال عبد الله بن سلام: يا رسول الله أنا رأيت عليّاً يتصدّق بخاتمه وهو راكع ونحن نتولًاه.<sup>(٣)</sup>

وقد رواه السيّد أبو الحامد عن أبي القاسم الحسكانيّ بالإسناد المتّصل المرفوع إلى أبي صالح عن ابن عبّاس قال: أقبل عبد الله بن سلام ومعه نفر من قومه ممّن قد آمنوا بالنبيّ تلاث فقالوا يا رسول الله إنّ منازلنا بعيدة وليس لنا مجلس ولا متحدّث دون هذا المجلس وإنّ قومنا لمّا رأونا آمنا بالله ورسوله وصدقناه رفضونا وآلوا على نفوسهم أن لا يجالسونا ولا يناكحونا ولا يكلّمونا فشق ذلك علينا فقال لهم النبي تلاث الإيجالسونا ولا يناكحونا ولا النبيّ خرج إلى المسجد والناس بين قائم وراكع فبصر بسائل فقال تلاث الالي إعطاك أحد شيئاً؟» فقال: نعم خاتم من فضّة فقال النبيّ: «من أعطاكه؟» قال:

| $\mathbf{v}_{\mathbf{x}}$ | 1 | ين<br>سولغ |
|---------------------------|---|------------|
|                           |   | <b>1</b>   |

ذلك القائم ـ وأشار بيده إلى عليّ ـ فقال النبيّ: «**على أيّ حال أعطاك**؟» قال: أعطاني وهو راكع فكبّر النبيَكَ ثمّ قرأ ﴿ وَمَن يَتَوَلَّ اللَّهُ وَرَسُولَهُ, وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِرْبَ اللَّهِ هُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴾.<sup>(١)</sup> وفي حديث إبراهيم بن الحكم من ظهير ما يقرب هذا ولا حاجة إلى الإطالة.

المعنى: بيّن سبحانه بقوله: ﴿إِنَّا وَلِيْكُمُ أَنَّتُهُ وَرَسُولُهُ ﴾ من له الولاية على الخلق والقيام بأمورهم ويجب طاعته عليهم فقال: وليّكم الّذي ينبغي أن يتولّى مصالحكم هو الله ورسوله يفعله بأمره ﴿وَالَذِينَ مَامَنُوا ﴾ ثم وصف الّذين آمنوا فقال: ﴿الَذِينَ يُعِيمُونَ الصَّلَوَةَ ﴾ بشرائطها ﴿وَيُؤَتُونَ ﴾ أي: ويعطون ﴿الزّكُوَة وَهُمْ رَكِعُونَ ﴾ أي: في حال الركوع وقوله: ﴿وَهُمْ رَكِعُونَ ﴾ لا يجوز جعله عطفاً على ما تقدّم لأنّ الصلاة قد تقدّمت والصلاة مشتملة على الركوع فكانت إعادة ذكر الركوع تكراراً فوجب جعله حالاً أي: يؤتون الزكاة حال كونهم راكعين. وأجمعوا على أنّ إيتاء الزكاة حال الركوع لا يؤتون علي آي.

ولفظ الوليّ في هذه الآية لا يجوز أن يكون بمعنى الناصر لأنّ الولاية المذكورة في الآية غير عامّة في كلّ المؤمنين بدليل أنّه تعالى ذكر بكلمة إنّما وكلمة إنّما للحصر لقوله: ﴿إِنّمَا اللَّهُ إِلَهُ وَحِـدٌ ﴾ والولاية بمعنى النصرة عامّة لقوله: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَتُ بَعَضُهُمْ أَوَلِيَآهُ بَعَضٍ ﴾ وهذا يوجب القطع بأنّ الولاية المذكورة في هذه الآية ليست بمعنى النصرة وكانت بمعنى التصرّف في الأمور فصار معنى الآية: إنّما المتصرّف في أموركم أيّها المؤمنون هو الله ورسوله والمؤمنون الموصوفون بالصفة الفلانيّة ويجب أن يكون الموصوف

١- رواه الحاكم الحسكاني في شواهد التنزيل، ج ١. ص ٢٣٤؛ والألوسي في تفسيره، ج ٦. ص ١٦٧؛ والمجلسي في البحار، ج ٣٥. ص ١٩٦. بهذه الصفة إمام الامّة ومتصرّفاً في كلّ الأمور فثبت بهذه الآية إمامة شخص موصوف بهذه الصفة وقد تظاهرت الروايات على أنّ الآية نزلت في عليّ فكانت الآية مخصوصة به ودالَة على إمامته.

قال الطبرسيّ: وفي الآية دلالة على أنّ الولاية مختصّة به لللهِ قال سبحانه: ﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ ٱللهُ ﴾ فخاطب جميع المؤمنين ودخل في الخطاب النبي للله وغيره ثمّ قال: ﴿ وَرَسُولُهُ ﴾ فأخرج النبيّ من جملتهم لكونهم مضافين إلى ولايته ثمّ قال: «الَّذِينَ آمَنُوا» فوجب أن يكون الَّذي خوطب بالآية غير الذي جعلت له الولاية وإلّا أدى إلى أن يكون المضاف هو المضاف إليه بعينه وإلى أن يكون كلّ واحد من المؤمنين وليّ نفسه وذلك باطل، قاله الواحديّ.

واستدلَ أهل العلم بهذه الآية على أنّ العمل القليل لا يقطع الصلاة، وأنّ دفع الصدقة إلى السائل في الصلاة جائز مع نيّة القربة.

وَمَن يَتَوَلَ اللهُ الله بالقيام بطاعته ﴿ وَرَسُولَهُ ﴾ باتّباع أوامره ﴿ وَأَلَذِينَ مَامَنُوا ﴾ باتّخاذهم أولياء ﴿ فَإِنَّ حِرْبَ اللهِ هُمُ الْفَلِلِجُونَ ﴾ كَأَنَه قيل: ومن يتولّ هؤلاء المهو حزب الله وجنده وحزب الله هم الغالبون. وإضافتهم إليه تعالى تشريف لهم وتعريض بأن من يوالي غير هؤلاء فإنّه حزب الشيطان. والحزب: الطائفة يجتمعون لأمر.

روي أنّ الله تعالى شكا من هذه الأمّة ليلة المعراج شكايات: منها: «**إنّي** لم **أكلّفهم عمل الغد وهم يطلبون منّي رزق الغد**».

ومنها: «إتي لا أرفع أرزاقهم إلى غيرهم وهم يرفعون عملهم إلى غيري».

والثالثة: «أنَّهم يأكلون رزقي ويشكرون غيري ويخونون معي ويصالحون خلقي».

والرابعة: «أنَّ العزَّة لي وأنا المعزَّ وهم يطلبون العزَّة من سواي». (``

والخامسة: «أنّي خلقت النار لكلّ كافر وهم يجتهدون أن يوقعوا أنفسهم فيها». يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَنَخِذُوا ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا دِينَكُرَ هُرُوا وَلِعِبًا مِنَ ٱلَّذِينَ أُونُوا الْكِنَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَالْكُفَّارَ أَوْلِيَآةً وَٱتَقُوا اللّهَ إِن كُنُهُم مُؤْمِنِينَ (\*) وَإِذَا نَادَبْتُمْ إِلَ الصَلَوْةِ اتَخَذُوهَا هُزُوا وَلِعِبَاً ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمُ لَا يَعْقِلُونَ (\*)

نهى سبحانه بالنهي العامّ عن اتّخاذ الكفار أولياء. قرأ أبو عمرو والكسائيّ الكفّار في الآية بالجرّ عطفاً على قوله: ﴿ مِنَ الَذِينَ أُوَتُوا الْكِنَبَ ﴾ أي: ومن الكفّار والباقون بالنصب عطفاً على قوله: ﴿ الَذِينَ اَتَحَذُوا ﴾ بتقدير ولا الكفّار.

سبب النزول: قيل: كان رفاعة بن زيد وسويد بن الحرث أظهرا الإيمان ئمّ نافقا وكان رجال من المسلمين يوادونهما فأنزل الله فيهم الآية. وهذه الآية تقضي امتياز أهل الكتاب عن الكفّار لأنّ العطف يقتضي المغايرة وقوله: ﴿ لَمَ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ ﴾<sup>(٢)</sup> صريح في كونهم كفّاراً وطريق التوفيق بينهما أنّ كفر المشركين أعظم وأغلظ ولهذا تخصّصوا باسم الكفر.

لا تُنَخِذُوا الَّذِينَ أَغْذُوا دِينَكُرَ هُزُوا وَلِعِبَا ﴾ ومعنى اتّخاذهم دين المسلمين مهزوءاً به إظهارهم باللسان مع الإصرار على الكفر بالقلب وقد رتّب النهي عن موالاتهم فإنّ من هذا شأنه ينبغي أن يعاديه لا أن يواليه.

قيل: كان المنافقون يتضاحكون عند القيام إلى الصلاة لتنفر الناس عنها وكان بعض الكفّار يقولون: يا محمّد لقد أبدعت شيئاً لم يسمع فيما مضى فإن كنت نبيّاً فقد خالفت فيما أحدثت جميع الأنبياء فمن أين لك صياح

١- لم نعثر عليها فيما بأيدينا من المصادر.
 ٢- سورة البينة: ١.

| مُقْتِنَا اللَّهُ اللَّهُ الج ٤ |
|---------------------------------|
|---------------------------------|

تنصياح العير؟<sup>(...</sup> فأنزل الله: ﴿وَإِذَا نَادَيْتُمْ ﴾ الآية؛ ولمّا كان منادي رسول الله ينادي للصلاة وقيام المسلمون إليها قالت اليهود: قاموا لا قاموا، صلّوا لا صلّوا على طريق الاستهزاء.

المؤمّن الذين أونوا الكِنبَ من قَبْلِكُمْ الله يعني اليهود والنصارى ﴿وَالْكُفَّارَ اللهُ مَن سائر طبقات أهل الكفر ﴿ وَالْكُفَّارَ اللهُ من سائر طبقات أهل الكفر ﴿ وَالْكُفَّارَ اللهُ من سائر طبقات أهل الكفر ﴿ وَالْكُفَارَ اللهُ في موالاتهم بعد النهي عنها ﴿ إِن كُنمُ مُؤْمِنِينَ ﴾ بوعده ووعيده فكيف يرضى المؤمن موالاتهم بعد النهي عنها ﴿ إِن كُنمُ مُؤْمِنِينَ ﴾ بوعده ووعيده فكيف يرضى المؤمن موالاتهم بعد النهي عنها الدين؟ بل لابد وإن يكفون إلى المؤمن المؤمن مؤالاته المؤمن المؤمن المؤمن موالاتهم بعد النهي عنها الكفر الدين؟ بل لابد وإن يكفون المؤمن المؤمن مؤالاته المؤمن مؤالاته المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمنين أله المؤمن الله المؤمن المؤ

المواينة المادينية إلى الشَلَوْةِ التَخَذُوهَا هُزُوًا وَلَعِبَأَ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ أي: لو كان لهم عقل كامل لعلموا أن تعظيم الخالق المنعم وامتثال أوامره من أحسن الأعمال وأشرف الأفعال كما قيل: أشرف الحركات الصلاة وأنفع السكنات الصيام.<sup>(1)</sup>

قال السدييّ: كان رجل من النصارى بالمدينة وكلّما سمع المؤذّن ينادي: أشهد أن لا إله إلّا الله وأشهد أنّ محمّداً رسول الله يقول: احرق الكاذب فدخلت خادمته بنار ذات ليلة فتطايرت شرارة منها في البيت فأحرقت البيت واحترق هو وأهله.

قُلْ يَتَأَهَلُ ٱلْكِنَٰبِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَآ إِلَآ أَنْ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرُكُمْ فَنسِقُونَ۞

ولما حكى سبحانه عنهم أنّهم اتّخذوا دين الإسلام لعباً وهزواً قال سبحانه: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد ما الّذي تنقمون من هذا الدين وتجدون فيه ممّا يوجب اتّخاذه هزواً؟

> ١\_العير: بالفتح فالسكون، بمعني الحمار الأهلي أو الوحشي. ٢\_ تفسير الرازي، ج ١٢،ص٣٣.

يقال: نقمت الشيء إذا كرهته وأنكرته بكسر القاف وفتحها والفصيح: الكسر. سبب النزول: روي أنَّ نفراً من اليهود سألوا رسول الله عن دينه فقالﷺ: «أومن بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إلى إبراهيم وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتي موسى وعيسى وما أوتي النبيُّون من ربَّهم لا نفرَّق بين أحد منهم ونحن له مسلمون» فحين سمعوا ذكر عيسي قالوا: لا نعلم أهل دين أقلَّ حظاً في الدنيا والآخرة منكم ولا ديناً شراً من دينكم فأنزل الله هذه الآية بأن الإيمان بالله والإيمان بجميع الأنبياء ليس مما ينقم فلم تنقموه علينا؟ ﴿وَأَنَّ أَكْثَرُمُ فَسِعُونَ ﴾ عطف على ﴿ أَنَّ ءَامَنَّا ﴾ أي: خارجون أنتم عن الدين لأنكم لو كنتم مؤمنين بكتابكم الناطق بصخة كتابنا وديننا لأمنتم به وإسناد الفسق إلى أكثرهم مع أن كلُّهم فاسقون لأنُّهم الحاملون لأعقابهم على التمرَّد والفساد<sup>(١)</sup> أو أنَّ قليلاً منهم أمنوا. و اعلم أنّ قراءة العامة: أنّ بفتح الألف. وقرأ نعيم بن ميسرة: «أن» بالكسر فقوله: ﴿وَأَنَّ آكْتُرَكُرُ فَنَسِعُونَ ﴾ يدلُّ على سبيل التعريض إنَّهم لم يتَّبعوهم فكان المعنى: وما تنقمون منًا إلَّا أن آمنًا وما فسقنا مثلكم أو يكون المراد أنَّه لمَّا ذكر تعالى ما ينقم اليهود عليهم من الإيمان بجميع الرسل وليس ذلك ممًا ينقم ذكر في مقابلته فسقهم وهو ممًا ينقم، ومثل هذا حسن في صنعة الازدواج كقول القائل: هل تنقم منَّى إلَّا أنَّى عفيف وأنَّك فاجر وأنَّي فقير وأنَّك غني؟ ويحسن هذا المعنى على سبيل المقابلة. ويجوز أن يكون الواو بمعنى مع أي: وما تنقمون منًا إلَّا الإيمان بالله مع أنَّ أكثركم فاسقون أو يكون التقدير: وما تنقمون منَّا إلَّا بأن آمنًا بالله وبسبب فسقكم نقمتم الإيمان علينا، ولأجل أنَّ أكثركم فاسقون تنقمونا فيكون تعليل معطوف على تعليل محذوف، ويكون التقدير: وما تنقمون منَّا إلَّا

ا۔ فالأعقاب قبل انحرافهم عن الحق. ليسوا بغاسقين. فهم الأقلون في مقابل هذه الأكثرين الفاسقين. هذا ولا ريب أن الوجه الثاني أقرب. الإيمان لقلّة إنصافكم ولأجل أنّ أكثركم فاسقون، والمعاني كلّها متقاربة وحاصل التقادير أنّ السبب في نقمتكم إيّانا إيماننا وفسقكم.

قُلْ هَلْ أُنَبِيَتْكُم بِشَرٍ مِن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللَّهِ مَن لَعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّلْغُونَ أَوْلَتِهِكَ شَرٌّ مَكَانَا وَأَضَلُ عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ ۞

أمر سبحانه نبيّه أن يخاطب المستهزئين من اليهود والكفّار فقال: وَقُلْ كَ يَا محمد: ﴿ هَلْ ﴾ أخبركم ﴿ يُثَرّ يَن ﴾ أهل ﴿ ذَلِكَ ﴾ الدين وممّا ينقم في إيماننا ﴿ مَثُوبَةً ﴾ أي: ثوابا وجزاء والتقدير: إن كان ذلك عندكم شرّاً فأنا أخبركم بشرّ منه عاقبة عند الله ولابد من حذف المضاف فمعنى ﴿ يُثَرّ يَن ذَلِكَ ﴾ أي: بشرّ من أهل ذلك لأنه قال: ﴿ مَن لَعَنَهُ أَلَهُ ﴾ ولا يقال: الملعون شرّ من ذلك الدين بل يقال: إنّه شرّ ممّن له ذلك الدين.

فإن قيل: فهذا يقتضي كون الموصوفين بذلك الدين محكوما عليهم بالشرَ ومعلوم أنَّه ليس كذلك. فالجواب أنَّه إنَّما خرج الكلام على حسب زعمهم واعتقادهم فإنَّهم حكموا بأنَّ دينهم شرَّ فقيل لهم: هب أنَّ الأمر كذلك ولكن من لعنه الله وغضب ومسخه شرَّ من ذلك كقوله: ﴿وَإِنَّا أَزَ لِيَّاكُمْ لَمَكَنَ هُدًى أَرَّ فِي ضَلَالٍ تَبِينِ ﴾<sup>(١)</sup> ومثوبة نصب على التمييز، ووزنها مفعلة مثل مقولة وهو بمعنى جزاء وقد جاءت مصادر على مفعول كالميسور.

فإن قيل: المثوبة مختصّة بالإحسان فكيف جاءت في الإساءة؟ فالجواب أنَّه بطريق قوله: ﴿فَبَشِرَهُـم بِعَدَابٍ أَلِيـمٍ ﴾<sup>(٢)</sup> ومثل قولهم: تحسنه بينهم ضرب وجيع.

مَن لَعَنَهُ ٱللهُ اللهُ في محلّ الرفع على أنّه خبر مبتدأ محذوف فإنّه لما
 \_\_\_\_\_

۱\_ سورة سبا: ۲٤.

٢.. سورة التوبة: ٣٤.

قال: (هَلْ أُنَبِقَكُم بِشَرٍ مِن ذَلِكَ ) فكان قائلاً قال: من ذلك؟ فقيل: هو من لعنه الله ونظيره قوله تعالى: قل (أَفَأَنَبَتَكُم بِشَرِ قِن ذَلِكُمُ النَّارُ)<sup>(١)</sup> معناه هو النار فكذلك هنا ويجوز أن يكون في محل الخفض بدلاً من شرّ والمعنى أنبّئكم بمن لعنه الله (وَغَضِبَ عَلَيْهِ ) بفسقه وكفره والمراد من غضبه عليه: أراده العقوبة به أو الاستخفاف بأن ضرب عليهم الذلة والجزية (وَجَعَلَ مِتْهُمُ ٱلْقِرَدَة وَلَفَنَازِيرَ ﴾ أي: مسخهم قردة وخنازير. قال المفسّرون: يعنى بالقردة أصحاب السبت، وبالخنازير: كفّار مائدة عيسى. قال ابن عبّاس: إن المسخين من أصحاب السبت لأن شبابهم مسخوا قردة وشيوخهم خنازير.<sup>(۲)</sup>

وَعَبَدَ ٱلطَّنُوْتَ ﴾ قال الزَجاج: هو عطف نسق على ﴿ لَمَنَهُ أَقَدُ ﴾ أي: من لعنه الله ومن عبد الطاغوت. ذكر صاحب الكشّاف، في قوله: ﴿ وَعَبَدَ الطَّنُوُتَ ﴾ أنواعا من القرءات وكذلك صاحب المجمع للطبرسيّ قال: قرأ حمزة: وعبد الطاغوت بضم الباء وجرّ التاء في طاغوت، والباقون من القرآء السبع وعبد الطاغوت بفتح الباء ونصب التاء. وقرأ أبيّ: وعبدوا الطاغوت. وقرأ ابن مسعود: ومن عبدوا الطاغوت وعابد الطاغوت عطفاً على القردة. وقرء: وعابدي الطاغوت. وقرء: وعبّاد الطاغوت. ورواية عكرمة عن ابن عبّاس.

و عبّد الطاغوت بتشديد الباء وفتح الدال وخفض التاء. وقرأ أبو جعفر الرواسيّ: وعبد الطاغوت على المجهول، ورواية علقمة عن ابن مسعود: وعبد الطاغوت على وزن صرد والمشهور منها: وعبد الطاغوت بفتح الباء ونصب التاء في الطاغوت. وقرء غير هذه القراآت لا حاجة في الإطالة بذكرها.<sup>(٣)</sup>

ا\_ سورة الحج: ٧٢.

- ٢\_ مجمع البيان، ج ٣. ص ٣٧٠؛ وتفسير الرازي، ج ١٢. ص ٣٦.
  - ٦- مجمع البيان، ج ٣. ص ٣٧٠.

وفي قوله: ﴿وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْعِرَدَةَ وَٱلْخَنَازِيرَ ﴾ احتجت الأشاعرة بهذه الآية على أنَّ الكفر بقضاء الله قالوا: هو الَّذي جعل فيهم تلك العبادة. لكنَّ هذا القول بمعزل عن القبول ولا تعلَّق لهم بهذه الآية بل معنى الآية حكم عليهم بذلك ووصفهم به مثل قوله: ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَجِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَنُدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَنْتًا ﴾(`) ولا شبهة في أنَّه تعالى غير ظالم لعباده وأكثر ما تضمَّنته الأخبار أنّ معنى جعل: خلق، أي: خلق من يعبد الطاغوت وهو على قراءة حمزة وغيره ممّن قرأ عباداً وعباد ولا شبهة في أنّه خلق الكافر وأنّه لا خالق للكافر سواه غير أنَّه لا يوجب أن يكون خلق كفره وجعله كافراً وليس لهم أن يقولوا: إنَّا نستفيد من قوله: وجعل منهم من عبد الطاغوت أنَّه خلق ما به كان عابداً كما نستفيد من قوله: ﴿وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْعِرَدَةَ وَٱلْحَنَازِيرَ ﴾ أنَّه جعل ما به كانوا كذلك بل لأن الدليل قد دلَّ على أنَّ ما به يكون القردة قردة والخنزير خنزيرًا لا يكون إلَّا من فعل الله وليس كذلك ما به يكون الكافر كافراً فإنَّه قد ثبت أنَّه سبحانه يتعالى عن ذلك فافترق الأمران ثمَّ قال: ﴿أَوَلَيِّكَ شَرٌّ مَّكَانًا ﴾ أي: هؤلاء الَّذين وصفهم الله باللِّعنة والغضب شرَّ مكاناً لأنَّ مكانهم سقر ولا شرَّ في مكان المؤمنين وهذا نظير قوله: ﴿ أَصْحَنْبُ ٱلْجَنَّـةِ يَوْمَهِـذٍ خَيْرٌ مُسْتَغَرًّا ﴾ (") (")

وَأَضَلُ عَن سَوَآهِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ أي: هم أبعد من النجاة والطريق المستقيم قال المفسّرون: لمّا نزلت هذه الآية عيّر المسلمون أهل الكتاب وقالوا: يا إخوان القردة والخنازير فنكسوا رؤوسهم.

- المسورة الزخرف: ١٩.
- ٢\_ سورة الفرقان: ٢٤.
- ٣\_مجمع البيان، ج ٣ ،ص ٣٧٠: وتفسير الرازي، ج ١٢، ص٣٦.

وَإِذَا جَآءُوكُمْ قَالُوَا ءَامَنَا وَقَد ذَخَلُوا بِٱلْكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِدٍ وَاللَّهُ أَعَلَرُ بِمَا كَانُوا يَكْتُلُونَ۞ وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلإِشْرِ وَالْعُدَوَنِ وَأَصَّلِهِمُ السُّحَتَّ لَيِنْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ لَوَلَا يَنْهَنهُمُ ٱلرَّبَنِيُونَ وَالأَحْبَارُ عَن قَوْلِهِمُ آلِإِنْمَ وَأَكْلِهِمُ ٱلسُّحَتَّ لَيِنْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ لَوَلَا يَنْهَنهُمُ ٱلرَّبَنِينُونَ وَالْعُدُونِ وَأَعْدَوَ

سبب النزول: نزلت في ناس من اليهود كانوا يدخلون على الرسول ويظهرون له الإيمان نفاقاً فأخبره الله تعالى بشانهم بأنّهم يخرجون من مجلسك كما دخلوا لم يتعلّق بقلبهم شيء من دلائلك وتذكيراتك والباء في قوله: الآذَخَلُوا بِآلكُفَرِ ﴾ وخرجوا به تفيد بقاء الكفر معهم حالتي الدخول والخروج من غير نقصان ولا تغيّر فيه البنّة كما تقول: دخل زيد بثوبه وخرج به.

و الفائدة في ذكر كلمة «قد» تقريب الماضي من الحال والفائدة في ذكر كلمة «هم» بيان إضافة الكفر إليهم ونفي أن يكون من النبيّ في ذلك فعل ولم يسمعوا منك يا محمّد عند جلوسهم معك ما يوجب كفراً بل هم الذين خرجوا بالكفر باختيار أنفسهم.

قالت المعتزلة: أنّه تعالى أضاف الكفر إليهم حالتي الدخول والخروج على سبيل الذمّ وبالغ في تقرير تلك الإضافة بقوله: ﴿وَهُمَ قَدَ خَرَجُوا بِيهِ ﴾ فدلً هذا على أنّه من العبد لا من الله قال الرازيّ: والجواب المعارضة بالعلم والداءي.

أقول: هذا الجواب منه أضعف من حجّة نحوي لأنه من أين ثبت ان العلم من الله بكفرهم يوجب ويستلزم كفرهم؟ ومن أين ثبت هذه العلازمة؟ فلو كان العلم مستلزماً لوقوع الأمر فلابد أن نقول: إنّ من يعلم أنّ زبداً يموت غداً أو يبرأ من مرضه فيقول: إنّ زيداً هو الّذي أماته أو أبرأء من مرضه فلذلك علمه تعالى بحال خلقه. وأمّا مسألة الداعي فلو كان الرعي غير مقدور الترك فالأمر كذلك لكنّ الداعي مقدور الترك فوجود الداعي غير

| ج ٤ | 1 5 | مقتلية |  | ١£ |
|-----|-----|--------|--|----|
|-----|-----|--------|--|----|

مستلزم للفعل فلم يقع الملازمة وبقي الاختيار وبطل الجبر فتأمل. المعنى: أخبر الله عن هؤلاء المنافقين بقوله: ﴿ وَإِذَا جَآءُوكُمْ ﴾ أيّها المؤمنون ﴿ قَالُوًا مَامَنًا ﴾ أي: صدقنا ﴿ وَقَد ذَخَلُوا بِآلكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِدٍ ﴾ أي: دخلوا وخرجوا كافرين والكفر معهم في كلتا الحالتين. أكد الكلام بالضمير تمييزاً لهم عن غيرهم بهذه الصفة ﴿ وَاللهُ أَعَدُ بِمَا كَلُوا يَكْتُونَ ﴾ من نفاقهم إذ أظهروا بالسنتهم ما أضمروا خلافه في قلوبهم ثمّ بيّن الله خصالاً أخر ذميمة فقال: ﴿ وَزَرَى ﴾ يا محمد ﴿ وَيَنَهُمْ ﴾ قيل: المراد بالكثير رؤساؤهم وعلماؤهم ﴿ يُسَرِعُونَ ﴾ ويبادرون ﴿ فِي آلإِنَمِ وَآلَهُمُونَ ﴾ والفرق بين الإثم والعدوان أن الإثم الجرم كائناً ما كان، والعدوان الظلم وقيل: الإثم، الكذب، والعدوان أن الإثم الجرم كائناً ما كان، والعدوان الظلم وقيل: الرام والرشوة وقد والعدوان: ما يتعدى إلى الغير ﴿ وَآصَلِهِمُ ٱلسَّحَتَ ﴾ أي: الحرام والرشوة وقد

قال أهل المعاني: إن لفظ المسارعة يستعمل في أكثر الأمر في الخير فكان اللّائق بهذا الموضع لفظ العجلة لأنّها من الشيطان إلّا أنّه تعالى ذكر لفظ المسارعة لبيان أنّهم يقدمون على هذه المنكرات كأنّهم محقّون فيه ثمّ قال: فَلَيَقَسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أي: بنس العمل عملهم في تولا يَنْهَمْهُمُ الرَّبَنَيْتُونَ ﴾ أي: هلّا ينهاهم والكناية في ضمير «هم» يعود إلى الكثير. قال الحسن: الربّانيّون علماء أهل الإنجيل، والأحبار علماء أهل التوراة والنسبة إلى الرب من حيث أتصافهم وتخلّقهم بأخلاق الله كما تقول: روحانيّ بالنسبة إلى الروح وبحرانيّ بالنسبة إلى البحر وبّخهم الله بتركهم النهي عن منكر قومهم وفيرها أو قولهم: آمنًا وليسوا بمؤمنين في وَآكِيومُ الشّعَتَ ﴾ أي: الحرام مع وغيرها أو قولهم: آمنًا وليسوا بمؤمنين في أكبوم الشّعت بي أي الحرام مع

الاسورة ص: ۳۱.

يُوْلَوُ للنَّايَنَةِ .....

علمهم بقبحها ﴿لَبِلَسَى مَا كَانُوْا يَصْنَعُونَ﴾ هو أبلغ من قوله: لبئس ما كانوا يعملون لأن الصنع أقوى من العمل فإن العمل إنّما يسمّى صناعة إذا صار مستقراً راسخاً متمكناً.

قال الحقّيّ: جعل سبحانه معصية من عمل الإثم والعدوان وأكل السحت ذنباً غير راسخ وذنب التاركين للنهي عن المنكر ذنباً راسخاً. وفي الآية ما ينبغي على بعض العلماء من توانيهم عن المنكرات ما لا يخفى قال أمير المؤمنين في النهج: «لعن الله الآمرين بالمعروف التاركين له والناهين عن المنكر العاملين به». وقيل: إنّ الله لا يعذَب العامّة بعمل الخاصّة ولكن إذا أظهروا المعاصي فلم ينكروا استحقّ القوم جميعاً للعقوبة. ولو لا حقيقة هذا الأمر في التوبيخ على العلماء والمشايخ في ترك النصيحة ثابتة لما اشتغل الأحصّون المخلصون بدعوة الخلق وتربيتهم فليكن المربّي متربّياً في الأمور، بصيراً بالطريق، لا أن يكون هو أضلَ من المهتدين ويحسب أنّه يحسن صنعاً وهو من الأخسرين.

قال الطبرسيّ: وفي هذه الآية دلالة على أنّ تارك النهي عن المنكر بمنزلة مرتكبه بل أسوأ، ووجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر<sup>(۱)</sup> لأنّه تعالى ذمّ الفريقين في هذه الآية بلفظ بنس ولكن قال في المقدمين على الإثم: لبئس العمل عملهم وقال في التاركين: لبئس الصنع صنعهم وقد شرحنا الفرق بين العمل والصنع قبل هذا.

وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَعْلُولَةٌ عُلَّتَ آيَدِبِهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاةٌ وَلَيَزِيدَبَ كَيْلًا مِنْهُم مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِكَ طُغْبَنَا وَكُفْرًا

ا\_مجمع البيان. ج٣. ص٣٧٣.

وَٱلْعَيَّـنَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَـٰمَةِ كُلَّمَآ أَوْقَدُواْ نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا ٱللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَـادًأْ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ <sup>(1)</sup>

إن الله حكى عنهم أنّهم قالوا هذا الكلام الركيك الفاسد، وترى اليهود أنّهم متَفقون على أنّا لا نقول ذلك وهو أصدق القائلين في كلّ ما أخبر عنه فكيف يكون هذا الإشكال؟ قال المفسّرون: إنّ الله قد بسط على اليهود حتّى كانوا أكثر الناس مالاً وأخصبهم ناحية، فلمّا عصوا الله في أمر محمّد وكذّبوه، كف الله عليهم ما بسط عليهم من السعة فقال عند ذلك فنحاص بن عازورا: يد الله مغلولة. قال أهل المعاني: إنّما قاله فنحاص ولم ينهه الآخرون فلمّا رضوا بقوله فأشركهم الله في ذلك، عن ابن عبّاس.

وقيل: معناه: يد الله مكفوفة عن عذابنا فليس يعذّبنا إلاّ يبرّ به قسمه قدر ما عبد آباؤنا العجل، عن الحسن. وقيل: إنّه استفهام وتقديره: أيد الله مغلولة عنّا حيث قتر المعيشة علينا؟<sup>(١)</sup> قال الرازيّ: لعلّ القوم إنّما قالوا هذا على سبيل الإلزام فإنّهم لمّا سمعوا قوله: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يُقَرِضُ ٱللّهَ فَرَضًا مَسَنًا ﴾<sup>(٢)</sup> قالوا: لو احتاج إلى القرض لكان فقيراً عاجزاً والإله الّذي يستقرض شيئاً من عباده لا جرم مغلول اليدين ممسكة فحكى الله عنهم هذا الكلام.<sup>(٣)</sup>

وقال البلخيّ: ولعلّه كان فيهم من كان على مذهب الفلاسفة وهو أنّه موجب لذاته وأنّ حدوث الحوادث عنه لا يمكن إلّا على نهج واحد وسنن واحد، وأنّه غير قادر على إحداث الحوادث على غير الوجوه الّتي عليها يقع مثل قولهم: الواحد لا يصدر منه إلّا الواحد، فعبّر اليهود عن عدم الاقتدار على

١\_ مجمع البيان، ج٣، ص ٣٧٧؛ والكشاف، ج ١، ص٦٢٨؛ وتفسيرالثعلبي، ج ٤، ص ٨٧. ٢\_ مجمع البيان، ج٣. ص ٣٧٧؛ والكشاف، ج ١. ص٦٢٨؛ وتفسيرالثعلبي، ج ٤، ص ٨٧. ٣\_ تفسير الرازي ،ج١٢، ص ٤٠.

۲۲.

التغيّر والتبديل بغلّ اليد.<sup>(۱)</sup> فثبت أنّ هذه الحكاية صحيحة على كلّ هذه الوجوه وغلّ اليد مجاز مشهور عن البخل وبسطها عن الجود ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَا بَجَعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطْهِكَ كُلَّ ٱلْبَسَطِ ﴾<sup>(۱)</sup> والسبب والعلاقة فيه أنّ اليد آلة لدفع المال فأطلقوا اسم السبب على المسبّب.

المُخُلَّتُ أَيَّدِيهِمْ ﴾ دعاء عليهم بعدم القدرة والمكنة علَّمنا الله أن ندعو عليهم بهذا الدعاء، أي: أمسكت أيديهم عن الإنفاق في الخير. واليهود أبخل الناس ولا أمّة أبخل منهم. وقال الحسن: هذا الكلام إخبار من الله أي: غلّت أيديهم في نار جهنَّم على الحقيقة وشدَّت إلى أعناقهم جزاء لهم على هذا القول. وحذف فاء التعقيب مثل قوله: ﴿ وَإِذْ قُسَالَ مُوسَىٰ لِغَوْمِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذَبَحُوا بَقَرَةٌ قَالُوا أَلَنَّخِذُنَا هُزُوًا ﴾" ولم يقل: فقالوا أتتَّخذنا هزواً، والحذف لفائدة وهي أنَّه لما حذف كان قوله: ﴿ غُلَتْ أَيَدِيهِمْ ﴾ كالكلام المبتدأ به وكون الكلام مبتدأ به يزيده قوّة ووثاقة لأنّ الابتداء بالشيء يدلّ على قوّة الاهتمام والاعتناء بتقريره ﴿وَلَعِنُواً ﴾ أي: ابعدوا من رحمة الله [بـ] سبب [ما قالوا] كلمة الشنعاء ﴿بَلْ يَدَاءُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ أي: ليس شأنه تعالى كما وصفتموه بل هو موصوف بغاية الجود والإحسان، وهذا المعنى يستفاد من تثنية اليد فإن غاية ما يبذله السخيّ من ماله أن يعطيه بيديه جميعاً، ويد الله من المتشابهات وليس المراد أنّ له عضواً ويداً تعالى عن ذلك! بل هي صفة من صفاته كالسمع والبصر والوجه. ويداه في الحقيقة عبارة عن صفاته الجماليَّة والجلاليّة. وفي الحديث: «كلتا يديه يمين».

١- نفس المصدر السابق، ص ٤١.
 ٢- سورة الإسراء: ٢٩.
 ٣- سورة البقرة: ٦٧.

المُيُنِغِقُ كَيْفَ يَشَلَهُ ﴾ مختار في إيقاعه يوسّع تارة ويضيّق أخرى على حسب مشيّته وحكمته.

قال الرازيّ: وقالت المجسّمة في معنى يد الله: أنّها عضو جسمانيّ كما في حقّ كلّ أحد، واحتجّوا عليه بقوله تعالى: ﴿ أَلَهُمَ أَرَجُلٌ يَمْشُونَ بِهَا آَمَ لَهُمْ أَيَّلُو يَبْطِشُونَ بِهَا آَمَ لَهُمْ مَاذَاتٌ يَسْمَعُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ مَاذَاتٌ يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾<sup>(1)</sup> وجه الاستدلال أنه تعالى قدح في إلهيّة الأصنام لأجل أنّها ليس لها شيء من هذه الأعضاء فلو لم يحصل لله هذه الأعضاء لزم القدح في كونه إلها ولما بطل ذلك وجب إثبات هذه الأعضاء، وقالوا أيضا: اسم اليد موضوع لهذه العضو فحمله على شيء آخر ترك اللغة وإنّه لا يجوز فالجواب في إبطال هذا القول السخيف مبنيّ على أنه تعالى ليس بجسم والدليل عليه أنّ الجسم لا ينفك عن الحركة والسكون ولأن كلّ جسم مؤلّف من الأجزاء وكلّ ما كان كذلك يكون قابلاً للتركيب والانحلال ومفتقر إلى ما يركّبه ويؤلّفه وكلّ ما كان كذلك فهو محدث والحركة والسكون محدثان وما لا ينفك عن المحدث فهو

قال الطبرسيّ: وإنّما قال: يداه على التثنية في الآية مبالغة في معنى الجود والإنعام لأنّ ذلك أبلغ من أن يقول: بل يده مبسوطة أو المراد باليد النعمة فيكون الوجه في تثنية النعمة أنّه أراد نعمة الدنيا ونعم الآخرة فمن حيث اختص كلّ منهما بصفة يخالف صفة الاخرى كأنّهما جنسان أو أريد بهما النعم الظاهرة والباطنة.<sup>(٣</sup>)

> ١ـ سورة الأعراف: ١٩٥. ٢ـ تفسير الرازي، ج ١٢.ص ٤٢. ٣ـ مجمع البيان. ج ٣. ص ٣٧٨.

﴿ وَلَيَزِيدَتَ كَثِيرًا مِنْهُم ﴾ وهم علماؤهم ورؤساؤهم و وكَتِيرًا ﴾ مفعول أوّل ليزيدن ﴿مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ﴾ وهو القرآن وما فيه من الأحكام وهو فاعل يزيدن ﴿ طُغْيَنَا وَكُفَرًا ﴾ مفعول ثان للزيادة أي: ليزيدنُّهم طغياناً على طغيانهم وكفرا على كفرهم القديمين إمّا من حيث الشدّة والغلوّ وإمّا من حيث الكمّ والكثرة إذ كلّما نزلت آية كفروا بها فيزدادوا في الطغيان والعناد كما أنَّ الطعام الصالح للأصحاء يزيد المرضى مرضا ﴿وَٱلْقَيْمَا بَيْنَهُمُ ﴾ أي: بين اليهود فإن بعضهم جبرية وبعضهم قدرية وبعضهم مرجئة وبعضهم مشبّهة أما الجبرية فهم ألذين ينسبون فعل العبد إلى الله ويقولون لا فعل للعبد أصلا ولا اختيار وحركته حركة الجمادات. وأمّا القدريّة فهم الَّذين يزعمون أنَّ كلَّ عبد خالق لفعله والمرجئة هم الذين لا يقطعون على أهل الكبائر بشيء من العفو أو العقوبة بل يرجعون() في ذلك ويؤخّرونه إلى يوم القيامة والمشبّهة هم الَّذين شبَهوا الله تعالى بالمخلوقات ومثَّلوه بالمحدثات وقيل: المراد من قوله: وألقينا بينهم أي: بين اليهود والنصاري من العداوة لأنَّه جرى ذكرهم في قوله: لا تتَّخذوا اليهود والنصاري وهو قول الحسن ومجاهد. وكذلك بين فرق النصاري كالملكائيّة والنسطوريّة واليعقوبيّة ومعنى ألقينا أي: خلّينا بينهم وبين اختياراتهم الفاسدة حيث لم يقبلوا الصلاح فوقعت ﴿ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ ﴾ بينهم باستحقاقهم ذلك ﴿إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَنَمَةِ ﴾.

ثمّ قال سبحانه: ﴿كُلَّمَا أَوْقَدُوا نَارًا لِلْحَرِّبِ أَطْفَأُهَا ٱللَّهُ ﴾ وهذا شرح آخر من انواع محن اليهود وهو أنّهم كلّما هموا بأمر من الأمور، رجعوا خائبين، مقهورين وكلّما قصدوا لحرب محمّدﷺ، عن الحسن ومجاهد وفي هذا دلالة ومعجزة لأنّ اللّه أخبرهم فوافق خبره المخبر، وقد كانت اليهود أشدَ

ا كذا في الأصل؛ والظاهر: يرجؤون

أهل الحجاز بأساً وأمنعهم داراً حتَى أن قريشاً كانت تعضد بهم والأوس والخزرج لا يستبق إلى مخالفتهم وتتكثّر بنصرتهم فأبادهم الله واجتت أصلهم واستأصل شافتهم فأجلى النبي تلاثي بني النضير وبني قينقاع وقتل بني قريظة وشرد أهل خيبر وغلب على فدك ودان له أهل وادي القرى فويَسَعَوْنَ في الأرض بالفساد وذلك بان يتخذوا عضواً ضعيفاً ويستخرجوا نوعاً من المكر والكيد على سبيل الخفية قيل: أنّهم لما خالفوا حكم التوراة سلّط عليهم بخت نصر ثم أفسدوا فسلَط عليهم بطرس الرومي ثم أفسدوا فسلَط عليهم المسلمين فواتد لا يُحِبُّ الْمُغْمِدِينَ في ومعلوم أن الساعي في الأرض بالفساد معقوت عند الله.

وَلَوْ أَنَ أَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ ءَامَنُوا وَاتَّفَوْا لَكَفَرْنَا عَنْهُمْ سَتِّانِهِمْ وَلَاَ خَلْنَهُمْ جَنَّتِ ٱلنِّعِبِدِ ۞ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُواْ التَّوْرَنَةَ وَٱلإِخِيلَ وَمَا أَنزِلَ إِلَنِهِم مِن رَّبِهِمْ لَأَكُلُواْ مِن فَوْقِهِدْ وَمِن تَحْتِ أَرْجَلِهِدْ مِنْهُمْ أَمَةٌ مُقْنَصِدَةً وَكَذِيرٌ مِنْهُمْ سَآه مَا يَعْمَلُونَ ۞

لما بالغ في تهجين طريقتهم وذمّهم بيّن أنّهم لو آمنوا واتّقوا أي: آمنوا بمحمد واتّقوا الكفر والمعاصي لوجدوا سعادات الآخرة والدنيا، أمّا سعادات الآخرة محصورة في نوعين: رفع العقاب والثاني إيصال الثواب أمّا رفع العقاب فهو المراد بقوله: ﴿لَكَكَفَرَنَا عَنّهُمْ سَيَّاتِهِمْ ﴾ وأمّا إيصال الثواب فهو المراد بقوله: ﴿وَلَاَدَخَلْنَهُمْ جَنَّنَتِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ أي: ذوات النعمة قال الحقّي: وفي المراد بقوله: في أنّ الإسلام يجب ما قبله وإن جلّ وأنّ الكتابي لا يدخل الجنّة ما لم يسلم.

قوله: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا ٱلتَّوْرَنَةَ ﴾ لما ذكر سبحانه أنَّهم لو آمنوا لفازوا

يتوكؤ للتكاينة

بسعادات الآخرة بيّن في هذه الآية أنّهم لو آمنوا لفازوا بسعادات الدنيا ووجدوا طيّباتها وخيراتها. والمراد من إقامة التوراة الَتي كلّفهم الله بها أن يعملوا بما فيها من أحكامها وممّا يشتمل على الدلائل الدالَة على نبوة محمّد وبعثته وقيل: المراد إقامة أحكامها وحدودها كما يقال: أقام الصلاة إذا قام بحقوقها ولا يقال لمن لم يوف بشرائطها أنّه أقامها أو المعنى: أقاموها نصب أعينهم لئلًا يزلّوا في شيء منها. وهذه المعاني متقاربة ويرجع إلى معنى واحد وأمّا قوله: ﴿وَمَا أَزِنَ إلَيْهم مِن زَيّهِم ﴾ قيل: المراد منه القرآن وكتب سائر وأمّا قوله: ﴿وَمَا أَزِنَ إلَيْهم مِن زَيّهِم ﴾ قيل: المراد منه القرآن وكتب سائر عليه من أمور دينهم فإنّها مملوءة من البشارة بمقدم محمدتك ﴿ لَحَكُوا عليه من أمور دينهم فإنّها مملوءة من البشارة بمقدم محمدتك ولا أورض عليه من أمور دينهم فإنّها مملوءة من البشارة بمقدم محمدتك ولا ما الأرض عليه من أمور دينهم وانها مملوءة من البشارة بمقدم محمدتك ولا ما الرض عن فَوْقِهم ﴾ بإرسال السماء عليهم مدراراً ﴿ وَمِن عَنْتِ أَزْشِلُوم ﴾ بإعطاء الأرض خيرها وبركتها، أو المراد لأكلوا أنمار النخيل والأشجار من فوقهم والزرع من

وقيل: المعنى: لتركوا في ديارهم ولم يجلوا من بلادهم ولم يقتلوا وكانوا يتمتّعون بأموالهم وثمارهم وزروعهم. وإنّما خصّ الأكل لأن ذلك معظم الانتفاع وقيل معنى آخر في قوله: ﴿لَأَحَكُوا مِن فَوَقِهِم وَمِن تَحْتِ أَنَجُلِهِم ﴾ وهو التوسعة كما يقال: فلان في النعمة والخير من قرنه إلى قدمه أي: يأتيه الخير من كلّ جهة يلتمسه منها. قال الرازيَ: إنّ اليهود لمّا أصرّوا على تكذيب محمّدﷺ أصابهم القحط والشدة إلى حيث قالوا: ﴿يَدُ أَلَهِ مَغْلُولَةً ﴾

فالله تعالى بيّن أنّهم لو تركوا الكفر لانقلب الأمر وحصل الخصب والسعة<sup>(۱)</sup> قوله: ﴿مِنَهُمْ أَمَّةٌ مُعْنَصِدَةٌ ﴾ أي: من هؤلاء قوم معتدلون في العمل من غير غلوّ ولا تقصير وانحراف يعرفون موضع مقصوده ليس بمتحيّر حتّى

١- تغسير الرازي ،ج ١٢، ص ٤٧.

٧١.

يذهب تارة يميناً وتارة شمالاً. قال أبو عليّ الجبّائيّ: هم الّذين أسلموا منهم مثل عبد الله بن سلام وأصحابه وبايعوا النبيّﷺ وهو المرويّ في تفسير أهل البيت. وقيل: يريد بهم النجاشيّ وأصحابه.

وقيل: إنّهم قوم لم يناصبوا النبيّ مناصبة هؤلاء. قال الطبرسيّ: ويحتمل أن يكون أراد بهم من يقرّ منهم بأنّ المسيح عبد الله ولا يدّعي فيه الإلهيّة ويكون عدلاً في دينه ولو أنّه كان كافراً لكن لا يكون فيه غلظة كاملة وعناد<sup>(1)</sup> هووكَيْيَرٌ مِنْهُمٌ سَنَة مَا يَعْمَلُونَ كَه والمراد الاخلاف المذمومون المبغوضون منهم. وفي الآية معنى التعجب كأنّه قيل: وكثير منهم ما أسوأ عملهم! وهم الّذين يقيمون على الكفر والجحود بمحمّدتَ الشَيْرُ.

يَّأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٍ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِكٌ وَإِن لَمَر تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَنَهُ. وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَنِفِرِينَ ۞

قرأ نافع رسالاته على الجمع وابن عامر وأبو بكر بن عاصم أيضاً على الجمع والباقون على الأفراد. حجّة من قال بالجمع أنّه أنّ الرسل يبعثون بضروب من الرسالات وأحكام مختلفة في الشريعة وكلّ آية أنزلها الله على رسوله فهي رسالة فحسن لفظ الجمع. وأمّا من أفرد فقال: القرآن كلّه رسالة واحدة، وأيضا فإنّ لفظ الواحد قد يدلّ على الكثرة وإن لم يجمع كقوله: فوادَّدْعُوا تُبُولًا كَنْولًا هاماً الواحد على الحرم وكذا هاهنا لفظ الرسالة وإن كان واحداً إلّا أنّ المراد هو الجمع.<sup>(٢)</sup>

وذكر المفسّرون في سبب النزول وجوهاً، قال الحسن: إنّ الله بعث النبيّﷺ برسالته ضاق بها ذرعاً وكان يهاب قريشاً فأزال الله بهذه الآية تلك

> ١\_انظر: إلى التبيان في تغسيرالقرآن، ج ٣. ص ٥٧٩؛ ومجمع البيان ،ج٣.ص ٣٨٠. ٢\_ تفسير الرازي، ج١٢. ص٤٨.

الهيبة عن قلبه.<sup>(۱)</sup> وذكر الرازيّ في تفسيره عشرة وجوهاً إلى أن قال: العاشر: نزلت الآية في عليّ بن أبي طالب قال: ولمّا نزلت هذه الآية أخذ عليّ وقال: «من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه، اللّهم وال من والاه وعاد من عاداه» فلقيه عمر فقال: هنيئاً لك يا ابن أبي طالب أصبحت مولاي: ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة، قال الرازيّ: وهو قول ابن عبّاس والبراء بن عازب ومحمّد بن عليّ، قال الرازيّ: واعلم أنّ هذه الروايات وإن كثرت إلّا أنّ الأولى حمله على أنّه تعالى أمنه من مكر اليهود والنصارى وأمره بإظهار التبليغ من غير مبالات منه بهم وذلك لأنّ ما قبل هذه الآية بكثير وما بعدها بكثير لمّا كان كلاما مع اليهود والنصارى امتنع إلقاء هذه الآية الواحدة في البين على وجه يكون أجنبيّة عمّا قبلها وما بعدها.<sup>(۱)</sup>

أقول: ما أبعد هذا الاستحسان آلذي استحسنه هذا الفاضل عن القبول! حيث يقول: لممّا كان ما قبل هذه الآية وما بعدها كلاماً مع اليهود والنصارى امتنع إلقاء هذه الآية الواحدة في البين على وجه تكون أجنبيّة» والحال أن هذه نزلت في حجّة الوداع وقد كان أمره تلاث قد تم مع اليهود والنصارى لا يهابهم أصلا بل كانوا جميعاً يهابوه وكان يأخذ منهم الجزية، فلو كان خائفاً من اليهود والنصارى ولم يك مأموناً منهم فكيف حملهم على الجزية والذل والاستصغار؟ فهذا الكلام من مثل هذا الفاضل بمعزل عن القبول، نعم كان تلاث خائفاً من التهمة من قومه حيث أمر تلاث ينصب عليّ بالخلافة وهو ابن عمّه أن يتّهموه في هذا الأمر بسبب القرابة ويعادوه ولم يقبلوا منه فوعده اللّه بالعصمة من كيد قومه.

- ا۔ تفسير الرازي، ج ١٢ص٤٩.
- ۲۔ تفسير الرازي، ج ۱۲، ص ۵۰.

| ج ٤ | 1 | متتبليلاتلا | V | ź |
|-----|---|-------------|---|---|
|-----|---|-------------|---|---|

وقال الطبرسيّ في «المجمع»: روى العيّاشيّ في تفسيره بإسناده عن ابن أبي عمير عن ابن اأذينة عن الكلبيّ عن أبي صالح عن ابن عبّاس وجابر بن عبد الله قال: أمر الله محمّداً أن ينصب عليّاً للناس فيختبرهم بولايته فتخوّف الله إليه هذه الآية فقام بولايته يوم غدير.(`` وهذا الخبر بعينه قد حدَّنا السعيد أبو الحامد أحمد بن محمّد عن الحاكم أبي القاسم الحسكانيّ بإسناده عن ابن أبي عمير في كتاب «شواهد التنزيل في قواعد التفضيل»، وفيه أيضا بالإسناد المرفوع إلى الحسّان بن عليّ عن أبي صالح عن ابن عبّاس قال: نزلت هذه الآية في عليّ فأخذ رسول الله عليه الله الم الله الله الله اللهم اللهم اللهم اللهم اللهم اللهم اللهم ال وال من والاه وعاد من عاداه».<sup>(\*)</sup> وقد أورد هذا الخبر بعينه أبو إسحاق أحمد بن محمّد بن إبراهيم النخعيّ الثعلبيّ في تفسيره بإسناده مرفوعاً إلى ابن عباس قال: نزلت هذه الآية في عليّ أمر النبيّ أن يبلّغ فيه فأخذ رسول الله بيد عليّ فقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه اللُّهم وال من والاه وعاد من عاداه. وقد اشتهرت الروايات عن أبي جعفر وأبي عبد الله: «**أن الله أوحى إلى نبيّه أن** يستخلف عليّاً فكان يخاف أن يشقّ ذلك على جماعة من أصحابه فأنزل الله هذه الآية تشجيعاً له على القيام بما أمره الله بأدانه».

والمعنى: إن تركت تبليغ ما أنزل إليك وكتمته كنت كأنَّك لم تبلّغ شيئاً من رسالات ربّك ﴿فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ،﴾ أي: لم تكن ممتثلاً للأمر ﴿وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ﴾ ويمنعك من أن ينالوك بسوء ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ

١ـ تفسير مجمع البيان للشيخ الطبرسي، ج ٢، ص ٢٨٢؛ وبحارالأنوار، ج٢٧، ص ١٣٩. ٢ـ شواهد التنزيل في قواعد التفضيل للحاكم الحسكاني، ج١، ص٢٠١ وج٢، ص٣٩، وانظر: تفسيرالعياشي، ج١، ص٤؛ وتفسير القمي، ج١، ص١٧٤.

فيوكغ للشانيك

ٱلْكَفِرِينَ ﴾ ومعنى الهداية هنا أنّه سبحانه لا يهديهم بالمعونة والألطاف إلى الكفر بل إنّما يهديهم إلى الإيمان أن يقبلوا لأنّ من هداه إلى غرضه فقد أعانه على بلوغه وهو سبحانه يتعالى عن ذلك، عن عليّ بن عيسى قال: ولا يجوز أن يكون المعنى: إنّ الله لا يهديهم إلى الإيمان بل أنّه هداهم إلى الإيمان بأنّ دلّهم عليه ورغّبهم فيه وحذّرهم من خلافه. وقيل: إنّ المعنى: لا يهديهم إلى الجنّة والثواب، عن الجبّانيّ.

قُلْ يَتَأَهَّلُ الْكِنَٰبِ لَسْتُمَ عَلَىٰ شَقَءٍ حَقَّىٰ تُقِيمُواْ التَّوْرَىٰةَ وَالْإِخِيلَ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن زَبِكُمْ وَلَيَزِيدَتَ كَثِيرًا مِنْهُم مَّآ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِكَ طُغْيَنُا وَكُفْراً فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْكَفِرِينَ ۞

فَنُ فَنُ فَ يَا محمد مخاطبا لليهود والنصارى: 
 فَنُ مَنْ مَنْ مَنْ مُنْ يُعْبَمُوا
 يعتد به ويليق أن يسمى شيئاً لوضوح فساده، وظهور بطلانه 
 فَحَمَّهُ الإيمان بمحمد
 ألتَّوَرَنة وَالَإَخِصِلَ فَ ومن إقامتها الإذعان بحكمها ومن حكمها الإيمان بمحمد
 التَوَرَنة وَالَإِخِصِلَ فَ ومن إقامتها الإذعان بحكمها ومن حكمها الإيمان بمحمد
 فإن الكتب الإلهية بأسرها آمرة بالإيمان بما صدقته المعجزة ناطقة بوجوب الطاعة.
 والمراد إقامة أصولها وما لم ينسخ من فروعها 
 فوَمَا أَزِنَ إِلَيْكُمْ مِن زَوله إلى
 الإيمان بالقرآن المعجزة ناطقة بوجوب الطاعة.
 والمراد إقامة أصولها وما لم ينسخ من فروعها 
 فوَمَا أَزِنَ إِلَيْكُمْ مِن زَيْكُمْ فَ أَي
 الإيمان بالقرآن المجيد ونسب الإنزال إليهم لأنهم كانوا يدعون عدم نزوله إلى
 الإيمان بالقرآن المجيد ونسب الإنزال إليهم لأنهم كانوا يدعون عدم نزوله إلى
 بني إسرائيل 
 فوَلَيَزِيدَتَ كَذِيرًا مِنْهُمْ فَ وهم علماؤهم ورؤساؤهم في أَنوَلَ النول الي اليهم 
 بني إسرائيل 
 فوليزيدت كَذِيرًا مِنْهُمْ فَ وهم علماؤهم ورؤساؤهم في أَنول انزل 
 يون عدم نزوله إلى
 بني إسرائيل 
 فوليزيدَت كَذِيرًا مُعْمَيْنَا وَكُمْرًا 
 طيانهم ورؤساؤهم ومونا الذي الي اليهم 
 يوم علماؤهم ورؤساؤهم وهذا مذكور
 يوما قبل والتكرير للتأكيد، ثم قال سبحانه: 
 فيما قبل والتكرير للتأكيد، ثم قال سبحانه: 
 فيما قبل والتكرير للتأكيد، ثم قال سبحانه: 
 فيما قبل والتكرير وللتأكيد، ثم قال سبحانه: 
 فيما قبل والتكرير واللمان 
 يومون بها فإن ضرر ذلك راجع إليهم أو لا تتأسق بسبب
 يول اللعن والعذاب عليهم فإن ضرر ذلك راجع إليهم أو لا تتأسق بسبب
 يول اللعن والعذاب عليهم فإن ضرر ذلك راجع إليهم أو لا تتأسق بسبب
 يزول اللعن والعذاب عليهم فإن محمد ألست تقرأ أن السبب 
 جاء جماعة من اليهود وقالوا: يا محمد ألست تقرأ أن التوراة حق من الله؟ قال:
 هنها قبل البوا: فإنًا مؤمنون بها ولا نؤمن بغيرها فنزلت هذه الآية.

| اج ٤ | مُعْبَلِياً للللالا |  | Y |
|------|---------------------|--|---|
|------|---------------------|--|---|

إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّبِعُونَ وَٱلْتَمَكِرَىٰ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْدِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ٣

و المراد من ﴿ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ في هذه الآية المنافقون قال الزجّاج: الّذين آمنوا بألسنتهم دون قلوبهم ﴿ وَٱلَّذِينَ هَادُوا ﴾ أي: دخلوا في اليهوديّة [النَّصارى] جمع نصران معطوف على الّذين هادوا ﴿ وَٱلْمَنْبِعُونَ ﴾ أي: الّذين صبت ومالت قلوبهم إلى الجهل والخروج من الدين قيل: هم صنف من النصارى يقال لهم الصانحون يحلقون أوساط رؤوسهم وقيل: هم الّذين يعبدون الكواكب.

وهاهنا مسألة وهي أنّ ظاهر الإعراب يقتضي أن يقال: والصابئين وهكذا قرأ أبيّ بن كعب وابن مسعود وابن كثير، وللنحويّين في علّة القراءة المشهورة وجوه نذكر وجهاً منها ولا حاجة إلى الإطالة وهو الوجه الّذي ذهب إليه الخليل وسيبويه: ارتفع الصابئون بالابتداء وهو محذوف الخبر وهو في التقدير: والصابئون كذلك، ولم يعطفوا على ما قبله لفائدة في الكلام كانّه قيل: إنّ الّذين آمنوا اتّفاقاً والّذين هادوا والنصارى من آمن باللّه واليوم الآخر وعمل صالحاً فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون والصابئون كذلك.

والفائدة في عدم العطف أنّ الصابئين أشدّ الفرق المذكورين في هذه الآية ضلالاً فكأنّه قيل: كلّ هذه إن آمنوا بالعمل الصالح حقيقة قبل الله توبتهم وأزال ذنبهم حتّى الصابئين فإنّهم إن آمنوا كذلك لا خوف عليهم والخوف يتعلّق بالمستقبل والحزن يتعلّق بالماضي، فلا خوف عليهم بسبب ما يشاهدون من أهوال القيامة ولا هم يحزنون بسبب ما فاتهم من طيّبات الدنيا لأنّهم وجدوا أعظم منها وأطيب. مسألة قالت المعتزلة<sup>(1)</sup>: إنّه تعالى

ا\_ تغسير الرازي، ج ١٢ ص٥٤.

شرط عدم الخوف والحزن بالإيمان والعمل الصالح، والمشروط بشيء عدم عند عدم الشرط، فلزم أن من لم يأت مع الإيمان والعمل الصالح فإنّه يحصل له الخوف والحزن وذلك يمنع من العفو عن صاحب الكبيرة. والجواب أن صاحب الكبيرة لا يقطع بأن الله يعفو عنه فكان الخوف والحزن حاصلاً قبل إظهار العفو. والإيمان يدخل تحته أقسام وأشرفها الإيمان بالله ومعرفة الخالق لأن أعظم المعارف شرفاً معرفته وكمال معرفته إنّما يحصل بكونه قادراً على الحشر فلا جرم شرح سبحانه في الآية بقوله: ﴿مَن مَامَنَ بِاللّهِ وَعَلَيْهِ وَالْيَوْمِ أَلَّهُ مِكْنَ الْحَوْف لقَمَدَ أَخَذُنَا مِيثَقَ بَنِي إِسَرَهِ عِلَى وَأَرْسَلْنَا إلَيْهِمَ رُسُلاً حَمَلًما جَاءَهُمَ رَسُولُ بِمَا لَا تَهْوَى أَنفُسُهُمْ فَرِيعًا حَكَذَبُوا وَفَرِيعًا يَقْتُلُونَ ()

اللّمام في «لقد» لام القسم أي: باللّه قد أخذنا العهد من بنيّ إسرائيل يريد الإيمان المؤكّدة الّتي أخذها أنبياؤهم عليهم بالتوحيد والعمل بما أمر اللّه به والإقرار ببعثة محمّد ونبوته والبشارة بمقدمه وخلقنا الدلائل بالعقل الهادي إلى الاستدلال والمقصود من الآية بيان عتوّهم وتمرّدهم عن الوفاء بعهد اللّه والبيان متعلّق بما افتتح اللّه به السورة وهو قوله: ﴿أَوَفُوا بِٱلْمُقُودِ ﴾ ووجه الاحتجاج عليهم بذلك وإن كان أخذ الميثاق على آبائهم أنّهم عرفوا ذلك في كتبهم وسمعوا بذلك وأقرّوا بصحّته في كتابهم فالحجة لازمة لهم وعتب المخالفة يلحقهم كما يلحق آباءهم.

المؤوّر المتلام المؤيم وسُلاً حُمَّمًا جَاءَهُمْ وَسُولُا بِمَا لَا تَهْوَى أَنفُسُهُمْ ﴾ ولا يوافق مرادهم وميلهم والكلام جواب لسؤال محذوف كأنّه قيل: فماذا فعلوا بالرسل؟ فقيل: فماذا معادا أولئك الرسل بما يخالف هواهم من مشاق التكليف عصوه وعادوه وكأنّه قيل: كيف عصوهم؟ فقيل: الوقريقًا مشاق التكليف عصوه وعادوه وكأنّه قيل: كيف عصوهم؟ فقيل: الوقريقًا حَكَذَبُوا الرسل من غير أن يتعرضوا لهم بشيء آخر

من المضار ﴿وَفَرِيقًا يَقَتُلُونَ ﴾ أي: وفريقاً منهم لم يكتفوا بتكذيبهم بل قتلوا رسلهم أيضاً مثل زكريًا ويحيى. فإن قيل: لم عطف المستقبل على الماضي؟ ليدلَ على أنّ ذلك من شأنهم وعادتهم. فإن قيل: أنّ الرسول الواحد لا يمكن أن يكونوا فريقين لكن قوله: ﴿كُمَّا جَاءَهُمَ رَسُولُ ﴾ يدلّ على كثرة الرسل فصح جعلهم فريقين.

وَحَسِبُوًا أَلَّا تَكُوْنَ فِنْنَةٌ فَعَمُوا وَصَمُوا ثُمَّ تَابَ ٱللَّهُ عَلَيْهِـ ثُمَّ عَمُوا وَصَنْوا حَضِيُّوا حَضِيْرٌ فِنْهُمْ وَٱللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ۞

أي: وظن اليهود أن لا يكون فيه عقوبة وأن الله لا يعذّب والآية دالّة على أن عماهم وصممهم عن الهداية حصل مرّتين قيل: المراد بهاتين المرّتين أنّهم عموا وصمّوا في زمان زكريّا ويحيى وعيسى ثمّ تاب الله على بعضهم حيث أمّن بعضهم ثمّ عموا وصمّوا كثير منهم في زمان محمّد الله بنان أنكروا رسالته. وقيل: عموا وصمّوا حين عبدوا العجل ثمّ تابوا عنه فتاب الله عليهم ثم عموا وصمّوا كثير منهم بالتعنّت وهو طلبهم رؤية الله ونزول الملائكة.

و قال المولى أبو السعود في تفسيره<sup>(<sup>()</sup>)</sup>: المراد من المرّة الأولى حين خالف بنو إسرائيل أحكام التوراة وركبوا المحارم، وقتلوا شعيا، وحبسوا أرميا ثمّ تاب الله عليهم حين تابوا ورجعوا عما كانوا عليه من الفساد وبعد ما كانوا ببابل دهراً طويلاً تحت قهر بخت نصّر أسارى في غاية الذلّ والوهن فوجه الله ملكاً عظيماً من ملوك فارس إلى بيت المقدس ليعمّره وينجي بقايا بني إسرائيل من أسر بخت نصّر وردّهم إلى وطنهم وتراجع من تفرّق منهم الأكناف، فعمّروا بيت المقدس في ثلاثين سنة فكثروا وحسنت أحوالهم

١ يقسير أبي السعود. ج ٣. ص ٦٤.

كأحسن ما كانوا عليه ﴿ ثُمَّ عَمُوا وَمَسَتُوا ﴾ وهو إشارة إلى المرة الاخرى من مرتيهم وهو اجتراؤهم على قتل زكريًا ويحيى وقصدهم قتل عيسى ﴿ كَثِيرٌ يَنْهُمَّ وَاللَهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ فيجازيهم وفق أعمالهم.

قيل: إنّ بني إسرائيل بعد أن عموا وصمّوا في المرّة الأولى وسلّط اللّه عليهم بخت نصر فاستولى على بيت المقدس فقتل منهم أربعين ألفا ممّن يقرؤ التوراة أو أكثر وذهب بالبقيّة إلى أرضه بالذلّة إلى أن أحدثوا توبة صحيحة، ثمّ عادوا مرّة ثانية إلى الفساد وقتلوا من الأنبياء بعد رجوعهم إلى أرضهم بيت المقدس، بعث اللّه عليهم الفرس فغزاهم ملك من ملوك أوضهم بيت المقدس، بعث اللّه عليهم الفرس فغزاهم ملك من ملوك موجد فيه دما يغلي، فسألهم عن ذلك فقالوا: دم قربان لم يقبل منّا فقال: صاحب الجيش ما صدقتموني فقتل منهم الوفا ثم قال<sup>(\*)</sup>: إن لم تصدقوني ما تركت منكم أحدا، فقالوا: إنّه دم يحيى فقال: بمثل هذا ينتقم اللّه منكم ثمّ قال: يا يحيى قد علم ربّي وربّك ما أصاب قومك من أجلك فاهدأ بإذن اللّه

ومنشأ هذه الشقاوات كفرانهم نعم الله تعالى حكي أنّ دانيال لللهِ وجد خاتمه في عهد عمر بن الخطّاب وكان على فصّ خاتمه أسدان وبينهما رجل والأسدان يلحسانه وذلك أنّ بخت نصّر لمّا يتّبع الصبيان ليقتلهم فولد دانيال فألقته أمّه في غيضة<sup>(٤)</sup> رجاء أن ينجو فقبض الله أسداً يحفظه، ولبوة ترضعه وهما يلحسانه فلمّا كبر دانيال صورٌ ذلك في خاتمه كي لا ينسى نعمة الله عليه.

| ج ٤ | / | مقتليك لللالظ | ٨٠ |
|-----|---|---------------|----|
|-----|---|---------------|----|

والعاقل لابد وأن لا ينسى منعمه ويشكره دائماً، نعم من انقطع إلى الله لقاه الله. لَقَدَ كَغَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَعٌ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَبَنِي إِسْرَةٍ بِلَ ٱعْبُدُوا ٱللَّهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَىٰهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنَ أَنصَتارِ (٣) لَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ قَالُوا إِنَ ٱللَّهُ ثَلَيْنُهُ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهُ وَحِدًّ وَإِلَّهُ عَمَّا اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَى ٱللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ وَٱللَّهُ عَمُوا أَمَدَ مَا يَتُهُمُ عَدَهُ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأُوىٰهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنَ أَنصَتارِ (٣) لَقَدْ حَمَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ قَالُوا إِنَ ٱللَّهُ مَالَكُهُ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهُ وَحِدًا هُ مَا اللَّهُ وَعَا يَقُولُونَ لَيَمَ سَتَغْفِرُونَ أَنَهُ عَلَيْهُ وَمَا مِنْ إِلَهُ مَا اللَّالَةُ وَعَالَهُ اللَهُ وَعَالًا اللَهُ وَعَالَى اللَّهُ وَعَالًا إِلَى اللَهُ وَاللَهُ الْعَالِينَ اللَهُ وَعَا قَالُوا إِنَ اللَّهُ مَاللَهُ عَلَيْهُ عَالَةُ اللَّهُ وَعَا مِنْ إِلَهُ عَالَوْ إِلَى اللَهُ وَعَا عَمَا إِلَى ٱللَهُ وَيَسْتَغْفِرُونَ اللَهُ مَاللَهُ عَالَةٍ عَلَى اللَهُ وَاللَهُ مَنْ إِلَهُ لَكُمُ مَنْ إِلَهُ وَيُسُولُ إِلَى اللَهُ وَا مَنَهُ مَا عَمًا إِلَى ٱللَهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ أَنَا اللَهُ عَالَةُ عَامُولُ مِنْهُمُ عَذَابُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ وَا

لمما استقصى الكلام مع اليهود شرع هنا في الكلام مع النصارى فحكى سبحانه عن فريق منهم أنّهم قالوا: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَمَ ﴾ وهذا هو قول اليعقوبية لأنّهم يقولون إن مريم ولدت إلها، وقال الرازيّ: ولعلّ هذا المذهب أنّهم يقولون: إن اللَه تعالى حلّ في ذات عيسى واتّحد بذات عيسى. ثمّ حكى تعالى عن المسيح أنّه قال: ﴿يَنَبَخِ إِسَرَتِهِ بِلَ ٱعْبُدُوا ٱللَّهَ رَبِي وَرَبَّكُمَ ﴾ وهذا تنبيه على ما هو الحجة القاطعة على فساد قولهم حيث لم يفرق بين نفسه وبين غيره في أنّ دلائل الحدوث ظاهرة عليه وأقرّ على نفسه بالمربوبيّة.<sup>(۱)</sup> ونزلت الآية في نصارى نجران: السيّد والعاقب ومن معهما.

ثمّ قال على لسان عيسى: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِٱللَّو فَقَدٌ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّـارُ وَمَا لِلظَّلِلِعِينَ مِنْ أَنصَتَارِ ﴾ المعنى ظاهر، أي: إن شأن من يشرك شيئاً في عبوديّته وربوبيّته وما يخص به تعالى من الصفات والأفعال لن يدخل الجنّة أبدا فإنّها دار الموحّدين ومأوى المشرك النار، وما للظالمين بالإشراك من أحد ينصرهم بإنقاذهم منها: إمّا بطريق المبالغة أو بطريق

١\_ تفسير الرازي، ج ١٢. ص ٥٩.

| ۸۱ | *************************************** |  |
|----|-----------------------------------------|--|
|    |                                         |  |

الشفاعة وهو من تمام كلام عيسي.

ثم حكى ما قاله النسطورية والملكانية من النصارى فقال: ﴿ لَقَدَ حَفَرَ الَذِينَ قَالُوا إِنَ اللَهُ ثَالِثُ ثَلَنَتَتَم ﴾ أي: أحد ثلاثة آلهة والإلهية مشتركة بينهم وهم الله وعيسى ومريم. و ثَنَنتَتَم كَعربت بالإضافة ولا يجوز نصبها لأن معناه: واحد ثلاثة لأنهم قالوا إن الله وعيسى ومريم آلهة ثلاثة والذي يؤكد ذلك قوله تعالى للمسيح: ﴿ مَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَخِذُونِ وَأَتِي إِلَنهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ فَعَد ذلك قوله تعالى للمسيح: ﴿ مَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَخِذُونِ وَأَتِي إِلَنهَيْنِ مِن دُونِ على أن المراد ذلك قوله تعالى في الردّ عليهم: ﴿ وَمَا مِنْ إِلَنهُ وَلَيدُهُ وَالدليل على أن المراد ذلك قوله تعالى في الردّ عليهم: ﴿ وَمَا مِنْ إِلَهُ مَاتُه وَالدليل اللَّهُ مَاتَ المراد ذلك قوله تعالى في الردّ عليهم: المَتَ المَواد ذلك معلوم من سوق فتقدير الآية: ثالث ثلاثة آلهة. وحذف ذكر الآلهة لأن ذلك معلوم من سوق الكلام ومن مذهبهم.

قال الواحديّ: ولا يكفر من يقول: إنّ اللّه ثالث ثلاثة إذا لم يرد به ثالث ثلاثة آلهة فإنّه ما من شيئين إلّا واللّه ثالثهما بالعلم لقوله<sup>(\*)</sup>: فرمّا يَحْشُوتُ مِن تَجْوَى ثَلَثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِمُهُمْ <sup>(\*)</sup> والمتكلّمون حكوا عن النصارى أنّهم يقولون: جوهر واحد ثلاثة أقانيم أب وابن وروح القدس وهذه الثلاثة إله واحد كما أنّ الشمس اسم يتناول القرص والشعاع والحرارة، وعنوا بالأب: الذات وبالابن: الكلمة وبالروح: الحياة، وأثبتوا الذات والكلمة والحياة وقالوا: إنّ الكلمة الَّتي هي كلام اللّه اختلطت بجسد عيسى اختلاط الماء بالخمر والماء باللّبن وزعموا أنّ الأب إله والابن إله والروح إله والكل إله واحد، وهذا الكلام معلوم البطلان ببديهة العقل فإن الثلاثة لا يكون واحداً

- ا\_ سورة المائده: ١١٦.
- ٦- تفسير الرازي، ج ١٢، ص ٥٩.

٣- سورة المجادلة: ٧.

| ج ٤ | / | معتنية الملالك | ۸ | ۲ |
|-----|---|----------------|---|---|
|-----|---|----------------|---|---|

والواحد لا يكون ثلاثة، ولم يسمع كلام أظهر بطلاناً من هذه المقالة. فوَمَكا مِنْ إِلَنَهِ إِلَا بَلَنَهُ وَحِدٌ ﴾ قيل: إنّ من زائدة ولكنّ الصحيح أنّها تفيد الاستغراق أي: والحال ليس في الوجود ذات مستحق للألوهيّة والعبادة من هذه الحقيقة إلّا فرد واحد متعالي عن قبول الشركة فوكان لَمّ يَنتَهُوا عَمَا من هذه الحقيقة إلّا فرد واحد متعالي عن قبول الشركة فوكان لَمّ يَنتَهُوا عَمَا من هذا القول والدين في يَمَتُونُوا ﴾ اللّام لام القسم أي: والله ليمستنّهم هذا القول والدين في يَمَتُونُوا ﴾ اللّام لام القسم أي: والله ليمستنّهم ووضع الموصول موضع الضمير لتكرير الشهادة عليهم بالكفر و"من" في فوضع الموصول موضع الضمير لتكرير الشهادة عليهم بالكفر و"من" في أمر بصورة الاستفهام والاستفهام لإنكار الواقع واستبعاده لا لإنكار الوقوع، ويعجيب من بقائهم وإصرارهم على هذه الكلمة الشنيعة، أي: أيصرون فلا يتوبون والحال أنه تعالى يبالغ في المغفرة يغفر لهم عند استغفارهم؟

مَّا الْمَسِيحُ أَبْنُ مَرْيَحَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْسِهِ ٱلرُّسُلُ وَأَمَّهُ، مِدِيفَةٌ حَانًا يَأْحَكُلَانِ ٱلطَّعَكَامُ ٱنظُر حَيْفَ نُبَيْنُ لَهُمُ ٱلَاَيَنِتِ شَمَر ٱنظُر أَنَ يُوْفَكُونَ ۞ قُلْ آتَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَحَمُ ضَرًا وَلَا نَفْعا وَٱللَّهُ هُوَ ٱلسَمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞ قُلْ بَتَأَهْلَ ٱلْحِتَٰبِ لَا تَعْدَلُوا فِي دِينِحُمْ غَيْرَ ٱلْحَقِ وَلَا تَنْبِعُوَا أَهْوَاءَ قَوْمِ قَدْ صَالًا لِ

لمّا ذكر سبحانه في الآية السابقة مقالات النصارى عقّبه بالردّ عليهم والحجاج لهم فقال: ليس المسيح إلّا رسول من جنس الّذين مضوا قبله جاء بآيات الله كما أتوا بأمثالها فإن كان الله أبرأ الأكمه والأبرص وأحيا الموتى على يده فقد أحيا الخشب وجعلها حيّة تسعى وفلق البحر على يد موسى، وإن كان خلقه من غير أب وذكر فقد خلق آدم من غير أب وأمّ فمن ادّعى له بالإلهيّة فهو كمن ادّعى لهم الإلهيّة لتساويهم في المنزلة.

..... ۸۳

﴿وَأَمُّهُ مِعْدِيفَةٌ ﴾ لأنَّها صدَّقت بآيات ربُّها وبكلُّ ما أخبر عنه ولدها بدلالة قوله تعالى: ﴿وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَنْتِ رَبِّهَا ﴾'' وقال سبحانه: ﴿فَأَرْسَلْنَآ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا﴾('' فلمًا كلِّمها جبرئيل وصدقته وقع عليها اسم الصدّيقة والحاصل ما أمّه إلّا كسائر النساء اللّاتي يلازمن الصدق في الأقوال والأفعال مع الخالق والخلق ﴿ كَانَا يَأْكُلَانِ ٱلطَّعَــَامَ ﴾ أي: هما يعيشان بالغذاء كما يعيش سائر الناس، فكيف يكون إلهاً من لا يقيمه إلَّا أكل الطعام. عن ابن عبّاس. وقيل: المراد كناية عن قضاء الحاجة لأنَّ من أكل الطعام لابدً له من الحدث، فذكر الأكل وأراد لازمه ﴿أَنظَرْ حَتَّيْفَ نُبَيِّكُ لَهُمُ ٱلأَيَنَتِ ﴾ الباهرة المنادية ببطلان ما تقولوا ﴿ شُمَّ ٱنْظُمْرِ أَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴾ كيف يصرفون عن استماعها؟ والإفك: الكذب وأصله الصرف والقلب، والكذب قلب الصدق و«ثمّ» لإظهار ترتيب ما بين العجبين في التفاوت لإتياننا الآيات أمر بديع في بابه وإعراضهم عنها أعجب ﴿ قُلَّ ﴾ يا محمّد إلزاماً لهم ومن سلك مسلكهم من اتَّخاذ غير الله إلها: ﴿ أَنْعَبُّدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ أي: متجاوزين إيَّاه إلى ﴿مَا لَا يَتَّمَلِكُ لَحَكُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا ﴾ يعنى عيسى وهو وإن ملك ذلك لكن لا يملكه من ذاته بل بتمليك الله، ولا يملك عيسى مثل ما يضرّ الله به من البلايا والمصائب وما ينفع به من الصحّة والسعة.

> ا- سورة التحريم: ١٢. ٢- سورة مريم: ١٧.

| اج ٤ | معتبيل للنكظ |  | ١٤ |
|------|--------------|--|----|
|------|--------------|--|----|

وإنّما قال: «ما» مع أن أصله أن يطلق على غير العاقل، نظراً إلى ما هو عليه في ذاته فإنّه في أول أحواله لا يوصف بعقل ولا بشيء من الفضائل فكيف يكون مثل هذا إلها؟ فإن مذهب النصارى أن اليهود صلبوه ومزّقوا أضلاعه بزعمهم ولما عطش وطلب الماء صبّوا الخلّ في منخريه ومن كان في الضعف هكذا كيف يكون إلها؟ وإله العالم يجب أن يكون غنياً عن كلّ ما سواه ويكون كلّ ما سواه محتاجا إليه فلو كان عيسى كذلك لامتنع كونه مشغولا بعبادة الله لأن الإله لا يعبد شيئاً، ولما عرف بالتواتر كونه مواظبا على واليهود كانوا يعادونه ويقصدونه بالسوء فما قدر علي الإضرار بهم والأنصار وأصحابه يحبّونه فما قدر على إيصال نفع من منافع الدنيا إليهم، فالعاجز عن وأصحابه يحبّونه فما قدر على إيصال نفع من منافع الدنيا إليهم، فالعاجز عن وهذا هو عين الدليل ألذي حكاه الله عن إبراهيم حيث قال: لأبيه: فرام ما كان يكون علي أنه أنه أنه أنه إله أن يكون إلها؟ فكان عيسى عبداً كسائر وأصحابه يحبّونه فما قدر على إيصال نفع من منافع الدنيا إليهم، فالعاجز عن وهذا هو عين الدليل ألذي حكاه الله عن إبراهيم حيث قال: لأبيه: فرام

﴿وَائَدُهُ هُوَ السَّحِيمُ الْمَلِيمُ ﴾ والمراد منه التهديد أي: سميع بكفرهم عليم بضمائرهم ﴿قُلْ يَتَأَهَلَ الْحِتَنِ لَا تَعَمَّلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِ ﴾ أي: غلوا باطلاً فترفَعوا عيسى إلى أن تدعوا له الألوهيّة! كما ادّعته النصارى، أو تضعوه فتزعموا أنّه لغير رشده وتنسبوه إلى الكذب والزنى! كما زعمته اليهود وقوله: فيَّيَرُ الْحَقِ ﴾ صفة المصدر أي: غلوا غير الحق ﴿وَلَا تَنَبَّعُوَا أَهْوَاءَ قَوْمِ قَد ضَكُوا مِن قَبْلُ وَأَضَكُوا حَكِنِيرًا وَضَكُوا غير الحق ﴿وَلَا تَنَبَعُوا أَهُواءَ هَوَم قَد المذاهب التي تدعو إليها الشهوة دون الحق ولا يستعمل الهوى إلّا في السَرَ لا يقال: فلان يهوي الخير إنّما يقال: يريد الخير، وسمّي الهوى هوى لأنّه يهوي

ال سورة مريم: ٤٢.

| بصاحبه إلى النار قال ابن عبّاس كلُّ هوى ضلالة وعنى سبحانه بقوله''؛                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿قَوْمِ قَـدَ ضَــَـلُواْ مِن قَبَـلُ ﴾ رؤساء الضلالة من فريقي اليهود والنصارى.       |
| والآية خطاب للّذين كانوا في عصر النبيَّ ﷺ فيهووا أن يتّبعوا أسلافهم فيما              |
| ابتدعوه بأهوائهم وأن يقلّدوهم فيما هووا، والاتّباع هو سلوك الثاني طريقة               |
| الأوّل على وجه الاقتداء به ﴿وَأَضَــَلُوا حَـحَيْيَرًا ﴾ يعني به هؤلاء الَّذين ضلُّوا |
| عن الحقِّ وغلوا في دينهم، أضلُوا كثيراً من أتباعهم ﴿وَضَـَلُوا عَن سَوَآءِ            |
| السَّكِيلِ ﴾ وهو سبيل الإسلام بعد مبعثه ﷺ لمَّا كذَّبوه وحُسدوه وبقوا على             |
| ضلالتهم جاحدين بنبوته، وبقوا على زعمهم الفاسد في اعتقاد الألوهيّة في                  |
| حقَّ عيسى حيث نظروا بعقلهم الفاسد في أمره فوجدوه مولوداً من أمَّ بلا أب               |
| فحكم عقلهم أن لا يكون مولود بلا أب فينبغي أن يكون هو أبن الله،                        |
| واستدلُّوا على ذلك أيضاً بأنَّه يخلق من الطين كهيئة الطير، ويبرئ الأكمه               |
| والأبرص ويحيي الموتى، ويخبر عمّا يأكلون في بيوتهم وما يدخرون وهذه                     |
| الأمور من صفات الله ولو لم يكن المسيح ابن الله لما أمكنه وإنَّما أمكنه لأن            |
| الولد سر أبيه وبسبب هذه الاستحسانات والتخيّلات ضلّوا وأضلّوا وما عرفوا                |
| أن الإنسان الكامل الّذي حمل أمانة الحقّ من بين سائر الخلق وعمل بمقتضى                 |
| كماله وخصَّه الله بالخلافة، وقوَّمه بأحسن التقويم في قبول هذا الكمال صار              |
| قابلاً لأن يصدر منه أمور تدلَّ على خلافته وخارقه عنَّ عادات البشر بإذن الله           |
| تعالى وأمره فصورة الفعل تظهر منه لكنَ الفاعل هو الله ومنشأ الصفة حضرة                 |
| الإلهيَّة لا عيسى ولا موسى وهذا كما أنَّ لكرة البلُّور المخروط أستعداداً في           |
| قبول فيض الشمس إذا كانت في محاذاتها فيقبل الفيض ويحرق المحلوج                         |
| المحاذي لها بذلك الفيض فيصدر الفعل المحرق من الكرة بحسب الظاهر                        |

١- تفسير مجمع البيان للشيخ الطبرسي، ج ٣، ص ٣٩٥.

ومنشأ الصفة المحرقيّة حضرة الشمس حقيقة فصار للكرة بحسن الاستعداد المجعول فيه قابليّة لفيض الشمس وما حلّت الشمس في كرة البلّور والشمس شمس والبلّور بلّور وكذلك حال الأنبياء في المعجزات.

لَعِنَ ٱلَّذِينَ حَفَرُوا مِنْ بَخِتَ إِسْرَةِ بِلَ عَلَى لِسَكَانِ دَاؤُدَ وَعِيسَ ٱبَّنِ مَرْتِحَمَّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَحَكَانُوا يَعْتَدُونَ ۞ حَانُوا لَا يَتَنَاهُونَ عَن مُّنحَرٍ فَعَلُوهُ لَبِنْسَ مَا حَكَانُوا يَفْعَلُونَ ۞ تَتَرَىٰ حَيْثِيرًا مِنْهُمْ يَتَوَلَوْتَ ٱلَّذِينَ حَكَفُرُوا لَبِنْسَ مَا قَذَمَتْ لَهُمْ أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ۞

أخبر سبحانه عمّا جرى على أسلافهم فقال: ﴿ لَعِنَ ٱلَّذِينَ صَعَرُوا ﴾ قال أكثر المفسّرين: المراد من الملعونين<sup>(۱)</sup>: أصحاب السبت وأصحاب المائدة وهو أنّ قوم داود وهم أهل أيلة لما اعتدوا في السبت بأخذ الحيتان، قال داود: اللّهم العنهم واجعلهم آية. فمسخوا قردة. وأمّا أصحاب المائدة فإنّهم لما أكلوا من المائدة ولم يؤمنوا قال عيسى: اللّهمَ العنهم كما لعنت أصحاب السبت. فأصبحوا خنازير وكانوا خمسة آلاف رجل ما فيهم امرأة ولا صبيّ. وقال ابن عبّاس: المراد في الزبور وفي الإنجيل، فيكون المراد أنّ اللّه لعن في الزبور من يكفر من بني إسرائيل وفي الإنجيل كذلك فلذلك قيل: على لسان داود وعيسى. وثالث الأقوال أن يكون المعنى أنّ داود وعيسى علما أنّ محمّداً نبيّ مبعوث ولعنا من يكفر به، عن الزجاج. قال الطبرسيّ: والقول الأوّل أصح.

﴿ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى اللُّعن المتقدَم ذكره ﴿ بِمَا عَصَوا وَكَانُوا

١\_ تغسير الرازي، ج ١٢، ص ٦٣.

۸۷ ...

يَعْـتَدُونَ ﴾ بسبب عصيانهم واعتدانهم حدود الله ﴿ كَانُوا لَا يَـتَنَاهَوْنَ عَن مُمْنِكَرٍ فَعَلُوهُ ﴾ استيناف أي: لا ينهى بعضهم بعضا عن قبيح يعملونه واصطلحوا على الكف عن نهي المنكر ﴿لِبَنْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ اللَّام لام القسم تعجيب من سوء فعلهم مؤكَّدا بالقسم. قال ابن عبَّاس: كان بنو إسرائيل ثلاث فرق، فرقة اعتدوا في السبت وفرقة نهوهم ولكن لم يدعوا مجالستهم ولا مؤاكلتهم وفرقة ارتحلوا عنهم لممّا رأوهم يعتدون.(`` وبقيت الفرقتان المعتدية والناهية المخالطة فلعنوا جميعاً، ولذلك قال رسول الله يشيخ: «لتأمرون بالمعروف ولتنهون عن المنكر ولتأخذن على السفيه ولتأطرنه على الحق اطراء أو ليضربنَ الله قلوب بعضكم على بعض ويلعنكم كما لعنهم».<sup>(٢)</sup> وإنَّما سمَّى القبيح منكراً لأنَّه ينكره العقل من حيث إنَّ العقل يقبل الحسن ويعترف به ولا يأباه وينكر القبيح ويأباه. وقيل: المراد بالمنكر هنا صيدهم السمك يوم السبت وقيل: أخذهم الرشي في الأحكام أو أكلهم الرباء.

﴿ تَحَرَّىٰ كَثِيرًا مِّنْهُـدَ ﴾ أي: من اليهود ﴿ يَتَوَلَّوْتَ ٱلَّذِينَ كَغَرُوا ﴾ يريد كفَّار مكَّة، عنى بذلك كعب بن الأشرف وأصحابه حين استجاشوا المشركين على رسول الله الشي، قال أبو جعفر الباقر الله: «يتولون الملوك الجبّارين ويزيّنون لهم أهواءهم ليصيبوا من دنياهم».

﴿ لِبِثْسَ مَا قَدَمَتْ لَهُمْ أَنْفُسُهُمْ ﴾ أي: بنس ما قدّمت أنفسهم لهم من العمل لمعاده في الآخرة ﴿أَن سَخِطَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴾ هو المخصوص بالذمّ بتقديم المضاف أي: موجب سخط الله والخلود في العذاب لأنَّ نفس السخط المضاف إلى الله لا يقال له أنَّه المخصوص بالذَّم

۱\_ تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٣٩٧.

٢- تفسير مجمع البيان للطبرسي، ج ٣، ص ٣٩٦؛ وكنز العمال ،ج ٣،ص ٦٧.

إنّما المخصوص بالذم هو الأسباب الموجبة له قال أبو عبّاس ومجاهد والحسن: إنّ هذه الآية في المنافقين من اليهود.<sup>(۱)</sup> والضمير في قوله: ﴿ تَحَرَىٰ كَثِيرًا مِنْهُمْ ﴾ عائد إليهم، وبؤكّده ما بعد هذه الآية. وَلَوَ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِإللَّهِ وَالنَّبِي وَمَآ أُنزِكَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَاةَ وَلَنكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَنسِقُونَ <sup>(1)</sup>

أي: لو كانوا أي: الذين يتولون المشركين يصدقون بالله والنبي محمدتات وهم أنزل إليه من القرآن ويعتقدون ذلك على الحقيقة كما يظهرونه فؤمًا أتَخَذُوهُم كه يعني: الكافرين أولياء، عن ابن عبّاس والحسن ومجاهد. وقيل: المراد بالنبيّ موسى وبمعنى أنزل إليه التوراة فيكون المراد بهم اليهود الذين جاهروا بالعداوة لرسول الله والتولّي للمشركين ويكون معنى الموالاة: النصر والمعاونة على معاداة محمد أو الموالاة المصادفة والتحبّب على الحقيقة وتحريم ذلك مصرّح في شريعة ذلك النبيّ وفي والتحبّب على الحقيقة وتحريم ذلك مصرّح في شريعة ذلك النبيّ وفي الكتاب المنزل إليه فؤوَلَكِنَ حَكْثِرًا يمنهُم فَنسِقُونَ به خارجون عن الدين والإيمان بالله ونبيّهم وكتابهم فاتخاذ الكفار وأعداء الله أولياء من أعظم المعاصي والمنكرات وموجب لسخط الله كما أن المداهنة مع أهل الفسوق كذلك ومن موجبات لعنة الله، كما لعن اليهود على لسان داود في الحديث: المعاصي والمنكرات وموجب لسخط الله كما أن المداهنة مع أهل الفسوق بعد ويو من موجبات لعنة الله، كما لعن اليهود على لسان داود في الحديث:

لَتَجِدَنَّ أَشَدَ ٱلنَّاسِ عَدَوَةُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلْيَهُودَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُواً وَلَتَجِدَنَ أَقْرَبَهُم مَوَدَّةُ لِلَذِينَ ءَامَنُوا ٱلَذِينِ قَالُوَا إِنَّا نَصَحَدَكُ

١\_الثبيان، ج ١٣، ص ٦١٢، وانظر: تغسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٣٩٧.

| ۲£ | 1        | ينوكة      |
|----|----------|------------|
| ~~ | <u> </u> | <b>MMM</b> |

ذَالِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ فِتِيبِسِينَ وَرُهْبَانَا وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَحْكِرُونَ ﴾ وَإِذَا سَمِعُوا مَآ أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى آغَيْنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَقُوا مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَآ ءَامَنَا فَأَكْنَبْنَكَ مَعَ الشَّهِدِينَ ﴾ وَمَا لَنَا لَا نُوْمِنُ إِلَنَهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ الْحَقِ وَنَطْمَعُ أَن يُدْخِلَنَا رَبُنَا مَعَ القَوْمِ الصَّلِحِينَ ﴾

شرح سبحانه معاداة اليهود للمسلمين فقال: ﴿ لَتَجِدَنَّ ﴾ الآية، فوصف اليهود والمشركين بأنَّهم أشد الناس عداوة للمؤمنين، لأن اليهود ظاهروا المشركين على المؤمنين، مع أن المؤمنين يؤمنون بنبوة موسى والتوراة التي أتى بها، فكان ينبغي أن يكونوا بمن وافقهم في الإيمان بنبيتهم وكتابهم أقرب، وإنَّما فعلوا ذلك حسداً للنبي الشي وعن النبي الشي أنَّه قال: «ما خلا يهوديّان بمسلم إلا هما بقتله».<sup>(1)</sup>

ثمّ ذكر سبحانه أنّ النصاري ألين عريكة من اليهود، وأقرب إلى المسلمين.

قال ابن عبّاس وسعيد بن جبير وعطاء والسدي<sup>(٣)</sup>: (المراد من الآية النجاشي وقومه الّذين قدموا من الحبشة على الرسول وآمنوا به فقط، ولم يرد جميع النصارى مع ظهور عداوتهم للمسلمين). وقال آخرون: السبب أن مذهب اليهود يوجب عليهم إيصال الشرّ إلى من يخالفهم في دينهم بأي: طريق كان؛ فإن قدروا على القتل فذاك، وإلّا فبغصب المال أو بالسرقة أو بنوع من المكر والكيد، وأمّا النصارى فليس مذهبهم ذاك، بل الإيذاء عندهم حرام، فهذا وجه التفاوت<sup>(٤)</sup>، واللّام في قوله: ﴿لَتَجِدَنَّ﴾ لام القسم، والتقدير:

۸٩.

| ٤ | 7 | 1 | UN | مُعَتَّلْهُمْ |
|---|---|---|----|---------------|
|   |   |   |    |               |

قسماً بالله إنّك تجد اليهود والمشركين أشدَ الناس عداوة معك والمؤمنين، فلا تبال لكيدهم ومكرهم. ﴿وَلَتَجِدَتَ أَقَرَبَهُم مَوَدَّةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا الَّذِينَ قَالُوَّا إِنَّا نَصَكرَىٰ ﴾ المراد من النصارى: النجاشيّ ملك الحبشة والَذين جاءوا مع جعفر بن أبي طالب كما قاله ابن عبّاس وجماعة وقال البغويّ<sup>(۱)</sup>: لم يرد به جميع النصارى، لأنّهم في عداوتهم للمسلمين كاليهود في قتلهم المسلمين، وأسرهم، وتخريب بلادهم، وهدم مساجدهم \_لا قوة ولا كرامة لهم \_ بل الآية نزلت في طبقة مخصوصة ممّن أسلم منهم، وكان النجاشيّ نصرانياً قبل ظهور الإسلام، ثمّ أسلم هو وأصحابه قبل الفتح، ومات قبله أيضا.

قال أهل التفسير: استمرّت قريش أن يفتنوا المؤمنين عن دينهم، فوثبت كلَّ قبيلة على من فيها من المسلمين، يؤذونهم ويعذّبونهم، فافتتن من افتتن<sup>(٢)</sup>: وعصم الله منهم من عصم، ومنع الله رسوله بعمّه أبي طالب، فلمّا رأى رسول الله ما حلَّ بأصحابه، ولم يقدر على منعهم، ولم يؤمر بعد بالجهاد، أمرهم بالخروج إلى أرض الحبشة، وقال: «إنّ بها ملكاً صالحاً لا يظلم ولا يظلم عنده أحد، فاخرجوا إليه حتى يجعل الله للمسلمين فرجاً»، فخرج إليها سراً أحد عشر رجلاً ، وأربع نسوة، فخرجوا إلى البحر، وأخذوا سفينة إلى أرض الحبشة بنصف دينار، وذلك في رجب في السنة الخامسة من مبعث رسول الله، وهذه هي الهجرة الأولى.

ثمَّ خرج جعفر بن أبي طالب، وتتابع المسلمون إليها، فكان جميع من هاجر إلى الحبشة من المسلمين اثنين وثمانين رجلاً سوى النساء والصبيان، فلمّا علمت قريش بذلك وجّهوا عمرو بن العاص وصاحبه بالهدايا إلى

> ١ـ تفسير البغوي، ج ٢، ص ٥٦. وانظر: تفسير الثعلبي، ج ٤. ص٩٧. ٢ـ مجمع البيان للشيخ الطبرسي، ج ٣. ص ٤٠٠؛ وبحار الأنوار، ج ١٨. ص ٤١٢.

النجاشيّ وبطارقته<sup>(۱)</sup> ليردّوهم إليهم، فعصمهم الله، فلمّا انصرفا خائبين، وأقام المسلمون هناك بخير دار وحسن جوار، إلى أن هاجر رسول اللّه وعلا أمره وذلك في سنة ستّ من الهجرة. كتب رسول اللّهﷺ إلى النجاشيّ على يد عمرو بن أميّة الضمريّ ليزوّج النبيّ أمّ حبيبة<sup>(۱)</sup> بنت أبي سفيان، وكانت قد هاجرت إليه مع زوجها فمات زوجها، فأرسل النجاشيّ إلى أمّ حبيبة جارية يقال لها نزهة تخبرها بخطبة رسول اللَهﷺ إيّاها، وأمرها أن توكّل من

يزوّجها، فوكَلت خالد بن سعيد بن العاص، فأنكحها على صداق أربعمائة دينار، وكان الخاطب لرسول الله النجاشيّ، ثمّ أمر الملك نساءه أن يبعثن إلى أمّ حبيبة بما عندهنّ من عود وعنبر، وكانﷺ يراه عليها وعندها فلا ينكر.

قالت أمّ حبيبة: فخرجنا في سفينتين، وبعث معنا النجاشيّ الملّاحين، فلمّا خرجنا من البحر ووردنا المدينة ورسول الله بخيبر وخرج من خرج إليه وأقمت بالمدينة حتّى قدم النبيّ فدخلت عليه، فكان يَشْخُلُ يسألني عن النجاشيّ فشرحت له القصّة، فأنزل الله<sup>(٣)</sup>: (عَسَى اللَّهُ أَن يَجْعَلَ يَبْنَكُرُ وَبَيْنَ الَلَيْنَ عَادَيْتُم مِنْهُم مَوَدَّةً فَ<sup>(٤)</sup> ولمّا جاء أبا سفيان تزويج أمّ حبيبة برسول الله، قيل: ذاك الفحل لا يقرع أنفه،<sup>(٥)</sup> ثمّ قال تَنْشَكْنُ : **الا أدري أبغتح خيبر أسرّ أمّ بقدوم جعفر؟**٣.

و بعث النجاشيّ بعد قدوم جعفر إلى رسول الله ابنه أزهر في ستّين رجلاً من الحبشة، وكتب إليه: يا رسول الله أشهد أنّك رسول الله صادقاً مصدّقاً وقد بايعتك وبايعت ابن عمّك وأسلمت لله ربّ العالمين، وقد بعثت

| اج ٤ | الملاقط / | ۲.<br>۲ | ۲ |
|------|-----------|---------|---|
|------|-----------|---------|---|

ابني أزهر، وإن شئت أن آتيك بنفسي فعلت، والسلام عليك يا رسول الله، فركبوا سفينة في أثر جعفر وأصحابه، فلمّا بلغوا أواسط البحر غرقوا، وكان جعفر يوم وصل المدينة وصل في سبعين رجلاً ، عليهم ثياب الصوف منهم اثنان وستَون من الحبشة وثمانية من أهل الشام، منهم بحيرا الراهب فقرأ عليهم رسول الله سورة: (يس) إلى آخرها، فبكوا حين سمعوا القرآن فآمنوا وقالوا: ما أشبه هذا بما كان نزل على عيسى! فأنزل الله هذه الآية: فووَلَتَجِدَتَ أَقْرَبَهُم مَوَدَّةً لِلَّذِينَ مَامَنُوا الَذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَكَرَىٰ في فالمراد وفد النجاشيّ الذين قدموا مع جعفر وهم السبعون، وكانوا أصحاب الصوامع.<sup>(1)</sup>

فَذَلِكَ كَانَ أَنِ كُونَهُم أقرب مودَّة للمؤمنين فَرِيَّانَ مِنْهُمَ كَانِ ان سِبب أن منهم فَرقِتِيسِين كَا وهم علماء النصارى وعبّادهم والقسّيس: صيغة مبالغة من تقسّس الشيء إذا تتبّعه وطلبه باللَيل، سمّوا به لمبالغتهم في تتبّع العلم والقس في اللغة: نشر الحديث والنميمة قاله الراغب، وقال قطرب: وأدخلوا فيه ما ليس فيه، وبقي من علمائهم واحد على الحقّ والدين، وكان اسمه قسيساً فمن كان على مذهبه ودينه فهو قسيس.<sup>(٢)</sup> ورهبان: جمع راهب، كراكب وركبان، والرهبانيَّة مصدر وأصله من الرّهبة والمخافة، قال جرير:

و قيل: الرهبان يطلق على الواحد والجمع: لو عاينت رهبان دير في القلل لا نحدر الرهبان يمشي ونزل

و الترهّب التعبّد مع الرّهبة في صومعة، والتنكير لإفادة الكثرة، ولابدً

۱\_ جمع الصومعة: جبل أو مكان يسكنه الراهب. ۲\_ تفسير مجمع البيان, ج۳, ص ٤٠٢.

| ٩٣ | • |  |
|----|---|--|
|    |   |  |

من اعتبارها في القسّيسين، إذ هي التي تدلُّ على مودّة جنس النصاري للمؤمنين، فإنَّ اتَّصاف أفراد كثيرة بالخصلة المعيَّنة مظنَّة الجنسيَّة، وإلَّا فمن اليهود أيضاً قوم مهتدون، ألا ترى إلى عبد الله بن سلام (`` وأحزابه قال تعالى: ﴿ مِّن أَهْلِ ٱلْكِتَنِي أُمَنَّةُ فَأَبِيمَةٌ يَتَلُونَ ءَابَنتِ ٱللَّهِ ءَانَآة ٱلَّتِلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴾ (') لكنَّهم لما لم يكونوا في الكثرة كالَّذين في النِّصاري لم يتعدّ حكمهم إلى جنس اليهود. قوله: ﴿وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَصْحِبُرُونَ ﴾ عطف على قوله: ﴿ إِنَّ مِنْهُمُ ﴾ أي: وبأنَّهم لا يستكبرون عن قبول الحق إذا عرفوه، ويتواضعون ولا يتكبّرون كاليهود ﴿وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ ﴾ عطف على لا يستكبرون أي: ذلك بسبب أنَّهم لا يستكبرون، وبسبب أنّ أعينهم تفيض من الدّمع ممّا عرفوا عند سماع القرآن، والضمير في سمعوا راجع إلى الَّذين أمنوا منهم، والمراد من ﴿مَا أَنْزِلَ ﴾ القرآن، ومن «الرسول» محمّدﷺ . قال ابن عبّاس: (بريد النجاشي وأصحابه، وذلك لأن جعفر الطيّار قرأ عليهم سورة مريم فأخذ النّجاشيّ تبنة من الأرض، وقال: و الله، ما زاد على ما قال الله في الإنجيل مثل هذا، وما زالوا يبكون حتَّى فرغ جعفر من القراءة)، وقوله: ﴿ تَرَى آغَيُنَهُمْ تَفِيضُ مِرَبَ ٱلدَّمْعِ ﴾ (\* أي: تملأ بالدّمع، فاستعير له الفيض الّذي هو الانصباب من الامتلاء مبالغة، و«من» الأولى لابتداء الغاية، والتَّقدير أنَّ فيض الدَّمع إنَّما ابتداؤه من معرفة الحقَّ وبسببه، و ﴿ مِنَ ﴾ النَّانية لبيان الموصوف من قوله: ﴿ مِمَّا عَرَفُوا ﴾ ﴿يَقُولُونَ رَبَّنَآ

ا-هو عبد الله بن سلام بن حارث من أولاد يوسف النبي للجلا. حليف الخزرج. كان يهودياً عزيزاً في قومه فاسلم، واستدعي رسول الله أن يسأل قومه عن مكانته عندهم فسألهم واعترقوا بأنه عزيزهم ورئيسهم، فلما خرج عليهم من موقفه الستورعن أبصارهم وأظهر الإسلام قالوا: هو ذليلنا! مات سنة ثلاث وأربعين باتفاق أهل التاريخ على مافي الإصابة، ج٢. ص ٣١٣. ٢- سورة آل عمران: ١١٣. ءَامَنًا ﴾ كأنَّه قيل: ماذا يقولون عند سماع القرآن؟

فقيل: يقولون: ربّنا آمنًا بهذا القرآن الذي معنا، وشهدنا بأنّه حق فَاكَنْبَنَتَ مَعَ ٱلشَّنِهِدِينَ فَه ومن جملة الذين شهدوا بأنّه حق، وآمنوا به. يريد أمّة محمدتين لقوله: فو وَكَذَلِكَ جَمَلَتَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَآة عَلَ ألنّاس في<sup>(۱)</sup> والمراد من الشاهدين بالتوحيد مع كلّ نبي، فاكتبنا معهم في أم النّاس في<sup>(۱)</sup> والمراد من الشاهدين بالتوحيد مع كلّ نبي، فاكتبنا معهم في أم وهذا جواب لمن قال لهم من قومهم تعنيفاً لهم: لم آمنتم؟ عن الزّجاج وقيل: إنّهم قدروا في أنفسهم، كان سائلاً سألهم عنه، فأجابوه بذلك فووَمَا جَآءَنَا يرَنَ المَحَقِقُ عَلَيْ المراد: القرآن والإسلام، ووصفه بالمجيء مجاز، كما يقال: نزل، وإنّما نزل به الملك، وكذلك جاء به الملك، فوتَظْمَعُ في أي: والحال نرجو ونؤمل فوأن يُدْخِلُنَا رَبُنًا في في الجنّة لإيماننا بالحق، وحذف لدلالة الكلام عليه في مَ ألفَوْر المَنْلِحِينَ في المؤمنين.

فَأَثْنَبَهُمُ اللَّهُ بِمَا قَالُواْ جَنَّىتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَ رُخَلِدِيَ فِيهَأْ وَذَلِكَ جَزَآهُ المُحسِنِينَ ۞ وَالَذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِتَابَنِيْنَآ أُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ الْجَجَبِيرِ ۞

أي: جازاهم وأعطاهم بسبب ما قالوا عن اعتقادهم، لأنّ القول المجرّد عن الاعتقاد والتّوحيد غير نافع، ويدلَ على هذا المعنى قوله: ﴿مِمَّا عَهَوُهُ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾<sup>(٢)</sup> فئبت أنّه ليس مجرّد القول، وقال ابن عبّاس: المراد بما قالوا: أي: ما سألوا معنى قولهم: ﴿فَاكَنْبَنَكَا مَعَ ٱلشَّنِهِدِينَ ﴾<sup>(٣)</sup> وذلك عن عقيدة ومعرفة ثابتة ﴿جَنَّنَتِ ﴾ أي: بساتين ﴿جَمَرِى مِن تَحَيِّهَا ٱلْأَنْهَدَرُ﴾ أي: من تحت

- ا\_سورة بقرة: ١٤٣.
- ٢\_ سورة المائدة: ٨٣.
- ٣\_ تغسير الرازي. ج ١٢، ص ٦٩.

| <br><b>XIII</b> | 62 |
|-----------------|----|
|                 | X  |

أشجارها الأنهار ومن مساكنها وغرفها الأنهار الأربعة: الماء والعسل والخمر واللبن فرخَلِدِينَ فِيهاً وَذَلِكَ جَزَآهُ ٱلْمُتَحْسِنِينَ وذلك الجزاء للّذين أحسنوا النَظر والعمل، واعتادوا الإحسان في الأمور فو وَالَذِينَ كَفَرُوا وَحَدَّئُوا بِتَابَيْتِنَا ﴾ فماتوا على ذلك، وعطف التكذيب على الكفر مع أنه ضرب من الكفر لما أن القصد بيان حال المكذّبين فواُوَلَتَيْكَ أَمَحَنَتُ لَبْقَحِيمِ ﴾ أهل النار الشديدة الوقود، فقوله: فواُوَلَتَيكَ أَمَحَنَتُ لَبْقَحِيمِ ﴾ ليس خالياً عن إفادة الحصر والمصاحب للشيء هو الملازم له، ويمكن تخصيص هذا الدّوام والملازمة بالكفار. و لعل من أقوى الدلائل على أن الخلود لا تحصل للمؤمن الفاسق. يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا لَا تُحَرَّمُوا طَيْبَنَتِ مَا أَحَلَ ٱللهُ حَكْمَ وَلَا تَعَد تَدُواً إِلَى المُلازمة المُواد. و أنه فرائين المؤلوم الملازم له، ويمكن تخصيص هذا الدّوام والملازمة بالكفار. و لعل من أقوى الدلائل على أن الخلود لا تحصل للمؤمن الفاسق. يَتَأَيُّها ٱلَذِينَ عَامَنُوا لَا تُحَرَّمُوا طَيْبَنَتِ مَا آحَلَ ٱللهُ حَكُم وَلَا تَعْدَواً إِلَى اللهُ الله الله لائة لكم ولما أن المائية مو الملازم له، ويمكن تخصيص هذا الدّوام الملازمة بالكفار. و لعل من أقوى الدلائل على أن الخلود لا تحصل للمؤمن الفاسق. يُلاي يُحَيُبُ ٱللَذِينَ عَامَنُوا لا تُحَرَّمُوا طَيْبَنَتِ مَا أَحَلَ أَلَهُ لَكُمْ وَلَا يَعْدَوا إِلَى أُلُولَ الله الله والملازمة الله من الفاسق. الله لا يُحيبُ ٱلْمُعْتَدِينَ إِلَى وَكُلُوا مِعَا رَزَعَكُمُ أَلَيْهُ لَكُمْ وَلَا يَعْهَا أَلَهُ الله الذي أُل

سبب النزول: قال المفسّرون: جلس رسول الله تلاق يوماً، فذكّر للناس القيامة، فرق الناس وبكوا، واجتمع عشرة من الصحابة في بيت عثمان بن مظعون الجمحيّ،<sup>(۱)</sup> وهم: عليّ لل<sup>ي</sup>ة وعبد الله بن مسعود وأبو ذرّ الغفاريّ وسلام مولى أبي حذيفة وعبد الله بن عمر والمقداد بن الأسود الكنديَ وسلمان الفارسيّ ومعقل بن مقرن وأبو بكر،<sup>(۱)</sup> واتّفقوا على أن يصوموا النّهار، ويقوموا اللّيل، ولا يناموا على الفرش، ولا يأكلوا اللّحم ولا الودك<sup>(۱)</sup>

١- من معاريف الصحابة، هاجر إلى الحبشة مع ابنه السائب الهجرة الأولى وله منزلة عظيمة عند النبي عندما توفي إبراهيم ابنه قال: الحق بسلفنا الصالح عثمان بن مظعون. مات في الثانية بعد ما شهد بدراً وهو أول من مات من المهاجرين بالمدينه وأول من دفن بالبقيع. ترجمه ابن حجر في الإصابة، ج ٢، ٤٥٧.

ويلبسوا المسوح،(`` ويرفضوا الدّنيا، ويسيحوا في الأرض، وهمّ بعضهم أن يجبُّ" مذاكيره، فبلغ رسول الله ﷺ فأتى دار عثمان بن مظعون فلم يصادفه، فقال لامرأته أمّ حكيم بنت أبي أميّة واسمها حولاء وكانت عطَّارة: «أحق ما بلغني عن زوجك وأصحابه؟» فكرهت أن تكذب رسول الله الم وكرهت أن تبدي على زوجها فقالت: يا رسول الله إن كان قد أخبرك عثمان فقد صدقك فانصرف رسول الله، فلمًا دخل عثمان أخبرته بذلك، فأتى رسول الله هو وأصحابه، فقال لهم رسول الله تشكي «ألم أنتنكم أنكم اتفقتم على كذا وكذا؟» قالوا: بلى يا رسول الله، وما أردنا إلَّا الخير فقال النَّبِي ﷺ: «**إِنِّي لَم أومر بذلك**». ثمَّ قالﷺ: «إنَّ لأنفسكم عليكم حقًا. فصوموا وأفطروا وقوموا وناموا فإنِّي أقوم وأنام. وأصوم وأفطر وآكل اللّحم والدسم، وآتي النساء، ومن رغب عن سنّتي فليس منّي» ثمّ جمع النَّاس وخطبهم، وقالﷺ: «ما بال أقوام حرَّموا النساء والطعام الطيِّب والنوم وشهوات الدنيا؟ أما إنّي لست أمركم أن تكونوا قسّيسين ورهباناً، فإنّه ليس من ديني ترك اللَّحم والنِّساء ولا اتَّخاذ الصوامع. وإنَّ سياحة أمَّتي الصوم. ورهبانيَّتهم الجهاد. اعبدوا الله ولا تشركوا به شيناً وحجُوا، واعتمروا، وأقيموا الصلاة وأتوا الزكاة وصوموا رمضان واستقيموا يستقم لكم، فإنّما هلك من كان قبلكم بالتشديد شدّدوا على أنفسهم فشدّد الله عليهم. فأولتك بقاياهم في الأديار والصوامع»<sup>(\*\*)</sup>. فأنزل الله هذه الآية.<sup>(1)</sup>

و روي عن أبي عبد اللهﷺ<sup>(ه)</sup> أنَّه قال: «**نزلت في عليّ وبلال وعثمان بن** 

...97

مظعون. فأمّا عليّ. فإنّه حلف أن لا ينام اللّيل أبدا إلّا ما شاء الله. وأمّا بلال. فإنّه حلف أن لا يفطر بالنهار أبدا. وأمّا عثمان بن مظعون. فإنّه حلف أن لا ينكع أبدا».

ووجه النظم في الآية بهذا التقرير، لأنه تعالى لممّا مدح النصارى بأن منهم قسيّسين ورهباناً وكان عادتهم الاحتراز عن طيّبات الدّنيا ولذّائها، ولما مدحهم أوهم ذلك المدح ترغيب المسلمين في مثل تلك الطريقة فذكر سبحانه في هذه الآية إزالة ذلك التوهم وأنّهم ليسوا مأمورين بذلك، فلو قيل: إن حب اللذائذ مستول على الطباع فإذا توسّع الإنسان فيها يمنعه ذلك عن الاستغراق في العبادة والمعرفة، وإذا كان الأمر كذلك فما الحكمة في نهي الله عن الرهبانيّة؟ فالجواب أنّ الرهبانيّة والاحتراز التّامَ المفرط عن الطيّبات مما العقل، واختلّت الفكرة، وذلك يوجب النّقص في معرفة الله والعمل، فلا جرم وقع النّهي عنها، والرهبانيّة الكاملة توجب خراب العالم، وانقطاع الحرث والنّسل، وذلك يفضي إلى الفساد في الحكمة، لا سيّما في النّفوس الضّعيفة.

المعنى: قال سبحانه في أوّل السورة: ﴿ أَوَقُوا بِٱلْعُقُور ﴾ فقال في هذه: إنّه كما لا يجوز استحلال المحرّم كذلك لا يجوز تحريم المحلّل أي: لا تعتقدوا تحريم ما أحلّ الله لكم، كما حرّمت العرب ما لم يحرّمه الله وهي البحيرة، والسائبة، والوصيلة، والحام،<sup>(۱)</sup> ولا تجتنبوا من المحلّلات اجتنابا شبيهاً بالاجتناب من المحرّمات، ولا تجروها مجرى المحرّمات في شدّة الاجتناب وكذلك لا تلزموا تحريمها بنذر، أو عهد، أو يمين، ومعنى الآية على جميع هذه الوجوه والمراد من الطيّبات في الآية اللّذائذ وقيل: الحلال ﴿ وَلَا نَعْسَتَدُوَا ﴾ حدود الله وأحكامه وقيل: معنى ﴿ وَلَا مَعْسَتَدُوا ﴾ أي: لا تجبّوا أنفسكم، فسمّى

ا-سورة النساء: ١٦٤.

| ج ٤ | 1 | متتبلطلالا | 9 | ٨ |
|-----|---|------------|---|---|
|-----|---|------------|---|---|

الخصاء اعتداء، عن ابن عبَّاس ومجاهد وقتادة، والأوَّل أعمَّ فائدة.

وقيل معناه: ولا تسرفوا في الطيّبات، لأنّه لمّا أباح الطيّبات حرّم الإسراف فيها ﴿إِنّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ المجاوزين الحد ﴿ وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ حَلَلًا طَيِّبًا﴾ ظاهر الأمر للوجوب، إلّا أنّ المراد هاهنا الإباحة والتّحليل وقوله: ﴿ حَلَلًا طَيِّبًا﴾ يحتمل أن يكون متعلّقاً بالأكل، وأن يكون متعلّقا بالمأكول، فعلى الأول يكون التقدير: كلوا حلالاً طيّبا ممّا رزقكم الله، وعلى التقدير الثاني: كلوا من الرزق الذي يكون موصوفاً بالحلال والطّبِب.

ثمَ إنَّه تعالى لم يقل: كلوا ما رزقكم وقال: كلوا ممّا رزقكم ــ وكلمة من للتّبعيض ــ فكأنّه قال: اقتصروا في الأكل على بعض واصرفوا البقيّة إلى الخيرات والصدقات، وهو إرشاد إلى ترك السرف.

قالت المعتزلة: إن الرزق لا يكون إلّا حلالاً وقالت الأشاعرة: إن الرزق قد لا يكون حلالاً، لأنّه خصّص بقوله: ﴿ حَلَلًا ﴾ ولو كان الرزق كلّه حلالاً لم يكن لهذا التّخصيص والتقييد فائدة، وأجاب المعتزلة بأنّه، إنّما ذكر ﴿ حَلَلًا ﴾ على وجه التّاكيد، كما قال: ﴿وَكَلَمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَصَعِلِيمًا ﴾<sup>(١)</sup> ﴿وَانَتْقُوا اللَّهُ الَذِي أَنتُد بِهِ. مُؤْمِنُونَ ﴾ وهذا استدعاء إلى التقوى بألطف الوجوه، وتقديره: أيّها المؤمنون بالله، لا تضيّعوا إيمانكم بالتقصير في التقوى، فيكون عليكم الحسرة العظمى.

وفي هاتين الآيتين دلالة على كراهة التفرّد والخروج عمّا عليه المسلمون في التأهّل وعمارة الأرض والزّواج وقد روي: أنّ النبيﷺ كان يأكل الدّجاج والفالوذج، وكان يعجبه الحلوا والعسل وقال: «إنّ المؤمن حلو يحبّ الحلاوة» وقال: «إنّ في بطن المؤمن زاوية لا يملؤها إلّا الحلو»، وروي: أنّ

١. تفسير الرازي،ج٦. ص ٢٢٠.

| ٩٩ |  |
|----|--|
|----|--|

الحسن كان يأكل الفالودج فدخل عليه فرقد السبخيّ، فقال: يا فرقد ما تقول في هذا؟ فقال فرقد: لا أكله، ولا أحبَّ أكله، فأقبل الحسن على غيره كالمتعجّب وقال: لعاب النّحل بلباب البرّ مع سمن البقر هل يعيبه مسلم؟(`) وجاء رجل إلى الحسن بن عليَّ للمَنْظِلْ فقال له: إنَّ لي جاراً، لا يأكل الفالودج قال الحسن للخِيْر: ولم؟ قال: لنلًا يؤذي شكره، قال للخِيْر: «**أفيشرب الماء البارد**؟» قال: نعم، قال: «إنَّ جارك هذا جاهل. أن نعمة الله عليه في الماء البارد أكثر من نعمته في الغالودج»، وسئل فضل بن عياض<sup>(1)</sup> عن ترك الطيّبات من الجواري واللّحم والخبيص للزهد. وقال لمن قال: لا آكل الخبيص: تأكل وتتَقي إنّ الله لا يكره أن تأكل الحلال الصرف، كيف برك لوالديك؟ وصلتك للرّحم؟ كيف عطفك على الجار؟ كيف رحمتك للمؤمنين؟ كيف كظمك للغيظ؟ كيف عفوك عمن ظلمك؟ كيف إحسانك إلى من أساء إليك؟ كيف صبرك واحتمالك للأذى؟ أنت إلى أحكام هذه الأمور أحوج منك إلى ترك الخبيص وبالجملة فالاعتدال في الأمور وتناول الطعام حسن جدًا، والزهد المشروع ممدوح جدًا، فلا تفريط ولا إفراط في كلَّ باب انظر إلى حديث النبي الشيخ

١- روي الطبرسي مرسلاً في تفسيره، ج ٢، ص ٢٣٦ وروى علي بن إبراهيم عن أبيه عن ابن أبي عمير عن هشام بن سالم عن أبي عبدالله للتة قال: وكان رسول الله يعجبه العسل». فروع كافي، ج ٢ ص١٧٣ أقول وإنما تركنا ذكر جملة اعليه السلام» بعد لفظ «الحسن» في رواية الأخيرة لما احتملناه من أن يكون «الحسن» في الحديث هو الحسن بن مهران الذي كان يجلس مع فرقد على المائدة على ذكره في الاصابة، ج٢. ص١٩٨؛ والاستيعاب ج٢. ص ١٩٩ وكذا ذكره الطبرسي بدون الجملة.

٢- هو فضل بن عياض بن مسعود التميمي، أصله من خراسان ترجمه النجاشي في رجاله، ص٢١٩. بصري ثقة عامي، روى عن أبي عبدالله للخي<sup>م</sup>، وهو من مشاهير الزهاد، وله مواعظ ونصائح ومجالس مع الإسراء وكان موجهاً عند الرشيد مات سنة تسع وثمانين وماثة على ما في توضيح المقال، ص ٢٤٢. قال: قيل: مات قبلها وترجمه الأردبيلي في جامع الروات، ج ٢، ص ١٠. حيث قال في الحديث: «**إنَّ في بطن المؤمن زاوية لا يملؤها إلَّا الحلو**»، ولم يقل: إنّ في بطن المؤمن هاوية، فافهم راشداً إن شاء اللَّه تعالى.

لَا يُؤَاخِذُكُمُ ٱللهُ بِٱللَّغُوِ فِى آَيْمَنِيْكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُمُ بِمَا عَقَدَتُمُ ٱلأَيْمَنَ فَكَفَّرَنُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةٍ مَسَكِمِينَ مِنْ آَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسَوَتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلَنَهُ أَيَّامٍ ذَالِكَ كَفَّرَهُ أَيْمَنِيكُمْ إِذَا حَلَفْتُهُ وَاحْفَظُوا أَيْمَنَكُمْ كَذَلِكَ يُبَيْنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَنِتِهِ لَعَلَكُو ذَلِكَ كَفَنْرُونَ أَنْ

قرأ ابن عامر: عاقدتم وقرأ أهل الكوفة: عقدتم بالتّخفيف والباقون: عقّدتم بالتشديد، واليمين تقوية أحد الطَرفين بالمقسم به.

سبب النزول: قيل: لممّا نزلت ﴿لَا تُحَرِّمُوا طَيِّبَنَتِ مَا آَحَلَّ ٱللَّهُ ﴾ قالوا: يا رسول الله فكيف نصنع بأيماننا؟ فأنزل الله هذه الآية وقيل: نزلت الآية في عبد الله بن رواحة،<sup>(۱)</sup> كان عنده ضيف وأخَرت زوجته عشاه فحلف أن لا يأكل من الطعام، وحلفت زوجته أن لا تأكل إن لم يأكل وحلف الضيف أن لا يأكل إن لم يأكلا فأكل عبد الله بن رواحة وأكلا معه فأخبر النبيّ بذلك فقال له: أحسنت عن ابن زيد.

ومضى الكلام في لغو اليمين وحكمه في سورة البقرة ولا كفّارة فيه عند أكثر المفسرين والفقهاء إلّا ما روي عن إبراهيم النخعيّ أنّه قال: فيها الكفّارة ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ ٱللهُ بِٱللَّغَوِ فِيَ آيَمَنِيَكُمَ وَلَكِن يُوَاخِذُكُمُ بِمَا عَقَدَتُمُ ٱلأَيْمَنَ

١- خزرجي أنصاري شهد العقبة الثانية، كان أحد النقباء، الاثني عشر، وحضر المشاهد كلها إلا الفتح وما بعهده لأنه قتل بمؤته سنة ثمان، وكان عين الشعر في الإسلام ومدح النبي تلتي وشما قال فيه قلو لم تكن فيه آيات مبينة كان بديهته تنبيك بالخبر، وتصويب النبي تلتي حداءه للإبل معروف في باب الغناء من الفقه، ترجمه ابن حجر في الإصابة، ج ٢، ص٢٩٨ وابو عمرو في الاستيعاب، ج ٣، ص٢٩٨.

| 1+1. |         |      | ••••• |        |         |         |         |      |      | 2 |
|------|---------|------|-------|--------|---------|---------|---------|------|------|---|
| وإن  | الإيمان | عليه | عقدتم | بالَذي | يؤاخذكم | فمعناه، | موصولة. | ، ما | جعلت | ن |

جعلته مصدرية، فمعناه: بعقدكم، أو بعقيدتكم الإيمان، أو بمعاقدتكم الإيمان. والمعاقدة أن يضمن الأمر ثمَّ يحلف بالله فيعقد عليه اليمين، وقيل: هو ما عقدت عليه قلبك، وتعمّدته ﴿فَكَفَّنَرَنُّهُم ﴾ أي: كفّارة ما عقدتم إذا حنثتم، واستغنى عن ذكر الحنت للدلالة، لأنَّ الامَّة قد أجمعت على أنَّ الكفَّارة لا تجب إلَّا بعد الحنث، ومعنى الكفَّارة، الفعلة الَّتي تذهب إثمه وتستره، ﴿إِطْعَامُ عَشَرَةٍ مَسَكِكِينَ ﴾ واختلف في مقدار ما يعطى كلّ مسكين، فقال الشافعيّ: مدّ وقال أبو حنيفة: صاع من حنطة أو صاع من شعير أوتمر. وكذلك عندهم سائر الكفَّارات قال الطبرسيَّ: وقال أصحابنا: يعطى كلَّ واحد مدين، أو مد، والمد رطلان وربع.(``

أقول: ولا يبعد أن يكون معنى المدّ ملأ الكفِّين من الشيء من امتداد الأصابع''' المصطلح عندنا بـ [الحفنة] ولا يجوز أن يعطى خمسة ما يكفى عشرة فإن كان المساكين ذكوراً وإناثا جاز ذلك، ولكن دفع بلفظ التذكير لأنَّه غلب في كلام العرب ﴿ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ ﴾ قيل: فيه قولان: أحدهما: أن يكون المأكول متوسطاً، مثل أنَّ الخبز واللَّحم لا شكَّ في أنَّه أعلى الخبز والملح، والأوسط يكون الخبز والسَّمن أو الزيت.

والآخر أن يكون لحاظ الأوسطيّة في الأكل، لأنّ الأكل متفاوت أيضاً

١- تفسير التبيان، ج ٤، ص ١٣؛ وتفسير مجمع البيان، ج٣. ص٤٨.

٢- ويساعده اللغة؛ ففي مجمع البحرين: المد بضم الميم والتشديد مقدر بأن يمد يديه فيملأ كفيه طعاماً وقال الجزري في النهايه: هو رطل وثلث بالعراقي عند الشافعي وأهل الحجاز هو رطلان عند أبوحنيفه وأهل العراق وقيل: إن أصل المد مقدر بأن يمد الرّجل يديه فيملأ كفيه طعاماً، انتهى. أقول: ويمكن أن يكون هذا الأصل هو المنشأ لقول الشافعي فإن المد على قوله يقرب من ٩١ مثقالاً وملؤ الكفين المعتدلين يبلغ هذا المقدار.

فتعطيهم كما تعطي أهلك في العسر واليسر ﴿أَوْ كِسَوَتُهُمْ ﴾ قال أصحابنا الإماميّة: «الكسوة» لكلُّ واحد ثوبين: منزرا وقميصا أو سربالاً، وسروالاً، وعند الضّرورة يجزي قميص واحد، ولعلَّ المئزر الواحد لا يكفي، لأنَّه لا يصدق عليه أنَّه كساه، أو يكفى لأنَّه يصدق عليه أنَّه غير عريان أو تحرير رقبة أي: عتق رقبة عبد أو أمة والرقبة يعبّر بها عن جملة الشّخص، وهو كلّ رقبة سليمة من العاهات صغيرة كانت. أو كبيرة، مؤمنة كانت. أو كافرة. فإنَّ اللَّفظ مطلقة مبهمة إلَّا أنَّ الأفضل هو المؤمن. وهذه الثَّلاثة واجبة على التخيير ومعنى الواجب المخيّر أنَّه بأي: واحد من هذه الثلاثة شاء وأتى به خرج عن العهدة(`` قال الرازيّ: ومن الفقهاء من قال: إنّ الواجب المخيّر، واحد لا بعينه، وهذا الكلام يحتمل وجهين: الأوّل أن يقال: الواجب عليه أن يدخل في الوجود واحدا من هذه الثلاثة لا بعينه وهذا محال في العقول لأنَّ الشيء الذي لا يكون معيِّناً في نفسه، يكون ممتنع الوجود لذاته، وما كان كذلك فإنَّه لا يراد به التَّكليف، الثَّاني: أن يقال: الواجب عليه واحد معيِّن في نفسه وفي علم الله إلَّا أنَّه مجهول العين عند العامل، وذلك أيضًا محال، لأنَّ معنى كون ذلك الشيء واجبا بعينه في علم الله هو أنَّه لا يجوز تركه بحال، وقد أجمعت الأمَّة على أنَّه يجوز له تركه بتقدير الإتيان بغيره'' ﴿فَمَن لَمَّ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَنَتُهِ أَيَّامِ ﴾ أي: فمن لم يتمكَّن إحدى الثلاث، فكفَّارة حنت يمينه يكون صيام ثلاثة أيّام و«صيام» مرفوع بأنَّه خبر المبتدأ. أو التقدير: فعليه صيام ثلاثة أيّام.

١- اختلفوا في معنى الوجوب التخييري على أقوال ستة: وجه الاختلاف هو أن الحكم فيه واحد والحكم الواحد له موضوع واحد أيضاً وحيث ان الأفراد التي يمكن إسقاط التكليف بها تكون أكثر من واحد اضطربت آراؤهم في تعيين ما هو المتعلق فيه الحقيقه لهذا الحكم. وما ذكره المصنف الله مو نتيجه الجميع لا أنه قول من الأقوال، نعم ما نقله عن الرازي هو قول منها.

ليوكو للصابقة .....

فيكون صيام مبتدءاً، وحدّ من ليس بواجد هو من ليس له ما يفضل عن قوته، وقوت عياله يومه وليلته.

واعلم أن اليمين على ثلاثة أقسام: أحدها: ما يكون عقدها طاعة، ويكون حلّها معصية، وهذه تتعلّق بحتثها الكفّارة بلا خلاف، وهو كما لو قيل: واللّه لا شربت الخمر، والثاني: أن يكون عقدها معصية، وحلّها طاعة كما يقال: واللّه لا صلّيت، وهذا لا كفّارة في حنثه عند الإماميّة، وخالف ساير الفقهاء في ذلك، والثالث أن يكون عقدها مباحاً وحلّها مباحاً كما يقال: واللّه لا لبست هذا الثوب، وهذه تتعلق بحنثه الكفّارة بلا خلاف أيضا فوذَلِكَ كه إشارة إلى ما تقدّم من الكفّارات فوكَنَّرَةُ أَيَمَنِكُمْ إذَا حَلَقَتُمْ في أي: إذا حلفتم إشارة إلى ما تقدّم من الكفّارات فوكَنَّرَةُ أَيمَنِكُمْ إذَا حَلَقَتُمْ في أي: إذا حلفتم وأحنثتم، لأن الكفّارة لا تجب بنفس اليمين، وإنّما تجب باليمين والحنث وأحنثتم، لأن الكفّارة لا تجب بنفس اليمين، وإنّما تجب باليمين والحنث لا تنعقد، لأنها، لو انعقدت للزم حفظوا أيمانكم عن الحنث ولا تحنثوا<sup>(۱)</sup> وقال ابن عبّاس: معناه: لا تحلفوا، وفي الآية دلالة على أن اليمين في المعصية لا تنعقد، لأنها، لو انعقدت للزم حفظها، وإذا كانت لا تنعقد فلا يلزم فيها وقال ابن عبّاس: معناه: لا تحلفوا، وفي الآية دلالة على أن اليمين في المعصية لا تنعقد، لأنها، لو انعقدت للزم حفظها، وإذا كانت لا تنعقد فلا يلزم فيها ولا منعقد، لأنها، لو انعقدت للزم حفظها، وإذا كانت لا تنعقد فلا يلزم فيها وتعمد الأحكام يبيّن اللَه آياته وفروضه لتشكرون كه أي: كما بيّن أمر الكفارة ونعمته عليكم.<sup>(۲)</sup>

يَّنَايُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا إِنَّمَا ٱلْحَمَّرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَزَلَمُ رِجْسُ مِّن عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمَ تُفْلِحُونَ ۞ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَذَوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِي ٱلْحَمَرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوَةِ فَهَلَ أَنْهُ مُنَهُونَ

١- اختاره الطبرسي تبعاً للجبايي وهو الأوفق بالقواعد اللفظية حيث أن الحفظ في الآية حكم محمول على الايمان، والايمان هو الموضوع بوجه ما حتي يصح الحمل كما لا يخفى. ٢- مجمع البيان، ج٣. ص ٤٠٩.

الخمر: عصير العنب المشتلة الذي يسكر كثيره وسمّي خمراً، لأنّها بالسكّر تغطي على العقل بمنزلة الخمار،<sup>(۱)</sup> من قولهم: خمرت الإناء إذا أغطيته، وفلان دخل في خمار النّاس إذا خفي في ما بينهم والميسر: القمار باقسامه، من تيسير أمر الجزور بالاجتماع على القمار فيه، وأصله من اليسر خلاف العسر، وسمّيت يد اليسرى، تفؤلاً بتيسّر العمل بها، أو لأنّها تعين اليد اليمنى فيكون العمل أيسر. والأنصاب: الأصنام وسمّيت بذلك لأنّها كانت ينصب للعبادة لها والانتصاب: القيام ومنه النصب بمعنى التّعب بسبب العمل الذي ينتصب له، ومناصبة العدوّ: الانتصاب والقيام لعباته، قال الأعشى: وذا النصب المنصوب لا تنسكنّه ولا تعبد الشيطان واللّه فاعبسدا<sup>(۱)</sup>

والأزلام: القداح، وهي سهام، كانوا يجيلونها<sup>(٣)</sup> مكتوب على بعضها: أمرني رتي، وعلى بعضها: نهاني رتي يطلبون بها على ما قستم من الخير والشرّ، وكان أهل الجاهليّة إذا أراد أحدهم سفرا أو تجارة أو غزوا أو غير ذلك، طلب علم أنّه خير أو شرّ من الأزلام وهي قداح كانت في الكعبة عند سدنة البيت، على بعضها: أمرني رتي وعلى بعضها: نهاني رتي وبعضها غفل لا كتابة عليها ولا علامة، فإن خرج السهم الآمر مضوا، وإن خرج الناهي يجتنبون عنه، وإن خرج الغفل أجالوها ثانية.

وقداح يقتسمون الجزور وهي عشرة هي: قد، وقوام، ورقيب وهو من أقسام القمار كاللأتري.

المعنى: نهى الله سبحانه عن أمور كان أهل الجاهليَّة يرتكبونها، فقال:

١ـ ما يغطي الوجه. ٢ـ مجمع البيان، ج ٣. ص ٤١٠ والتبيان، ج ١. ص ٤٦٥ ٣ـ أجال الشيء: أداره.

| 1.0 | وولؤ لك الله |
|-----|--------------|
|-----|--------------|

﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْحَتَرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَصَابُ وَٱلْأَوْلَمُ ﴾ قال ابن عبّاس: يريد بالخمر جمع الأشربة الَتي تسكر''، وكانوا يتّخذونها من العسل ومن العنب والزبيب ومن التمر ومن الحنطة والذرة والشعير، وغيرها ﴿ رِجْشٌ مِّنْ عَمَلٍ ٱلشَّيْطَنِ ﴾ والرجس بمعنى النجس، إلَّا أنَّ النجس يقال في المستقذر طبعا، والرّجس أكثر ما يقال في المستقذر عقلا. وسمّيت هذه الأمور رجسا، لوجوب اجتنابها كما يجب اجتناب الشيء المستقذر ﴿ مِّنْ عَمَلٍ ٱلشَّيْطَنِ ﴾ صفة لرجس، أي: رجس كائن من عمله، لأنَّه هو الدَّاعي والمرغَّب إليه، والمزيّن له في قلوب فاعليه ﴿فَأَجْتَنِبُوهُ ﴾ أي: الرجس وكونوا على جانب وناحية منه ﴿لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ لكي تفوزوا بالثواب قال الطبرسيُّ: وفي هذه الآية دلالة على تحريم الخمر، وهذه الأشياء المذكورة من أربعة أوجه: أحدها أنه وصفها بالرّجس وهو النّجس والنّجس محرّم بلا خلاف والثاني أنّه نسبها إلى عمل الشّيطان، وذلك يوجب تحريمها والثالث أنَّه أمر باجتنابها والأمر يقتضي الإيجاب والرّابع أنَّه جعل الفوز والفلاح في اجتنابها(") ويجوز أن يكون الهاء في قوله: ﴿ فَأَجْتَنِبُوُۥ ﴾ راجعة إلى عمل الشيطان، وتقديره: فاجتنبوا عمل الشيطان قال الباقر ﷺ: «مدمن الخمر كعابد الوثن»<sup>(\*\*)</sup> وفي هذا دلالة على تحريم سائر التصرّفات في الخمر من الشرب والبيع والشّراء، والاستعمال على جميع الوجوه.

وفي الحديث: قال النبيﷺ ليلة الإسراء: **«أوّل ما نهاني بعد عبادة الأوثان** 

١ـ مجمع البيان، ج ٢، ص٤١٠. ٢ـ المصدر السابق، ص ٤١١. ٣ـ رواه في فروع الكافي ج٢، ص ١٨٢ عن أبي علي الأشعري عن محمد بن حسان عن محمد بن علي عن أبي جميله وزراة أيضاً ومحمد بن أعين عنهماﷺ وبطرق آخر عن أبي عبد اللهﷺ «المدمن هو الذي إذا وجد المسكر شربه، على ما في رواية نعيم البصري عن الصادقﷺ

| ج ٤ | مُعْبَيْهُ اللَّهُ ال |  | Ļ |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|---|
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|---|

شرب الخمر».<sup>(1)</sup> والخطاب لأمته، وإن كان المخاطب هو النبي ﷺ مثل قوله: ﴿ لَمِنَ أَشَرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾<sup>(1)</sup> ثمّ بيّن سبحانه سبب النهي فقال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ أَلشَيْحَكُنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَعْضَاءَ فِي ٱلْخَبَرِ وَٱلْمَيْسِرِ ﴾ قال ابن عبّاس: (نزلت في سعد بن أبي وقاص ورجل كان من الأنصار مؤاخياً لسعد فدعاه إلى الطّعام فأكلوا وشربوا نبيذاً فوقع بين الأنصاري وسعد مراء ومفاخرة فأخذ الأنصاري لحي<sup>(1)</sup> جمل فضربه سعدا ففزر<sup>(1)</sup> أنفه، فأنزل اللّه تعالى ذلك فيهما).<sup>(4)</sup>

والمعنى: يريد الشّيطان إيقاع العداوة بينكم بالإغواء المزيّن لكم، حتّى إذا سكرتم زالت عقولكم وأقدمتم من القبائح من الأمور الّتي يمنعكم عقولكم ارتكابها.

قال قتادة: كان الرجل منهم يقامر في ماله وأهله فيقمر<sup>(٢)</sup> ويبقى حزيناً، سليباً نادماً، فيكسبه ذلك العداوة والبغضاء ﴿وَيَعُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ وقوله: ﴿ فِ الْحَبَّرِ ﴾ متعلَق بيوقع، على أن يكون كلمة «في» هنا لإفادة معنى السببيّة، كما في قوله ﷺ «إنّ امرأة دخلت النار في هرّة» أي: بسبب هرّة ﴿وَعَنِ ٱلصَّلَوَة ﴾ أي: يمنعكم عن الذكر لله بالتعظيم، وعن الصلاة التي هي قوام دينكم، فإن المخمور مع حالة نشاطه وسكره كيف يشتغل بالعبادة والذكر؟ وكذلك المقامر فإن صار غالباً فصار استغراقه في لذة الغلبة فتورثه الغفلة عن العبادة، وإن صار مغلوباً صار شدة اهتمامه بأن يحتال بحيلة يصير بها غالباً فحينئذ لا

> ١- مجمع الزوائد، الهيئمي،ج ٥، ص٥٢. ٢- سورة الزمر: ٦٥. ٣- الحي ــ بالفتح فالسكون ــ عظم الحنك الذي عليه الأسنان. ٤- فزر الشيء: ثقه وكسره. ٥- مجمع البيان، ج ٢. ص ٤١١. ٦- بالبناء على المفعول أي: يصير مغلوباً.

يخطر بباله شيء سواه ﴿فَهَلَ أَنْنُم مُنَنَهُونَ ﴾ صيغة الاستفهام، ومعناه النّهي، وإنّما جاز في صيغة الاستفهام أن يكون على معنى النّهي، لأن الله ذمّ هذه الأفعال وأظهر قبحها، وإذا ظهر قبح الفعل للمخاطب ثمّ استفهم عن تركه لم يسعه إلّا الإقرار بالتّرك، فكان هذا أبلغ في باب النّهي من أن يقال: انتهوا، ونزلت آية التّحريم في سنة ثلاث من الهجرة بعد وقعة احد.

وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَٱحْدَرُوا ۚ فَإِن تَوَلَّيْتُمَ فَأَعْلَمُوٓا أَنَّـمَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَلَغُ ٱلْعُبِينُ ٣

لمتا أمر الله باجتناب هذه الأمور عقبه بالأمر بالطاعة له فيها وفي غيرها فقال: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ والطاعة هي امتثال الأمر، والانتهاء عن المنهي عنه، ولذلك يصح أن يكون الطاعة طاعة لاثنين، بأن يوافق أمرهما وإرادتهما ﴿ وَاحَدَرُوا ﴾ المناهي، قال عطاء: يريد: واحذروا سخطي. والحذر امتناع القادر من الشيء لما فيه من الضرر ﴿ فَإِن قَوَلَيْتُمَ ﴾ وأعرضتم ولم تعملوا بما أمرتم به ﴿ فَأَعَلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولُنَا ٱلبَائَغُ ٱلْسُبِينُ ﴾ معناه: الوعيد والتهديد، كأنَه قال سبحانه: فاعلموا أنّكم قد استحققتم العقاب لتوليكم عما أذوا رسلنا إليكم من البلاغ الظاهر الواضح، و«ما» في قوله: «أنَما» كافَة عن عملها.

واعلم أنّ الله تعالى قرن الخمر والميسر بالأصنام، ففيه تحريم بليغ لهما وأيضا التعبير بالرجس بمعنى اللّعنة والعذاب دليل على الحرمة (\*\*\* ولعلَ قوله اللَّئُنَّةُ الرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِيبَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ «شارب الخمر كعابد الوثن» مستفاد من هذه الآية، وفي الحديث: «من شرب الخمر في الدنيا سقاه الله من سمّ الأساود وسمّ العقارب، إذا شربه تساقط لحم وجهه

المسورة يونس: ١٠٠.

في الإناء قبل أن يشربها، فإذا شربها تفسخ لحمه كالجيفة يتأذّى به أهل الموقف، ومن مات قبل أن يتوب من شرب الخمر كان حقاً على الله أن يسقيه بكلّ جرعة شربها في الدنيا شربة من صديد جهنّم». وفي الحديث: «لعن الله الخمر وشاربها وساقيها، وبائعها، ومبتاعها، وعاصرها، وحاملها، والمحمولة إليه وآكل ثمنها».<sup>(1)</sup>

وفي الحديث: «من شرب الخمر بعد أن حرّمها الله على لساني فليس له أن يزوّج إذا خطب، ولا يصدّق إذا حدّث، ولا يشغّع إذا تشغّع، ولا يؤتمن على أمانة. فمن انتمنه على أمانة. فاستهلكها فحقّ على الله أن لا يخلف عليه».<sup>(١)</sup>

قالﷺ: «الخمر أمّ الخبانث، وذلك لأنّها تهيّج الصفات الخبيئة في النفس مثل الحرص والكبر. والغضب والعداوة. والحقد. والحسد. وبها يضلّ العبد عن سواء السبيل وأمّا الأنصاب فهي تعبد من دون الله. فهي تجعل العبد مشركا بالله، وأمّا الأزلام والالتفات إليها عند توقّع الخير والشرّ والنفع والضرّ من دون الله من المضلّات والفتن فإنّ الله هو الضارّ والنافع». فهذه الأربعة متقاربة في القبح والمفسدة.

لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَـمِلُوا ٱلصَّلِحَـٰتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا ٱتَّغَوا وَءَامَنُوا وَعَـمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ ثُمَّ ٱتَّغَوا وَءَامَنُوا ثُمَّ ٱنَّغَوا وَآحَسَنُوا وَٱللَّهُ يُحِبُّ لَمُحْسِنِينَ ٣

قال ابن عبّاس وجماعة مثل أنس بن مالك والبراء بن عازب: (إنّه لمّا نزلت التحريم في الخمر والميسر، قالت الصحابة: يا رسول الله ما تقول في إخواننا الَّذين مضوا وهم يشربون الخمور، ويأكلون الميسر؟ فنزلت هذه الآية).

وقيل: إنّها نزلت في القوم الّذين حرموا على أنفسهم اللّحوم، وسلكوا مسلك الترهب فبيّن الله لهم أنّه لا جناح في تناول المباح مع اجتناب المحرّمات فقال: ﴿ لَيْسَ عَلَ الَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَنتِ جُنَاحٌ ﴾ أي: إثم

۱ـ المبسوط للشيخ الطوسي، ج ۸ ص ٥٨؛ والسرائر، ج ۳ ،ص ٤٧٣.
 ۲ـ انظر: الكافي، ج ٥، ص ٣٠٠؛ وتهذيب الأحكام، ج ٩، ص ١٠٣.

|                                                                                       | <b>ونو</b> |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| حرج ﴿فِيمَا طَعِمُوٓا ﴾ <sup>(١)</sup> أي: تناولوا، والطّعام في الأغلب من اللّغة خلاف | و۔         |
| شَّراب، فكذلك يجب أن يكون الطعم خلاف الشَّرب، إلَّا أنَّ اسم الطِّعام قد              | ະປາ        |

يقع ويستعمل على المشروب، كما قال تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَطْعَمُهُ فَإِنَّهُ مِنِّي ﴾ فعلى هذا يصح أن يكون قوله: ﴿فِيمَا طَعِمُوٓا ﴾ أي: شربوا الخمر، ويجوز أن يكون معنى الطعم راجعاً إلى التلذَّذ بما يؤكل ويشرب قالت العرب: «تطعَّم تطعم» أي: ذق حتّى تشتهى<sup>(٢)</sup> فإذا كان معنى الكلمة راجعاً إلى الذوق صلح للمأكول والمشروب معاً.

وهاهنا مسألة، وهي أنَّه زعم بعض الجهَّال أنَّه تعالى، لمَّا بيِّن في الخمر أنُّها محرَّمة عند ما تكون موقعة للعداوة والبغضاء وصادة عن ذكر الله وعن الصلاة بيّن في هذه الآية أنَّه لا جناح على من طعمها إذا لم يحصل معه شيء من تلك المغاسد، بل حصل معه أنواع المصالح من الطاعة والتقوى والإحسان، ثمَّ بجهلهم، قالوا: ولا يمكن حمله على أحوال من شرب الخمر قبل نزول آية التّحريم لأنّه لو كان المراد ذلك لقال: ما كان جناح على الّذين طعموا كما ذكر مثل ذلك في آية تحويل القبلة فقال: ﴿وَمَا كَانَ أَلَهُ لِيُعْبِيعَ إِيمَنْنَكُمْ ﴾``` ولكنَّه لم يقل ذلك، بل قال: ﴿ لَيَسَ عَلَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَـمِلُوا ٱلصَّلِيحَنتِ مُجنَاحٌ فِيما طَعِمُوٓا إِذَا مَا ٱنَّغَوا وَمَامَنُوا ﴾ ولا شك أن «إذا» للمستقبل لا للماضي انتهى كلامهم فأمًا الجواب، قال أبو بكر الأصمَّ: إنَّه لمَّا نزلت آية تحريم الخمر قال بعض الأصحاب: يا رسول الله كيف بإخواننا الَّذين ماتوا وقد شربوا الخمر وفعلوا القدار؟ وكيف بالغائبين عنًّا في البلدان ولا يشعرون بعد بأن الله حرَّم الخمر.

> ا\_ تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٤١٢. ٦- في الأساس: ذق تشته، وهو الصحيح. ٣- سورة البقرة ١٤٣٠.

| ٤ | 71 | مقتليله للألط |  | ۱۱ | • | • |
|---|----|---------------|--|----|---|---|
|---|----|---------------|--|----|---|---|

وهم يطعمونها؟ فأنزل الله هذه الآية، وعلى هذا التُقدير فالحمل قد ثبت في الزمان المستقبل عن وقت نزول الآية، لكن في حقّ الغائبين الَذين لم يبلغهم النّصّ.

تفسير الآية: ليس على الَّذين أمنوا وعملوا الصَّالحات إثم ﴿فِيمَا طَعِمُوًا ﴾ وفي تفسير أهل البيت: فيما طعموا من الحلال ﴿إِذَا مَا ٱتَّغَوا ﴾ شربها بعد التحريم ﴿وَءَامَنُوا وَعَـمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ ﴾ أي: الطاعات ﴿ثُمَّ ٱتَّفَوا ﴾ أي: داموا على الاتَّقاء ﴿وَمَامَنُوا ﴾ أي: داموا على الإيمان ﴿ثُمَّ ٱتَّقَوّا ﴾ عن المخالفة بفعل الطّاعات والفرائض ﴿وَأَحْسَنُوا ﴾ بفعل الخيرات وإتيان النوافل. قال الطبرسيّ: الاتّقاء الأوّل اتّقاء الشّرب بعد التّحريم والاتّقاء الثاني الدوام على ذلك، والاتَّقاء النَّالث اتَّقاء مطلق المعاصي مع ضمَّ الإحسان إليه، فعلى هذا يكون الاتِّقاء الأوّل هو اتَّقاء الشرب بعد التحريم، والاتَّقاء الثَّاني هو الدوام على ذلك، والاتَّقاء النَّالث اتَّقاء مطلق المعاصى وضمَ الإحسان إليه وقيل: الاتِّقاء الأوّل هو اتَّقاء المعاصي العقليّة، والإيمان الأوّل هو الإيمان بالله، وبما أوجب الله الإيمان به، والإيمان بقبح هذه المعاصي، والاتَّقاء الثَّاني هو اتَّقاء المعاصي السمعيّة والإيمان بقبحها ووجوب اجتنابها، والاتّقاء الثّالث مختصَ بمظالم العباد، وبما يتعدّى إلى الغير من الظلم والفساد.(`` وقال أبو عليّ الجبّائيِّ: إنَّ الشرط في قوله: ﴿إِذَا مَا أَتَّقَوْا ﴾ يتعلُّق بالزمان الماضي، والشرط الثاني يتعلّق بالدوام على ذلك والاستمرار على فعله، والشرط الثالث يختصّ بمظالم العباد، واستدلَّ على أنَّ هذا الاتِّقاء إنَّما اختصَّ بالمظالم لقوله: ﴿وَأَحْسَنُوا ﴾ فإن الإحسان إذا كان متعدّياً وجب أن يكون المعاصي الّتي أمروا باتِّقائها قبله أيضا متعدّية به. (\*)

١- تفسير مجمع البيان، ج٢، ص ٤١٣؛ وانظر: تفسير جوامع الجامع، ج ١، ص ٥٣١.
 ٢- تفسير مجمع البيان، ج ٢، ص ٤١٣؛ وبحار الأنوار، ج ٦٢. ص ١١٤.

قال الطَّبرسيّ: وهذا الاستدلال ضعيف لأنَّه لا يمتنع أن يكون الإحسان يراد به الفعل الحسن فيكون لازماً، ويراد من الباب في الفعل المبالغة كما يقولون لمن بالغ في فعل الحسن: أحسنت وأجملت، ثمّ لو سلّم أنّ المراد به الإحسان المتعدّي فلم لا يجوز أن يعطف فعل متعدّ على فعل لا يتعدّى<sup>(۱)</sup>؟.

فلو قيل: إنّه لو كان المراد في قوله: ﴿فِيمَا طَعِمُوًا ﴾ المباحات والحلال لزم تقييد إباحتها باتّقاء ما عداها من المحرّمات، لقوله: ﴿إِذَا مَا أَنَّقُوا ﴾ وليس الأمر كذلك بل الكافر إذا أكل حلالاً لم يكن عليه إثم فالجواب أنّه إنّما تخصصت بذلك الطارئ عليها، فالجواب أن هذا القيد ليس المراد منه أن المباح مشروط إباحته بالتقوى، بل المراد من الآية، بيان أحوال أولئك الأقوام الذين فيهم هذه الآية ولما يعلموا بعد بحرمتها وكانوا على هذه الصفة، والآية ثناء عليهم وحمد لأحوالهم من الإيمان والتقوى والإحسان. ثم إنّهم لما لم يعلموا بعد بحرمتها ومنها لم يكن لهم حراماً، فصح القول بأن المراد من قوله: ﴿فِيمَا طَعِمُوا ﴾ الحلال.

وفي الآية قول آخر، وهو أنّ المقصود من هذا التّكرير التأكيد والمبالغة في الحثّ على الإيمان والتُقوى.

قال الطبرسيّ: وجدت في بعض رسائل السيّد المرتضىﷺ أنّه قال: إنّ المفسّرين تشاغلوا بإيضاح الوجه في التَكرار الّذي تضمّنته هذه الآية، وظنّوا أنّه المشكل فيها وتركوا ما هو أشد إشكالاً من التكرار، وهو أنّه قد نفي الجناح عن الّذين آمنوا وعملوا الصّالحات فيما يطعمونه بشرط الاتّقاء والإيمان وعمل الصّالحات والحال أنّ الإيمان وعمل الصّالحات ليس بشرط في نفي الجناح فإنّ المباح إذا وقع من الكافر فلا إثم عليه، قال: ولنا في حلّ

المصدر السابق نفسه.

٤ - / تقليليك / ج ٤

هذه الشبهة طريقان:

أحدهما: أن يضم إلى هذا الشَّرط المصرّح بذكر كلمة: (غيره) حتّى يظهر تأثير ما شرط فيكون تقدير الآية: ليس على الَذين آمنوا وعملوا الصَالحات جناح في ما طعموا وغيره، إذا ما اتَقوا وآمنوا وعملوا الصَالحات، لأن الشَّرط في نفي الجناح لابد من أن يكون له تأثير حتّى يكون متى انتفى ثبت الجناح، وقد علمنا أن باتقاء المحارم ينتفي الجناح فيما يطعم فهو الشَّرط الَذي لا زيادة عليه، ولما ذكر الاتقاء والإيمان وعمل الصالحات ـ ولا تأثير لهما في نفي الجناح ـ علمنا أنه أضمر ما تقدّم ذكره ليصح الشُرط ويطابق المشروط لأن من اتقى الحرام لا جناح عليه فيما يطعم، ولكنّه قد يصح أن يثبت عليه الجناح فيما أخلَ به من واجب فإذا شرطنا أنه وقع اتقاء يصح أن يثبت عليه الجناح فيما أخلَ به من واجب فإذا شرطنا أنه وقع اتقاء يمنح متن آمن بالله وعمل الصَالحات ارتفع الجناح عنه من كلَ وجه، وليس بمنكر حذف ما ذكرناه لدلالة الكلام عليه، فمن عادة العرب أن يحذفوا ما تحري هذا المجرى ويكون قوة الدلالة عليه مغنية عن النطق به، قال شاعرهم: تسراه كـأن الله يجـدع أنف.

لمّا كان الجدع<sup>(۱)</sup> لا يليق بالعين وكانت معطوفة على الأنف الّذي يليق الجدع به أضمر ما يليق بالعين من البخص،<sup>(۲)</sup> وما يجري مجراه.

والطَّريق الثَّاني: هو أن يجعل الإيمان وعمل الصَّالحات هنا ليس بشرط حقيقيّ، وإن كان معطوفاً على الشَّرط فكأنَّه تعالى لمّا أراد أن يبيّن وجوب الإيمان وعمل الصَّالحات عطفه على ما هو واجب من اتَقاء المحارم لاشتراكهما في الوجوب وإن لم يشتركا في كونهما شرطا في نفي الجناح

ا\_جدع أنفه: قطعه.

٢\_ بخص العين بخصاً \_ بسكون الخاء: قلعها.

فيما يطعم، وهذا توسّع في البلاغة يحار فيه العقل استحساناً واستغراباً.<sup>(۱)</sup>

قال الطبرسيّ: وقد قيل أيضا في الجواب عن ذلك: إنّ المؤمن يصحّ ويجوز أن يطلق عليه: لا جناح عليه، أو جناح عليه، وأمّا الكافر فمغمور في العقاب بكفره، فلا يطلق عليه هذا اللفظ، والكافر قد سدّ على نفسه طريق معرفة التّحريم والتّحليل، ولذلك خصّ المؤمن بالذّكر.<sup>(٢)</sup>

وروي أنّ قدامة بن مظعون شرب الخمر في أيّام عمر بن الخطّاب فأراد أن يقيم عليه الحد<sup>(٣)</sup>، فتلا قدامة: ﴿ لَيْسَ عَلَ ٱلَّذِينَ ،َامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنِّ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا ﴾ فأراد عمر أن يدرأ عنه الحدّ فقال علي للخِه: «أديروه على الصحابة. فإن لم يسمع أحداً منهم قرأ عليه آية التحريم فادرؤوا عنه. فإذا كان قد سمع فاستتيبوه فأقيموا عليه الحدّ، فإن لم يتب وجب عليه القتل».<sup>(1)</sup>

يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَيَبْلُوَنَّكُمُ ٱللَّهُ بِنَى مِنَى الصَّيْدِ تَنَالُهُ آيَدِيكُم وَرِمَاحُكُم لِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَخَافُهُ بِٱلْغَيْبِ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعَد ذَلِكَ فَلَهُ, عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ يَنَايَّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَقْنُلُوا ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمَ حُرُمٌ وَمَن قَنَلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّدًا فَجَزَآةً مِثْلُ مَا قَنَلَ مِن النَّعَمِ يَحَكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُم هَذَيَا بَلِغَ ٱلْكَمْبِي أَوْ عَذْلُ مَا قَنَلَ مِنَ أَلْتَعْبَهُ أَ النَّعَمِ يَحَكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُم هَذَيَا بَلِغَ ٱلْكَعْبَةِ أَوْ كَفَنَرَهُ طَعَامُ مَسَكِينَ أوَ عَذَلُ ذَلِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِوْ. عَفَا ٱللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَمَامَ مَنْكُونَهُ وَمَن قَالَهُ مِنكُمُ أَلَيْهُ مُعَامُ مَعَامُ أَنَهُ أَنَهُ مَعَامُ مَعَامُ أَلَهُ مِنَعَ أَنَّعَمِ يَعْدَلُهُ مَن يَعْهُمُ اللَّهُ عَمَامًا لَيْهُ مَعْذَلُهُ مَا قَنَلَهُ مِنْتَعَمِّدُهُ أَنْهُ مِنْكُمُ أَلُونُ أَلَهُ عَنْكُمُ أَنَّهُ مَعَامُ مَنَكَمَةً وَمَن أَوَ عَذَلُهُ مِنْهُ مِنْ يَعْذَلُهُ مِنْهُ عَنْهُ مَنْ عَذَلُهُ مِنْنُهُ مَا قَنْلُهُ مِنْهُ عَمَامُ مَنْكُونُ

ال مجمع البيان، ج ٣. ص ٤١٤؛ وبحار الأنوار، ج ٢٢. ص١٧. ٢ـ المصدر السابق نفسه. ٣ـ المصدر السابق نفسه. ٤ـ رواه الطبرسي مرسلاً في تفسيره: ، ج ٣. ص ٢٤٢ وقدامة هو أخو عثمان بن مظعون، أحد السابقين الأولين، هاجر الهجرتين ــالحبشة والمدينة ــ وشهد بدراً، وكان زوج صفية أخت عمر، واستعمله عمر على البحرين. مات سنة ست وثلاثين عن ثمان وستين، الإصابة، ج ٣. ص ٣١٩.

| ٤ | 7   | 1 | مقتليا الألا |  |
|---|-----|---|--------------|--|
|   | [ " |   |              |  |

وجه النَّظم أنَّه تعالى لمَّا قال: ﴿ لَا تُحَرِّمُوا طَيِّبَكَتِ مَا أَحَلَّ ٱللَّهُ ﴾ (`` ثمَّ استثنى الخمر والميسر فكذلك استثنى في هذه الآية هذا النوع من الصّيد عن المحلِّلات وبيِّن دخوله في المحرَّمات، ونزلت الآية عام الحديبية في السِّنة السّادسة من الهجرة، والحديبية بتخفيف الياء الأخيرة \_ وقد تشدّد \_ موضع قريب من مكَّة، وذلك أنَّه الشَّخْ أراد زيارة الكعبة فسار هو وأصحابه من المدينة وهم ألف وخمسائة وأربعون رجلاً ، فنزلوا بالحديبية، فابتلاهم الله بالصيد وهم محرمون، كانت الوحوش تغشاهم في رحالهم بحيث كانوا متمكَّنين من صيدها أخذا بأيديهم وطعنا برماحهم فهمّوا بأخذها، قال أصحاب المعانى: امتحن الله امة محمّدﷺ بصيد البرّ كما امتحن امّة موسى بصيد البحر، فأنزل الله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ واللام في قوله: ﴿ لِيَبْلُوَنَّكُمُ ﴾ لام القسم لأن اللام والنُّون قد يكونان جواباً للقسم وإذا ترك القسم جيء بهما علامة على القسم التقدير: والله ليعاملكم معاملة المختبر والممتحن، وخصَ المؤمنين بالذكر وإن كان الكفار أيضا مخاطبين بالشرائع لأنهم القابلون لذلك المنتفعون به أو لأنَّه لم يعتد بالكفَّار ﴿ بِثَقَوْ مِّنَ الصَّيْدِ ﴾ أي: بتحريم بعض من الصيد لأنَّه عنى صيد البرَّ خاصَّة، منعهم الله عن الصَّيد وهم محرمون، ولعلَّ المراد من قوله: ﴿ بِنَقَءٍ مِّنَ ٱلصَّيْدِ ﴾ أن يعلم أنَّه ليس بفتنة من الفتن العظام ألتى يكون التكليف فيها صعبآ شاقاً كالابتلاء ببذل الروح والمال وإنَّما هو ابتلاء سهل ﴿ تَنَالُهُ آيَدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ ﴾ قيل: الّذي تناله الأيدي، صغار الوحش وفراخ الطير، والَّذي تناله الرماح الكبار من الصِّيد عن ابن عبَّاس، وهو المرويَ عن أبي عبد الله ﷺ. وقيل: إنَّ صيد الحرم تنال بالأيدي والرماح لأنَّه كان يأنس بالناس ولا ينفر منهم فيه، بخلاف الحلَّ فإنَّه كان ينفر فيه،

١\_سورة المائدة: ٨٧.

| <br>35     | 1 | ie fer |
|------------|---|--------|
| <br>- ACAL |   | 507    |

| ۱١٥ |  |
|-----|--|
|     |  |

وذلك آية من آيات الله عن أبي عليَّ الجبَّائيِّ، وثالتُ الأقوال أنَّ المراد ما قرب من الصَّيد وما بعد ﴿لِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَخَافُهُ بِٱلْغَيْبِ ﴾ (') والخوف من الله الخوف من عقابه وغضبه، والمعنى: ليتميّز الخائف من عقابه الاخرويّ وهو غائب مترقّب لقوّة إيمانه، فلا يتعرّض للصّيد ممّن لا يخاف كذلك لضعف إيمانه فيقدم عليه، ولمّا كان علم الله مقتضى ذاته وامتنع عليه التجدّد والتغيّر كما امتنع ذلك على ذاته جعل هاهنا مجازأ عن تمييز المعلوم وظهوره على طريق إطلاق السبب على المسبّب، قال القاضي والمولى أبو السّعود: إنَّما عبّر بالعلم إيذاناً بمدار الجزاء ثواباً وعقاباً لأنّ حصول الجزاء منوط بحصول المعلوم وتميّزه، ويجوز أن يكون معنى من يخافه بالغيب أي: من يخاف حال إيمانه بالغيب كما ذكر في أوّل كتابه وهو قوله: ﴿ يَوْبِنُونَ بِٱلْهَتِ ﴾ أو المعنى من يخافه بإخلاص وتحقيق، ولا يختلف حاله بسبب حضور واحد أو غيبته كما في حقَّ المنافقين الَّذين إذا لقوا الَّذين أمنوا قالوا: أمنًا، وإذا خلوا إلى شياطينهم قالوا: إنَّا معكم، والباء في قوله: ﴿ بِٱلْنَبِ ﴾ في محلَّ النَّصب بالحال ﴿ فَسَنِ أَعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ أي: بعد بيان أنَّ ما وقع امتحان من جهته تعالى وتعرَّض للصَّيد ﴿ فَلَهُۥ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ لأنَّ الاعتداء بعد ذلك مكابرة صريحة، وعدم مبالاة بحكم الله وانخلاع عن طاعته، والمراد عذاب الأخرة إن مات قبل التُوبة، ثمَّ ذكر سبحانه ما يجب على ذلك الاعتداء من الجزاء في الدنيا فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقْنُلُوا ٱلصَّيْدَ﴾ واختلف في معنى الصيد قيل: هو كلَّ الوحش أكل أو لم يؤكل، وهو قول أهل العراق، واستدلُوا بقول عليَّ للنِّهِ: صيد الملوك أرانب وثعالب وإذا ركبت فصيدى الأبطال(

> ۱\_مجمع البيان، ج ٣. ص ٤١٩. ٢- مجمع البيان، ج ٣. ص ٤١٩ وبحار الأنوار، ج ٣٤. ص ٤٣٤.

قال الطبرسيّ: وهو مذهب أصحابنا، وقيل: هو كلّ ما يؤكل لحمه، وهو قول الشّافعيّ ﴿وَأَنَتُمْ حُرُّمٌ ﴾ أي: محرمون بحجّ أو عمرة وقيل: معناه: وأنتم في الحرم. قال الجبّاني: الآية تدلّ على تحريم قتل الصّيد على الوجهين وهو الصّحيح لكن قال عليّ بن عيسى: الآية تدلّ على الإحرام بالحجّ أو العمرة فقط ﴿وَمَن قَنَلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّدًا ﴾ قيل: معناه هو أن يتعمّد القتل ناسياً لإحرامه عن الحسن ومجاهد وابن زيد وابن جريح وإبراهيم النّخعيّ قالوا: وأمّا إذا تعمّد في القتل ذاكراً لإحرامه فلا جزاء فيه لأنه أعظم من أن يكون له كفّارة.

وقال ابن عبّاس والزّهريّ وعطاء<sup>(1)</sup>: (هو أن يتعمّد القتل وإن كان ذاكراً لإحرامه)، وهو قول أكثر الفقهاء فأمّا إذا قتل الصّيد خطأ ونسيانا، فهو كالمتعمّد من وجوب الجزاء عليه وهو مذهب عامّة أهل العلم والبصيرة. قال الطبرسيّ: وهو المرويّ عن أنمتنا للتي<sup>6(1)</sup>، قال الزّهريّ: نزل القرآن بالعمد وجرت السنّة في الخطأ فلوفَجَرَآة يَتْلُ مَا فَنَلَ مِنَ ٱلتَّمَهِ في قرئ جزاء منوّناً، وقرء بالإضافة وبالتّنوين. المعنى: فعليه جزاء من النّعم مماثل للمقتول والواجب عليه جزاء من النّعم مماثل ما قتل من الصّيد، وبالإضافة أيضا يؤول المعنى إلى معنى واحد باختلاف يسير، قال الزّجاج: ويجوز أن يكون المعنى: فجزاء ذلك القتل مثل ما قتل فيكون جزاء مبتدءاً، وامثل» خبره.<sup>(7)</sup> قال الطبرسيّ: واختلف في هذه المماثلة أهي في القيمة أو الخلقة؟ فالَذي عليه معظم أهل واختلف في هذه المماثلة أهي في القيمة أو الخلقة؟ فالَذي عليه معظم أهل والعلم أن المماثلة معتبرة في الخلقة ففي النعامة بدنة، وفي حمار الوحش وشبهه بقرة، وفي الظّبي والأرنب وأمثالها شاة، وهو المرويّ عن أهل البيت،

- ١\_المصدر السابق نفسه.
- ٢\_ المصدر السابق، ص ٤٣١.
  - ٣\_المصدر السابق نقسه.

| ۱۱۷ j | يوكذ التابك |
|-------|-------------|
|-------|-------------|

وهو قول ابن عبّاس والحسن والضحّاك والسدّيّ ومجاهد وعطا وغيرهم وقال إبراهيم النخعيّ: يقوّم الصّيد قيمة عادلة ثمّ يشترى بثمنه مثله من النّعم، فاعتبر المماثلة بالقيمة، والصّحيح القول الأوّل<sup>(١)</sup>، ومنشأ الاختلاف: القراءتان.

المحمّد الصّادق للمقلم الله وفي قراءة محمّد بن عليّ الباقر وجعفر بن محمّد الصّادق للمقلم الله فو عدل منكم وفي تفسير أهل البيت منقولاً عن السيّدين الإمامين للفلا أن المراد بذي العدل رسول الله وأولو الأمر من بعده لأن التقويم مع تشخيص المماثلة لا يعرفه كلّ أحد من الناس ولا يهتدي إليه إلّا الربّانيّون قيل: إنّ الشافعيّ أوجب في قتل الحمامة شاة بناء على ما أثبت بينهما من المماثلة من حيث إنّ كلّا منهما يعبّ ويهدر مع أن النسبة بينهما في سائر الحيثيّات كما بين الضّب والنون، وعلى القراءة التثنية قال ابن عبّاس: (يريد: يحكم في الصيّد بالجزاء رجلان صالحان من أهل دينكم، فينظران إلى أشبه الأشياء به من النّعم)، أي: الأنعام الثلاثة من الإبل والبقر والغنم، فيحكمان به.

الله المحمّديًّا بَنلِغَ ٱلْكَمَّبَوَ ﴾ أي: يهديه هدياً يبلغ الكعبة، قال ابن عبّاس: يريد إذا أتى مكَة ذبحه وتصدّق به<sup>(۲)</sup>، قال أصحابنا: إن كان أصاب الصيد وهو محرم بالعمرة ذبح جزاءه أو نحر بمكّة قبالة الكعبة، وإن كان محرّماً بالحج ذبحه أو نحره بمعنى، والهدي ما يهدى إلى البيت تقرّباً إلى الله من النّعم أيسره شاة وأوسطه بقرة وأعلاه بدنة أي: ناقة، وه بَنلِغَ ٱلْكَمَّبَةِ ﴾ صفة لهديا، والإضافة لفظيّة، والأصل بالغاً إلى الكعبة ﴿أَوْ كَفَنَرَةٌ طَعَامُ مَتَنَكِمَة فيلا: في معناه قولان: أحدهما: أن يقوّم عدله ومثله من النّعم، ثمّ يجعل قيمته طعاماً ويتصدّق به، عن عطاء وهو الصحيح، والآخر: أن يقوّم الصيّد المقتول حيّا،

الاالمصدر السابق نفسه.

٢\_ فقه القرآن، للقطب الرواندي، ج٦. ص ٣٠٩؛ وتفسير مجمع البيان ،ج ٣. ص ٤٢٠.

| ٤ | T 1 | مقتليا اللالا |  |
|---|-----|---------------|--|
|   |     |               |  |

ثمّ يجعل طعاماً، وقرأ نافع وأبي عامر: أو كفّارة طعام على الإضافة، والباقون: أو كفارة منوّناً بالرّفع.

ووجه القراءة الأولى، فهو أنّه تعالى لممّا خيّر المكلّف بين ثلاثة أشياء: الهدي والصيام والطّعام حسنت الإضافة، لكون الكفّارة من هذه الأشياء، وأمّا وجه التّنوين فهو أنّه عطف على قوله: ﴿فَجَزَآهُ ﴾ فيكون ﴿طَمَاهُ مَسَكِكِنَ ﴾ عطف بيان لأنّ الطّعام هو الكفّارة ولم تصف الطعام لأنّ الكفّارة ليست للطعام، وإنّما الكفّارة لقتل الصّيد.

أو عَدَلُ ذَلِكَ صِيامًا ﴾ وذلك إشارة إلى الطعام و فرصيامًا ﴾ منصوب على التمييز للعدل، "واو" عطف على فرطَعَامُ مَسَكِمِنَ ﴾ وعدل بكسر العين: المثل من جنسه، والعدل بالفتح: المثل من غير جنسه، فحاصل معنى الآية أن من جنى هذه الجناية فعليه جزاء مماثل للمقتول هو من النّعم، أو طعام مساكين حسب ما ذكر، أو صيام أيّام بعدد المساكين المطعمين وفيه قولان أيضا: أحدهما: أن يصوم عن كل مد يقوم من الطّعام يوماً، وهو مذهب الشّافعيّ، والآخر: أن يصوم عن كل مديّن يوماً، وهو المرويّ عن أثمّتنا وهو مذهب أبي حنيفة.

ثم اختلفوا في هذه الكفارات الثلاث هل هي مرتّبة أم مخيّرة؟ قيل: مخيّرة، وقيل: مرتّبة، وحجّة القائل بالتَخيير أنّ كلمة «أو» في أصل اللّغة للتَخيير، والقول بأنّها للتّرتيب ترك للظاهر، وحجّة القائلين بالتّرتيب أنّ كلمة «أو» قد تجيء لغير معنى التّرتيب، كما في قوله: ﴿أَن يُقَـتَلُوّا أَوْ يُصَكَلَبُوًا أَوْ تُقَـطَعَ آيَدِيهِ تر وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلَانٍ كَاماً ما أَن المراد منه تخصيص كلّ واحد من هذه الأحكام للمحارب بحالة معيّنة، فثبت أنّ هذا اللفظ يحتمل

١\_ سورة المائده: ٢٣.

التَرتيب وقالوا: والدليل دلّ على أنّ المراد هو الترتيب، لأنّ الواجب هنا حكم وشرّع على سبيل التّغليظ بدليل قوله: ﴿لِيَدُوقَ وَبَالَ أَمْرِوْ عَفَا اللّهُ عَنّا مَلَكَ وَمَنْ عَادَ فَيَسَنَيْتُمُ اللّهُ مِنّهُ ﴾ والتّخيير ينافي التّغليظ، وأجابوا عنه بأنّ إخراج المثل ليس أقوى عقوبة من إخراج الطّعام، فالتّخيير لا يقدح في القدر الحاصل من العقوبة في إيجاب المثل<sup>(۱)</sup>، وأمّا في موضع التقويم فقال أكثر الفقهاء من العامة: إنّما يقوّم في المكان الّذي قتل الصيد فيه وقيل: يقوّم بمكّة.

الوَلِيَدُوقَ وَبَلَ أَمَرِهِ ﴾ أي: عقوبة ما فعله ووخامة أمره وثقله، يقال: مرعى وبيل إذا كان فيه وخامة، وماء وبيل إذا لم يستمرّ، وإنّما سمّي الجزاء وبالاً مع أنّها عبادة ونعمة ومصلحة، لأنه تعالى شدك عليهم التكليف وثقل ذلك عليهم، كما حرّم الشّحم على بني إسرائيل لمّا اعتدوا في السّبت فثقل ذلك عليهم، وإن كان مصلحة، لأنّ الله كلّفهم وخيّرهم بين ثلاثة أمور اثنان منها يوجب نقصان المال وهما الجزاء بالمثل والإطعام، والثّالث يوجب إيلام البدن وهو الصوم.

الله عمّا الله عمّا الله عمّا الله، فإن قيل: المعنى: عفا الله عمّا سلف منهم قبل أن يسألوا رسول الله، فإن قيل: إنّهم قبل التّحريم ما كانوا خاطئين حتّى يعفوا وذلك لأنّهم كانوا قبل الإسلام متعبّدين بشرائع من قبلهم وكان الصّيد فيها محرّما. ﴿وَمَنْ عَادَ ﴾ إلى قتل الصّيد بعد النّهي عنه وهو محرم ﴿فَيَننَيْمُ ٱلله مِنهُ ﴾ خبر مبتدأ محذوف، أي: فهو ينتقم الله منه، والمراد بالانتقام: التّعذيب في الآخرة، واختلف في لزوم الجزاء بعد العود: قال ابن عبّاس والحسن: لا جزاء عليه، ويقولون: إنّ ذنبه أعظم من أن يكفّره التصديق بالاجزاء، وعلى هذا القول يكون المراد من قوله: ﴿عَفَا ٱللهُ عَمَّا مَلَكَ ﴾ في

ا۔ تفسير الرازي، ج ١٢. ص ٩٥.

المرة الأولى بسبب أداء الجزاء، ومن عاد إليه مرة ثانية وصاد فلا كفّارة لجرمه، بل الله ينتقم منه. وحجّة هذا القول أن الفاء في قوله: ﴿فَيَـنَذَقِمُ اللّهُ مِنَهُ ﴾ فاء الجزاء والجزاء هو الكافي، وكونه كافياً يمنع من وجوب شيء آخر فلا يجب الجزاء عليه، قال الطبرسيّ: وهذا القول هو الظاهر من روايات أصحابنا، وقيل: إنّه يلزمه الجزاء، عن عطا وسعيد بن جبير وإبراهيم، وبه قال بعض أصحابنا، ﴿وَاللّهُ عَزِيزٌ ذُو اَنِقَامٍ ﴾ غالب في حكمه ينتقم ممّن تعدى أمره ويرتكب نهيه.

أُحِلَّ لَكُمْ صَنْيَدُ ٱلْبَخْرِ وَطَعَامُهُ, مَتَنَعًا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ وَحُزِمَ عَلَيْكُمْ صَنِّدُ ٱلْبَزِ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا وَٱنَّـقُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِعت إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ())

المراد بالصيد المصيد، علي بالبحر جميع المياه، والعرب تسمّي النهر بحراً أي: أبيح لكم، والخطاب للمحرمين وإن كان غير المحرم داخلاً فيه. صيد الماء: الطريّ منه ﴿وَطَعَامُهُ،﴾ أي: طعام البحر، ثمّ اختلف في معناه، فقيل: يريد به ما قذفه البحر ميّتاً وقيل: يريد بصيد البحر السّمك الطريّ وبطعامه المملوح، عن سعيد بن المسيّب وسعيد بن جبير ومجاهد، وهذا الّذي بمذهبنا، وإنّما سمّي طعاماً لأنّه يدّخر ليطعم ويؤكل كالمعتاد من الأغذية.

قال الطبرسيّ: فيكون المراد بصيد البحر: الطريّ وبطعامه: المملوح، لأنّ عندنا لا يجوز أكل ما يقذف البحر ميّتاً للمحرم وغير المحرم وقيل: المراد بطعامه ما ينبت بمانه من الزروع والتُمَار.<sup>(1)</sup>

التكمَّمَ وَلِلسَّيَّارَةِ ﴾ في انتصاب ﴿مَتَنَعًا ﴾ قال الزجّاج: انتصب للومَتَنعًا ﴾ قال الزجّاج: انتصب لكونه مصدراً مؤكّداً، ولما قال سبحانه: ﴿ أُحِلَّ لَحَتُمُ ﴾ كان دليلاً على أنّه

١\_مجمع البيان، ج٣. ص ٤٢٢.

| المتحافظ | 衍出    |
|----------|-------|
|          | 10.77 |

| ۱۳۱ |  |
|-----|--|
|     |  |

منعم به وذكر ﴿مَتَنعًا لَكُمْ ﴾ تصريحاً بأنَّه أنعم عليكم''' وقال صاحب «الكشَّاف»: انتصب لكونه مفعولاً له، أي: أحلَّ لكم تمتيعاً لكم<sup>(٢)</sup> ومنفعة وللسيّارة، أي: للمقيم والمسافر فالطريّ للمقيم والمالح للمسافر وقيل: معناه لأهل الأمصار والقرى وقيل: للمحلِّ والمحرم ﴿وَخُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرْ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا ﴾ اتَّفق المسلمون على أنَّ المحرم يحرم عليه الصَّيد بنصَّ الآية واختلفوا في الصيد الَّذي يصيده المحلَّ هل يحلُّ للمحرم؟ قال على للخِهْ وابن عبَّاس وسعيد بن جبير وطاوس وجماعة: «إنه يحرم بكل حال للمحرم»، وعولوا فيه على قوله تعالى في هذه الآية: ﴿ وَحُمْمَ عَلَيْكُمْ صَنَيْدُ ٱلْبَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا ﴾ وذلك لأنَّ صيد البرّ يدخل فيه ما اصطاده المحرم والمحلَّ وكلَّ ذلك صيد البرّ، هذا أحد الأقوال وعليه المعتمد وقيل: إنَّ لحم الصيد لا يحرم على المحرم إذا صاده غيره، وهذا القول عن عمر وعثمان والحسن وقال الشافعيَّ: إنَّ لحم الصَّيد مباح للمحرم بشرط أن لا يصطاده المحرم ولا يصطاد له.

و اعلم أنّ صيد البحر هو الَّذي لا يعيش إلَّا في الماء، وليس كلُّه حلالاً أكله، وأمّا الّذي لا يعيش إلَّا في البرّ والّذي يمكنه أن يعيش في البرّ تارة وفي البحر اخرى فذاك كلُّه صيد البرَّ فعلى هذا فمثل السلحفاة والسرطان والضفدع وطير الماء وأمثالها كلَّ ذلك يحسب من صيد البرَّ ويجب على قاتله الجزاء إذا كان محرمًا. ﴿ وَٱتَّـقُوا ٱللَّهُ ٱلَّذِعِتِ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ والمقصود من الآية التهديد ليكون المرء مواظباً على الطاعة محترزاً عن المعصية.

جَعَلَ ٱللَّهُ ٱلْكَعْبَيَةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَبَرَامَ قِينَمَا لِلنَّاسِ وَٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَٱلْهَدَى وَٱلْفَلَتِيدُ ذَالِكَ لِتَعْسَلُمُوَاأَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَمَنُوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَتَ ٱللَّهَ بِكُلْ شَيْء عَلِيهُ (\*\*)

- ١- تفسير الرازي، ج ١٢. ص ٩٨.
- ۲\_ تفسير الرازي، ج ۱۲، ص ۹۸.

اتّصال هذه الآية بما قبلها هو أنّ الله تعالى لمّا حرّم في الآية المتقدّمة الاصطياد على المحرم بيّن في هذه الآية أنّ الحرم كما أنّه سبب لأمن الوحش والطير فكذلك هو سبب لأمن الناس عن الآفات والمخافات، وسبب لحصول الخيرات والسعادات.

قرأ ابن عامر: «قيما» بغير ألف، والباقون بالألف: قياما. وسمّيت الكعبة كعبة لتربيعها،<sup>(۱)</sup> والكعوبة النتوّ ومنه كعب الإنسان لنتوّه، وكعبت المرأة: إذا نتا ثديها والعرب تسمّي كلّ بيت مربّع كعبة، وإنّ المتفرّد من البنيان يسمّى كعبة لنتوّه من الأرض، والبيت الحرام سمّي بذلك لأنّ الله تعالى حرّم أموراً فيها وعظّم حرمته، وفي الحديث: «مكتوب في أسغل المقام: إتي أنا الله ذو بكّة حرّمتها يوم خلقت السماوات والأرض ويوم وضعت هذين الجبلين وحففتها بسبعة أملاك ضياء. من جامني زائراً لهذا البيت عارفاً بحقّه مذعناً لي بالربوبيّة حرّمت جسده على النّار».

المعنى: ﴿جَعَلَ ٱللَّهُ ٱلْكَعْبَــَةَ ﴾ أي: حكم وصيّر الكعبة وحجّها ﴿ٱلْبَيْتَ ٱلْحَـرَامَ﴾ عطف بيان على جهة المدح دون التوضيح كما يجيء الصفة كذلك، والحرام بمعنى المحرّم.

قال الحقّيّ في تفسيره المسمّى بـ روح البيان»: وقد جاء في بعض التفاسير في قوله: ﴿ أَقِنِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَنْيْنَا طَآمِعِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> أنّه لم تجبه بهذه المقالة من الأرض إلّا أرض الحرم فلذلك حرّمها فصارت حرمتها كحرمة المؤمن إنّما حرّم دمه وعرضه وماله بسبب طاعته لربّه، فأرض الحرم لمّا قالت: أتينا طائعين حرّم صيدها وشجرها وفي الخبر أنّه لم يأكل الحيتان الكبار صغارها في أرض الحرم في الطوفان لحرمتها ﴿قِيَمَا لِلنَّاسِ ﴾ وأصله

> ١ـ وهو مروي في الفقيه مرسلاً في باب علل الحج، ص٢٠١. ٣ـ سورة فصلت: ١١.

قوام لأنّه من قام يقوم مصدر كالصيام فإذا صحّ قلب حرف العلّة في الفعل صحّ في مصدره، وإذا اعتلَ في الفعل اعتلَ في مصدره وذكروا في كون الكعبة سبباً لقوام مصالح النّاس وجوهاً:

الأول: أنّ أهل مكّة كانوا محتاجين إلى حضور أهل الآفاق عندهم ليشتروا منهم ما يحتاجون إليه. فالله تعالى جعل الكعبة معظّمة في القلوب حتّى صاروا أهل الدنيا راغبين في زيارتها، مسافرين إليها من كل فج عميق لأجل التجارة وصار ذلك سبباً لإسباغ النعم على أهل مكّة.

الثاني: أنّ العرب كانوا يتقاتلون ويغزون إلّا في الحرم، فكان أهل الحرم آمنين على أنفسهم وعلى أموالهم حتّى لو لقي الرجل قاتل أبيه أو ابنه في الحرم لم يتعرّض له<sup>(۱)</sup>، ولو جنى الرجل أعظم الجنايات ثمّ النجأ إلى الحرم لم يتعرّض له، كما قال سبحانه: ﴿ أَوَلَمَ يَرَوَّا أَنَا جَعَلْنَا حَكَرَمًا ءَامِنًا وَبِنَخَطَفُ

الثالث: أنّه تعالى جعل الكعبة قواماً للناس في دينهم بسبب ما جعل فيها من المناسك العظيمة والطاعات الشريفة، وجعل تلك المناسك سبباً لحطً الذنوب ورفع الدرجات وكثرة الكرامات، والآية محمولة على جميع هذه الوجوه ومن المعلوم أنّ قوام أمور الناس إمّا بكثرة المنافع وهو الوجه الأول، أو بدفع المضارّ وهو الوجه الثاني، أو بحصول الدين والسعادة وهو الوجه الثالث، فصارت الكعبة سبباً لقوام الناس والمراد من الناس بعض الناس وهم العرب، وإنّما حسن هذا المجاز لأن أهل كلّ بلد إذا قالوا: الناس فعلوا كذا وصنعوا كذا فإنّهم لا يريدون إلّا أهل بلدتهم، فلهذا السبب خوطبوا على وفق عادتهم.

١٩ تغسير الرازي، ج ١٢. ص ١١١.
 ٢- سورة العنكبوت: ٦٧.

وقيل: إنّ معنى قياماً للنّاس أنّهم لو تركوه عاماً واحداً لا يحجّونه ما نوظروا أن يهلكوا، عن عطا، ورواه عليّ بن إبراهيم عنهمﷺ: «مادامت الكعبة يحجّ الناس إليها لم يهلكوا فإذا هدمت وتركوا الحجّ هلكوا».<sup>(۱)</sup>

وَالشَّهَرَ الْحَرَّمَ ﴾ يعني: أشهر الحرم وهي أربعة: واحد فرد وثلاثة سرد أي: متتابعة فالفرد رجب والسرد ذو القعدة وذو الحجّة والمحرّم، وإنّما خرج مخرج الواحد لأنّه ذهب به مذهب الجنس وهو عطف على المفعول الأوّل لجعل أي: وجعل الشهر الحرام الّذي يؤدى فيه الحجّ قياماً لهم أيضا، مثل قولك: ظننت زيداً منطلقاً وعمرو، فالشهر الحرام أيضا سبب لقوام النّاس وذلك لأنه إذا دخل الشهر الحرام زال الخوف منهم وقدروا على الأسفار والتجارات وصاروا آمنين على أنفسهم وأموالهم ويحصلون فيه من الأقوات ما كان يكفيهم طول السنة، فلو لا حرمة الشهر لهلكوا وتفانوا من الشدة والجوع بزيادة اكتساب الثواب العظيم إذا أقاموا مناسك الحجّ.

وَوَالْهَدَى وَالْقَلَيَهِدَ كَلَّ أَي: وجعل الله الهدي أيضاً قياماً لهم وهو ما يهدي إلى البيت ويذبح هناك ويفرق لحمه بين الفقراء، فهو قوام لمعيشة الفقراء. والقلائد أي: وجعل القلائد أيضاً قياماً للنّاس، وهي جمع قلادة وهي ما يقلّد به الهدي من نعل أو لحاء شجر أو علامة ليعلم أنّه هدي فلا يتعرّض له بركوب أو حمل، والمراد بالقلائد ذوات القلائد وهي البدن والبقرة والأضاحي، ووجه كون القلائد سبباً لقوام النّاس أن من قلّد هدياً لم يتعرّض له أحد، وربما كانوا يقلّدون رواحلهم إذا رجعوا من مكّة من لحاء شجر

١ـ رواه مرسلاً علي بن إبراهيم، ص١٤٧ من تفسيره المطبوع. وفي الفقيه، عن حنان بن سرير قال ذكرت لأبي جعفر لينية البيت فقال: **دلو عطلوه سنة واحدة لم يناظرو**؛ وفي خبر آخر ا**لنزل عليهم العذاب**، وفي تفسير مجمع البيان، ج٢ ص٤٢٤.

| <br>للتانذ | 12 |
|------------|----|
|            |    |

الحرم، فيأمنون بذلك، فكان أهل الجاهليَّة يأكل الواحد منهم القضيب والشجر من الجوع وهو يرى الهدي والقلائد فلا يتعرّض له تعظيماً، فكانت هذه الأمور دالَة على عظمة البيت وشرفه. ﴿ ذَلِكَ لِتَعْمَلُمُوا ﴾ إشارة إلى الجعل منصوب بفعل مقدر أي: شرع الله ذلك وبيّن لتعلموا ﴿ أَنَّ آللَهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَمَنَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ فإن تشريع هذه الشرائع لدفع المضار الدينيَّة والدنيوية قبل وقوعها من أوضح الدلائل على حكمة الشارع، وعلى عدم خروج شيء من علمه المحيط، فإنَّه تعالى لمَّا علم في الأزل أنَّ مقتضى عادة العرب وحرسهم الشديد على القتل والغارة وأنَّه لو دامت بهم هذه الحالة لعجزوا عن تحصيل ما يحتاجون إليه، ولأدى ذلك إلى فنائهم وانقطاعهم بالكلّيّة دبّر في ذلك تدبيراً لطيفاً وهو أنّه ألقى في قلوبهم اعتقاداً قويّاً في تعظيم البيت، فصار ذلك سبباً لحصول الأمن في البلد الحرام وفي الأشهر الحرم، فاستقامت بذلك مصالح معاشهم وقلّت مفسدتهم، وذلك التدبير بسبب علمه الأزليّ بجميع المعلومات من الجزئيَّات والكلِّيات ولهذا قال سبحانه: ﴿ ذَلِكَ لِتَعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ ثمَّ قال: ﴿ وَأَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَقَءٍ عَلِيهُمْ ﴾ تعميم بعد تخصيص للنَّاكيد وما أحسن هذا الترتيب في هذا البيان!.

... ۲۷ ۱

أَعْـلَمُوَا أَنَى ٱللَّهَ شَـدِيدُ ٱلْعِقَابِ وَأَنَّ ٱللَّهَ غَغُورٌ زَحِيـدٌ ۞ مَّا عَلَ ٱلرَّسُولِ إِلَا ٱلْبَلَغُ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ۞

لمما ذكر سبحانه رحمته لعباده عقّبه بذكر الوعيد والوعد فقال: ( أَعْلَمُوَا أَنَ ٱللَّهُ شَدِيدُ ٱلْمِعَابِ ﴾ لمن انهتك محارمه وعصاه ﴿وَأَنَّ أَقَهُ غَغُورٌ تَحِيمٌ ﴾ لمن تاب وأناب وانقطع عن الانتهاك وأطاع وجمع بين الوعيد والوعد لأن الإيمان لا يتم إلّا بالخوف والرجاء كما قالة؟؟؟ «لو وزن خوف

| نج ک | معتباللالا | ١ | ۲ | ۱ |
|------|------------|---|---|---|
|------|------------|---|---|---|

المؤمن ورجاؤه لاعتدلا<sup>».(()</sup> ثمّ ذكر ما يدلّ على الرحمة وهو كونه غفوراً رحيماً، وفي الآية إشعار بأنّ جانب الرحمة أغلب لأنّه أتي بوصفين من أوصاف الرحمة، ولمّا أنذر ويشرّ عقّبه بقوله: ﴿ مَّا عَلَ ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ﴾ وأداء الرسالة وبيان الشريعة، فأمّا القبول والردّ فهما من شأن المكلّف ﴿ وَاللّهُ يَعَلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُسُونَ ﴾ ولا يخفى عليه شيء من أحوالكم الّتي تظهرونها وتخفونها، وفي قوله: ﴿ أَعْـلَمُوّا أَنْ آلَتَهُ شَدِيدُ ٱلْبِعَابِ ﴾ دلالة على وجوب معرفة العقاب والثواب لكونهما لطغا في باب التكليف.

قُل لَا يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَٱلطَّنِيْبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ ٱلْخَبِيثِ فَأَتَّقُوا ٱلَّهَ يَتَأْوَلِي ٱلْأَلْبَـٰبِ لَعَلَكُمْ تُفْلِحُونَ ۞

سبب النزول: لممّا بيّن سبحانه الترغيب في الطاعة والتنفير عن المعصية بقوله: ﴿وَاللَّهُ يَعَلَّمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ﴾ بيّن في هذه الآية أنّ الحلال والحرام لا يستويان، قيل: نزلت الآية في حجّاج اليمامة لمّا همّ المسلمون أن يوقعوا بهم، وذلك بسبب أنّه كان فيهم رجل يقال له الحطيم وقد أتى المدينة في السّنة السابقة، واستاق سرح المدينة فخرج في العام القابل ـ وهو عام عمرة القضاء ـ حاجًا، فبلغ ذلك أصحاب السرح، فقالوا للنبي يتشرق: هذا الحطيم القضاء ـ حاجًا، فبلغ ذلك أصحاب السرح، فقالوا للنبي يتشرق: هذا الحطيم خرج حاجًا مع حجّاج اليمامة فخل بيننا وبينه، فقال تشكر: «إنّه قلد الهدي وما أذن لهم أن يوقعوا به بسبب امتحقاقهم الأمن بتقليد الهدايا» فنزلت الآية تصديقاً لمتشرّق في نهيه إيّاهم عن تعرّض الحجّاج وإن كانوا مشركين، وقد مضت هذه القصّة في أول السورة أيضاً عند تفسير قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَذِينَ مَامَنُوا لا يُجُلُوا هذه القصية في أول السورة أيضاً عند تفسير قوله: ﴿ يَتَأَيُونَ مَامَنُوا لا يُجُلُوا

١ـ فبهذا المعنى روايات رواها الكليني في الأصول من الكافي، ج ٢. ص٦٧ـ٧١؛ ورواه في تفسير الرازي، ج١٢، ص ١٠٢. لأنّه قد كان فيها: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسَ فَلَا يَقْرَبُوا ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَكَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَحَذَاكُ<sup>(۱)</sup> وفيها أيضا: ﴿فَاقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾<sup>(۲)</sup> فنسخ حكم الهدي والقلائد والشهر الحرام والإحرام وأمنهم بدون الإسلام، وتبدّل الحكم بعد نزول سورة البراءة.

۱۳۷ ...

وبالجملة ففي الآية ترغيب في الجيّد والحلال، وتحذير عن الردي، والحرام. ويتناول الخبيث والطيّب أموراً كثيرة فمنها الحلال والحرام فمثقال حبّة من الحلال أرجح عند الله من مل، الدنيا من الحرام، وكيف وهو خبيث مردود، والحلال طيّب مقبول؟ وطالب الخبيث خبيث وطالب الطيّب طيّب؟ كما قال سبحانه: ﴿ ٱلْمَتِيثَتُ لِلْجَيثِينَ ﴾<sup>(٣)</sup> الآية، وأيضا الخبيث من الأموال ما لم يخرج منها حقّ الله، والطيّب ما أخرجت منه الحقوق، والخبيث ما أنفق في وجوه الفساد، والطيّب ما أنفق في وجوه الطاعات ﴿وَلَوَ أَعْجَبَكَ كَنْرَةً الْخَبِيثِ ﴾ يعني: أن الذي يكون خبيئاً في عالم أحكام الله وفي نواهيه قد يكون طيّباً وعظيم اللذَة عندك أيّها الإنسان، إلّا أنّه مع لذّته وكثرة مقداره سبب لحرمان السعادات الباقية، ومورث للعقاب الدائم لكن الباقيات الصالحات الطيّبات خير عند ربّك ﴿فَاتَعُوا أَهْهَ ﴾ واجتنبوا الخبائث وما حرّم الله عليكم ﴿يَتَأُولِ ٱلأَلْبَنبِ ﴾ وذوي العقول ﴿لَعَلَكُمْ تُعْلِحُوتَ ﴾ لكي تفوزوا وتفلحوا بالنّعيم المقيم والثواب العظيم.

قال أهل المعرفة: حقيقة التّقوى هو صدق قولك: لا إله إلّا اللّه وليس في قلبك شيء سواه، ومن وصايا بعض الكاملين قبل وفاته: أوصيكم بتقوى اللّه في

- ١- سورة التوبة: ٢٨.
  - ٦\_سورة التوبة: ٥.
- ٣ سورة النور: ٢٦.

السرّ والعلانية وبقلّة الطعام وبقلّة المنام وبقلّة الكلام وهجر المعاصي والآثام، وترك الشّهوات على الدوام واحتمال الجفاء من جميع الأنام، وبترك مجالسة السفهاء ودوام مصاحبة الصالحين الكرام، فإنّ خير النّاس من ينفع النّاس وخير الكلام ما قلّ ودلّ، واعلم أنّ الله يحبّ أن تعمل برخصه كما تعمل بفرائضه.

يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْبَآءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ نَسُؤَكُمْ وَإِن نَسْتَلُوا عَنَهَا حِينَ يُسَنَزُلُ القُرْءَانُ تُبْدَ لَكُمْ عَفَا اللَّهُ عَنْهَا وَاللَّهُ غَفُورُ حَلِيهُ أَن

روي أنّه لما نزلت آية الحج وهي: ﴿وَلِلَهِ عَلَ ٱلنَّاسِ حِجُ ٱلْبَيَنَتِ ﴾<sup>(۱)</sup> قال سراقة بن مالك:<sup>(۲)</sup> أكلّ عام؟ فأعرض عنه رسول الله تلاظة حتّى أعاد ثلاثاً فقال: «لا ولو قلت: نعم لوجب ولو وجب لما استطعتم فاتركوني ما تركتكم. فإنّما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيانهم. فإذا أمرتكم بأمر فخذوا منه ما استطعته، وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه»<sup>(۳)</sup> فنزلت الآية، وعن ابن عبّاس انّه تلاظة كان يخطب ذات يوم غضبان من كثرة ما يسألون عنه ممّا لا يعنيهم، فقال: «لا أسأل عن شيء إلا أجبت»، فقال رجل: أين أبي؟ فقال: «في النّار»، وقال آخر: من أبي؟ فقال: «حذافة» ـ وكان يدعا لغيره ـ فنزلت الآية.<sup>(1)</sup>

وذكر الرّازيّ أنّ الآية لعلَّها متَّصلة في النظم بقوله: ﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ﴾<sup>(٥)</sup> أي: فاتركوا الأمور على ظواهرها، ولا تسألوا عن أحوال خفيّة إن تبد لكم تسؤكم، وإن شرطيّة والمعنى: لا تسألوا عن أشياء إن تسألوا

١- سورة آل عمران: ٩٧. ٢- قال في مجمع البيان: فقام عكاشة بن عصن وقيل: سراقة بن مالك، انظر: ج ٣، ص ٢٥٠. ٣- اختلف إلى المكان: تردد. ٤- سورة المائدة: ٩٩. عنها في زمان الوحي تظهر لكم وإن تظهر لكم تغمّكم و«أشياء» جمع شيء غير منصرفة قال الخليل وسيبويه: شيء جمعه في الأصل شياء على وزن فعلاء فاستثقلوا اجتماع الهمزتين في آخره فنقلوا الهمزة الأولى الَتي هي لام الفعل إلى أوّل الكلمة فجعلت فعلاء تشبيهاً بالمعدول كما في: عامر وعمر، وزافر وزفر قال الرازيّ: إنّه لما كانت في الأصل على وزن فعلاء مثل حمراء لا جرم لم تنصرف ـ كما لم تنصرف حمراء ـ وأيضاً إنّا لما قطعنا الحرف الأخير منه وجعلناه أوّله والكلمة من حيث إنّها قطع منها الحرف الأخير صارت كنصف الكلمة ونصف الكلمة لا يقبل الإعراب، ومن حيث إنّ ذلك الحرف الذي انقطع منها ما حذف بالكليّة بل ألصق بأولها كانت الكلمة كانّها على الحرف الذي القطع منها ما حذف بالكلّيّة بل ألصق بأولها كانت الكلمة كانّها مهذه الحالة، لكنّ الكسائيّ قال: إنّ «أشياء» على وزن أفعال إلّا أنّهم لم هذه الحالة، لكنّ الكسائيّ قال: إنّ «أشياء» على وزن أفعال إلّا أنّهم لم يصرفوه لكونه شبيهاً في الظاهر بحمراء وصفراء.

المحكم الذي سلف منكم مما المحكم الذي سلف منكم مما كرهه النبي، استئناف مسوق لبيان أن نهيهم عنها لم يكن لمجرد صيانتهم عن المساءة بل لأنها في نفسه معصية مستتبعة للمؤاخذة وقد عفي عنها، وضمير «عنها» راجع إلى المسألة المدلول عليها بقوله: ﴿لَا تَسْتَلُوا ﴾ ﴿وَاللَّهُ عَفُورُ عَلِيكُ فَبَالَغ في مغفرة الذنوب والإغضاء عن المعاصي حيث لم يؤاخذكم بعقوبة ما فرط منكم، فجملة قوله: ﴿ وَاللَّهُ عَفُورُ حَلِيكُ ﴾ افتراض تذييلي مقرر لعفوه تعالى وقال بعض المفسرين: إن الآية نزلت في ما سألت الأمم أنبياءها من الآيات، ويؤيّده الآية ألتي بعدها.<sup>(۱)</sup>

ا\_مجمع البيان، ج٣. ص ٤٣٠.

قَـدْ سَـأَلُهَا فَوْمٌ مِن قَبْلِحَتُمْ ثُمَّ أَصْبَحُوا بِهَا كَنِفِرِينَ شَ مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَآيِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامٍ وَلَنَكِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَهِ الْكَذِبَ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَ

أي: سألوا هذه المسألة لكن لا عينها، بل مثلها في كونها محظورة ومستتبعة للوبال وعدم التصريح بالمثل للمبالغة في التحذير فرمّن قبّلِكُم » متعلق بـ(سألها) فرئم أَمْبَحُوا بِهَا ﴾ أي: بسببها فكَفِرِين ﴾ فإن بني إسرائيل كانوا يستفتون أنبياءهم في أشياء فإذا أمروا تركوها فهلكوا، كما سأل قوم ثمود صالحاظيم الناقة، وسأل قوم عيسى لينه مائدة ثمّ كفروا بها، عن ابن عبّاس، أو إن قريشاً سألوا النبي يَشِيم عن مثل هذه الأشياء، مثل سؤال ذلك الرجل عن حال أبيه فلما أخبرهم بذلك قالوا: ليس الأمر كذلك فكفروا بالرد

فإن قيل: ما الذي يجوز أن يسأل عنه، وما الذي لا يجوز أن يسأل عنه؟ فالجواب أنّ الذي يجوز السؤال عنه هو ما يجوز العمل به، وما لا يجوز في الأمور الدينيّة والدّنيويّة فلا يجوز أن يسأل الإنسان من النبيّ أنّه من أبي؟ لأنّ المصلحة اقتضت أن يحكم على كلّ من ولد على فراش إنسان بأنّه ولده وإن لم يكن مخلوقاً من مائه. أو أنّ جبرئيل هل خلقة رأسه مثل خلقة رأسنا؟ وأمثال هذه السؤالات وقيل: في معنى الآية المتقدّمة تقديم وتأخير، والتقدير: لا تسألوا عن أشياء عفا الله عنها إن تبد لكم تسؤكم، قال الرازيّ: وهذا القول ضعيف، لأنّ الكلام إذ استقام من غير تغيّر النظم لم يجز المصير إلى التقديم والتأخير.

المجمَلُ ألَّهُ ﴾ و«جعل» يستعمل في معان: أحدها: الحكم، ومنه قوله:

١- المصدر السابق، ص ٤٣١.

ثم ذكر أربعة أشياء \_ و فرمِن كم مزيدة للتأكيد في النفي ... : فرَجَمِيرَة وهي فعيلة من البحر وهو الشق يقال: بحر ناقته إذا شق أذنها وهي بمعنى المفعول وذلك أنّه إذا أنتجت الناقة خمسة أبطن وكان آخرها ذكراً شقّوا أذنها وامتنعوا من ركوبها وذبحها وسيّبوها لآلهتهم ولا يجزّ لها وبر، ولا يحمل على ظهرها ولا تطرد عن ماء ولا تمنع عن مرعى ولا ينتفع بها وإذا لقيها لم يركبها تحريجا.

فَوْوَلَا سَتَهْبَقُو به هي فاعلة من ساب إذا جرى على وجه الأرض يقال: سابت الحيّة وساب الماء إذا جرى، فالسائبة هي الّتي تركت حتّى تسبّب إلى حيث شاءت، وهي المسيّبة كـفوعيشتر ترّاضيتر به أي: مرضيّة. قال أبو عبيدة: إنّ الرجل إذا مرض أو قدم من سفر أو نذر نذراً أو وصل نعمة وشكر اللّه سيّب بعيرا فكان بمنزلة البحيرة في جميع ما حكموا لها، عن الزجّاج وهو قول علقمة وقيل: هي الّتي تسيّب للأصنام أي: تعتق لها، وكان الرجل يسيّب من ماله يشاء فيجيء به إلى السدنة وهم خدمة آلهتهم فيطعمون من لبنها أبناء السبيل ونحو ذلك، عن ابن مسعود وابن عبّاس وقيل: إنّ السائبة هي الناقة إذا تابعت بين عشر إناث ليس فيهن ذكر سيّب فلم يركبوها ولم يجزّوا وبرها ولم يشرب لبنها إلّا الضيف، فما نتجت بعد ذلك من أنثى شق

- المسورة الزخرف: ١٩.
  - ٢\_ سورة الأنعام: ١.
  - ٣ـ سورة الزخرف: ٣.

اذنها ثمّ يخلّى سبيلها مع أمّها وهي البحيرة عن محمّد بن إسحاق. وذلا ولدت أنثى فهي في الغنم كانت الشاة إذا ولدت أنثى فهي لهم، وإذا ولدت ذكراً جعلوه لآلهتهم، فإن ولدت ذكراً وأنثى قالوا: وصلت أخاها واستحيوا الذكر من أجل الأنثى ولم يذبحوه لآلهتهم وقيل: كانت الشاة إذا ولدت سبعة أبطن فإن كان السابع جدياً ذبحوه لآلهتهم ولحمه للرجال دون النساء، وإن كان عناقاً استحيوها وكان في عرض الغنم، وإن ولدت في البطن السابع جدياً وعناقاً قالوا: إن الأخت وصلت أخاها فحرّمتا جميعاً، وكانت المنفعة واللّبن للرّجال دون النساء وقال محمّد بن إسحاق: الشاة إذا عشر إناث في خمسة أبطن ليس فيها ذكر جعلت وصيلة فقالوا: قد وصلت فكان ما ولدت بعد ذلك للذكور دون الإناث.

وَلَا حَامِرِكَة وهو الذكر من الإبل، كانت العرب إذا نتجت من صلب الفحل عشرة أبطن قالوا: قد حمى ظهره فلا يحمل عليه ولا يمنع من ماء ولا مرعى، عن ابن عبّاس وابن مسعود وقيل: إنّه الفحل إذا لقح ولد ولده قيل: حمى ظهره فلا يركب عن الفرّاء، والله تعالى لم يحرّم من هذه الأشياء وكلّها من آثار الجاهليّة والشرك.

فإن قيل: إذا جاز إعتاق العبيد والإماء فلم لا يجوز إعتاق هذه البهائم من الذبح والإتعاب والإيلام؟: فالجواب أن الإنسان مخلوق لخدمة الله وعبوديّته فإذا تمرّد عوقب بضرب الرق عليه فإذا أزيل الرق عنه تفرّغ لعبادة الله فكان ذلك أمر مستحسن، وأمّا هذه الحيوانات فإنّها مخلوفة لمنافع المكلّفين فتركها وإهمالها يقتضي فوات منفعة على مالكها من غير أن يحصل في مقابلتها فائدة فظهر الفرق، وأيضاً إنّ الإنسان إذا كان عبداً فأعتق قدر على

١- مجمع البيان، ج ٢. ص ٤٣٢؛ وانظر: بحار الأنوار، ج ٩. ص ٨٤؛ وتفسير العياشي، ج ١. ص٣٤٧.

177

تحصيله مصالح نفسه، وأمّا البهيمة إذا تركت وأهملت لم تقدر على رعاية مصالح نفسها فوقعت في أنواع من المحنة أشدَّ وأشقَّ ممّا كانت فيها حال ما كانت مملوكة فظهر الفرق.

فَوَلَئَكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَغْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبَ ﴾ هذا إخبار من اللَّه بأن الكفّار يكذبون على اللَّه بادّعائهم أن هذه الأمور من أمره تعالى فوَوَأَكْتَرُهُمْ لَا يَتَقِتُونَ ﴾ خص للأكثر لأنّهم أتباع ولا يعقلون أن ذلك كذب كما يعقله رؤساؤهم. والجهلة يتبعون الرؤساء ولا يعقلون ما حرّم اللَّه عليهم وما حلَّل لهم، قال الطبرسيّ: وفي هذه الآية دلالة على بطلان قول المجبّرة لأنّه سبحانه نفى أن يكون جعل البحيرة وغيرها، وعندهم أنّه هو الجاعل لذلك والخالق له، لأنّه تعالى بيّن أن هؤلاء قد كفروا بهذا القول وافتروا على اللَّه ونسبوا إليه تعالى ما ليس بفعل له.<sup>(1)</sup>

قال المفسرون: إن عمرو بن لحيّ بن قمعة الخزاعيّ كان قد ملك مكة وكان أوّل من غيّر دين إسماعيل فاتّخذ الأصنام ونصب الأوثان وشرع البحيرة والسائبة والوصيلة والحام<sup>(٢)</sup>، قال النبي تلاثي ال**فقد رايته في النار يؤذي أهل النار** بريح قصبه» – والقصب: المعى وجمعه الأقصاب – ويروى: «يجر قصبته في النار»<sup>(٣)</sup>، قال ابن عبّاس: قوله: ﴿يَقَرَّوْنَ عَلَ ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ﴾ يريد عمرو بن لحيّ وأصحابه يقولون على الله هذه الأكاذيب في تحريمهم هذه الأنعام<sup>(١)</sup> وما استحدثه أهل الضّلالة.

> ١\_مجمع البيان، ج ٢. ص ٤٣٣. ٢\_ تفسير الرازي، ج ١٢، ص ١١٠ وبحارالأنوار، ج٩. ص ٨٤ . ٢\_المصدر السابق نفسه. ٤\_المصدر السابق نفسه.

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ قَـالُواْ حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَآْ أَوَلَوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ <sup>((()</sup>)

قال الرازيّ: الواو في قوله: ﴿أَوَلَوَ كَانَ﴾ واو الحال قد دخلت عليها همزة الإنكار وقيل: للعطف، والتقدير: أحسبهم ذلك ولو كان آباؤهم لا يعلمون شيئاً ولا هم يهتدون؟

يعني: الأمر كذلك وهو ردّ على أصحاب التقليد في الأصول فإنّ الاقتداء إنَّما يجوز بالعالم المهتدي في الفروع إذا بنى قوله على الحجّة والدليل، فإذا لم يكن كذلك لم يكن عالماً مهتدياً فوجب أن لا يجوز الاقتداء به.<sup>(۱)</sup>

يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْعُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّيَكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ٢

لمّا بيّن التكاليف والأحكام وقيل لهم: تعالوا إلى ما أنزل الله وإلى الرّسول قالوا: حسبنا ما وجدنا عليه آباءنا فكانّه قال سبحانه: إنّ هؤلاء الجهّال بقوا مصرّين على جهالتهم وضلالتهم فلا تبالوا أيّها المؤمنون بجهالتهم بل كونوا منقادين لتكاليف اللّه، فلا يضرّكم ضلالتهم، فلهذا قال:

الزموا واحفظوا أنفسكم أنفسكم أنفسكم لا يعتركم ممن ضل إذا أهتديته أي أي: الزموا واحفظوا أنفسكم من ملابسة المعاصي قال النحويون: كلمة «عليك وعندك ودونك» من أسماء الأفعال ويقيمونها مقام الفعل وينصبون بها الاسم الواقع بعدها على المفعولية ومعناها الإغراء، وقد يقيم العرب غير هذه الأحرف مقام الفعل لكن لا تعديه إلى المفعول نحو قولهم: إليك عنّي أي: تأخّر عنّي و«وراك» بمعناه، ولا يجوز ذلك إلّا في الخطاب. وفر لا يَعتُرَكُم أي:

٦- المصدر السابق نفسه.

الأصل فيه: لا يضرركم وقرء بصيغة النّهي وفي ذلك أربع لغات: ضارّه يضورّه، ضارّه يضيرّه، ضرّه يضرّه، ضرّه يضرّه، وحاصل المعنى: احفظوا أنفسكم وألزموها عن المعاصي ولا يضرّكم ضلال من ضلّ من آبائكم وغيرهم إذا كنتم مهتدين.

فلو قيل: إنّ ظاهر الآية يوهم أنّ الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر غير واجب فالجواب أنّ الآية لا تدلّ على ذلك بل توجب أنّ المطيع لربّه لا يكون مؤاخذاً بذنوب العاصي فأمّا وجوب الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر فثابت بالدلائل.

قال عبد الله بن المبارك: هذه الآية أوكد آية في وجوبهما فإنّه قال: عليكم أنفسكم يعني أهل دينكم بأن يعظ بعضكم بعضاً ويرغَب بعضكم بعضاً في الخيرات وينفَره عن القبائح لأن قوله: ﴿ عَلَيْكُمْ آنفُسَكُمْ ﴾ معناه احفظوا أنفسكم<sup>(١)</sup> فإذا لم يكن هذا الحفظ إلّا بالأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر كان ذلك واجباً والمؤمنون كنفس واحدة وقيل: وجه آخر وهو أن المنكر كان ذلك واجباً والمؤمنون كنفس واحدة وقيل: وجه آخر وهو أن الآية مخصوصة بالكفار الذين علم أنّه لا ينفعهم التذكّر ولا يتركون الكفر بسبب الأمر والنّهي فعند ذلك لا يجب على الإنسان أن يأمرهم وينهاهم أو أن ترضه أو على ماله وأيضا في الآية وجه آخر وهو أن قوله: ﴿ عَلَيْكُمُ القدرة فإن لم يقبلوا ذلك منكم فلا يضرعم والنهي على نفسه أو على تُنفُسَكُمُ ﴾ يعني: من أداء الواجبات الّتي من جملتها الأمر بالمعروف عند القدرة فإن لم يقبلوا ذلك منكم فلا يضركم ضلال غيركم ولا ينبغي أن تستوحشوا من ذلك فإنكم خرجتم عن عهدة التكليف، وأن الله قال لرسوله: ﴿ فَقَنَيْلَ في سَبِيلِ ٱللَّهِ لَا تُنَكَمَ ﴾ وذلك لا يدل على ثبوت الأمر

الم تفسير الرازي، ج ١٢، ص ١١٣.

بالمعروف والنهي عن المنكر فكذا هاهنا. وروي عن ابن مسعود وابن عمر وجه آخر في تأويل الآية قالا: قوله: ﴿عَلَيَكُمُ أَنفُسَكُمُ ﴾ يكون في آخر الزمان.

قال الرازي: وهذا الوجه ضعيف لأن قوله ﴿ يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوًا ﴾ خطاب عام وهو أيضا خطاب مع الحاضرين فكيف يخرج ويخص الغائب<sup>(۱)</sup>؟ وروي أن أبا ثعلبة سأل رسول الله يشيئ عن هذه الآية فقال: «التمروا بالمعروف وتناهوا عن المنكر حتى إذا رأيت دنياً مؤفرة وشخاً مطاعاً وهوى متبعاً وإعجاب كل ذي رأي رأيه فعليك بخويصة نفسك»<sup>(۱)</sup> وقد روي أنّه يشيئ قال يوماً على المنبر: «يا أيها الناس إنكم تقرؤون هذه الآية وتضعونها في غير موضعها ولا على المنبر: «يا أيها الناس إنكم تقرؤون هذه الآية وتضعونها في غير موضعها ولا على المنبر: ما أن الناص إذا رأوا منكراً فلم يغيروه عمّهم الله بعقاب فأمروا بالمعروف فانهوا عن المنكر أو ليستعملن الله عليكم أشراركم فيسومونكم سوه العذاب ثمّ ليدعن خياركم فلا يستجاب لهمه.<sup>(۳)</sup> وبالجملة إن الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر فرض لا يسقط إلا عند العجز عن ذلك.

وإلى الله مَرْجِعْكُم جَمِعْكَ أي: إليه مصيركم ومصير من خالفكم وفَيُنَيِّتُكُم بِمَا كُمْتُم تَمْمَلُونَ في فيجازيكم بأعمالكم هو وعد ووعيد للفريقين المهتدين والضالين، واعلم أن الآمر والنّاهي لابدَ وأن يعرف المعروف والمنكر حتّى لا يأمر بالمنكر وهو يحسبه معروفاً، ولا ينهى عن المعروف وهو يحسبه منكراً ويشتغل بتزكية نفسه قبل الخلق، فالهادي الجاهل هدايته إضلال كبعض الدَجاجلة الَّذين في زماننا من المتصوّفة حيث يغرّون النَّاس بكلمات متشابهة وضلالات مبتدعة، والعوامَ الجهلة يقتدون بهم يرفعون لجام

١- المصدر السابق، ص ١١٢.

٢- تفسير الأصفي، ج١، ص ٣٠٢؛ وكنز العمال، ج ٣، ص ٦٩؛ ورواء في مجمع البيان، ج ٣، ص ٤٣٥. ٣- الكافي للشيخ الكليني، ج ٥ص ٥٦.

| ١٣٧ |  |
|-----|--|
|-----|--|

الشريعة وقيد بعض التّكاليف عن أنفسهم وهم يدّعون أنّهم أهل الحقّ فتارة يبيحون المحرّمات واخرى يستحرمون المحلّلات بالرياضات المبتدعة فيظنّون أنّهم بلغوا مقام الوحدة وأنّهم مجنّبون عن النقصان ولا يضرّهم مخالفات الشريعة إذ هم بادّعائهم وصلوا إلى مقام الحقيقة وهم غافلون عن اللّه وجاهلون بالأمر ولم يعلموا أنّ مقام الحقيقة لا يحصل إلّا بامتثال أوامر الشريعة بأسرها وليس مقام إلّا مقام العبوديّة وهو الامتثال بالسنن والباقي ترّهات واصطلاحات موضوعة كثّرها الجاهلون ولا رخصة لأحد فيها والعاملون بهذه المجعولات أهل الخديعة، ولقد شاع في الآفاق هذه الفتنة بحيث ضاع تمام الأصول والفروع منها وماله من دافع، فإذا كان هذا حال من يدّعي الإيمان فكيف بحال الزنادقة والطبيعيّين والملاحدة؟

فيا لله وللإسلام! وإنّ الخرق قد اتّسع على الراقع خصوصاً منذ توسّعت دائرة نطاق الحريّة فعلى الإسلام فليبك الباكون وليندب النادبون. قال الشاعر:

أرى ألف بان لا يقوم لهادم فكيف ببان خلفه ألف هادم

وبالجملة إنّ العالم والهادي والأمر والنّاهي لابد وأن يكون يقوم بتكليفه في إرشاد الجاهل وتنبيه الغافل من طريق الشريعة حذو النعل بالنعل باحتياط وافر وجد متكاثر ولا يجعل هذا الشأن العظيم لعب الصبيان وضحك الشيطان. قال الشاعر:

وفي الصمت زين للخليّ وإنَّما صحيفة لبَّ المرء أن يتكلَّما

يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱشْانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ أَوَ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنَّ أَسَمَّ ضَرَبْئُمَ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَبَتَكُم مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ تَحْبِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَبَلَوْةِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ إِن

| .)٣ | ۸' |
|-----|----|
| ••• | \٣ |

ٱرْتَبَـنُّهُ لَا نَشْتَرِى بِهِـ ثَمَنَا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْنِيُ ۖ وَلَا نَكْتُمُ شَهَـدَةَ اللَّهِ إِنَّا إِذَا لَمِنَ ٱلْأَثِمِينَ ۞

نزلت الآية في قصّة تميم الدارميّ وهي: أنّ تميما وأخاه عديّا كانا نصرانيّين خرجا إلى الشام ومعهما بديل مولى عمرو بن العاص وكان مسلما مهاجرا، خرجوا للتجارة فلمّا قدموا الشام مرض بديل فكتب كتاباً فيه نسخة جميع ما معه وألقاه فيما بين الأقمشة ولم يخبر صاحبيه بذلك، ثمّ أوصى إليهما وأمرهما أن يدفعا متاعه إذا رجعا إلى أهله، فمات بديل فأخذا من متاعه إناء من فضة منقوشا بالذهب ثلاث مائة مثقال، ودفعا باقي المتاع إلي أهله لمّا قدما، ففتَشوا فوجدوا الصحيفة وفيها ذكر الإناء، فقالوا لتميم وعديّ، أين الإناء؟ فقالا: لا ندري، والّذي دفع إلينا دفعناه إليكم، فرفعوا الواقعة إلي رسول اللّه فأنزل اللّه هذه الآية<sup>(٢)</sup> عن الواقديّ عن أسامة بن زيد عن أبيه وعن جماعة وهو المرويّ عن أبي جعفر للنه.

المعنى: لمّا أمر سبحانه في الآية السابقة في الإتيان بما أنزل اللّه على رسوله عقّبه بذكر هذا الحكم المنزّل فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواً﴾ قيل: في معنى الشهادة أقوال:

الأول: أنّها الشهادة التي تقام بها الحقوق عند الحكّام أي: شهادة الخصومات الجارية بينكم، و«بين» ظرف أضيف إليه «شهادة» على طريق الاتّساع في الظروف بأن يجعل الظرف مفعولاً للفعل الواقع فيه فيضاف ذلك الفعل إليه على طريق إضافته إلى المفعول نحو «يا سارق اللّيلة» أي: يا سارق في اللّيلة. و«شهادة» مرفوع على الابتداء وخبرها «اثنان» والمعنى: شهادة هذه الحالة شهادة اثنين فحذف «شهادة» وأقيم «اثنان» مقامها، ويجوز أن يكون

١- تفسير الرازي، ج١٢، ص ١١٤.

التقدير: وفيما فرض عليكم في شهادتكم أن يشهد اثنان إذا حضر أحدكم الموت أي: شارفه وظهرت علائمه والظرف متعلّق بالشهادة ولا يجوز أن يكون يتعلّق بالوصيّة لأنّ الوصيّة مصدر فلا يتعلّق به ما تقدّم عليه.

الثاني: أنّ الشهادة بمعنى الحضور فيكون تقدير الآية وليشهدكم في سفركم إذا حضركم الموت وأردتم الوصيّة ﴿ أَشْـَانِ ذَوَا عَدّلِ مِّنكُم ﴾ صفة للاثنان أي: صاحبا أمانة من أهل العدالة وصيّان، جعلهما اثنين تأكيداً للأمر في الوصيّة، منكم أي: من أهل دينكم عن سعيد بن جبير وأبي زيد وقيل: المراد: من أقاربكم لأنّهم أعلم بحال الميّت وأنصح له.

الثالث: أنّ المراد شهادة إيمان بالله أنّ أرباب الورثة بالوصيّة من قول القائل في اللّعان: أشهد باللّه أنّي لمن الصادقين. قال الطبرسيّ: والقول الأوّل أقوى وأليق بالآية.

وقال صاحب كتاب «نظم القرآن»: شهادة مصدر بمعنى الشهود كما يقال: رجل عدل ورجلان عدل وقدر حذف المضاف فيكون المعنى: عدد شهود بينكم اثنان كقوله: ﴿ ٱلْحَجَّ ٱشْهُرٌ مَّمْلُومَنتُ ﴾ أي: وقت الحج أشهر وقال ابن جنّيّ: ويجوز أن يكون التقدير: تقيموا شهادة بينكم اثنان، فيكون على هذين القولين حذف المضاف في المبتدأ وعلى القولين الأولين الحذف في الخبر.

المُوَاتِ مَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ أي: من غير أهل ملتكم، عن ابن عباس وسعيد بن المسيّب وسعيد بن جبير ومجاهد وشريح وابن سيرين وإبراهيم وهو المرويّ عن الباقر والصادق لليَنْظ فيكون «أو» للتفصيل لا للتخيير، لأنّ المعنى: أو آخران من غيركم إن لم تجدوا شاهدين منكم<sup>(۱)</sup> وقيل: المعنى: ذوا عدل من عشيرتكم أو آخران من غير عشيرتكم وقالوا: لا يجوز شهادة كافر في

۱- من لا يحضره الفقيه للصدوق، ج٣، ص ٤٧؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٤٤٠.

سفر ولا حضر واختاره الزجّاج وذهب جماعة إلى أنّ الآية كانت في شهادة أهل الذمّة فنسخت وقد بيّن هذه الأقاويل أبو عبيدة ثمّ قال جلّ العلماء يتأولونها في أهل الذمّة ويرونها محكمة. قال الطبرسيّ ويقوّي هذا القول تتابع الأخبار في سورة المائدة بقلّة المنسوخ وأنّها من محكم القرآن وآخر ما نزل.<sup>(۱)</sup>

إِنْ أَنتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَـنِبَتْكُم تُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ أي: إن أنتم سافرتم فأصابتكم مصيبة الموت ولمًا علم الله أنَّ من الناس من يصحبه في سفره أهل الكتاب دون المسلمين أو ينزل القرية التي لا يسكنها غيرهم ويحضرهم الموت ولا يجدون شهوداً من المسلمين فقال: أو أخران من غير أهل دينكم إن أنتم سافرتم فأصابتكم مصيبة الموت فالعدلان من المسلمين للحضر والسفر إن أمكن إشهادهما، والذمّيّان في السفر خاصَّة إذا لم يوجد غيرهما ثمَ قال: ﴿ تَحْبِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلْعَسَلُوْةِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ إِنِ ٱرْتَبْشَرْ ﴾ أي: تحبسونهما من بعد صلاة العصر لأن الناس كانوا يحلفون بالحجار بعد صلاة العصر لاجتماع الناس وتكاثرهم في ذلك الوقت وهو المرويّ عن أبي جعفر للخ وقتادة وسعيد بن جبير وغيرهم وقيل: هي صلاة الظهر أو العصر عن الحسن وقيل: بعد صلاة أهل دينهما يعنى الذميّين عن ابن عبّاس والسدّيّ ومعنى تَحْبِسُونَهُمَا ﴾ تقفونهما كما تقول: مرّ بي فلان على فرس محتبس على دابَته أي: وقفه وقيل: معناه تصيرونهما على اليمين وهو أن يحمّل على اليعين" إن شككتم أن يكونا قد غيّرا أو بدلا أو خانا والخطاب في تحبسونهما للورثة أو الخطاب للقضاة وهو بمعنى الأمر أي: احبسوهما. والفاء في «فيقسمان» للجزاء أي: فيقدمان لأجل ذلك الحبس على القسم ﴿لَا

١- تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٤٤٠.
 ٢- المصدر السابق نفسه.

۱٤۱ ..

نَشْتَرِى بِهِـ ثَمَنَّا ﴾ جواب القسم أي: لا نأخذ به ثمنا والضمير في «به» لله أو لا نشتري بتحريف الشهادة ثمنا أي: ذا ثمن لأنَّ الثمن لا يشتري، وإنَّما يشتري المبيع دون ثمنه وحاصل المعنى: لا نحلف بالله كاذبين لأجل المال أو لاشتراء البيع، أي: لا نبيعه بعرض من الدنيا لأنَّ من باع شيئاً فقد اشترى ثمنه.

﴿وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى ﴾ أي: المقسم له المدلول عليه بفحوى الكلام وهو الميّت قريباً منّا في الرحم تأكيداً لتبّرئهم من الحلف كاذباً ومبالغة في التنزُّه عنه وخص ذا القربي بالذكر لأن الميل إليه أتم والمداهنة بسببهم أعظم وهو كقوله: ﴿كُونُوا قَوَامِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآهَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ﴾. (')

﴿ وَلَا نَكْتُمُ شَهَدَةَ اللَّهِ ﴾ عطف على قوله: ﴿ لَا نَشْتَرِى بِهِ شَنَّا ﴾ يعنى إِنَّهِما يقسمان حال ما يقولان ﴿ لَا نَشْتَرِى بِهِ. ثَمَنَّا ﴾ ﴿وَلَا نَكْتُمُ شَهَدَة ٱللَّو ﴾ أي: الشهادة التي أمر الله بحفظها وإظهارها ﴿إِنَّا إِذَا لَّمِنَ ٱلْأَثِيمِينَ ﴾ أي: إذا كتمناها كنًّا من الآثمين أي: العاصين.

فَإِنَّ عُثِرَ عَلَىٰٓ أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقَّآ إِثْمَا فَتَاخَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحْقَ عَلَيْهُمُ ٱلْأَوْلَيَـنِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ لَشَهَدَنُنَآ أَحَقُ مِن شَهَدَتِهِمَا وَمَا أَعْتُدُيْنَآ إِنَّآ إِذَا لَمِنَ ٱلْظَلِمِينَ ٣٠ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يَأْتُوا بِٱلشَّهَدَةِ عَلَى وَجِهِهَا أَوْ يَخَافُوا أَن تُرَدّ أَيْنَنُ بَعَدَ أَيْمَنِهِمْ وَأَنَّقُوا أَلَبَهُ وَأُسْمَعُوا وَأُلَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِعِينَ (٢٠)

القراءة المشهورة: استحقَّ بضمَّ التاء وكسر الحاء وقرأ حفص وحده بفتح التاء والحاء وكذلك القراءة المشهورة: الأوليان بصيغة التثنية تثنية الأولى. وقرأ حمزة وعاصم: الأوليين بالجمع نعتا لجميع الورثة المذكورين في قوله: ﴿مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ﴾ وفي إعراب كلمة الأوليان قيل فيه وجوه:

المسورة النساء: ١٣٥.

الأوّل: أن يكون خبر المبتدأ محذوفاً والتقدير: هما الأوليان وذلك لأنّه لمّا قال: ﴿فَكَاخَرَانٍ يَغُوْمَانِ مَقَامَهُمَا ﴾ وكانّه قيل: ومن هما؟ فقيل: الأوليان.

والثاني: أن يكون بدلاً من الضمير الذي في يقومان ويكون التقدير: فيقوم الأوليان.

والثالث: أجاز الأخفش أن يكون قوله «الأوليان» صفة لقوله: فأخران وذلك لأن النكرة إذا تقدّم ذكرها ثم أعيد عليها الذكر صارت معرفة كقوله: (كَيْشَكَوْقِ فِيهَا مِصْبَاعُ ﴾ فمصباح نكرة ثمّ قال: ﴿ آلِيصْبَاعُ فِي نُيَاجَةٍ ﴾ ثمّ قال: (آلزُّبَاجَةُ ﴾.

الرابع: يجوز أن يكون قوله «الأوليان» بدلاً من قوله «آخران» وإبدال المعرفة من النكرة كثير ومعنى الأوليان إلى الميّت أو الأوليان باليمين والاختلاف بسبب اختلاف القراءة والإعراب<sup>(۱)</sup> قال الزجّاج: هذا الموضع من أصعب ما في القرآن في الإعراب واختصرت في البيان ومن أراد التفصيل فليراجع المجمع فإنّ الطبرسيّ شرحه على أحسن بيان.

سبب النزول: قالوا: لممّا نزلت الآية الأولى وهي ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا شَهَدَهُ بَيَنِكُمُ ﴾ صلّى رسول الله تلاك العصر ودعا بتميم وعديّ فاستحلفهما عند المنبر بالله أنّه ما قبضنا منه غير هذا ولا كتمناه فخلّى سبيلهما به ثمّ اطّلعوا على إناء من فضة منقوش معهما فقالوا: هذا من متاعه فقالا: اشتريناه منه ونسينا أن نخبركم به فرفعوا أمرهما إلى رسول الله فنزل قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ عُثِرَ عَنَ أَنَهُمًا ﴾ الآية أي: اطلع بعد التحليف على أنّهما فعلا ما يوجب إثماً من تحريف وظهر بأيديهما شيء من التركة وادّعيا استحقاقهما له كذباً

١\_ تفسير مجمع البيان، ج٣. ص٤٤١ وفتح الباري. ج٥. ص ٣٠٧.

١٤٣ .....

الرجلين اللَّذين حلفا كذباً فيحلفان باللَّه بأن اطَّلعنا على خيانة الذمَيِّين وكذبهما وتبديلهما وما اعتدينا في ذلك وما كذبنا.

روي أنّه لمتا حلّف الرسولﷺ الذميّين بموجب حكم الآية السابقة وخلّى النبيﷺ سبيلهما وانقضت مدّة، أظهرا الإناء فبلغ ذلك بني سهم فطالبوهما فقالا: قد اشتريناه منه وكرهنا أن نخبركم ونزلت الآية الثانية قام عمرو بن العاص والمطّلب بن أبي رفاعة السهميّان فحلفا بالله بموجب ما في الآية فدفع النّبي ﷺ الإناء إليهما وإلى أولياء الميّت وكان تميم الدارميّ يقول بعد ما أسلم: صدق الله ورسوله أنا أخذت الإناء فأتوب إلى الله، قال ابن عبّاس: (إنّه بقيت تلك الواقعة مخفيّة إلى أن أسلم تميم الدارميّ فلمّا أسلم أخبر بذلك وقال: حلفت كاذباً وأنا وصاحبي خنّا في الإناء)<sup>(1)</sup>.

فرمِنَ ألَّذِينَ أَسَتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأَوْلَيَـنِ ﴾ المراد به موالي الميّت قال الرازيّ: وقد أكثر الناس في أنّه لم وصف موالي الميّت بهذا الوصف؟ والأصح عندي وجه واحد وهو أنّهم إنّما وصفوا بذلك لأنه لمّا أخذ ما لهم فقد استحقّ عليهم ما لهم فإنّ من أخذ مال غيره فقد حاول أن يكون تعلّقه بذلك المال مستعلياً على تعلّق مالكه به فصح أن يوصف المالك بأنّه قد استحقّ عليه ذلك المال. ووصفهما بالأوليان لأنّهما أقرب إلى الميّت وأولى بالمال بسبب القرابة أو بسبب اليمين الّتي حلفوا كما ذكرناه قبل ذلك.

فَوَفَيُقَسِمَانِ بِٱللَّهِ لَشَهَدَنُنَّا أَحَقُّ مِن شَهَدَنِهِمَا وَمَا أَعْتَدَيِّنَا إِنَّا إِذَا لَمِنَ ٱلظَّلِلِيِينَ ﴾ بيان صوره تقرير الحلف والمعنى ظاهر ثمّ بيّن سبحانه وجه الحكمة في استحلاف اليهود فقال: ﴿ ذَلِكَ أَدْنَ ﴾ أي: ذلك الحلف والإقسام أو ذلك الحكم أقرب ﴿ أَن يَأْتُواْ بِٱلشَّهَدَةِ عَلَى وَجَهِهَآ ﴾ وصدقها وحقّها لا

١- تفسير الرازي، ج ١٢، ص ١٢٠.

| ج ٤ | 1 | معتنية الانتلا |  | ١٤ | ٤ |
|-----|---|----------------|--|----|---|
|-----|---|----------------|--|----|---|

يكتمون شيئاً ولا يزيدون شيئاً خوفاً من العذاب الاخرويّ بسبب اليمين الكاذبة ﴿ أَوْ يَخَافُوا أَن تُرَدَّ أَيْمَنُ بَعَدَ أَيَنَنِيمَ ﴾ كأنّه قيل: ذلك الإقسام أقرب أن يأتوا بالشهادة على وجهها ويخافوا عذاب الآخرة بسبب اليمين الكاذبة أو يخافوا الافتضاح في الدنيا على رؤوس الأشهاد بإبطال أيمانهم والعمل بأيمان الورثة فينزجروا عن الخيانة المؤدّية إليه فأي: الخوفين وقع حصل المقصود الذي هو الإتيان بالشهادة على وجهها.

وقيل في معنى الآية وجه آخر وهو: أن قوله: أو «يخافوا» عطف على «يأتوا» على معنى أن ذلك أقرب إلى أن يأتوا بالشهادة على وجهها أو إلى أن يخافوا الافتضاح برد اليمين على الورثة فلا يحلفوا على موجب شهادتهم إن لم يأتوا بها على وجهها فيظهر كذبهم بنكولهم ﴿وَاَنَّعُوا اللهَ ﴾ أن تحلفوا أيمانا كاذبة أو تخونوا أمانة ولا تخالفوا أحكامه ﴿وَاَسَمَعُوا ﴾ ما توعظون به كانناً ما كان سمع طاعة وقبول ﴿وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوَمَ آلْفَنيوِينَ ﴾ الخارجين عن الدّين والإطاعة إلى ثوابه وحسنته.

يَوْمَ يَجْمَعُ ٱللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَعُولُ مَاذَا أَجِبْتُمَ قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَآً إِنَّكَ أَنتَ عَلَّـُمُ ٱلْغُيُوبِ ۞

أي: اتقوا يوم يجمع الله الرسل وهو يوم القيامة والمراد جمعهم وجمع أممهم. وانتصب «يوم» على أنّه مفعول به ولم ينتصب على الظرف لأنّهم لم يؤمروا بالتقوى في ذلك اليوم، والمعنى: اتّقوا عقاب يوم يجمع الله الرسل لأنّ اليوم لا يتّقى ولا يحذر فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه ولم يذكر الأمم للدلالة ولأنّهم أتباع لهم فلَفَيَقُولُ كما الله تعالى: فلماذاً أُجِبْتُمَر كما أي: إجابة أجبتم من جهة الأمم حين دعوتهم إلى توحيدي وطاعتي؟ إجابة إقرار وقبول أمّ إجابة إنكار وتكذيب؟ وما الذي أجابكم قومكم فيما دعوتموهم إليه؟ وهذا تقرير في صورة الاستفهام على وجه التوبيخ للكافرين والمنافقين عند إظهار فضيحتهم على رؤوس الأشهاد ﴿قَالُواْ لَا عِلْمَ لَنَا ﴾ كَانَه قيل: فماذا يقول الرسل هنالك؟

فقيل: يقولون: لا علم لنا بما كنت أنت تعلم وقيل: في هذا الكلام أقوال: أحدها: القول الأوّل.

الثاني: أن للقيامة أهوالاً حتى يزول القلوب عن مواضعها فإذا رجعت إلى مواضعها شهدوا لمن صدّقهم وعلى من كذّبهم يريد أنّه عزبت عنهم أفهامهم من هول يوم القيامة فقالوا: لا علم لنا عن عطا وابن عبّاس والحسن والمجاهد والسدّي والكلبي وقيل: المعنى الأول هو المراد أي: لا علم لنا كعلمك لأنّك تعلم ظاهرهم وباطنهم واختار الجبّاني هذا القول وأنكر القول الثاني وقال: كيف يجوز ذهولهم مع قوله: ﴿فَلَا خَوْفٌ عَلَيّهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾؟<sup>(١)</sup> ويمكن أن يجاب عن ذلك بأن الفزع الأكبر دخول النار وقوله: فِفَلَا خَوْفٌ عَلَيّهِمْ ﴾<sup>(١)</sup> إنّما هو كالبشارة بالنجاة مثل ما يقال للمريض: لا بأس عليك والقول الثالث: أن معناه لا حقيقة لعلمنا إذ كنّا نعلم جوابهم وأفعالهم وقت حياتنا وما نعلم ما كان منهم بعد وفاتنا وإنّما الثواب والعقاب بما يقع به في الخاتمة على ما يموتون عليه، عن ابن الأنباري.

ورابعها: لا علم لنا إلّا ما علّمتنا فحذف لدلالة الكلام عليه، عن ابن عبّاس في رواية اخرى.

وخامسها: أنّ المراد تحقيق فضيحتهم أي: أنت أعلم بحالهم منًّا لا تحتاج إلى شهادتنا.

ا\_ سورة المائدة: ٦٩.

٢\_ تفسير مجمع البيان، ج٣. ص ٤٤٦؛ وبحارالأنوار. ج ٧. ص ٢٧٧؛ وتفسير الألوسي، ج ٧. ص ٥٥.

الطبرسي: في المجمع أنّه ذكر الحاكم أبو سعيد في تفسيره أنّها تدلّ على الطبرسي: في المجمع أنّه ذكر الحاكم أبو سعيد في تفسيره أنّها تدلّ على بطلان قول الإمامية أنّ الأئمة يعلمون الغيب وأقول: أنّ هذا القول ظلم منه لهؤلاء القوم فإنّا لا نعلم أحداً منهم بل أحداً من أهل الإسلام يصف أحداً من الناس بعلم الغيب ومن وصف مخلوقاً بذلك فقد فارق الدين والشيعة الإماميّة بريئون من هذا القول فمن نسبهم إلى ذلك فالله بينه وبينهم.<sup>(1)</sup>

إِذ قَالَ ٱللَّهُ يَعِيسَى ٱبَنَ مَرْيَمَ ٱذْكُرْ يَعْمَنِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَلِدَتِكَ إِذْ أَيَّدَتُكَ بِرُوج ٱلْقُدُس تُكَلِّرُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكَهْلَاً وَإِذْ عَلَّمْتُكَ ٱلْكِتَـٰبَ وَٱلۡحِكْمَةَ وَٱلتَّوْرَىٰةَ وَٱلإَخِيلَا وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ ٱلطِّينِ كَهَيْتَهِ ٱلْطَيْرِ بِإِذَنِي فَتَـنفُحُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذَنِي وَتُبْرِئُ ٱلْأَكْمَهِ وَالْابْرَصَ بِإِذَنِي وَإِذَى تُخْرِجُ ٱلْمَوْنَى بِإِذْنِي وَإِذَى وَتُبْرِئُ ٱلنَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَتَحْتُعُكَ أَلْعَانِ عَامَةًا وَالَّهُ فَتَـنفُحُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذَنِي وَتُبْرِئُ ٱلْأَكْمَةِ وَالْآبَرَصَ بِإِذَنِي وَإِذَى تُخْرِجُ ٱلْمَوْنَى بِإِذْنِي مَانَةُ وَالْإِشْعَانَ بَعْمَةً بَنِي أَلْحَامَةُ وَالْأَبْرَصَ اللَّوْرَنِي فَا فَتَـنفُحُ الْقَذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ إِنْ هَنَا إِذِي الْعَالَةُ وَالْبَيْنَةِ مَنِي أَلْتَكُونُ طَيْرًا بِإِذَى وَتُبْرِئُ ٱلْأَصَى الْعَلِي عَنْكُونُ الْمَالِي فَالْتُونُ وَالْتَقُونُ اللَّهُ وَلَا أَنْهُ الْمَالِي الْمَالَةُ وَالْتَكُونُ عَلَيْ وَالْذَيْ وَالْالْمَالَةُ وَالْتُولُولُي مَالاً مَرْبَعُ أَنْ فَيْ فَعَالَ الْتَكَانِ وَلَ

متعلَّق الظرف: يوم يجمع الله الرسل، أو المعنى: اذكر إذ قال الله والمعنى: إذ يقول الله في الآخرة وذكر لفظ الماضي للدلالة على قرب القيامة وتحقق وقوع القول لأن ما هو آت قريب مكان قد وقع. أو أنَّه ورد على حكاية الحال ونظيره قوله: فَوْ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَوْتَ كُ<sup>(٢)</sup> وهُوَ وَلَوْ نَرَى إِذِ الظَّلِلمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّهِمْ كُ<sup>(٣)</sup>.

فَيَنِعِيسَى أَبَنَ مَمَيَمَ﴾ يجوز أن يكون عيسى في محلّ الرفع لأنّه منادى مفرد وصف بمضاف ويجوز أن يكون في محلّ النصب على الإضافة وكلّ ما

> ۱\_ المصدر السابق نفسه. ۲\_ سورة سباً: ٥١. ۳\_ سورة سباً: ٣١.

.....١٤٦

| ١٤٧ | يوكؤ للت |
|-----|----------|
|-----|----------|

كان كذلك جائز الوجهين نحو يا زيد بن عمرو ويا زيد بن عمرو. وهذا الكلام فيه إشارة إلى بطلان قول النصارى لأنّ من له أمّ لا يكون إلها (آذَكُرُ يَعْمَقِ) والمراد جمع النعمة لقوله: ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَةَ ٱللَّهِ لَا تُحْمُوهَا ﴾ وإنّما جاز ذلك لأنه مضاف يصلح للجنس ﴿ عَلَيْكَ وَعَلَ وَلِدَيْكَ ﴾.

ثم فسر نعمته بأن قال: ﴿إِذَ أَيَّدَتُكَ بِرُوج ٱلْقُدُسِ ﴾ الروح: هو جبرئيل والقدس هو الله، أضافه جبرئيل إلى نفسه تعالى تعظيماً وتشريفاً له، والأرواح مختلفة فمنها طاهرة نورانية ومنها خبيثة ظلمانيّة كما قالﷺ «الأرواح جنود مجندة فالله سبحانه خصّ عيسى بالروح الطاهرة المقدّسة».

المحمور أما أي المتهد وتستحملا في قبل: المراد من المهد حجر أما أي: تكلّم مع الناس في حال صباك وحال ما كنت كهلا سواء، من غير أن يوجد تفاوت في الكلام بين الحالين وذلك لقوله: ﴿ إِنّي عَبْدُ اللَّهِ مَاتَنْنِي ٱلْكِنَبَ وَجَعَلَنِي تَفاوت في الكلام بين الحالين وذلك لقوله: ﴿ إِنّي عَبْدُ اللَّهِ مَاتَنْنِي ٱلْكِنَبَ وَجَعَلَنِي نَبْيَاتُهُ وَ مَاتَدَ مَعْ الناس في حال ما كنت كهلا سواء، من غير أن يوجد نياوت في الكلام بين الحالين وذلك لقوله: ﴿ إِنّي عَبْدُ اللَّهِ مَاتَنْنِي ٱلْكِنَبَ وَجَعَلَنِي نَبْيَاتُهُ فَي المحالين وذلك لقوله: ﴿ إِنّي عَبْدُ اللَّهِ مَاتَنْنِي ٱلْكَنَبَ وَجَعَلَنِي فَلَقُلُوهِ وَالرَّحَوْةِ مَا دُمْتُ حَيًا فَهُ أَنَى مَا حَصْتُ وَأَوْصَنِي بِالصَّلُوة وَالرَّحَوْةِ مَا دُمْتُ حَيًا في أَنَهُ ما وهذه المعجزة أيضاً نعمة حصلت لامة لائها وهذه المعجزة أيضاً نعمة حصلت لامة لائها على براءة ساحتها مما نسبوها إليه واتَهموها به وكذلك ولادة عيسى وخلقته ما كانت من نطف الرجال وإنّما كانت كلمة ألقاها إلى مريم. والكهل من الرجال: الذي جاوز الثلاثين وخالطه الشيب كما قيل: إن المراد بتكلّمه كهلا من أن يكلّم الناس بعد أن ينزل من السماء في آخر الزمان بناء على أنه رفع قبل أن يكلم الناس بعد أن ينزل من السماء في أخر الزمان بناء على أنه رفع قبل أن يكلم الناس بعد أن ينزل من السماء في أخر الزمان بناء على أنه رفع قبل أن يكلم الناس بعد أن ينزل من السماء في أخر الزمان بناء على أنه رفع قبل أن اكهل فيكون قوله تعالى: ﴿ وَحَكَهَلاً في دليلاً على نزوله.

﴿وَإِذْ عَلَّمَتُكَ ٱلْحَكِتَ<sup>نَ</sup>بَ وَٱلْحِكْمَةَ وَٱلتَّوَرَىٰةَ وَٱلْإِنِجِيلَ ﴾ قيل: المراد من الكتاب الكتابة والخط وقيل: المراد جنس الكتب فإنّ الإنسان يتعلّم أولاً كتبا سهلة ثمّ يترقّى إلى الكتب الشريفة. وأمّا الحكمة فهي عبارة من العلوم

۱\_ سورة مريم: ۳۰ \_ ۳۱.

| ج ٤ | 1 | مقتنية فللألظ |  | ١٤ | ^ |
|-----|---|---------------|--|----|---|
|-----|---|---------------|--|----|---|

النظرية والعملية الشرعية ثمَّ فصَّل الكتاب بذكر التوراة والإنجيل.

الله الموادِد تَخَلُقُ مِنَ الطِينِ كَهَـيَّةِ الطَّيْرِ بِإِذَنِ فَتَـنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيَّرًا بِإِذَنِ قرأ نافع: فتكون طائرا. وطير: جمع طائر كركب جمع راكب وطعن جمع طاعن والتأنيث باعتبار الهيئة. بإذني وأمري وتيسيري ﴿فَتَـنفُخُ فِيهَا ﴾ أي: في الهيئة المصورة ﴿فَتَكُونُ ﴾ تلك الهيئة ﴿طَيَّرًا بِإِذَنِي ﴾ فالخلق حقيقة لله تعالى ظاهر على يده كما أن النفخ في مريم كان من جبرئيل والخلق من الله.

سألوا منه على وجه التعنّت فقالوا: اخلق لنا خفّاشاً واجعل فيه روحاً بسؤالك من الله إن كنت صادقا في مقالتك فأخذ طيناً وجعل منه خفّاشا ثم نفخ فيه فإذا هو يطير بين السماء والأرض، وإنّما طلبوا منه خلق خفّاش لأنه أعجب من سائر الخلق، ومن عجائبه أنّه لحم ودم يطير بغير ريش ويلد كما يلد الحيوان ولا يبيض كما يبيض سائر الطيور، وله ضرع يخرج منه اللبن ولا يبصر في ضوء النهار ولا في ظلمة الليل وإنّما يرى في ساعتين بعد غروب الشمس وبعد طلوع الفجر قبل أن يسفر جداً ويضحك كما يضحك الإنسان ويحيض كما تحيض المرأة فلما رأوا ذلك منه ضحكوا وقالوا: هذا سحر.

وَتَنْبَرِئُ ٱلْأَحْمَمَ وَٱلْأَبْرَصَ بِإِذَنِ ﴾ الاكمه: الذي ولد أعمى، والأبرص هو الذي به بياض في الجلد وكان بحيث إذا غرز بإبرة لا يخرج الدم منه لا يقبل العلاج ولذا خصًا بذكر وكلاهما ممّا أعيى الأطبّاء ﴿وَإِذَ تُخَبِيُحُ ٱلْمَوْنَ بِإِذْنِ ﴾ من قبورهم أحياء بفعلي ذلك عند دعائك وعند قولك للميّت: اخرج بإذن الله قال الكلبيّ: كان يحيي الموتى بـ (يا حيّ ويا قيّوم) وهو الاسم الأعظم عند أهل التحقيق. وذكر الإذن في هذه الأفاعيل على معنى إضافة حقيقيّة إلى الله كقوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَغْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كَانَ

ا\_سورة أل عمران: ١٤٥.

| 129 | فيحلك المتنافظة |
|-----|-----------------|
|     |                 |

أي: إلَّا بخلق اللَّه الموت فيها.

وسابع النعم في الذكر قوله: ﴿وَإِذَ كَفَفَتُ بَغِيَّ إِسَرَءٍمِيلَ عَنكَ إِذَ جِئْتَهُم بِآلِبَيِّنَتِ ﴾ أي: منعت اليهود الذين أرادوا لك السوء عن التعرض لك. قال الرازي: يحتمل أن يكون المراد منه البيّنات التي تقدّم ذكرها بالألف واللّام. ويحتمل أن يكون المراد جنس البيّنات: روي أنّه لمّا أظهر هذه المعجزات قصد اليهود قتله فخلصه اللّه منهم حيث رفعه إلى السماء.<sup>(۱)</sup>

الأوفَقَالَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمٌ إِنْ هَـٰذَا إِلَّا سِحْرٌ تُبِيتُ ﴾ وقرء ساحر، وكلاهما حسن قال الواحديّ: والاختيار: سحر لجواز وقوعه على الحدث والشخص، أما وقوعه على الحدث والشخص، أما وقوعه على الحدث فظاهر (<sup>1)</sup> وأما على الشخص فيقول: هذا سحر أي: ذو سحر، كما قال تعالى: على المُحْسَى أَمَا على الشخص فيقول: ذا البرّ، قالت الخنساء: (فإنّما هي إقبال وإدبار).<sup>(1)</sup>

فان قيل: إنَّه سوق الآيات في تعديد نعمه على عيسى وقول الكفَّار في حقَّه: ﴿إِنَّ هَٰذَآ إِلَّا سِحَرٌ تُبِيتُ ﴾ ليس من النعم فكيف ذكره هاهنا؟ لأنّ من الأمثال المشهورة أنّ «كلَّ ذي نعمة محسود» وطعن الكفَّار يدلَّ على أنّ نعم الله في حقَّه كثيرة، ولإفادة هذا المعنى حسن ذكره عند تعديد النعم.

وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَادِبَيْنَ أَنَّ ءَامِنُواْ بِ وَبِرَسُولِي قَالُوَّا ءَامَنَا وَأَشْهَدَ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ ())

من قال: إنَّ الحواريِّين كانوا أنبياء قال: ذلك الوحي هو الوحي الذي

١ـ تفسير الرازي، ج١٢، ص ١٢٧. ٢ـ تفسير مجمع البيان.، ج ٣. ص ٤٤٨؛ وتفسير الرازي، ج ١٢. ص ١٢٧. ٣ـ سورة البقرة: ١٧٧. ٤ـ تفسير الرازي، ج ٥. ص ٤٢؛ وانظر: التبيان. ج ٥. ص ٤٩٥.

| ج ٤ | / | مقتليليلا | 1 | 10. |
|-----|---|-----------|---|-----|
|-----|---|-----------|---|-----|

يوحى إلى الأنبياء، ومن قال: إنّهم ما كانوا قال: المراد بذلك الوحي الإلهام والإلقاء في القلب كما في قوله: ﴿ وَأَوْحَيَّنَآ إِلَىٰ أُمَرِ مُوسَى أَنَّ أَرْضِعِيهِ ﴾<sup>(١)</sup> وقوله: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى الْفَلِ ﴾<sup>(٢)</sup> والحواري: خالصة الرجل وخلصاؤه، مأخوذ من الخبز الحواري لأنّه أخلصه من كلّ ما يشوبه. والحواريون كانوا من وزراء عيسى وأصحابه وصفوته، ويمكن أن يكون معناه مأخوذا من الحور، وهو البياض الخالص، سمّوا به لخلوص نيّاتهم ونقاء سرائرهم قيل: كان بعضهم من الملوك وبعضهم صيّاد السمك وبعضهم من القصّارين وبعضهم من

حكي عن بعض الزهاد أنّه اعتلَ فحمل إلى البيمارستان وكتب عليّ بن عيسى الوزير إلى الخليفة المقتدر في ذلك فأرسل الخليفة اليه مقدّم الأطباء ليداويه فما أنجحت مداواته قال الطبيب للزاهد: والله لو علمت أنّ مداواتك في قطعة لحم من جسدي ما عسر ذلك عليّ فقال الزاهد: دوائي في ما دون ذلك قال الطبيب: وما هو؟ قال بقطعك الزنّار فقال الطبيب: أشهد أن لا اله إلَا اللّه وأنّ محمّداً رسول اللّه فأخبر الخليفة فبكي وقال:

نفذنا طبيباً إلى مريض وما علمنا أنًا نفذنا مريضاً إلى طبيب. والماحضون في الإيمان والتقوى هم أطبًاء النفوس ويعالجون المرضى حسب حذقهم فمريضا يسقونه عسلا وآخر حنظلا.

وكان فضيل بن عياض لم ير متبستماً ثلاثين سنة لمّا سمع في تفسير قوله تعالى: ﴿مَالِ هَٰذَا ٱلۡ<del>حَكِ</del>تَٰبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةَ وَلَا كَبِيرَةً ﴾<sup>(٣)</sup> عن ابن

- ا\_ سورة القصص: ٧.
- ٢ سورة النحل: ٦٨.

٢\_سورة الكهف: ٤٩.

| 101 | **** |  |
|-----|------|--|
|-----|------|--|

عبّاس: (الصغيرة: التبسّم والكبيرة: الضحك) ورواه يوم عرفة وهو يبكي بكاء الثكلى حتّى إذا كادت الشمس تغرب قبض على لحيته ورفع رأسه إلى السماء وقال: وا سوأتاه منك وإن غفرت، ومن كلامه: لو أنّ الدنيا بحذافيرها عرضت عليّ بشرط أن لا أحاسب يوماً لكنت أتقذرها كما يتقذر أحدكم بجيفة إذا مرّ بها أن تصيب ثوبه.

قال الفضيل: إذا قيل لك: تخاف الله؟ فاسكت فإنَك إن قلت: لا فقد جئت بأمر عظيم وإن قلت: نعم فالخائف لا يكون على ما أنت.

ألسنة الرسل أو بالإلقاء والإلهام في قلوبهم (أنَّ مَامِنُوا بِ ٢ الله الله مفسّرة لما ألسنة الرسل أو بالإلقاء والإلهام في قلوبهم (أنَّ مَامِنُوا بِ ٢ الله مفسّرة لما في الإيحاء أي: صدّقوا بوحدانيّتي بالربوبيّة وبرسالة رسولي (قَالُوَا ٢ كانَه قيل: فما ذا قالوا؟ قالوا: (مَامَنَا وَاشَهَد بِأَنَا مُسْلِمُونَ ٢ ومخلصون في إيماننا ومنقادون ومطيعون في الظاهر والقلب. روي أنّ عيسى كان يلبس الشعر ويأكل الشجر ولا يدّخر لغد شيئاً ولم يكن له بيت ولا أهل ولا ولد وأينما أدركه الليل بات.<sup>(۱)</sup>

إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ يَنِعِيسَى ٱبَّنَ مَرْبَيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِنَ ٱلسَمَآةِ قَالَ ٱتَقُوا ٱللَّهَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ٢ قَالُوا نُرِيدُ أَن نَّأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَعِنَ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ ٱلشَّهِدِينَ ٢

قرأ الكسائيّ: تستطيع بالتاء على الخطاب أي: هل تستطيع سؤال ربّك؟ وهذه القراءة مرويّة عن عليّ وابن عبّاس، وعن معاذ بن جبل قال: أقرأني رسول الله بالخطاب وبنصب ربّك. قال الرازيّ في تفسيره: والخطاب أولى

١- تفسير الرازي، ج ٢. ص ١٢٨؛ وانظر: تفسير البحر المحيط. ج ٤. ص ٥٦.

من الغياب، لأنّ قراءة الخطاب توجب شكّهم في استطاعة عيسى وبالغياب توجب شكّهم في استطاعة الله ولا شكّ أنّ الأولى أولى بجلالة شأنهم.<sup>(۱)</sup>

فلو قيل: إنَّ على قراءة الغياب كيف يجوز لهم أن يكونوا باقين شاكِّين في اقتدار الله مع أنَّه سبحانه حكى عنهم أنَّهم قالوا: ﴿ مَامَنَّا وَٱشْهَدَ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ ﴾'' وبعد الإيمان كيف يجوز هذا القول؟ فالجواب أنَّه تعالى ما وصفهم بالإيمان والإسلام بل حكى عنهم ادّعاءهم لهما بل دلَّ قولهم: ﴿وَنَعْلَمَ أَن قَدْ مَكَفَتَنَا ﴾ على مرض في قلوبهم وكذلك قول عيسى لهم: ﴿ أَتَّقُوا أَلَّهُ إِنَّ حَكْنَتُم تُمْؤِمِنِينَ ﴾ يدلُ على أنَّهم ما كانوا كاملين في الإيمان أو أنَّهم كانوا مؤمنين إِلَّا أَنَّهِم طلبوا هذه الآية ليحصل لهم كمال الإيمان كما قال إبراهيم: ﴿وَلَئِكِن لِيَظْمَبِنَّ قَلْبِي ﴾`` ولهذا السبب قالوا: ﴿وَتَطْمَبِنَّ قُلُوبُنَا﴾ أو يكون المراد من طلبهم هذا الأمر استفهام أنَّ ذلك هل يجوز في الحكمة أم لا؟ وذلك لأنَّ أفعال الله لمتا كانت موقوفة على رعاية وجوه الحكمة ففي الموضع الذي لا يحصل فيه شيء من الحكمة يكون الفعل ممتنعا فإنَّ المنافي من جهة الحكمة كالمنافى من جهة القدرة، وهذه الأجوبة يتمشَّى على قول المعتزلة وأمًا على قول الأشاعرة فهو محمول على أن الله هل قضى بذلك أم لا؟ وقال السدّيِّ: معنى ﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ ﴾: هل يستطيع ربِّك إن سألته؟ وهذا تفريع على أنَّ (استطاع) بمعنى أطاع والسين زائدة.(\*)

قال ابن الأنباريّ: سمّيت المائدة بالمائدة لأنّها عطيّة من قول العرب: ماد فلان فلاناً يميده ميدا إذا أحسن إليه فالمائدة على هذا القول فاعلة من

> ١ــ المصدر السابق، ص١٢٩. ٢ـ سورة المائدة: ١١١. ٣ـ سورة البقرة: ٢٦٠. ٤ـ تفسير الرازي، ج ٢، ص ١٢٩.

في كتاب «الشرعة» قال: وضع الطعام على الأرض أحبّ إلى رسول اللّه ثمّ على السفرة وهي على الأرض، والأكل على الخوان آداب الملوك والجبّارين لئلًا يتطأطئوا عند الأكل وعلى السفرة فعل العرب.<sup>(٣)</sup>

السؤال وإساءة الأدب في عيسى بعد طلبهم المائدة: ﴿ أَنَّقُوا آللَّهُ ﴾ من أمثال هذا السؤال وإساءة الأدب في نصي بعد طلبهم المائدة: ﴿ أَنَقُوا آللَّهُ ﴾ من أمثال هذا نُرِيدُ أَن نَّأَكُل مِنْهَا ﴾ تمهيد عذر وبيان لما دعاهم إلى السؤال ﴿ نُرِيدُ أَن نَأْكُلَ مِنْهَا ﴾ ولا نريد إلَّا اليقين والاطمئنان ونحب أكلها فإن الجوع قد غلبنا ﴿ وَنَعَلَمَ أَن قَدَ مَنَدَقْتَنَا ﴾ بأنّك رسول الله وهذا يقوي قول من قال: إنّهم كانوا شاكَين في ابتداء الأمر في دينهم. قال الطبرسيّ: والصحيح أنّهم طلبوا المعانية والعلم الضروريّ ومعجزة سماوية ﴿ وَتَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّهِدِينَ ﴾ لله بالتوحيد ولك

بالنبوة. أو المعنى: تكون من الشاهدين عند بني إسرائيل إذا رجعنا إليهم.<sup>(1)</sup> قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ ٱللَّهُمَّ رَبَّنَآ أَنزِلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِنَ ٱلسَّمَاةِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا تِأَوَّلِنَا وَمَاخِرِنَا وَمَايَةً مِنكَ وَٱرْزُقْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ (1) قَالَ اللَّهُ إِلَى مُنَزِلُهَا عَلَيَكُمْ فَمَن يَكْفُرُ بَعْدُمِنكُمْ فَإِنِي أُعَذِبُهُ, عَذَابَا لَآ أُعَذِبُهُ, آحَدًا مِنَ ٱلقَالِمِينَ (1)

١ــ المصدر السابق نفسه. ٢ــ المصدر السابق، ص ١٣٠. ٣ــ روى الطريحي مرسلا أن رسول اللهﷺ ما أكل خوان قط لئلًا يفتقر إلى التطاول وهو التمرد قائماً ومنه يظهران المراد بالخوان كرسي معه للأكل. ٤ــ تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٤٥٣. قوله: ﴿ ٱللَّهُمَّ ﴾ نداء وقوله : ﴿ رَبَّنَا ﴾ نداء ثان وقوله: ﴿ تَكُونُ لَنَا ﴾ صفة للمائدة وفي قراءة عبد الله: تكن لنا بناء على أنَّه جواب للأمر قال الفرّاء: وما كان من نكرة قد وقع عليها أمر جاز في الفعل الجزم والرفع مثل قوله تعالى: ﴿فَهَبْ لِي مِن لَمُنكَ وَلِيَّا يَرِنُنِي﴾(`` بالجزم والرفع ومثل قوله: ﴿ فَأَرْسِلْهُ مَعِيَ رِدْمَا يُصَدِّقُنِي ﴾ (`) بالجزم والرفع.

و العيد اسم لما عاد إليك من شيء في وقت معلوم واشتقاقه من عاد يعود وأصله: العود قال اللَّيث: العيد كلَّ يوم مجمع فسمّي العيد عيدا لأنَّه يعود كلِّ سنة بفرح جديد" أي: نتَّخذ اليوم الَّذي تنزل فيه المائدة عيدا نعظَّمه نحن ومن يأتى بعدنا. ونزلت يوم الأحد فاتَّخذه النصاري عيدا ﴿وَمَايَةُ مِّنكَ ﴾ كائنة دالَة على قدرتك وصحة نبوتي ﴿وَأَرْزُفْنَا ﴾ المائدة ﴿وَأَنتَ خَيْرُ الرَّذِفِينَ ﴾ خير من يرزق لأنَّه خالق الأرزاق.

قال الرازيِّ: تأمَّل في هذا الترتيب فإنَّ الحواريِّين لمَّا سألوا المائدة ذكروا في طلبها أغراضاً فقدتموا ذكر الأكل فقالوا: ﴿ نُرِّيدُ أَن نَّأْكُلَ مِنْهَا ﴾ وأخروا الأغراض الدينيّة الروحانيّة، فأمّا عيسى فإنّه لمّا طلب المائدة وذكر أغراضه فيها قدّم الأغراض الدينيّة وأخَر الأغراض الدنيويّة حيث قال: ﴿وَأَرَدُقَنَا ﴾ وعند هذا يلوح لك مراتب درجات الأرواح. ثمَّ إنَّه ﷺ بصفاء دينه وشدة إشراق روحه لما ذكر الرزق بقوله: ﴿وَأَرْزُقْنَا ﴾ لم يقف عليه وانتقل من الرزق إلى الرازق.(\*)

قال الطبرسيّ: وفي هذا دلالة على أنّ العباد قد يرزق بعضهم بعضا لأنَّه

۱\_سورة مريم: ٥ \_ ٦. ٢ سورة القصص: ٣٤. ٣\_ تفسير الرازي، ج ١٢، ص ١٣١؛ وبحار الأنوار، ج ١٤. ص ٢٦١. ٤- المصدر السابق نغسه.

لو لم يكن كذلك لم يصح أن يقال: ﴿ وَٱرْزُقْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلزَّزِيْقِينَ ﴾. (') ﴿ قَالَ أَلَنَّهُ ﴾ مجيبًا له إلى ما التمسه: ﴿ إِنَّ مُنَزِّلُهَا ﴾ أي: المائدة ﴿ فَمَن يَكْفُرُ بَعْدُكُ إِنزالها عليكم ﴿ فَإِنَّ أَعَذِّبُهُ عَذَابًا لَا أَعَذِبُهُ آَحَدًا مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ قيل: في معناه أقوال: أحدها: أنَّه أراد عالمي زمانه فجحد القوم وكفروا بعد نزولها فمسخوا قردة وخنازير. وقيل: خنازير. وثانيها: أنَّه أراد عذاب الاستئصال. والثالث: أنَّه أراد جنساً من العذاب لا يعذَّب به أحداً غيرهم وذلك لأنَّهم رأوا الآية الّتي هي من أزجر الآيات عن الكفر بعد سؤالهم فاقتضت الحكمة اختصاصهم بفنٍّ من العذاب.

واختلف العلماء في المائدة هل نزلت أم لا؟ قال الحسن ومجاهد: إنَّها لم تنزل وأن القوم لمًا سمعوا الشرط استعفوا عن نزولها وقالوا: لا نريدها فلم تنزل، قال المحقِّقون من العلماء: إنَّها نزلت لقوله: ﴿ إِنَّ مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمْ ﴾ ولا يجوز أن يقع في خبره الخلف ولأن الأخبار قد استفاضت عن النبيﷺ والصحابة والتابعين أنّها نزلت.(٢)

روي أنَّ عيسى اغتسل ولبس جبَّته وهي من صوف وصلَّى ركعتين فطأطأ رأسه وغضَّ بصره ثمَّ دعا واختلف في كيفيَّتها فروي عن عمَّار بن ياسر عن النبي ﷺ قال: «**نزلت الماندة خبزاً ولحماً وذلك لأنهم سألوا عيسي طعاماً** لا ينفد يأكلون منها فقيل لهم: فإنَّها مقيمة معكم ما لم تخونوا وتخبؤوا فإن فعلتم ذلك عذبتم». قال: «فما معنى يومهم حتى خبزوا ورفعوا وخانوا» قال ابن عبّاس: (إنّ عيسى بن مريم قال لبني إسرائيل: صوموا ثلاثين يوماً ثم اسألوا الله ما شئتم

ا\_المصدر السابق نفسه.

٢\_ مجمع البيان، ج ٣. ص ٤٥٤؛ وبحار الأنوار، ج ١٤، ص ٢٤٢؛ وروى البحراني+ في تفسير. الآتية، وفي بعضها ذكر ما كان فيها من الطعام ومن أكل منها من الناس.

| مقتليل اللألط |               | ٦                        |
|---------------|---------------|--------------------------|
|               | مقتليل اللالط | مِعْتَلَيْ لَطُلْلَ لَكَ |

يعطكموه فصاموا ثلاثين يوماً فلمًا فرغوا قالوا: يا عيسي إنَّا لو عملنا لأحد من الناس فقضينا عمله لأطعمنا طعاماً وإنَّا صمنا وجعنا فادع الله أن ينزَّل علينا مائدة من السماء فأقبلت الملائكة بمائدة يحملونها عليها سبعة أرغفة وسبعة أحوات حتّى وضعوها بين أيديهم فأكل منها آخر الناس كما أكل أوّلهم). وهو المروئ عن الصادق.(') وروي أنَّها نزلت سفرة حمراء بين غمامتين وهم ينظرون حتّى سقطت بين أيديهم فبكي عيسي وقال: اللهم اجعلنا من الشاكرين ولا تجعلها مثلة وعقوبة، ثمَ قام وتوضَّأ وصلَّى وبكي ثمَّ كشف المنديل الَّذي عليها وقال: بسم اللَّه خير الرازقين فإذا سمكة مشويَّة بلا قلوس ولا شوكة يسيل دسمها وعند رأسها ملح وعند ذنبها خلَّ وحولها من أنواع البقول ما خلا الكراث، وإذا خمسة أرغفة على واحد منها زيتون وعلى الثاني عسل وعلى الثالث سمن وعلى الرابع جبن وعلى الخامس قديد فقال شمعون رأس الحواريّين: يا روح الله أمن طعام الدنيا أم من طعام الآخرة؟ فقال: ليس منهما ولكنَّه اخترعه الله بقدرته، كلوا ما سألتم واشكروا يمددكم الله ويزدكم من فضله.

فقالوا: يا روح الله لو أريتنا من هذه الآية آية أخرى فقال عيسى: يا سمكة أحي بإذن الله فاضطربت ثمّ قال لها: عودي كما كنت فعادت مشويّة فلبثت المائدة يوماً واحداً فأكل من أكل منها ثمّ طارت ولم تنزل بعد ذلك اليوم وقيل: كانت تأتيهم أربعين يوماً غبّا<sup>(٣)</sup> يجتمع عليها الفقراء والأغنياء والصغار والكبار يأكلون حتّى إذا فاء الفيء طارت وهم ينظرون، ولم يأكل

١ـ تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٤٥٤؛ وبحار الأنوار، ج ١٤. ص ٢٦٣؛ وتفسير جوامع الجامع، ج١، ص٥٤٧. ٢ـ أي: يجييء يوماً ولا يجييء يوماً.

| ) OV |  |
|------|--|
|------|--|

منها فقير إلًا غنى مدة عمره ولا مريض إلّا برى، ولم يمرض أبدا فأوحى الله إلى عيسى: اجعل مائدتي للفقراء دون الاغنياء، فعظم ذلك على الاغنياء حتّى شكّوا وشكّكوا الناس فيها فأوحى الله إلى عيسى: إنّي شرطت على المكذّبين أن من كفر بعد نزولها أعذّبه فقال عيسى للنه: في إن تُعَذّبَهُمْ فَإَنّهُمْ عِبَادُكَ وَإِن تَغْفِرُ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ آلْمَزِيزُ لَفَكِيمُ كُ<sup>(۱)</sup> فمسخ منهم ثلاث مائة وثلاثة وثلاثون رجلاً باتوا من ليلهم على فراشهم مع نسائهم في بيوتهم فأصبحوا خنازير يسعون في الطرقات والكناسات ويأكلون العذرة في الجشوش فلما رأى الناس ذلك فزعوا إلى عيسى وبكوا وبكى على المسوخين أهلوهم فعاشوا ثلاثة أيّام ثمّ هلكوا.

و في تغسير أهل البيت: كانت المائدة تنزل عليهم يجتمعون عليها ويأكلون منها ثمّ ترفع فقال كبراؤهم ومترفوهم: لا ندع سفلتنا يأكلون منها معنا فرفع الله المائدة ببغيهم وكبرهم ومسخوا قردة وخنازير.<sup>(۲)</sup>

و صار يوم نزل المائدة عيداً لأمّة عيسى كما أنّ السبت عيداً لأمّة موسى وكان لقوم إبراهيم عيد وكانوا قد خرجوا لعيدهم<sup>(\*\*)</sup> ودخل إبراهيم معبدهم وكسر أصنامهم ولامّة محمّدتا في أعياد، فالعيد المكرّر في الأسبوع: الجمعة وهو عيد الأسبوع مرتّب على إكمال الصلوات المكتوبات باجتماع الناس فيه مع النبي في بأداء صلاة الجمعة وإدراك متوباتها فإن الله تعالى فرض على المؤمنين في اليوم والليلة خمس صلاة وإنّ الدنيا تدور على سبعة أيّام فكلّما كمل دور أسبوع من أيّام الدنيا واستكمل المسلمون صلاتهم شرع

۱-سورة المائدة: ۱۱۸.
۲- تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٤٥٧.
۲- تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٤٥٧.
۳- لا وجه ظاهر للتشريك بين أعياد اليهود والنصارى والمسلمين ربين عيد قوم إبراهيم، فإن أعياد اليهود والنصارى والمسلمين من الله تعالى بخلاف قوم إبراهيم فإن أعياد اليهود عند المله.

لهم في يوم استكمالهم عيد يوم الجمعة وهو اليوم الذي كمل فيه الخلق<sup>(1)</sup> وفيه خلق آدم وأدخل الجنّة وأخرج منها، وفيه منتهى أمر الدنيا فتنزل وتقوم الساعة فيه فجعل فيه الاجتماع على سماع الذكر والموعظة وصلاة الجمعة عيداً لهم. و في اجتماع يوم الجمعة شبه من الحجّ حتّى قيل: إنّها حجّ المساكين قال سعيد بن المسيّب: شهود الجمعة أحبّ إليّ من حجّة النافلة والتكبير فيه يقوم مقام الهدي وشهود الجمعة يوجب تكفير الذنوب إلى الجمعة الاخرى إذا سلم ما بين الجمعتين من الكبائر كما أنّ الحجّ المبرور يكفر ذنوب تلك السنة إلى الحجّة الاخرى. وقد روي إذا سلمت الجمعة سلمت الأيّام.

وامًا الأعياد الَّتي تكرّر في السنة فعيد الفطر من صوم رمضان وهو مرتَّب على إكمال الصيام ويزيد ثوابه بأداء صلاته وآدابه والصوم الركن الثالث من أركان الإسلام ومبانيه. والعيد الثالث في الإسلام باعتبار والثاني باعتبار عيد النحر وهو أكبرهما وأفضلهما وهو مترتَّب على إكمال الحج وهو الركن الرابع من أركان الإسلام ومبانيه فإذا أكمل المسلمون حجّتهم غفر لهم ومن أعياد المسلمين النيروز وكان عيدا للعجم وقد أمضته الشريعة وسنَّه النبي يَشَيْنَ الله ومن الأعياد الغدير بل من أعظمها وأتَّمها وأكملها كيف لا وفيه تمّت نقائص الإسلام وقد وقع القوس بيد باريها وجرت أنهار الهداية على مجاريها. ومن دُونِ اللَّهُ يَنعِيسَى أبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِ وَأَبِّي إلَّهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَلنَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنَ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقَّ إِن

١- أي: خلق السموات والأرض على مافي إحتجاج النبي مع اليهود. فإن الأخبار الوارده في باب الخلق تدل على إن بد. خلق السماوات والارض يوم الأحد والآخرة يوم الجمعة والسبت معطل.
٢- بلسان الاختيار من أهل بيته، وأما إمضاء الشريعة فمن حيث تصويب مطلق أسباب التراؤف والتراحم.

عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ (\*\*) مَا قُلْتُ لَهُمَ إِلَا مَآ أَمْرَتَنِي بِعِ آَنِ آَعْبُدُوا ٱللَّهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِم شَمِيدًا مَا دُمَتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَيَّتَنِي كُنتَ آنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُلُ شَيْءٍ شَمِيدًا مَا دُمَتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَيَّتَنِي كُنتَ آنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُل شَيْءٍ شَمِيدًا مَا دُمَتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَيَّتَنِي كُنتَ آنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُل شَيْءٍ شَمِيدًا مَا دُمَتُ فِيهِمْ فَلَمَا تَوَفَيَّتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُل شَيْءٍ شَمِيدًا مَا دُمَتُ فِيهِمْ فَلَمَا تَوَفَيَّتَنِي كُنتَ آنتَ اللَّهُ وَإِن تَغْفِر لَهُمْ فَإِنَّهُمْ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ الْحَرِيرُ لَعَرَيمُ أَنْتَ عَلَى مَنْ عَلَمَ مِينَعُهُ إِنّ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ الْحَرِيرُ الْمَكْمَ شَيْءَ مُعَنّا إِن تُعَذِّبُهُمْ عَبَادُكُمُ وَإِن تَغْفِر لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ الْحَرِيرُ الْحَكِيمُ اللَهُ عَلَى مَالَقَهُ عَالَهُمُ عَالَهُمُ وَرَضُوا عَنَهُ أَلْقَذِرُ الْعَلِيمُ فِي مَنْ عَنْهُ عَنْهُمْ أَنْ مَا لَهُ مَالَهُ عَنْهُمُ أَعْمَانِي فَيْفَعُ الصَلاقِينَ وَ

قيل: إنّ هذا الكلام قيل لعيسى حين رفعه إلى السماء وتعلّق بظاهر قوله: فَوَلِهُ: فَوَلِهُ قَالَ ٱللَّهُ ﴾ و«إذ» تستعمل للماضي وقيل: عطف على قوله: فَحَرَا قَالَ ٱللَّهُ يَنِعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ٱذَكْرُ نِعْمَتِي عَلَيْكَ ﴾ وعلى هذا القول إنّما يذكره لعيسى يوم القيامة. وهذا القول أصح لأنه تعالى عقّب الكلام بقوله: فَحَمَنَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّدِقِينَ صِدَقُهُم ﴾ والمراد به يوم القيامة فَحَانَاتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَخِدُونِ وَأَبْىَ إِلَهُمَدِنِي مِن دُونِ ٱللَهِ ﴾ صيّروني وأمّي معبودين بطريق إشراكهما في العبادة معي.

فلو قيل: إنّ الاستفهام كيف يليق به تعالى على أنّه تعالى كان عالماً بأنّ عيسى لم يقل ذلك فكيف بهذا الخطاب؟ فالجواب أنّه هذا الاستفهام توبيخ للقائل واستفهام لتعيين القائل حتّى يجازى.

فإن قيل: إنّ أحداً من النصارى لم يذهب إلى القول بإلهيّة عيسى ومريم مع القول بنفي إلهيّة الله تعالى فكيف ينسب هذا القول إليهم؟ قال الرازيّ: إنّ الله هو الخالق والنصارى يعتقدون أنّ خالق المعجزات الَتي ظهرت على يد عيسى ومريم هو عيسى ومريم والله ما خلقها فهم قالوا: إنّ الخالق لتلك الأمور هما، والله ليس خالقها فأثبتوا في خلق بعض الأشياء

| ٤ | 7  | 7 | مقتليا لللالالا  |
|---|----|---|------------------|
| L | 7. | 1 | مقتليا سللا لألا |

إلهيّتهما ونفوا فيها إلهيّة الله فصحّ بهذا التأويل هذه الحكاية.<sup>(۱)</sup> ﴿قَالَ سُبْحَنَنَكَ ﴾ كأنَه قيل: فماذا يقول عيسى حينئذ؟ فقيل: يقول سبحانك أي: أنزّهك تنزيها من أن أقول هذه المقالة أو من أن يقال في شأنك هذه المقالة.

المستقيم لي أن أقول ما ليس لي بِحَقَّ إن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمَتَهُ, ﴾ أي: ما يستقيم لي أن أقول ما ليس بحق لي أن أقوله والمراعات حسن الأدب والخضوع لم يقل: ما قلته فوض ذلك إلى علمه تعالى. قال أبو ردق: إذا سمع عيسى هذا الخطاب \_ والمراد إذا يسمع \_ ارتعدت فرائصه وتنفجر من أصل كلّ شعرة في جسده عين من دم<sup>(٢)</sup> وهذا الخطاب وإن كان ظاهره مع عيسى ولكن حقيقته مع الامة. ومعنى في أن كُنتُ قُلْتُهُ, فَقَدَ عَلِمَتَهُ, ﴾ أن صدور هذا القول مستلزم لعلمك قطعاً فحيث انتفى العلم انتفى الصدور قطعاً ضرورة استلزام عدم اللازم عدم الملزوم.

ثمّ حكى سبحانه عن عيسى: ﴿ مَا قُلْتُ لَمُمّ إِلَّا مَآ أَمَرْتَغِي بِهِء أَنِ أَعْبُدُوا ٱللَّهَ رَبِي وَرَبَّكُم ﴾ «أن» مفسّرة والمفسّر هو الهاء في «به» الراجع إلى القول

١- تغسير الرازي، ج ١٢. ص ١٣٤.

٢- تغسير البغوي، ج٢. ص ٨١ وتفسير المحيط، ج ٤. ص ٦٣.

| المأمور به أي: ما قلت لهم إلَّا قولا أمرتني به وهو أن أقول لهم: اعبدوا اللَّه                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| خالقي وخالقكم ﴿وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴾ رقيبا أراقب أحوالهم وأحملهم على                     |
| العمل بموجب أمرك وأمنعهم عن المخالفة أو أشاهد أحوالهم من كفر                                     |
| وإيمان ﴿ مَّا دُمَّتُ فِبِهُمْ ﴾ أي: ملَّة دوامي فيما بينهم ﴿ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي ﴾ أي:      |
| قبضتني إليك من بينهم ورفعتني إلى السماء ﴿كُنْتَ أَنْتَ ٱلْرَقِيبَ عَلَيْهِمْ ﴾ أي:               |
| أنت لا غيرك كنت حافظاً لأعمالهم والمراقب لها ﴿وَأَنتَ عَلَ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدً ﴾                |
| مطِّلع عليه مراقب له و«على» متعلَّق بشهيد والتُقديم لمراعاة الفاصلة ﴿ إِن                        |
| لَمُذَبَّهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ ﴾ فبدأ اختيارهم ولا اعتراض على المولى والمالك المطلق         |
| نسِما يفعله بملكه ﴿وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ الْمَكِيرُ ﴾ أي: فلا عجز ولا |
| ستقباح فإنَّك القادر والقويَ على الثواب والعقاب الَّذي لايثيب ولايعاقب إلَّا                     |
| عن حكمة وصواب فإن عذَّبت فعدل وإن غفرت ففضل.                                                     |

فإن قلت: مغفرة المشرك قطعيّة الانتفاء بحسب الوجود وتعذيبه قطعي الوجود فما معنى «إن» المستعمل فيما كان كلّ واحد من جانبي وجوده وعدمه حائزاً محتمل الوقوع؟ فالجواب كون غفران المشرك قطعيّ الانتفاء بحسب الوجود لا ينافي كونه حائز الوجود بحسب العقل فصح استعمال كلمة «إن» فيها لأنه يكفي في صحّة استعمالها مجرّد الإمكان الذاتي والجواز العقلي. وقيل وجه آخر وهو أنّ الترديد بالنسبة إلى فرقتين والمعنى: إن تعذّبهم أي: من كفر منهم وإن تغفر لهم أي: من آمن منهم.

روي أنّه لمّا نزلت هذه الآية أحيى رسول الله بها ليلنه وكان بها يقوم وبها يقعد وبها يسجد ثمّ قال: «أمّتي أمّتي يا ربّ». فبكى فنزل جبرئيل فقال: «الله يقرؤك السلام ويقول لك: إنّا سنرضيك في أمّتك ولا نسؤك».

﴿ قَالَ ٱللَّهُ ﴾ أي: يقول الله يوم القيامة عقيب جواب عيسى مشيراً إلى

صدقه في ضمن بيان حال الصادقين الذين هو في زمرتهم: ﴿ هَلَا ﴾ أي: يوم القيامة وهو مبتدأ وخبره ما بعده ﴿ يَوَمُ يَنفَعُ ٱلْمَندِقِينَ صِدَقَهُمَ ﴾ المراد الصدق في الدنيا، فإن النافع ما كان حال التكليف فالجاني المعترف يوم القيامة بجنايته لا ينفعه عذره واعترافه. والمراد من الصدق في الأمور الدينيّة التي معظمها التوحيد فالصادقون المراد بهم في الآية الرسل الناطقون بالصدق الداعون إلى ذلك والأمم المصدّقون لهم عقداً وعملاً في مُعَمَّمَ جَنَدَتُ تَجَرَى مِن وثواب خالد في يُعَمَّمَ به بالطاعة في وَرَعَشُوا عَنَهُ بينيل الكرامة والرضوان فيض زائد على الجنات لا غاية وراءه ولذلك قال سبحانه: في أورضوان وثواب خالد في يُعَمَّمَ به بالطاعة في وَرَعَشُوا عَنَهُ بيل الكرامة والرضوان فيض زائد على الجنات لا غاية وراءه ولذلك قال سبحانه: في ذلك أي أي

المُوَيَّةِ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِهِنَ ﴾ تنبيه على كذب النصارى وفساد ما زعموا في حقّ المسيح وأمّه أي: له خاصّة تلك السماوات والأرض وما فيهما من العقلاء وغيرهم يتصرّف فيها كيف يشاء وعيسى وأمّه فيها فكيف يكونان إلهين وهو يتصرّف كيف يشاء فيها إيجاداً وإعداماً وإماتة وإحياء وأمراً ونهياً من غير أن يكون لشيء من الأشياء مدخل في ذلك لا عيسى ولا غيره؟ ﴿وَهُوَ عَلَىٰ كُلِ شَيْرٍ قَدِيًا ﴾ منزَه عن العجز والضعف ومن كان له الأمر والإيجاد ومالك الملك فله بحكم المالكيّة أن تنسخ شرع موسى ويجعل شرع عيسى، وليس محمّد تشير ويخدر على نبوة عيسى، وكذلك يرفع شريعته ويضع شريعة محمّد تشير ويخلدها إلى يوم القيامة وليس للنصارى الرّد والنكول.



نزلت بمكَة جملة واحدة معها سبعون ألف ملك قد سدّوا ما بين الخافقين ولهم زجل بالتسبيح والتحميد حتّى كادت الأرض ترتج فقال النبي ١٢٤ «سبحان رقي العظيم سبحان رقي الأعلى وخرّ ساجداً» وروي عنه مرفوعاً: «من قرأ ثلاث آيات من أوّل سورة الأنعام إلى قوله: ﴿ تَكَسِبُونَ ﴾ حين يصبح مرفوعاً: «من قرأ ثلاث آيات من أوّل سورة الأنعام إلى قوله: ﴿ تَكَسِبُونَ ﴾ حين يصبح وكل الله به سبعين ألف ملك يحفظونه وكتب له مثل أعمالهم إلى يوم القيامة. وينزل ملك من السماء السابعة ومعه مرزبة من حديد كلما أراد الشيطان أن يلقي في قلبه شيئاً من الشرّ ضربه بها وجعل بينه وبين الشيطان سبعين ألف حجاب فإذا كان يوم القيامة قال الله تعالى: يا ابن آدم امش تحت ظلّي وكل من ثمار جنّتي واشرب من ماء الكوثر واغسل من ماء السلسبيل فأنت عبدي وأنا ربّك لا حساب عليك ولا عذاب». كذا رواء الواحديّ في «البسيط».

وعن أبي بصير عن أبي عبد الله للتي قال: «إنّ سورة الأنعام نزلت جملة واحدة ومعها سبعون ألف ملك يعظموها ويجلوها فإنّ اسم الله فيها في سبعين موضعاً ولو يعلم النّاس ما في قراءتها من الفضل ما تركوها»<sup>(١)</sup>، ثمّ قال تلاظئ: «من كانت له حاجة إلى الله يريد قضاءها فليصلّ أربع ركعات بفاتحة الكتاب والأنعام وليقل في صلاته إذا فرغ من العبادة: يا كريم يا كريم يا كريم يا عظيم يا عظيم يا أعظم

١- تغسير مجمع البيان. ج ٤. ص ٦؛ والكافي، ج ٢. ص ٦٢٢.

من كلّ عظيم يا سميع الدعاء يا من لا يغيّره اللّيالي والأيّام صلّ على محمّد وآل محمّد وارحم ضعفي وفقري وفاقتي ومسكنتي يا من رحم الشيخ يعقوب حين ردّ عليه يوسف قرّة عينه، يا من رحم أيّوب بعد طول بلائه، يا من رحم محمّداً من اليتم آواه ونصره على جبابرة قريش وطواغيتها وأمكنه منهم يا مغيث يا مغيث يا مغيث تقول ذلك مراراً فو الذي نفسي بيده لو دعوت الله بها ثمّ سألت الله جميع حوانجك لأعطاك.<sup>(۱)</sup> وروى أبو صالح عن ابن عبّاس قال: (من قرأ سورة الأنعام في كلّ ليلة كان من الآمنين يوم القيامة ولم ير النار بعينه أبدا).<sup>(۱)</sup>

أقول: ولعلَّ السبب في إنزال هذه السورة جملة واحدة أنَّها مشتملة على الأصول ودلائل التوحيد والعدل والنبوّة والمعاد، وإنزال ما يدلَّ على الأحكام قد يكون المصلحة أن تنزَّل الله قدر حاجتهم وبحسب الحوادث والنوازل ولكن ما يدلَّ على علم الأصول أنزل الله جملة واحدة وذلك يدلَّ على أنّ تعلَّم الأصول واجب على الفور لا على التراخي.

## بسمي التوالز فمز الزجير

ٱلحَحَمَّدُ لِلَهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَنِ وَٱلنُّورَ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ ۞ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن طِيزٍ ثُمَّ قَضَى آجَلاً وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَهُ, ثُمَّ أَسَمَّر تَمْتَرُونَ ۞

بدأ الله سبحانه هذه السورة بالحمد لنفسه إعلاماً بأنّه المستحقّ لجميع المحامد لأنّ أصول النعم وفروعها منه تعالى ولأنّ له الصفات العليا فقال: (ألحَمَدُ لِلَهِ ﴾ اعلم أنّ المدح أعمّ من الحمد والحمد أعمّ من الشكر وذلك

- ١\_ المصدر السابق نفسه.
- ٢\_ورواها وبعض ما تقدم في ثواب الأعمال: ١٠٥.

| ۱۵۵ | فيوكؤ الأنتقان |
|-----|----------------|
|-----|----------------|

لأنّ المدح يحصل للعاقل ولغير العاقل فكما يحسن مدح الرجل العاقل كذلك يمدح اللؤلؤ الحسن شكله وصفاته لكنّ الحمد لا يحصل إلّا للعاقل المختار بسبب ما يصدر عنه من الإنعام والإحسان فثبت أنّ المدح أعم من الحمد وأمّا بيان أنّ الحمد أعمّ من الشكر فلأنّ الحمد عبارة عن تعظيم الفاعل لأجل ما صدر منه من الإنعام سواء كان ذلك الإنعام واصلاً إليك أو إلى غيرك لكنّ الشكر فهو عبارة عن تعظيم المنعم لأجل إنعام وصل إليك فصار أعمّ من الشكر.<sup>(1)</sup>

فكان قوله تعالى: (المحتمد بِنَبِهَ تصريحاً بأن المؤثّر في وجود هذا العالم فاعل مختار خلق بالقدرة والمشيئة ولم يقل: الشكر لله لأن الشكر عبارة عن تعظيمه بسبب إنعام صدر عنه ووصل إليك، وهذا مشعر بأن العبد إذا ذكر تعظيمه بسبب ما وصل إليه من النعم فحينئذ يكون هذا التعظيم بسبب وصول النعمة إليه وهو المطلوب الأصليّ له، وهذه درجة حقيرة فأمًا إذا قال العبد: الحمد لله يدلّ على أن العبد حمده لأجل كونه مستحقاً للحمد إذا قال العبد: الحمد لله يدلّ على أن العبد حمده لأجل كونه مستحقاً للحمد واستغراق القلب أتم وانقطاعه عما سوى الحق أقوى وأثبت. وكلمة الحمد فظ مفرد محلّى بالألف واللّام فيفيد أصل الماهيّة والحقيقة فيفيد هذه الكلمة أن هذه الماهيّة والحقيقة لله وذلك يمنع من ثبوت الحمد لغير الله واختصاصه على الحقيقة به تعالى فاقتضى أن جميع أقسام الحمد والثناء والتعظيم ليس إلّا الله.

فإن قيل: إنّ شكر المنعم واجب مثل شكر الأستاذ على تعليمه وشكر السلطان على عدله وشكر المحسن على إحسانه كما قالﷺ: «من لم يشكر

الـ مجمع البيان للطبرسي، ج ٤. ص٦؛ ورواها وبعض تقدم في ثواب الأعمال. ص١٠٢.

| ٤٢ | = / | مُعْتَلِينا اللهُ لا |  | ٦, | ١ |
|----|-----|----------------------|--|----|---|
|----|-----|----------------------|--|----|---|

الناس لم يشكر الله» فالجواب أن المحمود والمشكور في الحقيقة ليس إلّا اللّه لأن صدور الإحسان من العبد يتوقّف على داعية الإحسان، وحصول الداعية ليس من العبد وإلّا لافتقر في حصولها إلى داعية اخرى ولزم التسلسل، بل حصولها ليس إلّا من الله فيكون المحسن في الحقيقة هو اللّه وكلّ إحسان يقدم عليه أحد من الخلق، فالانتفاع به لا يكون إلّا بواسطة إحسان الله، ألا ترى أنّه لولا أنّ اللّه خلق أنواع النعمة وإلّا لم يقدر الإنسان على إيصال تلك الحنطة والفواكه والذهب إلى الغير، ولو لا أنّه سبحانه أعطى الإنسان الحواس والقوى لم يمكنه الانتفاع بتلك النعم وإلّا لعجز عن الانتفاع بها فثبت أنّ كلّ إحسان يصدر عن محسن سوى اللّه فالانتفاع به يكون بواسطة إحسان الله.

وبالجملة فقوله: ﴿ آلْحَكَمْدُ بِقَهِ ﴾ يفيد هذه المعاني فقيل: معناه: «احمدوا الله» وإنّما جاء بصيغة الخبر لإفادة معنى أنّه تعالى مستحقّ للحمد سواء حمده حامد أو لم يحمده. ثمّ إنّ المقصود من الآية ذكر الحجّة فذكره بصيغة الخبر أولى.

وقيل: معناه: قولوا: الحمد لله وقد يقرر في العقول أنّ القلوب مجبولة على حبّ من أحسن إليها وبغض من أساء إليها فإذا أمر الله العبد بالتحميد وكان الأمر بالتحميد ممّا يحمله على تذكّر النعم صار ذلك الأمر موجباً للعبد على تذكّر أنواع النعم فيوجب رسوخ محبّة الله في قلب العبد وهو من أحسن الفوائد للعبد ومن موجبات القرب ولذلك وقع الابتداء في الكتاب الكريم بهذه الكلمة فقال: ﴿آلحَتَنَدُ يَنَّهِ رَعَتٍ آلْمَتَلَيِينَ ﴾ في الفاتحة وفي هذه السورة بقوله: ﴿آلَذِى خَلَقَ ٱلشَمَنَوَتِ وَٱلأَرْضَ ﴾ والسماوات والأرض حاوية لأكثر موادَ العالم من الأجسام والفلكيّات وما فوقها من العرش

| 177 | ٥ |
|-----|---|
|-----|---|

| وأجرامها وأبعادها، والكواكب الثابتة والسيّارة، ثمّ يتأمّل في عالم الأرض      |
|------------------------------------------------------------------------------|
| والعناصر الأربعة والمواليد الثلاثة وهي المعادن والنبات والحيوان وكيفيّة      |
| حكمة خلق الله في الأشياء الحقيرة والضعيفة وجامعيّة أجزائها مع صغرها          |
| في الحجم كالبق والبعوض وأمثالهما، ثمّ ينتقل إلى معرفة الأجناس                |
| وأعراضها والمنافع الحاصلة من كلَّ نوع منها، ثمَّ إذا استكمل نظره يتأمَّل إلى |
| تعرّف مراتب الأرواح السفليّة والعلويّة والفلكيّة، ومراتب الأرواح المقدّسة،   |
| فإذا استحضر مجموع هذه الأشياء المحدثة المخلوقة بقدر القوة البشرية فقد        |
| حضر في عقله من المدركات ذرّة من معرفة قدرة الله من العوالم، وعرف             |
| حينئذ أنَّ إيجاد الله هذه العوالم العظيمة من جوده تعالى ووجوده، فعند هذا     |
| يعرف من قوله: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ ذرَّة وهذا بحر لا ساحل له  |
| وكلام لا أخر له.                                                             |

فمثل هذا القادر الخالق لهذا الخلقة العظيمة منزُه عن المثل والشبيه في الذات والصفات والأفعال فأفعاله تعالى لا تشبه أفعال الخلق وكذلك ذاته وصفاته، فعند ذلك يحصل معرفة التوحيد معرفة ما والمعاني المتوجّهة في هذه كثيرة مثل أن قوله: فَوَالمَحْمَدُ لِلَهِ ٱلَذِي خَلَقَ ٱلسَّمَنوَنِ وَٱلأَرْضَ ﴾ جار مجرى ما يقال: جاءني الرجل الرجل الفقيه فإن هذا يدل على أن الجائي كان موصوفاً بهذه الصفة فالإله هو آلذي يخلق السماوات والأرض ولا يكون غيره إلها.

واعلم أنّ السماوات جارية مجرى الفاعل والأرض مجرى القابل ولذلك ذكر السماوات بلفظ الجمع والأرض بصيغة الواحد. والكثرة والتعدّد في السماء اقتضت الاختلافات بسبب الاتّصالات الكوكبيّة ليحصل بها الفصول وسائر الأحوالات المختلفة الّتي بسببها يحصل نظام هذا العالم.

والمقصود من هذه الآية ذكر الدلالة على وجود الصانع وبيانه أن أجرام

| ج ٤ | / | مقتليل الملكل |  | 3 |
|-----|---|---------------|--|---|
|-----|---|---------------|--|---|

السماوات والأرض مقدرات في أمور مخصوصة بمقادير مخصوصة وذلك لا يمكن حصوله إلمّا بتخصيص الفاعل المختار بدليل أنّ كلّ حركة فإنّه يمكن وقوعها أسرع ممّا وقع وأبطأ ممّا وقع فاختصاص تلك الحركة المعيّنة بذلك القدر المعيّن من السرعة والبطيء اختصاص مجعول فيه، ولابد لذلك من جاعل بدليل أنّ الأجسام متساوية في الطبيعة الجسميّة باتّصاف بعضها بالحركة وبعضها بالسكون دون العكس، وبعضها بالفلكيّة وبعضها بالعنصريّة يحتاج إلى مقدر ومخصّص بتصرّف فيها كيف شاء، والحركة فعل حادث لابد له من أول فإنّ وجود حركة الأول لها محال لأنّ حقيقة الحركة انتقال من حالة إلى حالة وهذا الانتقال والحركة يقتضي كونها مسبوقة بالغير ووجب كون ذلك الغير والفاعل متقدّماً على هذه الحركات، والأثر غير المؤثّر فلا الأشياء خالق لها مستغن عنها خلقها إفاضة وخيرا. كذب العادلون بالله وضلّوا ضلالاً بعيداً.

فَرْ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَنَتِ وَٱلنُّورَ ﴾ يعني: الليل والنهار وقيل: المراد: الجنَّة والنار و«الجعل» هو الإنشاء والإبداع كالخلق والفرق بين الخلق والجعل أن الخلق فيه معنى التقدير والإنشاء التكويني وفي الجعل معنى التصيير كإنشاء شيء من شيء وتصيير شيء شيئاً مثل قوله تعالى: ﴿وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾<sup>(1)</sup> فَرْخَلَقَنَكُر أَزْوَبَعًا ﴾<sup>(1)</sup> وإنّما حسن لفظ الجعل في الآية لأن النور والظلمة لما تعاقباً صار مكان كل واحد منها تولد من الآخر وقدتم ذكر الظلمات لأن عدم المحدثات متقدتم على وجودها كما روي أنه تعالى خلق الخلق في ظلمة ثم

- ا\_ سورة النساء: ١.
- ٢ سورة النباء: ٨ .

| 179 | فيوتؤ الانتقطا |
|-----|----------------|
|-----|----------------|

رشَّ عليهم من نوره. وذكر الظلمات بصيغة الجمع فعلى قول من قال: الظلمات الكفر، والنور الإيمان فظاهر لأنّ الحقّ واحد والباطل كثير وأمّا على قول من فسّرهما على الكيفيّة المحسوسة لأنّ النور عبارة عن تلك الكيفيّة الكاملة القويّة والظلمة تقبل التناقص قليلاً قليلاً وتلك المراتب كثيرة.

ثم ذكر بطريق التعجّب سبحانه ممن جعل له شريكاً مع ما يرى من الآيات الدالة على وحدانيّته فقال: ﴿ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ وجحدوا الحق ﴿ بِرَتِبِمَ يَعَدِلُونَتَ ﴾ أي: يسوّون به غيره بأن جعلوا له أنداداً. ومن وجوه التعجّب أن هؤلاء الكفّار مع اعترافهم بأن أصول النعم منه تعالى وأنّه هو الخالق والرازق كما قال سبحانه: ﴿ وَلَمِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾<sup>(۱)</sup> فنقضوا ما اعترفوا به وعبدوا غيره ما لا ينفع ولا يضر من الحجارة وغيرها.

وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن طِيرِ ثُمَّ قَعَنَ آجَلًا ﴾ أي: ابتدأ خلقكم أيّها الناس من تراب مخلوط بالماء لما أنّه أصل البشر قال السدّيّ: بعث اللّه جبرئيل إلى الأرض ليأتيه بطائفة منها فقالت الأرض: إنّي أعوذ باللّه منك أن تنقص منّي فرجع جبرئيل ولم يأخذ شيئاً حياء من اسم اللّه قال: يا رب إنّها عاذت بك فبعث ميكائيل فاستعاذت كالمرة الأولى، فاستعاذت فرجع ميكائيل فبعث إسرافيل فكان كذلك فبعث ملك الموت فعاذت منه باللّه فقال ملك الموت: وأنا أعوذ باللّه أن أخالف أمره فأخذ من وجه الأرض فخلط الحمراء والسوداء والبيضاء فلذلك اختلف ألوان بني آدم ثمّ عجنها بالماء العذب والملح والمرّ فقال اللّه لملك الموت: رحم جبرئيل وميكائيل وإسرافيل الأرض ولم ترحمها لا جرم أجعل أرواح من أخلق من هذا الطين بيدك فلما خلق اللّه آدم من تراب وجعله طيناً ثمّ تركه حتّى كان حما مسنون أي: أسود

١\_ سورة لقمان: ٢٥. وسورة الزمر: ٣٨.

متغيّراً، منتنا ثمّ خلقه وصوره وتركه حتّى كان صلصالاً كالفخّار أي: يابساً مصوّتا كالمطبوخ بالنار، ثمّ نفخ فيه من روحه ولمّا كان آدم أصلنا ونحن من أصله جاز أن يقول لنا: خلقكم من طين أو أنّا متولّدون من النطفة وهي تتولّد من أجزاء الأرض، فصح هذا القول.

لأتُمَ قَنَقَ أَجَلاً الله أي: كتب وقدر أجلاً، والقضاء يكون بمعنى الحكم وبمعنى الأمر وبمعنى الخلق وبمعنى الإتمام والإكمال. والمعنى: كتب لموت كلَ واحد منكم أجلاً خاصاً به وحداً معيّناً من الزمان ينفى عند حلوله لا محالة و«ثم» للإيذان بتفاوت بين خلقهم وتفاوت أجالهم.

﴿ وَأَجَلُ مُسَمَّى ﴾ أي: وحد معين لبعثكم جميعاً و«أجل» مبتدأ وخبره ﴿ عِندَهُ ﴾ أي: ثبت معين في علمه لا يتغيّر ولا يقف على وقت حلوله أحد وعلمه عنده وهو يوم القيامة وقيل: الأجل الأول في الآية: النوم والثاني: الموت وقيل: الأجل الأول مقدار ما انقضى من عمره والأجل الثاني مقدار ما بقى.

قال حكماء الإسلام: إن لكلّ إنسان أجلين: أحدهما: الآجال الطبيعيّة والثاني: الآجال الاختراميّة. أمّا الآجال الطبيعيّة فهو الّذي لو بقي الشخص على طبيعته ومزاجه ولم يتعرّضه العوارض الخارجيّة والآفات المهلكة لانتهت مدّة بقائه إلى أن تتحلّل رطوبته وينطفئ حرارته الغريزيّتان. وأمّا الآجال الاختراميّة فهي الّتي تحصل بسبب من الأسباب الخارجيّة كالحرق والغرق ولدغ الحشرات وشرب السمّ وأمثالها.

فان قبل: إن قوله: ﴿ مَمَا نَسَبِقُ مِنْ أُمَنَةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَشْخِرُونَ ﴾<sup>(١)</sup> وقوله: ﴿وَأَنَّقُوهُ وَأَمِلِيعُونِ \* يَغْفِرُ لَكُمْ مِن ذُنُوبِكُرُ وَيُؤَخِرَكُمُ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى ﴾<sup>(١)</sup>

١- سورة الحجر: ٥.

۱\_ سورة نوح: ۳ و٤.

صريح في الدلالة على السبق على المسمّى فالجواب أنّ تعدّد الأجل إنّما هو بالنسبة إلينا وأمّا بالنسبة إليه فهو واحد قطعاً، وبيانه أنّه تعالى عالم في الأزل بكلّ الموجودات ومقدّر لها حسبما شمله علمه، فهو يقول في الأزل مثلاً: إن فلاناً إن اتّقى وأطاع يبلغ إلى أجله المسمّى – والأجل هاهنا الأجل الثاني الأطول – وإن لم يتّق لم يبلغ هذه المرتبة لكن يعلم أنّه يفعل أحد الفعلين معيّناً فيقدّر له الأجل المعيّن فيكون المقدّر في علم الله الأجل المعيّن، وإنّا لعدم اطّلاعنا من علم الله لم نعلم أنّ ذلك الفلان أي: الفعلين فعل، وأيّما الأجلين قضي له فإذا فعل أحدهما المعيّن، وحلّ الأجل المرتّب عليه علما أنّ ذلك هو المقدّر المسمّى.

فالتردد بالنسبة إلينا لا في التقدير، وعلى هذا قول الله للكافر: "أسلم تدخل الجنة ولا تكفر تدخل النار»، مع علمه عدم إسلامه في الأزل والأمر والنهي لإظهار الإطاعة أو المخالفة في الظاهر كمن يريد إظهار عدم إطاعة عبده للحاضرين فيأمره بشيء وهو يعلم أنّه لا يفعله، والعلم بعدم الإطاعة للحاضرين المترددين إنّما يحصل بأمره وكذا جميع المقدرات الإلهيّة من أفعال العباد الاختياريّة من هذا القبيل. فظهر أنّ التردّد بالنسبة إلينا دون علم الله إلّا أن يطلعنا عليه بأخباره الواقع في علمه كما أخبر النبيّ ما وقع من حال الكفّار في زمانه مثل قوله: ﴿ مَأَنذَرْتَهُمْ أَرَّ لَرَ تُنذِرْهُمْ لَا علمه من أنّهم لا يختارون الإيمان.

﴿ ثُمَّ أَسَمَّ تَمَتَّرُونَ ﴾ خطاب للكفَّار والَّذين شكّوا في البعث والنشور

ا- سورة يس: ١٠. ٢- سورة البقرة: ٧. استبعاد لامترائهم في البعث واحتجاج عليهم بأنّه سبحانه خلقهم وقضى عليهم الموت وهم يشاهدون ذلك ثمّ بعد هذا يشكّون ويكذّبون بالبعث. وَهُوَ ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَفِي ٱلأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهَرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴿

قال الطبرسيّ: الأشبه أن يكون «هو» في الآية ضمير القصّة والشأن وتقديره: الأمر: الله :علم في السماوات وفي الأرض سرّكم وجهركم فالله مبتدأ و«يعلم» خبره<sup>(۱)</sup> وعلى قول من قال: إنّ أصل الله إله فيكون المعنى: هو المعبود في السماوات والأرض أو الشأن: المعبود في السماوات وفي الأرض يعلم سرّكم وجهركم ويجوز أنّ الضمير راجع إلى المذكور.

قيل: ويكون الخطاب في سرّكم لجميع الخلق من الملائكة والجنّ والإنس فهو سبحانه عالم بجميع أسراركم وأحوالكم لكن إذا جعلت اسم اللّه علما ثمّ علّقت به قوله: ﴿فِي ٱلشَمَوَتِ وَفِي ٱلأَرْضِ ﴾ لم يجز وإن علّقته بمحذوف ويكون خبر «للّه» أو حالاً عنه أو هم بأن يكون الباري سبحانه في محلّ تعالى عن ذلك علواً كبيراً.

وقال أبو بكر السراج: إن لفظ «الله» وإن كان علماً ففيه معنى الثناء والتعظيم الذي يقرب من الفعل، فيجوز أن يتعلّق لذلك بالمحلّ، وتأويله: وهو المعظّم والمنزّه في السماوات وفي الأرض. قال الزجّاج: لو قلت: هو زيد في الدار لم يجز إلّا أن يكون في الكلام دليل على أن زيداً يدبّر أمر الدار فيؤول المعنى أن زيداً هو المدبّر في الدار وحينئذ على قول أبي بكر السرّاج والزجّاج يكون الكلام في متعلّقه ما دلّ عليه اسم الله فيصح المعنى ويكون «هو الله» مبتدءاً وخبراً أي: هو المتفرّد بالألوهيّة في السماوات وفي الأرض، يعني في كلّ مكان إله فلا يكون إلى مكان أقرب من مكان.

۱\_مجمع البيان، ج ٤. ص٩.

ثمَّ أَكَد بقوله: ﴿يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ ﴾ أي: الظاهر المشكوف والخفيَ المكتوم ﴿وَيَعَلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾ من نيّاتكم وأعمالكم وأحوالكم.

وتمسئك بعض الحمقاء القائلون بأن الله في مكان تمستكوا بهذه الآية. قالوا: هذه الآية تدلّ على أن الإله مستقرّ في السماء وهو غلط لأنّه يستلزم كونه في المكانين معا لأنه قال: ﴿وَفِي ٱلأَرْضِ ﴾ وهو محال، وأجابوا عن هذا الجواب بأنّه أجمعوا على أنّه ليس بموجود في الأرض، ولا يلزم من ترك أحد الظاهرين ترك العمل بالظاهر الآخر فوجب أن يبقى ظاهر قوله: ﴿ وَهُوَ ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَفِي ٱلأَرْضِ ﴾ على ذلك الظاهر ثمّ قالوا: ولأنّ من القرّاء من وقف عند قوله: ﴿ وَهُوَ ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَفِي ٱلأَرْضِ ﴾ ثم يبتدئ فيقول: ﴿ وَفُوَ ٱلآَرَضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمٌ ﴾ والمعنى أنّه سبحانه يعلم سرائركم الموجودة في الأرض فيكون قوله: ﴿ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ صلة لقوله: ﴿ سِرَّكُمْ ﴾ هذا تمام كلامهم الباطل.

قال الرازيّ: إنّا نقيم الدلالة أولاً على أنّه لا يمكن حمل هذا الكلام على ظاهره من وجوه لأنّه تعالى قال في هذه السورة: فو قُل لِمَن مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ قُل يَنْتِهَ <sup>(۱)</sup> وبيّن بهذه الآية وغيرها من الآيات أن كلّ ما في السماوات والأرض فهو ملك الله ومملوك له كان الله أحد الأشياء الموجودة في السماوات لزم كونه ملكاً لنفسه وذلك محال.<sup>(۲)</sup> فإن قالوا: إنّه قال: فومًا فِي ألسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ فَه وكلمة «ما» مختصَة بمن لا يعقل، فلا يدخل فيها ذات الله فالجواب أنّ هذا غير مسلّم والدليل عليه قوله: فوالتقاة ومَا بَنْهَا \* وَٱلأَرْضِ وَمَا أَسَمَوَتِ هَا يَعْهُ بَنَهَا \* وَالأَرْضِ فَه مَا الله أحد الأشياء الموجودة مُنها في السماوات لزم كونه ملكاً لنفسه وذلك محال.<sup>(۲)</sup> فإن قالوا: إنّه قال: فومًا فِن

> الـ سورة الأنعام: ١٢. ٢- تفسير الرازي، ج١٢. ص ١٥٥. ١- سورة الشمس: ٥-٧. ٢- سورة الكافرون: ٣.

١٧٣.

المراد بكلمة «ما» هو الله سبحانه.

والوجه الثاني: أن قوله: ﴿ وَهُوَ ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ إمّا أن يكون المراد منه أنَّه موجود ومتمكَن في جميع السماوات أو المراد أنَّه موجود في سماء واحدة، والثاني ترك للظاهر والأول على قسمين لأنَّه إمّا أن يكون الحاصل منه تعالى في أحد السماوات عين ما حصل منه في سائر السماوات أو غيره، والأول يقتضي حصول المتحيّز الواحد في مكانين وهو باطل ببديهة العقل والثاني يقتضي كونه مركَباً من الأبعاض والأجزاء وهو باطل.

والوجه الثالث: أنّه لو كان موجوداً ومتمكّنا في السماوات لكان محدوداً متناهيا، وما كان كذلك كان قبوله للزيادة والنقصان ممكناً، وكلَ ما كان كذلك كان اختصاصه بالمقدار المعيّن لتخصيص مخصّص وتقدير مقدّر وكلَ ما كان كذلك فهو محدث.

والدليل الرابع: على بطلان قولهم أنّه تعالى قال: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَبَنَ مَا كُمُتُمْ ﴾<sup>(١)</sup> وقال: ﴿وَنَحَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ جَبِلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾<sup>(٢)</sup> وقال: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى فِى السَّمَآءِ إِلَنْهُ وَفِي ٱلأَرْضِ إِلَنَهُ ﴾<sup>(٣)</sup> وكلَ ذلك تبطل القول بالمكان.

قيل: إنّ إمام الحرمين أستاذ الإمام الغزّاليّ نزل ببعض الأكابر ضيفا فاجتمع عنده العلماء فقام واحد من أهل المجلس فقال: ما الدليل على تنزّهه عن المكان وهو قال: ﴿الرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾<sup>(١)</sup>؟ فقال: الدليل عليه قول يونس: في بطن الحوت: ﴿لَا إِلَهَ إِلَا أَنتَ سُبْحَنْنَكَ إِلَى حَيْتُ مِنْ

- ا\_ سورة الحديد: ٤.
  - ۲\_ سورة ق: ۱۲.
- ٣\_ سورة الزخرف: ٨٤.
  - ۱\_ سورة طه: ٥.

ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾<sup>(1)</sup> فتعجّب منه الناظرون فالتمس صاحب الضيافة بيانه فقال الإمام: إنّ هاهنا فقيراً مديوناً بألف درهم، أدّعنه دينه حتّى ابيّنه فقال صاحب الضيافة: عليّ دينه فقال: إنّ رسول الله تلاكل لما ذهب في المعراج إلى ما شاء الله قال هناك: «لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك»، ولمّا ابتلى يونس بالظلمات في قعر البحر ببطن الحوت قال: لا اله إلّا أنت فكلّ منهما خاطبه بقوله «أنت» وهو خطاب الحضور ولو كان هو في مكان لما صحّ ذلك فدلّ ذلك على أنّه ليس في مكان.

وَمَا تَأْلِيهِم مِنْ ءَايَة مِنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مُعْمِنِينَ ﴾ فَقَدَ كَذَبُوا بِٱلْحَقِّ لَمَا جَاءَهُمٌ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَلْبَتُوْا مَاكَانُوا بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ ﴾

"ما» نافية "و من» الأولى لاستغراق الجنس الذي يقع في النفي كقولك: ما أتاني من أحد، و"من» الثانية للتبعيض. أخبر سبحانه عن أحوال الكفّار المذكورين في أوّل الآية فقال: لا تأتيهم حجّة من حججه وبيّناته من المعجزات فإلًا كَانُوا عَنّهَا مُعْمِنِينَ كَلا يقبلونهما ولا يستذلُون لها من التوحيد وصدق رسوله في فقد كذّبُوا بِالحَيْ لا يقبلونهما و المرتبة الثانية: كونهم مكذّبين كونهم معرضين عن التامل والنظر في الدلائل، والمرتبة الثانية: كونهم مكذّبين بها لأن المعرض عن الشيء قد يكون غير مكذّب به، والمرتبة الثالثة: يستهزءون لها لأن المكذّب بالشيء قد يكون غير مكذّب به، والمرتبة الثالثة: والاستهزاء فبيّن سبحانه أنّهم على هذا الترتيب أحوالهم. والمراد بالحق في الآية أنّه المعجزات قال ابن مسعود: المراد: انشقاق القمر. وقيل: القرآن. وقيل: إنّه محمّدتلائل وقيل: إنّه الشرع الذي أتى به الرسول وقيل: إنّه الوعد

المسورة الأنبياء: ٨٧ .

والوعيد الذي يرغّبهم به تارة ويرهّبهم ويحذّرهم به اخرى والأولى شمول الكلّ. والمراد من الأنباء العذاب الذي أنبأ الله به لا نفس الأنباء. ومعنى الاستهزاء قال الزجّاج: إيهام التفخيم في معنى التحقير.<sup>(۱)</sup>

أَلَمْ يَرَوَا كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنٍ مَكَنَّنُهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مَا لَرَ نُمَكِن لَكُرْ وَأَرْسَلْنَا ٱلسَّمَاءَ عَلَيْهِم مِدْرَارًا وَجَعَلْنَا ٱلْأَنْهَارَ نَجْرِى مِن تَحْيِيمُ فَأَهْلَكُنَهُم بِدُنُوبِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا ءَاخَرِينَ ۞

ثم حذّرهم سبحانه ما نزل بالأمم قبلهم مثل قوم نوح وعاد وثمود وفرعون، وأجرى كلامه مجرى الموعظة والنصيحة فقال سبحانه: ﴿ أَمَ يَرَوًا ﴾ الهمزة للإنكار لتقرير الرؤية والرؤية عرفانيّة متعدّية بمفعول واحد والضمير لأهل مكّة أي: ألم يعرفوا بمعاينة الآثار وسماع الاخبار المتواترة ﴿ كُمَ ﴾ عبارة عن الأشخاص استفهامية كانت أو خبريّة ﴿ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم ﴾ أي: من خلق أهل مكّة وأهل زمانهم من قرن وعصر من الأعصار، سمّوا بذلك لاقترانهم ببرهة من الدهر قال يلاي : «خير القرون قرفي فم الذين يلونهم فم الذين يلونهم». أوبيل: القرن عبارة عن مدة من الزمان ثمانين سنة أو سبعين، أو ستّين، أو أربعين، أو مائة.

ومنشأ هذا الاختلاف في معنى القرن بسبب اختلاف الأعمار في الأدوار والأزمنة فعلى هذا المضاف محذوف، أي: أهل قرن لأنّ نفس الزمان لا يتعلّق به الهلاك فالمدّة الّتي يجتمع فيها قوم ثمّ يتفرّقون بالموت فهي قرن لأنّ الّذين يأتون بعدهم اقترنوا بالّذين مضوا.

﴿ مَكَنَّهُمُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ وتمكين الشيء في الأرض جعله قاراً فيها

مجمع البيان، ج ٤. ص ١١.

ومكن استعمل باللّم وبدون اللام مثل قوله تعالى: ﴿مَا لَمْ نُمَكِن لَكُمْ ﴾ أي: أعطيناهم ما لم نعطكم من العمر والمال وغيره ﴿وَأَرْسَلْنَا السَّمَآة ﴾ أي المطر: والغيث ﴿عَلَيْهِم مِدَرَادًا ﴾ والمدرار الكثير الجري والصبوب وهو حال من السماء صيغة مبالغة كمفضال ﴿وَجَمَلْنَا ٱلأَنْهَدَرَ تَمَرِى مِن تَعَيِّمُ ﴾ أي: من تحت أشجارهم وقصورهم وأبياتهم ﴿فَأَهَلَكْنَهُم بِدُوبَهِمْ ﴾ أي: أهلكت كلّ قرن من تلك القرون بسبب ما يخصّهم من الذنوب ﴿وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعَدِهِمْ ﴾ أي: ما قدرته بعد إهلاك كلّ قرن ﴿وَآرَنا مَا يَخصَهم من الذنوب ﴿وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعَدِهِمْ ﴾ أي: الما عن وسعة سلطانه وأن إهلاكهم لم ينقص من ملكه وقدرته شيئاً بل كلما أهلك أمة أنشأ عوضها اخرى.

وفي تفسير «روح البيان» عن أبي الدرداء أنّه قال: إنّ للّه عبادا يقال لهم الأبدال لم يبلغوا ما بلغوا بكثرة الصوم والصلاة وحسن الحلية ولكن بلغوا بصدق الروع وحسن النيّة وسلامة الصدر والرحمة للمؤمنين اصطفاهم الله بعلمه واستخلصهم لنفسه، وهم أربعون رجلاً على مثل قلب إبراهيم لا يموت الرجل منهم حتّى يكون اللّه قد أنشأ من يخلفه وقد قيل في حقّهم: إنّهم لا يؤذون من تحتهم ولا يحقّرونه ولا يحسدون من فوقهم أطيب الناس خبراً، وألينهم عريكة، وأسخاهم نفساً لا تسبقهم الخيل المجراة، ولا الرياح العواصف فيما بينهم وبين ربّهم، إنّما قلوبهم تصعد في الصفوف العلى ارتياحاً الله في استباق الخيرات أولئك حزب الله ألا إنّ حزب الله هم المغلحون. ولَوَ نُزَلْنَا عَلَيْكَ كِنَبًا في قِرْطَاسٍ فَلَمَسُوهُ بِأَيّدِيهِمْ لَقَالَ ٱلَذِينَ كَفَرُواً إِنْ هَذَاً إِلّ

نزلت الآية في النضر بن الحارث وعبد الله بن أميّة ونوفل بن خويلد قالوا: يا محمّد لن نؤمن لك حتّى تأتينا بكتاب من عند الله ومعه أربعة من

144

| ج ا | / | مقتليل الملالظ |  |
|-----|---|----------------|--|
|-----|---|----------------|--|

الملائكة يشهدون عليه أنّه من عند اللّه وأنّك رسوله، عن الكلبيّ. المعنى: أخبر اللّه سبحانه عن جحودهم ﴿ وَلَوَ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ﴾ يا محمّد ﴿ كَنَبَا ﴾ مصدر بمعنى مفعول أي: مكتوباً في رق وصحيفة وقيل: كتاباً معلّقاً من السماء إلى الأرض، عن ابن عبّاس ﴿ فَلَسَوُهُ بِأَيْدِيهِم ﴾ أي: فعاينوا ذلك معاينة ومستوه. واللّمس باليد أبلغ في الإحساس من المعاينة فلذلك قال: ﴿ فَلَسَوُهُ ﴾ دون أن يقول: فعاينوه ﴿ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواً إِنَّ هَذَا إِلَّا سِحَرٌ شَيِرٌ ﴾ لقال الكفار عناداً بعد ظهوره كما هو دأب المحجوج اللّجوج: ما هذا الكتاب إلّا وقالوا نولا أنذ بين أنّه لم يفعل ما سألوه حيث علم أنهم لا يؤمنون عنده.<sup>(١)</sup> في اللّطف لأنّه بين أنّه لم يفعل ما سألوه حيث علم أنهم لا يؤمنون عنده.<sup>(١)</sup> وَلَوَ جَعَلْنَهُ مَلَكَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ وَلَوَ أَنَرَنْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ ٱلآمَنُ شَمَرَ لَهُ مَ لا يقرل عنده.<sup>(1)</sup> وَقَالُوا لَوَلاَ أَنِنَ عَلَيْهِ مَلَكٌ وَلَوَ أَنَوْنَا مَلَكًا لَقُضِي المَحوج اللّهم لا يؤمنون عنده.<sup>(1)</sup> وَقَالُوا لَوَلاَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ وَلَوَ أَنَرَنْنَا مَلَكًا لَقُضِي اللّهِ مِنْ علي العدل وَقَالُوا لَوَلاَ أَنِنَ عَلَيْهِ مَلَكٌ وَلَوَ أَنَوْنَا مَلَكًا لَقُضِي اللّهُ مُنْ يَقْهُم لا يؤمنون عنده.<sup>(1)</sup>

أخبر سبحانه تعالى عن حالهم ما يقولون في إنكار نبوته الله والضمير في اعليه، للنبيّ أي: هلّا أنزل عليه ملك بحيث نراه ويكلّمنا أنّه نبيّ ﴿وَلَوَ أَنزَلْنَا مَلَكًا ﴾ على هيئته حسبما اقترحوه ـ والحال أنّه من هول المنظر بحيث لا يطيق مشاهدته قوى الآحاد البشريّة. ﴿لَقَعْنِيَ ٱلأَمْرُ ﴾ أي: هلاكهم بالكلّيّة، والقضاء في اللغة على ضروب كلّها يرجع إلى معنى انقطاع الشيء وتمامه.

وذلك لأن إنزال الملك آية باهرة فبتقدير إنزال الملك على هؤلاء فربّما لم يؤمنوا وإذا لم يؤمنوا وجب عليهم عذاب الاستئصال فإنّ سنّة اللّه جارية

١- مجمع البيان، ج٤، ص ١٣.

| 179 | ين الا<br>مرويكو الا |
|-----|----------------------|
|-----|----------------------|

بأن عند ظهور الآية الباهرة إن لم يؤمنوا جاءهم عذاب الاستئصال كناقة صالح مثلاً، فما أنزل الله الملك لهذه الحكمة أو أنّهم إذا شاهدوا الملك بصورته زهقت أرواحهم من هول ما يشاهدون ألا ترى أن أشرف الخلق لما رأى جبرئيل على صورته الأصليّة غشي عليه؟ أما ترى أن جميع الرسل ما عاينوا الملائكة إلّا بصورة البشر كأضياف إبراهيم وأضياف لوط وكاللّذين تسوّرا المحراب، وكجبرئيل حيث تمثّل لمريم بشراً سويّاً. والوجه الثالث: أن إنزال الملك آية جارية مجرى الإلجاء وإزالة الاختيار وذلك مخلّ بصحة التكليف.

المُحَمَّا فَ يُفَكُرُونَ فَ أي: لا يمهلون بعد نزوله طرفة عين الوكرة جَمَلَنَهُ مَلَكًا في أي: لو جعلنا الرسول ملكاً والذي ينزل عليه ليشهد بالرسالة كما يطلبون ذلك المَلْجَمَلُنَهُ رَجُلًا في لائهم لا يستطيعون أن يروا الملك في صورته يطلبون ذلك المَلْجَمَلُنَهُ رَجُلًا في لائهم لا يستطيعون أن يروا الملك في صورته لأن أعين الخلق يحار عن رؤية الملائكة إلا بعد التجسم بالأجسام الكثيفة وكَلَّبَسَنَا عَلَيَهم مَا يَلْبِسُونَ في أي: إذا امتنع إرسال الملك للجهات التي المن أن أعين الخلق يحار عن رؤية الملائكة إلى بعد التجسم بالأجسام الكثيفة وكَلَّبَسَنَا عَلَيَهم مَا يَلْبِسُونَ في أي: إذا امتنع إرسال الملك للجهات التي المين من أن رؤية الملك غير ممكنة وأرسلناه بصورة البشر فهم يظنون كون بينا من أن رؤية الملك غير ممكنة وأرسلناه بصورة البشر فهم يظنون كون فعلنا مكذا بأن نبعث الملك بصورة البشر لصار فعل الله نظيراً لفعلهم في فعلنا مكذا بأن نبعث الملك بصورة البشر لصار فعل الله نظيراً لفعلهم في فعلنا مكذا بأن نبعث الملك بصورة البشر لصار فيها وقيل: معنى قوله: ولا أنا التلبيس ويبقون في اللبس والشبهة التي كانوا فيها وقيل: معنى قوله: واللبيس الملك للما ملك أنه معنى قوله: والما بنه الله نظيراً لفعلهم في فعلنا مكذا بأن نبعث الملك بصورة البشر لصار فعل الله نظيراً لفعلهم في فعلنا هكذا بأن نبعث الملك بصورة البشر لصار فعل الله نظيراً لفعلهم في التلبيس ويبقون في اللبس والشبهة التي كانوا فيها وقيل: معنى قوله: ووله أنكنا ملكاً لما عرفوه إلا بالتفكر ولاء فيلا عليه ما يتفكرون فيبقون في اللبس الذي كانوا فيه فأضاف اللبس إلى ذاته وهم لا يتفكرون فيبقون في اللبس الذي كانوا فيه فأضاف اللبس إلى ذاته وهم لا يتفكرون فيبقون في اللبس الذي كانوا فيه فأضاف اللبس إلى ذاته وهم لا يتفكرون فيبقون في اللبس الذي كانوا فيه فأضاف اللبس إلى ذاته وهم لا يتفكرون في ينه إنها الملائه.

ثمّ قال على سبيل التسلية لنبيّه من تكذيب المشركين إيّاه واستهزائهم فقال: ﴿ وَلَقَدِ ٱسْنُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِن قَبَـلِكَ ﴾ أي: لقد استهزئت الأمم الماضية برسلها كما استهزأ بك قومك فلست بأول رسول استهزئ به ﴿وَنَحَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُم ﴾ أي: فحلَّ بالساخرين منهم من وعيد أنبيائهم بالعقاب في الدنيا وقيل: أحاط بهم العذاب الذي كان توعدهم به نبيّهم إن لم يؤمنوا وحاصل المعنى: أحاط بهم العذاب الذي كان يسخرون بوقوعه. والحيق: ما يشمل على الإنسان من مكروه فعله ويجوز أن يكون المراد من «ما» عبارة عن القرآن والشريعة في قوله: ﴿مَا كَانُوا بِهِ، يَسَتَهْزِءُونَ ﴾فتصير هذه الآية من باب حذف المضاف والتقدير: فحاق بهم عقاب ﴿مَا كَانُوا بِهِ، يَسَتَهْزِءُونَ ﴾

قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّرَ أَنْظُرُواْ حَتَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ شَ قُل لِمَن مَا فِي ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِنَةً كَنَبَ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةً لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْفِيَكَمَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ ٱلَذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ أَن وَلَهُ، مَا سَكَنَ فِي ٱلَيْلِ وَٱنْهَارٍ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ أَلَ

المُمَنَّزُ فَقُلْ فَي يا محمد لهؤلاء الكفّار المكذّبين: (سِيرُوا في ٱلأَرْضِ في وسافروا المكذّبين المستهزئين، وإنّما أمرهم بذلك لأن ديار المكذّبين من الأمم المكذّبين المستهزئين، وإنّما أمرهم بذلك لأن ديار المكذّبين من الأمم السالغة كانت باقية وأخبارهم في الخسف والهلاك كانت شائعة فإذا سار هؤلاء في الأرض وسمعوا أخبارهم وعاينوا آثارهم دعاهم ذلك إلى الإيمان وزجرهم عن التكذيب والطغيان. ثم قال: ﴿قُلْ فَيا محمد لهؤلاء الكفّار: إلَّمَن مَا في السَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ لَه الله الذي خلقكما أم للأصنام؟ فإن أجابوك فقالوا: لله وإلا ف (قُل في أنت: (ليَتَوَفي)، وفي تصدي السائل للجواب قبل أن يجيب غيره إيماء إلى أن مثل هذا السؤال لكون جوابه متعيناً ليس من حقّه أن ينتظر جوابه بل حقّه أن يبادر إلى الاعتراف بالجواب ولزوم الحجّة ولهذه الجهة أمر الله نبيّه بالسؤال أولاً ثم بالجواب ثانياً وهذا يحسن في الموضع الجهة أمر الله نبيّه بالسؤال أولاً ثم بالجواب ثانياً وهذا يحسن في الموضع الذي يكون الجواب قد بلغ في الظهور إلى حيث لا يقدر على أن

| ١٨١ | 100 الانج |
|-----|-----------|
|-----|-----------|

ولا يقدر على دفعه دافع.

والمقصود من تقرير هذه الآية تحذير الكفّار وتقرير إثبات الصائع الأحد، وتقرير النبوّة والمعاد وبيانه أنّ أحوال العالم العلويّ والسفليّ يدلّ على أنّ جميع هذه الأجسام مملوك لله وهو المالك والملك المطاع المتصرّف، له الأمر والنهي على مملوكه وعبيده، والأمر لابدّ له من مبلّغ وذلك يلزم بعثة المبلّغ والرسول من جانبه تعالى إلى الخلق ولمّا كان الكلّ تحت قدرته وسلطنته فهو قادر على إيجاده وإفنانه وإعادته والآية مقررة لجميع هذه الأمور.

فَوْكَنَبَ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَة ﴾ أي: أوجب على ذاته الرحمة وأوجبه إيجاب الفضل والكرم واختلفوا في المراد بهذه الرحمة فقال بعضهم: المراد من الرحمة هي أنّه تعالى يمهلهم مدة عمرهم ويرفع عنهم عذاب الاستئصال ولا يعاجلهم بالعقوبة في الدنيا وهذا لأمة محمد، وقيل: إنّ المراد أنّه كتب على نفسه الرحمة لمن ترك التكذيب بالرسل وتاب وأناب وصدق شريعتهم وفي الحديث ورد أنّه تلتقي قال: الما فرغ الله من الخلق كتب كتاباً إنّ رحمتي سبقت غضبي».<sup>(1)</sup>

فإن قيل: الرحمة إرادة الخير والغضب إرادة الانتقام وظاهر هذا الحديث يقتضي كون إحدى الإرادتين سابقة على الاخرى والمسبوق بالغير محدث فهذا يقتضي كون إرادة الله محدثة فالجواب أنّ المراد بهذا السبق الكثرة لا سبق الزمان، قاله الرازيّ، وعن سلمان أنّه تعالى لما خلق السماوات والأرض خلق مائة رحمة كلّ رحمة ملء ما بين السماء والأرض فعنده تسع وتسعون رحمة وقسّم رحمة واحدة بين الخلائق فيها يتعاطفون ويتراحمون

١ـ تفسير الرازي، ج ١٢، ص ١٦٥؛ وانظر: مسند أحمد، ج ٢. ص ٤٦٦.

فإذا كان أخر الأمر قصّرها على المتّقين.(``

.....١٨٢

الله المحمد المعمر ألى يَوْمِ الْنِيَمَةِ اللَّامِ لام قسم مضمر أي: واللّه ليجمعنَكم واختلفوا في أن قوله: ﴿لَيَجْمَعَنَكُمْ ﴾ ابتداء كلام أو متعلّق بما قبله؟ فقال بعض المغسّرين: إنّه ابتداء كلام وقالوا: إنّه تعالى بيّن كمال إلهيّته بقوله: ﴿ قُل لِمَن مَا فِي السَّمَوَتِ وَاللاَرْضِ قُل لِنَهِ ﴾ ثمّ بيّن أنّه يرحمهم في الدنيا بالإمهال وبيّن أنّه يجمعهم إلى يوم القيامة ولا يهملهم بل يحشرهم ويحاسبهم على كلّ ما فعلوا، وقيل: إنّه متعلّق بما قبله، والتقدير: كتب ربّكم على نفسه الرحمة وكتب على نفسه ليجمعنكم إلى يوم القيامة. وقيل: البيان يفيد هذا المعنى وهو أنّه لما قال: ﴿كُنّبَ رَبُّكُمْ عَلَن نَقَسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾ فكأنّه قيل: وما تلك الرحمة؟ فقيل: إنّه ليجمعنكم إلى يوم القيامة. وقيل: البيان فيل: وما تلك الرحمة؟ فقيل: إنّه ليجمعنكم وذلك لأنه لو لا خوف العذاب قيل: وما تلك الرحمة؟ فقيل: إنّه ليجمعنكم وذلك لأنّه لو لا خوف العذاب من يوم القيامة لحصل الهرج والمرج ولارتفع الضبط وكثر الخبط، فصار التهديد بيوم القيامة من أعظم أسباب الرحمة في الدنيا فيكون قوله: في يُتَجْمَعَنَكُمْ كُن يَقْسِهِ ألَّه مِنْ أَنْهُ عَلَن نَقْسِهِ أَلَوْعَمَة بُهُ فَكَانَه

و«إلى» في الآية بمعنى «في» وقيل: إنّها صلة فالتقدير ليجمعنّكم يوم القيامة وقيل: فيه حذف أي: ليجمعنّكم إلى المحشر في يوم القيامة لأن الجمع يكون إلى المكان لا إلى الزمان وقيل: المعنى ليجمعنّكم في الدنيا بخلقكم قرناً بعد قرن إلى يوم القيامة ﴿لَا رَيَّبَ فِيهِ ﴾ ولا شك أنّه واقع لا محالة. قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ قال الأخفش: ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ موضعه نصب على البدليّة من الضمير في ﴿ لَا يَجْمَعَنّكُمْ ﴾ والمعنى: ليجمعن هؤلاء الذين خسروا أنفسهم وقال الزجّاج: إن قوله: ﴿ اَلَذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ ﴾ رفع بالابتداء وقوله: ﴿ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ خبره لأن قوله:

ا\_المصدر السابق نفسه.

اللَيَجْمَعَنَّكُمْ ﴾ مشتمل على الكلّ على الَذين خسروا وعلى غيرهم، فالَذين خسروا أنفسهم هم الَذين لا يؤمنون بتضييع رأس مالهم وهو الفطرة الأصليّة الَتي فطر الناس عليها. فإن قيل: كيف يحذّر المشركين بالبعث والنشور وهم لا يصدّقون به؟ فالجواب أنّه جار مجرى الإلزام بسبب ذكر الدليل. فإن قيل: كيف نفى الريب مطلقاً والكافر منكر أو مرتاب بعضهم؟ فالجواب أنّ الحقّ حقّ وإن ارتاب المبطل فإنّ الدليل حكم بالسمع والعقل أنّ التمكين من الظلم من غير انتصاف إمّا في العاجل أو في الآجل قبيح فوجب أن يكون دار اخرى وينتصف المظلوم من الظالم.

فَوْوَلَهُ، مَا سَكَنَ فِي ٱلَيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ أي: كلّ متمكّن ساكن خلقاً وملكاً وذكر في السابق السماوات والأرض وهنا اللّيل والنهار لأن الأول مجمع المكان والثاني مجمع الزمان وهما ظرفان لكل موجود فكأنّه تعالى أراد الأجسام والأعراض وإنّما ذكر الساكن دون المتحرك لأن عاقبة التحرك السكون والساكن أعم وأكثر من المتحرك أو أن المراد الساكن والمتحرك والتقدير: ما سكن وما تحرك إلّا أن العرب قد يذكر أحد وجهي الشيء ويحذف الآخر بسبب أن المذكور ينبّه عن المحذوف كقوله: ﴿ سَرَئِيلَ وَيَحَدُفُ الْحَرَ بِسَبِ أَنَ المَذكور والبرد.

والمراد من الآية باختصاص الذكر في المخلوقات بالسكون والحركة من بين سائر كيفيّاتها التنبيه على حدوث العالم وإثبات الصانع لأنّ كلّ جسم لا ينفكّ من الحوادث الّتي هي الحركة والسكون فإذاً لابدّ من محرّك ومسكّن لاستواء الوجهين في الجواز والإمكان فلابدّ من وجود المخصّص بأحدهما دون الآخر وقيل: المراد من السكون الحلول كما يقال: فلان يسكن بلد كذا.

١\_ سورة النحل: ٨١ .

مُقْتَلْبَالْ لَلْكُلْلُ الْجُ ٤

وعلى هذا يعمّ كلّ ما خلق. ولمّا ثبت بالبيان والأدلَة ثبوت الصانع ووجوب ذاته عقّبه بذكر صفته. فقال: ﴿وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ﴾ والسميع هو الّذي على صفة يصحّ لأجلها أن يسمع المسموعات إذا وجدت وهو كونه حيّاً لا آفة به ولذلك يوصف به فيما لم

يزل، والعليم هو العالم بوجوه التدبير والأمر في خلقه وبكلَّ ما يصحَ أن يعلم.

قيل في سبب نزول هذه الآية: إن كفّار مكّة أتوا رسول الله تشيّ فقالوا: قد علمنا أنّك ما يحملك على ما تدعونا اليه إلّا الفقر والحاجة، فنحن نجمع لك من القبائل أموالاً تكون أغنانا رجلاً وترجع عمّا أنت عليه من الدعوة فنزلت: فرُوَلَهُ، مَا سَكَنَ كُله الآية وقيل: إن شأن النزول في الآية الّتي بعد هذه الآية وهي :فرُقُل أغَيَرُ الله في وهو الأقرب.

قيل في سبب تقديم اللَيل في الذكر: لشرافة الليل مع أنّ النهار مضي، والليل مظلم، وفي الخبر أنّ اللَّه تعالى خلق جوهرتين أحدهما مظلمة والآخر مضيئة، فاستخلص من المضيئة كلَّ نور فخلق من نورها النهار ومن الباقي النار، واستخلص من الظلمة كلَّ ظلمة فخلق منها اللَيل وخلق من الباقي الجنَّة فاللَيل من الجنّة والنهار من النار ولذلك كان الأنس بالليل أكثر واللَيل أنس المحبّين وقرّة أعين المخلصين، واللَيل لخدمة المولى والنهار لخدمة الخلق، ومعراج النبي تشير كان باللَيل والقدر في اللَيل وهي خير من ألف شهر وكان بعض الأولياء يقول: إذا جاء اللَيل جاء الخلق الأعظم.

قال: الحقّيّ في تفسيره: وفي الخبر عن سلمانﷺ قال: (اللّيل موكّل به ملك يقال له شراهيل فإذا حان وقت اللّيل أخذ خرزة سوداء فدلاّها من قبل المغرب فإذا نظرت إليها الشمس وجبت في أسرع من طرفة العين وقد أمرت أن لا تغرب حتّى ترى الخرزة، فإذا غربت جاء اللّيل وقد نشرت الظلمة من تحت جناحي ملك فلا تزال الخرزة معلَّقة حتَّى يجيء ملك آخر يقال له هراهيل بخرزة بيضاء فيعلَّقها من قبل المطلع فإذا رأتها الشمس طلعت في طرفة عين وقد أمرت أن لا تطلع حتَّى ترى الخرزه البيضاء فإذا طلعت جاء النهار فنشر النور من تحت جناحي ملك فلنور النهار ملك موكّل ولظلمة الليل ملك موكّل عند الطلوع والغروب).<sup>(۱)</sup>

قُلْ أَغَيَّرُ ٱللَّهِ أَنَّخِذُ وَلِيَّا فَاطِرِ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَهُوَ بُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ فَلْ إِنِّ أَمِرْتُ أَنَّ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَسَـلَمُ وَلَا تَكُونَكَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ <sup>(1)</sup> قُلْ إِنِي آَخَافُ إِنْ عَصَمَيْتُ رَبِي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمِ <sup>(1)</sup>

قال ابن عبّاس: (ما كنت أدري معنى الفاطر حتّى احتكم إليّ أعرابيّان في بئر فقال أحدهما: أنا فطرتها أي: ابتدأت حفرها وأصل الفطر الشقّ)<sup>(٢)</sup> ومنه إذا السماء انفطرت أي: انشقّت. قال الزجّاج: فإن قال قائل: كيف يكون الفطر في معنى الخلق والانفطار بمعنى الانشقاق؟ قيل: إنّهما يرجعان إلى شيء واحد لأنّ معنى فطرهما خلقهما خلقاً قاطعاً.<sup>(٣)</sup>

المعنى: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد لكفّار مكّة ونزلت حين دعوه إلى الشرك ودين قومه ﴿ أَغَبَرُ اللَّهِ أَنَّخِذُ وَلِنًا ﴾ ومعبوداً فعلى هذا يكون شأن نزول الآية السابقة في هذه الآية أولى وقد ذكره الحقّيّ في شأن الآية السابقة وأظنّه وهماً منه. و«غير» منصوب على المفعول الأول لأتّخذ و«وليّا» مفعول ثان، أي: لا أتّخذ غير الله ربّاً وإلهاً ﴿فَاطِرِ ٱلشَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ مبدعهما ابتداء لا على مثال سبق وهو يدلّ على الجلالة ﴿وَعُوَ ﴾ والحال أنّه ﴿ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ ﴾ أي: يرزق

> ١ـ فتح القدير، للشوكاني، ج ١، ص ٥٠. ٢ـ تفسير الرازي، ج ١٨، ص٢١٧. ٣ـ مجمع البيان، ج ٤. ص ١٨؛ وزاد المسير، ج ٣. ص ١٠.

الخلق ولا يرزق وتخصيص الطعام بالذكر لشدة الحاجة إليه.

فَوْقُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنَّ أَكُونَتَ أَوَّلَ مَنْ أَسَــَمَ ﴾ وجهه لله مخلصاً له لأن النبيّ إمام أمته في الإسلام فوكَلا تتكُوْنَتَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ وقيل لي: لا تكوننَ من المشركين به في أمر من أمور الدين، وحاصل المعنى: أمرت بالإسلام ونهيت عن الشرك قال الرازيّ: و يجوز أن يكون المعنى في قوله: فوَهُوَ يُطْمِهُ وَلَا يُطْعَمُهُ ﴾ أن يكون وهو يطعم تارة ولا يطعم اخرى على حسب المصالح كقوله: يعطي ويمنع ويبسط ويقدر ويغني ويفقر.

وحقيقة الإسلام الإخلاص من حبس الوجود وما خلص منه غيره ﷺ بالكلّيّة ولهذا يقول الأنبياء: «<mark>نفسي نفسي»؛ و</mark>هو يقول: «أمّتي امّتي» وهذا هو السرّ في تفاوت المثوبات.

أَنَّ أَخَافُ إِنَّ تَحْكَمْتُ رَبِّى ﴾ بمخالفة أمره ونهيه أي: عصيان كان أَعَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ أي: عذاب يوم القيامة وفيه تعريض بأنَّهم عصاة مستوجبون للعذاب العظيم.

مَّن يُقْمَرَف عَنْهُ يَوْمَبِدٍ فَقَدْ رَحِمَهُ وَذَلِكَ ٱلْغَوْرُ ٱلْمُبِينُ ٢

أي: من يصرف عنه العذاب في ذلك اليوم العظيم و«يومئذ» ظرف للصرف ﴿فَقَدَ رَحِمَهُ ﴾ أي: نجاه وأنعم عليه ﴿وَذَلِكَ ﴾ الصرف ﴿ٱلْغَوْزُ ٱلْمُبِينُ ﴾ والنجاة الظاهرة، قال الطبرسيّ:

ويحتمل أن يكون معنى الآية أنَّه لا يصرف العذاب عن أحد إلَّا برحمة اللَّه كما روي عن النبي ﷺ قال: «**والذي نفسي بيده ما من الناس أحد يدخل الجنّة بعمله**» قالوا: ولا أنت يا رسول اللَّه قال: «**ولا أنا إلّا أن يتغمّدني الله برحمته وفضله**» <u>ووضع يده على فوق رأسه وطوّل ب</u>ها صوته رواه الحسن في تفسيره.<sup>(1)</sup> 1- مجمع البيان، ج ٤. ص٢٠؛ وبحار الأنوار. ج ٧. ص ١١. وَإِن يَمْسَسُكُ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَارِشَكَ لَهُ إِلَا هُوَ وَإِن يَمْسَسُكَ بِخَبَرِ فَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيَّو قَدِيرٌ (\*\*) وَهُو ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَهُو ٱلْحَكِمُ ٱلْخَبِيرُ (\*\*) دليل آخر على أنّه لا يجوز للإنسان أن يتَخذ غير الله وليّاً وإن يمسسك ببليّة أو فقر أو مرض فلا قادر على كشفه ولا مفرّج له عنك إلّا هو تعالى ولا يملك كشفه سواه ممّا يعبده المشركون (وَإِن يَمْسَسَكَ بِخَبَرِ ) ويصبك بغنى أو سعة في الرزق أو صحة أو شيء من محاب الدنيا (فَهُوَ عَلَى كُلِّ مَنَ وَقَدِيرٌ ﴾ فكان قادراً على إدامته ولا راذ لفضله.

وَهُوَ ٱلْعَاهِرُ ﴾ القادر الّذي لا يعجزه غيره، وهو قادر على أن يقهر غيره وهو مستعل ﴿فَرَقَ عِبَادِهِ ﴾ بالقدرة والإحاطة ﴿وَهُوَ ٱلْمَكِيمُ ﴾ في كلّ ما يفعله ﴿لَفَيَدُ ﴾ بأفعال عباده وعبّر قدرته وقهره وعلوّ شأنه بالعلوّ الحسّيّ وعبّر عنه بالفوقيّة بطريق الاستعارة التمثيليّة فإنّه تعالى يقهر المعدومات بالإيجاد والتكوين والموجودات بالإفناء والإعدام لا من حيث المكان لعلوّ شأنه عن ذلك.

قُلْ أَى َ شَىءٍ أَكْبُرُ شَهَدَةٌ قُلُ اللَّهُ شَهِيدُ بَيْنِي وَيَبَنَكُمُ ۚ وَأُوحِيَ إِلَىٰ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِرَكُم بِهِۦ وَمَنْ بَلَغَ أَبِنَكُمُ لَتَشْهَدُونَ آَنَ مَعَ اللَهِ ءَالِهَةً أُخْرَىٰ قُلُ لَا أَشْهَدُ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدٌ وَإِنَّنِي بَرِى" مِمَا تُشْرِكُونَ ( ) الَذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِتَبَ يَعْرِفُونَهُ. كَمَا يَعْرِفُون أَبْنَاءَهُمُ الَذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ( )

سبب النزول: قال الكلبيّ: أتى أهل مكّة رسول اللّه فقالوا: أما وجد اللّه رسولاً غيرك؟ ما نرى أحداً يصدّقك فيما تقول، ولقد سألنا عنك اليهود والنصارى فزعموا أنّه ليس لك عندهم ذكر فأرنا من يشهد أنّك رسول اللّه كما تزعم فأنزل الله هذه الآية. (`) ﴿قُلَّ ﴾ يا محمّد ﷺ \_ لهؤلاء الكفّار: ﴿ أَىُّ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَدَةً ﴾ وأعظم وأصدق حتّى آتيكم به وأدلكم بذلك على أنَّى صادق؟ وقيل: معناه: أي: شيء أكبر شهادة حتّى يشهد لي بالبلاغ وعليكم بالتكذيب، عن الجَباني. وقيل معناه أي: شيء أعظم حجّة وأصدق شهادة. عن ابن عبّاس، فإن قالوا: الله وإلَّا فقل لهم: ﴿ اللهُ تَبِيدُ بَيْنِ وَبَيْنَكُمْ ﴾ يشهد لي بالرسالة والنبوَّة لأنَّه أوحى إلىَّ هذا القرآن (\*) وهو معجزة لأنَّكم أنتم الفصحاء والبلغاء وقد عجزتم عن معارضته فإذا كان إظهار الله إيّاه على وفق دعوأي: شهادة من الله على كوني صادقاً في دعواي، والحاصل أنَّهم لمَّا طلبوا شاهداً مقبول الحجّة يشهد على نبوته سبحانه أنَّ أكبر الأشياء شهادة هو الله وشهد له بالنبوَّة، وهو المراد من قوله: ﴿وَأُوحِيَ إِلَىٰ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِرْكُم بِهِ ﴾ ولأخوَّفكم بما فيه من الوعيد أيَّها الموجودون وقت نزول القرآن ﴿وَمَنْ بَلَغَ ﴾ عطف على ضمير المخاطبين في «لأنذركم» أي: ومن بلغه القرآن من الإنس والجنَّ إلى يوم القيامة. والعائد محذوف أي: ومن بلغه القرآن وقيل: معنى من بلغ أي: من احتلم وبلغ حدّ التكليف فعلى هذا لا يحتاج إلى العائد، وهو قول ضعيف قال محمّد بن كعب القرطبيَ من بلغه القرآن فكأنَّما رأى محمّداً وسمع منه، قال أهل التفسير: وفي قوله: ﴿وَمَنْ بَلَغَ ﴾ دلالة على أنَّه مبعوث إلى الكافَة.

ثمَ قال توبيخاً لهم: ﴿قُلْ ﴾ يا محمّد ﷺ ۔ ﴿أَبِنَكُمَ لَتَشْهَدُونَ أَنَ مَعَ اللهِ ءَالِهَةَ أَخْرَىٰ ﴾ استفهام معناه الجحد والإبكار، وإلجاء لهم إلى الإقرار بإشراكهم أو لا سبيل لهم إلى الإنكار لاشتهارهم وإذعانهم بهذا الشرك، أي: وكيف تشهدون أن مع الله آلهة اخرى بعد وضوح الحجّة بوحدانيَته؟ ﴿قُلُ ﴾

> ١\_ مجمع البيان، ج٤، ص ٢٢؛ والمناقب آل أبي طالب. ج ١، ص٤٧. ٢\_ المصدر السابق نفسه.

لهم: ﴿لَا أَشْهَدُ ﴾ بذلك فإنَّه باطل. ﴿قُلَ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَخِدٌ ﴾ تكرير الأمر للتأكيد أي: بل إنَّما أشهد أنَّه تعالى متفرّد بالألوهيّة ﴿وَإِنَّنِ بَرِئَ ثِمَا تُشْرِكُونَ ﴾ من إشراككم ومن تعدّد الآلهة قال أهل العلم: ينبغي ويستحبّ لمن أسلم بل للمسلم أن يأتي بالشهادات ويتبرآ من كلّ دين سوى الإسلام.

ثمَ ذكر سبحانه أنَ الكفَّار بين جاهل ومعاند فقال: ﴿ ٱلَّذِينَ مَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ يَمَهِوُنَهُ, كَمَا يَعَرِفُونَ أَبْنَآمَهُمُ ﴾ المراد بالموصول اليهود والنصارى وبالكتاب الجنس المنتظم للتوراة والإنجيل يعرفون محمّداً بحليته ونعوته في كتابهم كما يعرفون أولادهم روي أنَ رسول الله لما قدم المدينة قال عمر لعبد الله بن سلام: أنزل الله على نبيّه هذه الآية فكيف هذه المعرفة؟ فقال عبد الله: يا عمر لقد عرفته فيكم حين رأيته كما أعرف ابني وأنا أشد معرفة بمحمّد منّي بابني لأنّي لا أدري ما صنع النساء، وأشهد أنّه حقّ من الله تعالى.<sup>(۱)</sup>

أَلَذِينَ خَسِرُوا أَنْعُسَمُم في أي: غبنوا أنفسهم من أهل الكتابين والمشركين بأن ضيّعوا فطرة الله وأعرضوا عن البيّنات الموجبة للإيمان وهو مبتدأ خبره قوله: ﴿ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ والفاء سببيّة تدل على أن تضييع الفطرة الأصليّة سبب لعدم الإيمان وذلك أن الله جعل لكل آدمي منزلاً في الجنّة ومنزلاً في النار فإذا كان يوم القيامة جعل الله للمؤمنين منازل أهل النار في الجنّة ولأهل النار منازل أهل الجنّة في النار وذلك هو الخسران.

وَمَنْ أَظْلَامُ مِتَّنِ ٱغْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِتَابَنِيهِ إِنَّهُ. لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَيْنَ شُرَّكَاؤُكُمُ الَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾

المعنى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَّنِ ٱنْتَرَىٰ عَلَ ٱللَّهِ ﴾ لو صفهم محمّداً ﷺ المبعوث

المتفسير الرازي، ج ١٢، ص ١٧٩ وتفسير أبي السعود. ج ٢. ص ١١٨.

في الكتابين بخلاف أوصافه فإن تحريف أوصافه تلا افتراء على الله وكذلك بقولهم: الملائكة بنات الله أي: لا أحد أظلم منه فوأو كذّب بتايَتِية كه مثل أن كذّبوا بالقرآن وبالمعجزات وسموها سحرا وحرفوا بعض أحكام التوراة وغيّروا نعوته تلاظ فإن كلّ ذلك تكذيب بآياته. وكلمة «أو» للإيذان بأن كلّا من الافتراء والتكذيب وحده بالغ غاية الإفراط في الظلم، كيف وهم قد جمعوا فأثبتوا ما نفاه الله ونفوا ما أثبته؟.

إنام الشان ( الشان ( المناب المناب المناب المنابي المنبون المن المابي المنبون المنبون المنبون المنبون المنبون المنبون المنبون المنبون المنابين الماليين المنبون المنبون المنبون المنبوب وإذا كان حال الطالمين هذا فما ظنك بمن في غاية القاصية من الظلم؟ ( وَيَوْمَ غَشْرُمُمْ ) وقرء بالياء والحشر جمع الناس إلى موضع معلوم والضمير للكل و ( بحيما ) حال للضمير أي: ويوم نحشر الناس جميعاً كلم المنبوبي أنم تتوول المسركين خاصة للتوبيخ والتقريع على رؤوس الأشهاد ( أين شركا أولى أولى أين المنبوبية التوبيخ والتقريع على رؤوس الأشهاد المنبوبية أين أين أينا الناس جميعاً الموقف فإن تتول المسركين خاصة للتوبيخ والتقريع على رؤوس الأشهاد ( أين شركا أولى أين أينا المركين خاصة للتوبيخ والتقريع على رؤوس الأشهاد الموقف فإن فيه مواقف بين كل موقف وموقف تراخ على حسب طول ذلك الموقف فإن أين ألهتكم التي جعلتموها شركاء لله؟ والإضافة مجازية باعتبار إثباتهم الشركة في العبادة لآلهتهم ( أين أينا الموقف في أين أينا الموقف والزعم الموليين كُمْ مَ أَرَعْمُون الماليين الماليين المولي الماليين أينا المولى الماليين المولي الماليين الماليين مقامات يوم القيامة في الموقف فإن فيه مواقف بين كل موقف وموقف تراخ على حسب طول ذلك الموقف فإن أين ألهتكم التي جعلتموها شركاء لله؟ والإضافة مجازية باعتبار إثباتهم الشركة في العبادة لآلهتهم ( ألّيني كُمْتُمْ مَزْعُمُون ) أي: الشركاء الذين تزعمون أنها شركاء وشفعاء. والزعم القول الباطل والكذب في أكثر استعمال.

قيل: لكلّ شيء لقب ولقب الكذب الزعم، وتقدير الكلام أنّ ذلك اليوم بعد ذلك القول للمشركين كان من الأحوال والأهوال مالا يحيط به دائرة المقال.

ثُمَّ لَمَ تَكُن فِتْنَكُهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ٢

ثُمَّرَ لَمَرَ تَتَكُن فِتْنَئْهُمْ إِلَا أَن قَالُوا الفَتنة مرفوع على أنّه اسم 
 فَتَكُن 
 فَتُ اللّهِ اللّهِ مَا اللّهِ الفَتنة مرفوع على أنّه اسم 
 فَتَكُن 
 والخبر 
 إِلَا أَن قَالُوا 
 والفتنة إمّا كفرهم يراد به عاقبة أي: لم تكن عاقبة 
 والخبر 
 فإلاً أَن قَالُوا 
 والفتنة إمّا كفرهم يراد به عاقبة أي: لم تكن عاقبة 
 والخبر 
 أَلَا أَن قَالُوا 
 والفتنة إمّا كفرهم يراد به عاقبة أي: الفَتنة عاقبة 
 والخبر 
 فَالُوا 
 والفتنة إمّا كفرهم الله 
 مُنْ كَان 
 وقرء ربنا 
 كفرهم الذي التزموه في الدنيا بأن يقولوا: واللّهِ رَبْنا ما كُنًا مُشْرِكِينَ وقرء ربنا 
 كفرهم الذي التزمو 
 من 
 وقرء ربنا 
 من 
 من 
 وقرء من 
 من 
 وقرء من 
 من 
 من 
 وقرء من 
 من 
 وقرء 
 منا 
 من 
 م 
 من 
 من 
 م 
 من 
 م

المتقالاتينا المتعلم

بالنصب بإضمار أعني أو على النداء أي: والله يا ربّنا. وقرأ الباقون بكسر الباء على أنّه صفة للّه تعالى وبالجملة حلفوا أنّهم ما كانوا مشركين ووجه السؤال في الآية لأنّهم لمّا رأوا تجاوز الله عن أهل التوحيد قال بعضهم لبعض: إذا سألتم فقولوا إنّا موحدون فلمّا جمعهم الله قال: أين شركاؤكم؟ ليعلموا أن وسألتم فقولوا إنّا موحدون فلمّا جمعهم الله قال: أين شركاؤكم؟ ليعلموا أن وحلفوا فلعل شركهم في الدنيا وأنّه لا ينفعهم الكتمان وهم أنكروا الشرك وحلفوا فلعل لمّا رأوا معاملة الله مع أهل التوحيد قالوا: ﴿مَا كُنَّ مُتْرِكِينَ ﴾. قال ابن عباس وقتادة: إنّ المعنى في قوله: ﴿لَرَ تَكُن فِتُنَبُهُمُ إِلاّ أن قالُوا ﴾ أي: لم يكن معذرتهم<sup>(١)</sup> إلّا أن قالوا: والله ربّنا ما كنّا مشركين وهو المروي عن الصادق، ويجوز أن يكون الفتنة افتتانهم بالأوثان والشرك كما قال ابن عبّاس: فتنتهم يريد شركهم في الدنيا وهذا القول يرجع إلى حذف المضاف<sup>(١)</sup> فحينئذ المعنى: لم يكن عاقبة فتنتهم إلّا البراءة منها وهذا المعنى قريب من

و قال الزجّاج في معنى الآية: إنّه لمّا ذكر أمر المشركين وأنّهم مفتونون بشركهم أخبر في هذه الآية أنّه لم يكن افتتانهم بشركهم وإقامتهم عليه إلّا أن تبرّؤوا منه وانتفوا منه فحلفوا أنّهم ما كانوا مشركين قال الزجّاج: وهذا المعنى حسن شائع لا يعرف تأويله إلّا من عرف معاني الكلام وتصرّف العرب في ذلك، ومثاله أن ترى إنساناً يحب رجلاً مذموم الطريقة فإذا وقع في محنة بسببه تباعد وتبرآ منه فيقال له: ما كانت محبّتك لفلان إلّا أن أنقت منه.

فإن قيل: إنّ كلّ الناس ملجؤون في الآخرة بترك القبيح لمشاهدته الحقائق ولمعرفتهم بالله ضرورة فكيف يجوز لهم أن يكذّبوا؟ الجواب أنّ

۱۔ تفسیر مجمع البیان، ج٤، ص٢٦؛ وتفسیر نورالثقلین، ج١، ص٧٠٨. ۲\_المصدر السابق نفسه.

معناه ما كنًا مشركين في اعتقادنا وهم يعتقدون في الدنيا كونهم مصيبين فيحلفون على هذا، فعلى هذا يكون قولهم وحلفهم بزعمهم يقعان على وجه الصدق. وقيل وجه آخر وهو أنَّهم إنَّما يحلفون على ذلك لزوال عقولهم بما يلحقهم من الدهشة من أهوال يوم القيامة.

ٱنْظُرْ كَيْفَ كَذَبُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَضَلَ عَنَّهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ

المعنى: يقول الله عند حلف هؤلاء انظر يا محمّد كيف يفترون على أنفسهم وهذا وإن كان لفظه لفظ الاستفهام فالمراد التنبيه على التعجّب منهم وحاصل المعنى: انظر إلى إخباري عن افترائهم كيف هو بأنّه لا يمكن النظر إلى ما يوجد في الآخره وضلً عنهم ما كانوا يفترون، المراد أوثانهم الّتي كانوا يعبدونها ويفترون الكذب بقولهم: هؤلاء شفعاؤنا عند الله غداً فذهبت عنهم فلم ينتفعوا بها، أو هو عامّ في كلّ ما يعبد من دون الله أنّها تضلّ عن عابديها يوم القيامة ولا يغني عنهم شيئاً واختلف في أنّ أهل الآخرة هل يجوز أن يقع منهم الكذب أم لا؟ قيل: يجوز ذلك لما يلحقهم من الحسرة والدهش في القيامة لكن بعد ما استقر أهل الجنّة في الجنّة وأهل النار في النار لا يجوز أن يقع منهم القبيح وبه قال أبو بكر الاخشيدي وأصحابه وقال بعضهم: إنّه لا يجوز وقوعه منهم على جميع الأحوال.

وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكُ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّهُ أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقْرَأ وَإِن يَرَوْأ حُصُلَ مَايَةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَأْ حَتَى إِذَا جَآءُوكَ يُجَدِلُونَكَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِنْ هَذَآ إِلَّا أَسَلِطِيرُ ٱلأَوَّلِينَ ۞

سبب النزول: قيل: إنّ نفرا من مشركي مكّة منهم النضر بن الحرث وأبو سفيان ابن الحرب والوليد بن المغيرة وعتبة بن ربيعة وأخوه شيبة

فيحقؤ الأنقط

| ٩٣ ٤ | لوالانعط |
|------|----------|
|------|----------|

وغيرهم جلسوا إلى رسول الله الله وهو يقرء القرآن فقالوا للنضر: ما يقول محمد الشيخ؟ فقال النضر: أساطير الأولين مثل ما كنت أحدثكم عن القرون الماضية فأنزل الله هذه الآية فقال: ﴿ وَمِنْهُم ﴾ أي: ومن الكفَّار الَّذين تقدَّم ذكرهم ﴿ مَّن يَسْتَبِعُ إِلَيْكَ ﴾ أي: يستمعون إلى كلامك إذا قرأت القرآن ﴿وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرًّا ﴾ وقد مرّ شرح هذا العنوان في سورة البقرة عند قوله: ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَ سَمِّعِهِمْ...﴾ قال القاضي أبو عاصم العامريّ: أصح الأقوال فيه ما روي أنَّ النبيُّ ٢٠٠٠ كان يصلِّي بالليل ويقرأ القرآن في الصلاة جهراً رجاء أن يستمع إلى قراءته إنسان من قريش أو غير قريش فيتدبّر في معانيه ويؤمن به، فكان المشركون إذا سمعوه آذوه ومنعوه عن الجهر بالقراءة فكان الله تعالى يلقي عليهم النوم أو يجعل في قلوبهم أكنَّة ليمتنعوا عن أذاه الله الشُّخ ويقطِّعهم عن مرادهم وذلك بعد أن بلغهم ما يقوم به الحجّة وينقطع به المعذرة وأسمعهم، وبعد ما علم الله سبحانه أنَّهم لا ينتفعون بسماعه ولا يؤمنون فشبَّه إلقاء النوم بجعل الغطاء على قلوبهم وبوقر أذانهم وهذا معنى قوله: ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيِّنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْأَخِرَةِ حِجَابًا مَّسْتُورًا ﴾'' وهو قول أبي علىَ الجبَائيَ أيضا.

ويجوز أن يكون سمّى الكفر الذي في قلوبهم تشبيهاً ومجازاً وقراً وأكنّة توسّعا لأنّ مع الكفر والإعراض لا يحصل الإيمان والفهم كما لا يحصلان مع الكن والوقر. ونسب ذلك إلى ذاته لأنّه الذي شبّه أحدهما بالآخر كما يقول أحدنا لغيره إذا أثنى على إنسان وذكر مناقبه: جعلته فاضلاً وبالضد إذا ذكر مقابحه وفسقه يقال له:

جعلته فاسقاً وكما يقال: جعل القاضي فلاناً عدلاً، وكلَّ ذلك يراد به

ا\_سورة الإسراء: ٤٥.

الحكم عليه بذلك والإبانة عن حاله، كما قال الشاعر: جعلتني باخلا كلًا وربَ منــي إنّي لأسمح كفًا منك في اللزب ومعناه: سمّيتني باخلا.

الموان ترَوًا حُمَنً مَايَوَ لا يُؤْمِنُوا بِهَا الله أي: إن يروا كلّ عبرة لم يعتبروا بها.
 او وإن يروا كلّ معجزة دالة على نبوتك لا يؤمنوا بها لعنادهم، عن الزجّاج
 وقال تعالى في وصف بعض الكفّار: فو وَإِذَا نُتَنَى عَلَيْهِ عَايَنُنَا وَلَى مُسْتَحَمِرُ كَأَن
 وقال تعالى في وصف بعض الكفّار: فو وَإِذَا نُتَنَى عَلَيْهِ عَايَنُنَا وَلَى مُسْتَحَمِرُ كَأَن
 من لا يمكنه أن يسمع ويفقه لا يستحق المذمة لأنه لم يكن لهذا معنى لأن
 من لا يمكنه أن يسمع ويفقه لا يستحق المذمة لأنه لم يكن لهذا معنى لأن
 من لا يمكنه أن يسمع ويفقه لا يستحق المذمة لأنه لم يكن لهذا معنى لأن
 من لا يمكنه أن يسمع ويفقه لا يستحق المذمة لأنه لم يعط آلة السمع فكيف
 من لا يمكنه أن يسمع ويفقه لا يستحق المذمة لأنه لم يعط آلة السمع فكيف
 من لا يمكنه أن يسمع ويفقه لا يستحق المذمة لأنه لم يعط آلة السمع فكيف
 من لا يمكنه أن يسمع ويفقه لا يستحق المذمة لأنه لم يعط آلة السمع فكيف
 من لا يمكنه أن يسمع ويفقه لا يستحق المذمة لأنه لم يعط آلة السمع فكيف
 من لا يمكنه أن يسمع ويفقه لا يستحق المذمة لأنه لم يعط آلة السمع فكيف
 من لا يمكنه أن يسمع ويفقه لا يستحق المذمة لأنه لم يعط أله السمع فكيف
 من لا يمكنه أن يسمع ويفقه لا يستحق المذمة لأنه لم يعط ألة السمع فكيف
 من لا يمكنه أن يسمع ويفقه لا يستحق المذمة لأنه لم يعط ألة السمع فكيف
 من لا يمكنه أن يسمع ويفقه لا يستحق المذمة لأنه لم يعلونا الميك فولك ولم يجيؤوا مجيء من يريد الرشاد
 يجيؤون مخاصمين راذين عليك قولك ولم يجيؤوا مجيء من يريد الرشاد
 وبلغ بهم ذلك العناد إلى أنّهم إذا جاءوك جاءوك وادين فيؤيقول آليك كمرانه والماد
 وينه بهم ذلك العناد إلى أنهم إذا جاءوك جاءوك وادول رادين فريقولون: في أن وبلغ بهم ذلك العناد إلى أنهم إذا جاءوك جاءوك وام يحيوا من الآيات الكريمة بل يقولون: في أن وي يكونها،
 أي ذلا العنون به أي أي أله معور من القصص القديمة التي يحكونها،
 منا ومع أسطورة كالأعاجيب جمع أعجوبة.

وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْغُوْنَ عَنْهُ وَإِن يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ 💮

وَ هُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ ويَنْأَوْنَ عَنْهُ أي: يمنعون وينهون غيرهم عن القرآن والإيمان به ويتباعدون عن القرآن بأنفسهم إظهاراً لغاية نفورهم منه فإنّ اجتناب الناهي عن المنهيّ عنه من متمّمات النهي.

قال الرازيّ: الضمير في قوله: ﴿ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْعَوْنَ عَنْهُ ﴾ وقد سبق ذكر القرآن وذكر محمّد فمحتمل أن يرجع إلى القرآن وأن يكون عايداً إلى

۱\_ سورة لقمان: ۷.

| 140 | ينونو الانعطا |
|-----|---------------|
|-----|---------------|

محمّد، فلهذا السبب اختلف المفسّرون فقال بعضهم: أي: عن القرآن وتدبّره وقال آخرون<sup>(۱)</sup>: بل المراد: ينهون عن الرسول والمراد أنّهم ينهون عن اتّباعه والإقرار برسالته قال عطا ومقاتل: نزلت في أبي طالب كان ينهى قريشاً عن إيذاء النبيّ ثمّ يتباعد منه ولا يتّبعه على دينه.

أقول: والعجب من هذين الرجلين كيف فسّروا هذه الآية بهذا المعنى مع أنّ هذا المعنى يخرج الآية عن سوقها ويجعلها غير متناسبة وغير مربوطة المعنى؟

قال الرازي في «المفاتيح»: والقول الأول أشبه لوجهين: الأول أن جميع الآيات المتقدّمة على هذه الآية يقتضي ذمّ طريقتهم فكذلك قوله: ﴿ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنَّهُ ﴾ ينبغي ويقتضي أن يكون محمولاً على مذمتهم فلو حملناه على أن أبا طالب كان ينهى عن إيذائه لما حصل هذا النظم والثاني أنّه تعالى قال بعد ذلك: ﴿ وَإِن يُهْلِكُونَ إِلَا أَنْفُسَهُمْ ﴾ يعني به ما تقدّم ذكره، ولا يليق ذلك بأن يكون المراد من قوله: ﴿ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنَهُ ﴾ النهي عن أذيته تلاظ لان ذلك أمر حسن جداً لا يوجب الهلاك.<sup>(٢)</sup>

فإن قيل: إن قوله: ﴿وَإِن يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ ﴾ يرجع إلى قوله: ﴿وَيَنْتَوْنَ عَنَّهُ ﴾ لا إلى قوله: ﴿وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنَّهُ ﴾ لأن المراد بذلك أنّهم يبعدون عنه بمفارقة دينه، وذلك ذمّ فلا يصح ما رجحتم به هذا القول. قلنا: إن ظاهر قوله: ﴿وَإِن يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ ﴾ يرجع إلى كلّ ما تقدّم ذكره لأنّ هذا الكلام بمنزلة أن يقال: إنّ فلاناً يبعد عن الشيء الفلانيّ وينفر عنه ولا يضرّ بذلك إلّا نفسه فلا يكون هذا الضرر معلّقاً بأحد الأمرين دون الآخر.<sup>(1)</sup>

> ١ــ تفسير الرازي، ج١٢، ص ١٨٩. ٢ــ تفسير الرازي، ج ١٢، ص ١٨٩؛ وانظر: الغدير، ج ٨ ص ٧. ١ــالمصدر السابق نفسه.

قال الطبرسيّ: وقول عطاء ومقاتل لا يصحّ لأنّ هذه الآية معطوفة على ما تقدّمها وما تأخّر عنها معطوف عليها وكلّها في ذمّ الكفّار المعاندين للنبيّ يشيّ هذا وقد ثبت إجماع أهل البيت على إيمان أبي طالب لليّه، وإجماعهم حجّة لأنّهم أحد الثقلين اللّذين أمر النبيّ تشيُّ بالتمسّك بهما بقوله: «إن تمسّكتم بهما لن تضلُوا».

ويدلَ على ذلك أيضا ما رواه ابن عمر من أنّ أبا بكر جاء بأبيه أبي قحافة ـ اسمه عتبة ـ يوم الفتح إلى رسول الله فأسلم فقال النبيّ لأبي بكر: «**هلا تركت الشيخ فأنا آتيه وكان أعمى؟» فق**ال أبو بكر: أردت أن يأجره الله والذي بعثك بالحقّ لأني كنت بإسلام أبي طالب أشدّ فرحاً منّي بإسلام أبي ألتمس بذلك قرّة عينك فقالﷺ: «**صدقت»**.<sup>(۱)</sup>

وأشعار أبي طالب المنبئة عن إسلامه كثيرة لا تحصى لا يسعه هذا المختصر فمن ذلك:

ألم تعلموا أنًا وجدنا محمَّـداً للمَتِياً كموسى خطَّ في أول الكتب

وقوله في قصيدة: ألا إن أحمــد قــد جــاءهم الحــذب

و قوله في قصيدة يحضُ ويحثُ أخاه حمزة على اتّباع النبيّ والصبر في طاعته:

صبراً أبا يعلى على دين أحمد و كن مظهراً للدين وفّقت صابراً فقد سرتني إذ قلت أنّك مؤمن فكن لرسول الله في اللّــه ناصــراً وقوله أيضاً يحضّ النجاشيّ على نصر النبيّ اللَّــة:

١\_مجمع البيان، ج ٤. ص ٣١؛ ومجمع الزوائد. ج٦، ص ١٧٤.

| وزير لموسى والمسيح بن مريم  | تعلُّم مليك الحبش إنَّ محمَّداً |
|-----------------------------|---------------------------------|
| و كلَّ بأمر الله يهدي ويعصم | أتى بهدى مثل الّذي أتيا بــه    |
| بصدق حديث لا حديث المرجم    | و أنَّكم تتلونه فـي كتـابكم     |
| و إنّ طريق الحقّ ليس بمظلم  | فلا تجعلوا لله نـداً وأسـلموا   |

وأمثال هذه البيانات كثيرة في قصائده المشهورة وكذلك في وصاياه وخطبه، يطول بها الدفاتر على أنّ أبا طالب لم ينا عن النبيّ قطّ بل كان ملازماً لهﷺ وقائماً بنصرته فكيف يكون المعنى كما قال مقاتل وعطاء؟ أقول: بل هو صرف الخطا ولو اقتل على تخطئة قول مقاتل.

وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ وُقِفُوا عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَلَيْنَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِتَايَنَتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٣﴾ بَلْ بَدَا لَهُم مَا كَانُوا يُحْفُونَ مِن قَبَلٌ وَلَوَ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ٣

الخطاب للنبي تلاقي أو لكل أحد من شأنه المشاهدة والعيان والوقف الحبس وجواب «لو» ومفعول «ترى» محذوف، أي: لو تراهم حين يوقفون على النار حتَّى يعاينوها لرأيت ما لا يساعده التعبير فَقَالُوا كم أي: الموقوفون: فَيُنَيَّنَنَا نُرَدُ كُم إلى الدنيا فَوَلَا نَكَذِبَ بِعَايَنَتِ رَبِّنَا كم القرآنيَة فَوَقَنَّوُن مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ كم بها العاملين بمقتضاها حتَّى لا نرى هذا الموقف، ونصب الفعلين على جواب التمنِّي بإضمار «أن» بعد الواو وإجرائها مجرى الفاء والمعنى: إن رددنا لم نكذَب ونكن من المؤمنين.

| ج ٤ | / | مقتليك لللكظ |  | ٩٨ |
|-----|---|--------------|--|----|
|-----|---|--------------|--|----|

الآخرة ما أخفوه في الدنيا بشهادة جوارحهم وظهور جزاء كفرهم الذي أخفوه. وقد اختلفوا في ذلك الذي أخفوه على وجوه قال الزجّاج: بدا للتابعين ما أخفاه الرؤساء عنهم من أمر البعث والنشور، قال: والدليل على صحّة هذا القول أنّه تعالى ذكر عقيبه<sup>(۱)</sup>: فوقَالُوًا إنّ فِي إِلَّا حَيَانُا الدُّنَيَا وَمَا غَنْ بِمَبْعُوثِينَ ﴾. والوجه الثاني في معنى الآية أنّها في المنافقين وقد كانوا يرون الكفر ويظهرون الإسلام وبدا لهم يوم القيامة حالهم لغيرهم، وعرف غيرهم بأنّهم كانوا كفارا. والوجه الثالث: بدا لهم ما كان علماؤهم يخفون من جحد نبوة

وقال المبرد: وبدا لهم وبال عقائدهم وسوء عاقبتها، وذلك لأن كفرهم ما كان مضارّه بادياً لهم فلمّا ظهرت يوم القيامة ظهر لهم فقال الله: ﴿ بَلَ بَدَا لَهُمُ مَّا كَانُوا يُحْفُونَ مِن قَبْلُ ﴾ فإنّ التكذيب بالشيء كفر وستر به فإخفاء له لا محالة. وحاصل تمام الأقوال أنّه ظهرت فضيحتهم في الآخرة وتهتّكت أستارهم وهو معنى: ﴿ يَوْمَ ثَبْلُ التَرَآيِرُ ﴾.<sup>(٣)</sup>

ثمَ قال تعالى: ﴿وَلَوَ رُدُوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنَّهُ﴾ أي: علم الله أنَّه تعالى لو ردَهم لم يحصل لهم ترك التكذيب وفعل الإيمان، بل كانوا يستمرُون على طريقتهم الأولى في الكفر والتكذيب.

فإن قيل: إنّ أهل القيامة قد عرفوا الله بالضرورة وشاهدوا ثمرات الكفر فلو ردّهم الله إلى الدنيا كيف يتصوّر أن يقال: إنّهم يعودون إلى الكفر وإلى معصيته تعالى قال القاضي: تقرير الآية: ولو ردّوا إلى حالة التكليف، وإنّما يحصل الردّ لو لم يحصل في القيامة معرفة الله بالضرورة، وهذا الشرط

١- تفسيرالرازي ،ج ١٢. ص ١٩٤.

٢\_ سورة الطارق: ٩.

المتعلد المتعلد

يكون مضمراً لا محالة في الآية لا أنَّهم بعد ما علموا بالضرورة أمرهم وأمور العذاب لو يردّون يعودون.

(وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴾ أي: هم قوم ديدنهم الكذب فقال الطبرسيّ لو قيل: إنّ التمني كيف يصح فيه الكذب وإنّما يقع الكذب في الخبر؟ فالجواب أنّ المعنى أنّهم كاذبون إن خبّروا عن أنفسهم بأنّهم متى ردّوا أمنوا، ويجوز أن يحمل كلامهم على غير الكذب الحقيقيّ بأن يكون المراد أنّهم تمنّوا مالا سبيل إليه فكذّب تمنيهم وأملهم، وهذا مشهور في كلام العرب يقولون: كذُبك أملك، لمن تمنّى ما لم يدرك؛ قال شاعرهم:

كذبتم وبيت الله لا تأخذونها 👘 مراغمة مادام للسيف قمائم

و المراد: الخيبة في الأمل. وقرأ أبو عمرو بن العلا: «لا يكذب ويكون» بالرفع واستدل بأن قوله: ﴿وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴾ فيه دلالة على أنّهم أخبروا بذلك عن أنفسهم ولن يتمنّوه لأن التمنّي لا يقع فيه الكذب، والتمنّي وقع منهم للرد فبعضهم جعل بعض الكلام تمنّياً وبعضه إخباراً، وعلّق تكذيبهم بالخبر دون «ليتنا» وإذا كان بعض الكلام خبراً فيكون الإعراب بالرفع دون النصب. وَقَالُواً إِنْ هِيَ إِلَا حَيَائُنَا ٱلدَّنْيَا وَمَا خَنْ بِمَبْعُونِينَ () وَلَوْ تَرَكَ إِذْ وَقِعُوا عَلَ رَبِّهُمْ قَالَ

أَلَيْسَ هَٰذَا بِٱلْحَقِّ قَالُواْ بَلَىٰ وَرَبِّنَاً قَالَ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ

في الآية قولان: الأوّل: أنّه تعالى ذكر في الآية الأولى أنّه بدا لهم ما كانوا يخفون من قبل فبيّن في هذه الآية: إنّ ذلك الّذي يخفونه هو أمر المعاد والحشر، وذلك لأنّهم كانوا ينكرونه ويخفون صحّته وكانوا يقولون: ما لنا إلَا هذه الحياة الدنيويّة وليس بعد هذه الحياة لا ثواب ولا عقاب.

والثاني: أنّ التقدير: ولو ردّوا لعادوا لما نهوا عنه ولأنكروا الحشر والنشر. وقالوا: إن هي إلّا حياتنا الدنيا وما نحن بمبعوثين فيكون عطفاً على «عادوا». قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ بِلِقَلَهِ ٱللَّهِ حَتَّى إِذَا جَاءَتْهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُواْ يَحَسِّرَنَنَا عَلَى مَا فَرَّطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ أَلَا سَآءَ مَا يَزِرُونَ () وَمَا الْحَيَوْةُ الدُنْيَا إِلَالَعِبُ وَلَهُوَ وَلَلدًارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَذِينَ يَنَقُونُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ()

ثمّ أخبر سبحانه عن هؤلاء الكفّار فقال: ﴿ قَدَ خَمِرَ ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ بِلِقَآءِ ٱللَّهِ ﴾ أي: كانوا مكذّبين بلقاء ما وعد الله من الثواب والعقاب وجعل لقاءهم لذلك لقاءه مجازاً كما يقال للميّت: لقي فلان عمله أي: لقي جزاء عمله، أي: كذّبوا إلى أن ظهرت الساعة بغتة فندموا حيث لا ينفعهم الندامة.

فَوَّقَالُوا يَحَسَّرُنَنَا عَلَى مَا فَرَّطْنَا فِيهَا ﴾ كَأَنَّه قيل: يا حسرتنا تعالى فهذا أوان حضورك كما يقال: يا للعجب احضر وابصر خسراننا وهذا الكلام أبلغ من أن يقول: إنَّا متحسّرون على التفريط في ما فعلنا وقصَّرنا في الدنيا وضيّعنا وتركنا من تقديم أعمال الآخرة. وقيل: إنّ الهاء في قوله فؤنيها ﴾ يعود إلى الساعة. وقيل: يعود إلى الجنَّة وطلبها لمّا يروا منازلهم في الجنة وحرمانهم

| 2+1. | ***** | فيتخلؤ الانتقاء |
|------|-------|-----------------|
|------|-------|-----------------|

عنها وحصول الخسران، وحمل الأوزار لهم وما أعظم هذه الخسارة! لأنّ الله سبحانه بعث جوهر النفس الناطقة القدسيّة إلى هذا العالم الجسماني وأعطاه هذه الآلات الجسمانيّة وأعطاه التفكّر والتدبّر لأجل أن يتوصّل باستعمال هذه الأدوات إلى تحصيل المعارف والأخلاق الفاضلة الّتي يعظم منافعها بعد الموت، فإذا استعمل الإنسان هذه الآلات والقوة العقليّة في تحصيل هذه اللذّات الفانية، ثمّ انتهى إلى آخر عمره فقد خسر لأنّ رأس المال قد فنى، والربح الّذي ظنّ أنّه هو المطلوب فني أيضا فلم يبق في يده لا من رأس المال أثر ولا من الربح شيء وحصل العقاب العظيم.

وَوَهُمْ يَحَمِلُونَ أَوَرَادَهُمْ أَي: أَنقال ذنوبهم ﴿ عَلَى ظُهُورِهِمْ ﴾ حال من فاعل ﴿ قَالُوا ﴾ والأوزار جمع وزر وهو الحمل والثقل يقال: وزرته أي: حملته ثقيلاً. ومنه: وزير الملك لأنّه يتحمّل أعباء ما قلّده الملك من مؤونة رعيّته وحشمه. سمّي به الإثم لغاية ثقله على صاحبه وتثقّل ظهر من عمل بها. وأوزار الحرب أثقالها من السلاح. واختلف في كيفيّة حملهم الأوزار قال بعضهم: هذا على سبيل التمثيل والتشبيه مجازا، قالوا: الحمل من توابع الأعيان الكثيفة لأمن عوارض المعاني فلا يوصف به العرض إلّا على التمثيل مجازا. وقال جماعة: لا مانع من حمل الكلام على الحقيقة، وفي الحديث: إنّ المؤمن إذا خرج من قبره استقبله أحسن شيء صورة وأطيبه ريحا فيقول:

هل تعرفني؟ فيقول: لا فيقول: أنا عملك الصالح فاركبني، فقد طالما ركبتك في الدنيا فذلك قوله: ﴿يَوْمَ غَمَّشُرُ آلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَنِ وَقْدًا ﴾<sup>(١)</sup> أي: ركباناً، وإنّ الكافر إذا خرج من قبره استقبله أقبح شيء صورة وأخبثه ريحاً فيقول: أنا عملك السيّئ طالما ركبتني في الدنيا فأنا أركبك اليوم وذلك قوله:

۱\_ سورة مريم: ۸۵ .

مُعْتَيَا اللَّكَ ح ٢٠٢

﴿وَهُمْ يَحَمِّلُونَ أَوَذَارَهُمْ عَلَى ظُهُودِهِمْ ﴾<sup>(١)</sup> فيكون الحمل على حقيقته لأن للأعمال صوراً تظهر في الآخرة وإن كان نفسها أعراضاً.

المعنى: ساء ما يَزِرُونَ ﴾ أي: بئس الحمل حملهم. أو المعنى: ساء ما ينالهم جزاء ذنوبهم إذ كان ذلك عذاباً ونكالاً ثمّ ردّ سبحانه عليهم قولهم حيث قالوا: ما هي إلّا حياتنا الدنيا فبيّن أنّ ما يتمتّع به في الدنيا يزول ويبيد فقال: وَوَمَا الْحَيَزِهُ ٱلدُنْيَآ إِلَّا لَمِبَّ وَلَهُوَ ﴾ أي: باطل وغرور إذا لم يجعل ذلك طريقاً إلى الآخرة، والمراد أعمال الدنيا لأنّ نفس الدنيا لا يوصف باللعب ﴿وَلَلدَّارُ الْنَ منافعها خالصة عن المضار ولذاتها غير منقصة بالآلام ﴿ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ والفاء للعطف على مقدر أي: أتغفلون فلا تعقلون أي: الأمرين خير؟ وفي الآية تسلية للفقراء المؤمنين وتقريع للأغنياء المنهمكين في لذات الدنيا.

قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ, لَيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ ٱلْظَالِمِينَ بِتَابَتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ۞ وَلَقَدْكُذِبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَاكُذِبُوا وَأُودُوا حَتَّى أَنَهُمْ نَصَرُأُولَا مُبَدِلَ لِكَلِمَنتِ ٱللَّهِ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَّبَإِى ٱلْمُرْسَلِينَ۞

الله المحققة نُعَمَّمُ كه "قد" هنا للتكثير والمراد بكثرة علمه تعالى كثرة تعلّقه الله بح ضمير الشأن الوليَحْزُنُكَ به يا محمد الوالَذِى يَقُولُونَ به فاعل "يحزنك" والعائد محذوف أي: الذي يقوله كفًار مكة، وهو ما حكى عنهم من قولهم المائد منذا إلا أستطير الأوَّلِينَ به<sup>(۱)</sup> وساحر وشاعر ومجنون وأمثالها المؤلمَّةُمُ لا يُكَذِبُونَكَ به وقرء لا يكذبونك بالتخفيف وهو قراءة علي لما أي: لا تعتد بما يقولون فإنهم في تكذيبهم آيات الله لا يكذبونك في الحقيقة.

> ١\_ راجع: فروع الكافي، ج ١، ص٦٦، باب ما ينطق به موضوع القبر. ١\_ سورة الأنعام: ٢٥.

واختلف في معناه على وجوه: أحدها: هذا الّذي ذكرناه. والثاني: أنّ معناه: لا يكذّبونك بقلوبهم اعتقادا وإن كانوا يظهرون بأفواههم التكذيب عنادا، ويجحدون القرآن والنبوّة كما أنّ حرث بن عامر من قريش قال: يا محمّد ما كذبتنا قطّ ولكنّا إن اتّبعناك نتخطّف من أرضنا فنحن لا نؤمن بك لهذا السبب. وقال أخنس بن شريق لأبي جهل: يا أبا الحكم أخبرني عن محمّد أصادق هو أم كاذب؟ فإنّه ليس عندنا أحد غيرنا فقال له: إنّ محمّداً لصادق وما كذب قطّ ولكن إذا ذهب بنو قصيّ باللّواء والسقاية والحجابة والنبوّة فماذا يكون لسائر قريش؟.

قال الرازيّ: وهذا الوجه في معنى الآية غير مستبعد، ونظيره قوله تعالى في قصّة موسى وفرعون<sup>(1)</sup>: ﴿وَيَحَمَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْفَنَتْهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًا ﴾.<sup>(٢)</sup>

والوجه الثالث: في تأويل الآية: أنّهم لا يقولون: إنّك كذّاب لأنّهم جرّبوك الدهر الطويل وما وجدوا منك كذباً وسمّوك بالأمين فلا يقولون: إنّك كاذب ولكن جحد واضحة نبوتك لأنّهم اعتقدوا أنّ محمّداً عرض له نوع خبل ونقصان في عقله، فلأجله تخيّل في نفسه أنّه رسول وبهذا التقدير لا ينسبونه إلى الكذب.<sup>(٣)</sup>

والوجه الرابع: أنّ معناه أنّهم لا يصادفونك كاذباً فقول العرب: قاتلناكم فما أجبنًاكم أي: ما وجدناكم جبناء وقال الأعشى:

«فمضى وأخلف من قبيله موعداً»؛ أراد: صادف منها خلف الوعد.

﴿ وَلَنَكِنَّ ٱلْظَلِمِينَ بِتَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ أي: ولكنَّهم ينكرون آيات الله

١ـ تغسير الرازي، ج ١٢، ص ٢٠٥. ٢ـ سورة النمل: ١٤. ٣ـ تفسير الرازي، ج١٢، ص ٢٠٥.

| ج ٤ | 1 | مقتليك لللالا | Υ· ξ |
|-----|---|---------------|------|
|-----|---|---------------|------|

ويكذَّبون بها فما يفعلون في حقَّك، والتقديم للقصر.

وَلَقَدَ كُذِبَتَ رُسُلٌ مِن قَبَلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذِبُوا وَأُوذُوا ﴾ تسلية للرسول
 فإن البلية إذا عمت طابت أي: وبالله لقد كذّبت من قبل تكذيبك رسل كانوا
 قبل زمانك فصبر الرسل على تكذيبهم وإيذائهم إيّاهم ﴿ حَقَّ أَنَهُمْ نَصْرُنًا ﴾ أي:
 تا غاية صبرهم نصر الله لهم فتأس بهم واصطبر على ما نالك من قومك،
 والنصر الموعود للصابرين إمّا بطريق الحجج وإمّا بطريق الغلبة وبإهلاك
 الأعداء ﴿ وَلَقَدَ جَآدَكَ لِكَلِّمَنْ الله لهم فتأس بهم واصطبر على ما نالك من قومك،
 والنصر الموعود للصابرين إمّا بطريق الحجج وإمّا بطريق الغلبة وبإهلاك
 والنصر الموعود للصابرين إمّا بطريق الحجج وإمّا بطريق الغلبة وبإهلاك
 مؤوّلَكَ مُبَدِلَ لِكَلِمَنْتِ الله من خبرهم ما يسكن به قلبك وسمعت
 الأعداء الحبارهي المربي الما يمن خبرهم ما يسكن به قلبك وسمعت
 مؤوّلَكَ مَن نَبَيْ فَيْ الْمُرْسَلِينَ ﴾ من خبرهم ما يسكن به قلبك وسمعت

وَإِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِي نَفَقًا فِي ٱلأَرْضِ أَوَ سُلَما فِي ٱلسَمَآءِ فَتَأْتِيَهُم بِنَايَةٍ وَلَوَ شَاءَ ٱللَهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَلِهِلِينَ ٣ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَٱلْمَوْتَى يَبْعَهُهُمُ اللَّهُ ثُمَ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ٣ وَقَالُوا لَوْلَا نُزِلَ عَلَيْهِ مَايَةٌ مِن رَبِّهِ قُلْ إِنَّ ٱللَّهُ قَادِرُ عَلَى آ يُنَزِلَ ءَايَةُ وَلَنَكِنَ أَحْبَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ٢

قال ابن عبّاس: (أتى الحرث بن عامر بن نوفل بن عبد مناف إلى رسول الله يشيئ في نفر من قريش فقالوا: يا محمّد ائتنا بآية نقترحها من عند الله كما كانت الأنبياء تفعل فإنًا نصدق بك فأبى الله أن يأتيهم بها فأعرضوا عن رسول الله، فشق ذلك عليه)<sup>(۱)</sup> فبيّن سبحانه أن هؤلاء الكفّار لا يؤمنون فخاطب نبيّه تشيئ أنّه إن كان عظم عليك وشق واشتد إعراضهم عليك بسبب امتناعهم من اتُباعك ولم يقبلوا القرآن ولم يعدوه من قبيل الآيات وأحببت أن

١- تفسير الرازي، ج١٢، ص ٢٠٧.

| ۲۰٥ | أنتبطا | ين الا |
|-----|--------|--------|
|-----|--------|--------|

تجيبهم إلى ما سألوا اقتراحاً لحرصك على إسلامهم. ﴿ فَإِنَّ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِى نَفَقًا ﴾ وسرباً ومنفذاً في الأرض. والنفق: سرب في الأرض له مخلص إلى مكان آخر. ومنه ما فقأ اليربوع<sup>(۱)</sup> لأنّ اليربوع يخرق الأرض إلى القعر ثم يصعد من ذلك إلى وجه الأرض من جانب آخر ﴿ أَوَ سُلَمًا ﴾ أي: مصعداً وقي السَمَاء ﴾ دروجا ﴿ فَتَأْتِيَهُم بِتَايَة ﴾ أي: حجة تلجئهم إلى الإيمان وتجمعهم على ترك الكفر فافعل ذلك، والجواب فافعل، وحذف الجواب سائع في كلّ موضع يعرف فيه معنى الجواب ألا ترى أنّك تقول للرجل: إن استطعت أن تتصدق؟ فتترك الجواب للمعرفة به ولكن حذف الجواب ليس في كلّ موضع فإذا قلت: إن تصم تصب خيراً فلابد من الجواب<sup>(۱)</sup> لأنّ معناه لا يعرف إذا ترك الجواب. والسلّم مأخوذ من السلامة لأنّه الذي يسلّمك إلى مصعدك قال إذا ترك المواد أنه لا آية أفضل وأظهر مما أتيت به وهو القرآن.

وُوَلَوَ شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَ ٱلْهُدَىٰ ﴾ بالإلجاء ولم يفعل ذلك لأنه ينافي التكليف ويسقط استحقاق الثواب الذي هو الغرض بالتكليف وإنّما نفى سبحانه المشيئة لما يلجئهم إلى الإيمان لا أنّه نفى مشيئة إيمانهم وليس في الآية أنّه سبحانه لا يشاء منهم أن يؤمنوا بل إنّهم مختارون في الإيمان والكفر، والغرض من الآية أنّهم لم يغلبوه بكفرهم فإنّه تعالى لو أراد أن يحول بينهم وبين الكفر لفعل.

فَوْفَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ أي: لا تجزع في مواطن الصبر وقيل: إنّ هذا إثبات لعلمهﷺ ونفي للجهل عنه، أي: بعد أن كنت عالماً لا تكن تقارب حالك حال من لا يعلم وهو الجاهل والتغليظ في الخطاب للزجر والتبعيد عن مثل هذه الحالة بأن لا يقترح المقترحون في طلب الآيات.

> الدفقا الشيء: شقه. ٢ـ أي: جواب الشرط وهو قتصب خيراً».

المنابقة يَستَجِيبُ ٱلَذِينَ يَسْمَعُونَ الله كلامك ويصغون إليك وإلى ما تقرء عليهم من القرآن ويتفكّر في آياته، ومن لم يتدبّر ولم يستدل بآياتك بمنزلة من لم يسمع. قال الشّاعر:

لقد أسمعت لـو ناديـت حيّـاً و لكن لا حيـاة لمـن تنـادي

ولا يتدبّرون فيما تقرؤه عليهم من القرآن والحجج بمنزلة الموتى فكما أنت ولا يتدبّرون فيما تقرؤه عليهم من القرآن والحجج بمنزلة الموتى فكما أنت مأيوس أن تسمع الموتى كلامك إلى أن يبعثهم الله ولا يقدرون على إجابتك فكذلك فأيس من هؤلاء أن يستجيبوا لك وإنّما يستجيب المؤمن السامع للحق فأما الكافر فهو بمنزلة الميّت فلا يجيب إلى أن يبعثه الله يوم القيامة فيلجئه إلى الإيمان ضرورة. والفرق بين «يستجيب» و«يجيب» أنّ «يستجيب أي: قبل لما دعي إليه وليس كذلك «يجيب» لأنه قد يكون يجيب بالمخالفة والردَ فيمُمَ إليَوك تعالى لا إلى غيره فيرَّجَعُونَ في يردون إلى جزاء أعمالهم فحينئذ يستجيبون. وقرء «يرجعون» على البناء للفاعل. في وقالوا لوّلا نُزَل عَيَد ماية في تربي لما دعي اليه وليس كذلك منه على البناء للفاعل. في فيانهم إلى مناهم فحينئذ يستجيبون. وقرء «يرجعون» على البناء للفاعل. في فيان معارضته في ما فعين له من القرآن اقترحوا عليه مثل آيات الأولين كعصا موسى وناقة ثمود، فقالوا لإلقاء الشبهة: لو كان رسولاً من عند الله فهلًا أنزل عليه أيو،

وقد طعن بعض الملاحدة فقال: لو كان محمّدﷺ قد أتى بآية معجزة لما صحّ أن يقول أولئك الكفّار: لو لا أنزل عليه ولما قال سبحانه: إنّ الله قادر على أن ينزّل آية والجواب عنه أنّ القرآن معجزة قاهرة باقية إلى القيامة بدليل أنّهﷺ تحدّاهم به فعجزوا عن معارضته، وليس المراد من المعجزة إلّا أمر يعجز عن إتيان بمثله جميع الخلق.

بقي أن يقال: فإذا كان الأمر كذلك فكيف قالوا: لو لا أنزل عليه آية من

ربّه؟ فالجواب أنّهم طعنوا في كون القرآن معجزاً على سبيل العناد، وقالوا: إنّه من جنس الكتب، والكتاب لا يكون من جنس المعجزات فطلبوا من جنس معجزات سائر الأنبياء مثل فلق البحر، لا أنّهم ما أقرّوا بعجزهم بالإتيان بمثله فإذا ثبت إقرارهم وعجزهم ثبت المعجزة، لأنّه لا نعني بالمعجزة إلّا هذا الأمر، ولمّا كان غرضهم التعنّت والعناد فلو كان يأتي تلقيق بما يقترحونه فينسبونه إلى السحر أيضاً كما نسبوا.

فَقَلَ مَه يا محمد فَإِنَّ اللَّهُ قَادِرُ عَلَىٰ أَن يُنَزِّلَ مَايَةً ﴾ أي: إنّه يجمعهم على الهدى، عن الزجّاج. وقيل: المراد آية كما يسألونها فوَلَنكِنَ أَحْتَمُهُمْ لَا يُعَلَّمُونَ ﴾ ما في اقتراحهم وإنزالها من وجوب الاستئصال إذا لم يؤمنوا بعد إنزال الآية المقترحة وما في الاقتصار على ما أوتوه من المصلحة ولهذا السبب ما أعطاهم مطلوبهم، ولعلمه سبحانه أنّهم طلبوا هذا الأمر على سبيل التعنَّت والعناد لا لحصول اليقين، ولو أتى سبحانه على يد رسوله أيضاً ما يقترحونه مما كانوا يؤمنون به فلا فائدة فيه.

وَمَامِنِ ذَابَتَوْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْهِرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَةٍ إِلَّا أَمَمُ أَمْثَالُكُمْ مَّا فَرَطْنَا فِي الْكِتَنِ مِن شَقَّوْ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِتَايَنِيَنَا صُتَّ وَبُكُمْ فِي الظُّلُمَنَتِّ مَن يَشَبٍ اللَّهُ يُضْلِلْهُ وَمَن يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ ۞

قال القاضي: لمتا قدّم ذكر الكفّار وبيّن أنّهم يرجعون إلى الله ويحشرون بيّن بعده: ﴿وَمَا مِن دَآبَتَوَ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا طَتْهِرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْو إِلَّا أَمَمُّ أَمْنَالُكُم﴾ في أنّهم يحشرون<sup>(1)</sup> وهذا هو الوجه في النظم.

الحيوان إمّا أن يكون بحيث يدب أو يكون بحيث يطير فجميع ما خلق

ا\_تفسير الرازي .ج ١٢، ص ٢١٢.

الله من ذي الروح فإنّه لا يخلو عن هاتين الصفتين حتّى ما يسيح في الماء ويعيش فيه فيوصف بعضها بالدبيب النهاية دبيبه في الماء، وبعضها يسيح في الماء كما أن الطير يسيح في الهواء إلّا أنّ البحريّة وصفها بالدبيب أقرب من وصفها بالطيران وخصّ ما في الأرض بالذكر دون ما في السماء احتجاجاً بالأظهر لأنّ ما في السماء وإن كان كذلك لكن غير ظاهر لنا والفائدة في قوله: فيَظِيرُ بِجَنَاجَةٍ ﴾ مع أنّ كلّ طائر إنّما يطير بجناحيه التأكيد كقوله: نعجة أنثى. ومثل قوله: رأيت بعيني ومشيت برجلي.

وفي الآية ذكر في المماثلة بيننا وبين كلّ الدواب، ولا يمكن أن يقال: إنّ حصول المماثلة من جميع الوجوه، ولابد أن يكون المماثلة من وجه. قال الواحديّ: عن ابن عبّاس أنّه قال: يريد سبحانه: يعرفونني ويوخدونني ويسبّحونني، وإلى هذا القول ذهب طائفة عظيمة من المفسّرين<sup>(۱)</sup> وقالوا: إنّها تعرف الله وتحمده وتسبّحه، واحتجوا بقوله تعالى: ﴿وَإِن مِّن شَقٍ إِلَّا يُسَيَّحُ يَجْدِهِ. ﴾<sup>(۲)</sup> وبقوله في صفة الحيوانات: ﴿كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَائِهُ, وَيَسَبِّحِهُ، ﴾.<sup>(۳)</sup>

وعن أبي الدرداء أنّه قال: ابهمت عقول البهانم عن كلّ شيء إلّا عن أربعة أشياء: معرفة الله، وطلب الرزق، ومعرفة الذكر والأنثى، وتهيّؤ كلّ واحد لصاحبه، وروي عن النبيكَ أنّه قال: «من قتل عصغوراً عبثاً جاء يوم القيامة يعجّ إلى الله يقول: يا ربّ إنّ هذا قتلني عبثاً لم ينتفع بي ولم يدعني آكل من حشاش الأرض، وقيل: المراد بالمثليّة في كونها أمماً وجماعات وفي كونها مخلوقة بحيث يشبه بعضها بعضاً ويأنس بعضها ببعض ويتوالد بعضها من بعض كالرنس.

- ۱ـ المصدر السابق، ص ۲۱۳.
  - ٢ سورة الإسراء: ٤٤.
    - ٦- سورة النور: ٤١.

| ۲۰۹ | يتونؤ الانعطا |
|-----|---------------|
|-----|---------------|

والقول الثالث: أنَّها أمثالنا في أن خلقها الله فكما أحصى في الكتاب كلِّ ما يتعلَّق بأحوال البشر من العمر والرزق والأجل والسعادة والشقاوة فكذلك أحصي في الكتاب جميع هذه الأحوال في كلِّ الحيوانات ويؤيِّد هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَقَعِ ﴾ وليس لذكر هذا الكلام عقيب قوله: ﴿ إِلَّا أَمَمُ أَمْثَالُكُم ﴾ فائدة إلَّا ما ذكرناه.

والقول الرابع: أنَّها أمثالنا في أنَّها تحشر يوم القيامة، يوصل إليها حقوقها كما قال عليه: «يقتعن للجمّاء من القرناء».

المُحْمَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَنِبِ مِن شَقْوِں فَ فَرْط في الشيء تركه وضيَعه أي: ما تركنا في القرآن شيئاً من الأشياء المبهمة الَّتي فيها مصالح العباد على ما ينبغي، بل بيَّنَا كلُّ شيء فيه إمّا مفصَّلا أو مجملاً، أمّا المفصِّل مثل قوله: ﴿ أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَتِينِ بِٱلْعَـدَنِ ﴾'' وأمَّا المجمل كقوله: ﴿وَمَا مَانَكُمُ ألرَسُولُ فَخُـذُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنَّهُ فَأَنبَهُوا ﴾ () والمجمل قد بيّنه على لسان الرسول وأمر باتَّباعه وهوﷺ قد بيّن فحينئذ ما فرّط في الكتاب شيئاً. روي عن ابن مسعود أنَّه قال: مالي لا ألعن من لعنه الله في كتابه؟ يعني الواشمة والمستوشمة والواصلة والمستوصلة فقرأت امرأة جميع القرآن ثمّ أتته وقالت: يا ابن أمّ عبد: إنِّي تلوت البارحة ما بين الدفَّتين فلم أجد فيه لعن الله الواشمة والمستوشمة والواصلة والمستوصلة فقال ابن مسعود: لو تلوتيه لوجدتيه قال الله تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَنْكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُسَدُوهُ وَمَا تَهَنَّكُمْ عَنَّهُ فَأَسْهُوا ﴾ ('' وثاني الأقوال: أن المراد بالكتاب هاهنا الكتاب المشتمل على ما كان وما

- ٢\_سورة الحشر: ٧.
- ١- تفسير مجمع البيان ،ج٤، ص ٤٩؛ وتفسير الرازي، ج ١٢، ص ٢١٦.

ا\_ سورة المائدة: 20.

يكون وهو اللوح المحفوظ وفيه آجال الحيوان وأرزاقه وآثاره ليعلم ابن آدم أنّ عمله أولى بالإحصاء. وثالثها: أنّ المراد بالكتاب الأجل أي: ما تركنا شيئاً إلّا وقد أجّلنا له أجلاً ثمّ يحشرون جميعاً قال الطبرسيّ: وهذا الوجه بعيد.

العباد فينتصف لبعضها من بعض. وعن أبي ذرّ قال: بينا أنّا عند رسول العباد فينتصف لبعضها من بعض. وعن أبي ذرّ قال: بينا أنّا عند رسول الله يشيني إذا انتطحت غزالان فقال النبي يَشَيني: «أقدرون فيما انتطحا؟» فقالوا: لا، قال: «ولكنّ الله يدري وسيقضي بينهما». وعلى هذا فإنّما جعلت أمثالنا في الحشر والاقتصاص واختاره الزجاج فقال:

يعني: أمثالكم في أنَّهم يبعثون ويؤيّده: ﴿وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتَ ﴾<sup>(١)</sup> ومعنى ﴿إِلَىٰ رَبِّهِمْ ﴾ أي: إلى من لا يملك النفع والضرّ إلَّا هو.

قال الطبرسيّ: واستدلّ جماعة من أهل التناسخ بهذه الآية على أنّ البهائم والطيور مكلّفة لقوله: ﴿أَمَمُ أَمْنَالُكُم﴾ وهذا باطل لأنّا قد بيّنًا أنّها من أي: وجه تكون أمثالنا ولو وجب حمل ذلك على العموم لوجب أن تكون أمثالنا في كونها على مثل صورنا وهيآتنا وخلقنا. والحال أنّه ليس كذلك وكيف يصحّ تكليف البهائم وهي غير عاقلة والتكليف لا يصحّ إلّا مع كمال العقل<sup>(٣)</sup>؟.

قال الرازيّ: وفي بيان الآية دلالة على أنّ عنايته وصلت إلى جميع الحيوانات كما وصلت إلى الإنسان ومن بلغت عنايته إلى حيث لا يبخل بها على البهائم، ويقتصّ من القرناء للجمّاء كان بأن لا يبخل بها على الإنسان أولى فدلّ منع الله من إظهار ما اقترحوا من المعجزات القاهرة على أنّه لا مصلحة لأولئك المقترحين في إظهارها ويوجب الضرر العظيم إليهم فهذا هو

ا\_سورة التكوير: ٥.

٢- تفسير مجمع البيان، ج٤، ص ٥٠؛ وبحارالأنوار، ج٧، ص ٢٥٦.

يونؤ الأنتقار

الوجه في نظم هذه الآية بما قبلها(').

فَوَالَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَنَتِنَا ﴾ أي: القرآن أو بسائر الحجج فَرَّصُمٌ وَبُكُمٌ ﴾ لا يسمعونها سمع تدبّر وفهم ولذا لا يعدونها من الآيات ويقترحون غيرها. والصمّ جمع أصمّ والمقصود تشبيه حالهم بالأصمّ وحذف حرف التشبيه للمبالغة. وبكم لا يقدرون على أن ينطقوا بالحقّ ولذلك لا يستجيبون دعوتك وهو جمع أبكم فَرْفِ ٱلظُلُمَنَتِ ﴾ خبر ثالث للمبتدأ أي: في ظلمات الكفر والجهل أو في الظلمات على الحقيقة في الآخرة عقابا على كفرهم، عن الجبّائيّ.

Y11 ......

قُلْ أَرَ بَيَنَكُمْ إِنَّ أَتَنَكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ أَتَنَكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَخَرَرُ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمُ

قال الفراء: للعرب في ﴿ أَرَمَيْتَ ﴾ لغتان إحداهما: المراد رؤية العين فإذا قلت للرجل: أرأيتك كان المعنى أهل رأيت نفسك ثمّ يثنّى ويجمع فتقول: أرأيتكما أرأيتكم والمعنى الثاني أن تقول: أرأيتك وتريد أخبرني، وإذا أردت هذا المعنى تكون التاء مفتوحة تقول: أرأيتك أرأيتكما أرأيتكم أرأيتكنً والكاف حرف خطاب أكد به ضمير الفاعل المخاطب، لا محلً له من

> ۱۔ تفسيرالرازي، ج ۱۲، ص ۲۱٤. ۱۔ تفسيرالرازي، ج ۱۲، ص ۲۲۲.

و قال الفرّاء: ليس الأمر كذلك فإنّه لو كان كذلك وجيء به للتأكيد لوقعت التشبيه والجمع على التاء كما يقعان عليها عند عدم الكاف، فلمّا فتحت التاء في خطاب الجمع ووقعت علامة الجمع على الكاف دلّ ذلك على أنّ الكاف ليس للتوكيد ألا ترى أنّ الكاف لو سقطت لم يصحّ أن يقال لجماعة: أرأيت؟ فثبت بهذا انصراف الفعل إلى الكاف وأنّها واجبة مفتقر إليها.<sup>(۱)</sup>

فَتُلَ عَامَد - تَلْتُنْهُ -، أمر سبحانه رسوله بأن يبكَتهم ويلقمهم الحجر بما لا سبيل لهم إلى الإنكار: أخبروني أيّها الكفّار فإن أتَذكُم عَذَابُ اللَّهِ عَصب ما أتى الأمم السابقة من أنواع العذاب الدنيوي فيها لكشف السَّاعَةُ كَ الَذي لا محيص عنها فَرَأَغَيْرَ اللَّهِ تَدَعُونَ كَ أي: أتدعون فيها لكشف العذاب عنكم هذه الأوثان أو تدعون الله الذي هو خالقكم وسبب إلزام هذه الحجة عليهم هو أنّهم مع كفرهم كانوا إذا مستهم الضرّ الشديد دعوا الله فإن كُنتُمَّ صَدِقِينَ كَ وجواب الشرط محذوف أي: إن كنتم في أن أصنامكم آلهة. والحذف ثقة بدلالة الكلام عليه.

إِنَّا الْجَاهُ تَدْعُونَ اللَّهُ عطف على جملة منفيّة ينبئ عنها الجملة التي تعلّق
 بها الاستخبار كأنّه قيل: لا غيره تدعون بل إيّاه تدعون فوفَيكمشِفُ مَا تَدْعُونَ إلَيْهِ
 إِن شَآةَ ﴾ أي: يكشف الضرّ الذي من أجله طلبتم الخلاص عنه إن شاء أن
 يكشفه، فقبول الدعاء تابع لمشيئته فقد يقبله وقد لا يقبله كما يتعلّق بالعذاب
 الاخرويّ الذي من جملته عذاب الساعة فإنّه تعالى لا يغفر أن يشرك به فلا
 يشاء في الآخرة، وقد يكون أن المصلحة تقتضي عدم إجابتهم في الدنيا
 مناء في الأخرة، وقد يكون أن المصلحة تقتضي عدم إجابتهم في الدنيا
 مناء في الأخرة، وقد يكون أن المصلحة تقتضي عدم إجابتهم في الدنيا
 مناء في الأخرة، وقد يكون أن المصلحة تقتضي عدم إجابتهم في الدنيا
 من الأصنام. والنسيان في الآية بمعنى الترك لا بمعنى الغفلة أو المعنى:

١- المصدر السابق نفسه.

114

تعرضون عنه إعراض الناسي لليأس من النجاة من مثله فإذا كان الأمر كذلك فلم تعبدون غيره؟ وهذا هو المعنى اللازم في الآية.

وَلَعَدَ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ أُمَدٍ مِن قَبْلِكَ فَأَخَذَنَهُم بِٱلْبَأْسَلَةِ وَٱلضَّرَّآةِ لَعَلَّهُمْ بَنَفَتَرَعُونَ (1) فَلَوَلَا إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا وَلَكِنِ قَسَتَ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (1) فَلَمَا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوبَ حَلِّ شَحْرٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُونُوا أَخَذَنَهُم بَعْتَةُ فَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ (1) فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْرِ ٱلَذِينَ ظَلَمُوا وَٱلْحَدُدُ بِنَهِ رَبِ ٱلْعَالِمِينَ أَلْعَانَهُ مَنْ

أعلم الله رسوله حال الأمم السابقة في مخالفة رسله والمراد أنّ حال هؤلاء إذا سلكوا طريق المخالفة كحالهم فقال: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَى أَمَرٍ ﴾ كثيرة كائنة قبل زمانك و«من» لابتداء الغاية في الزمان أي: من زمان قبل زمانك كقولهم: نمت من أوّل اللّيل وصمت من أوّل الشهر. وفي الآية تقدير أي: فخالفوهم وحسن الحذف للإيجاز من غير إخلال لدلالة مفهوم الكلام عليه. ﴿ فَأَخَذَنَّهُم ﴾ والفاء فصيحة مفصحة عن المحذوف، فبعد المخالفة والتكذيب أخذناهم ﴿بِآلبَأْسَلُو ﴾ أي: بالشدَّة والفقر ﴿وَٱلضَّرَّةِ ﴾ أي: الآفات والأسقام ﴿ لَعَلَّهُمْ بَهَنَبُّرُمُونَ ﴾ لكي يدعوا الله في كشفها بالإيمان والتذلُّل والتوبة عن معاصيهم فأخبر الله أنَّه أرسل الرسل إلى أقوام بلغوا من القسوة إلى أن أخذوا بالشدة في أنفسهم وأموالهم ليذلوا لأمر الله فلم يخضعوا ولم يتضرّعوا وهو كالتسلية للرسول على فَهَوْلاً إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا ﴾ أي: فهلًا تضرّعوا لمَا رأوا بأسنا؟ ﴿وَلَكِين فَسَتَ قُلُوبُهُمْ ﴾ فأقاموا على كفرهم ويبست وجفّت قلوبهم ولو كان في قلوبهم رقَّة وخوف لتضرَّعوا ﴿وَزَنِّينَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أي: حسّن لهم الكفر والمعاصي بأن أغواهم ودعاهم إلى اللَّذَّة والراحة دون التدبّر والعبادة، ولم يخطر ببالهم أنّ ما اعتراهم من البأساء

والضرّاء ما اعتراهم إلًا لأجله.

فَ فَلَـمَّا نَسُوا مَا ذُكِرَوا بِهِ. ﴾ عطف على مقدّر، أي: فانهمكوا فيه ونسوا ما ذكّروا من البأساء والضرّاء فلمّا نسوه ﴿فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوَبَ كُلِ شَحْءٍ ﴾ من فنون النعماء على منهاج الاستدراج ﴿حَقَّى ﴾ غاية لقوله «فتحنا» فَإِذَا فَرِحُوا بِمَآ أُوتُوا ﴾ معجبين بحالهم فرح البطر كفرح قارون بما أصابه من الدنيا.

وحاصل المعنى أنّه تعالى امتحنهم بالشدائد لكي يتضرّعوا ويتوبوا فلم ينجح وتركوا التضرّع فتح عليهم أبواب النعم والتوسعة في المال ليرغبوا بذلك في نعيم الآخرة وإنّما فعل ذلك بهم وإن كان موضع العقوبة والانتقام دون الإكرام ليدعوهم ذلك إلى الطاعة، فإنّ الدعاء إلى الطاعة يكون تارة بالعنف وتارة باللطف أو لتشديد العذاب والعقوبة بالاستحقاق لهم بالنقل من النعيم إلى العذاب الأليم.

المُنْذَنَبُم ﴾ بالعذاب ﴿ بَعْنَهُ ﴾ وفجاة ليكون أشدَ عليهم وقعاً وأفظع هولا ﴿ فَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ ﴾ آنسون متحيّرون غاية الحيرة والإبلاس بمعنى اليأس من النجاة عند ورود الهلكة ﴿ فَقَطَعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ الَذِينَ ظَلَمُوا ﴾ أي: أخَرهم بحيث لم يبق منهم أحد فالدابر يقال للتابع للشيء من خلفه، دبر فلان القوم إذا كان أخَرهم فاستوصلوا بالعذاب ولم يبق لهم باقية ووضع الظاهر موضع الضمير للإشعار بعلّة الحكم فإن هلاكهم بسبب ظلمهم الذي هو وضع الكفر موضع الشكر والمعاصي مقام الطاعات. ﴿ وَٱلْحَمْدُ يَبّو رَبِ ٱلْعَنَهُ بَعْ على إهلاكهم فإن من حيث تخليص أهل الأرض من شؤمهم وعقائدهم الفاسدة نعمة جليلة يحق أن يحمد عليها مع ما فيه من إعلاء الكلمة الذي نطقت بها رسلهم هذه الآبي.

| 410 | <br>فيونؤ الانعطا |
|-----|-------------------|
|     |                   |

قال الشاعر:

فاستوصلوا بعذاب حص دابرهم 💫 فما استطاعوا له صرفا ولا انتصروا

احرص وفيك بقيّة على أن تكون لك نفس تقيّة قبل أن ترى الشيب المجلّل، والصلب المهلّل.<sup>(1)</sup> لتكن مشيتك في المسجد أوقر مشية، وخشيتك في الصلاة أوفر خشية واذكر عسرة الملك العزيز، ولا تنس ما جاء من الحديث العزيز: انظر بين يدي أي: جبّار أنت مماثل، ولأي: مكّار أنت مقاتل، ولا يقوم في مثل هذا المقام الصعب إلّا عبد خير المنابت مثبت بالقول الثابت، أوّاه من خوف العقاب وثّاب إلى نيل الثواب، ولا أقلّ من أن تحفظ من حديث النفس مادمت في الصلاة حتّى لا يفوتك الحضور فتكون صلاتك تدوم وحديث نفسك للدنيا في صلاتك يحجب أن يصعد كلمات الدعاء، تدوم وحديث نفسك للدنيا في صلاتك يحجب أن يصعد كلمات الدعاء، تدوم وحديث نفسك للدنيا في صلاتك يحجب أن يصعد كلمات الدعاء، من ترويه الجرع ما هذا الجوع؟ ستعلم غداً إذا تندّمت أن ليس لك إلّا ما من ترويه الجرع ما هذا الجوع؟ ستعلم غداً إذا تندّمت أن ليس لك إلّا ما المقنطرة؟ عابر هذه القنون لم ينفعك مال ولا بنون، ما تصنع بالقناطير

قُلْ أَرَءَيْنُمَ إِنَّ أَخَذَ ٱللَّهُ سَمَعَكُمْ وَأَبْصَنَرَكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَنَ إِلَّهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِعُ ٱنظُر كَتِفَ نُصَرِفُ ٱلْآيَنَتِ ثُمَ هُمَ يَصَدِفُونَ ﴾ قُلْ أَرَءَيْتَكُمْ إِنَّ أَنْنَكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ بَغَنَةً أَوْ جَهْرَةً هَلْ يُهْلَكُ إِلَا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينٍ فَمَنْ مَامَنَ

ا\_الظهر المنكوس

| ٤ | 7 | 1 | معتنا لللالالا |
|---|---|---|----------------|
|   |   |   |                |

وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُوْنَ ۗ۞ وَٱلَّذِينَ كَذَبُواْ بِتَايَنِيْنَا يَمَسُّهُمُ ٱلْعَذَابُ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ۞ قُل لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَاَ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلَكٌ إِنَّ أَنَّبِعُ إِلَا مَا يُوحَىٰٓ إِلَىٰ قُلَ هَلَ يَسْتَوِى ٱلأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَفَلَا تَنَفَكَرُونَ ۞

احتجاج على المشركين في التوحيد فقال: ﴿قُلْ ﴾ يا محمّد لهم: ﴿ آرَيَيْتُمْ ﴾ أي: أخبروني، فإن الرؤية بصريّة كانت أو علميّة يصحّ الخبر عنه إنّ آخَذَ اللهُ سَمّعَكُمْ وَأَبْعَنَرَكُمْ ﴾ وذهب بهما فصرتم صمّاً وعمياً ﴿ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُم ﴾ وطبع عليها. وقيل: معناه ذهب بعقولكم وسلب عنكم التمييز حتّى لا تفقهون شيئاً. وإنّما خصّ هذه الأشياء بالذكر لأن بها يتمّ النعمة ديناً ودنيا إمَّنَ إِلَهُ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُم بِهِ ﴾ أي: من يأتيكم بما أخذ منكم؟ وحاصل المعنى أن هؤلاء الذين تعبدونها لا يقدرون أن يجعلوا لكم أسماعاً وأبصاراً وقلوباً إن أخذ الله منكم، فكما لا يقدر ردّها غيره تعالى فكذلك يجب أن لا تعبدوا غيره.

أنظر يا محمد وتعجب في نُمَرَف ألايَنتِ ونكررها ونقررها من أسلوب إلى أسلوب تارة بطريق التيكية، وتارة بطريق الترهيا من أسلوب إلى أسلوب تارة بالمقدمات العقليّة، وتارة بطريق الترهيب والتنبيه والتذكر بأحوال المتقدمين في ثُمَرَ هُمَ يَصَدِفُونَ به و«ثم» لاستبعاد صدفهم وإعراضهم عن تلك الآيات.

قال الكعبيّ: دلت الآية على أنّه مكّنهم من الفهم ولم يخلق فيهم الإعراض والصدّ، ولو كان تعالى هو الخالق لما فيهم من الكفر والإعراض لم يكن لهذا الكلام معنى.<sup>(۱)</sup> فر قُل أَرَمَيْتَكُم إِنّ أَنَنَكُم عَذَابُ ٱللهِ بَغْتَةً أَوَ جَهَرَةً ﴾ مفاجأة أو علانية. وإنّما قابل البغتة بالجهر لأنّ البغتة تتضمّن معنى الخفية لأنّه يأتيهم من حيث لا يشعرون. وقيل: البغتة أن يأتيهم ليلاً والجهرة أن يأتيهم ا-نفسير الرازي، ج ١٢، ص ٢٢٨. ليتك الأنقطا

نهاراً ﴿هَلَ يُهَلَكُ ﴾ بهذا العذاب ﴿إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ استفهام معناه النفي، أي: لا يهلك إلًا القوم الظالمون أي: الكافرون. فإن قيل: إنّ العذاب قد يكون يعمَ الأبرار أيضا؟ لكنّ الهلاك في الحقيقة مختصّ بالظالمين والأخيار يستوجبون بسبب تلك الدرجات الرفيعة عند الله وليس فيه لهم هلاك.

المرسلين وموجب رسالتهم الاختبار بالخبر السار النافع والخبر الضار القطع المرسلين وموجب رسالتهم الاختبار بالخبر السار النافع والخبر الضار القطع فَنَمَنَ مَامَنَ ﴾ بهم فواصلته عمله ودخل في الصلاح فوفَلا خَوْفٌ عَلَيْهِم ﴾ من العذاب الذي أنذروه فووَلا هُم يَحَزَنُوْنَ ﴾ بفوات ما بشروا به من الثواب فوالَذِينَ كَذَبُوا بِتايَنيَنا ﴾ وهي ما ينطق به الرسل عند التبشير والإنذار في يَمَتُهُمُ القاداب الذي أنذروه فووَلا هُم يَحَزَنُوْنَ ﴾ بفوات ما بشروا به من الثواب العذاب الذي أنذروه فووَلا هُم يَحَزَنُوْنَ ﴾ بفوات ما بشروا به من الثواب إلفاداب الذي أنذروه فووَلا هُم يَحَزَنُوْنَ ﴾ بعراب عند التبشير والإنذار في مَتَهُمُ القاصد المختار ـ على طريق الاستعارة بالكناية كأنّه حيّ مدرك يطلب إيلامهم ويقصدهم في ما ابن آدم لا تأمن مكري حتّى تجوز على الصراط.

روي أنّ الله تعالى قال: يا إبراهيم ما هذا الوجل الشديد الذي أراه منك؟ فقال: يا ربّ كيف لا اوجل وآدم أبي كان محلّه من القرب أنّك خلقته بيدك ونفخت فيه من روحك وأمرت الملائكة بالسجود له فبزلّة واحدة أخرجته من جوارك، فأوحى اللّه إليه يا إبراهيم أما عرفت أنّ معصية الحبيب على الحبيب شديدة؟

قال مالك بن دينار: دخلت جبانة البصرة فإذا أنا بسعدون المجنون فقلت: كيف حالك وكيف أنت؟ قال: يا مالك كيف يكون حال من أمسى وأصبح يريد سفراً بعيداً بلا أهبة ولا زاد، ويقدم على رب عدل حاكم بين العباد، ثمّ بكى بكاء شديداً فقلت: ما يبكيك؟ فقال: والله ما بكيت حرصاً على الدنيا ولا جزعاً من الموت والبلى لكن بكيت ليوم مضى من عمري لم يحسن فيه عملي، أبكاني والله قلّة الزاد وبعد المفازة والعقبة الكؤود، ولا أدري بعد ذلك أصير إلى الجنّة أم إلى النار. فقلت له: إنّ الناس يزعمون أنّك مجنون فقال: ما بي جنّة ولكن حبّ مولاي: خالط قلبي، وجرى بين لحمي ودمي وعظامي.

 وَوَلَا آعَلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمٌ إِنِي مَلَكٌ ﴾ أي: ولا أدّعي أيضاً أنّي أعلم الغيب من أفعاله تعالى حتّى تسألوني عن وقت الساعة أو وقت نزول العذاب. والا» في قوله: ﴿وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ زائدة تأكيد للنفي، والحاصل أنّي لا أدّعي شيئاً من هذه الأشياء الثلاثة حتّى تقترحوا عليّ وتجعلوا عدم إجابتي إلى مقترحاتكم دليلاً على عدم صحة ما أدّعيه من الرسالة بل الرسالة هي عبارة عن تلقي الوحي من جهته تعالى والعمل بمقتضاه فحسب، حسب ما ينبئ عنه قوله: ﴿إِنّ أَنَيْعُ إِلَا مَا يُوحَى إِلَى ﴾ أي: ما أوعل إلّا اتّباع ما يوحى إليّ من غير أن يكون لي مدخل ما في الوحي أو في الموحى.

والوحي ثلاثة: ما ثبت بلسان الملك، والقرآن من هذا القبيل بإشارة الملك من غير أن يبيّنه بالكلام وإليه الإشارة بقوله: إنّ روح القدس نفث في روعي والثالث: ما تبدي لقلبه بلا شبهة إلهاماً من الله بأن أراه الله بنور من عنده كما قال: ﴿لِتَحَكَّمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا آرَنكَ ٱللَّهُ ﴾<sup>(١)</sup> ﴿قُلْ هَلَ يَسَتَوِى ٱلأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ قل يا محمّد لهم: هل يستوي العارف بالله العالم بدينه والجاهل به وبدينه وهو مثل للضال والمهتدي لمّا وصف نفسه بأنَّه متَبع للوحي الإلهيَ لزم منه أن يصف نفسه بالاهتداء ويصف من عانده بالضلال فالعمل بغير الوحي يجري عمل الأعمى. والعمل بمقتضى الوحي يجري مجرى عمل البصير ﴿أَفَلَا تَنَفَكَرُونَ ﴾ في هذا الأمر فتهتدوا باتَباع الوحي.

وَأَنذِرَ بِهِ ٱلَّذِينَ يَحَافُونَ أَن يُحْشَرُوٓا إِلَىٰ رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِنُّ وَلَا شَفِيْعُ لَعَلَمُهُمْ يَنَّقُونَ۞

أي: خوف من العذاب بما يوحى إليك قيل: الضمير في "به» راجع إلى القرآن وقيل: إلى الله راجع ﴿ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِم ﴾ يريد أن المؤمنين يخافون يوم القيامة وما فيها من شدة الأهوال وقيل: معناه: يعلمون، قال الزجاج: المراد بهم كلّ معترف بالبعث من مسلم وكتّابيّ. وإنّما خص الذين يخافون الحشر دون غيرهم وهو نذير على جميع الخلق؟ لأن الذين يخافون ويعلمون الحشر الحجة عليهم أوجب لاعترافهم بالمعاد.

قال الصادق للله: «أنذر بالقرآن من يرجون الوصول إلى ربّهم ترغبهم فيما عنده فإنّ القرآن شافع مشقّع لهم». وقيل: المراد من قوله: ﴿ وَأَنذِرَ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ ﴾ الكلّ ويتناول الجميع، لأنّه لا عاقل إلّا وهو يخاف الحشر سواء قطع بحصوله أو كان شاكاً فيه لأنّه بالاتفاق أنّه غير معلوم البطلان، النهاية أنّ بعضهم ينكرونه من غير دليل، فكان هذا الخوف قائماً في حقّ الكل.

وتمستكت المجسمة بهذه الآية على كون الله مختصاً بمكان وجهة

١- سورة النساء: ١٠٥.

مُعْدَيْهُ ٢٢٠

قالوا: لأنّ كلمة «إلى» للانتهاء من الغاية، والجواب: المراد إلى المكان الّذي جعله اللّه مجمعاً لهم للقضاء عليهم.

المحال المحمر تين دُونِدِ، وَلِيَّ وَلَا شَفِيحٌ ﴾ موضع «ليس» نصب على الحال كَانَه قبل: متخلّين عن الناصر والشافع وعلى هذا التقدير فظاهر الكلام أنّه هذا الأمر للكافر والمفسترون على أن الآية في المؤمنين فحينئذ يكون المعنى أن شفاعة الأنبيا، وغيرهم للمؤمنين لما كان بإذن الله فذلك راجع إلى الله وغيره لا يكون وليتوا ليكون وغيره ألماعة وتعلى والأمر والأمر الكلام أنه هذا وعلى هذا التقدير فظاهر الكلام أنّه هذا الأمر للكافر والمفسترون على أن الآية في المؤمنين فحينئذ يكون المعنى أن الأمر للكافر والمفسترون على أن الآية في المؤمنين فحينئذ يكون المعنى أن الأمر للكافر والمفسترون على أن الآية في المؤمنين فحينئذ يكون المعنى أن وغيره شفاعة الأنبيا، وغيرهم للمؤمنين لما كان بإذن الله فذلك راجع إلى الله وغيره لا يكون وليًا وشفيعاً ما لم يأذن المألمية يَنْقُونَ والأمر بالإنذار لكي يتقوا ويخافوا في الدئيا وينتهوا عما نهاهم الله.

وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيَ يُرِيدُونَ وَجْهَـهُمْ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَقَرُ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَقَرُ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّلِلِمِينَ ۞ وَكَذَلِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لِيَعُولُوا أَهَنَوْلَاً مَنَ ٱللَهُ عَلَيْهِم مِّنْ بَيْنِنَاً ٱلَيْسَ اللَهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّكِرِينَ ۞

سبب النزول: الثعلبيّ بإسناده عن عبد الله بن مسعود قال: مرّ الملأ من قريش على رسول اللهﷺ وعنده صهيب وخبّاب وبلال وعمّار وغيرهم من ضعفاء المسلمين فقالوا: يا محمّد أرضيت لهؤلاء من قومك أفنحن نكون تبعا لهم؟ أهؤلاء الذين من الله عليهم؟ اطردهم عنك فلعلّك إن طردتهم اتّبعناك فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْلُوْ ٱلَذِينَ ﴾، الآية.

قال الطبرسيّ: قال سلمان وخبّاب: (نزلت هذه الآية فينا جاء الأقرع بن حابس التميميّ وعينية بن حصن الفزاريّ وذووهم من المؤلّفة قلوبهم فوجدوا النبيﷺ قاعداً مع بلال وصهيب وعمّار وخبّاب في ناس من ضعفاء المسلمين فحقّروهم فقالوا: يا رسول الله لو نحيّتهم عنك حتّى نخلو بك فإنّ وفود العرب يأتينك فنستحيي أن يرونا مع هؤلاء الأعبد ثمّ إذا انصرفنا فإن شنت فأعدهم إلى مجلسك فأجابهم النبيّ إلى ذلك فقالا: اكتب لنا بهذا على نفسك كتاباً فدعى بصحيفة وأحضر عليّاً ليكتب قال: ونحن قعود في ناحية إذ نزلت الآية إلى قوله<sup>(۱)</sup>: ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّنَصِيرِينَ ﴾ فنحى رسول الله الصحيفة وأقبل علينا ودنونا منه وهو يقول: ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾ فكنًا نقعد معه فإذا أراد أن يقوم قام وتركنا فأنزل الله تعالى: ﴿ وَآسَبِر نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم ﴾ الآية". قال: فكان رسول الله يقعد معنا ويدعونا حتى كادت ركبتنا عن ركبتيه فإذا بلغ الساعة التي يقوم فيها وتركناه حتى يقوم وقال لنا: «الحمد لله الذي لم يمتني حتى آمرني أن أصبر نفسي مع قوم من أمتي معكم المحيا ومعكم الممات»).<sup>(۳)</sup>

المعنى: نهى سبحانه عن إجابة المشركين فيما اقترحوه عليه من طرد المؤمنين أقول: وإنّما أراد الإجابة لحرصه تلكي على إسلامهم ﴿ وَلَا تَظْرُدِ الَذِينَ يَدَعُونَ رَبَّهُم ﴾ أي: يعبدون الله بالصلاة المكتوبة يعني صلاة الصبح والعصر، عن ابن عبّاس والحسن وجماعة وقيل: إنّ المراد بالدعاء هاهنا مطلق الذكر أي: يذكرون ربّهم طرفي النهار، عن إبراهيم النخعيّ وروي عنه أيضا إنّ هذا في الصلوات الخمس.

الله ولا يعدلون بالله شيئاً وقد في الله ولا يعدلون بالله شيئاً وقد شهد الله لهم في هذه الآية بصدق النيّات والمراد من الوجه الجهة والطريق

ا مجمع البيان، ج ٤. ص ٦٢؛ وتفسير نور الثقلين، ج ١. ص ٧٢١. ٢ـ سورة الكهف: ٢٨. ٣ـ وفبهذا الخبر آية باهرة لمن تدبر في صدره وذيله فإن الأقرع وعينية حيث كانا جديدا الإسلام ولم يحصل لهما روح التفكر الإسلامي بعد لم يكن بدمي المماشاة معهم والتسليم لما إفترحوه ظاهراً إلى أن نزلت الآية وأراحت النبي مما أشكل عليه فإن الله لايستحيي مما يستحيي النبي، وهذا أظهر مما ستعرفه عن المصنف وابن الأنباري. والسبيل إليه فؤمًا عَلَيْك مِنْ حِسَابِهِم مِن شَوْرِ <sup>(1)</sup> واختلفوا في ضمير «حسابهم» و«عليهم» إلى ماذا يعود القول الأول: يعود إلى المشركين، والمعنى: ما عليك من حساب المشركين من شيء ولا حسابك على المشركين وإنّما الله هو الذي يدبّر عبيده. والقول الثاني: أنّ الضمير عائد إلى الذين يدعون ربّهم بالغداة والعشيّ وهم الفقراء قال الرازيّ وهو أشبه بالظاهر، والدليل عليه أنّ الكناية في قوله: فَقَطَرُدَهُمَ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّلْلِيبَ في عائدة إلى هؤلاء الفقراء فلزم أن يكون سائر الكنايات عائدة إليهم وعلى هذا التقدير معنى في مما عليه أنّ الكناية في قوله: فَقَطَرُدَهُمَ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّلْلِيبَ في عائدة إلى هؤلاء الفقراء فلزم أن يكون سائر الكنايات عائدة إليهم وعلى هذا التقدير معنى في ما عليه أنّ الكناية في قوله: الموازي ما الماذي إليهم وعلى هذا يائدة إلى هؤلاء الفقراء فلزم أن يكون سائر الكنايات عائدة إليهم وعلى هذا يائدة إلى هؤلاء الفقراء فلزم أن يكون سائر الكنايات عائدة إليهم وعلى هذا التقدير معنى فوا عليه أنّ الكناية في قوله: الموازيات عائدة إليهم وعلى من ويمان الفقراء ويقولون: يا محمد ملكثة من وي أنهم إنّما اجتمعوا عندك وقبلوا دينك لأنّهم فقراء ويجدون عندك ماكولاً وملبوساً وإلاً فهم فارغون عن دينك، فقال الله: إن كان الأمر كما يقولون فما يلزمك إلى اعتبار الظاهر دينك، فقال الله: إن كان الأمر كما يقولون فما يلزمك إلى اعتبار الظاهر دينك، فقال الله: إن كان الأمر كما يقولون فما يلزمك إلى اعتبار الظاهر دينك، فقال الله الله: إن كان الأمر كما يقولون فما يلزمك إلى اعتبار الظاهر دينك، فقال الله يتعالى، ولازم لهم لا يتعدى إليك؟ كما أن حسابك عليك لا

وهذه القصّة شبيهة بقصّة نوح إذ قال له قومه: ﴿أَنُوْمِنُ لَكَ وَأَنَّبَعَكَ ٱلْأَرْذَلُونَ ﴾ فأجابهم نوح: ﴿وَمَا عِلَمِي بِمَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ \* إِنْ حِسَابُهُمْ إِلَا عَلَى رَبِّيُ لَوَ تَشْعُرُونَ ﴾<sup>(١)</sup> وقيل: المراد بقوله: ﴿مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم ﴾ أي: من حساب رزقهم ﴿مِن شَىّو ﴾ فتملَهم وتطردهم، ليس رزقهم عليك ولا رزقك عليهم وإنّما يرزقك الله ويرزقهم.

﴿فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ عطف على قوله ﴿فَتَطْرُدَهُمَ ﴾ على وجه التسبّب لأن كونه ظالماً معلول طردهم ومسبّب له، ويجوز أن تكون من

۱- تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٦٣.
 ۱- سورة شعراء: ۱۱۱ـ۱۱۳.

الظالمين لنفسك بعد الطرد أو تكون من الظالمين لهم لأنهم بما استوجبوا التقريب والترحيب كان طردهم ظلماً لهم أيضا. قال ابن الأنباريّ: عظم الأمر في هذا على النبيّ تلاق من خوف الدخول في جملة الظالمين: لأنه تلاق لحرصه على إسلام أولئك همّ بتقديم الرؤساء وأولى الأموال على الضعفاء، مقدّراً أنّه يستجير بإسلامهم إسلام قومهم ومن لف لفّهم، وكان تلاق لم يقصد بذلك إلّا الخير ولم ينو ازدراء الفقراء، فأعلمه الله أنّ ذلك غير جائز.<sup>(1)</sup>

ثمّ أخبره تعالى أنّه يمتحن الفقراء بالأغنياء والأغنياء بالفقراء فقال: ﴿وَكَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضِ ﴾ أي: كما ابتلينا قبلك الغنيّ بالفقير والشريف بالوضيع ابتلينا هؤلاء الرؤساء من قريش بالموالي، فإذا نظر الشريف إلى الوضيع قد أمن يعني: حمى أنفا أن يسلم ويقول:

سبقني هذا بالإسلام<sup>(٢)</sup>، فقال: ﴿وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضِ ﴾ وإنّما قال: فتنًا وهو لا يحتاج إلى الاختبار؟ لأنّه عاملهم معاملة المختبر لكون ترتّب الثواب والعقاب متوقّفاً على وقوع الكفر والإيمان ولا يكون أن يعاملهم بعلمه.

إِنِّعُولُوا في اللّام للعاقبة، أي: فعلنا هذا ليصبروا أو يشكروا فانتهى وآل
 أمرهم إلى هذه العاقبة المحافظة أهَتَوُلاً مَنْ اللّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِينَا في والاستفهام معناه
 الرّحار كانُهم أنكروا أن يكونوا سبقوهم بفضله. قال أبو عليّ الجبّانيّ: إن
 معنى «فتنّا» شددنا التكليف على شرفاء العرب بأن أمرناهم بالإيمان وبتقديم
 هولاء الضعفاء عليهم لتقدّمهم إيّاهم في الإيمان، وهذا أمر شاق عليهم فلهذا
 هولاء القتنة المواقبة المواقبة على شرفاء العرب بأن أمرناهم بالإيمان وبتقديم
 معنى «فتنّا» شددنا التكليف على شرفاء العرب بأن أمرناهم بالإيمان وبتقديم
 معنى «فتنّا» شددنا التكليف على شرفاء العرب بأن أمرناهم بالإيمان وبتقديم
 معنى المواقبة عليهم لتقدّمهم إيّاهم في الإيمان، وهذا أمر شاق عليهم فلهذا
 سمّاه الله فتنة<sup>(۱)</sup> ليرضوا بذلك من فعل رسول الله ولم يجعل هذه الفتنة

۱- تغسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٦٣.
 ۲- المصدر السابق نفسه.
 ۱- تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٦٤.

والشدّة من التكليف ليقولوا ذلك على وجه الإنكار: أهؤلاء منّ اللّه عليهم لأنّ إنكارهم لذلك كفر باللّه ومعصية، واللّه سبحانه لا يريد ذلك ولا يرضاه، لأنّه لو أراد ذلك وفعلوه كانوا مطيعين لا عاصين، وبهذا البيان ثبت فساد قول المجبّرة.

﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّحَمِينَ ﴾ استفهام تقريريَ أي: إنَه كذلك وهذا دليل واضح على أن فقراء المؤمنين وضعفاءهم أولى بالتقديم والتعظيم من أغنيائهم، ولقد قال أمير المؤمنين ﷺ «من أتى غنيًا فتواضع لغنائه ذهب ثلثا دينه». وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِتَايَنِينَا فَقُلْ سَلَنَمُ عَلَيَكُمٌ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفَسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُم سُوَءًا بِجَهَكَلَتَم شَعَرَة تَابَ مِنْ بَعَدِهِ،

سبب النزول: قيل: نزلت في الذين نهى الله نبيّه عن طردهم، فكان النبيّ إذا رآهم بدأهم بالسلام وقيل: نزلت في جماعة من الصحابة منهم حمزة وجعفر ومصعب بن عمير وعمّار وغيرهم، عن عطاء. وقيل: إنّ جماعة أتوا رسول اللهﷺ فقالوا: إنّا أصبنا ذنوباً كثيرة فسكت عنهم فنزلت الآية، عن أنس بن مالك. وقيل: نزلت في التائبين، عن الصادقﷺ.

فعلى هذا كلَّ من تاب وآمن وأصلح دخل تحت هذا التشريف وهو الأولى لأنّ الناس اتّفقوا على أنّ هذه السورة نزلت دفعة واحدة<sup>(١)</sup> وإذا كان الأمر كذلك فكيف يمكن أن يقال في كلَّ واحدة من آيات السورة: إنّ سبب نزولها هو الأمر الفلانيّ؟ كما أورد هذه المناقشة الإمام الرازيّ في تفسيره.

أقول: يمكن أن يقال: إنّه لسابقة علمه تعالى بوقوع هذه الأمور متدرّجاً فأنزل هذه السورة جملة، فكلّ آية وحكم في ترتيبه موافق للأمور الّتي يقع \_\_\_\_\_\_ ١-قال به أبي بن كعب وعكرمة وقتادة، وقال ابن عباس: (نزلت ست آيات منها بالمدينه). وفي رواية عنه: ثلاث آيات، قاله الطبرسي. متدرجاً، والخطاب متوجّه لما يقع تدريجاً بياناً لتكليفهم فصح إطلاق شأن النزول إذ كلّ آية يختصُ بحكم حالهم موافقاً لما يحتاجون بيانه. (دفت مع معاهم موافقاً لما يحتم مع موافقاً لما يحتاجون بيانه.

فَوْفَقُلْ سَلَامٌ عَلَيْكُمٌ كَتَبَ رَبُّكُمٌ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾ أمر سبحانه نبيّه أن يسلّم عليهم من الله فهو محبّة من الله على لسان نبيّه، وقيل: إنّ الله أمر نبيّه أن يسلّم عليهم تكرمة لهم، عن الجبّائيّ. وثالثها: أنّ معناه اقبل عذرهم واعترافهم وبشّرهم بالسلامة ممّا اعتذروا منه، عن ابن عبّاس.

وقال أبو بكر الأنباريّ: قال قوم: السلام هو الله فمعنى «السلام عليكم» يعني الله عليكم أي: على حفظكم.<sup>(١)</sup> قال الرازيّ وهذا بعيد لتنكير السلام في قوله: سلام عليكم، ولو كان معرّفا لصحّ هذا الوجه.<sup>(٣)</sup>

أقول: ولو كان معرّفاً أيضاً لكان في المعنى تكلّف وبعدو «كتب» معناه الوجوب و«على» تفيد الإيجاب والإيجاب بحكم التفضّل والكرم، وهو لا ينافي كونه تعالى فاعلاً مختاراً بل هو عبارة عن تأكيد وقوع الرحمة تفضّلاً.

التوبة من الكفر لأن هذا الكلام خطاب مع الذين وصفهم بقوله: ﴿ وَلِذَا جَآةَكَ التوبة من الكفر لأن هذا الكلام خطاب مع الذين وصفهم بقوله: ﴿ وَلِذَا جَآةَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَدِينَا ﴾ فثبت أن المراد منه توبة المسلم عن المعصية، والمراد من قوله: ﴿ يُجَهَنَلَةٍ ﴾ ليس هو الخطأ والغلط لأن ذلك لا حاجة له إلى التوبة بل المراد أن يقدم على المعصية بسبب الميل والشهوة<sup>(۱)</sup> فعمل عملاً متلبَساً بجهالة حقيقة أو حكماً بأن يكون جاهلاً بمقدار المكروه فيه أو أنّه علم أن عاقبته قبيحة ومكروهة ولكنّه آثر العاجلة فهو جاهل لأنه آثر النفع

۱ـ تفسير الرازي، للرازي، ج ۱۳، ص ۳.
 ۲ـ المصدر السابق نفسه.
 ۱ـ المصدر السابق، ص ٤.

| 151 | مقتليل لللالا | ۲۱ | 27 |
|-----|---------------|----|----|
|-----|---------------|----|----|

القليل على الراحة الكثيرة الدائمة ﴿ثُمَرَ تَابَ مِنْ بَعَدِهِ. وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ أي: بعد المعصية تاب ورجع عن فعله وأصلح ما أفسده من عمله فهو تعالى يمنَ عليه بالغفران والرحمة.

وَكَذَلِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَيَنَتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ٢

وقرئ ﴿وَلِتَسْتَبِينَ ﴾ بالتاء وسبيل بالرفع. والسبيل استعمل مؤنّئة مئل قوله: ﴿ هَذِهِ. سَبِيلَ ﴾ واستعمل مذكَراً مثل: ﴿وَإِن يَرَوّا سَبِيلَ ٱلرُّشَدِ لَا يَتَخِذُوهُ سَبِيلًا ﴾.<sup>(١)</sup> المعنى: أي: كما قدّمناه من الآيات والدلالات على التوحيد والنبوة فكذلك نخبر ونشرّح ونفصّل لك دلائلنا في كلّ حقّ ينكره أهل الباطل، و«ليستبين» عطف على محذوف والتقدير: ليظهر الحقّ وليستبين وجاز الحذف لأنّ في ما ابقى دليلاً على ما ألقى. وليستبين سبيل المجرمين وسبيل المؤمنين.

في النهج: «اعلموا رحمكم الله أنكم في زمان القائل فيه بالحقّ قليل، واللسان عن العمدق كليل. واللازم للحقّ ذليل. أهله معتكفون على العصيان مصطلحون على الإدهان فتاهم عارم. وشائبهم آثم. وعالمهم منافق. وقارموهم ممازق. لا يعظّم صغيرهم كبيرهم. ولا يعول غنيّهم فقيرهم".

أقول: لازموا الحقّ وجانبوا الباطل، واعرف الحقّ من الباطل، يا ابن مسجود الملك! لم تعبد الشيطان؟ ويا ابن خليفة الله لمّ تخرّب البنيان؟ ويا بعل الحور لا تباضع هذه العجوز الدردبيس،<sup>(۱)</sup> ولا تبادل الكوثر بالخندريس<sup>(۲)</sup> تسعى للدنيا وعن قليل تقلعك، وترفل<sup>(۳)</sup> على وجه الأرض وعن قريب تبلعك.

- ا\_ سورة الأعراف: ١٤٦.
- ۱ـ الدردبيس: الداهية. الشيخ العجوز الغانية.
  - ٢- الخمر القديمة.
  - ٣\_ رفل: جر ذيله وتبختر.

للمن الأنقط المنقط المناقل المنقط المناقل المنقط المناقل المنقط المناقل المنقط المنقل المنق

ولم يذكر سبيل المؤمنين لأن ذكر أحد القسمين يدلّ على القسم الآخر، نحو قوله: ﴿سَرَبِيلَ تَقِيحَكُمُ ٱلْحَرَ ﴾<sup>(١)</sup> وعلى قراءة التاء فبعض نصب السبيل والتاء للخطاب، فالمعنى: لتستبين يا محمّد سبيل هؤلاء المجرمين وبعض رفع السبيل على أنّه فاعل. وجعلوا السبيل مؤنّثاً أي: لتستبين السبيل.

قُلْ إِنِي نَهِيتُ أَنَّ أَعْبُدَ ٱلَذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ قُل لَا أَنَّيُمُ أَهْوَاءَ كُمْ قَدْ ضَلَلْتُ إِذَا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُهْتَذِينَ ۞ قُلْ إِنِي عَلَى بَيِنَنَو مِن رَّبِ وَحَكَذَّ بَنْهُمُ بِهِ مَا عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ أَنِ ٱلْحُكْمُ إِلَا يَنَعَ يَقُصُ ٱلْحَقِّ وَهُوَ خَبْرُ ٱلْفَصِلِينَ ۞ قُل لَوْ أَنَّ عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ اللَّهُ الْعَالَى لَقُضِي ٱلْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَاللَّهُ آعْهُ أَعْهَمُ أَعْلَ إِنَّ

كان كفار قريش يدعونه إلى طريقتهم فنزلت الآية أن قل لهم: إنّي زجرت ومنعت ـ بما نصب لي من الأدلة والوحي في أمر التوحيد ـ عن عبادة ما تعبدونه فؤين دُونِ أللَّوكَ كائناً ما كان فوقُل لَا أَنَيَّمُ أَهْوَاءَ كُمْ كَم إِشارة إلى الموجب للنهي كأنّهم قالوا: لم نهبت عما نحن فيه؟ أجاب لللَّكَ بأن ما أنتم عليه هوى وليس بهدى، فكيف أتّبع الهوى وأترك الهدى؟ فوقَد ضَكَلْتُ إذا كه أي: إذا اتّبعت أهواءكم فقد ضللت وتركت سبيل الحق فووَما أنّا يرَب

فَتَّلَ إِنِّى عَلَى بَيِبَنَةِ تِن رَّذٍ ﴾ كائنة حاصلة لي. والبيّنة: الحجّة الواضحة الّتي يفصل بين الحقّ والباطل، وأنا على يقين من الله والمراد بها القرآن والوحي ﴿وَكَنَبْتُم بِهِ ﴾ والضمير المجرور تذكيره باعتبار القرآن أو البيان

١- سورة النحل: ٨٣.

والبرهان، أي: كذّبتم بها وبما فيها من الأخبار الّتي من جملتها الوعيد بمجيء العذاب فرمما عِندِم ما تَسْتَعَجُونَ بِعِ فَهُ أي: ليس عندي ما تستعجلون به العذاب الموعود في القرآن، وتجعلون تأخيره ذريعة لتكذيبي فإنّه ليس أمره بمفوض إليّ. وذلك أن رؤساء قريش كانوا يقولون له ٢٢٠ متى هذا الوعد إن كنتم صادقين؟ فران آلمُكَمُ فه أي: ما الحكم في ذلك فرالًا يتّو وحده في يَقُصُ ألْحَقَ فه أي: يقوله ويخبره ولا يحكم إلّا بما هو حق فتأخير العذاب وتعجيله حق ثابت جار على حكمة بليغة. وقرء "يقضي الحق» قالوا: والمناسب في المعنى: "يقضي» لا "يقصّ» لقوله: فرخير آلفَضِيلِينَ فه لأن الفصل في الحكم لا في القصص، ولو أن القول أيضاً بمعنى الفصل ويؤول إليه، لكن القضاء أظهر فرَقُوَ خَيَرُ آلفَضِيلِينَ كُأي: خير الحاكمين والقاضين.

واحتجّت الأشاعرة بقوله: ﴿إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلَّا مِتَوَ ﴾ على أنّه لا يقدر العبد على أمر من الأمور إلّا إذا قضى الله به فيمتنع منه فعل الكفر إلّا إذا قضى الله به، وهذا يفيد الحصر، وأجاب المعتزلة بقوله: ﴿يَقْضِى بِٱلْحَقِّ ﴾ والمعنى أنّ كلَّ ما قضى به فهو الحقّ، وهذا يقتضي أن لا يريد الكفر من الكافر ولا المعصية من العاصي لضرورة أنّ ذلك ليس الحقّ، ومن المعلوم أنّ كلَّ شيء صنعه الله فهو حقّ والكفر باطل، فامتنع وجود الكفر منه تعالى عن ذلك علواً كبيراً.

أَن أَن عِندِى ﴾ وفي قدرتي ومكنتي ﴿مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ ﴾ من العذاب الذي ورد به الوعيد ﴿ لَعْتُضِى ٱلْأَمَرُ بَيَنِي وَبَيْنَكُمُ ﴾ ولاهلكتكم العذاب الذي ورد به الوعيد ﴿ لَعْتُضِى ٱلْأَمَرُ بَيَنِي وَبَيْنَكُمُ ﴾ ولاهلكتكم غضباً لربي باستهزائكم لآياته، ولتخلّصت سريعاً ﴿ وَاللّهُ أَعْـلَمُ بِالظَالِمِينَ ﴾ وبما يجب في الحكمة من التأخير والتعجيل.

وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَآ إِلَّا هُوَۚ وَيَعْلَرُ مَا فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِۚ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَـةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَنَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسِ اللَّهُ فِي كِنَبِ تُبِينِ۞ وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّنِكُم بِٱلَيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِٱلنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُغْضَىٰ أَجَلُّ مُسَمَّى ثُمَ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَبِّئُكُم بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۞

المعنى: لممّا قال سبحانه إنّه أعلم بالظالمين بيّن في هذه الآية أنّه العالم بكلَّ شيء فهو يعجّل ما تعجيله أصلح ويؤخّر ما تأخيره أصلح. المفتاح جمع مفتح فالمفتح بالكسر: المفتاح الّذي يفتح به. والمفتح بفتح الميم: الخزانة. وكلَّ خزانة كانت محرزاً لصنف الأشياء فهو مفتح بفتح الميم.

قال الفراء في قوله تعالى: ﴿مَا إِنَّ مَفَائِحَهُ لَنَنُوا بِآلْمُصْبَحَةً ﴾ ('' يعني: خزائنه فلفظ المفاتح يمكن أن يراد منه المفاتيح، ويمكن أن يكون المراد منه الخزائن، أمّا على التقدير الأوّل فقد جعل للغيب مفاتيح على طريق الاستعارة لأنّ المفاتيح يتوصّل بها إلى ما في الخزائن المستوثق بالأغلاق والأقفال، فالعالم بتلك المفاتيح يمكنه أن يتوصّل بتلك المفاتيح إلى ما في الخزائن فكذلك هاهنا الحق لمّا كان عالماً بجميع المعلومات عبّر عن هذا المعنى بهذه العبارة. وقرء مفاتيح، وأمّا على التقدير الثاني فالمعنى: وعنده خزائن الغيب. فعلى التقدير الأوّل يكون المراد العلم بالغيب، وعلى التقدير الثاني المراد: القدرة على كلّ الممكنات كما في قوله <sup>(۱)</sup>: ﴿ وَإِن مِن شَقَةٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَآيَنُهُ ﴾.<sup>(٢)</sup>

والحكماء قالوا: إنّه تعالى مبدأ لجميع الممكنات، والعلم بالمبدأ يوجب العلم بالأثر فوجب كونه تعالى عالماً بكلّها، وهذه الآية أيضاً دليل على أنّه تعالى عالم بجميع الجزئيّات، ومعنى «و عنده خزائن الغيب» الّذي

> ١ـ سورة القصص: ٧٦. ١ـ تفسير الرازي، للرازي، ج ١٣. ص ١٨. ٢ـ سورة الحجر: ٢١.

فيه علم العذاب المستعجل به والمتأخّر به وغيره من العلوم لا يعلمها أحد إلّا هو أو من هو أعلمه ببعضه. وقيل: معناه: وعنده خزائن الغيب من الأرزاق والآجال والمقدورات. وقال ابن عمر: مفاتح الغيب خمس ثمّ قرأ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ, عِلَمُ ٱلسَّاعَةِ...﴾.

ولمًا ذكر سبحانه أولا وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلًا هو وهذا أمر معقول كلَّى أكَّد بيانه بمعاونة الأمثلة محسوساً مفهوماً لكلَّ أحد بجزئيَّات محسوسة فقال: ﴿وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ﴾ وذلك لأنَّ أحد أفراد معلومات الله هو جميع دواب البرّ والبحر، فذكر سبحانه هذا المحسوس لكشف ذلك المعقول فإنَّ الإنسان إذا شاهد أحوال البرَّ وما فيه من المدن والقرى والمفاوز والجبال وكثرة الحيوان والنبات وكذلك عجائب البحر وطوله وعرضه وما فيه من أجناس ما خلق في البحار فإذا استحضر الخيال صورة البرّ والبحر، وعرف أنّ مجموع هذه الأمور قسم حقير تحت قوله: ﴿وَعِندَهُ مَغَاتِحُ ٱلْغَيْبِ ﴾ فيصير هذا المثال المحسوس مكمّلاً للعظمة في علمه تعالى. ثمّ ذكر جزئيًّا أخر كاشفاً عن عظمة علمه تعالى بقوله: ﴿ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَبَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا ﴾ فإذا عرف الإنسان إحاطة علمه تعالى بسقوط ورقة من أوراق الأشجار تبيّن للمتأمّل درجة زائدة في علم خالقه وربّه، ثمّ يجاوز من هذا المثال أيضاً إلى مثال آخر أشدَ هيئة وأدَق إحاطة بقوله: ﴿وَلَا حَبَّتُو فِي ظُلْمَنَتِ ٱلأرضِ ﴾ وذلك لأن الحبّة في غاية الصغر، وظلمات الأرض موضع يكون أكبر الأجسام وأعظمها مخفياً فيها على اتساعها فصارت هذه الأمثلة كلّها منبّهة على عظمة علمه تعالى قال ابن عبّاس: (المراد من ظلمات الأرض تحت الصخرة في أسفل الأرضين السبع).

ا\_سورة لقمان: ٣٤.

فيحتذ الانعطاء

الأشياء كلّها في قوله: «وَلَا يَابِسٍ ﴾ وقد جمع الأشياء كلّها في قوله: «وَ لا رَطْبِ ولا يابِسٍ» لأنّ الأجسام كلّها لا تخلو من أحد هذين. وقيل: المراد ما ينبت وما لا ينبت. وقيل: الرطب: الحيّ، واليابس: الميّت. وعن أبي عبد اللّه للخِ<sup>نه</sup>: الورقة:

«السقط، والحبّة: الولد، وظلمات الأرض: الأرحام، والرطب: ما يحيى واليابس ما يغيض»<sup>(۱)</sup> فإلاً في كِنَنو شَبِتن كه ما يحيى الناس به. أي: إلّا وهو مكتوب في اللَوح المحفوظ وهو أمّ الكتاب وفو إلّا في كِنَني شَبِين كه بدل من الاستثناء الأول بدل الاشتمال وبدل الكلّ على الكتاب المبين المراد به علمه تعالى لأن بعض المفسّرين فسّروا الكتاب المبين هاهنا بعلمه تعالى وهو محفوظ غير منسيً كما يقول القائل لغيره: ما تفعله عندي مسطور ومكتوب، يريد أنّه حافظ له وعالم به. قال الجرجانيّ صاحب «النظم» عبد القاهر: إنّ الكلام تمّ عند قوله: فولًا يَابِس كَه ثمّ استأنف خبر آخر بقوله: فولاً في كِنَني شَبِين كه يعني وهو في كتاب مبين أيضا لأنك لو جعلت قوله: فولاً في كِنَني شَبِين كه متّصلاً بالكلام الأول لفسد المعنى.<sup>(۱)</sup>

وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّنَكُم بِٱلَيْلِ ﴾ الخطاب عام للمؤمن والكافر، أي: ينمكم في الليل، ويجعلكم كالميّت في زوال الإحساس والتمييز، ومن هنا ورد: النوم أخ الموت والتوفّي في الأصل: قبض الشيء بتمامه. قال أمير المؤمنين الميّة: يخرج الروح عند النوم ويبقى شعاعه في الجسد فبذلك يرى الرؤيا فإذا انتبه من النوم عادت الروح إلى الجسد بأسرع من لحظة، وإن الّذي يرى الرؤيا هو الروح الإنسانيّ وإنّه يرى في عالم المثال والبرزخ ما صدر عن الروح الحيوانيّ من القبيح والحسن، والروح الحيواني ظلّ الروح الإنسانيّ.

١ـ رواء البحراني في البرهان، ج ١، ص ٥٢٨، عن أبي الربيع عنه لي<sup>نيه</sup>. وفيه: **«ما يحيي الناس به».** ١ـ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٧٢.

| 1 ج ٤ | معتليك للألا |  |
|-------|--------------|--|
|-------|--------------|--|

الله المحتمد بما ترتشد بالنبار في وما كسبتم فيه بعلمه تعالى وخص الليل بالنوم والنهار بالكسب جرياً على العادة المحمم فيه عنه على فيه في أي: يوقظكم في النهار عطف على المحمد على توتسيط قوله: المحملة ما جرَحْتُم به بين الجملتين لبيان ما في بعثهم من عظيم الإحسان إليهم بالتنبيه على أنّه بعد ما يكسبونه من السيّنات مع كونها موجبة لإبقائهم على التوفي بل إهلاكهم بالمرة يفيض عليهم بالحياة ويمهلهم كما ينبئ عنه كلمة التراخي اليُعْظَنَى أَجَلُ مُسَمَى في أي: ليبلغ المتيقَظ آخر أجله المسمى في الدنيا المتعيّن له المادة والمراد بقضاء الأجل: فصل مدة العمر من غيرها بالموت لأن معنى القضاء الفصل والأجل آخر مدة من الحياة. المحمد في الدنيا المتعيّن له المادة بالموت إليه تعالى وإلى حكمه وجزائه لا إلى غيره الحي أي: مرجعكم بالموت إليه تعالى وإلى حكمه وجزائه لا إلى غيره التي كنتم تعملونها في تعملُون في فيجزئكم بأعمالكم بالمجازاة في أعمالكم التي كنتم تعملونها في تلك الليالي والأيام فالآية السابقة بيان علمه تعالى وهذه الآتي قدرته لأن الإحياء والإماتة من شاه بعنه بيان علمه تعالى وهذه التي في أي أنه بعد

وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ۖ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَقَّى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ۞ ثُمَّ رُدُّوًا إِلَى ٱللَهِ مَوْلَىٰهُمُ ٱلْحَقِّ اَلَا لَهُ الْحَكْمُ وَهُوَ أَسْرَعُ الْحَسِبِينَ ۞

ثم شرح أيضا قدرته فقال: وهو القاهر أي: والله المقتدر المستعلي على عباده، المتفوق عليهم بالقدرة لا بالمكان لأن ذلك من صفة الأجسام وهو تعالى منزّه عن ذلك، كما يقال: أمر فلان فوق أمر فلان مثل قوله: ﴿يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِبِهِمَ ﴾.<sup>(1)</sup> ﴿وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ﴾ أي: وهو الّذي يقهر عباده

المسورة الغتج: ١٠.

المنقط الأنقط

ويرسل ملائكة يحفظون أعمالكم ويكتبونها وهم الكرام الكاتبون، والحكمة في البيان أن المكلّف إذا علم أن أعماله يكتب عليه ينزجر عن المعاصي وأنّهم يشهدون بها عليهم يوم القيامة لعلّ ينزجر ويتأذب ولا يكثر العصيان.

وَحَقَّ إِذَا جَاتَهُ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتَهُ رُسُلُنًا ﴾ أي: يحفظون أعمالكم مدّة حياتكم حتَى إذا انتهت مدّة الحياة وجاءه أسباب الموت ومباديه ﴿وَهُمْ ﴾ أي: الرسل فَؤَلاً يُغَرِّطُونَ ﴾ ولا يقصَرون فيما أمروا به من الحفظ بالتواني والتأخر طرفة عين، والمتوفّي في الحقيقة هو الله وإنّ ملك الموت وأعوانه وسائط، ولذلك أضيف التوفّي إليهم، وقد يكون التوفّي بدون وساطتهم كما نقل في وفات الصديقة الطاهرة لليَّلا وأعوان ملك الموت على ما قيل: أربعة عشر ملكاً سبعة منها ملائكة الرحمة وإليهم يسلّم روح المؤمن بعد القبض، وسبعة منهم ملائكة العذاب وإليهم يسلّم روح الكافر بعد الوفاة. وقد جعلت الأرض لملك الموت كالطست يتناول من حيث يشاء<sup>(1)</sup> وإن كثرت وكانت في أمكنة مختلفة.

قال العلماء: الموت ليس بعدم محض ولا فناء صرف وإنّما هو انقطاع تعلّق الروح بالبدن وحيلولة بينهما، وتبدّل حال وانتقال من دار إلى دار، ولمّا خلق الله الموت على صورة كبش أملح قال له: اذهب إلى صفوف الملائكة على هيئتك هذه فلم يبق ملك إلّا غشي عليه ألفي عام، ثمّ أقاموا فقالوا: يا ربّنا ما هذا؟ قال الموت، قالوا: لمن ذلك؟ قال: على كلّ نفس، قالوا: لم خلقت الدنيا؟ قال: ليسكنها بنو آدم، قالوا لم خلقت النساء؟ قال ليكون النسل، قالوا: من يسلّط عليه هذا هل يشتغل بالنساء والدنيا؟ قال: إنّ طول الأمل ينسيهم

ا۔وبه ورد روايات كثيرة أورد أكثرها المجلسيﷺ في، ج ٦. ص١٣٩ ـ ١٤٥ من البحار المطبوع جديداً. وفي بعضها أنها جعلت له مثل جام وفي بعضها كالقصعة.

| ٤ | = | 7 | مُعْنَيْه اللَّكْلَ |
|---|---|---|---------------------|
|   |   |   |                     |

الموت. ولذلك قيل: الموت من أعظم المصائب وأعظم منه الغفلة عنه. فَرْتُمَ رُدُوا إلى اللَّهِ فَ عطف على «توفَته» أي: ردَوهم الملائكة بعد البعث إلى حكم اللَّه وجزائه في موقف الحساب وقيل: المردودون الملائكة حيث لا حاكم فيه سواء فموَلَنهُمُ الْحَقِ فَ مالكهم الَذي يملك أمورهم على حيث لا حاكم فيه سواء فموَلَنهُمُ الْحَقِ فَ مالكهم الَذي يملك أمورهم على الإطلاق وأما قوله: فواكَنَ الكَفْفِرِينَ لَا مَوْلَى لَهُمْ فَ<sup>(1)</sup> فالمولى بمعنى الناصر هناك فلا تناقض والحق الذي لا يقضي إلَّا بالعدل وهو صفة للمولى فراًلًا في أي: اعلموا وتنبتهوا في لَهُ المُعْمَمُ في أي: القضاء بين العباد يومئذ فوقو أَمَرَعُ المُنْسِينَ في يحاسب جميع الخلائق في أسرع زمان وأقصره لا يشغله حساب عن حساب ولا شأن عن شأن لا يتكلّم بآلة ولا يحتاج إلى فكرة ورويّة وعقد يد.

وللرازي تحقيق حقيق في قوله: ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوَقَ عِبَادِهِ ﴾ قال: في «المفاتيح»: وتقرير هذا القهر من وجوه: الأول: قهار للعدم بالتكوين والإيجاد. والثاني: قهار للوجود بالإفناء والإفساد فإنَّه تعالى تارة ينقل الممكن من العدم إلى الوجود، وتارة من الوجود إلى العدم. والثالث: أنَّه قاهر لكلَّ ضدَّ بضدَّه، مثل أن يقهر النور بالظلمة والليل بالنهار والنَّهار بالليل<sup>(۱)</sup>، وحصول التضادَ بينها يقضي عليها بالمقهورية والعجز والنقصان مثل أنَّ هذا البدن مؤلَّف من الطبائع الأربع وهي متنافرة متباغضة بالطبع متباعدة بالخاصيّة فإنّ الحرارة ضد البرودة واليبوسة ضد الرطوبة، فاجتماعها مع مضادَتها لابد وأن يكون بقسر قاسر.

وأخطأ من قال، إنّ ذلك القاسر هو النفس الانسانيّ وهو آلذي ذكره ابن سينا في الإشارات لأنّ تعلق النفس بالبدن إنّما يكون بعد حصول المزاج والقاهر لهذه الطبائع المتضادّة على الاجتماع سابق على هذا الاجتماع والسابق

- ا\_سورة محمد: ١١.
- ۱۰ تفسير الرازي، للرازي. ج ۱۳. ص ۱۳.

على حصول الاجتماع مغاير للمتأخّر عن حصول الاجتماع فثبت أن القاهر لهذه الطبائع على الاجتماع ليس إلّا اللّه فإن الجسد كثيف ظلمانيّ فاسد عفن والروح لطيف علويّ نورانيّ مشرق باق نظيف وبينهما أشدّ المنافرة والمباعدة وهو سبحانه الجامع بينهما على سبيل القهر والقدرة ومع هذه المنافرة جعل سبحانه كلّ واحد منهما مستكملاً لصاحبه منتفعاً بالآخر فالروح تصون البدن عن العفونة والفساد والتفرّق والبدن يصير آلة للروح في استكمال تحصيل السعادات الأبديّة فهذا الاجتماع وهذا الانتفاع ليس إلّا بقهره تعالى لهذه الطباع.

فالقاهر للعباد يحاسب عباده بسرعة روي عن أمير المؤمنين للله أنّه سئل كيف يحاسب اللّه الخلق ولا يرونه؟ قال: «كما يرزقهم ولا يرونه». وروي. أنّه تعالى يحاسب جميع عباده على مقدار حلب شاة! فاستعدّ لحسابك. قال عليَّ بن الحسين للله: «يا ابن آدم إنّك لا تزال بخير مادام لك واعظاً من نفسك. وما كان الخوف شعارك والحزن دثارك إنّك ميّت ومحاسب فأعدّ الجواب». وأوحى الله إلى موسى: «يا موسى خفني في سرائرك أحفظك في عوراتك واذكرني في سرائرك وخلوائك وعند سرور لذاتك أذكرك عند غفلاتك. واملك غضبك عمّن ملكتك أمره اكفٌ غضبي عنك، واكتم مكنون سرّي وأظهر في علانيتك المداراة عني لعدوك وعدوي». أقول: لا المداهنة.

قال الصادقﷺ: «ما الدنيا عندي إلَّا بمنزلة الميتة إذا اضطررت إليها أكلت منها يا حفص إنَّ الله علم ما العباد عاملون وإلى ما هم سائرون. فحلم عنهم عند أعمالهم السيّنة بعلمه السابق فيهم وإنَّما يعجل من يخاف الغوت فلا يغرّنك تأخير العقوبة»، ثمّ تلا قوله ﴿ يَلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ نَجْعَمُلُهَمَا لِلَذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلأَرْضِ وَلَا

| ٤ | /ج       | مقتليك لللآلا  |  |
|---|----------|----------------|--|
| - | <u> </u> | مصليه وللانهار |  |

فَسَاذًا وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُلَقِينَ ﴾<sup>(١)</sup> وجعل يبكي ويفول: «فعبت الأماني عند هذه الآية...». قُلْ مَن يُنَجِيكُم مِن ظُلُمَكَتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ، تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً لَمِنْ أَنجَكَا مِنْ هَلاِوِ لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ۞ قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمَ تُشْرِكُونَ ۞

قرئ "خفية" بكسر الخاء وبضم الخاء وقرء "خيفة" والآية احتجاج على الكفّار. في قُلْ في يا محمّد لهؤلاء الكفّار: في مَن يُنَجّيكُم في ويخلّصكم في مَن ظُلُمُنَتِ ٱلْبَرَ وَٱلْبَحْمِ في وشدائد أهوالهما. أراد ظلمة اللّيل وظلمة الغيم وظلمة النسيثة والحيرة في البر والبحر في تَدْعُونَهُ في أي: تدعون الله عند معاينة هذه الشدائد في تَفَنُرُعا وَحُقيَةً في أي: علانية وسرا، أو متضرعين بالسنتكم وخفية في أنفسكم، قال الطبرسي: والمعنى الثاني أظهر في آيمَننا مِن هَذوه في أي: في أي: شدة وقعتم قلتم هذا القول في لتكوناً مِن الشّكرين في لإنعامك علينا وهذا أي: شدة وقعتم قلتم هذا القول في لتكوناً مِن الشّكرين في لانعامك علينا وهذا ويدل على أن السنّة من الدعاء التضرع والإخفاء وقد روي عن النبي أنه قال: في يدل على أن السنّة من الدعاء التضرع والإخفاء وقد روي عن النبي أنه قال: وقال: إنّكم لا تدعون أصمًا ولا غائباً وإنّما تدعون سميعاً قريباً.

فَتُو الله يَا محمد: 
 فَتَقَدِيكُم الله أي: ينعم عليكم بالفرج ومن هذه
 الظلمات الوقين كُلِ كَرْبِ الله وغم الحُمْ أَنتُمَ أَنتُمَ تُشْرِكُونَ الله بعد قيام الحجة
 عليكم بأن لا يقدر على الإنجاء غيره.

قُلَ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَى أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابُامِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجَلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ سِيَعًا وَيُذِينَ بَعَضَكُرُبَأْسَ بَعَضٍ ٱنْظُرْكَيْفَ نُصَرِفُ ٱلْآيَنَتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ (٢)

في الآية بيان من دلائل التوحيد ممزوج بنوع من التهديد والتخويف فَوْ قُلْ ﴾ يا محمّد لهؤلاء الكفّار: ﴿هُوَ ﴾ تعالى ﴿ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَنَ عَلَيْكُمْ ﴾

ا\_ سورة القصص: ٨٣ .

بسبب المخالفة فؤعَذَابًا مِن فَوَقِكُمَ أَوَ مِن تَحَتِ أَرْبَلِكُم ﴾ ومعنى الفوقيّة والتحتيّة قيل محمول على الحقيقة فالعذاب النازل عليهم من فوق مثل المطر النازل من فوق كما في قصّة نوح والصاعقة وكذا الصيحة والريح وحصبة قوم لوط وكما رمي أصحاب الفيل. وأمّا العذاب الذي ظهر من تحت أرجلهم فمئل الرجفة ومثل خسف قارون، فهذه الآية تتناول جميع أنواع العذاب الّتي يمكن نزولها من فوق وظهورها من أسفل. وقال ابن عبّاس في رواية: المراد من عذاب الفوق: الظلم من الأمراء، ومن تحت أرجلكم من العبيد والأراذل والسفلة.

وأمًا قوله: ﴿ أَوَ يَلْبِنَكُمْ شِيَعًا ﴾ الشيعة الذين يتبع بعضهم بعضا. المراد: يلبسكم ويخلطكم خلط اضطراب لا خلط اتفاق فيجعلكم فرقا فرقا فإذا كنتم مختلفين قاتل بعضكم بعضاً وهذا معنى ﴿ وَيُذِينَ بَتَمَكُمُ بَأْسَ بَتَمْنِ ﴾ وعن ابن عبّاس: لمّا نزل جبرئيل بهذه الآية شق ذلك على رسول الله تلاك وقال: «ما بقاء أمتي إن عوملوا بذلك؟» فقال له جبرئيل: «إنما أنا عبد مثلك فادع ربّك لأمتك» فسأل ربه تلك أن لا يفعل بهم ذلك فقال جبرئيل: «إنّ الله قد أمتهم من النتين: أن لا يبعث عليهم عذاباً من فوقهم كما بعث على قوم نوح ولوط. ولا من تحت أرجلهم كما خسف بقارون \_ والمراد جميع الأمة لا بعضها \_ لكن لم يجرهم من أن يلبسهم شيعاً بالأهواء المختلفة ويذيق بعضهم بأس بعض بالسيف».

قال الكلبيّ: قال رسول الله ﷺ: «يا جبرنيل ما يبقى أمّتي مع قتلهم بعضهم بعضا»، فقام ﷺ وعاد إلى الدعاء فنزل قوله: ﴿الَّمَ ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاشُ أَن يُتْرَكُواً أَن يَقُولُوا ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> وفي حديث أنَّه ﷺ قال: «إذا وضع السيف في أمّتي لم يرفع عنها إلى يوم الساعة». وقال ابيّ بن كعب: سيكون في هذه الأمّة بين

- ١- تفسير الرازي، للرازي، ج ١٣. ص ٢٣.
- ٢- تفسير الرازي، للرازي، ج ١٣. ص ٢٣.

يدي الساعة خسف وقذف ومسخ.

.....Y۳۸

﴿ اَنْظُرَ كَيْفَ نُصَرِفُ آلَايَنَتِ ﴾ كيف نردد الآيات ونظهرها مرّة بعد اخرى بوجوه أدلّتها حتّى تزول الشبهة ﴿لَعَلَمُهُمْ يَفْتَهُونَ ﴾ لكي يعلموا الحق فيتَبعوه والباطل فيجتنبوه.

وَكَذَبَ بِهِ. فَوَمُكَ وَهُوَ الْحَقُّ قُل لَسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلِ ٣ لِكُلْ نَبَلٍ مُسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ٣

لمما ذكر سبحانه تصريف الآيات فقال: ﴿وَكُذَبَ ﴾ بما نصرف من الآيات. أو الضمير في ﴿بِهِ ﴾ راجع إلى القرآن وكلا المعنيين متقاربان ﴿قَوْمُكَ ﴾ يعني قريشاً والعرب ﴿وَهُوَ ٱلْحَقُّ ﴾ أي: القرآن وتصريف الآيات، أي: يدلُ على الحقّ وما فيه حقّ. ثمّ بيّن أنّ عاقبة تكذيبهم يعود عليهم فقال: ﴿قُلُ ﴾ يا محمّد: ﴿لَسَتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلِ ﴾ أي: لم أومر أن أحول بينكم وبين اختياركم ولست بحافظ لأعمالكم لأجازيكم بها، إنّما أنا منذر والله هو المجازي.

فوَسَوَفَ تَعْلَمُونَ فيه وعيد وتهديد لهم إمّا بعذاب الآخرة وإمّا بالحرب قال السدي: استقر الوعيد يوم بدر وتقديره: وسوف تعلمون ما يحلّ بكم من العذاب، وحذف لدلالة الكلام عليه. والمستقر يجوز أن يكرن موضع الاستقرار ويجوز أن يكون نفس الاستقرار لأنّ ما زاد على الثلاثيّ كان المصدر على زنة اسم مفعول نحو المدخل والمخرج بمعنى الإدخال والإخراج فيكون المعنى: لكلّ خبر وقت أو مكان يحصل فيه وإن جعلت

المستقرّ بمعنى الاستقرار يكون المعنى: لكلّ وعيد ووعد استقرار.<sup>(۱)</sup> وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَنِنِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَ يُنِسِيَنَكَ ٱلشَّيْطَنُ فَلَا نَقَعُدٌ بَعَدَ ٱلذِكْرِي مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ <sup>(1)</sup> وَمَا عَلَى الَّذِينَ يَنَقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَيْرٍ وَلَكِنِ وَكَحَدَى لَعَمَوْنُ لِعَلَهُمْ يَنَقُونَ <sup>(1)</sup>

بيّن سبحانه أنّ أولئك المكذّبين بالقرآن والآيات إن ضمّوا إلى كفرهم وتكذيبهم الاستهزاء بالدين والطعن بالرسول فإنّه يجب الاحتراز عن مقارنتهم وترك مجالستهم فقال: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ﴾ قيل: إنّه خطاب للرسول والمراد به غيره وقيل: الخطاب لغيره أي: إذا رأيت أيّها السامع ﴿ أَلَيْنَ يَغُوضُونَ فِنَ مَايَنِنَا ﴾ قال الواحدي: إنّ المشركين كانوا إذا جالسوا المؤمنين وقعوا في رسول الله تلائل والقرآن وقالوا ما لا ينبغي واستهزءوا، فأمرهم أن لا يقعد معهم حتّى يخوضوا في حديث غيره، ولفظ الخوض في اللغة عبارة عن المفاوضة على وجه العبث واللعب ﴿ فَأَعَنِ عَنَّهُم ﴾ بترك مجالستهم عند خوضهم في الآيات ﴿ حَقَّ يَغُوضُوا في حَدِيثٍ غَيْرٍ. ﴾ أي: استمر على الإعراض إلى أن يشرعوا في كلام غير ذلك الكلام.

فَوَامَّا ﴾ أصله إن ما فأدغمت نون إن الشرطيّة في ما المزيدة في يُنِييَنَكَ الشَّيِّطُنُ ﴾ ما أمرت به من ترك مجالستهم فَفَلَا نَقَعُد بَعَدَ اللِّحَرَىٰ ﴾ أي: بعد أن تذكره. والذكرى مصدر بمعنى الذكر ولم يجيء مصدر على «فعلى» إلّا القليل فرَمَعَ ٱلْقَوْرِ ٱلظَّلِيِينَ ﴾ الذين وضعوا التكذيب موضع التصديق وهذا الإنساء لو كان هو المخاطب فمجرّد الاحتمال والفرض ولا يلزم وقوعه، يدلَ عليه كلمة إن الشرطيّة، والمراد بالشيطان إبليس لأنّ الشيطان الذي هو

١- تغسير الرازي، للرازي، ج ١٣. ص ٢٤.

| ج ٤ | 1 | مقتنية |  |
|-----|---|--------|--|
|-----|---|--------|--|

قرينه<sup>(١)</sup> ليس إلّا ملكاً فلا يأمره إلّا بخير بخلاف قرين كلّ واحد من الأمّة وهو دلالة على أنّ المخاطب في الآية غيرهﷺ مثل: إيّاك أعني.

وَمَا عَلَ ٱلَّذِينَ يَنَقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَىرِ بَى تَعْتَرُ الضمير في الحَسَابِهِم ﴾ راجع إلى الخائضين، أي: وما على المؤمنين الذين يجتنبون عن قبائح أعمال الخائضين شيء من الجرائم التي ارتكبوا بخوضهم، وذلك لأن المسلمين قالوا: لئن كنًا نقوم كلّما استهزءوا هؤلاء بالقرآن لم نستطع أن نجلس في المسجد الحرام ونطوف بالبيت، لأنهم يخوضون أبدا فرخص اللّه لهم في مجالستهم على سبيل الوعظ والتذكير ﴿وَلَكَكِن وَحَكَرَىٰ ﴾ أي: عليهم أن يذكروا الخائضين ذكرى، ويمنعوهم عن الخوض بما أمكن من العظة ويظهروا لهم الكراهة والإنكار ﴿لَمَلَهُم يَتَقُونَ ﴾ ويجتنبون الخوض وقيل: المعنى: ليس على المتقين من الحساب يوم القيامة مكروه ولا تبعة ولكنّه سبحانه أعلمهم أنّهم محاسبون بخوضهم وحكم بذلك عليهم لكي يعلموا أن اللّه يحاسبهم فيتقوا، عن البلخيّ. وعلى هذا فالهاء والميم على الوجه الأول

وَذَرِ ٱلَّذِينَ ٱنَّحْكَدُواْ دِينَهُمْ لَعِبًا وَلَهُوَا وَغَنَّ تَهْمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَأْ وَذَكِرَ بِهِ أَن تُبْسَلَ نَغْسُ بِمَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَهَا مِن دُوبِ ٱللَّهِ وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ وَإِن تَعَدِلَ كُمَ لَنَ عَدَلِ لَا يُؤْخَذَ مِنْهَا أَوْلَتِكَ ٱلَذِينَ أُبْسِلُوا بِمَا كَسَبُواً لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ آلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكْفُرُونَ ﴿

بيّن سبحانه عاقبة الكفّار فقال: ﴿ وَذَرِ ٱلَّذِ*بِكَ ﴾* أي: دعهم وأعرض عنهم والمراد من الإعراض الإنكار لأنّه قال: بعد ذلك و«ذكَر» يريد: دع

ا أي: قرين النبي ﷺ. وفي التعبير تسامح.

| ۲٤١ | يوتؤ الأنعق |
|-----|-------------|
|-----|-------------|

ملاطفتهم ولا تدع مذاكرتهم نظير قوله تعالى: ﴿فَأَعَرِضْ عَنَهُمْ وَعِظْهُمْ ﴾ والمراد بالموصول الخائضون في الآيات. و﴿ دِينَهُمْ ﴾ أي: دين الَذي أمروا بإقامته وهو دين الإسلام الَذي هم مكلَفون به وقد أخذوه لعباً ولهوا، واللعب عمل يشغل النفس وينفرها عمّا تنتفع به، واللهو صرف النفس عن الجد إلى الهزل ﴿ وَرَضُوا بِآلَيَوَ ٱلدُّيَا وَآطَمَاَوَا بِهَا ﴾. ﴿ وَذَكَرَ بِعِهُ ﴾ أي: بالقرآن وعظ، وقيل: باليوم القيامة ذكَرهم وقيل: بالحساب ﴿ أَن تُبْسَلَ نَفْسُ بِمَا كَسَبَتْ ﴾ وقيل: باليوم القيامة ذكَرهم وقيل: بالحساب ﴿ أَن تُبْسَلَ نَفْسُ مِعا كَسَبَتْ ﴾ والمبتسل الذي يعلم أنه لا يقدر على التخلص من أمر وقع فيه، والمعنى: وقيل: تؤخذ وقيل: تسلم إلى خزنة جهنَم. وقيل؟ يجازى والمعاني متقاربة فوتيل: تؤخذ وقيل: تسلم إلى خزنة جهنَم. وقيل؟ يجازى والمعاني متقاربة يُنفع لها ﴿ وَإِن تَعَدِلُ حَكَنَ عَدَلِ ﴾ أي: لا خلاص لها العذاب ﴿ وَلَا شَفِيعًا فَي يُعَا يشفع لها ﴿ وَإِن تَعَدِلُ حَكْرَ مَالَ أَلَ عَامَانَ اللهُ أَنَ العالِهِ فَي فاللهِ أَنّ

المؤاذليم الذين أبسيلوا ، أي: اهلكوا فلا مخلص لهم وجوزوا ﴿يمَا كَسَبُوا ﴾ أي: بعملهم وكسبهم ﴿لَهُمُ شَرَابٌ مِنْ حَبِمِ ﴾ أي: ماء مغيور شديد الحرارة ﴿وَعَذَابٌ آلِيمُ ﴾ مؤلم ﴿يمَا كَانُوا يَكْفُرُونَ ﴾ أي: جزاء على كفرهم واختلف في الآية فقيل: إنّها منسوخة بآية السيف، عن قتادة. وقيل: ليست بمنسوخة وإنّما هي تهديد، وفي الآية دلالة على الوعيد العظيم بالاستهزاء في الدين وبآيات الله قال الفرآء: عن ابن عبّاس: ما من أمّة إلّا ولهم عيد يلعبون فيه ويلهون إلّا أمّة محمّد الشيخ فإنّ أعيادهم صلاة ودعاء وعبادة.

قُلْ أَنَدَّعُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَننَا ٱللَّهُ كَالَذِي ٱسْتَهْوَتْهُ ٱلشَّيَطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ آصْحَبُ يَدْعُونَهُ إِلَى ٱلْهُدَى ٱقْتِنَا قُلْ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَى ۖ وَأَمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ٢

أمر سبحانه نبيّه والمؤمنين بخطاب الكفّار فقال: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد لهؤلاء الكفّار الّذين يدعون إلى عبادة الأصنام، أو المعنى قل: أيّها الإنسان أو أيّها السامع ﴿ أَنَدْعُوا مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا ﴾ إن عبدناه ﴿ وَلَا يَفُرُنَا ﴾ إن تركنا عبادته ﴿ وَنُرَدُ عَلَى أَعْقَابِنَا ﴾ هذا مثل يقال لكلّ خائب لم يظفر بحاجته: ردّ على عقبيه. وكلّ من أعرض عن الحقّ إلى الباطل رجع على عقبيه رجع القهقرى ﴿ بَعَدَ إذْ هَدَننَا ٱللَّهُ ﴾ أي: أنّ نرجع عن ديننا الذي هو خير الأديان وأنقذنا من الشرك.

الأكَأَلَنِي أَسْتَهُوَتُهُ ٱلشَيَطِينُ ﴾ صفة لمصدر محذوف وتقديره: أندعو من دون الله دعاء مثل دعاء الذي استهوته الشياطين، وذهبت به مردة الجن، وأوقعته إلى المهانة وأضلته؟ ومثل من هوي من حالق<sup>(۱)</sup> واستغوته الغيلان في الغياض في الغياض في الغياض المهانة كا يهتدي سبيلاً؟

وقيل: من الهوى أي: دعته الشياطين إلى اتّباع الهوى. و«حَيْران» حال من «هاء» استهوته، صفة مشبّهة مؤنثه حيرى.

له: ﴿ لَهُ أَصْحَبُ يَدْعُونَهُ إِلَى ٱلْهُدَى ﴾ أي: لذلك الحيران أصحاب يقولون له: ﴿ أَنْتِنَا ﴾ وهو لا يقبل منهم طريق الهداية لأنه قد تحيّر لاستيلاء الشيطان عليه يهوي ولا يهتدي وقيل: والمراد أن لذلك الكافر الضال أصحاباً يدعونه إلى ذلك الضلال ويسمونه بأنه هو الهدى قال الرازيّ: والصحيح هو الأول.

ثمّ قال سبحانه: ﴿قُلْ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَىٰ﴾ الكامل النافع وهو الإسلام وما عداه ضلال محض وغيّ بحت وقل أيضا: ﴿وَأَمِرْنَا لِنُسَلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَنَلَمِينَ ﴾ واللّام بمعنى الباء والعرب يقول: أمرتك لتفعل أي: بأن تفعل أي:

١\_ الحالق مِنَ الجبال: المرتفع المنيف.

نوحده ولا نشرك به شيئا ونؤمن بكتابه وقيل: نسلم أمورنا ونفوسنا إلى الله. وَأَنَّ أَقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ وَٱتَّغُوهُ ۖ وَهُوَ ٱلَّذِيَّ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ۖ ﴾ وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فِيَكُونُ قَوْلُهُ ٱلْحَقُّ وَلَهُ ٱلْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورَ عَـٰلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَـٰدَةِ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ٢

أي: أمرنا لأن نسلم ولأن نقيم الصلاة أو أمرنا بالإسلام وبإقامة الصلاة ﴿وَاتَّـقُوهُ ﴾ وقيل لنا: تجنَّبوا معاصى الله واتَّقوا عذابه ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي إِلَيْهِ تُحَشَّرُونَ ﴾ وتجمعون يوم القيامة، يجازى كلَّ عامل منكم بعمله.

فإن قيل: كيف حسن عطف قوله: ﴿ وَأَنَّ أَقِمِهُوا ٱلضَّكُوٰةَ ﴾ على قوله: ﴿وَأَمِرْنَا لِنُسْلِمُ ﴾؟ ذكر الزجّاج أنّ التقدير: وأمرنا فقيل لنا: أسلموا لربّ العالمين وأقيموا الصلاة. (')

فإن قيل: هب إنَّ المراد كذلك لكن ما الحكمة في العدول عن هذا اللفظ الظاهر إلى التقدير والتأويل؟ قال الرازيِّ: لأنَّ الكافر مادام باق على كفره كان كالغائب الأجنبيَّ فلا جرم يخاطب بخطاب الغائبين فيقال: ﴿وَأَمِرْنَا ﴾ وإذا أسلم ودخل في الإيمان صار كالقريب الحاضر فلا جرم يخاطب بخطاب الحاضرين ويقال له: ﴿ وَأَنَّ أَقِمِهُوا ٱلصَّكَوْةَ وَٱتَّغُوهُ ﴾ والمقصود من ذكر هذين النوعين من الخطاب التنبيه على الفرق بين حالتي الكفر والإيمان فإن الكافر بعيد غائب والمؤمن قريب حاضر. (^)

﴿ وَلَحُوَ ٱلَّذِمِ خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلأَرْضِ بِٱلْحَقِّ ﴾ أي: خلقهما للحق لا للباطل وخلقهما حقًّا وصواباً لا خطأ وعبثاً وقيل: معناه: خلق السماوات ١- تفسير الرازي، للرازي، ج ١٣. ص ٣١.

١- المصدر السابق نفسه.

| اج ٤ | مقتليل | 1 | 455 |
|------|--------|---|-----|
|------|--------|---|-----|

والأرض بكلامه الحقّ فالحقّ صفة كلامه قال الطبرسيّ: والصحيح المعنى الأول ﴿وَيَوَمَ يَقُولُ حَتُى فَيَكُونُ ﴾ ويوم منصوب ومعطوف على الهاء في قوله ﴿وَاَنَحُونُ ﴾ والمعنى: واتقوه يوم يقول: كن فيكون وقيل: التقدير: واذكروا يوم يقول: كن فيكون. أو عطف على السماوات والمعنى: وهو الذي خلق السماوات والأرض، وخلق يوم يقول: كن فيكون. فإن قيل: إن يوم القيامة لم يأت بعد فالجواب أن ما أنبأ الله بكونه حقيقة كائنة لا محالة. والخطاب في «كن» قيل: للصور فيكون المعنى: يقول الله للصور: كن فيكون. فالمراد أنّه لا يتأخر الأمر عن إرادته تعالى وسرعة وقوعه.<sup>(1)</sup>

فَوَقَدُهُ ٱلْحَقُّ فَهِ أي: يأمر فيقع أمره والحقّ صفة "قوله". و"قوله" فاعل "يكون" أي: ما وعد به من الثواب والعقاب حقّ فوكَهُ ٱلْمُلَكُ يَوَمَ يُنفَخُ فِى الشُورِ في والتخصيص بهذا اليوم لأنّ هذا اليوم هو اليوم الّذي لا يظهر من أحد نفع ولا ضرّ والأمر يومئذ للّه فلهذا السبب حسن التخصيص، والمراد من الصور ذلك القرن الّذي ينفخ فيه إسرافيل على ما ذكره اللّه هذا المعنى في مواضع من الكتاب الكريم وقيل: إنّ الصور في هذه الآية جمع الصورة مئل صوف وصوفة وثوم وثومة.

قال الفرّاء: كلَّ جمع على لفظ الواحد المذكَّر فواحده بزيادة هاء فيه إذا سبق جمعه واحده، وذلك مثل الصوف والشعر والوبر والقطن والعشب، فكلَّ واحد من هذه الأسماء اسم لجميع جنسه وإذا أفردت واحدته زيدت فيها هاء لأن جمع هذا الباب سبق واحده، ولو أنّ الصوفة كانت سابقة للصوف لقالوا: صوفة وصوف ووبرة ووبر كما قالوا: غرفة وغرف وزلفة وزلف.

وأمًا الصور بمعنى القرن فهو واحد لا يجوز أن يقال: واحدته صورة،

۱۔ تفسیر مجمع البیان، ج ٤، ص ٨٦.

وإنّما يجمع صورة الإنسان صوراً لأن واحدته سبقت جمعه<sup>(۱)</sup>، وأخطأ أبو الهيئم قول من قال: إن المراد في الآية معنى الجمعيّة في الصور فقالوا: إن هذا القول تبديل في كلام الله لأن الله تعالى قال: ﴿وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ <sup>(۱)</sup> بل المراد وهو الفرق، ويؤيّد القول الأول ما رواه أبو سعيد الخدريّ عن النبي التي أنّه قال: كيف أنعم وقد التقم صاحب القرن القرن وجناحيه، وأصغى سمعه ينتظر أن يؤمر فينفخ؟

المحكيمُ ٱلْغَيَّئِ وَٱلشَّهَـٰدَةِ ﴾ أي: يعلم مالا يشاهده الخلق وما يشاهدونه، ومالا يعلمه الخلق وما يعلمون ﴿وَهُوَ لَلْمَحَكِيمُ ﴾ في أفعاله ﴿ٱلْخَبِيرُ ﴾ بعباده.

وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَنَّخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةً إِنِّ آَرَنكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ تُمِبِينِ (\*) وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَهِيمَ مَلَكُونَ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ (\*) فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَيْلُ رَمَا كَوْكَما قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُ ٱلْأَفِلِينَ (\*) فَلَمَا جَنَ عَلَيْهِ ٱلْيَالُ رَمَا كَوْكَما قَالَ هَذَا رَبِ

احتج سبحانه على المشركين بأحوال إبراهيم للله حيث إن الكلّ معترفون بفضله ويدّعون بأنّهم من أولاده، واليهود والنصارى يعظّمون له وهذه المرتبة المسلّمة عند أهل العالم لم يتّفق لأحد لأنّه للخ سلّم قلبه للعرفان، وماله للضيفان، وبدنه للنيران، وولده للقربان، ولسانه للبرهان. وسأل ربّه وقال: ﴿وَاجْعَل لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْأَخِرِينَ ﴾<sup>(١)</sup> فاستجاب الله دعاءه وحقّق

> ١ــ تغسير الرازي، ج ١٣. ص ٣٣. ٢ــ سورة غافر: ٦٤. ١ــ سورة الشعراء: ٨٤.

مطلوبه وجعل جميع الطوائف والملل يعظّمونه معترفين بفضله حتّى المشركين يفتخرون بأنّهم أولاده فقال: [وَ] اذكر ﴿ إِذَ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ مَازَرَ ﴾ فيه أقوال: أحدها: أنّه اسم أب إبراهيم، عن الحسن والسدي والضحاك. وثانيها: أنّ اسم أب إبراهيم تارخ قال الزجّاج: ليس بين النستابين اختلاف في أنّ اسم أب إبراهيم تارخ، والذي في القرآن يدلّ على أنّ اسمه آزر وقيل: آزر عندهم ذمّ في لغتهم كأنّه قال: وإذ قال إبراهيم لأبيه: يا المخطئ فإذا كان كذلك فالاختيار الرفع، وجائز أن يكون وصفاً له كأنّه قال لأبيه: المخطئ وقيل: آزر اسم صنم، عن سعيد بن المسيّب ومجاهد. وقال الزجّاج: فإذا كان كذلك فآزر موضعه النصب على إضمار الفعل والتقدير: وإذ قال إبراهيم لأبيه: أتتخذ أزر؟ و إَنَّ منهم، عن سعيد إضمار الفعل والتقدير: وإذ قال إبراهيم لأبيه أنها كان كذلك فآزر موضعه النصب على ورائز وأشباهه فقال بعد أن قال: أتتُخذ آزر إلها؟: أتتُخذ أصناما آلهة؟<sup>(١)</sup>

قال الطبرسيّ: وهذا الذي قاله الزجّاج من أنّه لا خلاف بين النسّابين في أنّ اسم أب إبراهيم تارخ يقوي ما قاله أصحابنا: إنّ آزر كان جدّ إبراهيم لأمّه أو كان عمّه من حيث صحّ عندهم أنّ آباء النبيّ إلى آدم كلّهم كانوا موحّدين. واجتمعت الطائفة على ذلك، وروي عن النبيّ في أنّه قال: «لم يزل ينقلني الله من أصلاب الطاهرين إلى أرحام المطهّرات حتّى أخرجني في عالمكم هذا لم يدنسني بدنس الجاهليّة». ولو كان في آبائه كافر لم يصف جميعهم بالطهارة مع قوله<sup>(1)</sup>: فرانيَّما المُشْرِكُوْتَ بَحَسَّ في أبائه كافر لم يضا في ذلك ليس هنا موضع ذكره.<sup>(1)</sup>

١- تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٨٩؛ والتبيان، ج ٤، ص ١٧٥.
 ١- المصدر السابق، ص ٩٠.
 ٢- سورة التوبه: ٢٨.
 ٣- سورة التوبه: ٢٨.
 ٣- واستدل له أيضاً الآية الشريفة: و ﴿ وَتَعَلَّبُكَ فِ ٱلتَّخِيلِينَ ﴾ فإن الجمع المحلي باللام يدل على ٣- ساجدية عموم من تحول الرسول تتلتَّذ في أصلابهم وأرحامهم.

﴿ أَتَنَجُدُ أَصْنَامًا مَالِهَةً ﴾ الاستفهام إنكاري أي: لا تفعل ذلك ﴿ إِنِّ أَرَنكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ ﴾ عن الحق والصواب ﴿ تُبِينٍ ﴾ ظاهر وفي الآية حتّ للنبي الله على محاجة قومه الذين دعوه إلى عبادة الأصنام والاقتداء بأبيه إبراهيم لقوله تعالى: ﴿ فَبِهُ دَنهُمُ آفْتَدِه ﴾ ('' وتسلية له بذلك.

قال الرازيّ: وهاهنا يقتضي مزيد بيان وهو أنّه لا دين أقدم من دين عبدة الأصنام والدليل عليه أنّ أقدم الأنبياء وهو نوح إنّما جاء بالردّ على عبدة الأصنام كما قال سبحانه حكاية عن قومه أنّهم قالوا: فَوْلَا نَذَرُنَّ ءَالِهَتَكُرُ وَلَا نَذَرُنَ وَذَا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُونَتَ وَيَعُوْقَ وَنَتَرًا ﴾<sup>(٢)</sup>. وذلك يدلّ على أنّ دين عبدة الأصنام قد كان موجوداً زمن نوح أو قبله، وقد بقي ذلك الدين إلى هذا الزمان<sup>(٣)</sup>، والمذهب الذي هذا شأنه مع العلم بأنّ هذا الحجر المنحوت في هذه الساعة ليس هو الذي خلقني وخلق السماوات، والعلم الضروريّ يحكم ببداهة العقل بطلانه، كيف يكون بينهما التوفيق؟ لأنّه يمتنع إطباق الخلق الكثير في المدة المتطاولة في أمر ضروريّ البطلان. والعلماء ذكروا في كشف هذا المعنى وجوهاً كثيرة:

الأوّل: أنّ الناس رأوا تغيّرات أحوال هذا العالم الأسفل مربوطة بتغيّرات أحوال الكواكب فإنّه بحسب قرب الشمس وبعدها من سمت الرأس تحدث الفصول الأربعة، وبسبب حدوث الفصول الأربعة تحدث الأحوال المختلفة في هذا العالم، ثمّ إنّ الناس ترصّدوا أحوال سائر الكواكب فاعتقدوا ارتباط السعادات والنحوسات بكيفيّة وقوعها في طالع الناس على أحوال مختلفة،

- المسورة الأنعام: ٩٠.
  - ۲\_ سورة نوح: ۲۳.
- ٣۔ تفسير الرازي، ج ١٣. ص ٣٥.

فلمًا اعتقدوا ذلك غلب على ظنون أكثر الخلق أنّ مبدأ حدوث الحوادث في هذا العالم هو الاتّصالات الفلكيّة والمناسبات الكوكبيّة، فلمّا اعتقدوا ذلك بالغوا في تعظيمها ثمّ منهم اعتقدوا أنّها واجبة الوجود لذواتها، ومنهم من اعتقد حدوثها وكونها مخلوقة للإله الأكبر إلّا أنّهم قالوا: إنّها وإن كانت مخلوقة للإله الأكبر إلّا أنّها هي المدبّرة لأحوال هذا العالم وهؤلاء هم الّذين أثبتوا الوسائط بين الإله الأكبر وبين أحوال هذا العالم وعلى كلا التقديرين فالقوم اشتغلوا بعبادتها وتعظيمها.

ثمّ إنّهم لمّا رأوا أن هذه الكواكب قد تغيب عن الأبصار في أكثر الأوقات اتّخذوا لكلّ كوكب صنماً من الجوهر المنسوب إليه فاتّخذوا صنم الشمس من الذهب وزيّنوه بالأحجار المنسوبة إلى الشمس مثل الياقوت والألماس، واتّخذوا صنم القمر من الفضّة وعلى هذا القياس، ثمّ أقبلوا على عبادة هذه الأصنام، وغرضهم من عبادة هذه الأصنام هو عبادة تلك الكواكب والتقرّب إليها، والمقصود الأصليّ من عبادة هذه الأصنام كان عبادة الكواكب، وسبب عبادة الأصنام كان هذا البيان الّذي ذكرناه.

الوجه الثاني: في سبب عبادة الأصنام ما ذكره أبو معشر جعفر بن محمّد المنجّم البلخيّ أنّ كثيراً من أهل الصين والهند كانوا يثبتون الإله والملائكة إلّا أنّهم يعتقدون أنّه تعالى جسم وصورة كأحسن ما يكون من الصور، وللملائكة أيضاً صور حسنة إلّا أنّهم كلّهم محتجبون عنّا بالسماوات فلا جرم اتّخذوا صوراً وتماثيل أنيقة حسنة الرؤيا والهيكل، فيتّخذون صورة في غاية الحسن ويقولون: إنّها صورة الإله وصورة اخرى دون الصورة الأولى ويجعلونها على صورة الملائكة، ثمّ يواظبون على عبادتها، قاصدين بتلك العبادة طلب الزلفى من الله ومن الملائكة. الوجه الثالث: أنّ القوم يعتقدون أنّ الله فوّض تدبير كلّ واحد من الأقاليم إلى ملك بعينه وفوّض تدبير كلّ قسم من أقسام العالم إلى روح سماويّ بعينه مثل أنّ مدبّر البحار ملك ومدبّر الجبال ملك آخر فلمّا اعتقدوا ذلك اتّخذوا لكلّ واحد من أولئك الملائكة صنماً مخصوصاً وهيكلاً مخصوصاً ويطلبون من كلّ صنم ما يليق بذلك الروح الفلكيّ من الآثار والتدبيرات وذكروا أيضا وجوهاً أخر لا حاجة إلى الإطالة.

والأنبياء بيّنوا في إقامة الدلائل على أنّ هذه الكواكب لا تأثير لها في أحوال هذا العالم كما قال الله: ﴿ أَلَا لَهُ أَلَمَانَهُ وَٱلأَمَرُ ﴾<sup>(١)</sup> بعد أن بيّن في الكواكب أنّها مسخّرة وبتقدير أنّها يصدر عنها تأثيرات في هذا العالم إلّا أنّ دلائل الحدوث حاصلة فيها فوجب كونها مخلوقة والاشتغال بعبادة الأصل أولى بعبادة الفرع، سيّما إذا ورد المنع كما أفتى إبراهيم لمّا قال لأبيه: ﴿ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا مَالِهَةً إِنّي أَرَىكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَكَلٍ مُبِينٍ ﴾ بأن عبادة الأصنام جهل وضلالة.

وَقَرْدَابِكُ نُرِي إِبَرَهِيمَ الكاف للتشبيه وذلك إشارة إلى غائب جرى
 ذكره والمذكور هاهنا هو أنّه استقبح عبادة الأصنام وهو قوله: (إنّ أرَنك
 وَقَرْمَكَ فِى ضَلَالِ تُبِينِ ﴾ والمعنى: ومثل ما أريناه من قبح عبادة الأصنام نريه
 وَقَرْمَكَ فِى ضَلَالِ تُبِينِ ﴾ والمعنى: ومثل ما أريناه من قبح عبادة الأصنام نريه
 وَقَرْمَكَ فِى ضَلَالِ تُبِينِ ﴾ والمعنى: ومثل ما أريناه من قبح عبادة الأصنام نريه
 وقرْمَكَ في ضَلَالِ تُبِينِ ﴾ والمعنى: ومثل ما أريناه من قبح عبادة الأصنام نريه
 وقرْمَكَ في ضَلَالِ تُبِينِ ﴾ والمعنى: ومثل ما أريناه من قبح عبادة الأصنام نريه
 والملكوت المستمنون وألاًرض الله ومثل ذلك التبصير نبصره مالكيّته تعالى لهما.
 والملكوت، مصدر على وزن صيغة المبالغة كالرهبوت والجبروت. ومعنى
 الملكوت: السلطنة القاهرة أو آثارها مثل الشمس والقمر وما في الأرض من البحار
 والمياه والرياح ليستدل بها على معرفة الله فأجري الملكوت على المملوك الذي

ا\_سورة الأعراف: ٥٤.

| ٤ | / ج | مقتليك لللالا | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | 10+ |
|---|-----|---------------|-----------------------------------------|-----|
|   |     |               |                                         |     |

وعن السماوات حتى رآهن وما فيهن من الملائكة وحملة العرش.<sup>(1)</sup> وروى أبو بصير عن أبي عبد الله عليه قال: «لما رني إبراهيم ملكوت السماوات والأرض رأى رجلاً يزني فدعا عليه فمات. ثم رأى آخر فدعا عليه فمات. ثم رأى ثلاثة فدعا عليهم فماتوا. فأوحى الله إليه يا إبراهيم: إنَّ دعوتك مستجابة فلا تدع على عبادي فإني لو شنت أن أميتهم بدعائك ما خلقتهم. إني خلقت خلقي على ثلاثة أصناف صنف يعبدني لا يشرك بي شيئاً فأثيبه، وصنف يعبد غيري لا يفوتني. وصنف يعبد غيري فأخرج من صلبه من يعبدني».<sup>(1)</sup>

واعلم أنّ دلالة ملك الله وملكوته على نعوت جلاله تعالى وسمات عظمته غير متناهية، وحصول المعلومات الّتي لا نهاية لها دفعة واحدة في عقول الخلق محال، فإذن لا طريق إلى تحصيل تلك المعارف إلّا بأن يحصل بعضها عقيب بعض لا إلى نهاية ولا إلى آخر فلهذا السبب لم يقل: وكذلك أريناه ملكوت السماوات والأرض كما قال المحقّقون: السفر إلى الله له نهاية وأمّا السفر في الله لا نهاية له.

فَوَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴾ أي: من المتَقين بأنَه سبحانه هو المالك والخالق لها. «واللام» متعلَقة بمحذوف مؤخَّر مقرَر لما قبلها، تقديره: ليكون من زمرة الراسخين في الإيقان البالغين درجة عين اليقين فعلنا ما فعلنا من التبصر البديع.

﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَيْلُ ﴾ أي: ستره بظلامه ﴿ رَمَا كَوَكَبًا ﴾ جواب «لما» بأن رؤيته إنّما تحقّق بزوال نور الشمس، عن الحسن. قيل: كان الكوكب هو الزهرة، وقيل: هو المشتري ﴿قَالَ ﴾ كَأَنَه قيل: ماذا صنع ليْنِ حين رأى

١ـ تفسير مجمع البيان، ج٤،ص٩٠. ٢ـ رواه علي بن إبراهيم في تفسيره، ص ٢٠٦؛ وأورد فيه أيضاً قصة نشوئه في الغار ورواه البحراني في البرهان عن تفسير الإمام وغيره، ج ١، ص٥٣٢\_٥٣٣؛ والكافي، ج٨ ص ٣٠٥.

| ۲0 | ۰۱    |       | ••••• | • • • • • • • • • • • • • • • • |    | • • • • • • • • • • |   | ••••               | 023 | 999 ICO     | 2 |
|----|-------|-------|-------|---------------------------------|----|---------------------|---|--------------------|-----|-------------|---|
|    |       |       |       |                                 |    |                     |   | ···· <b>·</b> ···· |     |             | - |
|    | 11.50 | 01 NI | • ti  | 7, 214                          | 11 | I.                  | ٦ | 117 . 1            | 9   | $\leq \leq$ | ţ |

الكوكب؟ فقيل: قال على سبيل الموافقة مع الخصم لإبطال حجّة الخصم وإثبات حجّته: ﴿ هَذَا رَبِّي ﴾. فإن قيل: إنَّه للله بعد أن رأى الشمس بازغة قال: ﴿ هَذَا رَبِّي ﴾ وأتى بلفظ التذكير، فالمراد أنّ هذا النور الطالع، أو أنّ تأنيث الشمس على لغة العرب وأمّا في كلام غير العرب فيجوز أن لا يكون مؤنّئة وإبراهيم لم يكن عربيّاً فحكى الله كلامه على ما كان في لغته.

فإن قيل: لم أنَّثت الشمس وذكَر القمر؟ قيل: إنّ تأنيثها تفخيم لها لكثرة ضيائها، على حدّ قولهم «نسّابة وعلّامة» وليس القمر كذلك لأنه دونها في الضياء.

﴿فَلَمَّآ أَفَلَ﴾ أي: غرب ﴿قَـالَ لَا أَحِبُ ٱلْآفِلِينَ ﴾ واختلف في تفسيره قيل: إنّ إبراهيم إنّما قال ذلك عند كمال عقله عند النظر لأنّه أكمل الله عقله وحرك دواعيه على التأمل.

وأصل القضيّة أن ملك ذلك الزمان رأى رؤيا، وعبّرها المعبّرون بأنّه غلام ينازعه في الملك فأمر ذلك الملك بذبح كلّ غلام يولد فحملت أم إبراهيم اسمها أوفى بنت نمر، وما أظهرت حبلها للناس فلمّا جاءها الطلق ذهبت إلى كهف من جبل، ووضعت إبراهيم وسدّت الباب بحجر جاء جبرئيل ووضع إصبعه في فيه فمصّه فخرج منه رزقه وكان يتعهّده جبرئيل طليه، وكانت أمّه تأتيه أحيانا وترضعه وتميّزه وبقي على هذه الصفة حتّى كبر وعقل وعرف أنّ له ربّا، وكانت أمّ إبراهيم بعد ما وضعته أخبرت زوجها أنّي وضعت ما في بطني فمات ودفنته في الغار فصدّقها تارخ وبقي إبراهيم في الغار سبعة سنين أو ثلاث عشرة سنة أو سبع عشرة. فلما شب إبراهيم أخبرت أو في زوجها أنّ ابنك قد كبر وأنّي كتمت أمره خوفاً من نمرود فأرت إبراهيم لأبيها فأسرَ تارخ بذلك غاية، فقال تارخ لأوفى: لابد أن نخرجه من الغار إلى البلدة فأخرجوه من الغار وقت المساء. فرأى إبراهيم لما

| ج ٤ | 1 | مقتليا الألاز | 1 | ۲0 | ۲ | , |
|-----|---|---------------|---|----|---|---|
|-----|---|---------------|---|----|---|---|

اخرج من الغار غنماً وخيلاً تحت هضبة الغار، فسأل أمّه إنّ لهذه الخيل والأغنام ربّاً يرزقها ويخلقها ولابد لي من ربّ فمن ربّي؟ فقالت أنا. فقال: ومن ربّك؟ قالت: أبوك. فقال: من ربّ أبي؟ فقالت: ملك البلد فعرف إبراهيم جهلها. فنظر من باب الغار ليرى شيئاً يستدل به على وجود الربّ، فرأى النجم الذي هو أضوأ النجوم إمّا الزهرة أو المشتري ـ حسب ما ذكرنا ـ وكان ذلك وقت اضمحلال نور الشمس قريباً من الغروب فقال: ﴿ هَٰذَا رَبِي ﴾

وقيل: كان هذا الأمر بعد بلوغ إبراهيم، وجريان قلم التكليف عليه. ومنهم من قال: قبل البلوغ واتفق أكثر المحقّقين على فساد قول الأوّل بوجوه: الأوّل: أنّ القول بربوبيّة النجم كفر بالإجماع، والكفر غير جائز بالإجماع على الأنبياء. الثاني: أنّه لمنيّة دعا لآزر إلى التوحيد وترك عبادة الأصنام حيث قال: فيُتَأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْعِبُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْنًا بَهُ<sup>(1)</sup>

ومن دعا غيره إلى الله ولا شك أنَّه إنَّما اشتغل بدعوة أبيه يعني عمّه بعد فراغه من مهمً نفسه ثبت أنَّ هذه الوقعة إنَّما وقعت بعد أن عرف الله.

ثم إن دلائل الحدوث في الأفلاك ظاهرة من خمسة عشر وجهاً كما شرحوها، كيف يليق بأعقل العقلاء أن يقول بربوبيّة الكواكب ومن كان منصبه في الدين كذلك بعد أن أراه الله ملكوت السماوات والأرض حتّى رأى من فوق العرش والكرسيّ وما تحتها إلى ما تحت الثرى، وقد شهد الله له حيث قال: ﴿ إِذَ جَاءَ رَبَّهُ. بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾<sup>(١)</sup> وأقلّ سلامة القلب سلامته عن الكفر وقال: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَآ إِبَرَهِيمَ رُشْدَهُ، بِن قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ. عَلِيمِينَ أي: آي: آتيناه

- الماسورة مريم: ٤٢.
- ١- سورة الصافات: ٨٤.
  - ٢\_سورة الأنبياء: ٥١.

المنتقلة الأنتقط

رشده من قبل من أوّل زمان الكفرة وكنّا به عالمين أي: بطهارته وكماله. ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوْتَ ٱلسَّمَكَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُوْنَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴾ أي: وليكون بسبب تلك الإراءة من الموقنين.

ثمّ قال بعده: ﴿فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَيْتُلُ﴾ والفاء تقضي الترتيب، فثبت أنّ هذه الواقعة إنّما حصلت بعد أن صار إبراهيم من الموقنين العارفين بربّه، فعلم أنّ هذه المباحثة إنّما جرت مع قومه لأجل أن يرشدهم إلى الإيمان، لا لأجل أنّ إبراهيم كان يطلب الدين والمعرفة لنفسه.

قال الرازيّ: إنّ الَّذين يقولون: إنّ إبراهيم إنَّما اشتغل بالنظر إلى الكواكب والشمس والقمر حال ما كان في الغار غلط لأنَّه لو كان الأمر كذلك فكيف يقول: ﴿ يَنَقَوْمِ إِنِّي بَرِيَّ \* مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴾ لأنَّه ما كان معه في الغار لا قوم ولا صنم وأنَّ الله لما ذكر هذه القصَّة قال: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهُمَا إِبْرَهِيحَ عَلَ قَوْمِهِ ﴾ ولم يقل: على نفسه، وقال سبحانه: ﴿ وَحَاجَهُ, قَوْمُهُ. قَالَ أَنْحَكَجُوَنِي فِي ٱللَّهِ ﴾ وكيف يحاجونه وهم بعد وما رأوه وهو ما رأهم فثبت أنَّه للله إنَّما اشتغل بالنظر إلى الكواكب والقمر والشمس بعد أن خالط قومه ورأهم يعبدون الأصنام ودعوه إلى عبادة الأصنام وهو ينكرهم بقوله: ﴿ لَا أَحِبُّ ألأَفِلِينَ ﴾ رداً عليهم. ولا يجوز'' أن يكون النظر إلى الكواكب لأجل معرفة نفسه لأن تلك اللَّيلة كانت مسبوقة بالنهار ولا شك أنَّ الشمس كانت طالعة في اليوم المتقدّم ثمّ غربت فكان ينبغي أن يستدلُّ بغروبها السابق على أنَّها لا تصلح للإلهيَّة، وإذا بطل بهذا الدليل صلاحيَّة الشمس للإلهيَّة بطل ذلك أيضا في القمر والكواكب بطريق أولى فتبيّن أنّ هذا الأمر والاحتجاج لإبطال الخصم وإلزامه الحجة، ولمّا كانت المكالمة والمناظرة مع القوم حال طلوع

الم تفسير الرازي، ح ١٣، ص ٤٨.

| ج ٤ | ٤ |
|-----|---|
| ج ٤ | ٤ |

النجم وامتدّت المناظرة إلى أن طلع القمر وطلعت الشمس بعده صحّ نظم الكلام فئبت بهذا البيان والدلائل أنَّه لا يجوز أن يقال: إنّ إبراهيم قال على سبيل الجزم: ﴿هَٰذَا رَبِّ ﴾ بل قال لإبطال كلام الخصم، ولمّا أبطل حجّتهم بالأفول والحدوث والتغيّر واستحال إلهيّتها قال في آخر كلامه:

فَلَمَّا رَمَا ٱلشَّمْسَ بَازِغَنَةُ قَالَ هَٰذَا رَبِي هَٰذَآ أَحَّبَرُ ۖ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَنَقَوِّرِ إِنِي بَرِىٓ\* مِتَا تُشْرِكُونَ۞ إِنِي وَجَهْتُ وَجْهِىَ لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَآ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞

أي: وجمهت نفسي وتوجمهت مخلصاً مائلاً عن الشرك إلى الإخلاص لمن خلق السماوات والأرض والكواكب.

وَحَاجَهُ, فَوْمُهُ<sup>ع</sup>َّ, قَالَ أَتُحَكَجُونِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَسْنِ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِعِ<sup>ت</sup> إِلَّا أَن يَشَآءَ رَبِي شَيْئاً وَسِعَ رَبِي حَصُلَ شَيْءٍ عِلْماً أَفَلَا تَنَذَكَخُرُونَ (\*) وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُم وَلا تَخَافُونَ أَنْكُمَ أَشْرَكْتُم بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِلَ بِهِ، عَلَبْحَمُ سُلطَناً فَأَى الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُ إِلَاَمَنِ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ (\*)

ثمَّ ذكر سبحانه محاجّة إبراهيم مع قومه أي: خاصموه وجادلوه قومه وخوّفوه من ترك عبادة آلهتهم فقال: إبراهيم، أتحاجّونني في الله وقد هداني ووفَقني لمعرفته ﴿وَلَآ أَخَافُ مَا نُشْرِكُوُنَ بِعِهَمَهُ من الأصنام لأنّ الخوف إنّما يحصل ممّن يقدر على النفع والضرّ وهي جمادات لا تقدر.

فإن قيل: إنّه للطلسمات باعتبار ارتباطها بالكواكب قد شوهد منها آثار مخصوصة فلم لا يجوز أن يحصل الخوف منها من هذه الجهة؟ فالجواب أن قوى الكواكب غير مستقلّة وإنّما هي من خلق اللّه فالخوف يكون من اللّه لا منها ﴿إِلَا أَن يَشَاءَ رَبِي ﴾ أي: إلّا أن أذنب فيشاء إنزال العقوبة بي، أو إلّا أن يشاء أن يبتليني بمحن الدنيا فيقطع عنّي عادات نعمته، أو أن يحييها ويمكّنها من خيري ونفعي، واللفظ يحتمل كلّ هذه الوجوه، والاستثناء متّصل والمستثنى منه محذوف، والتقدير: لا أخاف معبوداتكم في وقت من الأوقات إلّا وقت مشيئته شيئاً من أصابه مكروه بي من غير دخل لآلهتكم فيه أصلا.

فَرُوَسِعَ رَبِّي كُلِّ صَحْلَ شَقَ، عِلْمًا ﴾ أي: أحاط بكلَّ شيء علماً. كأنَه تعليل للاستثناء فلا يبعد أن يكون في علمه أن يحيق بي مكروه بسبب من الأسباب لا بالطعن فيها فَرْأَفَلَا تَتَذَكَتَرُونَ ﴾ ولا تتأملون في أنّ آلهتكم جمادات غير قادرة على إضراري.

 كُوْكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ الله من الأصنام والمراد إنكار الوقوع ونفي الضرر منها بالكلّية فووَلا تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكْتُم بِٱللهِ أي: كيف أخاف أنا ما ليس في حيّز الخوف أصلا، وأنتم لا تخافون غائلة ما هو أعظم المخوفات وهو إشراككم بالله، واجترأتم عليه وجعلتم له شركاء فوما لَمْ يُنَزّل يو، عَلَيْكَمُ سُلَطُننَا في وحجة على صحته، والمراد امتناع وجود الحجة في مثل هذه القصّة وهذا المعنى نظير قوله: في وَمَن يَدْعُ مَعَ أَلَوْ إِلَنْهُا مَاخَرَ لَا يُوْنَ يَدْعُ مَعَ أَلَوْ إِلَىٰهُا مَاخَرَ لا يُعْذَلُ الْحَافَةِ فَيْ الله في القراد المناع وجود الحجة في يو، عَلَيْكُونُ لَهُ مُنْهُمُ الله واحبَّة على محته، والمراد المناع وجود الحجة في مثل هذه القصّة وهذا المعنى نظير قوله: في وَمَن يَدْعُ مَعَ أَلَوْ إِلَىٰهُما مَاخَرَ لَا

﴿ فَأَى ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقٌ بِٱلْأَمَّنِ ﴾ أنحن أم أنتم؟ وحاصل المعنى: ما لكم تنكرون عليّ الأمن في موضع الأمن ولا تنكرون على أنفسكم الأمن في موضع الخوف ﴿إِن كُنتُمَ تَعْلَمُونَ ﴾ من أحقَ به فأخبروني.

ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمَرْ يَلْبِسُوَا إِيمَنْنَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَتِهِكَ لَمُمُ ٱلْأَمَنُ وَهُم تُمهتَدُونَ

في الآية مزيد بيان في من هو أحقّ بالأمن فقال: هم الَّذين آمنوا ١-سورة المؤمنون: ١١٧.

| ج ٤ | / | مفتنيا لللالالا |  | ۱ |
|-----|---|-----------------|--|---|
|-----|---|-----------------|--|---|

وعرفوا الله وصدتوا به وبما أوجبه عليهم ولم يخلطوا ذلك بظلم، والمراد «بظلم» في هذه الآية هو الشرك، عن أكثر المفسّرين وهو المرويّ عن سلمان الفارسيّ وحذيفة بن اليمان. وروى عبد الله بن مسعود قال: لمّا نزلت هذه الآية شقّ على النّاس وقالوا: يا رسول الله وأيّنا لم يظلم نفسه فقال ليس الذي تعنون، ألم تسمعوا إلى ما قال العبد الصالح<sup>(1)</sup>: ﴿ يَبْبَقَنَ لَا تُشْرِكِ بِأَلَهِ إِنَّكَ الشِّرِكَ لَظُلَمُ عَظِيمٌ ﴾ ».<sup>(1)</sup> وقال العبد الصالع<sup>(1)</sup>: ﴿ يَبْبَقَنَ لَا تُشْرِكِ بِأَلَهُ إِنَّكَ تحبط ثواب الطاعة قال البلخيّ: ولو اختص الشرك على ما قالوه لوجب أن يكون مرتكب الكبيرة إذا كان مؤمناً كان آمنا<sup>(11)</sup> ﴿ أُولَتَهِكَ هُمُ ٱلأَمْنُ ﴾ فقط من العذاب ﴿ وَهُم تُهْ تَدُونَ ﴾ إلى الحقّ ومن عداهم في ضلال وقيل: مهتدون إلى العذاب ﴿ وَهُم تُه تَدُونَ ﴾ إلى الحقّ ومن عداهم في ضلال وقيل: مهتدون إلى العذاب في على الناس وروى ذلك العذاب في على المُون أنها من تمام قول إبراهيم، وروى ذلك عن عليَ لمَا»، وقيل: إنّ هذا القول من الله على جهة فصل القضاء بذلك بين إبراهيم وقومه، عن محمّد بن إسحاق وأبي زيد والجبّائيّ.

وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ، اتَيْنَهَمَا إِبَرَهِيمَ عَلَى فَوْمِهِ نَوْفَعُ دَرَجَتِ مَن نَشَاءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمُ شَاءً لَهُ إِسْحَنَقَ وَيَعْفُوبَ حَكْلًا هَدَيْنَا رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمُ شَنَ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَنَقَ وَيَعْفُوبَ حَكْلًا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبَلٌ وَمِن ذُرَيَتَتِهِ دَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَنَرُونَ وَكَذَلِكَ نَجَزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ٢٠ وَرَكَدِيَا وَيَعْنَى وَعِيسَىٰ وَإِلَيَاسٌ كُلُّ مِن ٱلصَّنِلِحِينَ ٢٠ وَإِسْمَنِعِيلَ وَأَلْيَسَعَ وَيُوسُنَ وَلُوطًا وَرِالْيَاسُ كُلُّ مِن ٱلصَّنْلِحِينَ ٢٠ وَإِسْمَنِينَ أَنْهُ وَالْيَسَعَ وَعِيسَىٰ

۱۔ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٠٠؛ والمسائل العكبرية، ص٤؛ ويحار الأنوار، ج ٦٦. ص ١٥٠. ٢ـ سورة لقمان: ١٣. ٣ـ تفسير مجمع البيان، ج ٤. ص ١٠٠؛ وبحار الأنوار، ج ٦٦. ص ١٥٠؛ والثبيان، ج ٤. ص ١٩٠.

فيوكؤ الانتخطاء

وَأَجْنَبَيْنَهُمْ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَى صِرَطٍ تُمَسْتَقِيمٍ ۞ ذَالِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ. مَن يَشَاَءُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَا كَانُواْ يَتْمَلُونَ ۞

﴿ وَتِلْكَ ﴾ إشارة إلى ما احتج به إبراهيم على قومه من قوله: ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْتِهِ ٱلَّيْلُ - إلى قوله: - وَهُم مُّهْتَدُونَ ﴾ ﴿حُجَّتُنَّا ﴾ . الحجة عبارة عن الكلام المؤلِّف للاستدلال على المطلوب ﴿ اتَّيْنَكُمَا إِبْرَهِيمَ ﴾ أي: أرشدناه إلى تلك الحجج وعلَّمناه إيَّاها وأخطرناها بباله حتَّى تمكَّن من إيرادها على قومه عند المحاجّة ﴿نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَّن نَشَآهُ ﴾ من المؤمنين ونفضَّل بعضهم على بعض بحسب أحوالهم في الإيمان واليقين ﴿ إِنَّ رَبَّكَ حَكِمُ عَلِيمٌ ﴾ يجعل التفاوت بينهم على ما توجب حكمته، وقيل: معناه نرفع درجات من نشاء على الخلق بالاصطفاء للرّسالة ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ ﴾ أي: لإبراهيم ﴿إِسْحَنْقَ ﴾ وهو ابنه من سارة ﴿وَيَعْـقُوبَ ﴾ من إسحاق ﴿ كُلَّا هَدَيْنَا ﴾ أي: كلَّ واحد منهما أرشدنا إلى الفضائل الدينيّة. ﴿وَنُوحًا﴾ منصوب بمقدّر يفسّره ﴿ هَدَيْنَا مِن قَبَلُ ﴾ أي: من قبل إبراهيم. وعد هداه نعمة على إبراهيم من حيث إنَّه أبوه وشرف الوالد يتعدى إلى الولد ﴿وَمِن ذُرِّيَتَّتِهِ. ﴾ أي: ومن ذرَّيَّة نوح لأنه أقرب المذكورين إليه، ولأنَّ فيمن عدَّدهم من ليس من ذرَّيَّة إبراهيم وهو لوط وإلياس ويونس وقيل: الضمير راجع إلى إبراهيم لكن قيل: إنّ يونس عن ذرَّيَّة إبراهيم لأنَّه كان من الأسباط في زمن شعيب ﴿دَاؤُرُدَ ﴾ ابن إيشا ﴿وَسُلَيْمَنَنَ ﴾ ابنه وسلسلتهما تنتهي إلى يهود ابن يعقوب ﴿وَأَيُوْبَ﴾ ابن أموص بن رازح بن روم بن عصيا بن إسحاق بن إبراهيم ﴿وَيُوسُفَ ﴾ بن يعقوب ﴿وَمُوسَىٰ ﴾ ابن عمران بن يصهر بن ماهت بن لاوي بن يعقوب ﴿ وَحَـُرُونَ ﴾ هو أخو موسى أكبر منه بسنة، وليس ذكرهم على ترتيب أزمانهم. ﴿ وَكَذَلِكَ خَبَرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ أي: كما جزينا المذكورين برفع الدرجات

نجزي من أحسن على قدر استحقاقهم أو كما تفضّلنا على هؤلاء الأنبياء بالنبوّة فكذلك نتفضّل على المحسنين بنيل الثواب.

﴿وَزَكَرِيَّا ﴾ ابن أدن بن بركيا ﴿وَيَحَيِّىٰ ﴾ وهو ابنه ﴿وَعِيسَىٰ ﴾ ابن مريم بنت عمران من بني ماثان الّذين هم ملوك بني إسرائيل.

قال الحقّيّ في تفسيره: وفي ذكر عيسى دليل على أنّ الأولاد والذرّيّة تتناول أولاد البنت. فيكون الحسن والحسين المليُّ ذرّيّة رسول الله على الله

وَإِلَيَاسَ ﴾ ابن أخ هارون أخي موسى ﴿كُلُّ ﴾ منهم ﴿يَنَ المَتَنلِمِينَ ﴾ الكاملين في الصلاح وهو الإيمان بما ينبغي والتحرّز عمّا لا ينبغي ﴿وَإِسْمَنِعِيلَ ﴾ عطف على "نوحاً" أي: وهدينا إسماعيل بن إبراهيم كما هدينا نوحاً، ولعلَ الحكمة في إفراد إسماعيل عن باقي ذريّة إبراهيم أن رسول الله يشكي كان من ذريّة إسماعيل والكائنات كانت تبعاً لوجوده الله فما جعل الله إسماعيل تبعاً لوجود إبراهيم فلذا أفرده بالذكر عنهم وأخره في الذكر ﴿وَٱلْبَسَعَ ﴾ بن أخطوب بن العجوز، قيل: اللّام زائدة لأنه علم أعجميً فَوَيُوَشُنَ ﴾ بن متى ولوط بن حاذان بن أخي إبراهيم أوكرة في منهم فوَيَوَشُنَ ﴾ بن متى ولوط بن حاذان بن أخي إبراهيم فود الآية تعديد أنواع النعم على إبراهيم جزاء على قيامه عن دلائل التوحيد فرزقه أولاداً أنبياء مثل إسحاق ويعقوب وجعل أنبياء بني إسرائيل من نسلها وأخرجه من أصلاب طاهرين مثل نوح وإدريس وشيث. وكرامته لين بحسب الآباء والأبناء.

قال الرازيّ: إنّ حرف الواو ولا يوجب الترتيب بدليل هذه الآية فإنّ حرف الواو حاصل هاهنا مع أنّه لا يفيد الترتيب لا بحسب الشرف ولا

١\_ تفسير الرازي إج ١، ص ٢٤٥ وانظر: تفسير أبي السعود، ج ٣. ص١٥٩.

بحسب الزمان<sup>(۱)</sup>، وهؤلاء المذكورون نالوا من الأمور العظيمة ما لم ينل أحد فإنَّه تعالى أعطى من الملك والقدرة والسلطان والنبوة بعضهم مثل داود وسليمان نصيباً عظيماً وكذلك المحنة الشديدة والبلاء العظيم خص الله بها أيَوب ومنهم من جمع له الخصلتين البلاء الشديد والملك مثل يوسف، ومنهم أعطاه المعجزات العظيمة والصولة الشديدة مثل موسى وهارون، ومنهم أعطاه الزهد الشديد بالإعراض عن الدّيا مثل زكريًا ويحيى وعيسى

وإلياس بتخصيصهم بالذكر لكمال هذه المراتب فيهم.

﴿ وَمِنْ مَابَآيهِمْ ﴾ من تبعيضيّة أي: وفضّلنا بعض آباء المذكورين كآدم وشيت ﴿ وَأِخْرَيْتَنِيْمَ ﴾ أي: وبعض ذرّياتهم من بعدهم كأولاد يعقوب ﴿ وَ إِخْرَيْتَنِيْمَ ﴾ والمراد منهم كلّ من آمن معهم فإنّهم كلّهم دخلوا في هداية الإسلام ﴿ وَتَجْبَيْنَامُ ﴾ عطف على فضّلنا أي: اصطفيناهم ﴿ وَهَدَيْنَهُمْ ﴾ وأرشدناهم ﴿ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ وهو دين الله ﴿ ذَلِكَ ﴾ الهدى ﴿ هُدَى اللَّهِ ﴾ الإضافة للتشريف ﴿ يَديه مِن يَشَآهُ مِن عِبَاوهِ. ﴾ إذا كانوا مستعدين لقبول الهداية والإرشاد ﴿ وَلَوَ أَشَرَكُونا ﴾ أي: لو أشرك هؤلاء الأنبياء مع علو شأنهم ﴿ لَحَبِطَ عَنَهُم ﴾ وذهب ﴿ قَاكَانُوا يَسْمَلُونَ ﴾ من الأعمال المرضيّة فكيف من عداهم، وهم هم وأعمالهم أعمالهم، وليس في ذلك دلالة على أن الثواب الذي استحقّوه على طاعتهم المتقدمة يتحبّط، إذ ليس في ظاهر الآية ما يقتضي ذلك على أنا قد علمنا بالدليل أن المشرك لا يكون له ثواب أصلا.

أُوْلَنِبِكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحَكْمَ وَٱلنَّبُوَةَ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَوَلَآءٍ فَقَدْ وَكَلْنَا بِهَا قَوْمَا لَيْسُوا بِهَا بِكَنِفِرِينَ۞ أُوْلَتِهَكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُ دَىنُهُمُ ٱقْتَـدِةً

١- تفسير الرازي، ج ١٣. ص ٦٤.

| ٤ | ~   | 1 | مقتليا لللك |
|---|-----|---|-------------|
| • | £4. | r |             |

قُسُلُ لَا أَسْنَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرَى لِلْعَنْلَمِينَ ﴾ الأُولَكِتِكَ ﴾ المذكورون من الأنبياء الثمانية عشر ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ ﴾ أي: جنس الكتاب المتحقِّق في ضمن أي: فرد من الكتب السماويَّة، والمراد بإيتائه التفهيم التام بما فيه من الحقائق والتمكين من الإحاطة بالدقائق منها أعمَّ من أن يكون ذلك بالإنزال ابتداء أو بالإيرات بقاء فإنَّ المذكورين لم ينزل على واحد منهم كتاب معيّن ﴿وَالْمَكْمَ ﴾ أي: الحكمة أو فصل الخطاب على ما يقتضيه الصواب ﴿وَالنُّبُوَّةَ ﴾ أي: الرسالة، فأعطاهم الله من العلوم والمعارف والوحى ما لأجله بها يقدرون على التصرف في بواطن الأمور وظواهرها، ثمَّ قال: ﴿ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَنُؤُلَا ﴾ يعنى: كفَّار قريش أو الكفَّار الَّذين جحدوا نبوَّة النبيِّ في ذلك الوقت ﴿فَقَدْ وَكَلْنَا بِهَا قَوْمًا ﴾ أي: غير إعادة أمر النبوَّة وتعظيمها والأخذ بالهدى ﴿قَوْمَا لَيْسُوا بِهَا بِكَنْفِرِينَ﴾ في وقت من الأوقات بل مستمرّون على الإيمان بها. واختلف في المقصودين بذلك فقيل: عني به الأنبياء الَّذين جرى ذكرهم هم آمنوا بما أتى به محمّدﷺ قبل مبعثه، عن الطبريّ والجبّائيّ والحسن والزجّاج.

وقيل: عنى به الملائكة عن الفرّاء والضخاك، وقيل: هم الأنصار والمهاجرون، وقيل: هم الفرس، وقيل من لم يكفر فهو من القوم. قال الرازيّ: إنّ المراد الملائكة بعيد لأنّ اسم «القوم» قلّما يقع على غير بني آدم.<sup>(1)</sup>

أَوْلَئِتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱنتَهُ ﴾ أي: هداهم الله إلى الصبر والحق ﴿ فَبِهُ دَنهُمُ ٱقْتَدِه ﴾ فأمر نبيّه بطريقتهم في توحيده وأصول الدين دون الشرائع القابلة للنسخ فإنّها بعد النسخ لا تبقى هدى بل متروكة.

واحتج العلماء على أنَّه أفضل جميع الانبياء لأنَّ هؤلاء المذكورين كلَّ

١- تفسير الرازي، ج ١٣، ص ٦٨.

| 171 | <br>وتؤالانعط |
|-----|---------------|
|     |               |

منهم قد غلب عليه خصلة معيّنة كما شرحنا قبل هذا فجمع الله كلّ هذه الخصال في محمّدﷺ لأنّه إذا كان مأموراً بالاقتداء لم يقصّر في التحصيل فكان مستجمعاً لها أجمع ﴿قُـل ﴾ لكفَّار قريش ﴿لَا آسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ ﴾ أي: على القرآن ﴿ أَجْـرًا ﴾ وجعلا من جهتكم كما لم يسأله من قبلي من الأنبياء، وهذا من جملة ما أمر به من الاقتداء بهم فيه ﴿إِنَّ هُوَ ﴾ أي: القرآن ﴿إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَـٰلَمِينَ ﴾ أي: إلَّا عظة وتذكيراً لهم من جهته تعالى فلا يختص بقوم دون قوم أخرين، وفي الآية دلالة على أن نبيّناﷺ مبعوث إلى كافَة العالمين وأنَّ النبوَّة مختومة لأنَّه تعالى قال: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَـٰلَمِينَ ﴾.

وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّن شَىٓءُ قُلْ مَن أَنزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ، مُوسَىٰ نُؤْرًا وَهُدَى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَدُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا وَتُحْفُونَ كَثِيرًا ۖ وَعُلِمَتُم مَّا لَمَ نَعَلَمُوا أَسَمَ وَلَا ءَابَآؤُكُمْ قُلِ ٱللَّهُ ثُمَرَ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ١

لمَا تقدّم ذكر الأنبياء والنبوّة عقّبه بمن أنكر النبوّة فقال: ﴿ وَمَا قَدَرُوا ألَّهَ ﴾ أي: ما عرفوا الله حقَّ معرفته وما عظَّموه حقَّ عظمته ﴿إِذْ فَالُواْ مَا أَنزَلَ ٱللهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّن شَحَةٍ ﴾ أي: ما أرسل الله رسولاً ولم ينزَّل على بشر شيئاً وذلك أنَّه جاء رجل من اليهود يقال له: مالك بن الصيف فخاصم النبيَّ فقال له النبي الله: «أنشدك بالذي أنزل التوراة على مومى أما تجد في التوراة أنَّ الله يبغض الحبر السمين؟» وكان سميناً فغضب فقال: والله ما أنزل الله على بشر من شيء، فقال ٢٠٠٠ «ويحك ولا موسى؟» فنزلت الآية، عن سعيد بن جبير.

وقيل: إنَّ الرجل كان فنحاص بن عازورا وهو قائل هذه المقالة عن السدّيّ. وقيل: إنّ اليهود قالت: يا محمّد أنزل الله عليك كتاباً؟ قال: «نعم»، قالوا: والله ما أنزل الله من السماء كتاباً، فنزلت الآية.

| /ج ا | ومتليك التلا |  | <b>۲</b> ٦ | ۲ | 1 |
|------|--------------|--|------------|---|---|
|------|--------------|--|------------|---|---|

وفي رواية أخرى أنّها في الكفّار أنكروا قدرة الله عليهم ومن أقرّ أنّ اللّه على كلّ شيء قدير فقد قدر اللّه حقّ قدره. وقيل: نزلت في مشركي قريش.

واعلم أن منكر البعثة والرّسالة ما عرف الله حقّ قدره، وذلك لأنه إمّا أن يقول: ما كلّف الله أحداً من الخلق تكليفاً أصلا أو يقول: إنّه كلّفهم التكاليف، والأول باطل لأنّ ذلك يقتضي أنّه تعالى أباح لهم جميع المنكرات والقبائح نحو وصفه تعالى بما لا يليق به وشتمه والاستخفاف بالأنبياء والرسل وأهل الدّين، وظلم بعضهم بعضا، ومعلوم أنّ ذلك كلّه باطل وأمّا أن يسلّم أنّه تعالى كلّف الخلق بالأوامر والنواهي فههنا لابدّ من مبلّغ ومبيّن وشارع، وما ذلك إلّا الرسول.

فإن قيل: لم لا يجوز أن يقال: إنّ العقل كاف في إيجاب الواجبات، واجتناب المقبّحات؟ قلنا: هب إنّ الأمر كما قلتم إلّا أنّه لا يمتنع تأكيد التعريف العقليّ بالتعريفات المشروعة على ألسنة الأنبياء فثبت أنّ كلّ من منع البعثة والرسالة فقد طعن في حكمة الله، وما عرف الله، وكان جاهلاً بصفة الإلهيّه فما قدر الله حق قدره وبعضهم أنكروا في الإمكان خرق العادات وإيجاد شيء على خلاف ما جرت به العادة وهؤلاء أيضاً ما قدروا الله حقّ قدره.

ثمّ إنّه لمّا ثبت حدوث العالم بحدوثه يدلّ على أنّ الإله قديم قادر وأنّ الخلق كلّهم عبيده وهو مالك لهم على الإطلاق، وملك لهم على الإطلاق، والملك المطاع يجب أن يكون له أمر ونهي وتكليف على عباده، وأن يكون له وعد على الطاعة ووعيد على المعصية، وذلك لا يتمّ ولا يكمل إلّا بإرسال الرّسل وإنزال الكتب فكلّ من أنكر ذلك فقد طعن في كونه ملكاً مطاعاً فهو ما قدر الله حقّ قدره.

فلو قيل: إنَّ هؤلاء الَّذين حكى الله عنهم أنَّهم قالوا: ﴿ مَا أَنَزَلَ ٱللَّهُ عَلَى

| ۲ <b>۲۲</b> الله | فيوك الأنقطا |
|------------------|--------------|
|------------------|--------------|

بَشَرِ قِن شَقَرْبُهُ إِمَّا أَنَّهم كَفَّار قريش أو يقال: إنَّهم أهل الكتاب من اليهود والنصارى فإن كان الأول فكيف يمكن إبطال قولهم بقوله: فوقًل مَن أَنزَلَ *الْكِتَبَ الَّذِى جَآة بِعِ* مُومَى في وذلك لأن المشركين وكفًار قريش والبراهمة كما ينكرون رسالة محمّدتين فكذلك ينكرون رسالة سائر الأنبياء، فكيف يحسن إيراد هذا الإلزام عليهم؟ وإن كان الثاني وهو أن قائل هذا القول قوم من اليهود والنصارى فهذا أيضا مشكل لأنهم لا يقولون هذا القول؛ وكيف يقولونه مع أن طبقاً لمذهبهم أن التوراة كتاب أنزله الله على موسى والإنجيل كتاب أنزله الله على عيسى للله؟ وأيضا فهذه السورة مكَيّة، والمناظرات الذي وقعت بين رسول الله وبين اليهود والنصارى كلها مدنيَة فكيف هذا الإشكال؟

أمّا الجواب عن الأوّل أنّه لمّا قال رسول اللّه لمالك بن الصيف \_ وكان من أحبار اليهود \_ : «هل وجدت في التوراة مذكوراً بأنّ الله يبغض الحبر السّمين؟ وأنت الحبر السّمين وقد سمنت من الأشياء التي قطعك اليهود»؛ وضحك القوم، فغضب من هذا الكلام مالك والتفت إلى عمر، فقال: ما أنزل اللّه على بشر من شيء. فقالوا له قوم: ويلك ما هذا الّذي بلغنا عنك؟ فقال: إنّه أغضبني.

ثمّ إنّ اليهود لأجل هذا الكلام عزلوه عن رئاستهم وجعلوا مكانه كعب بن الأشرف. قال الرازيّ: هذا هو الرواية المشهورة ولعلّ الغضب المدهش للعقل حمله على طغيان اللّسان<sup>(۱)</sup>، مع أنّه كان مفتخراً باليهوديّة.

وأمّا الجواب عن أنّ هذه السورة مكّيّة ونزلت دفعة واحدة فلا يمنع أن يقال: بأنّ سبب نزول الآية مناظرة اليهوديّ، وقال الرازيّ: القائلون بهذا القول قالوا: السورة كلّها مكّيّة ونزلت دفعة واحدة إلّا هذه الآية، فإنّها نزلت في

١- تفسير الرازي، ج ١٣. ص ٧٥.

المدينة.<sup>(1)</sup> فوقًل في لهم على سبيل التبكيت والإلزام: فومَن أنزل ألْكِتَبَ الَذِي جَمَّهُ بِعِ مُوسَى في يعني: التوراة، حال كون ذلك الكتاب فونًا في بيّناً بنفسه ومبيّناً لغيره كما يستضاء بالضياء فوقُدُك في بياناً فوليَّنَاس في وفي تجَعَلُونَهُ قرَّاطِيس في أي: وحال كونه تضعونه في قراطيس مقطّعة وورقات متفرّقة، بحذف الجار، على تشبيه القراطيس بالظرف، جمع قرطاس بمعنى الصحيفة في تُدُونَهَا في صفة قراطيس، أي: تظهرون منها ما تحبّون إبداءه فوتَعُفُون كَثِيراً في مما فيها مما تموه من أحكام التوراة. فوتَعُمَّتُم في أيتها اليهود على لسان محمّد بالقرآن فرماً لَرَ نَعَلَمُواً في وقيل: إنّه خطاب للمسلمين يذكرهم ما أنعم به عليهم. قال أبو في الفارسي: في تقويم يتمبُون في أي: تجعلونه ذا قراطيس وتودعونه إيتاها<sup>(1)</sup> في من العارس وتودعونه إيتاها<sup>(1)</sup> في من العارس وتودعونه إيتاها<sup>(1)</sup>

وَهَاذَا كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ مُصَدِقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِشُنذِرَ أَمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَمَا وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِدٍ وَهُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ٣

لمتا احتج سبحانه بإنزال التوراة على موسى بيّن أنّ سبيل القرآن سبيلها، فقال: ﴿وَهَذَا كِتَنَبُ ﴾ أي: القرآن ﴿أَنزَلْنَهُ ﴾ من السماء إلى الأرض لأنّ جبرئيل أتى به ﴿مُبَارَكُ ﴾ ممدوح مستسعد به فكلّ من تمستك به نال الفوز، وثابت خيره لم يزل لأنّ قراءته خير والعمل به خير وفيه علم الأولين والآخرين وفيه بشارة المغفرة والحلال والحرام، وزيادة البيان على ما في الكتب المتقدمة وباق حكمه إلى آخر الدهر ولا ينسخ إلى آخر التكليف، وقد

١- المصدر السابق، ص ٧٦.

٢- تفسير مجمع البيان، للشيخ الطبرسي، ج٤، ص ١٠٩؛ وتفسير الألوسي، ج٧. ص ٢٢٠.

يتوكا الأنقط .....

جرت سنّة الله بأنّ الباحث عن علم القرآن والمتمستك به يحصل له خير الدنيا وسعادة الآخرة قال أمير المؤمنين: «كونوا من خاصّة الله وخاصّة قرّاء كتابه العاملون به». قال رسول الله: «إنّ هذه القلوب لتصدى كما يصدى الحديد وإنّ جلاءها قراءة القرآن». أي: مع التدبّر.

وقال ابن عبّاس: (ينبغي لحامل القرآن أن يعرف بليله إذا الناس نائمون، وبنهاره إذا النّاس غافلون وببكانه إذا النّاس ضاحكون، وبورعه إذا النّاس يطمعون وبصمته إذا النّاس يخوضون). قال النبي يَلَثِنْ القرآن على خمسة: حلال وحرام ومحكم ومتشابه وأمثال، فاعملوا بالحلال واجتنبوا الحرام، واتبعوا المحكم وآمنوا بالمتشابه واعتبروا بالقصص، وما آمن بالقرآن من استحل محارمه»، قال الصادق لنه: "ما هو والله حفظ آياته وتلاوة سوره حفظوا حروفه وأضاعوا حدوده وإنّما هو تدبّر آياته، والعمل بأحكلمه، قال الله تعالى: ﴿ وَهَنذَا كِنَبُ أَنَرَلْنَهُ مُبَارَكُ لَهُ وإنّما هو تدبّر آياته، والعمل بأحكلمه، قال الله تعالى: ﴿ وَهَنذَا كِنَبُ أَنَرَلْنَهُ مُبَارَكُ لَه وإنّما هو تدبّر آياته، والعمل بأحكلمه، قال الله تعالى: ﴿ وَهَنذَا كِنَبُ أَنَرَلْنَهُ مُبَارَكُ لَه واعلموا أنّ سبيل الله سبيل واحد مصير العامل بها الجنة والمخالف لها النّار، والإيمان وقد ظهر الجفاء وقل الوفاء وتركت السنة وظهرت البدعة».

ومُصَدِقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيِّوكَ وتصديقه للكتب على وجهين: أحدهما: أنَّه يشهد بأنَّها حقّ والثاني: أنَّه ورد بالصفة الَّتي نطق بها الكتب المتقدّمة ﴿وَلَئُنذِرَ أَمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنَ حَوَلَكَ ﴾ والمضاف محذوف أي: لتنذر أهل أمّ القرى. ومن حولها: أهل الأرض جميعاً عن ابن عبّاس. وإنّما سمّيت أمّ القرى لأنّ الأرض دحيت من تحتها فكأنّ الأرض نشأت منها. أو لأنّ أول بيت وضع في الدنيا وضع بمكة، فكأنّ القرى تنشأت منها عن السدي أو لأنّ على جميع الناس أن يستقبلوها ويعظّموها لأنها قبلتهم كما يجب تعظيم الأم، عن الزجّاج والجبّاني.

وزعمت طائفة من اليهود أن محمّداً على كان رسولاً إلى العرب فقط،

واحتجوا على صحّة قولهم بهذه الآية وقال: إنَّه تعالى بيّن أنَّه أنزل عليه هذا القرآن ليبلّغه إلى أهل مكَة وإلى القرى المحيطة بها والمراد منها جزيرة العرب ولو كان مبعوثاً إلى الكلِّ من العالمين لكان التقييد بقوله: ﴿ لِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُـرَىٰ وَمَنْ حَوْلُمَا ﴾ باطلاً والجواب أن تخصيص هذه المواضع بالذكر لا يدلّ على انتفاء الحكم فيما سواها إلَّا بدلالة المفهوم ودلالة المفهوم ضعيفة لا سيّما وقد ثبت بالتواتر الظاهر المقطوع به من دين محمّدﷺ أنَّه كان يدّعي كونه رسولاً إلى كلِّ العالمين. وقوله: ﴿وَمَنَ حَوْلُمَا ﴾ يتناول أهل الشرق والغرب وجميع البلاد على الَّذي ذكره ابن عبَّاس وغيره في معنى أمَّ القرى. و لقوله نعالى: ﴿وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا ﴾ `` وكذلك: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةُ لِلنَّاسِ بَشِيرًا ﴾`` ولقوله: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَ عَبَدِهِ، لِيَكُونَ لِلْعَنلَمِينَ نَذِيرًا ﴾``` ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِدِمَهِهِ أي: بالقرآن لأنَّهم يخافون العاقبة، ويحتمل أن يكون كناية عن محمّد عليه الدلالة الكلام عليه ﴿وَهُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ أي: على أوقات صلاتهم مراعون فيؤدوها فيها ويقوموا بإتمام ركعاتها وأركانها.

وفي الآية دلالة على أنّ المؤمن لا يجوز أن يكون مؤمناً ببعض ما أوجبه الله دون بعض وفيها أيضاً دلالة على عظيم منزلة الصلاة لأنّه سبحانه خصّها بالذكر من بين سائر الفرائض ونبّه على أنّ من كان مصدّقاً بالقيامة وبالنبي تشيّل لا يخلّ بها.

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَىَّ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَقْ وَمَن قَالَ

- ا\_سورة النساء: ٧٩.
  - ۲\_ سورة سبأ: ۲۸.
- ٦ سورة الفرقان: ١.

سَأْنِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ ۖ وَلَوْ تَمَرَىٰٓ إِذِ ٱلْظَلِيْمُونَ فِي غَمَرُتِ ٱلْمَوْتِ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ بَاسِطُوَا أَيَدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنفُسَ<sup>ــــــ</sup>مُ ٱلْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَبَرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ ءَايَنِيَهِ. تَسْتَكْبُرُونَ ٣

سبب النزول: قيل: نزلت في مسيلمة حيث اذعى النبوة إلى قوله ولم يوح إليه شيء وقوله: ﴿ سَأَزِلُ مِثْلَ مَآ أَزَلَ ٱللَّهُ ﴾ في عبد الله بن سعد بن أبي سرح فإنَّه كان يكتب الوحي للنبي تَلَائِنَ فكان إذا قال له: اكتب ﴿ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ كتب ﴿ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ وإذا قال له: اكتب ﴿ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾ كتب ﴿ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ وارتد ولحق بمكة، وقال إنّي سأنزل مثل ما أنزل الله عن عكرمة وابن عبّاس ومجاهد والسدي، وإليه ذهب الفرا، والزخاج والجبائي، وهو المرويَ عن أبي جعفر لمَنْه. وقال قوم: نزلت الآية في ابن أبي سرح خاصَة. وقال قوم: نزلت في مسيلمة خاصَة.

المعنى: لما تقدّم ذكر نبوّة النبي يتشرّ وإنزال القرآن عليه عقّبه بذكر الذين كذّبوه وادّعوا أنّهم يأتون بمثل ما أوتي به فقال: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمّنِ ٱقْتَرَىٰ عَلَ ٱللَّهِ كَذِبًا ﴾ استفهام في معنى الإنكار أي: لا أحد أظلم ممّن كذّب على الله فادّعى أنّه نبي وليس بنبي ﴿ أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَىٰ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَقَ ﴾ أي: يدّعي الوحي ولا يأتيه ولا يجوز في حكمة الله أن يبعث كذّاباً، وهذا وإن كان داخلاً في الافتراء وإنّما أفرد بالذكر تعظيماً.

﴿وَمَن قَالَ سَأُنِلُ مِثْلَ مَآ أَنَزَلَ ٱللَّهُ ﴾ هذا جواب لقولهم: ﴿لَوَ نَشَآءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَـٰذَآ ﴾<sup>(١)</sup> فادّعوا ولم يتمكنوا وبذلوا الأموال واستعملوا سائر الحيل ولم يقدروا، قيل: إنّ عبد الله بن أبي سرح كان يكتب لرسول الله فلما نزلت قوله: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلإِنسَدَنَ مِن سُلَلَةٍ مِن طِعِنِ ﴾ فلما بلغ ﴿ ثُرَ أَنشَأَنَهُ خَلَقًا

ا\_سورة الأنفال: ٣١.

مَاخَرَ <sup>(1)</sup> قال عبد الله ـ تعجّباً من تفضيل خلق الإنسان ـ : تبارك الله أحسن الخالقين فقال: اكتبها فكذلك نزلت فشك عبد الله وقال: إن كان محمّد صادقاً في قوله فكذلك نزلت لقد أوحي إليّ كما أوحي إليه فأنا مثله، ولئن كان كاذباً لقد قلت كما قال، فعليّ أن أدّعي نزول الوحي مثله، فارتد عن الإسلام ولحق بالمشركين.

قال قتادة: كان مسيلمة الكذّاب يسجّع ويتكهّن، وقال في معارضة سورة الكوثر: إنّا أعطيناك الجماهر، فصلّ لربّك وهاجر، إنّا كفيناك المكابر والمجاهر انظر أيّها المتأمّل في الألفاظ الّتي ألحقها بالقرآن كيف كان سافل البناء فاسد المعاني مخلول الأسلوب.

والأسود العنسيّ ادّعى النبوّة في زمانه يَشْتُنُ وكان يختلق أحكاماً فاسدة. خرج بصنعاء، وقتل في مرض موت النبي يُشيّن ، قتله فيروز الديلميّ فلمّا قتل اللعين بلغ خبر قتله النبي يَشيّن قال: «فاز فيروز»، وأيضا قتل صاحب اليمامة مسيلمة الكذّاب في عهد أبي بكر، قتله الوحشيّ قاتل حمزة ليّن، فلمّا قتله قال: قتلت خير النّاس في الجاهليّة وشرّ الناس في إسلامي.

ولما ارتد عبد الله بن أبي سرح ولحق مكمة هدر رسول الله دمه، فلما كان يوم الفتح جاء به عثمان وقد أخذ بيده ورسول الله في المسجد فقال عثمان: يا رسول الله اعف عنه، فسكت رسول الله، ثمّ أعاد فسكت شي ثمّ أعاد فقال: هو لك فلما مرّ قال رسول الله يشي لاصحابه: «ألم أقل من رآه فليقتله؟» فقال عباد بشر: كانت عيني إليك يا رسول الله أن تشير إليّ فأقتله فقال شي الأنبياء لا يقتلون بالإشارة».

قال القاضي عبد الجبّار: جميع من يفتري على الله الكذب يدخل في

١- سورة المؤمنون: ١٢-١٤.

| ۲٦٩ ٤ | لأنتخل | 15 | 4 |
|-------|--------|----|---|
|-------|--------|----|---|

هذه الآية ولا يقتصر الحكم على من يدّعي الرسالة كذباً لأنّ العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السّبب فكلَّ من نسب إلى الله تعالى ما هو بريء منه إمّا في الذّات أو في الصفات وإمّا في الأفعال كان داخلاً تحت هذا الوعيد، فالافتراء على الله في صفاته كالمجسّمة، وفي عدله كالمجبّرة.<sup>(۱)</sup>

فَوَلَوَ تَرَى إِذِ ٱلظَّلْلِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمَوْتِ ﴾ فقوله: ﴿ وَمَنَ أَظْلَاً مِمَّنِ ٱقْتَرَىٰ عَلَ ٱللَّهِ ﴾ يفيد التخويف العظيم على سبيل الإجمال، وقوله: ﴿ وَلَوَ تَرَى إِذِ ٱلظَّلْلِمُونَ ﴾ تفصيل لذلك المجمل و«غمرات» جمع غمرة وغمرة كلَّ شيء معظمه ومنه غمرة الماء وغمرة الدّين إذا كثر عليه هذا هو الأصل، ثمّ يقال للشّدائد والمكاره: الغمرات، وجواب «لو» محذوف وتقديره: لرأيت أمراً عظيماً.

فَوَالمَلَتَوَكَمَةُ بَاسِطُوْا لَيَدِيهِمْ فَعَال ابن عبّاس: ملائكة العذاب باسطوا أيديهم يضربونهم ويعذّبونهم فَالحَرِجُوَا أَنفُسَكُمُ فَهَ أي: يضربونهم ويقولون لهم: أخرجوا أنفسكم والمراد من هذا الكلام العنف والتشديد في إزهاق الرّوح من غير تنفيس وإمهال وأنّهم يفعلون بهم فعل الغريم الملح الملازم يبسط يده إلى من عليه الدين ويعنف عليه في المطالبة ولا يمهله. ويقول له: أخرج إليّ مالي عليك الساعة، ولا أبرح من مكاني حتّى أنزعه من أحداقك فيكون قولهم: فَالحَرِجُوَا أَنفُسَكُمُ فَهَ من هذا القبيل من الكلام، أو أحداقك من هذه الشدائد إن كنتم قادرين على الدفع وإلّه فإنهم لا يقدرون أنفسكم من هذه الشدائد إن كنتم قادرين على الدفع وإلّه فإنهم لا يقدرون على إخراح أنفسهم.

﴿ ٱلْيَوْمَ تَجَزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ ﴾ فيقول الملائكة لهم: اليوم تعذّبون عذاباً تلقون فيه الهوان، إمّا يوم النّزع أو يوم القيامة ﴿ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ

الـ تغسير الرازي، ح ١٣. ص ٨٣ .

مُقْتَلَيًا لللالا /ج ٤

ٱلْحَقِّيَ﴾ في الدنيا كنسبة الشريك أو اتّخاذ الولد وادّعاء النّبوّة والوحي كذباً ﴿وَكُنتُمَ عَنّ ءَايَكِتِهِ، تَسْتَكْبِرُونَ ﴾ أي: ناقعون عن قبول أوامره.

قال الواحديّ في تفسيره: المراد من قوله ﴿وَكُنتُمْ عَنّ مَايَنتِهِ تَسْتَكْبُرُونَ ﴾ أي: لا تصلَون له. قال الشير: «من سجد لله بنيّة صادقة فقد برىء من الكبر».<sup>(1)</sup> وفي الحديث: «أن المؤمن إذا احتضر آتته الملائكة بحريرة فيها مسك وضبائر الزيحان. وتسلّ روحه كما تسلّ الشعرة من العجين. ويقال لها: أيّتها النفس الطيّبة اخرجي راضية مرضيّة إلى روح الله وكرامته. فإذا خرجت وضعت على ذلك المسك والريحان وطويت عليها الحريرة وبعث بها إلى علّيين. وإنّ الكافر إذا احتضر آتته الملائكة بمسع<sup>(1)</sup> فيه جمرة فتنزع روحه انتزاعاً شديداً ويقال لها: أيّتها النفس وضعت على ذلك من المسك والريحان وطويت عليها الحريرة وبعث بها إلى علّين. وإنّ الكافر إذا احتضر المسك والريحان وطويت عليها الحريرة وبعث بها إلى عليّين. وإنّ الكافر إذا احتضر المسك والريحان وطويت عليها الحريرة وبعث بها إلى عليّين. وإنّ الكافر إذا احتضر المسك والريحان وطويت عليها الحريرة وبعث بها إلى عليّين. وإنّ الكافر إذا احتضر وضعت على تلك ولي مستع<sup>(1)</sup> فيه جمرة فتنزع روحه انتزاعاً شديداً ويقال لها: أيّتها النفس الخبيئة اخرجي ساخطة ومسخوطاً عليك إلى هوان الله وعذابه فإذا خرجت روحه وضعت على تلك الجمرة وإنّ لها نشيجاً – أي: صوتاً – ويطوى عليها المسح ويذهب بها إلى سجّين».

وَلَقَدَ جِعْتُمُونَا فُرَدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّقِ وَنَزَكْتُمُ مَّا خَوَّلْنَكُمْ وَرَآةَ ظُهُورِكُمٌّ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمَ شُفَعَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَّكَةُأَ لَقَد نَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَ عَنكُم مَا كُنتُمْ نَزْعُمُونَ ()

يمكن أن يكون العطف على قول الملائكة: ﴿ أَخْرِجُوًا أَنفُسَكُمُ ٱلْيَوْمَ تُجْزَرُكَ عَذَابَ ٱلْهُونِ ﴾ فيقولون حكاية عن الله، وهم الملائكة الموكّلون بعقاب الكفّار، أو القائل هو الله.

ومنشؤ الاختلاف أنّ الله هل يتكلّم مع الكفّار أولا؟ فقرله: ﴿وَلَا يُحَكِّمُهُمُ ﴾ يوجب أن لا يتكلّم معهم، وقوله: ﴿ فَوَرَيَّكِ لَنَتَعَلَنَّهُمْ المتصبر الرازي، ج ١٣، ص ٨٦ وانظر: تفسير الثعلبي، ج ٤. ص ١٧٠. ٢ـ المسح بالكسر، تسبيح من شعر يلبس قهراً للجسد.

وكذو الانعطاء

أَجْمَعِينَ ﴾<sup>(۱)</sup> يقتضي أن يكون يتكلّم معهم فلهذا السّبب وقع هذا الاختلاف، قال الرازيّ: والقول الأوّل أقوى لأنّ هذه الآية معطوفة على ما قبلها والعطف يوجب التشريك.<sup>(۲)</sup>

فَوَوَلَقَدَ جِنْتُمُونَا فَرُدَكَا للحساب والجزاء وهو بمعنى المستقبل أي: يجيؤوننا، وإنّما أبرز في صورة الماضي لتحقّقه كقوله فوآتَ أمّرُ آللَهِ لل<sup>(7)</sup> قيل: الخطاب لكفار قريش لأنّهم كانوا يفتخرون بأموالهم وأولادهم ويستخفّون بفقراء المؤمنين، ويقولون: نحن أكثر أموالاً وأولاداً في الدنيا وما نحن بمعذبين في الآخرة، فقال: ولقد جئتمونا منفردين. فوكما خلقتَنكُم أوّلَ مَرَّع له على الهيئة آلتي ولدتم عليها مشتبهين ابتداء خلقكم عراة حفاة وفي الخبر: «إنّهم يحشرون يوم القيامة عراة حفاة عزلا» أي: ليس لهم شيء ممّا كان في الكتيا نحو البرص والعرج وأمثاله<sup>(۱)</sup> قالت عائشة: وا سوأتاه! الرجل والمرأة كذلك؟ فقال للاي: «لكل أمرى منهم يومنذ شأن يغنيه، لا ينظر الزجال إلى النساء ولا

كَوَنَزَكْتُمُ مَّا خُوَلَنَكُمُ الله وتفضَلنا به عليكم في الدنيا فشغلتم به عن الآخرة، والتخويل تمليك الخول أي: الخدم والأتباع أو الإعطاء على غير جزاء الوَدَلَة ظُهُورِكُمْ الله أي: ما قدّمتم منه شيئاً بخلاف المؤمنين فإنهم صرفوها في الأعمال الصالحة فبقيت معهم في قبورهم وحضرت معهم يوم القيامة فهم في الحقيقة ما حضروا فرادى.

المسورة الحجر: ٩٢. ٢\_ تفسير الرازي، ج ١٣. ص ٨٧. ٣\_سورة النحل: ١. ١\_ هذا بناء على قراءة عزل ـ بالعين والزاي ـ كما أورده في الوافي وفي الأصول من الكافي حاء بالغين والراء وهو جمع الأغزل بمعنى الأغلف وهكذا نقله العلامة المجلسي في البحار.

قيل: إنّ للإنسان أعداء أربعة: المال، والأهل، والأولاد، والأصدقاء، وهي لا تدخل في القبر فيبقى فريداً منهم وأيضاً له أصدقاء أربعة: هي كلمة الشهادة، والصلاة والصوم، وذكر الله، وهي تدخل في القبر وتشفع عند الله فتصحب الميّت فلا يبقى وحيدا قال النبي يشين ابن عمل الإنسان يدفن معه في قبره فإن كان العمل كريماً أكرم صاحبه وإن كان لنيماً أهانه فإن كان العمل صالحاً أنس صاحبه وبشره ووسع عليه في قبره ونؤره وحماه من الشدائد والأهوال. وإن كان عملاً سيّتا فرّع صاحبه ورقعه وأظلم عليه قبره وضيقه وخلّى بينه وبين الشدائد والأهوال».

قال اليافعيّ: وقد سمعت عن بعض الصالحين في بلاد اليمن أنّه لمّا دفن بعض الموتى وانصرف النّاس سمع في القبر صوتاً ودقاً عنيفاً، ثمّ خرج من القبر كلب أسود فقال له الشيخ الصالح: ويحك أبشر أنت؟ فقال: أنا عمل الميّت، فقال: فهذا الضرب فيك أم فيه؟ قال: بل فيّ، وجدت عنده سورة يس وأخواتها فحالت بيني وبينه فضربت وطردت.

أقول: ولا يبعد وقوع هذه القضيّة لصفاء خاطر الشيخ الصالح فإنّ أمثاله يرون أموراً لم يرها غيرهم، وبالجملة ففي قوله تعالى: ﴿وَتَرَكَتُمُ مَّا خَوَّلَنَكُمٌ ﴾ حثّ من الله على اقتناء الطاعات التي بها ينال الفوز دون اقتناء الماز. الّذي لا شكّ في تركه وعدم الانتفاع به بعد الموت.

إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَكُ يُخَرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَبِّتِ وَمُغَرِجُ ٱلْمَبِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ ۞ فَالِقُ ٱلإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلَيْلَ سَكَنًا وَٱلشَّمْسَ

فيتخذ المنقطة

وَٱلْفَحَرَ حُسْبَانَاً ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيدِ ١

قرر سبحانه بعض أفاعيله الدالة على قدرته وعلمه، إذ المقصود الأصليّ من جميع المباحث العقليّة والنقليّة هو معرفة الله بالوحدانيّة والقدرة، وبيان صفاته تعالى وأفعاله فقال: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَى ﴾ الفلق والفطر متقاربان في المعنى أو مترادفان، والحبّ مثل الحنطة والشعير وأمثالهما، والنوى هو الشيء الموجود في داخل التمرة: مثل نوى التمر والخوخ وغيرهما، والحبّة أو النواة إذا وقعت في الأرض الرطبة ثمّ مرّ به زمان من المدّة أظهر الله تعالى في تلك الحبّة والنواة من أعلاها شقًا ومن أسفلها شقًا أخر، فأمّا الشق الذي يظهر من أعلى الحبّة والنواة يخرج منه الشجرة الصاعدة إلى الهواء، والشق السافل يخرج منه الشجرة الهابطة الراسخة في الأرض المستمى بعروق الشجرة وتصير تلك الحبّة والنواة سبباً لاتّصال الصاعدة والراسخة.

.....

ثم إن هاهنا عجائب ودلائل على إثبات الصانع الفرد تعالى شأنه: فإحداها: أن طبيعة تلك الشجرة إن كانت تقتضي الهويَ في عمق الأرض فكيف تولّدت فيها الصاعدة في الهواء؟ وإن كانت يقتضي الصعود في الهواء فكيف تولّدت منها الهابطة؟ فلما تولّد منها هاتان الشجرتان الموصوفتان باقتضائين متناقضين في الصعود والهويَ مع أن الحس والعقل يشهد باختلاف الطبيعتين مع أن الحبّة طبيعة مقتضاها أحد الأمرين فثبت أن ذلك ليس بمجرد الطبع والاقتضاء بل لابد من مقتض ومبدع آخر.

وثانيتها: أنّ باطن الأرض جرم كثيف صلب لا تنفذ المسلّة<sup>(١)</sup> القويّة فيه ولا يغوص السكّين الحادّ القويّ فيه ونحن نشاهد أطراف تلك العروق في غاية الدقّة واللّطافة بحيث لو دلكها الإنسان بإصبعه بأدنى فرك لصارت

ا\_المسلة بكسر الميم وفتح السين الإبرة الكبيرة.

كالماء، وهي مع هذه اللِّطافة والرَّخوة يقوى على النفوذ في تلك الأرض الصلبة فحصول هذه القوى الشديدة لهذه الأجرام الضعيفة على خلاف الطبيعة ولابد أن يكون بتدبير مدبّر ماهر وتقدير العزيز العليم.

وثالثتها: أنَّه يتولَّد من تلك النواة شجرة، ويحصل في تلك الشجرة طبائع مختلفة فإن قشر الشجرة له طبيعة مخصوصة وفي داخل ذلك القشر جرم الخشبة وفي وسط تلك الخشبة جسم رخو ضعيف يشبه العهن المنفوش.(``

ثمَ إِنَّه يتولَّد من ساق الشجرة أغصانها ومن الأغصان الأوراق أوَّلا وهي مخضرة اللُون، ثمّ الأزهار وهي محمرة ومصفرة بألوان مختلفة من شجرة واحدة ثمَّ الفاكهة وفي الفاكهة قشور وغشاء وجرم ولبٍّ، وكلِّ منها له طبيعة مختلفة وطعوم متغايرة مع تساوي تأثيرات الطبائع والفصول الأربعة وتساوى تأثيراتها يقتضي طبيعة واحدة، فهذه المختلفات ولو يكون من تدبير الطبيعة لكان طبيعة الشجرة يظهر منها أثر واحد أو آثار متساوية الصورة والمعنى. فإنَّك تجد الطبائع المتضادة في فاكهة واحدة: مثل الأترج فقشره حارَ يابس ولحمه بارد رطب وخماضه بارد يابس وبذره حار يابس فتولد هذه الخواص المتنافرة عن الحبّة الواحدة لا يكون إلَّا بإبداع متصرّف قاهر.

ثمَّ إنَّا نرى أنَّ نباتاً واحداً غذاء لحيوان وسمَّ لآخر. فاختلاف هذه الصفات والأثار المتضادّة مع اتّحاد الطبائع لا يكون إلَّا بتخليق الفاعل المدبّر. ثمَ إِنَّكَ إِذَا أَخَذَتَ وَرَقَة وَاحَدَة وَجَدَتَ خَطَّاً وَاحْداً مُسْتَقَيِّماً فِي وَسَطْهَا كَأَنَّه بالنسبة إلى تلك الورقة كالنَّخاع بالنسبة إلى بدن الإنسان، وكما أنَّه ينفصل من النَّخاع أعصاب كثيرة يمنة ويسرة في بدن الإنسان ثمَّ لا يزال ينفصل عن كلَّ شعبة شعب أخر ولا تزال تستدق حتّى تخرج عن الحسّ من فرط الدقَّة،

١- الصوف المصبوغ المتفرق أجزاءه.

ليتخل الأنتقاع .....

فكذلك في تلك الورقة قد ينفصل عن ذلك الخطّ الكبير الوسط في خطوط منفصلة، وعن كلّ واحد منها خطوط مختلفة اخرى أدقّ من الأولى حتّى تخرج تلك الخطوط عن الحسّ.

فلمًا وقفت على عناية الخالق في اتَحاد الورقة علمت أنّ عنايته في تخليق تلك الشّجرة أكمل، ثمّ إذا عرفت أن عناية الخالق في تخليق الحيوان أكمل وفي الإنسان الذي هو ذو المقدّمة لهذه المقدّمات أتمّ وأكمل لأنه القابل للمعارف الإلهيّة وهو المقصود كما قال: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ آلِمِنَ وَأَلَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾<sup>(١)</sup> فاعرف أيّها الإنسان قدر نعم الله عليك ﴿ وَبِا نَعَمُدُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ لا تُحْمُوهَا ﴾ وكلّ ذلك يظهر لك من تأمّل تلك الورقة. قال الشاعر: وفـي كـل شـيء لـه آيـة

فيُحْرَجُ ٱلْحَى مِنَ ٱلْمَيِّتِ ﴾ أي: يخرج ما ينمو من الحيوان والنّبات من النّطفة والحب فوتُحْمَجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيّ ﴾ كالنّطفة والحب فهو سبحانه بقدرته ساق الجنّة اليابسة الميّنة فيخرج منها النّبات وساق النّواة اليابسة فيخرج منها النّخل، ويخرج النبات الغض الطريّ، ويخرج الحب اليابس من النبات الحيّ النمو، والعرب يسمي الشّجر مادام غضاً قائماً بأنّه حيّ، فإذا يبس أو قطع نموة ميّتاً، عن الزجّاج. أو المعنى يخلق الحيّ من النطفة وهي موات، ويخلق النّطفة وهي موات من الحيّ أو يخرج الطير الحيّ من البيض والبيض من الطَير. عن الجبّائيّ: أو يخرج المؤمن من الكافر والكافر من المؤمن.

أذَلِكُمُ ٱلله ﴾ أي: فاعل ذلك كلّه الله سبحانه ﴿فَأَنَى تُؤْفَكُونَ ﴾ أي: كيف يذهب بكم عن هذه الأدلّة الظاهرة إلى الباطل وتصرفون من الحق؟ فإن قيل: إنّ عطف الاسم على الفعل بعيد بل لا يجوز فما السّبب؟ فالجواب أنّ السورة الذاريات: ٥٦.

قوله: ﴿وَمُحَمِّيَمُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيَ ﴾ معطوف على قوله: ﴿ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَكِ ﴾ وقوله: ﴿ يُخْرِجُ ٱلْمَيَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ ﴾ كالبيان والتفسير لقوله: ﴿ فَالِقُ ٱلْحَبَّ وَٱلنَّوَكِ ﴾ لأن فلق الحب والنوى والنبات والشجر النامي من جنس إخراج الحيّ من الميّت لأن النامي في حكم الحيوان، ألا ترى إلى قوله ﴿ وَيُمْنِي ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾.

ووجه آخر مذكور في البلاغة: وهو أنّ لفظ الاسم لا يفيد التجدّد ولفظ الفعل يدلّ على التجدّد ساعة بعد ساعة، وضرب الشيخ عبد القاهر الجرجاني بهذا مثلاً في كتاب «دلائل الإعجاز»، فقال: قوله: ﴿ هَلَ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَهِ يَرْزُقُكُم مِنَ ٱلسَّمَاءِ ﴾<sup>(٢)</sup> إنّما ذكره بلفظ الفعل لأنّ صيغة الفعل تفيد أنّه تعالى يرزقهم حالاً فحالاً وساعة بعد ساعة، وأمّا الاسم فمثاله قوله تعالى: ﴿وَكَلْبُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ ﴾<sup>(١)</sup> فقوله باسط يفيد البقاء على تلك الحالة الواحدة.

الأوضاع الفلكية لأن فلق ظلمة الليل سكمًا في نوع آخر من دلائل التوحيد من الأوضاع الفلكية لأن فلق ظلمة الليل بنور الصبح أعظم من فلق الحب والنوى بالنبات والشَّجر، وفالق الإصباح خبر آخر لإن والإصباح بكسر الألف مصدر بمعنى الدخول في ضوء النهار، سمي به الصبح، أي: فالق عمود الفجر عن بياض النهار وإسفاره، والصبح صبحان فالصبح الأول هو الصبح المستطيل كذنب السرحان ثمّ تعقّبه ظلمة خاصّة ثم يطلع بعده الصبح المستطير من جميع الأفق.

فالصبح الأوّل أقوى دليلاً على القدرة من الصبح الثاني لأنه لعل أن يقال: أنّ الصّبح النّاني من أثر قرص الشمس لكن الصّبح الأوّل لا يقال فيه هذا لأنه لو كان الصّبح الأوّل من أثر قرص الشّمس لامتنع كونه خطَاً مستطيلاً

- المسورة الروم: ١٩.
  - ۲\_ سورة فاطر: ۳.
- ا ـ سورة الكهف: ١٨.

بل يجب أن يكون مستطيراً في الأفق منتشراً وأن يكون متزائداً متكاملاً بحسب كلّ حين وآن ولحظة، ولما لم يكن الأمر كذلك بل يحصل عقيبه ظلمة خالصة، ثمّ يحصل الصّبح المستطير بعد ذلك، فعلمنا أنّ ذلك الصّبح المستطيل ليس من تأثير الشمس ولا من جنس نوره وحاصل بتخليق الله ابتداء تنبيهاً على أنّ الأنوار ليس لها وجود إلّا بتخليقه على أنّ المراد من الصّبح هو النور المنبسط والضّوء الحاصل من الشمس الواقع على الجرم المقابل. والمنور لذلك المبدء تخليق الله ذلك النور فيه فإنّه متغيّراً طوره وهو دليل حدوثه ولابدت له من محدث قادر مختار فهو تعالى فالق ظلمة العدم بصباح التكوين والإيجاد وفالق ظلمة العالم الجسماني بتخليص النّفس عن العلائق والشّهوات بصباح نور الاستغراق في معرفة مدبّر المحدثات.

فَوَجَعَلَ ٱلَيَّلَ سَكَنًا ﴾ تسكنون فيه للراحة فَوَوَالشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ﴾ أي: وجعلهما فَحُسَبَانًا ﴾ والحسبان بالضمّ مصدر بمعنى الحساب والعدد بابه نصر. وأمّا الحسبان بكسر الحاء فهو من باب علم ومعناه التخمين والظنّ فالمعنى جعلها سبحانه على أدوار مختلفة يحسب بهما الأوقات، والشَّمس معدن الأنوار الفلكيّة من البدور والنّجوم، وأنوارها مقتبسة من نور الشَّمس على قدر تقابلهم وصفوة أجرامهم. فَذَلِكَ ﴾ إشارة إلى جعلهما حسباناً أي: ذلك السير البديع بالحساب المعلوم تقدير العزيز العليم الّذي قهرهما على السير المخصوص والعالم بما فيهما من المنافع والمصالح المتعلّقة بمعاشهم وأوقات عباداتهم ومعاملاتهم ومقتضيات فصولهم لأثمارهم.

وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَـلَ لَكُمُ ٱلنَّجُومَ لِلْهَنَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَكَتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرُ قَدَ فَصَّلْنَا ٱلْآيَكَتِ لِفَوْمِ يَعْلَمُونَ۞ وَهُوَ ٱلَّذِى أَنشَأَكُم مِن نَّفْسِ وَحِدَةٍ فُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْنَعُ قَدَ فَصَلْنَا ٱلَآيَكَتِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ ۞

| اج ٤ | مقتلية |  |
|------|--------|--|
|------|--------|--|

هذا هو النّوع الثّالث من الدلائل على القدرة والحكمة: وهو خلق هذه النجوم لمنافع العباد وهي من وجوه: الأول: خلقها ليهتدي بهما الخلق إلى المسالك في ظلمات البرّ والبحر حيث لا يرون شمساً ولا قمراً. الثاني: أن النّاس يستدلّون بأحوال حركة الشمس على معرفة أوقات الصلاة والعبادات الوقتيّة والقبلة. وزينة للسّماء وكونها رجوماً للشّياطين، وفيها مصالح أخر لا يستدرك كنهها عقولنا فبعضها سيّارة وبعضها ثابتة، والثوابت بعضها في المنطقة وبعضها في القطبين وبعضها كبيرة دريّة عظيمة الضوء وبعضها صغيرة خفيّة قليلة الضّوء، والثوابت لامعة والسيّارة غير لامعة، ولمّا ثبت أن الأجسام متمائلة فاختصاص كلّ واحد بصفة معيّنة دليل على تقدير الفاعل المختار.

ولما ذكر سبحانه الاستدلال بأحوال هذه النجوم قال: ﴿قَدَ فَصَّلْنَا ٱلْأَيْنَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ﴾ واختلاف أوضاع الكواكب يدلَ على أنَّه لها منافع عظيمة لا ندركها بعقولنا، ولو كان خلقها فقط للاهتداء لما كان يخلقها صغاراً وكباراً أو اختلافها في المسير معنى. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم بن هاشم: النجوم آل محمّدتات.

وَهُوَ ٱلَّذِى آَنشَآكُم ﴾ وأبدعكم ﴿ مِن نَّغْسِ وَحِدَةٍ ﴾ أي: من آدم ومن علينا بهذا لأن النّاس إذا رجعوا إلى أصل واحد كانوا أقرب إلى التعاطف والتألف، وحواء مخلوقة من ضلع من أضلاعه فصار كلّهم من نفس واحدة، فإن قيل: فما القول في عيسى فهو أيضا مخلوق من مريم التي مخلوقة من أبويها.<sup>(()</sup>

فإن قيل: إنّ القرآن دلّ على أنه مخلوق من الكلمة أو من الروح المنفوخ فيها فالجواب أنّ كلمة «من» تفيد ابتداء الغاية ولا نزاع أنّ ابتداء تكوّن عيسى كان من مريم وهذا القدر كاف في صحّة هذا اللفظ ﴿فُسَتَقَرُّ

ا\_كذا في الأصل.

ومُسَتَوَيَّعُ في وقرء بكسر القاف، قال ابن عبّاس: إنّ المستقرّ هو الأرحام، والمستودع الأصلاب، كما قال سبحانه: ﴿وَنَقِتُرُ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ ﴾<sup>(١)</sup> ويدلّ على قوّة هذا القول أنّ النطفة الواحدة لا تبقى في صلب الأب زماناً طويلاً، والجنين يبقى في الرّحم زماناً طويلاً، فحمل الاستقرار على المكث في الرحم أولى. وقيل: بالعكس والمستقرّ صلب الأب والمستودع رحم الأمّ قالوا: محصول تلك النّطفة في رحم الأمّ من قبل الرجل مشبه بالوديعة.

وقوله: ﴿ فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوَيَّعُ ﴾ يقتضي كون المستقر متقدّماً على المستودع وحصول النطفة في طلب الأب مقدّم على حصولها في رحم الأمّ موجب على هذا التقرير كون المستقرّ متقدّماً على المستودع وهو ما في أصلاب الآباء والمستودع ما في الأرحام. وقيل في معنى المستقرّ والمستودع: إن المستقرّ حالة بعد الموت لأنّه إن كان سعيداً فقد استقرّت تلك السعادة، وإن كان شقيًا فقد استقرّت تلك الشقاوة، ولا تبديل للإنسان بعد الموت، وأمّا قبل الموت فالأحوال متبدّلة فالكافر قد ينقلب مؤمنا، والزنديق قد ينقلب صدّيقا فهذه الأحوال لكونها قابلة للتغيّر والتبدّل لا يبعد تشبيهها بالوديعة التي تكون مشرفة على الانتقال والزوال، عن الحسن.

أو المستقرّ من استقرّ في قرار الدنيا والمستودع من في القبور حتّى يبعث وهذا أيضا قول الأصمّ. وقال قتادة على العكس منه فقال: مستقرّ في القبر ومستودع في الدنيا.

١- سورة الحج: ٥.

وقال أبو مسلم الإصبهانيّ: إنّ المعنى هو الّذي أنشأكم من نفس واحدة فمنكم مستقرّ ذكر ومنكم مستودع أنثى، إلّا أنّه سبحانه عبّر عن الذكر بالمستقرّ لأنّ النطفة تتولّد في صلبه ويستقرّ هناك، وعبّر عن الأنثى بالمستودع لأنّ رحمها شبيهة بالمستودع لتلك النطفة<sup>(۱)</sup> والاستدلال في الآية بأنّ الناس إنّما تولّدوا من شخص واحد، ومختلفة في الصّفات التي باعتبارها حصل التفاوت والاختلاف في تلك الصّفات لابدّ له من مؤثّر وسبب وليس السبب هو الجسميّة ولوازمها فإنّ الأجسام متماثلة وإلّا لامتنع حصول التفاوت في الصفات فوجب أن يكون المؤثّر هو الفاعل المختار الحكيم. هوقد فَصَلَنَا الآينتِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ في وفي الكلام تحثيث على الفهم ومواضع التأمل والنظر في الأدلة.

وَهُوَ ٱلَّذِى أَسْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءُ فَأَخْرَجْنَا بِهِ. نَبَاتَ كُلِّ شَىْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نَحْرِجُ مِنْهُ حَبَّا تُمْتَرَاحِيكِمًا وَمِنَ ٱلنَّغْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْوَانُ دَانِيَةٌ وَجَنَّتِ مِنْ آعْنَابٍ وَٱلزَيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُسْتَبِهُا وَغَيْرَ مُتَشَيِعُ ٱنظُرُوٓا إِلَى شَمَرِهِ إِذَا أَنْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَاَيَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ أَنْ

النوع الخامس: من الدلائل على قدرته ووجوه إحسانه تعالى، والكلام إذا كان دليلاً من بعض الوجوه، ونعمة من بعض الوجوه كان تأثيره في القلب عظيماً وعند هذا يظهر أن المشتغل بدعوة الخلق إلى طريق الحق ينبغي أن يسلك هذا المسلك.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى آَسَرَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءُ ﴾ يقتضي نزول المطر من السماء وعند هذا اختلف الناس: فقال أبو عليّ الجبّائيّ في تفسيره: إنّه تعالى ينزل الماء من السماء إلى السحاب ومن الستحاب إلى الأرض قال: لأنّ ظاهر النصّ

١- تفسير الرازي، ج ١٣. ص ١٠٤.

٢٨١ .....

يقتضي نزول المطر من السماء والعدول عن الظاهر إلى التأويل إنّما يحتاج إليه عند قيام الدليل على أنّ إجراء اللفظ على ظاهره غير ممكن، وفي هذا الموضع لم يقم دليل على امتناع نزول المطر من السماء فوجب إجراء اللفظ على ظاهره.

وأمّا قول من قال: إنّ البخارات الكثيرة تجتمع في باطن الأرض ثمّ تصعد وترتفع إلى الهواء فينعقد الغيم منها ويتقاطر، فذلك هو المطر فقد احتجّ الجبّائيّ وغيره على فساده من وجوه: الأوّل أنّ البرد قد يوجد في وقت الحرّ بل في صميم الصيف، ونجد المطر في أبرد وقت ينزل غير جامد وذلك يبطل قولهم.

فلو قال قائل: إنّ البخار أجزاء مائيّة وطبيعتها البرد ففي وقت الصيف يستولي الحرّ على ظاهر السّحاب فيهرب البرد إلى باطنه فيقوى البرد هناك بسبب الاجتماع فيحدث البرد، وأمّا في وقت برد الهواء يستولي البرد على ظاهر السخاب فلا يقوى البرد في باطنه فلا جرم لا ينعقد جمداً بل ينزل ماء.

وأجبت عن هذا الكلام بأنّ الطبقة العالية من الهواء باردة جداً عندكم فإذا كان اليوم يوماً بارداً شديد البرد في صميم الشتاء فتلك الطبقة باردة جداً والهواء المحيط بالأرض أيضاً بارد جداً فوجب أن يشتد البرد وأن لا يحدث المطر في الشتاء البنّة ونحن نشاهد حدوث المطر في الغالب ففسد القول.

والحجّة الثانية على فساد قولهم ما ذكره الجبّائيّ وهو أنّ البخارات إذا ارتفعت وتصاعدت تفرّقت وإذا تفرّقت لم يتولّد منها قطرات الماء بل البخار إنّما يجتمع إذا اتّصل بسقف متّصل أملس كسقوف الحمّامات المزجّجة أمّا إذا لم يكن كذلك لم يسل منه ماء فإذا تصاعدت الأبخرة في الهواء وليس فوقها سطح أملس متّصل به تلك البخارات وجب أن لا يحصل منها شيء من الماء. والدليل الأقوى في بطلان قول من قال: إنّ الأمطار بسبب صعود الأبخرة أنّه لو كان تولّد المطر من صعود البخارات فالبخارات دائمة الارتفاع فَقْتَلْبَالْكَلَا /ج ٤

من البحار فوجب أن يدوم هناك نزول المطر ونحن نشاهد خلافه.

قال الجبّائي: إنّ القوم إنّما احتاجوا إلى هذا القول لأنّهم اعتقدوا أنّ الأجسام قديمة وإذا كانت قديمة امتنع دخول الزيادة والنقصان فيها وحينئذ لا معنى لحدوث الحوادث إلّا اتّصاف تلك الذرّات بصفة بعد أن كانت موصوفة بصفات اخرى، فلهذا السبب احتالوا في تكوين كلّ شيء عن مادة معيّنة، وأمّا المسلمون فلمّا اعتقدوا أنّ الأجسام محدثة، وأنّ خالق العالم فاعل مختار قادر على خلق الأجسام كيف شاء وأراد فعند هذا لا حاجة إلى هذه التكلّفات، والآيات ناطقة بنزول المطر من السماء<sup>(۱)</sup> قال: فواًزَلْنَا مِنَ السَّمَاَةِ مَاءَ طَهُورًا بُن<sup>(۱)</sup> فيخلق هذه الأجسام في السماء ثمّ ينزَلُها إلى السحاب ثمّ من السحاب إلى الأرض.

وقيل: المعنى أنزل من السحاب ماء وسمّى الله السحاب سماء لأنه العرب يسمّي كل ما فوقك سماء، ولكن هذا المعنى فيه تكلّف أيضا لأنه خروج عن الظاهر في الجملة، ونقل الواحديّ في البسيط عن ابن عبّاس: يريد بالماء المطر هنا ولا ينزل قطرة من المطر إلّا ومعها ملك، والفلاسفة يحملون ذلك الملك على الطبيعة الحالّة في تلك الجسميّة الموجبة لذلك النزول وأنكروا كون الملك معها.

فَخَأَخُرَجْنَا بِهِ. نَبَاتَ كُلِّ شَقَّو ﴾ أي: فأخرجنا بالماء الّذي أنزلناه من السماء ما ينبت من غذاء الأنعام والوحش والطير وأرزاق بني آدم ما يأكلونه وينمون به ويتعيّشون منه، وإنّما قال سبحانه به لأنّه سبحانه جعل الماء سبباً

- ١- تفسير الرازي، ج ١٣، ص ١٠٦.
  - ٢- سورة الفرقان: ٤٨.
  - المسورة الأنغال: ١١.

المنتظا الانتظار

مؤدّيا إلى النبات وكان يمكنه الإنبات بغيره، وقد جعل الله لكلّ شيء سبباً. فَهُ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا ﴾ والضمير في «منه» راجع إلى الماء أو إلى النبات «خضرا» أي: زرعاً رطباً مثل ساق السّنيلة وأمثالها فُخَرِبُحُ مِنّهُ ﴾ أي: من ذلك الزّرع الخضر فَحَبَّا مُتَرَاحِكِبًا ﴾ قد تركّب بعضه على بعض مثل سنبل الحنطة والدخن والسمسم على تركيب مخصوص وهيئة خاصّة.<sup>(1)</sup>

﴿ وَمِنَ ٱلنَّخَلِ ﴾ خبر مقدّم ﴿ مِن طَلِّمِهَا ﴾ بدل منه بإعادة العامل والطلع شيء يخرج من النخل كأنّه نعلان مطبقان والثمر بينهما منضود ﴿ قِنْوَانٌ ﴾ مبتدأ أي: وحاصلة من طلع النخل قنوان جمع قنوة، وهو للتمر بمنزلة العنقود للعنب ﴿ دَانِبَةٌ ﴾ سهلة المجتنى قريبة من القاطف.

والمعنى: من النخل ما قنوانها دانية، ومنها ما هي بعيدة فاكتفى بذكر القريبة عن البعيدة لأن العمّة في القربيّة أكمل، وفي الحديث: «أكرموا عمّاتكم النخل فإنّها خلقت من فضلة طينة آدمﷺ وليس من الشجرة شجرة أكرم عند الله من شجرة ولدت تحتها مريم بنت عمران فأطعموا نساءكم الولد الرطب فإن لم يكن رطب فتمر».

وأوّل ما أكلت مريم حين وضعت عيسى لل<sup>يني</sup> هو الرطب كما قال تعالى: فَوَهُزِى إِلَيْكِ بِحِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ تُسْفَطْ عَلَيْكِ رُطَبَا جَنِيَّا ﴾<sup>(()</sup> وفي الحديث: «أنّه شكا بعض الأنبياء إلى الله من قبع أولاد أمّته فأوحى الله إليه أن مرهم أن يطعموا نساءهم الحبالى بأكل السفر جل في الشهر الثالث والرابع لأنّ فيه تصوّر الجنين فإنّه يحسن الولد».

﴿وَجَنَّنْتِ مِنْ أَعْنَابٍ ﴾ أي: وأخرجنا به بساتين كائنة من أعناب وكلَّ

١ـ أورد أخبار كثيرة في منافع أكثر الأثمار في فروع الكافي، ج٢، ص ١٧٨ـ١٨١، « كتاب الأطعمة والأشربة». ١ـ سورة مريم: ٢٥. نبت متكاثف يستر بعضه بعضا فهو جنّة من جنّ إذا أستتر ﴿وَٱلزَّيْتُوَنَ وَٱلرُّعَانَ ﴾ وأخرجنا شجر الزيتون وشجر الرّمان ﴿مُشْتَبِهَا﴾ أوراقهما. وو رقهما يشتمل على العود كلّه من أوّل الغصن إلى آخره في كلّ الشجرتين ﴿وَغَيْرَ مُتَشَيِمٍ ﴾ في الطعم فيكون المعنى: مشتبهاً ورقه مختلفاً ثمره فمشتبه في الخلق ومختلف في الطعم، وقيل: المعنى مشتبهاً ما كان من جنس واحد وغير متشابه إذا اختلف جنسه، قال الطبرسيّ: والأولى في المعنى أن يقال: إنّ

قال الرازيّ في تفسير ﴿مُشْتَبِهُا وَغَيْرَ مُتَثَنِيهٍ﴾ وجوهاً: الأوّل: أنّها متشابهة قد تكون في اللون والشكل مع أنّها مختلفة في الطعم واللذة فإنّ الأعناب والرمّان قد تكون متشابهة في الصورة واللون والشكل ثمّ إنّها مختلفة في الحلاوة والحموضة وبالعكس.<sup>(۱)</sup>

قال قتادة: أوراق الأشجار متقاربة في التشابه أمّا ثمارها فتكون مختلفة أو الأشجار متشابهة والنّمار مختلفة<sup>(٢)</sup> أو أنّ عنقود العنب مثلاً ترى جميع حبّاته مدركة نضجة حلوة طيّبة إلّا حبّات مخصوصة منها بقيت على أوّل حالها من الخضرة والحموضة والعفوصة وكذلك التمر مثلاً، وعلى هذا فبعض حبّات ذلك العنقود متشابهة وبعضها غير متشابهة. وقد ذكر سبحانه من الأشجار هذه الأربعة، لشرافتها وكثرة نفعها، وقدتم النّخل لكرامتها كما ذكر في الحديث سابقاً.

والعنب ألذَ الفواكه، ويؤخذ منه الزبيب والدبس والخلّ حتّى أنّ الأطبّاء يأخذون من عجمها جوارشات عظيمة النّفع للمعدة الضعيفة الرّطبة، وقيل: هو سلطان الفواكه، وأمّا الزيتون فهو أيضا كثير النّفع فيمكن تناوله كما هو

- ١- تفسير الرازي، ج ١٢. ص ١١٠.
  - ٢\_ المصدر السابق نفسه.

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |           |
|---------------------------------------|-----------|
| الانتخطا                              |           |
| i de La Mi                            | يتسبك الا |
|                                       | 90 - C    |

۲۸۵ ....

ويتُخذ منه دهن كثير النُّفع في الأكل وفي سائر وجوه الاستعمال، وأمَّا الرمَّان فحاله عجيب جدآ وذلك أن قشره وشحمه وعجمه باردة يابسة قابضة عفصة قويّة في هذه الصَّفات، وأمّا ماؤه فبالضدّ فإنَّه ألذَ الأشربة وألطفها وأقربها إلى الاعتدال وأشدتها مناسبة للطباع المعتدلة وفيه معونة للمزاج الضعيف فهو غذاء من وجه ودواء من وجه فإذا تأملت في الرمّان وجدت الأقسام الثلاثة منه موصوفة بالكثافة التامّة الأرضيّة ووجدت القسم الرّابع وهو ماء الرمّان موصوفا باللطافة فجمع سبحانه فيه بين المتضادين المتغايرين، فكانت دلائل القدرة والرّحمة فيه أتمّ. قوله: ﴿ ٱنْظُرُوٓا إِلَىٰ تُمَرِّهِ إِذَا أَتْمَرَ ﴾ تأملوا يا مخاطبين إلى ثمر كلَّ شجر من المذكورة إذا أخرج ثمره كيف يخرجه ضئيلاً لا يكاد ينتفع به ﴿وَيَنْوِمِ ﴾ وإلى حال نضجه وأكله كيف ينتقل عليه الأحوال في الطعم واللُّون والرَّائحة والصغر والكبر لتستدلُوا بذلك على القادر المدبَّر.

اللهُ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ ﴾ أي: في خلق هذه الثُمار والزروع ﴿لَابَكُتُو ﴾ وشواهد أَنُّها تكوّنت لخلقه وقدرته ﴿ لِغَوَّمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ لأنّهم بها يستدلُون وبمعرفة مدلولاتها ينتفعون قال الرّازيَّ: إنَّ جمع ثمرة: ثمار، ثمَّ جمع ثمار ثمر فيكون ثمر جمع الجمع أو جمع ثمرة مثل بقر وبقرة وشجر وشجرة.

وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَّكَاءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَتِ بِغَيْرٍ عِلَمِ سُبْحَكْنَهُ وَتَعَكَّلَى عَمَّا يَصِفُونَ ۞ بَدِيعُ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنَّ يَكُونُ لَهُ. وَلَدٌ وَلَدٍ تَكُن لَهُ صَحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلّ شَيْرٌ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ٢

وتقرير نظم الآية أنّ الَّذين أثبتوا الشريك للَّه فرق وطوائف كلهم يؤولون إلى ثلاث فرق: فالطائفة الأولى عبدة الأصنام، فهم يقولون: الأصنام شركاء لله في العبادة ولكنَّهم معترفون بأنَّ هذه الأصنام لا قدرة لها على الإيجاد والتكوين. والطائفة الثَّانية من المشركين الَّذين يقولون: مدبَّر هذا العالم هو الكواكب وهؤلاء فريقان منهم من يقول: إنَّها واجبة الوجود لذواتها ومنهم من يقول: إنَّها ممكنة الوجود لذواتها محدثة وخالقها هو الله، إلَّا أنَّه سبحانه فوض تدبير هذا العالم الأسفل إليها وهؤلاء هم الَّذين حكى الله عنهم أن الخليل عليه ناظرهم بقوله: لا أحبَّ الأفلين. والطَّائفة الثالثة من المشركين: الذين قالوا: لجملة هذا العالم بما فيه من السماوات والأرض إلهان أحدهما فاعل الخير والثاني فاعل الشرَ والمقصود في بيان هذه الآية مذهب هؤلاء فهذا تقرير نظم الآية. نزلت في الَّذين قالوا: إنَّ اللَّه وإبليس أخوان، فالله تعالى خالق الناس والخيرات والأنعام والحيوانات النافعة. وإبليس خالق الشرور والحيوانات الضارة كالسباع والحيّات والعقارب وهذا مذهب المجوس، ويطلق عليهم الزنادقة لأنَّ الكتاب الَّذي زعم زرادشت أنَّه كتاب مذهبه مسمّى بالزند والمنسوب إليه يسمّى «زنديّ» ثمّ عرّب فقيل: زنديق، وجمعه الزنادقة. فقالوا: كلُّ ما في هذا العالم من الخيرات فهو من «يزدان» وجميع ما فيه من الشرور وفهو من «أهرمن» وهو المسمّي في شرعنا بإبليس ثمّ هؤلاء الزَّنادقة اختلفوا، فالأكثرون منهم على أنّ أهرمن محدث والأقلُون منهم قالوا: إنَّه قديم أزلىَ، وعلى القولين اتَّفقوا على أنَّه شريك لله في تدبير العالم فخيراته من الله وشروره من إبليس.

فإن قيل: إنّه على هذا البيان فالقوم أثبتوا لله شريكاً واحداً وهو إبليس فكيف قال سبحانه حكاية عنهم: وأثبتوا لله شركاء؟ لأنّهم كانوا يقولون: عسكر الله هم الملائكة وعسكر إبليس هم الشّياطين، والملائكة يلهمون الخلق بالخيرات والشياطين يلقي الوساوس الخبيئة إلى الأرواح البشريّة أو الله مع عسكره من الملائكة يحاربون إبليس مع عسكره من الشياطين وهذا معنى قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا لِنَّو شُرَكاً، ٱلْجِنَّ ﴾ وشركاء الجن الملائكة والأبالسة لاستتارهم عن الأعين، وقيل: إن قريشاً كانوا يقولون أي: بعضهم كان يقول: إن الله صاهر الجن فحدث بينهما الملائكة، فيكون على هذا القول المراد به الجن المعروف لا الملائكة كما قال سبحانه: ﴿ وَجَعَلُوا بَيْنَهُ, وَبَيْنَ ٱلْجِنَّةِ نَسَبًا ﴾<sup>(١)</sup> أو المراد من قوله: ﴿ وَجَعَلُوا بَيْنَهُ, وَبَيْنَ ٱلْجِنَّةِ نَسَبًا ﴾ الملائكة لا الجن حيث قالوا: الملائكة بنات الله.

والمخلوق كيف يكون شريك المرابي وتتنبع كماني: وجعلوا مخلوقه شريكاً والمخلوق كيف يكون شريك الخالق؟ وخرقوا له أي: وموتعوا وافتروا الكذب على الله ونسبوا البنين والبنات إلى الله تعالى فإن المشركين قالوا: الملائكة بنات الله، والنصارى قالوا: المسبح ابن الله، واليهود قالوا: عزير ابن الله فيغَيْرِ عِلْمِ كَهو حجّة قاطعة ولكن جهلاً منهم بالله وبعظمته.

انتسابهم له تعالى بهذه النسبة، ويجلّ من أن يوصف بما وصفوه به فإن الولد متولّد عن جزء من أجزاء الوالد وذلك إنّما يعقل في حقّ من يكون مركباً متولّد عن جزء من أجزاء الوالد وذلك إنّما يعقل في حقّ من يكون مركباً ويمكن انفصال جزء منه وذلك في حقّ الواحد الفرد الواجب لذاته محال، يقال: فلان تخرّق الكذب أي: اختلقه من عند نفسه والمراد من التعالي ليس علو المكان بل علو الشأن والمكانة. والفرق بين «سُبُحانَهُ» وبين «تَعالى» أن المراد من «سُبُحانَهُ» تنزيهه عمّا لا ينبغي، والمراد بقوله: «وَ تَعالى» كونه في ذاته متعالياً سواء سبّحه مسبّح أو لم يسبّحه فالتسبيح يرجع إلى أقوال المسبّحين، والتعالى يرجع إلى صفته الذاتية الذي حصلت له لذاته لا لغيره.

لا تصف الله بما لا يليق واعبده مخلصاً راجياً خائفاً. فإنّ الرّجاء له ثلاث مراتب رجل يعمل الحسنة فيرجو قبولها، ورجل عمل السيّئة وهو نادم فيرجو

ا\_ سورة الصافات: ١٥٨.

| ج ٤ |  | <u>ب</u> | YAA |
|-----|--|----------|-----|
|-----|--|----------|-----|

غفرانها ورجل كذّاب مغرور يعمل المعاصي يتهاون بالذنوب ويرجو المغفرة. قيل للصادق لليه: إن قوماً من شيعتكم يعلمون بالمعاصي ويقولون نرجو فقال لليه: «كذبوا ليسوا من شيعتنا كلّ من رجا شيئاً عمل له. فو الله ما من شيعتنا منكم إلّا من اتقى الله. وإنّ أحسن الناس بالله ظنّا وأعظمهم رجاء أعملهم بطاعته ولقد كان رسول الله وأمير المؤمنين أحسن الناس بالله ظنّا وأبسطهم له رجاء وكانوا أعظم الناس منه خوفاً ومنه رهبة وكذلك سانر الأنبياء. فدعوا الأماني منكم وجدوا واجتهدوا وأذوا إلى الله حقّه. وإلى الخلق حقّهم، فما ضرب الله معل آدم من أنه عمى بأكل حبّة إلا تذكرة لكم وكان أمير المؤمنين يقول في تسبيحه: سبحان من جعل خطينة آدم عبرة لأولاده مع أنه أصلكم قد اصطفاه فأهبطه إلى الأرض من الجنّة لأجل أكل حبّة وأنتم تأكلون البيادر هذا هو الطّمع العظيم».

وينبغي أن يكون الرّجاء والخوف في قلب المؤمن كجناحي الطائر: إذا استويا حصل الطيران وإذا حصل أحدهما دون الآخر فقد حصل النقص في القلب والعمل.

روي في سبب نزول قوله: ﴿ نَبَى يَبَادِى أَنَ أَنَ أَنْعَفُورُ ٱلرَّحِمَرُ \* وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ ٱلْمَذَابُ ٱلأَلِيمُ ﴾<sup>(١)</sup> أن رسول الله مرّ بقوم يضحكون فقال: «لو علمتم ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً» فنزل جبرئيل بالآية. قال النبي تشت قال جبرئيل: «قال الله: عبدي إذا عرفتني وعبدتني ورجوتني ولم تشرك بي شيئاً غفرت لك على ما كان منك، ولو استقبلتني بمل الأرض ذنوباً استقبلك بملنها مغفرة وعفواً وأغفر لك ولا أبالي». قالت أمّ سلمة: سمعت رسول الله يقول: «إنّ الأ، ليتعجّب من يأس العبد وقنوطه مع عظيم سعة رحمته».

روي أنَّ عليَّ بن الحسين 🖑 مرَّ بالزهريِّ وهو يضحك قد خولط فقال:

ا\_سورة الحجر: ٤٩ و٥٠.

خِنَفُ الأَحْتَظُ

«ما باله» فقالوا: هذا لحقه من قتل النفس، فقال: **«والله لقنوطه من رحمة الله أشدُ** عليه من قتله». فاعمل وخف وارج<sup>(۱)</sup>.

﴿ بَدِيحُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الإبداع عبارة عن تكوين الشيء من غير سبق مثال قال الرازيّ في بيان الآية: المراد ردّ قول من أثبت له ولداً بأنَّه إنَّكم إن تزعمون أنّ عيسى ابن الله لكونه أحدثه على سبيل الإبداع من غير تقدّم نطقة ووالد(``، فلو لزم من مجرّد كونه تعالى مبدعاً لإحداث عيسى كونه والداً له لزم من كونه مبدعاً للسّماوات والأرض كونه والدأ لهما. لأنّه تعالى خلقهما على سبيل الإبداع ومعلوم أنَّ ذلك باطل بالاتِّفاق، ثمَّ إنَّ الولادة لا تصحَّ إلَّا ممّن كانت له صاحبة وشهوة وينفصل عنه جزء ويحتبس ذلك الجزء في باطن تلك الصاحبة وهذه الأحوال إنَّما تثبت في حقَّ الجسم الَّذي يصحَ عليه الاجتماع والحركة والسكون والحد والنهاية والمدة وكل ذلك على الله محال وهو المراد بقوله: ﴿ أَنَّى يَكُونُ لَهُ, وَلَدٌ وَلَمَرْ تَكُن لَهُ صَنِحِبَةً ﴾ ويحصل الولد بهذا الطريق لمن أراد الولد وعجز عن تكوينه دفعة واحدة عدل إلى تحصيله بالطريق المعتاد، ومن كان مستغنياً عن هذه الأمور وخالقاً لكلِّ الممكنات إذا أراد إحداث شيء قال له: كن فيكون وهو المراد من قوله: ﴿وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءِ﴾ ومن كان قدرته بهذه المثابة امتنع منه إحداث شيء بطريق الولادة.

ثمّ إنّ هذا الولد إمّا أن يكون قديماً أو محدثاً ولا يجوز أن يكون قديماً لأنّ القديم يجب كونه واجب الوجود لذاته وما كان واجب الوجود لذاته كان غنيّاً عن غيره فامتنع كونه ولداً لغيره فبقي أنّه لو كان ولداً لوجب كونه حادثاً،

١- وروي: «**لووزن خوف المؤمن ورجاء لاعتدلاء**. أورد أخباراً مناسبة في الأصول من الكافي، ج٢. ص١٧-١٧. ٢- تفسيرالرازي ،ج١٣. ص ١١٨. ثم نقول: إنّه تعالى عالم بجميع المعلومات فإمّا أن يعلم أنّ له في تحصيل الولد كمالاً ونفعاً أو لا فإن كان الأول فلا وقت يفرض أنّ اللّه خلق هذا الولد فيه إلّا والداعي إلى إيجاد هذا الولد كان حاصلاً قبل ذلك ومتى كان الداعي إلى إيجاده حاصلاً قبله وجب حصول الولد قبل ذلك وهذا يوجب كون ذلك الولد أزليّاً وهو محال وإن كان الثاني فقد ثبت أنّه تعالى عالم بأنّه ليس له في تحصيل الولد كمال حال، ولا ازدياد مرتبة في الإلهيّة وإذا كان الأمر كذلك وجب أن لا يحدثه في وقت من الأولاد، وهو المراد من قوله: ﴿وَهُوَ بِكُلّ شَيّه عَلِيمٌ كِلام الرازي في «المعلومات وكونه أزليّاً يمنع من صحّة الولد عليه.

قال الطبرسي: ومن قال: إنّ في قوله ﴿وَخَلَقَ كُلَّ شَيّو﴾ دلالة على خلق أفعال العباد فجوابه أنّ المفهوم منه أنّه أراد المخلوقات كما يفهم من قول من قال: أكلت كلّ شيء والمخلوقات كلّها بما فيها من التقدير العجيب يضاف خلقها إليه على أنّه قد نزّه نفسه عن إفك العباد وظلمهم وكذبهم فلو كان خلقاً له لما تنزّه عنه.<sup>(۱)</sup>

ذَالِحَكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَآ إِلَىٰهَ إِلَّا هُوَّ خَالِقُ حَالِقُ حَكِلِقُ صُحَلِ شَيْ وَقَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَحِجْلُ ۞ لَا تُدَرِحُهُ الأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدَرِكُ الأَبْصَدَرُ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ۞

أي: ذلك الّذي خلق هذه الأشياء لكم ودبّر هذه الصنعة هو ﴿ ٱللّٰهُ ﴾ ربّكم خالقكم وسيّدكم ﴿ لَآ إِلَنَهَ إِلَّا هُوَّ خَـٰلِقُ كُمَ وَحَبِلُقُ صُحِّلِ شَيّ وَ أَي: كُلَّ مخلوق من الأجسام والأعراض الّتي لا يقدر عليها غيره ﴿ فَاَعْبُدُوهُ ﴾ لأنّه

١٤٦ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٢٦.

المستحقّ للرّبوبيّة والعبادة ﴿وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَىٰءٍ وَكِيلٌ ﴾ حافظ ومدبّر فهو وكيل على الحقّ، ولا يقال وكيل لهم.

قال صاحب «الكَشَّاف»: ﴿ذَٰلِكُم ﴾ إشارة الموصوف بما تقدّم من الصفات وهو مبتدأ وما بعده أخبار مترادفة وهي: ﴿ٱللَّهُ رَبُّكُمٌ لَا إِلَنَهَ إِلَّا هُوَّ خَلِقُ صَحُلِ شَيّ وَ﴾.<sup>(۱)</sup>

ونقل الرازي في إثبات التوحيد طرقاً كثيرة قال: قال المتكلّمون: الصّائع الواحد كاف لأن الإله القادر على كلّ المقدورات العالم بكلّ المعلومات كاف في كونه إلهاً للعالم وأمّا أن الزائد على الواحد لم يدلّ الدليل على ثبوته ولم يكن إثبات عدد أولى من إثبات عدد آخر فيلزم إمّا إثبات آلهة لا نهاية لها وهو محال، أو إثبات عدد معيّن مع أنّه ليس ذلك العدد أولى من سائر الأعداد وهو أيضاً محال

وأيضاً وجه أخر في تقرير هذه الطريقة: وهي أنّ الإله القادر على كلّ الممكنات كاف في تدبير العالم فلو قدّرنا إلهاً ثانياً لكان ذلك الثاني إمّا أنّ يكون فاعلاً وموجداً لشيء من الحوادث أو لا يكون والأوّل باطل لأنّه لمّا كان كلّ واحد منهما قادراً على جميع الممكنات فكلّ فعل يفعله أحدهما صار كونه فاعلاً لذلك الفعل مانعاً للآخر عن تحصيل مقدوره لأنّ فعله سبق وامتنع الثاني عن تحصيل مقدوره وذلك يوجب كون كلّ واحد منها سبباً لعجز الآخر، وإن كان الإله الثاني لا يفعل فعلاً ولا يوجد شيئاً فكان معطّلاً

١- تفسير الرازي، ج ١٣. ص ١٣٠؛ والكشاف، الزمخشري، ج ٢. ش. ص ٤١؛ وتفسير جوامع الجامع، الشيخ الطبرسي، ج١. ص ٦٠٢. ١ـ المصدر السابق نفسه.

| ٤ | τ | 7 | مقتليك للألا |
|---|---|---|--------------|
|   |   |   |              |

والوجه الثالث في تقرير هذه الطريقة أن هذا الإله الواحد لابة وأن يكون كاملاً في صفات الإلهية فلو فرضنا إلها ثانياً لكان ذلك الثّاني إمّا أن يكون مشاركاً للأوّل في جميع صفات الكمال أولا يكون فإن كان مشاركاً للأوّل في جميع الصفات فلابة وأن يكون مميّزاً عن الأوّل بأمرما، إذ لو لم يحصل الامتياز بأمر من الأمور لم يحصل التعدّد والاثنينيّة وإذا حصل الامتياز بأمر مما فذلك الأمر المميّز إمّا أن يكون من صفة الكمال أولا يكون فإن كان من صفات الكمال مع أنّه حصل ما به الامتياز لم يكن جميع صفات الكمال مشتركاً فيه بينهما، وإن لم يكن ذلك المميّز من صفة الكمال أولا يكون فإن كان من قلت الأشاعرة: إن قوله: في خيليُّ من صفات الكمال فالموصوف به يكون قالت الأشاعرة: إن قوله: في خيليُّ حصُل مقتار ولا يحل للإلهيّة. الخالق لأعمال العباد قالوا: أعمال العباد أشياء والله خالق كلَ شيء بحكم الآية. وأجاب الطبرسيّ عنه، وقد ذكرناه قبيل هذا.

ولا بأس بذكر الجواب الآخر: وهو أنّ هذا اللفظ وإن كان عاماً إلّا أنّه حصل مع هذه الآية وجوه يدلّ على أنّ أعمال العباد خارجة عن هذا العموم لأنّه قال سبحانه: ﴿ خَلِقٌ كُلِ شَيّ و فَأَعْبُدُوهُ ﴾ فلو دخلت أعمال العباد تحت قوله: ﴿ خَلِقٌ كُلِ شَيّ وِ لصار تقدير الآية: أنا خلقت أعمالكم فافعلوها بأعيانها أنتم مرة اخرى، ومعلوم أنّ ذلك فاسد قطعاً.

وأيضا أنّه تعالى إنّما ذكر قوله: ﴿خَلِقُ صَحُلٍ شَكَوْنَهِ فِي معرض القدرة والثناء على نفسه فلو دخل تحته أعمال العباد لخرج عن كونه مدحاً وثناء بل ثبت قدحاً لأنه لا يليق بذاته سبحانه أن يتمدّح بخلق الزّنا واللّواط والسرقة والكفر.

والجواب الثالث أنَّه قال بعد هذه الآية: ﴿ قَدْ جَاءَكُمْ بَصَابِرُ مِن زَبِّكُمْ فَمَنْ

في الأنبط

أَبْصَرَ فَلِنَفْسِةٍ. وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا ﴾<sup>(١)</sup> وهذا تصريح بكون العبد مستقلاً بالفعل والتَرك، ولا مانع له من الفعل والتَرك وذلك يدلَّ على أنّ فعل العبد غير مخلوق لله إذ لو كان مخلوقاً لله لما كان العبد مستقلاً به لأنّه إذا أو جده الله امتنع من العبد الدّفع ولا يصح أن يقال: فعل العبد مخلوق لله، فقوله: ﴿فَمَنَ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِةٍ. وَمَنَّ عَمِى فَعَلَيْهَا ﴾ يوجب تخصيص ذلك العموم.

وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْحَبِّيرُ ﴾ اللَّاطف بعباده بسبوغ الأنعام. عدل عن فاعل إلى فعيل للمبالغة وقيل: معناه لطيف التدبير إلَّا أنَّه حذف لدلالة الكلام عليه، وقيل: إنّ معنى اللطيف هو الَّذي يستقلَّ الكثير من نعمه ويستكثر القليل من طاعة عباده، وقيل: اللَّطيف من يكافي الوافي ويعفو عن الجاني. وقيل: اللطيف من يعزَّ المفتخر به ويغني المفتقر إليه «الْخَبِير» العالم بكلَّ شيء من مصالح عباده.

قَدْ جَاءَكُمْ بَصَابِرُ مِن زَبِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِةٍ. وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهِأَ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ ۞ وَكَذَلِكَ نُصَرِفُ آلَايَتِ وَلِيَقُولُوا دَرَسْتَ وَلِنُبَيِّنَهُ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞

قرر سبحانه أمر التبليغ والرسالة فقال: ﴿ فَدْ جَاءَكُمْ بَصَابِرُ مِن زَبِّكُمْ ﴾

المسورة الأنعام: ١٠٤.

والبصائر جمع البصيرة، وكما أنّ البصر اسم للإدراك التّام الكامل الحاصل بالعين الّتي هي في الرأس فالبصيرة اسم للإدراك التامّ الكامل الحاصل في القلب، فالآيات المتقدّمة وهي في أنفسها ليست بصائر إلا أنّها لقوتها توجب البصائر لمن عرفها ووقف على حقائقها، فلهذا سمّيت بالبصائر، والمعنى: من أبصر الحقّ وآمن بعد هذه الآيات فلنفسه أبصر وإيّاها نفع، ومن عمي عن الحقّ ولم يهتد فعلى نفسه ضرّ بالعمى، قل لهم يا محمّد: إنّ هدايتكم وضلالتكم نفعها وضررها عائد إليكم ﴿وَمَآ أَنّا عَلَيّكُم بِحَفِيظٍ ﴾ وإنّهما أنا منذر والله هو الحفيظ عليكم يحفظ أعمالكم ويجازيكم عليها.

وَكَذَلِكَ نُصَرِفُ آلَايَنَتِ وَلِيَقُولُوا دَرَسَتَ ﴾ لما تمم الكلام في الإلهيّات إلى هذه المواضع شرع في إثبات النبوتات فحكى شبهة المنكرين نبوة محمد تلاث بقولهم: يا محمد تلاث إن هذا القرآن الذي جنتنا به كلام تستفيده من مدارسة العلماء ومباحثة الفضلاء ثم تنظمه من عند نفسك وتقرؤه علينا وتزعم أنه وحي ينزل عليك من الله، وهذا وجه النظم في الآية. المعنى: ﴿ وَكَذَلِكَ ﴾ أي: وكما صرّفنا الآيات قبل نصرف هذه الآيات.

والتصريف إجراء المعاني الدائرة المتعاقبة في الألفاظ لتجتمع فيه وجوه الفائدة ﴿وَلِيَغُولُوا دَرَسَتَ ﴾ اللام لام العاقبة والصيرورة، والتقدير أن عاقبة أمرهم عند تصريفنا هذه الآيات أن يقولوا هذا القول الشنيع، وأمّا الأشاعرة فإنّهم لإثبات الجبر فسرّوا الآية وأجروا الكلام على ظاهره فقالوا: المعنى في الآية: إنّا ذكرنا هذه الدلائل حالاً بعد حال ليقول بعضهم: دارست ودرست هذه الآيات من اليهود وغيرهم ليزدادوا كفراً على كفرهم، وهذا المعنى غير صحيح لوقوع القبيح والظلم منه تعالى، وقال القاضي والجبّائي: المنتخل الانتخار

إنّ تقدير الآية: لئلًّا يقولوا درست نظير قوله: ﴿ يُبَغِّنُ ٱللَّهُ لَحَكُمُ أَن تَضِلُوا ﴾<sup>(١)</sup> فإنّ المعنى لئلّا تضلّوا.

﴿وَلِنُبَيِّنَهُ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ أي: ولنبيّن هذه الآيات لقوم يعقلون لأنّهم المنتفعون بها. والدرس في اللّغة التذليل بكثرة القراءة، حتّى خف من قولهم: درست الثوب إذا أخلقته، فقيل للنّوب الخلق: الدريس لأنّه قد لان.

ٱنَبِعَ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن زَيِّكَ لَا إِلَىٰهُ إِلَّهُ هُوَ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ وَلَوَ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُوا وَمَا جَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ ﴾

أمر سبحانه باتَباع الوحي فقال: ﴿ أَنَبِعَ ﴾ أيّها الرّسول ﴿ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن زَيَلِكَ ﴾ والإيحاء هو إلقاء المعنى إلى النفس على وجه يخفى، ويكون تارة بالملك وهو الحقيقة وتارة بالإلهام والرّؤيا ﴿ لَاَ إِلَهُ إِلَّهُ هُوَ ﴾ أي: ادعهم إلى هذا القول أو بيان ما أوحي إليك من أنّه لا الله إلّا هو ﴿ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ قال ابن عبّاس: نسخته آية القتال، أو المعنى: اهجرهم ولا تخالطهم ولا تلاطفهم ولم يرد به الإعراض عن دعائهم إلى الله وحكمه ثابت.<sup>(1)</sup>

أو وَلَوَ شَاءَ اللهُ مَا أَشْرَكُوا ﴾ أي: لو شاء الله أن يتركوا الشرك قهراً وإجباراً الاضطرّهم إلى ذلك إلاا أنه لم يضطرّهم إليه بما ينافي أمر التكليف بل أمرهم سبحانه بترك الشرك اختياراً ليستحقّوا الثواب والمدح عليه فلم يتركوه فأتوا به من قبل نفوسهم.

وفي تفسير أهل البيت: لو شاء الله أن يجعلهم كلّهم مؤمنين معصومين حتّى كان لا يعصيه أحد لما كان يحتاج إلى جنّة ولا إلى نار ولكنّه أمرهم ونهاهم وأعطاهم ماله تعالى به عليهم الحجّة من الآلة والاستطاعة ليستحقّوا

> ا\_ سورة النساء: ١٧٦. ٢\_ تفسير مجمع البيان، ج ٤. ص ١٣١.

الثواب والعقاب. ﴿وَمَا جَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ راقباً لأعمالهم ﴿وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ ﴾ ولست يا محمد بموكَل عليهم وإنّما أنت رسول عليك البلاغ وعلينا الحساب قال الحدادي: وإنّما جمع بين «حفيظ ووكيل» لاختلاف معناهما فإنّ الحافظ للشيء هو الّذي يصونه عمّا يضرّه والوكيل بالشيء هو الّذي يجلب الخير إليه.<sup>(۱)</sup>

واعلم أن الجبرية تمستكوا بقوله تعالى: ﴿ وَلَوَ شَآة اللَّهُ مَآ أَشْرَئُوا ﴾ على صحة مذهبهم وقالوا: إن المعنى ولو شاء اللّه أن لا يشركوا ما أشركوا وحيث لم يحصل الجزاء علمنا أنّه لم يحصل الشَرط فعلمنا أنّ مشيئة اللّه بعدم إشراكهم غير حاصلة، وأجابت المعتزلة بأنّه ثبت بالدلائل أنّه تعالى أراد من الكلّ الإيمان وما شاء من أحد الكفر والشرك وهذه الآية تقتضي أنّه تعالى ما شاء من الكلّ الإيمان فوجب التوفيق بين الدليلين فيحمل مشيئة اللّه لإيمانهم على مشيئته الإيمان الاختياري الموجب للثواب ويحمل عدم مشيئته الله على على الإيمان الحاصل بالقهر والإلجاء فالمعنى: ما شاء أن يحملهم على الإيمان على سبيل القهر والإلجاء فإنّ ذلك يبطل التكليف ويخرج الإنسان عن استحقاق التُواب.

وَلَا تَسُبُوا ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُوا ٱللَّهَ عَدْوَا بِغَيْرِ عِلْمُ كَذَلِكَ زَيَّنَا لِكُلِ أُمَةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم مَرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّتُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞

سبب النزول: كان المسلمون يسبّون الأصنام فقال المشركون: يا محمّد لتنتهنّ عن سبّ آلهتنا أو لنهجون ربّك، فنهى الله تعالى أن يسبّوا الأصنام لما فيه من المفسدة فقال: ﴿وَلَا تَسُبُّوا ٱلَذِيرَبَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ المراد

١- تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٣١.

الأصنام يدعونها آلهة ويعبدونها فجمين دُونِ ٱللَّهِ ﴾ أي: متجاوزين عبادة الله فَيَسُبُّوا آللَّهَ ﴾ أي: فيقولوا لكم مثل قولكم لهم وفجوعَدَوًا ﴾ منصوب على الحاليّة مصدر أو مفعول له أي: لأجل العداوة والتّجاوز فجبِغَيرِ عِلَمِ ﴾ غير عالمين بالله وبما يجب أن يذكر به جهلا لأنّهم لو قدروا الله حقّ قدره لما أقدموا على الشَرك.

وفي الآية تنبيه على أنّ خصمك لو شافهك بجهل وسفاهة لم يجز لك أنّ تقدم على مشافهته بما يجري مجرى كلامه فإنّ ذلك يوجب فتح باب الستفاهة. وذلك لا يليق بالعقلاء فلو قيل: إنّ الكفّار والمشركين كانوا مقرّين بالإله العالم وكانوا يقولون: إنّما حسنت عبادة الأصنام لتصير شفعاء لهم عند الله وإذا كان كذلك فكيف يعقل إقدامهم على سبّ الله؟.

قال الرازيّ: هاهنا احتمالات: أحدهما: أنّه ربّما كان بعضهم قائلاً بالدهر ونفي الصّانع فما كان يبالي بهذا النّوع من السقاهة وثانيها: أنّ الصّحابة متى شتموا الأصنام فهم كانوا يشتمون الرسول يَشْتُلُهُ ، فالله تعالى أجرى شتم الرسول مجرى شتم الله<sup>(۱)</sup> كما قال تعالى: فوإنّ ٱلَذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنّمَا يُبَايِعُونَكَ التَّهُ ﴾<sup>(۱)</sup> وكقوله: في إنّ ٱلَذِينَ يُؤَذُونَ ٱللَهُ <sup>(۲)</sup>

وثالثها: أنّه ربّما كان في جهّالهم من كان يعتقد أنّ شيطاناً يحمله على ادّعاء النبوّة والرسالة ثمّ إنّه بجهله كان يسمّي ذلك الشيطان بأنّه إله محمّد، فكان يشتم إله محمّد بناء على هذا التأويل.<sup>(٣)</sup>

فلو قيل: إن شتم الأصنام وسبتها من أصول الطاعات فكيف يحق من

ا\_ تفسير الرازي، ج ١٣، ص ١٤٠. ١ـ سورة الفتح: ١٠. ٢\_ سورة الأحزاب: ٥٧. ٣\_ تفسير الرازي، ج ١٣. ص ١٤٠. ٢٩٨ .....

الله أن ينهي عنها؟ فالجواب أنّ هذا الشتم وإن كان طاعة إلّا أنّه إذا وقع على وجه يستلزم منه منكر عظيم وجب الاحتراز منه، والأمر هاهنا كذلك لأنّ هذا الشتم كان يستلزم إقدامهم على شتم الله وشتم رسوله وعلى فتح باب السفاهة وعلى تنفيرهم عن قبول الدّين وإدخال الغيظ في قلوبهم فلكونه مستلزماً لهذه المنكرات وقع النّهي عنه. وقرئ «عدوا» بضم العين وتشديد الواو قال الزجاج: «عَدْواً» منصوب على المصدر أي: فيعدوا عدواً.<sup>(1)</sup>

قال الجبّائيّ: دلّت هذه الآية على أنّه لا يجوز أن يفعل بالكفّار ما يزدادون به بعدا عن الحقّ، إذ لو جاز أن يفعله لجاز أن يأمر به وكان لا ينهى عنه، وكان لا يأمر بالرّفق بهم عند الدّعوة كقوله لموسى وهارون: ﴿ فَقُولًا لَهُ فَوَلًا لَيِّنَا ﴾<sup>(٢)</sup> وذلك يبيّن بطلان مذهب المجبّرة.<sup>(٣)</sup>

قوله تعالى: ﴿كَذَلِكَ زَيَّنَا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ﴾ قيل في معناه أقوال:

أحدها: أنّ معناه: كذلك زيّنًا لكلّ امّة عملهم بميل الطباع إليه ولكن قد عرّفناهم الحقّ مع ذلك ليأتوا الحقّ ويجتنبوا الباطل، وذلك لصحّة التكليف لأنّه لا يقال للعنّين: لا تزن وللأعمى: لا تنظر.

وثانيها: أنّ المراد زيّنًا لكم أعمالكم زيّنًا لكلّ امّة من قبلكم أعمالهم من حسن الدعوة إلى الله وترك ما لا ينبغي وترك السب للأصنام ونهيناهم أن يأتوا من الأفعال ما ينفّر الكفّار عن قبول الحق، عن الحسن والجبّائيّ. ويسمّى ما يجب على الإنسان أن يعمله بأنّه عمله كما تقول لغلامك: اعمل عملك أي: ما ينبغي لك أن تفعله.

> ١- المصدر السابق نفسه. ٢- سورة طه: ٤٤. ٣- تفسير الرازي، ج ١٣ .ص ١٤١.

شِوْبَةُ الْأَجْعَانِ

وثالث الأقوال: أن المراد زينًا عملهم بذكر ثوابه فهو كقوله: ﴿وَلَنَكُنَّ ٱللَّهُ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلإِيمَنَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُرُ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفَرَ وَالْفُسُوقَ وَأَلِعِصْيَانَ ﴾<sup>(1)</sup> يريد حبّب بذكر ثوابه ومدح فاعليه، وما فسرته الأشاعرة في معنى الآية لإثبات مدّعاهم فهو بمعزل عن القبول ولم يرد سبحانه أنّه زيّن عمل الكافرين لأن ذلك يقتضي الدّعوة إليه واللّه تعالى ما دعا أحداً إلى معصيته ولكنّه نهاهم عنها وذمّ فاعليها ونسب مثل هذه الزينة إلى الشيطان فقال: ﴿وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَنْنُ أَعْمَنَكَهُمْ ﴾<sup>(1)</sup> ولا خلاف أن المراد بذلك الكفر والمعاصي فثبت أن المُواد به في الآية تزيين أعمال الطاعة. ﴿ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم مَرْحِعُهُمَ أَيَ ال

وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنَنِهِمْ لَبِن جَآءَتُهُمْ ءَابَةٌ لَيُؤْمِنُنَ بِهَا قُلْ إِنَّمَا ٱلْآيَتُ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَمَا إِذَا جَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ (\*) وَنُقَلِّبُ أَفْنِدَتُهُمْ وَأَبْصَدَرُهُمْ كَمَا لَرْ يُؤْمِنُوا بِهِ. أَوْلَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَنِيهِـد بَعْمَهُونَ (\*)

سبب النزول: قالت قريش: يا محمّد تخبرنا أنّ موسى كان معه عصا يضرب به الحجر فتنفجر منه اثنتاً عشرة عينا، وتخبرنا أنّ عيسى كان يحيي الموتى، وتخبرنا أنّ ثمود كان لهم ناقة فأتنا بآية من الآيات حتّى نصدّقك، فقال رسول الله تلاثنا: "أي: شيء تحبّون أن أتيكم به؟" قالوا: اجعل لنا الصفا ذهباً. وابعث لنا بعض موتانا حتّى نسألهم عمّا تقول أحق أم لا، وأرنا الملائكة يشهدون لك، أو اثننا بالله والملائكة قبيلاً، فقال النبي تلاث: "فإن فعلت بعض ما تقولون أتصدقونني؟" قالوا: نعم والله لئن فعلت لنتّبعنك أجمعين، وسأل المسلمون رسول الله أن ينزلها عليهم حتّى يؤمنوا فقام رسول الله تلاثة يدعو

١- سورة الحجرات: ٧.

٢\_ سورة العنكبوت: ٣٨.

أن يجعل الصُفا ذهبا فجاءه جبرئيل، فقال: «إن شنت أصبح الصغا ذهباً ولكن إن لم يصدقوا عذّبتهم وإن شنت تركتهم حتى يتوب تانبهم». فقالﷺ: «بل يتوب تانبهم»، فأنزل الله هذه الآية، عن الكلبيّ ومحمّد بن كعب القرطبيّ.

المعنى: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ ﴾ قال الواحديّ إنّما سمّي اليمين بالقسم لأن اليمين موضوعة لتوكيد الخبر الذي يخبر به الإنسان إثباتاً أو نفياً. ولمّا كان الخبر يدخله الصدق والكذب احتاج المخبر إلى طريق به يتوسّل إلى ترجيح جانب الصدق على جانب الكذب وذلك هو الحلف والقسم<sup>(۱)</sup>، وبنوا تلك الصَيغة على "افْعَلَ" وبالحلف يبيّن قسم الصدق الذي ادّعاه عن قسم نقيضه الذي هو الكذب وبالجملة بيّن سبحانه حال الكفّار الذين سألوا الآيات، فقال:

وَأَقْسَمُوا اللهِ أَي: حلفوا ﴿ بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْمَنَنِهُمْ ﴾ مجدّين مجتهدين
 مظهرين الوفاء به ﴿ لَمِن جَآءَتُهُمْ مَايَةٌ ﴾ مما سألوها ﴿ لَيُوْمِئُنَ بِهَا قُلْ ﴾ يا محمد
 مظهرين الوفاء به ﴿ لَمِن جَآءَتُهُمْ مَايَةٌ ﴾ مما سألوها ﴿ لَيُوْمِئُنَ بِهَا قُلْ ﴾ يا محمد
 ﴿ إِنَّكَ اللَّذِنَتُ ﴾ أي: الأعلام والمعجزات ﴿ عِندَ اللَّهِ ﴾ وهو مالكها فلو علم
 صلاحكم في إنزالها لأنزلها ﴿ وَمَا يُشْعِرُكُمْ ﴾ الخطاب متوجة إلى المشركين
 وقيل الخطاب متوجه إلى المؤمنين لأنهم ظنّوا أنّهم لو أجيبوا إلى الآيات
 روفيل الخطاب متوجه إلى المؤمنين لأنهم ظنّوا أنهم لو أجيبوا إلى الآيات
 يُقْتُرُونُهُمْ اللَّهُ أي: أي الأعلام والمعجزات ﴿ عَندَ مَاتَهُ وهو مالكها فلو علم
 صلاحكم في إنزالها لأنزلها ﴿ وَمَا يُشْعِرُكُمْ ﴾ الخطاب متوجه إلى المشركين
 وقيل الخطاب متوجه إلى المؤمنين لأنهم ظنّوا أنهم لو أجيبوا إلى الآيات
 يقبر حونها إذا جاءت لا يؤمنون بل يبقون على ما كانوا عليه من الكفر والعناد.

الله وَنُعَلِّبُ أَفَيْدَتَهُم ﴾ عطف على الآلا يُؤْمِنُونَ ﴾ أخبر سبحانه أنّه تعالى يقلّب أفئدة هؤلاء الكفّار ﴿وَأَبْصَنَرَهُم ﴾ عقوبة لهم وفي كيفيّة تقليبهما قولان: أحدهما أنّه يقلّبها في جهنّم على حرّ الجمر ولهب النار، والثاني أنّ المعنى: نقلّب أفئدتهم وأبصارهم بالحيرة الّتي تغمّ وتزعج النفس ﴿كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِعِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ أي: بما جاء من الآيات أوّل مرة من المعجزات التي صدرت

١- تفسير الرازي ،ج ١٣، ص ١٤٣.

عنه تشي مثل انشقاق القمر ونحوه.

وقيل: معناه: لو أعيدوا إلى الدّنيا ثانية لم يؤمنوا به كما لم يؤمنوا به أوّل مرّة في الدّنيا وهذا مثل قوله: ﴿وَلَوَ رُدُوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ﴾<sup>(١)</sup> عن ابن عبّاس. والهاء في «بعِ» يحتمل أن يكون عائدة إلى القرآن وما أنزل من الآيات ويحتمل أن يكون عائدة إلى النبيﷺ.

﴿وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَنِيهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ أي: نخليهم وما اختاروه من الطغيان ولا نحول بينه وبينهم ﴿يَعْمَهُونَ ﴾ متردَدين في الحيرة هائمين.

قال بعض أهل التفسير: إن قوله: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفَيْدَتَهُمْ وَأَبْعَكَرَهُمْ ﴾ معترضة وحشو بين الجملتين، والمعنى أنًا نحيط علماً بذات الصدور وخائنة الأعين نختبر قلوبهم فنجد باطنها بخلاف ظاهرها فلا نحول بينهم وبين اختيارهم ولا نمنعهم من ذلك وتمهلهم فإن أقاموا على الكفر والطغيان نتركهم في ذلك الطغيان والعمه، ولا نلجئهم ونقهرهم على الإيمان فبسبب إقدامهم على الكفر استحقّوا الحرمان وتقليب أفئدتهم، وإضافة التقليب إلى الله بهذا المعنى والسّبب. فبطل ما استدلّوا من هذه الآية في الجبر.

وَلَوْ أَنَّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ الْمَلَةِحَكَةَ وَكَلَّمَهُمُ الْمُوْتَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَىء فُمُلَا مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَا أَن يَشَاء اللَهُ وَلَكِنَ أَحْتَبُرُهُمْ يَجْهَلُونَ @

بيّن سبحانه حالهم في طغيانهم وعنادهم فقال: ﴿وَلَوَ أَنَّنَا نَزَّلَنَا إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَتِهِكَةَ ﴾ حتّى يشهدون بنبوته حتّى يرون الملائكة عيانا ﴿وَكَلَّتَهُمُ ٱلْمَوَى ﴾ بعد أن أحييناهم حسب ما اقترحوه فيشهدوا لك بالنبوّة فإنّهم طلبوا منه اللظ إحياء اثنين من موتاهم للشهادة أحدهما قصيّ بن كلاب وجذعان بن عمرو

المسورة الأنعام: ٢٨.

| اج ٤ | مقتليا للألا | ۴۴ | • | ۲ |  |
|------|--------------|----|---|---|--|
|------|--------------|----|---|---|--|

وقالوا: لمن أحييتهما فشهدا لك بالنبوة لشهدنا نحن أيضا ﴿وَحَمَّرُنَا﴾ أي: جمعنا ﴿عَلَيْهِمْ كُلَّ شَىءٍ قُبُلًا ﴾ جمع قبيل، وانتصابه على الحاليّة أي: لو حشرنا كلَّ شيء نوعاً نوعاً وفوجاً فوجاً من سائر المخلوق، قال صاحب التيسير في كتاب التفسير: أي: وبعثنا كلَ حيوان من الفيل إلى البعوض أي: أقمنا القيامة (مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ﴾ بأن يجبرهم على الإيمان، عن الحسن وهو المرويَ عن أنمتنا للبي، وحاصل المعنى أنّهم لا يؤمنون مختارين إلّا أن يكرهوا.

وَلَئَكِنَ آَحَـنَرَهُمْ يَبَهَلُونَ ﴾ أن الله قادر على ذلك أو أن المعنى: يجهلون أنّهم لو أوتوا بكل آية ما آمنوا طوعا أو يجهلون مواضع المصلحة فيطلبون مالا مصلحة ولا فائدة فيه. وفي الآية دلالة على أن الله سبحانه لو علم أنّه إذا فعل ما اقترحوه من الآيات آمنوا لفعل ذلك ولكان ذلك واجباً في حكمته لأنّه لو لم يجب ذلك لم يكن لتعليله \_ بأنّه لم يظهر هذه الآيات لعلمه بأنّه لو فعلها لم يؤمنوا \_ معنى.

وفيها أيضا دلالة على أنّ إرادته محدثة لأنّ الاستثناء يدلّ على ذلك، إذ لو كانت قديمة لم يجز هذا الاستثناء ولم يصح كما أنّه لا يصح لو قال: ما كانوا ليؤمنوا إلّا أن يعلم الله لحصول هذا الوصف فيما لم يزل. ويجوز أن يكون الضمير في قوله: ﴿ أَصَحَبَرَهُمْ يَجْهَلُونَ ﴾ راجعاً إلى المؤمنين أي: إنّهم يجهلون عدم إيمان المقترحين عند مجيء الآيات لأنّ المؤمنين كانوا يتمنّون مجيء الآيات طمعاً في إيمان الكافرين.

وَكَذَلِكَ جَعَلَنَا لِكُلِّ نَبِيَ عَدُوَّاشَيَطِينَ ٱلإِنِسِ وَٱلْجِنِ يُوْحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ رُحْرُفَ ٱلْعَوْلِ غُرُوراً وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرَهُمْ وَمَا يَفْتَرُوبَ شَ وَلِيَصْغَى إِلَتِهِ أَفْتِدَهُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِوَلِيَرْضَوْءُ وَلِيَعْتَرِفُوا مَاهُم مُّقْتَرِفُونَ شَ وَال سلى في هذه الآية محمداً يَشْخُ وبين ما كان عليه حال الأنبياء مع

فيؤتؤ الانتخطاء

أعدائهم فقال: ﴿ وَكَذَلِكَ ﴾ أي: وكما جعلنا لك شياطين الإنس والجنَ أعداء كذلك جعلنا لمن تقدّمك من الأنبياء.

وفي معنى ﴿ جَعَلْنَا ﴾ هنا وجوه قال الطبرسيَّ:

أحدها أنّ المراد: كما أمرناك بعداوة قومك من المشركين فقد أمرنا من قبلك بمعاداة أعدائهم من الجنّ والإنس، ومتى ما أمر الله رسوله بمعاداة قوم من المشركين فقد جعلهم أعداء له، وهذا المعنى شائع كما يقول الأمير للمبارز من جيشه: جعلت فلاناً قرنك في المبارزة وهو يعني بذلك أنّه أمره بمبارزته لأنّه إذا أمره بمبارزته فقد جعل من يبارزه قرناً له.<sup>(1)</sup>

وثانيها أنّ معناه: حكمنا بأنَهم أعداء وأخبرنا بذلك لتعاملوهم معاملة الأعداء في الاحتراز عنهم والاستعداد لدفع شرّهم. وهذا كما يقال: جعل القاضي فلاناً عدلاً وفلاناً فاسقاً إذا حكم بعدالة هذا وفسق ذلك.

وثالثها أنّ المراد: خلّينا بينهم وبين اختيارهم العداوة لم نمنعهم عن ذلك كرهاً ولا جبراً لأنّ ذلك يزيل التكليف.

ورابعها: أنّه سبحانه إنّما أضاف ذلك إلى نفسه لأنّه سبحانه لمّا أرسل إليهم الرّسل وأمرهم بدعائهم إلى الإسلام والإيمان وخلع الأوثان نصبوا عند ذلك العداوة لأنبيائه، ومثله قوله تعالى مخبراً عن نوح: ﴿ فَلَمْ يَزِدْهُرَ دُعَآءِيّ إِلَّا فِرَارًا ﴾.<sup>(۱)</sup>

والمراد من قوله: ﴿ شَيَطِينَ ٱلْإِنِي وَٱلْجِيِّ ﴾ مردة الكفّار من الفريقين أو أن المراد من شياطين الإنس الذين يغوونهم وشياطين الجنّ الّذين هم من ولد إبليس.

قال الكلبيَّ في تفسيره عن ابن عبَّاس: إنَّ إبليس جعل جنده فريقين

۱۔ تفسیر مجمع البیان ،ج ٤،ص ۱٤٠. ۱۔ سورة نوح: ٦. ٢٠٤

فبعث فريقاً منهم إلى الإنس وفريقاً إلى الجن فشياطين الجن والإنس أعداء بعضهم الرسل والمؤمنين، فيلتقي شياطين الإنس وشياطين الجن في كلّ حين، فيقول بعضهم لبعض: أنا أضللت صاحبي بكذا فأنت أضلّ صاحبك بمثلها، فذلك المراد بقوله: ﴿يُؤْجِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ ﴾.<sup>(1)</sup>

وروي عن أبي جعفر للظ<sup>ير</sup> أنّه قال: إنّ الشياطين يلقى بعضهم بعضا فيلقي إليه ما يغوي به الخلق حتّى يتعلّم بعضهم من بعض ﴿رُخُرُفَ ٱلْقَوَلِ﴾ أي: القول المموّة الّذي يستحسن ظاهره ولا حقيقة له ولا أصل ﴿غُرُورًا﴾ أي: يغرّونهم غرورا.<sup>(1)</sup>

وَلَوَ شَاءَ رَبُكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾ أخبر سبحانه أنّه لو شاء أن يمنعهم من ذلك جبراً أو يحول بينهم وبينه لقدر على ذلك ولكنّه خلّى سبيلهم بينهم وبين أفعالهم إبقاء للتّكليف وامتحانا للمكلّفين، وقيل: المعنى: ولو شاء ربّك ما فعلوه بأن ينزل عليهم عذاباً أو آية فتضل أعناقهم لها خاضعين.

أذَرَهُم وَمَا يَقْتَرُونَ ﴾ أي: دعهم وافترائهم الكذب فإنّي اجازيهم وأعاقبهم، أمر سبحانه بأن يخلّي بينهم وبين ما اختاروه وأن لا يمنعهم منه بالقهر تهديداً لهم، وذلك كقوله: ﴿أَعْمَلُوا مَا شِنْتَمَم ﴾ دون أن يكون أمراً واجباً أو ندباً.

فَوَلِيَصَغَى إِلَيْهُ ﴾ عطف على الغرور واللّام بمعنى كي أي: يوحي بعضهم إلى بعض الغرور ولأن تصغى إليه ﴿أَفَتِدَهُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَلِيَرْضَوَهُ وَلِيَعْتَرِفُوا ﴾ ولام «كي» نائبة عن «أن» في أكثر الموارد واللامات في الآية قرئت بالسكون وقرئت بالحركة، والحركة أولى أي: لتميل إلى هذا

۱ـ تفسير مجمع البيان، ج ٤. ص ١٤٠ وبحارالأنوار، ج ٦٠. ص ١٤٩ ومجمع البيان ،ج ٨. ص٦٠ والزاد المسير، ابن الجوزي، ج٢. ص ٧٥. المنتقل الأنتقط

القول المزخرف قلوب الذين لا يؤمنون، ويجوز أن تكون اللّام لام العاقبة فَوَلِيَرْضَوَهُ ﴾ أي: لتميل أفئدتهم إلى تلك المزخرف ويرضوه لأنفسهم بعد ميل أفئدتهم فَوَلِيَعْتَرِفُوا ﴾ ويكتسبوا بموجب ارتضائهم لذلك المزخرف فومًا هُم مُقَتَرِفُونَ ﴾ ومكتسبون من القبائح الّتي لا يليق ذكرها من الكفر ومتابعة الضّلالة.

وفي الآية إشارة إلى أنّ البلايا للسائرين إلى الله، والأولياء هي المطايا لهم، وأنّ أشدّ البلاء شماتة الأعداء فلمّا كانت رتبة الأنبياء أعلى كانت عداوة الكفّار لهم أوفى وفي ذلك لهم ترقّيات.

قال أهل التأويل: إنّ شيطان الإنس النفس الأمّارة بالسوء وهي أقوى من شياطين الجنّ، وإنّما يتسلّط شيطان الجنّ على ابن آدم بفضول النّظر والكلام والطعام وبمخالطة الناس ومن اختلط فقد استمع إلى الأكاذيب.

أَفَعَـَيْرُ ٱللَّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ إِلَيْصَحُمُ ٱلْكِنْبَ مُفَصَّلًا وَٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِن زَيِّكَ بِٱلْحَقِّ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ

أمر سبحانه أن يقول لهؤلاء الكفّار الذين مضى ذكرهم: ﴿ أَفَعَمَيْرَ ٱللَّهِ اَبَتَغِى حَكْمًا ﴾ وأطلب سواه حاكما؟ والحكم والحاكم بمعنى واحد إلّا أن الحكم أبلغ: لأن معناه من يستحق أن يتحاكم إليه فهو لا يقضي إلّا بالحق، وقد يحكم اللغ: معناه من يستحق أن يتحاكم اليه فهو لا يقضي إلّا بالحق، وقد يحكم الله رغبة عنه؟ وهل يجوز أن يكون حكم سوى الله يساويه في حكمه؟ ﴿ وَهُوَ ٱلَذِي أَنَزَلَ إِلَيْكَمُ ٱلْكِئَبَ مُعَصَّلًا ﴾ والحال أن القرآن فصل فيه حكمه؟ إلى والحال المعنى: هل يحوز الله يساويه في حكمه؟ إلى وأهو ألَذِي أَنزَلَ إِلَيْكَمُ ٱلْكِئَبَ مُعَصَّلًا ﴾ والحال أن القرآن فصل فيه جميع ما يحتاج إليه أو فصل فيه بين الحلال والحرام أو بين الصادق والكاذب في الدّين والكفر والإيمان، ومعنى التَفصيل تبيين المعاني بما ينفي التّخليط أوارد في اللفظ والمعنى ويرفع التَداخل الذي هو يوجب النقصان في المراد.

﴿وَٱلَّذِينَ مَاتَيْنَنُهُمُ ٱلْكِنَبَ﴾ يعني: بهم مؤمني أهل التوراة وأهل

٢٠٦

الإنجيل، وقيل: المراد كبراء الصّحابة والمراد هنا بالكتاب: القرآن عن عطاء الخراسانيَ ﴿يَعْلَمُونَ أَنَّهُ ﴾ أي: القرآن نازل من عند الله حال كونه متلبّسا ﴿بِٱلْحَيِّ ﴾ والصدق.

فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمَّيَرِينَ ﴾ والشاكَين من أنَّهم يعلمون بحقيقة القرآن، فالفاء لترتيب النَّهي على نفي علمهم بحال القرآن وحقَيّته وعلمهم بأنَّه منزل من عند لله، أو الخطاب للنبيّ والمراد به الأمّة، وقيل: الخطاب لغيره أي: أيّها الإنسان وأيّها السامع، وقيل: الخطاب له والمراد زيادة شرح صدره وطمأنينة قلبه كقوله: ﴿فَلَا يَكُن فِي مَمَدَرِكَ حَرَجٌ قِنّهُ ﴾<sup>(١)</sup> عن أبي مسلم.

وَتَمَتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلاً لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنِيدٍ، وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيعُ (

وقرئ «كلمات ربّك» ومن قرأ على المفرد قال: قد وقع المفرد على الكثرة فلذلك أغنى عن الجمع لأنّ العرب يستعمل الكلمة على الخطبة والقصيدة المشروحة.

شرّح سبحانه صفة الكتاب المنزل فقال: ﴿ وَتَمَتَّ كَلِمَتُ ﴾ أي: وكملت على وجه لا يمكن أخذ الزيادة فيه والنقصان كلمة ﴿ رَبِكَ ﴾ أي: القرآن وقيل: المعنى أنّه أنزل شيئاً بعد شيء حتّى كملت على ما تقتضيه الحكمة. وقيل: المراد من الكلمة دين الله كما في قوله: ﴿ وَكَلِمَةُ ٱللَّهِ فِحَ ٱلْقُلْيَكَا ﴾<sup>(۱)</sup> وقيل المراد: كملت حجة الله على الخلق ﴿ صِدْقًا وَعَدْلًا ﴾ ما كان في القرآن فما كان فيه من الأخبار فهو صدق وما كان فيه من الأحكام فهو عدل.

﴿لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ. ﴾ لا تبديل له ولا تغيير في ما جاء به من ثواب

١\_سورة الأعراف: ٢.

١\_سورة التوبه: ٤٠.

وعقاب، وذلك كقوله: ﴿ مَا يُبَذَلُ ٱلْقَوْلُ لَدَى ﴾ (<sup>(1)</sup> والحكم الّذي حصل في الأزل هو التمام، والزيادة عليه ممتنعة كقوله تلاثين الجف القلم بما كانن إلى يوم القيمة» وكلَّ ما حصل في القرآن نوعان: الخبر والتّكليف أمّا الخبر فكلَما أخبر الله عن وجود أو عن عدم مثل الخبر عن وجود ذات الله وعن حصول صفاته أعني كونه تعالى عالماً قادراً سميعاً بصيراً، والإخبار التقديسيّة كقوله: ﴿ لَمْ يَكِلِدُ وَلَمَ يُولَـدُ ﴾ (<sup>(1)</sup> وكقوله: ﴿ لا تَأْخُذُهُ. سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ ﴾ (<sup>(1)</sup> وأقسام أفعال الله مثل كيفيّة تدبيره السماوات والأرض والملكوت وعالم الأرواح والأجسام، ويدخل الأحكام مثل الأمر والنهي المتوجّه على العبد ملكاً كان أو بشراً جنّيّاً كان أو شيطاناً.

فكلَّ هذه الأمور لا يتطرَق إليه التغيّر والكذب، فالقرآن صدق من جهة الأخبار، وعدل من جهة الأحكام فقوله: ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا ﴾ ضبط في غاية الحسن في بيان جامعيّة القرآن. ومعنى لا مبدّل لكلماته هذا المعنى أي: إنّها تامة لا يقبل التبديل موافقة للحكمة، دالّة على المعجزة، لا تزول بشبهات الجهّال. ﴿ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ «السَّمِيعُ» لكلّ ما يتعلّق به السمع «الْعَلِيم» لكلّ ما يمكن أن يعلم.

وَإِن تُطِعْ أَحَـثَرُ مَن فِي ٱلْأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ هُمَ إِلَا يَخْرُصُونَ ۞ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ مَن يَضِلُ عَن سَبِيلِهِ ُ

لما تقدّم ذكر الكتاب بيّن سبحانه في هذه الآية أنّ من تبع غير الكتاب

- الـ سورة ق: ٢٩.
- ٢\_ سورة الإخلاص: ٣.
  - ٦\_ سورة البقرة: ٢٥٥.

ضلَ وأضلَ، فقال: ﴿ وَإِن تُعْلِعٌ ﴾ يا محمّد، خاطبه والمراد غيره أو المراد هو وغيره. والطاعة امتثال الأمر وموافقة المطيع المطاع فيما يريده منه. والفرق بين الإطاعة والإجابة أن الإجابة عامّة في موافقة الإرادة الواقعة موقع<sup>(۱)</sup> ولا يراعى فيها الرتبة بخلاف الإطاعة فإن الرّتبة ملحوظة فيها ﴿ أَصَحْبَرَ مَن فِي الأَرْضِ ﴾ يعني الكفار وأهل الضلالة، وإنّما ذكر الأكثر لأنه سبحانه علم أن منهم من يؤمن ويدعو إلى الحق ولكن هم الأقلّ والأكثر الضّلال ﴿ يُعْفِيهَ لُوَكَ عَن سَبِيلِ أَنَّو ﴾ أي: عن دينه. وفي هذا دلالة على أنه لا عبرة في دين الله ومعرفة الحقّ بالقلّة والكثرة لجواز أن يكون الحق مع الأقلّ وإنّما الاعتبار فيه بالحجة.

فَوْإِنَّ يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ ﴾ أي: ما يتَبع هؤلاء المشركون فيما يعتقدونه ويدعون إليه إلَّا الظن، وما هم إلَّا يكذبون ولا يقولون عن علم ولكن عن خرص وتخمين، قال ابن عبّاس: وذلك أنَّهم كانوا يدعون النبيّ إلى أكل الميتة، ويقولون: أتأكلون ما قتلتم ولا تأكلون ما قتله الله؟ ومن قبيل هذه التحمينات فهذا إضلالهم. ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعَلَمُ مَن يَضِلُ عَن سَبِيلِهِ ﴾ أي: أن التحمينات فهذا إضلالهم. ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعَلَمُ مَن يَضِلُ عَن سَبِيلِهِ ﴾ أي: أن منهم بما يستحقّون، وهذا نظير قوله تعالى: ﴿ لِنَعْلَمُ أَمَّ لَفِرَيَيْنِ أَحْصَى ﴾ أي وإِنّ ما قال ﴿ أَعَلَمُ بِعلم من يضلَ عن سبيله، وأعلم بمن هو المهتدي فيجازي كلّ منهم بما يستحقّون، وهذا نظير قوله تعالى: فَالِنَعْلَمُ أَمَّ أَعْلَمُ مِن هو المهتدي فيجازي كاً منهم بما يستحقون، وهذا نظير قوله تعالى: فَالَنْ مَا يَعْمَانُ الله علم المهتدي فيجازي كاً منهم منه بما يستحقون، وهذا نظير قوله تعالى: المائية، وغيرة يعلم المهتدي فيجازي كاً منهم منه بها يستحقون، وهذا نظير قوله تعالى: المائية، وغيرة يعلم المهتدي فيجازي كاً منهم منهم من يضل علم الشيء من كلَّ جهاته، وغيره يعلم الشيء من بعض جهاته. وأما من هو غير عالم أصلاً فلا يقال فيمن ليس بعالم أصلاً المائيم. «أعلم منه» إلَّا مجازاً أي: بموجب زعمهم العلم وادعائهم.

فَكُلُوا مِمَّا ذَكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْتِهِ إِن كُنتُم بِتَايَنِتِهِ. مُؤْمِنِينَ ۞ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تَأْصَحُلُوا مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُر آللَهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَا مَا

> ١\_ كذا في الأصل، والصحيح هو [موقعها]. ٢\_ سورة الكهف: ١٢.

| الانعطا | 54           |
|---------|--------------|
| ~~~~    | <b>NO</b> -2 |

ٱصْطُرِرْتُمْ إِلَيْهُ وَإِنَّ كَثِيرًا لَيُضِلُونَ بِأَهْوَآيِهِم بِغَيْرٍ عِلْمُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُعْتَذِينَ ٣٥ وَذَرُوا ظَنِهِرَ ٱلإِثْمِ وَبَاطِنَهُۥ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْسِبُونَ ٱلْإِثْمَ سَيُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَقْتَرِفُونَ ٣٠

ولما قالوا للمسلمين: أتأكلون ما قتلتم أنتم ولا تأكلون ما قتله الله؟ نبّه سبحانه المسلمين بقوله: ﴿فَكْلُوا مِمَّا ذَكِرَ أَمْمُ أَنَّهُ عَلَيْهِ ﴾ والصيغة وإن كانت صيغة الأمر لكن المراد به الإباحة. أي: مما ذكر اسم الله عند ذبحه دون الميتة وما ذكر عليه اسم الأصنام فإنّها محرّمة. والذكر هو قوله «بسم الله» وقيل: هو كلّ اسم يختص الله به أو صفة تختصّه كقول: «باسم الرّحمن» أو «باسم القديم» أو «باسم القادر لذاته» وما يجري مجراه قال الطبرسيّ: والقول الأول مجمع عليه<sup>(۱)</sup>، والظاهر يقتضي جواز غيره أيضاً لقوله: ﴿قُلَ ٱدْعُوا ٱللَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ مَا ٱدْعُوا الرَّحْنَنِ أَيَّا مَا يَدْعُوا فَلَهُ ٱلأَمْسَمَاءُ ٱلقُسْنَىٰ ﴾.<sup>(۲)</sup>

(إن كُنتُم بِتَايَتِو. مُؤْمِنِينَ ﴾ بأن عرفتم الله ورسوله وصحة ما آتاكم الرسول به من عند الله فلو قيل: إن قوله: ﴿ فَكْلُوا مِتَا ذَكِرَ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ ﴾ صيغة الأمر وهي للإباحة، وهذه الإباحة حاصلة في حقّ المؤمن وغير المؤمن وكلمة ﴿إِن ﴾ في قوله: ﴿ إِن كُنتُم بِتَايَتِهِ. مُؤْمِنِينَ ﴾ تفيد الاشتراط فالجواب أن المعنى: اجعلوا أكلكم مقصوراً على ما ذكر اسم الله عليه فيكون المعنى تحريم أكل الميتة للمؤمن، ولو أن الكافر أيضا حرام عليه لكنّه لما لم يجعل الكافر الميتة حراماً فقيّد الحكم بالمؤمن. ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَا تَأْصَعُلُوا مِمّا ذَكِرَ اسْمُ وقل المعنى: وأي المعنى ولو أن الكافر أيضا حرام عليه لكنّه لما لم يجعل الكافر الميتة حراماً فقيّد الحكم بالمؤمن. فوما ناكم ألا تأصيحُوا ما له عليه فيكون المعنى وقر الموا الميتة حراماً فقيد الحكم المؤمن. المؤمن الكم ألا تأسيحُوا منا له عليه فيكون المعنى الكافر الميتة حراماً فقيد الحكم المؤمن. المؤمن الما عليه لكنه لما لم يجعل الكافر الميتة حراماً فقيد الحكم المؤمن المؤمن المؤما حرام عليه لكنه لما لم يجعل الكافر الميتة المعنى: وأي: شيء لكم في أن لا تأكلوا؟ فيكون ما استفهامية على قول البصريّين أي: ما الذي يمنعكم أن تأكلوا مما ذكر اسم الله عند ذبحه؟

> ١- تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٤٨؛ وفقه القرآن، ج٢، ص ٢٦٥. ٢- سورة الإسراء: ١١٠.

مُقْتَلَيْنَا الْمُلْكَلَا /ج ٤

وقيل: «ما» نافية يعني: ليس لكم أن تأكلوا.

.....٣١٠

فإن قيل: إنّ المشركين كانوا يبيحون أكل ما ذبح على اسم الله ولا ينكرون أكله، وإنّما الاختلاف في أنّهم أيضاً كانوا يبيحون أكل الميتة والمسلمون كانوا يحرّمونها وإذا كان كذلك كان ورود الأمر بإباحة ما ذكر اسم الله عليه عبثاً لأنّه يقتضي إثبات الحكم في المتّفق عليه وترك الحكم في المختلف فيه فالجواب أنّ معنى الآية أن اجعلوا أكلكم مقصوراً على ما ذكر اسم الله فمعنى فوالاً تأكوا كه أن لا تجعلوا أكلكم مقصوراً علىه فيقيد تحريم أكل الميتة فقط كما بيّنا قبل هذا المعنى.

وَقَدْ فَصَبَلَ لَكُم ﴾ أي: والحال أنّه تعالى قد بيّن لكم ﴿ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ﴾ ممّا لم يحرّمه وهو قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلذَّمُ وَلَحَمُ عَلَيْكُمُ ﴾ أي: والحال: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلذَّمُ وَلَحَمُ أَلَيْنَكُمُ ﴾ أي: والحال: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ اللّهِ يحرّمه وهو قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ اللّهِ يَعَالَى فَدَمُ أَلَيْ وَالدَّمُ وَلَحَمُ أَلَيْ فَنَيْرُ أَلَمَ لَهُ وَاللّهُ مَا لَكُم ﴾ أي: والحال أنّه تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ إِلَيْ مَعَالَى أَلَمُ لَحَمَ وَاللّهُ وَاللّهُ مَعَالَى اللّهُ مَا اللّهُ مُعَالَى أَلَمُ مُعَالَى أَلَمَ لَعَنَهُمُ مُواللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا لَحُمْ مُؤْمَا اللّهُ مَا اللّهُ مَعَالَى أَعْتَمُ أَعْمَ أَلَهُمُ أَلَهُ مَا اللّهُ مَعَالَى أَنْ مُؤْمَا اللّهُ مَعَالَى أَلَمَةُ مُ أَلَمَ اللّهُ مُؤْمًا لَهُ مَا اللّهُ مَعَالَى أَلَمَةُ مُ أَلَيْهُ مَا اللّهُ مُواللَهُ مَعَالَى أَنْهُ مُؤْمًا مُ أَعْتَمُ مُ أَعْتَنَهُ وَاللّهُ مُؤْمًا لَعَنْ أَعْمَ أَلَهُ مُؤْمَا مُ أَعْتَنْهُ أَعْنَ مُ أَلَمَةُ مُ أَلَ وَاللّهُ مُ عَلَيْ مَنْ أَعَمَ مَا أَمْ مُ أَعْتَهُمُ مُ أَلَمَ أَلَمَةُ مُواللَهُ مُؤْمُ مُ مَا أَعْتَنَهُمُ مَا أَنَهُ أَلَهُ مُ أَنْهُ مُ أَعْتَنَهُ مُؤْمَا أُمْ أَعْتَمَ مُ أَعْتَنَهُ مُؤْمَا مُ أَلَهُ مُ أَعْلَهُ مُ أُعْلَمُ مُ أَعْتَنَا مُ أَعْتَ مُ أَعْتَنَا مُ مُ أَلْ أَلْهُ مُ أَعْلُهُ مُ أُمْ أُمَالُهُ مُ أَلَمُ أُعْلَى أَعْلَمُ مُ أُوْلُكُمُ مُ أَعْلُهُ مُ أُعْلُولُ مُ أُمْ أُنْهُ مُ أُمْ أُلُهُ مُ أُعْلُ مُ أُعْلُ مُ أُعْلُولُ مُ أُمْ أُلُهُ مُ أُمْ أُعْلُ مُ أُعْلُولُ أُعْلُولُ مُ أُعْلُ أُعْلَمُ مُ أُعْلُولُهُ مُ أُمْ أُمْ أُلُكُمُ أُعْنُ واللهُ أُنُهُ مُ أُعْتَنَا مُ مُعَالُهُ أُمْ أُلُهُ مُ أُعْلَمُ أُعْمُ مُ أُمُ أُعْمَ أُعُمُ مُ أُعْلَمُ مُ أُعُمُ أُمُ أُعُولُهُ مُ أُعُمُ أُعُمُ أُولُولُ أُعْمُ أُعْمُ أُعْمُ أُعْمُ أُعُولُ مُ أُعُولُ أُعُمُ أُعُولُ أُعُمُ أُع مُواللهُ مُعَالُمُ مُعَالُمُ مُ أُعْلُمُ مُ أُعْلُولُ أُعُولُهُ مُ أُعْمُ مُ أُعْمُ أُمُ أُعْمُ مُ أُعُولُ مُ أُ مُولُولُهُ مُعَالُهُ مُعَالُهُ مُعُمَا مُ أُعُولُهُ أُعُولُ مُ أُعُولُ أُعُ أُعُنُ أُعُولُ أُعُ مُ أُعُولُولُ م

فإن قيل: إن سورة المائدة مدنيّة، ونزلت بعد الأنعام والأنعام مكّيّة فلا يصح أن يقال: ﴿وَقَدَّ فَصَمَلَ لَكُمُ ﴾ فأجابوا أنّه يحمل على أنّه بيّن على لسان الرّسول ثمّ بعد ذلك نزل به القرآن، لكنّ العلماء مثل الرازيّ وأشباهه لم يتقنّعوا بهذا الجواب وقالوا: المراد من قوله: ﴿وَقَدَ فَصَمَلَ لَكُم ﴾ هذه الآية وهي قوله: ﴿قُلُ لَآ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِيَ إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ إِلَّا آن يَكُوْنَ مَيْسَتَةً... ﴾.

فإن قلت: إنّ الإيراد أيضاً وارد لأنّ صيغة «فَصَّلَ» يقتضي التقدّم وهذه الآية أيضا متأخّرة فأجاب الرازيّ عن هذا الإشكال بحجّة ضعيفة وهي أنّ هذا القدر من التأخّر لا يمنع أن يكون هو المراد.

والحق أنّ هذا الجواب عن هذا الفاضل تكلّف والأولى ما ذكره

1\_المائدة: ٥

ا\_سورة الأنعام: ١٤٥.

المنتخط الأنتخط

الطبرسيّ بأن حمله على التفصيل من لسان الرّسول والوحي الغير المتلوّ كما أشرنا إليه.

إلاً ما أَصْطُرِرْتُم إليَّهِ أي: إلاً ما خفتم على نفوسكم الهلاك من الجوع إذا تركتم الأكل منه فحينئذ يجوز لكم تناوله وإن كان مما حرّمه الله، واختلف في مقدار ما يسوغ أكله عند الاضطرار فعندنا الإمامية لا يجوز إلاً ما يمسك به الرمق وقال قوم: يجوز أن يشبع المضطر منها وأن يحمل منها حتّى يمسك به الرمق وقال قوم: يجوز أن يشبع المضطر منها وأن يحمل منها حتّى يجد ما يأكل. قال الجبّائي: إن في هذه الآية دلالة على أن ما يكره على أكله من هذه الآية والاستثناء منها وأن يحمل منها حرّم من هذه الأجناس يجوز أكله لأن المكره يخاف على أن ما يكره على أكله على أن ما يما حرّى المنها حتّى يحمل منها حتّى يحمل منها حتّى يجد ما يأكل. قال الجبّائي: إن في هذه الآية دلالة على أن ما يكره على أكله من هذه الأجناس يجوز أكله لأن المكره يخاف على نفسه مثل المضطر<sup>(1)</sup>، والاستثناء في الآية متّصل والمستثنى منه ما حرّم و«ما» مصدريّة بمعنى المدة لكن إن جعلت «ما» موصوله تعيّن أن يكون الاستثناء منقطعاً لأن ما اضطر<sup>(1)</sup>, الكن إن جعلت «ما» موصوله تعيّن أن يكون الاستثناء منقطعاً لأن ما اضطر<sup>(1)</sup>.

﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا ﴾ من الكفار ﴿ لَيُخِلُونَ ﴾ النّاس ﴿ بِأَهْوَآبِهِم ﴾ وبما تهوي
الفسهم من تحليل الميتة وغيرها ﴿ بِغَيرٍ عِلَمٍ ﴾ مقتبس من الشريعة الشريفة
مستنداً إلى الوحي ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعَلَمُ مَن يَغِيلُ عَن سَبِيلِهِ ﴿ وَهُوَ أَعْلَمُ
اللهُ تَدِينَ ﴾ المتجاوزين الحق إلى الباطل والحلال إلى الحرام.

قال الطبرسيّ: إنّ في هذه الآبة وهي ﴿فَكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ أَمَّمُ ٱللَّوَ﴾ دلالة على وجوب التسمية على الذبيحة، وعلى أنّ ذبائح الكفّار لا يجوز أكلها لأنّهم لا يسمّون الله تعالى عليها وأنّ من سمّى عليها منهم لا يعتقد وجوب ذلك حقيقة لأنّ الّذي يسمّي هو الّذي يؤيّد شرع موسى وعيسى ومخالف لشريعة يجب فيها التسمية فإذا لا يذكر الله حقيقة.<sup>(۱)</sup>

١ـ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٤٨؛ والتبيان، ج٤. ص ٢٥٤؛ وفقه القرآن، ج ٢، ص ٢٦٦. ١ـ المصدر السابق نفسه.

فَوَذَرُوا ظَنِهِرَ ٱلإِنْمِ وَبَاطِنَهُ إِنَّ ٱلَذِيرَتَ يَكْسِبُونَ آلَاِئُمُ سَيُجَزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَعَتَّرِفُونَ ﴾ أي: اتركوا ايها المؤمنون الإثم الظاهر والإثم الباطن، من إضافة الصفة إلى الموصوف والمراد من الإثم المعاصي كلّها لأنّها لا تخلو من هذين الوجهين فيدخل فيه ما يعلن ويستسرَّ سواء كان من أفعال القلوب أو الجوارح فأفعال الجوارح ظاهرة كالأقوال والأفعال، وأعمال القلوب باطنة كالعقائد الفاسدة والعزائم الباطلة المورثة للفساد في العالم.

وقيل: المراد من ﴿ظَنِهِرَ ٱلإِثْمِ ﴾ هو الزناء ومن ﴿وَبَاطِنَهُ ﴾ اتّخاذ الأخدان عن السديّ والضحّاك. وقيل: المراد من ﴿ظَنِهِرَ ٱلإِثْمِ ﴾ امرأة الأب ﴿وَبَاطِنَهُ ﴾ الزناء عن سعيد بن جبير. وقيل: إنّ أهل الجاهليّة كانت ترى أنّ الزناء إذا ظهر كان فيه الإثم وإذا استسرّ به صاحبه لم يكن إثما، عن الضحّاك. قال الطبرسيّ: والأصح هو الأول لأنّه يعمّ الجميع.<sup>(۱)</sup>

الأي الله يتخصبون الإثم عويعملون المعاصي التي فيها الأثام ويرتكبون القبائح في منها الأثام ويرتكبون القبائح في منهجزون ويعاقبون في ما كانوا يتقريفون عو ويكسبونه والآية صريحة بأن كسب العبد من القبائح فعل أحدثه العبد، ولهذا يعاقب عليها فلو كان بتخليق الله وجعله سبحانه في العبد فالعقوبة من البريء قبيحة فثبت بطلان مذهب الجبر.

وَلَا تَأْصَحُلُواْ مِمَّا لَمَ يُذَكِّرِ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُۥ لَفِسْقٌ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَآبِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمْ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ @

أَكَّد سبحانه ما تقدّم بقوله: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمَ يُذَكِّرِ آسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْتِهِ وَإِنَّهُ. لَفِسْقٌ ﴾ أي: إنّ أكل ما لم يسمّ عليه خروج من حكم الله وهذا الحكم جار

الفسير مجمع البيان، ج٤، ص ١٤٩.

المفتغ الأنقطا

في ذبائح الكفّار أهل الكتاب وغيرهم قال الطبرسيّ: من سمّى منهم ومن لم يسمّ لأنّهم لا يعرفون الله فلا يصحّ منهم التسمية إن وقعت وإن لم تقع فبطريق أولى كما أشرنا إليه سابقاً.

وأمًا ذبيحة المسلم إذا لم يسمَ الله عليها فقد اختلف في ذلك فقيل: لا يحل أكلها سواء ترك التسمية عمداً أو نسياناً، عن مالك وداود والحسن وابن سيرين والجبّائيّ. وقيل: يحلّ أكلها في الحالين والدليل عليه ما روي عن النبيﷺ أنّه قال: «**ذكر الله مع المسلم سواء قال أو لم يقل**»، عن الشافعيّ.

وقيل: يحلَّ أكلها إذا ترك التسمية ناسيا بعد أن يكون معتقداً بوجوبها، ومحرَم أكلها إذا تركها متعمّداً، عن أبي حنيفة وأصحابه. قال الطّبرسيّ وهو المرويّ عن أثمّتنا للكِثيّ. قال الرّازيّ في «المفاتيح»: الأولى بالمسلم أن يحترز عنه لأنّ ظاهر هذا النصّ قويّ.<sup>(۱)</sup>

الوَانَّ ٱلشَّيْطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى آوَلِيَآيِهِمْ ﴾ أي: إبليس وجنوده وقيل: يعني بهم علماء الكافرين ورؤساءهم المتمرّدين في كفرهم ليؤمنون ويشيرون إلى الذين اتَبعوهم من الكفَّار يوسوسون إلى المشركين، والوحي إلقاء المعنى إلى النفس مع الخفية. الإليُجَدِلُوكُمُ ﴾ في استحلال الميتة بقولهم: قتيل الله أولى بالأكل من قتيلكم! فهذه مجادلتهم. وقال عكرمة: إن قوماً من علماء مجوس فارس كتبوا إلى مشركي قريش ــ وكانوا أولياءهم في الجاهليّة ــ : إن محمّداً وأصحابه يزعمون أنّهم يتَبعون أمر الله ثمّ يزعمون أنّ ما ذبحوه حلال وما قتله الله حرام، فوقع هذا الكلام في نفوس المشركين فذلك إيحاؤهم إليهم لكن قال ابن عبّاس: المراد في الآية شياطين الجن يوحون إلى أوليائهم من الإنس بإلقاء الوسوسة والمناقشات.

ا\_ تفسير الرازي، ج ١٣، ص ١٦٩.

| ٤ | ~          | 1 | مقتنية اللالال |
|---|------------|---|----------------|
| - | <i>C</i> . | r |                |

ثمَّ قال سبحانه: ﴿وَلِنَ أَطَعْتُمُوهُمٌ ﴾ أيّها المؤمنون فيما يقولونه من استحلال الميتة وغيره ﴿لِنَّكُمَ لَمُشْرِكُونَ ﴾ ضرورة أنّ من استحلّ حراماً بيّناً فهو كافر بالإجماع لأنه اختار طاعة غير الله وترك طاعته عمداً واتّبع ديناً غير دين الله وآثر به تعالى بل آثره عليه تعالى.

لكن عطاء الخراساني قال في الآية: إنّه مختص بذبائح العرب التي كانت تذبحها للأوثان وفي الحديث: «إنّ الشيطان يستقل الطعام إلّا بذكر اسم الله عليه فاللّعين يشارك الأكل إذا لم يسم ومن ينسى التسمية في أوّل الطّعام فمتى ما ذكر فيقول: بسم الله أوّله وآخره فإذا قال ذلك فقد تدارك تقصيره». في الحديث: «كان رجل يأكل فلم يسم حتى لم يبق من طعامه إلّا لقمة فلمًا رفعها إلى فيه قال بسم الله أوّله وآخره فضحك النبيّ للله ثم قال: ما زال الشيطان يأكل معه فلمًا ذكر اسم الله استقاء ما في بطنه». وهذا الحديث يدل على أنّ الشيطان يأكل بمضغ وبلع كما ذهب إليه قوم.

وقال آخرون: أكل الشيطان صحيح لكنّه تشمّم واسترواح وإنّما المضغ والبلع لذوي الجثث، والشياطين أجسام رقاق. وفي أكام المرجان قال: كلّما لم يسمّ عليه من طعام أو شراب أو لباس أو غير ذلك ممّا ينتفع به فللشيطان فيه تصرّف واستعمال إمّا بإتلاف عينه كالطعام وإمّا بقاء عينه. وفي الحديث: «إنّ الشيطان حسّاس لخاس فاحذروه على أنفسكم فمن بات وفي يده شيء فأصابه شيء فلا يلومنَ إلّا نفسه».

وقال بعضهم: إنَّما وجبت التسمية عند الذبح لأنّ مرارة النَّزع والذَّبح شديدة وذكر اسم الله أحلى من كلَّ شيء فأمرنا بالتسمية عند الذَّبح كي تسمع الشاة والمذبوح ذكر الله عند الموت فلا تشتد مرارة النَّزع مع حلاوة ذكر الله، كما قالﷺ: «**لقنوا موتاكم بشهادة أن لا إله إلّا الله يسقل عليكم** 

| ۳۱٥ | وتؤ الانعطا |
|-----|-------------|
|-----|-------------|

سكرات الموت»(``، ولمّا كان الإحياء والإمانة من الله لم يجز أن يذبح باسم غيره. أَوَمَنَ كَانَ مَيْسَتًا فَأَحْيَـيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ. نُورًا يَمْشِي بِهِ، فِي ٱلنَّاسِ كَمَن مَّتَلُهُ فِي ٱلظُّلُمَنِتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا كَذَلِكَ زُبِّنَ لِلْكَنِفِرِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٢ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَبَرَ مُجْرِمِيهَا لِيَمْكُرُوا فِيهَا أَ وَمَا يَمْكُرُونَ إِلَّا بِأَنفُسِهِمْ وَمَا يَشْعُرُونَ أَسَ

سبب النزول: قيل: إنَّ قوله تعالى ﴿ أَوَمَنَ كَانَ مَيْمَتَا ﴾ نزلت في حمزة بن عبد المطَّلب وأبي جهل بن هشام المخزوميّ، وذلك أنَّ أبا جهل رمي النبي الشيخ بفرث، فأخبر حمزة بما فعل وهو راجع من الصيد وبيده قوس، وكان يومئذ لم يؤمن فلقي في طريقه أبا جهل فضرب رأسه بالقوس فقال أبو جهل: أما ترى ما جاء به؟ سفَّه عقولنا وسبَّ آلهتنا فقال حمزة: وأنتم أسفه الناس تعبدون الحجارة من دون الله تعالى، أشهد أن لا إله إلَّا اللَّه وحده لا شريك له وأن محمّداً عبده ورسوله، فنزلت الآية.

والهمزة للإنكار والنفي، والواو لعطف الجملة الاسميّة على مثلها الّذي يدلَّ عليه الكلام، والتقدير: أنتم أيَّها المؤمنون مثل المشركين ومن كان ميَّتاً، فمثَّل سبحانه الفريقين.

أي: كان كافراً ﴿ فَأَحْيَمَيْنَهُ ﴾ بأن هديناه إلى الإيمان. شبّه الكفر بالموت والإيمان بالحياة فبيّن أنّ المؤمن المهتدي بمنزلة من كان ميّتاً فجعل حيّاً بعد ذلك وجعل له نوراً يهتدي به، وأنَّ الكافر بمنزلة من هو في ظلمات منغمس فيها لا خلاص له منها فيكون متحيّراً على الدّوام.

﴿ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوْرًا يَمْشِي بِهِ فِي ٱلنَّاسِ ﴾ وذلك مثل حال المؤمن، وليس

١\_وبه ورد روايات كثيرة أورد عدة منها في فروع الكافي، ج ١. ص ٣٤\_٣٥. باب تلقين الميت.

من كان أمره هكذا ﴿كُمَن مَنْلَةُ فِي ٱلظُّلُمَنَتِ لَيْسَ بِخَارِج مِنْهَا ﴾ فسمّى الإيمان والحكمة والعلم نوراً والكفر والجهل ظلمة، وقال: ﴿كُمَن مَنَلَهُ فِي ٱلظُّلُمَنَتِ ﴾ ولم يقل: كمن هو في الظلمات وذكره بلفظ المثل إشعاراً بأنّه بلغ في الحيرة والكفر غاية يضرب به المثل فيها.

لَوْكَنَدَلِكَ زُبِّينَ لِلْكَنْفِرِينَ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ شبّه سبحانه حال هؤلاء في التَزيين بحال أولئك فيه كقوله: المُكُلُ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ﴾ والمعنى: زيّن لهؤلاء الكفر فعلموه، مثل ما زيّن لأولئك الإيمان فعملوه. قال الحسن: زيّنه والله لهم الشيطان وأنفسهم. قال الطبرسيّ: وقوله: ﴿ زُبِّينَ ﴾ لا يقتضي مزيّناً غيرهم لأنه بمنزلة قوله: ﴿ أَنَّ يُعْمَرَقُونَ ﴾ و﴿ أَنَ يُؤْفَكُونَ ﴾ تقول العرب: أعجب فلان بنفسه وأولع كذا، ومثله كثير.

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِى كُلِّ قَرْيَتِهِ أَكَبِرَ ﴾ أي: مثل ذلك الذى قصصنا عليك – من قوله زين للكافرين عملهم – صيّرنا في كلّ قرية أكابر مُتجرِمِيهَمَا ﴾ أو كما صيّرنا في مكّة صناديدها ﴿لِيَمْكُوا فِيهَمَا ﴾ كذلك جعلنا في كلّ قرية أكابر مجرميها، والأكابر جعلنا في كلّ قرية أكابر جلن الأكبر.

قال الرّازيّ: والآية على التُقديم والتَّاخير، تقديره جعلنا مجرميها أكابر، ولا يجوز أن يكون الأكابر مضافة فإنَّه لا يتمّ المعنى.<sup>(١)</sup> ولأنَّك إذا أضفت الأكابر فقد أضيفت الصفة إلى الموصوف وذلك لا يجوز عنه البصريين.

قالت الأشاعرة: إنّما جعلهم بهذه الصّفة لأنّه أراد منهم أن يمكروا بالنّاس فهو دليل على أنّ الخير والشرّ بإرادة الله، وليس الأمر على ما قالوه لثبوت الظلم في حقّه تعالى، تعالى الله عن الظلم وعن إرادة القبيح بل اللّام

- ١٥٢ مجمع البيان، ج ٤، ص ١٥٢.
   ٢. تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٥٢.
  - ١ـ تفسير الرازي، ج ١٣، ص ١٧٤.

.....٣١٦

يونؤ الانعقاد

لام العاقبة ولام الصيرورة كما في قوله: ﴿لِيَكُونَ لَهُمْرَ عَدُوًا وَحَزَنًا ﴾<sup>(١)</sup> وكقول الشاعر: فللموت ما تلد الوالدة.

قال الجبّائيّ: لا شكّ أنّ اللَّام في مثل هذه الموارد لام العاقبة.

قالت المعتزلة: لمّا لم يمنعهم عن المكر صار شبيهاً بما إذا أراد ذلك فجاء الكلام على سبيل التشبيه.<sup>(T)</sup>

وَوَقَعَ الْفَعَلَ بِإِرَادَتَهِمَ وَاحْتَيَارَهُمْ فَمَا يَشْعُمُونَ ﴾ والآية صريحة بأنَّهم الماكرون ووقع الفعل بإرادتهم واختيارهم فبطل الجبر، وما يشعرون لأن عقاب ذلك المكر يحلّ بهم وقد مكروا بأنفسهم ولا شك أن قوله: ﴿ وَمَا يَمْ حُرُونَ إِلَّا يَأْنَشُبِهُمْ ﴾ مذكور في معرض التهديد والزَّجر فلو كان ما قبل هذه يدلّ على أنه أراد منهم أن يمكروا بالناس فكيف يليق بالرّحيم الكريم الحكيم العادل أن يريد منهم المكر ويخلق فيهم المكر ثم يهدّدهم عليه ويعاقبهم أشد العقاب؟ وَإِذَا جَآمَتُهُمْ ءَايَةٌ قَالُوا لَن نُؤْمِنَ حَتَى نُؤْتَى مِشْلَ مَآ أُوتى رُسُلُ آللَّهُ اللّهُ وَإِذَا جَآمَتُهُمْ عَايَةٌ قَالُوا لَن نُؤْمِنَ حَتَى نُؤْتَى مِشْلَ مَآ أُوتى رُسُلُ آللَّهُ الله وَعَذَاتُ شَدِيدٌ بِعَالَ أَنْ مُعْدِكُ مَا يُعَادِ مُوا عَانَهُ وَعَانَهُ وَعَانَهُ مُعَانَ وَعَانَهُ وَعَانَهُ

سبب النزول: قيل: نزلت في الوليد بن المغيرة، قال: والله لو كانت النبوّة حقّاً لكنت أولى بها منك يا محمّد لأنّي أكبر سنّا وأكثر مالا. وقيل: نزلت في أبي جهل قال: زاحمنا بنو عبد مناف في الشرف حتّى إذا صرنا كفرسي رهان قالوا: منّا نبيّ يوحى إليه، والله لا نؤمن به ولا نتّبعه أبدا إلّا أنّ يأتينا وحي كما يأتيه، عن مقاتل.

المعنى: حكى سبحانه عن الأكابر الذين تقدم ذكرهم اقتراحاتهم الباطلة

۱ـ سورة القصص: ۱۸.

۲\_ تفسير الرازي، ج۱۳، ص١٧٤.

فقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا جَآءَتْهُمْ ءَايَةٌ ﴾ أي: دلالة معجزة من عند الله يدلّ على توحيده وصدق محمّدﷺ ﴿قَالُوا لَن نُؤْمِنَ ﴾ ولن نصدق بها ﴿حَتَّى نُوْنَى ﴾ أي: نعطى آية معجزة ﴿مِثْلَ مَآ أُونَى ﴾ وأعطي ﴿رُسُلُ ٱللَّوِ﴾ حسداً منهم للنبيﷺ.

أقول: ورأيت في بعض المجامع أنّ ما بين الجلالتين من هذه السورة من المواضع الّتي يرجى فيها استجابة الدّعاء فليحافظ عليه<sup>(١)</sup>.

ثمَّ أخبر سبحانه على وجه الإنكار عليهم بقوله: ﴿ أَمَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَكَانَتُهُ ﴾ أنَّه أعلم منهم ومن جميع الخلق بمن يصلح للرسالة ويتعلَّق مصالح الخلق ببعثه ومن هو قابل بأن يقوم بأعباء الرسالة ومن لا يقوم بها فيجعلها عند من يقوم بأدائها ويحتمل ما يلحقه من الأذي والمشقَة على تبليغها فللرسالة موضع مخصوص لا يصلح وضعها إلَّا فيه، والعالم بتلك الصَفات ليس إلَّا الله تعالى. والنفوس والأرواح قيل: متساوية في تمام الماهيّة، وحصول النبوّة والرسالة لبعضها دون البعض تشريف من الله وتفضيل لكنّ المحقَّقون قالوا: إنّ النفوس البشريّة مختلفة بجواهرها وماهيّاتها، فبعضها خيرة طاهرة من علائق الجسمانيّات مشرقة بالأنوار الإلهيّة، منورة، وبعضها خسيسة كدرة محبّة للجسمانيّات، والنَّفس ما لم تكن من القسم الأوّل لم تصلح لقبول الوحي والرسالة ثمّ إنّ القسم الأوّل يقع الاختلاف فيه بالزيادة والنقصان والقوة والضعف إلى مراتب لا نهاية لها فلا جرم كانت مراتب الرسل مختلفة فمنهم من حصلت له المعجزات القويّة والتُّبع القليل، ومنهم من حصلت له معجزة واحدة أو اثنتان وحصل له تبع عظيم، ومنهم من كان الرّفق غالباً عليه، ومنهم من كان التشديد غالباً عليه

١\_مراده: «الله» في رسل الله والله أعلم.

| ۳۱۹ | ٥ |
|-----|---|
|-----|---|

بحسب مصالح العامة.

ثم بيّن وهدّد سبحانه الماكرين والمنقطعين إلى الكفر الذين سبق ذكرهم فقال: فرسَيُصِيبُ ٱلَذِينَ أَجَرَمُوا صَغَارُ ﴾ وينالهم من الله ذلّ وهوان وإن كانوا في الدنيا أكابر وهذا الذل والهوان معدّ لهم في الآخرة فوَعَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا كَانُوا يَمْكُرُونَ ﴾ في الدنيا جزاء على كفرهم ومكرهم فإن الجزاء يقابل المعصية تقابل التضاد فإنّهم لمّا تمرّدوا عن طاعة محمد استنكافاً وطلباً للعز والكرامة فالله قابلهم بضد مطلوبهم فأول ما يوصل إليهم الصّغار والذلّ في القيامة. صَدَرَهُ ضَيَيقاً حَرَبًا كَانَمَ لِعَمَعَهُ في السَّحَارَةُ وَمَن يُرِد أَن يُفِيسَلَهُ بَعَمَلُ التَّهُ الرَّجْسَ عَلَى ٱلذِي الذي يَعْدِيكُهُ وَعَمَانَ وَعَالَهُ في السَمَاء وَعَا العَامة.

لما تقدّم ذكر المؤمنين والكافرين بيّن عقيبه ما يفعل بكلّ من القبيلتين ما يستحقّون من اختيارهم فقال: فوقكن يُرد آلله أن يَهْدِيَهُ كَه ويثبّته على الهدى فيَشَرَع صَدَرَهُ كَه جزاء له على إيمانه واهتدائه. وقد يطلق لفظ الهدى والمراد به الاستدامة كما في قوله: فو آهْدِنَا العِرَطَ المُتَستَقِيمَ كَه أو المعنى: من يرد الله أن يهديه إلى الثواب والجنّة يشرح صدره للإسلام في الدّنيا بأن يثبّت عزمه عليه ويقوي دواعيه على التمستك به ويزيل عن قلبه وساوس الشيطان وما يعرض في القلوب من الخواط الفاسدة، وإنّما يفعل ذلك مناً عليه وثواباً على اهتدائه نظير قوله تعالى: فو وَالَيْنِنَ آهْنَدَوَا زَادَهُمُ هُدَى كَهُ<sup>(1)</sup> في وَيَزِيدُ آلَكَ الْدَيْبَ مَا آهْتَدَوَا هُدَى كُنْ أَنْ وهذا المعنى أيضاً قريب من المعنى الأول.

وقد وردت الرّواية الصّحيحة أنَّه لمَّا نزلت هذه الآية سئل رسول

۱ـ سورة محمد: ۱۷. ۲ـ سورة مريم: ۷۲. مَقْتَنَيْلُوْلَلْنَكُوْ حَ

اللَّهﷺ عن شرح الصَّدر ما هو؟ فقال: «نور يقذفه الله في قلب المؤمن فيشرح له صدره وينفسخ» قالوا: فهل لذلك إمارة يعرف بها؟ قالﷺ: «نعم الإنابة إلى دار الخلود والتجافي عن دار الغرور، والاستعداد للموت قبل نزول الموت».

﴿وَمَن يُسِدُّ أَن يُضِلُّهُ ﴾ أي: يخذله بسبب اختياره الكفر ويخلَّى بينه وبين ما يريده ﴿ يَجْعَكُمْ صَدْرَهُ. ضَنَيْقًا حَرَجًا ﴾ بأن يمنعه ألطاف شرح الصَّدر لخروجه عن قبول الإيمان جزاء على سوء اختياره من غير أن يمنعه عن الإيمان أو يريد منه الكفر أو يخلق فيه الكفر كما زعمت الأشاعرة، فإنَّهم استدلُوا بظاهر الآية على ثبوت مدّعاهم الفاسد واعتمادهم في إثبات العلم والدّاعية، وقالوا: إنَّهما يوجبان الفعل وليس كذلك، نعم الداعي من معدَّات الفعل لكن في الدّاعي لم لا يقولون من العبد؟ وداعيتهم ميلهم إلى هذا الأمر الشنيع، وذلك الميل واختيار السوء يوجب إتيان الفعل كميل السارق إلى السرقة لميله إلى المسروق به طمعاً في استدراكه، وكيف يكون أن يخلق فيهم داعية الكفر ويريد منهم وقوعه ويأمرهم بضده وهو الإيمان؟ فإنَّه متى ما خلق فيهم أمراً وشاء وأراد وقوع ذلك الأمر لن يقع غيره البتَّة فحينئذ كيف يجوز عقاب فعل يقع من فاعل لا يتمكّن أن يفعل غير ذلك الفعل فحينئذ إمّا أن يقول: إنَّ الكافر غير معاقب البُّنة، وإمَّا أن يقول: إنَّ اللَّه قد أمر بما لا يطاق ولا يتمكّن، وهو أقبح أقسام الظلم، تعالى عن ذلك.

و أمّا مسألة العلم فذلك أيضاً ليس من موجبات الفعل لأنّ العلم بأنّ القاضي مثلاً يضحك ويلاعب امرأته فهل ذلك العلم من موجبات ضحك القاضي؟ فكذلك علمه تعالى فإنّه لمّا سبق علمه المعلوم وعلم أنّ المعلوم ي الأيطار ٢١

سيكون كتب: كان، فمثل هذا العلم كيف يكون من موجبات الفعل؟. قالت المعتزلة: إنّ ما تمستكت به الأشاعرة في هذه الآية ليس بدليل لهم، وليس معنى الآية أنّه تعالى أضلَ قوماً أو يضلَهم لأنّه ليس فيها من إنّه متى ما أراد أن يهدي إنساناً فعل به كيت وكيت، وإذا أراد إضلاله فعل به كيت وكيت، وليس في الآية أنّه تعالى يريد ذلك أولاً يريده، والدليل عليه أنّه تعالى قال: ﴿ لَوْ أَرَدْنَا آن نَنَيَّذِ لَهُوا لَآَنَهَ تَعالى فِي يون لَدُنَاً إِن كُنَا فَعلين فبين أنّه يفعل اللهو لو أراده ولا خلاف أنّه تعالى لا يريد ذلك ولا يولا يفعله.

ثم إنّه تعالى لم يقل: ومن يرد أن يضلّه عن الإيمان، بل قال: ﴿وَمَن يُسِرِدُ أَن يُضِلَهُ, ﴾ فلم قلتم: إنّ المراد: ومن يرد أن يضلّه عن الإيمان؟ وقد بيّن سبحانه في آخر الآية أنّه إنّما يفعل هذا الفعل بهذا الكافر جزاء على كفره وأنّه ليس ذلك على سبيل الابتداء فإنّه قال: ﴿كَذَلِكَ يَجْعَكُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَ ٱلَّذِيبَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ فثبت بطلان الجبر. وتفسير الآية وهو الذي اختاره الجبّائي والقاضي عبد الجبّار وأبطال المعتزلة وجمهور الإماميّة أن من يرد الله أن يهديه يوم القيامة إلى طريق الجنّة بسبب حسن قبوله يشرح صدره للإسلام حتّى يثبت عليه ولا يزول عنه ثواباً على قبولهم الطّاعة.

وتفسير هذا الشرح في الصَّدر هو أنَّه يفعل به ألطافاً يدعوه إلى البقاء على الإيمان والثبات عليه، وهذه الألطاف إنَّما تقع منه تعالى للمؤمن بعد أن صار مؤمنا كما قال سبحانه: ﴿وَمَن يُؤْمِنَ بِٱللَهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾<sup>(١)</sup> وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱلَذِينَ جَنهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِيَنَهُمْ سُبُلَنَا﴾.<sup>(١)</sup>

- ا\_ سورة الأنبياء: ١٧.
- ا\_ سورة التغابن: ١١.
- ٢ سورة العنكبوت: ٦.٩

فأمًا إذا كفر وعائد وأراد الله أن يضله عن طريق الجنّة فعند ذلك يلقي في صدره الضّيق والحرج فالعبد بسبب هذه الدرجة من قبول الإيمان وجد انشراح الصدر، والكافر بسبب هذه الدركة من قبول الكفر واختيار الكفر على الإيمان وجد هذا الضيق والحرج والبأس من غير أن يكون سبحانه مانعاً له عن الإيمان وسالباً إيّاه عن القدرة على الإيمان، وكيف يجوز ذلك وقد ذمَ الله تعالى فرعون والسامريَ على إضلالهما عن دين الهدى؟ فقال تعالى: فواَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَى في (<sup>()</sup> وقال تعالى: فواَضَلَّهُ ٱلتَّامِرِيُّ ف<sup>()</sup> فكيف ينسب إليه تعالى ما ذمَ عليه غيره؟.

فَرْكَأَنَّمَا يَعَبَعَتُدُ فِي ٱلسَّمَلَةِ ﴾ أي: إنّ هذا الكافر إذا دعي إلى الإسلام كأنَّه مكلَف بصعود السماء. وقيل: المعنى: كأنَّهما ينزع قلبه إلى السماء لشدة المشقَّة عليه من مفارقة مذهبه الباطل بسبب ذلك الضّيق والحرج.

قال الزجّاج: «الحرج» في اللَّغة أضيق الضيق، وقُرِأ «حَرِجاً» بكسر الرّاء فمن قال: «حرج» بفتح الراء معناه: ذو حرج<sup>(\*\*)</sup> و«الحرّج» بكسر الراء نهاية الضيق وبالفتح جمع «حرجة» وهو الموضع الكثير الأشجار الّذي لا تناله الراعية، المشتبك الّذي لا طريق فيه لأحد. شبّه سبحانه قلب الكافر بهذا الموضع الذي لا ينتفع أحد منه، ولا طريق فيه، كذلك قلب الكافر لا يصل إليه شيء من الخير بكفره.

وأمًا قوله: «يَصُعَّدُ» فقرء «يصَاعد» بالألف وتشديد الصاد بمعنى يتصاعد، والمشهور «يَصُعَدُ» بتشديد الصاد والعين بغير ألف. وقرء «يصعد»

- ا\_سورة طه: ٥١.
- ٢\_ سورة طه: ٨٢ .

٣\_ تفسير الرازي، ج ١٣. ص ١٨٣؛ وتفسير القرطبي. ج ٧ .ص ٨٢ ولسان العرب، ج ٢. ص ٢٣٤.

ليتكذ الأنتقار

قرأه ابن كثير فهي من الصعود، وبالجملة ففي كيفيّة هذا التشبيه وجهان: الأوّل: كما أنّ الإنسان إذا كلّف الصعود إلى السماء تقل ذلك التكليف عليه كذلك الكافر يثقل عليه الإيمان.

والوجه الثاني: أن يكون التقدير أنّ قلب الكافر ينبوعن الإيمان ويتباعد عنه فشبّه ذلك البعد ببعد من يصعد من الأرض إلى السماء.

المرابعة عنه المرابعة الرجس عنه واالراب وقيل: «الرابس» العذاب وقيل: «الرابس» ما لا خير فيه، عن مجاهد. ووجه التشبيه في قوله: ( حكانيك يَجْعَكُ الله ) الله الما لا خير فيه، عن مجاهد. ووجه التشبيه في قوله: ( حكانيك يَجْعَكُ الله ) الله الما لا خير فيه، عن مجاهد. ووجه التشبيه في قوله: ( حكانيك يُجْعَكُ الله ) الله الما لا خير فيه، عن مجاهد. ووجه التشبيه في قوله: ( حكانيك يُجْعَكُ الله ) الله الما لا خير فيه، عن مجاهد. ووجه التشبيه في قوله: ( حكانيك يُجْعَكُ الله ) الله الما لا خير فيه، عن مجاهد. ووجه التشبيه في قوله: ( حكانيك يُجْعَكُ الله ) الله الما لا خير فيه، عن مجاهد. ووجه التشبيه في قوله: ( حكانيك يُجْعَكُ الله ) الله الما لا خير فيه، عن مجاهد. ووجه التشبيه في قوله: ( حكانيك يُجْعَكُ الله ) الله الما له الما له الماله الم

وَهَٰذَا صِرَطُ رَبِكَ مُسْتَقِيماً قَدْ فَصَلْنَا ٱلْآيَتِ لِغَوْمِ يَذَكُرُونَ ۞ لَهُمْ دَارُ السَلَامِ عِندَ رَبِّهِمْ وَهُوَ وَلِتُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞

أشار سبحانه إلى ما تقدّم من البيان وهذا طريق ربّك وهو القرآن، عن ابن مسعود، والإسلام عن ابن عبّاس، وأضافه إلى نفسه، لأنّه تعالى أرشد إليه فرُمُسَتَقِيمًا كله لا اعوجاج فيه، وإنّما وصف الصراط الذي هو أدلّة بالحقّ بالاستقامة مع اختلاف وجود الأدلّة وتعدّدها؟ لأنّها مع كثرتها واختلافها تؤذي إلى الحقّ، فكأنّها طريق واحد مع أنّها متعدّدة، لسلامة جميع الأدلّة من التناقض والفساد، وإنّما سمّاه صراطاً لأنّ العلم به يؤذي إلى التوحيد والسعادة وقيل: الإشارة في الآية بقوله: ﴿ وَهَذَا صِرَطُ رَبِّكَ كُلُه يويد هذا الذي أنت عليه يا محمّد دين ربّك مستقيماً، وتفضيل الآيات معناه ذكرها فصلاً فصلاً بحيث لا يختلط واحد منها بالآخر مشروحاً فربّكَ كله يويد هذا الذي أنت عليه وحصُ المتذكّرين لأنّهم المنتفعون بالحجج دون غيرهم. الدائمة دار التلامة أي: للمتذكرين والذين عرفوا الحق دار السلامة الدائمة دار السلامة الدائمة الخالصة من كل آفة وبليّة يلقاه أهل النار. وقيل: إنّ السلام هو الله، وداره الجنّة (عِندَ رَبِّيمَ) والمراد من العنديّة القرب في المكانة لا المكان.

فَوَقُوَ وَلِيَّهُم كِل يعني: أنّ الله سبحانه يتولّى إيصال المنافع إليهم ودفع المضارّ عنهم وناصرهم. وقيل: يتولّاهم في الدنيا بالتوفيق وفي الآخرة بالجزاء فويما كَانُوا يَعَمَلُونَ كَ من الطاعات فحذف لظهور المعنى، فإنّ من المعلوم أنّ ما لا يكون طاعة من الأعمال فلا ثواب عليه ومعلوم أنّ الإطاعة للعبد كالإكسير الأعظم وبها يبلغ العبد إلى المقام العالي، والمخالفة سمّ نقيع وبها يقع إلى الدرك السافل.

كما حكي عن بعض الصالحين من شيوخ اليمن أنه خرج يوماً من زبيد إلى نحو الساحل المعروف بالأهواز ومعه تلميذه، فمرّ في طريقه على قصب ذرّة كبّار جبار، فقال الشيخ لتلميذه: خذ معك من هذا القصب ففعل التلميذ وتعجّب في نفسه وقال:

ما مراد الشيخ بهذا؟ ولم يقل الشيخ شيئاً حتّى إذا بلغ إلى محلّة للعبيد يقال لهم «السناكم» يأكلون الميتات ويشربون الخمور ولا يعرفون الصلاة وإذا بهم يشربون ويلعبون ويلهون ويغنّون ويضربون بالدفوف فقال الشيخ للتلميذ: ايتني بهذا الشيخ الطويل ألذي يضرب الطبل، فأتاه التلميذ، وقال: أجب هذا الشيخ، فرمى الطبل من رقبته ومشى معه إلى الشيخ، فلمًا وقف بين يديه قال الشيخ للتلميذ: اضرب هذا الرجل فضربه حتّى استوفى منه الحد ولم ينكر وما تأوّه، ثمّ قال له الشيخ: امش قد أمنا فمشى حتّى بلغوا البحر فأمره الشيخ أن يغتسل ويغسل ثيابه وعلّمه كيفيّة الصلاة والتطهير، وتقدّم الشيخ فصلّى بهما الظهر، وظهر من حالات الشيخ الأسود الطبّال في ساعة واحدة كيفيّة ومعرفة لم يظهر من التلميذ ولا من المنولة \*\*\*0

فعلى الغافل التسليم لأوامر، تعالى وترك المخالفة يصل إلى مقام العنديّة. وَيَوْمَ يَحَشُّرُهُمْ جَمِيعًا يَنمَعْشَرَ أَلِجِينَ قَلِ اسْتَكْثَرْتُم مِّنَ ٱلْإِنسِ وَقَالَ أَوْلِيَآؤُهُم مِنَ ٱلإِنسِ رَبَّنَا ٱسْتَمَتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَآ أَجَلَنَا ٱلَّذِى أَجَلَتَ لَنَا قَالَ ٱلنَّارُ مَثُوَنكُمْ خَلِلِينَ فِيهَآ إِلَا مَا شَمَآءَ ٱللَّهُ إِنَ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيهُ (أَ) وَكَذَلِكَ نُوَلِي بَعْضَ ٱلظَّلِعِينَ بَعْضُا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (أَ)

واذكر يا محمّد لأهل مكّة وغيرهم يوم يحشر الله الثقلين جميعاً ويجمعهم في الموقف.

وقرئ بالنون، وقيل: يريد الكفّار يقول: ﴿يَنَمَعْشَرَ ٱلْجِينَ ﴾ أي: يا جماعة الجن ﴿قَدِ آسْتَتَكْثَرْتُه مِنَ ٱلإِنسِ ﴾ أي: أضللتم خلقاً كثيراً من الإنس، وسمّيت الجماعة بالمعشر لبلوغها غاية الكثرة فإنّ العشر هو العدد الكامل الكثير الذي لا عدد بعده إلّا بتركيبه بما فيه من الآحاد فتقول: أحد عشر وهكذا فالعدد كلّما كثر فهو يتركّب من العشر: فإذا قيل: معشر فالمراد هو الكثرة الكاملة.

﴿وَقَالَ أَوَلِيَآؤُهُم ﴾ أي: أولياء الشياطين الذين أطاعوهم ﴿ مِنَ آلِاضِ ﴾ فهو حال من ﴿أَوَلِيَآؤُهُم ﴾: ﴿رَبَّنَا ٱسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ ﴾ أي: انتفع الإنس بالجن والجن بالإنس، أمّا انتفاع الإنس بالجن فمن حيث إنّ الجن كانوا يدلُونهم بالوسوسة على أنواع الشهوات وما يستلذّون به من إغوائهم، وأمّا انتفاع الجن بالإنس فمن حيث لم يضيّعوا سعيهم، والرئيس المطاع ينتفع بانقياد أتباعه له وحصول مراده.

فَرُوَبَلَفْنَآ أَجَلَنَا ٱلَّذِى أَجَلَتَ لَنَا ﴾ أي: أدركنا الوقت الّذي وقَتَ لنا وهو يوم القيامة، قالوه اعترافاً بما فعلوا من اتّباع الشيطان والهوى وتكذيب البعث وإظهارا للنّدامة واستسلاماً لربَهم، ولعلَ الاقتصار على حكاية كلام الضالّين للإيذان بأن المضلّين قد أفحموا بالمرّة فلم يقدروا على التكلّم أصلا. فَوْقَالَ ٱلنَّارُ مَتُوَىنَكُمْ ﴾ كأنّه قيل: فماذا قال اللّه تعالى حينئذ؟ فقيل: قال: النار منزلكم ومحلّ إقامتكم فَرْخَلِدِينَ فِيهَآ ﴾ قال ابن عبّاس: الخلق أربعة فخلق في الجنّة كلّهم وهم الملائكة، وخلق في النّار كلّهم فهم الشياطين وخلقان في الجنّة والنار وهما الإنس والجنّ لهم الثواب وعليهم العقاب.

إلا مَا شَـاتَ الله على قيل: في معنى هذا الاستثناء أقوال:

أحدها: ما روي عن ابن عبّاس أنّه قال: كان وعيد الكفّار مبهماً غير مقطوعاً به ثمّ قطع به لقومه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ.﴾.<sup>(1)</sup>

وثانيها: أن الاستثناء إنّما هو من يوم القيامة لأنّ قوله: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعُا﴾ هو يوم القيامة فقال: خالدين فيها مذ يوم يبعثون إلّا ما شاء من مقدار حشرهم من قبورهم ومقدار مدّتهم في محاسبتهم، ومكثهم في الموقف وكما ينتقص من الآخر كذلك ينتقص من الأول، عن الزجّاج.

وثالثها: أنّ الاستثناء راجع إلى غير الكفّار من عصاة المسلمين الّذين هم في مشيئة الله تعالى إن شاء الله عذّبهم بذنوبهم بقدر استحقاقهم عدلاً وإن شاء عفا عنهم فضلاً.

ورابعها: أنّ معناه إلّا ما شاء الله ممّن آمن منهم، عن عطاء، وقيل: المراد من الاستثناء أوقات مشيئة الله أن ينقلوا من النار إلى الزمهرير، فقد روي أنّهم ينقلون من عذاب النار ويدخلون وادياً فيه من الزمهرير ما يميّز أوصالهم بعضاً من بعض فيعاوون ويطلبون الردّ إلى الجحيم، ففي الاستثناء تهكّم بهم. وفي تفسير الجلالين: إلّا ما شاء الله من الأوقات الّتي يخرجون فيها لشرب من حميم فإنّه خارجها كما قال الله: في أمَّ إنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى ٱلْجَحِيمِ الْنَ

ا\_سورة النساء: ١١٦.

ا\_سورة الصافات: ٦٨.

ليتحلك الأنتقط

وقيل: يفتح لهم وهم في النار باب إلى الجنّة فيسرعون نحوه حتّى إذا قربوا إليه سدّ عليهم الباب.

وأمّا ما قاله بعض الحكماء من أنّ أهل النار بعد عذاب أحقاب من الزمان وبعد إحراقهم النار خمسين ألف من سنة من سني الآخرة لشرك يوم واحد من أيّام الدّنيا إلى أن ينتهي حساب عمره الّذي عاش في الدّنيا، ثمّ بعد ذلك يعتادون بالعذاب ولم يتألّموا ويؤول أمرهم إلى أن يستلذّوا به حتّى لو صبّ عليهم نسيم الجنّة استكرهوه وتعذّبوا به كالجعل يستطيب الروث فهذا القول بمعرض عن القبول، وتكذيب للقرآن والسنّة، وكفر وإلحاد أجارنا اللّه منه.

الثواب وبمن يستحق المعالم عليم بكل شيء وبمن يستحق الثواب وبمن يستحقون ذلك.

الجن وَكَذَلِكَ نُوَلِّ بَعْضَ الظَّلْوِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ أي: كما خذلنا عصاة الجن والإنس حتى استمتع بعضهم ببعض بسبب سوء اختيارهم وشركهم جزاء لهم نولي بعض الظالمين بعضا نخلي بعضهم مع بعض للامتحان الذي معه يصح الجزاء، وتولينا بأن لا نمنعهم عمّا يفعلون من الظّلم والأفعال القبيحة بطريق القهر. قال علي بن عيسى: نجعل بعضهم يتولّى أمر بعض للعقاب الذي يجري على الاستحقاق. وقيل: معنى الآية أنًا كما وكلّنا أمر هؤلاء الظّالمين من الجن والإنس بعضهم إلى بعض يوم القيامة فكذلك نكل الظالمين بعضهم إلى بعض ونكل الأتباع إلى المتبوعين ونقول للأتباع: قولوا للمتبوعين حتّى يخلصوكم من العذاب.<sup>(1)</sup>

١ـ بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج ٧٢، ص ٣٢٧؛ والتبيان، الشيخ الطوسي ،ج٤، ص ٢٧٥؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٤ ،ص ١٦٣. ولمًا حكى الله ما يجري بين الجنّ والإنس من الخصام والجدال يوم القيامة فقال في هذه الآية: وكما فعلنا بأولئك من الجمع بينهم في النّار وتولية بعضهم بعضا نفعل أيضاً مثله بالظالمين في تولية بعضهم بعضاً جزاء على كفرهم وأعمالهم القبيحة.

قال ابن عبّاس: (إذا أراد الله بقوم خيراً ولَى أمرهم خيارهم وإذا أراد بقوم عذاباً وشرّاً لاستحقاقهم ولَى أمرهم شرارهم).<sup>(١)</sup>

وجاء في بعض الكتب الإلهيّة: إنّي أنا الله ملك الملوك قلوب الملوك بيدي فمن عصاني جعلتهم عليهم نقمة ومن أطاعني جعلتهم عليهم رحمة فلا تشتغلوا بسب الملوك ولكن توبوا إليّ أعطفهم عليكم.

وفي «روح البيان» وفي الحديث: «الغلّالم عدل الله في الأرض ينتقم به ثمّ ينتقم منه». وفي المرفوع: يقول الله: «أنتقم ممّن أبغض بمن أبغض، ثمّ أصير كلاً إلى النّار»، وفي الزُبور: (إنّي لانتقم من المنافق بالمنافق، ثمّ أنتقم من المنافقين جميعاً).

فإن قيل: كيف يجوز وصفه بالظلم وينسب إلى أنّه عدل من الله؟ فالجواب أنّ المراد بالعدل هنا ما يقابل بالفضل، فالعدل أن يعامل كلّ أحد بفعله: إن خيراً فخير وإن شرّاً فشرّ، هذا على طريق أهل السنّة، وأمّا على طريق المعتزلة فإنّهم يوجبون عقوبة المسيء وهو عين العدل.

وقيل: معنى قوله: ﴿ نُوَلِّي بَعْضَ ٱلظَّلِامِينَ ﴾ نتابع بعضهم بعضاً في النار من الموالات الَتي هي المتابعة، أي: يدخل بعضهم النَّار عقيب بعض، عن قتادة. ﴿ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ بسبب ما كسبوا من الظّلم.

۱- تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٦٣؛ وبحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج ٢، ص ٣٢٧؛ وتفسير الثعلبي، ج ٤، ص ١٩١. يَنَمَعْشَرَ ٱلْجِيِّ وَٱلإِنِي ٱلَمَرَ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْحَتُمْ ءَايَنِيَ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَذَأَ قَالُوا شَهِدْنَا عَلَى آنفُسِنَا وَغَرَّتْهُدُ الْحَيَوَةُ ٱلدُّنْيَ وَشَهِدُوا عَلَى آنفُسِهِمْ أَنَّهُمُ كَانُوا كَنِيرِينَ أَن ذَلِكَ آن لَمْ يَكُن زَبُّكَ مُهْلِكَ آلقُرَى بُطْلِمٍ وَأَهْلُهَا غَنِفِلُونَ أَوَ وَلِكُلِ دَرَجَتْ مِتَا عَكُولُوا وَمَا رَبُكَ بِغَنِفِلٍ عَمَا يَعْمَلُونَ أَنْ

هذه الآية من بقيّة ما يذكره الله في توبيخ الكفّار يوم القيامة وبيّن أنّه لا يكون إلى الجحود سبيل فيشهدون على أنفسهم بأنّهم كانوا كافرين.

يقول الله يوم القيامة للثقلين الجنّ والإنس جميعاً: ﴿ أَلَمَ يَأْتِكُمْ ﴾ في الدنيا ﴿ رُسُلٌ ﴾ معيّن من الله ﴿ مِنكُمْ ﴾ ومن جنسكم، وذلك لأنّ الجنس إلى الجنس أميل كما أنّ جبرئيل ونحوه رسل الملائكة من جنسهم، والاستيناس والاستفادة في الجنسيّة أظهر.

فإن قيل: قد قام الإجماع على أنّ محمّداً الله كان رسولاً إلى الجن والإنس ولم يكن الله من الجن؟ إنّما بعث الرّسول ثمّ كان يرسل هو إلى الجنّ رسولاً منهم ويستفيد خواصّهم من الرسل فيكونوا رسل الرّسول إلى قومهم، وسليمان أيضاً لم يبعث إلى الجنّ بالرّسالة العامّة بل بالملك والسياسة على بعضهم، ويؤيّد ما قاله ابن عبّاس أنّه ثبت أنّ نفراً من الجن قد استعملوا القرآن وأنذروا به قومهم، كما قال سبحانه:

﴿وَإِذْ صَرَفْنَآ إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِ ﴾'' فأولئك الجنّ كانوا رسل الرّسول فكانوا رسلاً لله تعالى، والدليل على صحّة هذا القول أنَّه تعالى سمّى رسل عيسى رسل نفسه تعالى فقال: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَآ إِلَيْهِمُ آتَنَيْنِ ﴾'' وهما أرسلهما عيسى.

ا\_سورة الأحقاف: ٢٩.

۲\_ سورة يس: ۱٤.

قال الواحديّ: قولة ﴿رُسُلٌ مِنكُمْ ﴾ أراد من أحدكم وهو الإنس، وهو كقوله: ﴿ يَغَرُجُ مِنهُمَا ٱللَّؤَلُوُ وَٱلْمَرْجَاتُ ﴾<sup>(١)</sup> أي: من أحدهما وهو الملح الذي ليس بعذب<sup>(١)</sup> فإن اللَّؤلُو يخرج من الملح لا من العذب قوله: ﴿ يَقْصُونَ عَ*لَتَحَكُّمُ مَ*ايَنِقِ ﴾ و يقرءونها لكم ﴿ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَامَ يَوْمِكُمْ هَذَا ﴾ يعني: يوم القيامة يخوقونكم منها ويخبرونكم عنها. ﴿ قَالُوا ﴾ جواباً عند ذلك التوبيخ الشديد: ﴿ شَيِدْنَا عَلَى أَنفُسِنَا ﴾ وهو اعتراف منهم بالكفر واستحقاق العذاب وه شَيِدْنَا ﴾ إنشاء الشهادة مثل بعت واشتريت، ولفظ الماضي في الإنشاء لا يقتضي تقدم الشهادة.

فإن قيل: كيف أقرّوا في هنا وهذه الآية، وجحدوه في قوله: ﴿وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾<sup>(٣)</sup> فالجواب أن مواقف القيامة كثيرة، والأحوال فيها مختلفة فتارة يقرّون من شدّة خوفهم وتارة يجحدون فإن من عظم خوفه كثر الاضطراب في كلامه. ﴿وَعَنَّقَهُمُ لَقَيَوَةُ ٱلدُّنَاكِ كَانَه تعالى يبيّن سبب كفرهم بقوله: ﴿وَعَنَّقَهُمُ ٱلْمَيْكَ وَشَهِدُوا عَلَى آنَفُسِمْ ﴾ في الآخرة بالكفر أو يشهد جوارحهم بالشرك والكفرَ ﴿أَنَهُمُ كَانُوا ﴾ في الدّنيا ﴿حَدَة بِالآيات والنَذر، وهذا البيان تحذير للستامعين من مثل حالهم حتّى لا يصيرون مثلهم.

﴿ ذَلِكَ ﴾ أي: إرسال الرَسل ﴿ أَن ﴾ اللّام مقدّرة وهي مخفّفة أي: لأنّ الشّان ﴿ أَمَ يَكُن زَبُّكَ مُهملِك ٱلْقُرَى بِظْلَمٍ وَأَهْلُهُمَا غَنفِلُونَ ﴾ أي: بسبب ظلم الشان ﴿ لَمْ يَكُن زَبُّكَ مُهملِك ٱلْقُرَى بِظْلَمٍ وَأَهْلُهُمَا غَنفِلُونَ ﴾ أي: بسبب ظلم أقدموا عليه حتّى يبعث إليهم رسلاً ينتبهونهم ويزجرونهم ولا يؤاخذهم بغته، وهذا إنّما يكون منه تعالى على وجه الاستظهار في الحجّة دون أن يكون

١ـ سورة الرحمن: ١٣. ٢ـ تفسير الرازي، ج ١٣. ص ١٩٥. ٣ـ سورة الأنعام: ٢٣. ذلك واجباً لأن ما فعلوه من الظلم قد استحقّوا به العقاب. وقيل: معناه أنّه تعالى لا يهلكهم بظلم منه على غفلة منهم من غير تنبيه وتذكير، عن الجبّاني والفرّاء. مثل قوله: ﴿ وَمَا كَانَ رَبَّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَى يِظْلَمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُوْتَ ﴾<sup>(١)</sup> وفي هذا دلالة على أنّه منزّه عن خلق الظلم ولو كان الظلم من خلقه لما صح تنزّهه عنه، تعالى الله عن الظلم علواً كبيراً. وما قالته من خلقه لما صح تنزّهه عنه، تعالى الله عن الظلم علواً كبيراً. وما قالته الأشاعرة: أنّه تعالى يحكم ما يشاء ويفعل ما يريد ولا اعتراض عليه لأحد في شيء من أفعاله كلام تام صحيح لكن لا يصدر منه تعالى غير الحسن وهو منزّه عن القبيح والظّلم، وإرادته وخلقه قبيح عقلاً ونصاً مثل هذه الآية، وكيف يجوز أن ينسب إلى الحكيم الغنيَ القبيح مع أنّه غير مضطرَ إلى القبيح؟ النهاية أنّهم يقولون: لما صدر منه تعالى لا يكون قبيحاً وهذه سفسطة. فمن مواذ الخلف بين الأشاعرة والمعتزلة هذا الكلام.

وَلِحَمَّلَ دَرَجَنتٌ مِمَّا عَكِمِلُوا ﴾ أي: ولكلّ من المكلّفين من الثقلين مؤمنين كانوا أو كافرين مراتب كائنة من أعمالهم صالحة كانت أو سيّئة فلأهل الخير درجات في الجنّة بعضها فوق بعض، ولأهل الشّرك والسيّئات دركات في النّار بعضها أشد عذاباً من بعض. وفسّر الدرجات بالمراتب لأنّ الدرجات غلب استعمالها في الخير، والكفّار لا درجة ولا ثواب خير لهم. قال الطبرسيّ: عبّر بالدرجات تغليبا لصفة أهل الجنّة.

﴿ وَمَا رَبُّكَ بِغَنْفِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ فيخفى عليه عمل عامل طاعة أو معصية. وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْــمَةِ إِن يَشَــاً يُذْهِبَهِـمُمْ وَيَسْـتَخْلِفْ مِنْ بَعْدِكُم مَّا يَشَكَاهُ كَمَا أَنشَـاَكُم مِن ذُرِّيَتَةِ قَوْمٍ ءَاخَمَدِينَ أَنْ

۱\_ سورة هود: ۱۱۷.

إِنَّ مَا تُوْعَـدُونَ لَاَتٍّ وَمَآ أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴾ قُلْ يُغَوِّمِ اعْـمَلُوْا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِي عَـمَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن تَكُونُ لَهُ عَنِقِبَةُ ٱلدَّارُ إِنَّـهُ لَا يُعْلِحُ ٱلظَّلِلِمُونَ ﴾

لممّا أمر سبحانه بطاعته عليها بيّن أنّه لم يأمر بها لحاجة لأنّه يتعالى عن النّفع والضرر فقال: ﴿وَرَبَّكَ ﴾ أي: خالقك وسيّدك ﴿ٱلْغَنِّ ﴾ عن أعمال عباده ولا يحتاج إلى شيء ﴿ذُو ٱلرَّحْـمَةِ ﴾ مترحَم عليهم بالتّكليف تكميلاً لهم ليربحوا عليه لا ليربح عليهم.

(إن يَشَتَأ يُذْهِبْكُمْ ﴾ أيها العصاة ويهلككم ﴿وَيَسْتَغَلِفٌ ﴾ ويجعل (ينُ بَعَدِكُم ﴾ أحياء من بعد إذهابكم ﴿مَا يَشَآءُ ﴾ أي: خلقاً آخر أطوع لله منكم وإيثار «ما» على كلمة «مِنْ» لإظهار الكبرياء وإسقاطهم بسبب المعاصي عن رتبة العقلاء.

للكمَّا أَنْسَاً حَكُم مِن ذَرِيَتَةٍ فَوْمٍ مَاحَمَرِينَ ﴾ أي: كما خلقكم في الأول من قوم تقدّموكم وهم أهل سفينة نوح لكنّه أبقاكم ترحماً عليكم، وهذا خطاب لمن سبق ذكرهم من الجن والإنس ويجوز أن يكون المعنى: ويستخلف جنساً آخر أي: كما قدر على إخراج الجن من الجن والإنس من الإنس فهو قادر على أن يخرج قوماً آخر لا من الجن ولا من الإنس، ونبه سبحانه على أن قدرته ليست مقصورة على جنس دون جنس من الخلق واستدل على ذلك بقوله: ﴿كَمَّا أَنْسَاً حَكْم ﴾.

ثمَ قال: ﴿ إِنَّ مَا تُوْعَـَدُونَ لَاَتِ ﴾ أي: مجيء الساعة لأنَّهم كانوا ينكرون القيامة، أو المراد أنّ جميع ما وعدوا به من الثواب والعقاب والحساب والجنّة والنَّار وتفاوت أهل الدركات لآت لا محالة ﴿وَمَا آنتُم يِمُعْجِزِينَ ﴾ أي: بفائتين ذلك وإن ركبتم في الهرب متن كلّ صعب وذلول.

وفي قوله: «وَ رَبُّكَ الْغَنيُّ ذَو الرَّحْمَةِ» يفيد الحصر بالبرهان فإنَّه تعالى غنيَّ في ذاته وصفاته وأفعاله وأحكامه من كلِّ ما سواه لأنَّه لو كان محتاجاً لكان مستكملاً بذلك الفعل والمستكمل بغيره ناقص بذاته لأنَّ كلَّ إيجاب أو سلب يفرض فإن كانت ذاته كافية في تحقَّقه وجب دوام ذلك الإيجاب أو ذلك السلب بدوام ذاته، وإن لم يكن كافية فحينئذ يتوقُّف حصول تلك الحالة وعدمها على وجود سبب منفصل وعدمه، فذاته لا تنفك عن ذلك الثبوت والعدم، وهما موقوفان على وجود ذلك السّبب المنفصل فليزم كون ذاته موقوفة على الغير ممكن لذاته فيكون حينئذ الواجب لذاته ممكناً لذاته وهو محال.

فثبت أنَّه غنيَّ على الإطلاق، فلا غنيَّ إلَّا هو، لأنَّ واجب الوجود لذاته واحد وما سواه ممكن لذاته، والممكن لذاته محتاج فثبت الحصر بهذا البرهان.

وأمًا إثبات الحصر في كونه تعالى ذو الرّحمة فالدّليل عليه أنَّه لا شكَّ أنَّ ما يدخل في الوجود بإيجاده وتكوينه وتخليقه من الراحات والكرامات والسعادات وغيرها فهو منه، ودلَّ الاستقراء على أنَّ الخير غالب على الشرَّ فإنَّ المريض وإن كان كثيراً فالصَّحيح أكثر منه، والجائع وإن كان كثيراً فالشبعان أكثر منه، والأعمى وإن كان كثيرا إلَّا أنَّ البصير أكثر منه فالخير أكثر من الشرّ، ومبدأ تلك الخيرات هو الله والواجب لذاته واحد وما سواه ممكن والرّحمة داخلة فيما سواه فإيجادها منه، فثبت صحّة الحصر.

فإن قيل: كيف يمكننا إنكار رحمة الوالدين على الوالد والمولى على العبد وكذلك سائر أنواع الرحمة؟ فالجواب أنَّ كلُّها من الله وهؤلاء وسائط جعلها الله لنظام العالم لأنَّه تعالى ألقي الرَّحمة وداعيتها في قلب الوالد والمولى، وبتسخير منه تعالى، ألا ترى أنَّ الإنسان قد يكون شديد الغضب قاسي القلب على إنسان، ثمَّ بسبب ينقلب رؤوفا عطوفا؟ فانقلابه من الحالة

الأولى إلى الثانية بتسبيبه تعالى.

فمقلّب القلوب هو الله في جميع الخيرات فانحصرت الرّحمة به تعالى، على أنّه ذلك الّذي تصورت أنّه شرّ مثل المرض والفقر والجوع مثلاً إذا تأمّلت فهو خير أيضا، إمّا للمبتلى به أو بالنسبة إلى صلاح العامّة، ويعوّض المبتلى به سعادة وكرامة إن كان غير مستحقّ للابتلاء، وإن كان مستحقّاً فهو مجازاة والمجازاة أيضا عدل وتفضّل.

ومن المعلوم أن كلّ من أعطى غيره شيئاً أو رحمة الوالدة لولدها إنّما يعطي ويرحم لطلب عوض، وهو إمّا الثناء في الدّنيا أو الثواب في الآخرة أو دفع الرقّة الجنسيّة عن القلب لكنّه تعالى يعطي لا لغرض من هذه الأغراض فثبت أنّ الرّحمة وتقليب القلوب منه بالبرهان قطعاً للتسلسل.

فَنَّلَ لَهُ يَا محمّد لأهل مكَة ومن خالف أمرك: فَرْبَقَوْمِ آعَـمَلُوا عَنَ مَكَانَتِكُم كَ المكانة مصدر بمعنى التمكن وهو القوّة والاقتدار، أي: اعملوا على قدر تمكنكم ونهاية استطاعتكم، واثبتوا على كفركم وعداوتكم، والأمر للتهديد من قبيل الاستعارة للشرّ المهدّد عليه بالمأمور به الواجب الّذي لابد أن يكون، ويحتمل أن يكون المراد من المكانة الحالة الّتي هم ثابتين عليها، وذلك مثل قوله: أثبت على ما أنت عليه لا تنحرف عنه.

الإسلام المحامل المسلمة على من المصابرة والثبات على الإسلام والاستمرار على الأعمال الصالحة (فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن تَكُونُ لَهُ عَنِقِبَةُ وَالاستمرار على الأعمال الصالحة (فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن تَكُونُ لَهُ عَنِقِبَةُ المحمودة الدار لها المالية المحمودة المالية المحمودة التي خلق الله تعالى هذه الدار لها؟ (وَالْعَنقِبَةُ لَا يُفْلِحُ ) الضمير للشان، لا التي حلق الله تعالى هذه الدار لها؟ (وَالْعَنقِبَةُ عَلَمُ مَن المحمودة المعالية عليه المعالية المحمودة المحمودة المحمودة المحمودة المعالية المحمودة المعالية المعالية المحمودة المعالية المحمودة المحمودة المحمودة المعالية المحمودة المحمودة المحمودة المعالية الله تعالى هذه الدار لها؟ (وَالْعَنقِبَةُ لَا يُفْلِحُ ) الضمير للشان، لا المعاد الله الله تعالى المالية المحمودة المعالية المعالية المحمودة المعالية المحمودة المحمودة المحمودة المحمودة المحمودة المحمودة المعالية المحمودة المحمودة المحمودة المعالية المحمودة المحمودة المعالية المحمودة الله معالية المحمودة المحم

حقيقيّ فمن أنّت فكقوله: ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ ﴾ `` ومن ذكَر فكقوله: ﴿ وَأَخَذَ ٱلَّذِ*بِتَ* ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال: ﴿قَدْ جَآءَتْكُم مَوْعِظَةٌ مِن رَّبِكُمْ ﴾ <sup>(٣)</sup> وفي آية اخرى: ﴿ فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِن رَيْبِهِ ﴾. <sup>(٤)</sup>

وَجَعَلُواْ يَنِّهِ مِمَّا ذَرَأَ مِنَ ٱلْحَتَرْثِ وَٱلْأَنْعَكِمِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَـَذَا يَنَّهِ بِزَعْمِهِمْ وَهَنَذَا لِشُرَكَآبِنَا فَمَا كَانَ لِشُرَكَآبِهِمْ فَكَلَا يَصِلُ إِلَى ٱللَّهُ وَمَا كَانَ يَنَهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَى شُرَكَآبِهِمْ مَاءَ مَا يَحْكُمُونَ أَنَ

ثمَّ عاد الكلام إلى حجاج المشركين وبيان اعتقاداتهم الفاسدة، فقال سبحانه، أي: جعلوا كفَّار مكَّة ومن تقدّمهم من المشركين، والجعل هنا بمعنى الحكم فجيعًا ذَرَأَ مِنَ ٱلْحَصَرْثِ ﴾ وخلق من الزرع فجواًلأَنْعَكمِ ﴾ أي: المواشي من الإبل والبقر والغنم فؤنَّصِيبَ ﴾ وحظاً، وفي الكلام حذف يدلَ عليه الكلام، والتقدير: وجعلوا الأوثان ممّا خلق من الحرث والأنعام نصيبا.

﴿ فَعَمَالُوا حَكْما ﴾ النصيب ﴿ يَتَو بِرَعْمِمِهُمْ ﴾ أي: بادَعائهم الباطل من غير أن يكون ذلك بأمر الله ﴿ وَهَنذَا ﴾ النصيب ﴿ لِشُرَكَمَةٍ كَمَا أي الله عنه أو مَنذا الله عنه وَهَنذا الله عنه أو النوب الله أي أو الله عنه أموالنا من الشركة لا من الشرك.

روي أنّهم كانوا يعيّنون شيئا من الحرث والنتاج للّه ويصرفونه إلى الضيفان والمساكين، وشيئاً منها لآلهتهم وينفقونه على سدنتها ويذبحونه عند الآلهة، ثمّ إن رأوا ما عيّنوا للّه أزكى رجعوا وجعلوا الأزكى لآلهتهم، وإن رأوا

- المسورة الحجر: ٨٣٧٧٢ .
  - ۲\_ سورة هود: ٦٧.
  - ۳ سورة يونس: ۵۷ .
  - Ł سورة البقرة: ٢٧٥.

ما لآلهتهم أزكى تركوه لآلهتهم معتذرين بأنّ الله غنيّ. وكانوا يزرعون للّه زرعاً وللأوثان فما كان أزكى جعلوه لآلهتهم، وإذا كان زكا الزرع الذي زرعوه للّه، ولم يزك الزرع الذي زرعوه للأوثان وفسد جعلوا بعض زرع اللّه للأصنام وإن زكا الزرع الّذي زرعوه للأصنام ولم يزك الزرع الذي زرعوه للّه لم يجعلوا منه شيئاً للّه أصلا.<sup>(1)</sup>

وقيل: كانوا إذا تخرق الماء من الّذي للّه في الّذي للأصنام لم يسدّوه. وإذا تخرّق من الّذي للأصنام في الّذي للّه سدّوه، وقالوا: اللّه أغنى، عن ابن عبّاس وقتادة، وهو المرويّ عن أئمّتنا. وقيل: إذا هلك ما جعل للأصنام بدّلوه بما جعل للّه، وإذا هلك ما جعل للّه لم يبدّلوه بما جعل للأصنام.

فرسكة ما يَحْكُمُونَ ﴾ أي: ساء الحكم حكمهم من إيثار آلهتهم على الله وعملهم بما لم يشرع لهم وفي كيفيّة الإساءة بسبب أنّهم رجّحوا جانب الأصنام في الحفظ والأكثريّة على جانب الله، وجعلوا نصيباً لله ونصيباً لغيره مع أنّه الخالق والمعطي للجميع، وهذا سفه فلو قرر نصب الأصنام، وكان هذا التقرير حسن لحسن إقرار النصب لكلّ حجر ومدر، والمقصود من بيان الآية أن يعرف الناس قلّة عقول القائلين بهذه المذاهب حتّى لا يلتفت إلى كلامهم أحد.

وَكَذَلِكَ زَبَّنَ لِحَيْثِرِ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ فَتْلَ أَوْلَدِهِمْ شُرَكَآؤُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيَلَبِسُوا عَلَيَهِمْ دِينَهُمٌّ وَلَوَ شَكَآءَ ٱللَّهُ مَا فَعَـلُوهُ فَـذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ۞

﴿ وَكَذَالِكَ ﴾ عطف على قوله: ﴿ وَجَعَلُوا لِنَّهِ مِتَّا ذَرَأَ مِنَ ٱلْحَصَرُتِ ﴾

الـ تفسير مجمع البيان، ج ٤. ص ١٦٩؛ وبحار الأنوار. العلامة المجلسي، ج ٩. ص ٩٢

المتقالات الأنقط

أي: كما فعلوا ذلك زيّن لكثير شركاؤهم قتل الأولاد، والمعنى: ذلك التّزيين وهو تزيين الشرك في قسمة الحرث والأنعام للتقريب إلى الله وإلى آلهتهم زيّن لكثير من المشركين قتل أولادهم أولياؤهم من الشياطين أو من السدنة فقوله هوقت لك مفعول هوزَيَّن كه وهوشرَكَآءَهُم به فاعله فذكر سبحانه قبائح عادات بعضهم من وأد البنات أحياء خوفاً من الفقر أو من التزويج بغير كفو أو من السّبي والمزيّن لهم الحميّة الجاهليّة أو الشياطين والسّدنة كما ذكرنا.

قيل: إنّ السّبب الأولى في هذه السنّة الملعونة أنّ النعمان بن المنذر أغار على قوم فسبى نساءهم وكانت فيهن بنت قيس بن عاصم ثمّ اصطلحوا فأرادت كلّ امرأة منهن عشيرتها غير ابنة قيس فاختار سابئها على قيس فحلف قيس أن لا يولد له بنت إلّا وأدها فصار ذلك عادة فيهم فرلِيُرَدُوهُم كه أي: ليهلكوهم واللّام لام العاقبة<sup>(۱)</sup> أو الصّيرورة، أي: ليهلكوهم بالإغواء.

وَلِيَسَلِيسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ فَي أَي: يخلطوا عليهم دينهم بإلقاء البدع والشَّبهات فيه فوَلَوَ شَمَآء الله مَا فَعَكُوهُ ﴾ أي: لو شاء الله أن يمنعهم من ذلك بأن يضطرهم إلى ترك هذه الأمور لفعل ولكن كان ذلك مناف للتكليف فَنَذَرَهُمُ وَمَا يَغْتَرُونَ ﴾ أي: دعهم وافترائهم فإنه يجازيهم، وفي الآية دلالة على أن تزيين القتل والقتل فعلهم بصريح الآية وأن من أضاف ذلك إلى الله كاذب فاللّام للتعليل إن كان التزيين من الشياطين وللعاقبة إن كان من الستدنة إذا لم يكن قصد السدنة الإرداء واللّبس، وإذا كان قصدهم الإرداء فالتّزيين من الشياطين ومن الستدنة كليهما.

وَقَالُوا هَٰذِيهِ أَنْعَنُمُ وَحَرْثُ حِجْرٌ لَا يَطْعَمُهُمَا إِلَا مَن نَشَاَءُ بِزَعْمِعِهْم

١- تفسير مجمع البيان. ج ٤. ص ١٧١؛ وانظر: بحار الأنوار. العلامة المجلسي. ج ٩. ص ٩٢.

وَأَنْعَنَدُ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وَأَنْعَنَدُ لَا يَذْكُرُونَ آسَمَ ٱنَّهِ عَلَيْهَا ٱفْتِرَآة عَلَيْدُ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ٢

ثم حكى سبحانه عن المشركين عقيدة من عقائدهم الفاسدة فقال: وَقَالُوا هَذِي كُلُ إِشَارَة إلى ما جعلوه لآلهتهم فَالَغَنَدُ وَحَرَثُ حِجَرٌ ﴾ أي: حرام، وفلان في حجر القاضي أي: في منع القاضي فَرَلاً يُطْعَمُهُمَ ﴾ ولا يذوقها فَإِلَا مَن نَشَآهُ ﴾ يعنون خدم الأوثان والرجال دون النساء بزعمهم الباطل، أي: قالوه بزعمهم الفاسد من غير حجة.

فَوَأَنْمَنَمُ فَ خبر مبتدأ محذوف عطف على قوله: فَهَنَمُ فَ أَنْعَنَمُ ﴾ أي: قالوا مشيرين إلى طائفة اخرى من أنعامهم، أي: وهذه أنعام فَحُرَّمَت عُلَهُورُهَا ﴾ يعنون بها البحائر والسوائب والحوامي. فَوَأَنْمَنَمُ ﴾ أي: وهذه أنعام لا يذكرون اسم الله عليها، كانت لهم من أنعامهم طائفة لا يذكرون اسم الله عليها ولا في شيء من شأنها بل كانوا لا يحجّون عليها، وهي الّتي إذا زكوها وذبحوها أهلَوا عليها بأصنامهم فلا يذكرون اسم الله عليها.

أَفَيَرَاتُ عَلَيْهِ ﴾ منصوب بقوله: ﴿ لا يَتْكُرُونَ آسَرَ ٱللَّهِ ﴾ وكانوا يقولون: إنّ الله أمرهم بذلك وكانوا كاذبين ومفترين على الله بهذا القول ﴿ سَيَجَزِيهِم بِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ بسبب افترائهم.

وَقَـالُوا مَا فِـ بُطُونِ هَـَنذِهِ ٱلْأَنْعَدَمِ خَالِصَـةُ لِلْكُونِا وَتُحَكَرُمُ عَلَىٰٓ أَزْوَاجِناً وَإِن يَكُن مَّيْـتَةَ فَهُمْ فِـهِ شُرَكَاً مُ سَيَجَزِيهِمْ وَصَفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ أَسَ

ثمَ ذكر سبحانه عن المشركين مقالة اخرى فقال: ﴿ وَقَـَالُوا ﴾ يعني هؤلاء الَذين تقدّم ذكرهم ما في بطون هذه الأنعام يعنون به أجنَّة البحائر والسوائب خالصة لذكورنا قيل: المراد ألبانها أيضاً والسّبب ما ولد منها حيّاً فهو خالص للذّكور دون الإناث، وما ولد ميّتاً أكله الرّجال والنّساء قيل: المراد: كلاهما خالصة لذكورنا لا يشركهم فيها أحد من الإناث وسمّي الذّكور من الذكر الّذي هو الشّرف لأنّ الذّكر أنبه وأعلى وأذكر منه الأنثى ﴿وَمُحَكَزَّمُ عَلَىَ أَزْوَبَجِنَا ﴾ أي: نسائنا وهذا الحكم منهم إن ولد ذلك حيّا.

فَوَان يَكُنَ المولود ﴿مَيَّــتَهُ ﴾ يعني ولدت وهي ميتة ﴿فَهُمَّ فِـيهِ ﴾ يعني ما في البطون من الأنعام شركاء يأكلون منه جميع ذكورهم وإناثهم.

فَسَيَجَزِيهِمْ وَصَفَهُمْ ﴾ أي: جزاء وصفهم الكذب على الله في أمر التَحليل والتحريم ﴿إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ تعليل للوعد بالجزاء فإن الحكيم العليم بما صدر عنهم لا يترك جزاءهم الذي من مقتضيات الحكمة.

قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ قَـتَلُوَا أَوْلَىٰدَهُمْ سَغَهَا بِغَيْرٍ عِلْمٍ وَحَتَرَمُوا مَا رَزَقَهُمُ اللَّهُ ٱفْـبِرَآة عَلَى ٱللَّهِ قَدْ ضَـلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ۞

جواب قسم مقدر ﴿خَبِرَ﴾ وهم ربيعة ومضر وأضرابهم من العرب الذين جمعوا بين الأمرين من وأد البنات خوف الفقر والعار، وتحريم ما رزقهم الله فخسروا دينهم ودنياهم على طريق المتفاهة وعدم العلم والافتراء على الله بقولهم: أمرنا الله بذلك التحريم.

وكلَّ هذه الأمور من موجبات الخسران دنياً وديناً لأنّهم يستحقّون الذمّ والعصم في الدّنيا فلأنّ النّاس يقولون: قتل ولده خوفاً من أن يأكل طعامه وليس ذمّ أشدّ منه وأمّا العقاب في الآخرة فلأنّه لا ظلم أشدّ منه وتخريب بنيان الله فكان موجباً لأعظم أنواع العقاب.

ولا شكّ أنّ قتل الولد إذا كان موجبه خوف الفقر، والفقر وإن كان ضرراً إلّا أنّ قتل الولد أعظم ضرراً منه، والقتل ناجز، وذلك الفقر محتمل موهوم فالتزام أعظم المضارّ على سبيل القطع حذراً من ضرر قليل موهوم لا

| مُقْتِلَطُ اللَّكُورُ ج ٤ | ٣٤ | • |
|---------------------------|----|---|
|---------------------------|----|---|

شك أنّه سفاهة والستفاهة الخفّة المذمومة النّاشنة من الجهل والحماقة. وَهُوَ ٱلَّذِى آَنشَآ جَنَّنتِ مَّعْهُوشَنتِ وَغَيْرَ مَعْهُوشَنتِ وَٱلنَّخْلَ وَٱلزَّرَعَ مُخْلِغًا أُحُصُلُهُ وَالزَّيْتُون وَٱلرُّمَّان مُتَشَنبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَنبِهِ حُلُوا مِن ثَمَوِهِ إِذَا آشْمَرَ وَمَاتُوا حَقَّهُ. يَوْمَ حَصَادِهِ وَلا تُسَرِفُوا إِنَّهُ. لا يُحِبُ الْمُسَرِفِين (ال

لممّا حكى سبحانه عن المشركين أنّهم جعلوا بعض الأشياء للأوثان عقّب ذلك لبيان بأنّه الخالق لجميع الأشياء فلا يجوز إضافة شيء منها إلى الأوثان من التحليل والتحريم إلّا بإذنه فقال: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى آنَمَاً ﴾ لإقامة الدلائل على تقرير التوحيد أي: إنّه سبحانه خلق وأبدع لا على مثال ﴿ جَنّتِ ﴾ فيها الأشجار المختلفة. ﴿ مَعْرُوشَنتِ ﴾ أي: مرفوعات بالدعائم وهو ما عرشه الناس من الكروم ونحوها عن ابن عبّاس والسدي: وقيل: عرشها أن تجعل لها حظائر كالحيطان، وأصله الرفع ومنه قوله: ﴿ خَلوِيَةً عَلَنَ عُرُوشِهَا ﴾ <sup>(١)</sup> أي: ما ارتفع منها ﴿ وَغَيْرَ مَعْرُوشَنتِ ﴾ يعني: ما خرج من قبل نفسه من الجبال والبراري، أو المراد من غير "معرُوشاتي" ما كانت قائمة على أصولها مستغنية عن التعريش. عن أبي مسلم.

كَانَتْخُلُ وَالزَّرْعَ اللَّهُ قَالَ ابن عبّاس: الزرع هاهنا جميع الحبوب الّتي
 يقتات بها المحكمة الحكمة الي أي: طعمه وقيل: ثمره، فأنشأ سبحانه هذه
 الأشياء مختلفة الطّعوم والألوان والصورة، فبعضها مختلفاً في الصورة ومتّفقاً
 في الطعم وبعضها مختلفاً في الطعم ومتّفقاً في الصورة، وكلّ ذلك يدلّ على
 توحيده وقدرته على ما يشاء. (مُعْنَلِطًا أُصَحُلُهُ ) نصب على الحال من أنشأ،
 والمعنى مقدراً اختلاف اكله إذ ليس كذلك وقت الإنشاء أي: أواحد

ا\_سورة الحج: ٤٥.

منهما في حال اختلاف ثمره الذي يؤكل بعد في الطعم والهيئة واللّون، وذلك مثل قولهم: مررت برجل معه صقر صائداً به غدا أي: مقدّراً الصّيد به غداً. ﴿وَالزَّيَّتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَخِيها وَغَيَّرَ مُتَشَخِيرٍ ﴾ أي: أنشأهما حال كونهما بعض أفرادهما يتشابه بالبعض وبعضها لا يتشابه مثل الرمّانين لونهما واحد وطعمهما مختلف فأحدهما حلو والآخر حامض.

فَوَحَصُّلُوا مِن ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ ﴾ والأمر للإباحة، وفائدة التقييد بقوله: ﴿إِذَا أَثْمَرَ ﴾ إباحة الأكل منه قبل إدراكه وينعه، قال الجبّانيّ وجماعة: هذا يدلّ على جواز الأكل من الثمر وإن كان فيه حقّ الفقراء.

وَوَمَاتُوا حَقَّهُ، يَوَمَ حَصَكَدِهِ. ﴾ أمر بإيتاء الحقّ يوم الحصاد على الجملة، والحقّ الّذي يجب إخراجه يوم الحصاد فيه قولان: أحدهما: أنّه الزّكاة، عن ابن عبّاس وجماعة مثل محمّد بن الحنفيّة وزيد بن أسلم والحسن وسعيد بن المسيّب وقتادة والضحّاك وطاوس، والقول الثاني: أنّه ما تيستر ممّا يعطى المساكين، عن جعفر بن محمّد عن أبيه للظّ وعطاء ومجاهد وابن عمر وسعيد بن جبير والرّبيع بن أنس.

قال الطبرسيّ: وروى أصحابنا أنَّه الضغث بعد الضغث والحفنة بعد الحفنة، وقال إبراهيم والسّديّ: الآية منسوخة بفرض العشر ونصف العشر لأن هذه الآية مكيّة وفرض الزكاة مدنيّة، ولمّا روي أنّ الزّكاة نسخ كلّ صدقة، قالوا: ولأنّ الزكاة لا يخرج يوم الحصاد، لكن قال عليّ بن عيسى: وهذا غلط لأنّ «يَوْمَ حَصادِو» ظرف لـ «حَقَّه» وليس بظرف لإيتاء المأمور به.<sup>(۱)</sup>

﴿وَلَا تُسْرِفُوا ﴾ أي: في التّصدّق بأن لا تبقوا لأنفسكم وللعيال شيئاً كما

١- تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٧٨؛ والفقه القرآن، القطب الراوندي، ج١، ص ٢٣٧؛ والتبيان،
 الشيخ الطوسي، ج ٤، ص٢٩٥.

فعل ثابت بن قيس بن شماس<sup>(۱)</sup> فإنَّه صرم خمسين نخلة وتصدق بالجميع ولم يدخل منه شيئاً في داره لأهله.

وقيل: المعنى: ولا تقصّروا بأن تمنعوا الواجب من الحقّ، قالوا: والتقصير أيضاً سرف، عن سعيد بن المسيّب.

وثالث الأقوال: أن لا تسرفوا في الأكل قبل الحصاد كي لا يؤدّي إلى بخس حقّ الفقراء، عن أبي مسلم.

ورابع الأقوال: أنَّه لا تنفقوه في المعصية ولا تضعوه في غير موضعه، وفي جميع هذه الأقوال الخطاب لأرباب الأموال.

وخامس الأقوال: أنّ الخطاب للأئمّة، والمعنى: لا تأخذوا ما يجف بأرباب الأموال ولا تأخذوا فوق الحقّ، عن ابن زيد.

وسادس الأقوال: أنّ الخطاب للجميع بأن لا يسرف ربّ المال في الإعطاء ولا الإمام في الأخذ وصرف ذلك إلى غير مصارفه.

المعنى ظاهر لأنه تعالى لا يُحِبُّ ألمُسَمِفِينَ ﴾ المعنى ظاهر لأنه تعالى لا يرضى فعلهم، قال الزهري المراد من قوله: ﴿وَلَا تُسَمِفُوا ﴾ هو المعنى الرابع الذي ذكر بأنه لا تنفقوا في معصية الله. قال مجاهد: لو كان أبو قبيس ذهباً فأنفقه رجل في طاعة الله لم يكن مسرفا ولو أنفق درهماً في معصية الله كان مسرفاً، وهذا المعنى أراده حاتم الطائي حين قيل له: لا خير في السرف، فقال: لا سرف في الخير.

وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ حَمُولَةً وَفَرْشَأً كُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ وَلَا تَنَبِعُوا خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مَبِينٌ ۞ تَمَانِيَةَ أَزْوَاجٌ مِنِ ٱلضَّانِ

١- خزرجي، خطيب الأنصار، خطب مقدم رسول اللهﷺ المدينة فقال نمنعک مما نمنع منه أنفسنا وأولادنا.شهد أحد وما بعدها من المشاهد قتل يوم اليمامة. راجع: الإصابة، ج١، ص ١٩٧؛ والاستيعاب، ج١، ص١٩٥. آنْنَتْنُ وَمِنَ ٱلْمَعْزِ آنْنَتْنُ قُلْ مَآلَذَكَرَنِنِ حَرَّمَ آمِ ٱلْأُنْثَيَانِ أَمَّا ٱشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلْأُنْثَيَانِي نَبِتُونِي بِعِلْمٍ إِن كُنتُد مَدَدِقِينَ (أَ) وَمِنَ ٱلْإِبِلِ ٱثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْبَعَرِ ٱنْنَيْنُ قُلْ مَآلذَكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِر الأُنتَبَيْنِ أَمَا ٱشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلأُنشَيَيْنِ أَمْ كُنتُد شُهَكَآءَ إِذَ وَصَحَحُمُ اللَّهُ بِهَنذاً فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ حَدَمَ لِيعِنْكَمْ الْنَائِقَةِ مَنْ أَنْ أَنْ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمُ إِنَّهُ لِنَهُ لَيَهُ لَا يَهْدِى ٱلْعَوْمَ الْمُنْتَكَةِ أَنْ الْنَالَةِ حَدَمَ أَمَا وَصَحَحُمُ اللَّهُ بِهُنذاً فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱلْعَامَةِ مَنْ أَظْلَمُ مَنْ أَنْتَكَرَى عَلَى الْنَهِ حَذِهُ لَيْهِ مُكَانَةُ الْنَهُ مَاللَهُ مَعْنَ أَنْ أَنْ أَسْتَمَانَةُ إِذَا الْأُنتَكَةِ مَنْ أَنْهُ مَاللَهُ مَنْ أَعْلَمُ مِعَنِ الْمُعَرَى عَلَى اللَهِ مَعْهُ لَهُ اللَهُ مَنْ أَعْلَمُ مَنْ أَعْلَمُ مَنْ أَعْلَمُ مِنْنَ الْمَالَةُ مَنْ أَعْلَمُ مَنْ أَعْلَمُ أَنْنَ أَنْهُ مَنْ أَنْتُ مَنْ أَنْ أَعْذَالَةُ مَنْ أَنْ أَنْهُ مَنْ أَنْ مَنْ أَنْهُ اللْهُ مَنْ الْنَهُ مَنْ مَالَةًا مُنْتُ مَنْ أَعْلَمُ أَنْتُنَا الْنَتَعَانِ إِنَعْتَ مَالَة عُنْهُ مَاللَهُ مَنْ أَنْهُ مَنْ اللْأَنْنَذَيْنَةُ مِنْ أَنْهُ مَاللَهُ مَنْ أَنْ أَنْتُكَمَ مَاللَهُ مَنْ أَنْهُ مَنْ أَنْهُ مَاللَهُ مَنْتُ عَلَيْهُ مَنْ أَمْ أَنْتُنَا مُنْتُنَا مُنْتُ مُنْتُ مَاللَهُ مَنْ أَمْ الْلُهُ مُكْذَا مَنْ أَطْلَعُ مُومَنَ أَنْهُ أَنْ أَنْ أَنْهُ مَنْ أَنْ أَنْتُ مُ أَسْتُ مَاللَهُ مُنْتُ مُنْ أَنْتُ مَاللَهُ مَا لَعْلَهُ مِنْ أَنْهُ مَا أَنْهُ مَنْ أَنْ أَنْتُ مِنْ أَسْ أَسُ مُ أَسْتُنَا مُنْتُ مَالْتُ أَنْ مَالُهُ مَا مَا أَسْتُ مَالْنَهُ مَالْ أَنْتُ مَالْتُ مَالَةُ مُ أَسْتُنْتُ مُ أَسْتُ مُ مُنْ أَسْتُ مِ مِنْ أَنْهُ مَالُكُنَا مُ مُنْ أَسْتُ مُ أَسْتُ مِنْ أَسْتُنَا مُ مَا أَسْنَا مَالْنَا مُنْ أَسْتُ مَا مُ أَنْ أَنْ أَنْ مُنْ أَنْ أَنْتُ مَا الْنَا مِنْ مَا أَنْ أَنْ مُنْتُ مُ أَسْتُ مُ أَسْتُ مُنْ أَسْتُ مُ أَنْ أَسْتُ مُ أَعْنَا مُ مَا أَعْلُونُ مُ مَالُهُ مُ أَنْ أَنْتُ مُنْ أَنْ أَسْتُ أَعْنُ مُ مَا أَنْ أَسْ مَا أَنْ أَسْتُ مُ أَنْ

لما ذكر سبحانه كيفيّة إنعامه على عباده بالمنافع النباتيّة أتبعها بذكر إنعامه عليهم بالمنافع الحيوانيّة فقال: ﴿وَمِنَ ٱلْأَنْعَثِمِ حَمُولَةً وَفَرَّشًا ﴾ عطف على قوله: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى أَنشَآ جَنَّتَ ﴾ أي: وأنشأ من الأنعام حمولة وفرشا، الحمولة ما تحمل الأثقال. الحمولة بفتح الحاء الإبل ولا واحد لها من لفظها كالركوبة والحرورة، والحمولة بضمّ الحاء هي الأحمال، والمراد من الفرش ما يفرش للذبح أو المراد ما ينسج من صوفه ووبره وشعره للفرش. و قيل: المراد من الحمولة الكبار الَّتي تصلح للحمل والفرش الصغار كالفصلان والعجاجيل والغنم لأنها دانية من الأرض بسبب صغر أجرامها.

ثمَ قال: ﴿كُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ يريد ما أحلَها لكم، قالت المعتزلة: إنّه تعالى أمر بأكل الرزق ومنع من أكل الحرام ينتج أنّ الرزق ليس بحرام، وتخصيص الأكل بالذكر في الآية من غير تعرّض للانتفاع بالحمل والركوب وغير ذلك لكونه معظم الانتفاع وإشعار بمنع ما حرّموه في السائبة وأخواتها.

﴿ وَلَا تَنْبِعُوا خُطُوَتِ ٱلشَّتِطَنِ ﴾ أي: لا تسلكوا الطريق الذي سوتلها

الشيطان لكم في أمر التحليل والتحريم فإنه لا يدعوكم إلّا إلى المعصية ﴿ إِنَّهُ لا يَدْعُوكُمُ مَثِينٌ ﴾ ظاهر العداوة وقد أبان عداوته لأبيكم آدم النابي.

ثمّ فسرّ سبحانه الحمولة والفرش فقال: ﴿ تَمَنِنِيَةَ أَزَوَجٍ ﴾ أي: وأنشأ

ثمانية أزواج إنشاء و (تَمَنِيَةَ أَزْوَى ﴾ بدل من (حَمُولَةُ وَفَرَشَا ﴾ والزَّوج ما معه آخر من جنسه يزاوجه ومعناه ثمانية أفراد لأن كلَّ واحد من ذلك يسمّى زوجا لأنه الآخر فالذكر زوج الأنثى والأنثى زوج الذكر، كما قال سبحانه: (أَمَسِكَ عَلَيْكَ زَوْجَكَ ﴾<sup>(١)</sup> وقيل: معناه: ثمانية أصناف.

فَيَّتِ ٱلْمُتَأْنِ ٱثْنَيْنِ ﴾ يعني الذكر والأنثى. والضأن ذوات الصوف من الغنم، وواحد الضأن ضائن والأنثى ضائنة.

وَعِينَ ٱلْمَعْزِ ٱتْنَكْيَنِ﴾ الذكر والأنثى والمعز ذوات الشعر من الغنم وواحد المعز ما عز. وقيل المراد بالاثنين: الأهليّ والوحشيّ خصّ هذه الثمانية لأنها جميع الأنعام الّتي كانوا يحرّمون منها يحرّمونه ويجعلون منها نصيباً لآلهتهم على ما تقدّم شرحه.

أَنَّلُ فَقُلْ فَهُ يَا محمد تَنْتُنْ لَهُوْلاء المشركين الَّذين يحرمون ما أحلَ الله: (مَّالَذَكَرَيْنِ فَهُ من الضأن والمعز ومن دينك النوعين وهما الكبش والتيس (حَرَّمَ فَهُ الله كما تزعمون أنَه هو المحرم (أمِ الأُنثَيَيْنِ فَهُ منهما وهما النعجة والعنز؟ (أمَّا أَشتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأُنثَيَيْنِ فَهُ أَي: أم ما حملت إناث النوعين ذكراً كان أو أنثى حرم؟.

الله من أي: كتاب وسنَّة الله من أي: كتاب وسنَّة جعلتم هذه البدعة القبيحة ﴿إِن كُنتُدٌ مَندِقِينَ ﴾ في دعوى التّحريم؟.

﴿ وَمِنَ ٱلْإِبِلِ ٱثْنَيْنِ ﴾ عطف على قوله تعالى: ﴿ مِنَ ٱلطَّبَانِ ٱثْنَيْنِ ﴾ أي: وأنشأ من الإبل اثنين هما الجمل والناقة ﴿ وَمِنَ ٱلْبَعَرِ ٱثْنَيْنِ ﴾ ذكراً وأنثى.

أَتُلْ ﴾ يا محمد إفحاماً لهم أيضا: ﴿ آلذَّكَرَيْنِ ﴾ منهما ﴿ حَرَّمَ أَير ٱلأُنثَيَيْنِ أَمَّا ٱشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلأُنثَيَيْنِ ﴾ من ذينك النوعين؟.

١\_ سورة الأحزاب: ٣٧.

وحاصل المعنى إنكار أن الله حرم عليهم شيئاً من الأنواع الأربعة ذكراً وأنثى أو ما يحمل إناثها رداً عليهم فإنّهم كانوا يحرمون ذكور الأنعام كالحام فإنّه إذا أنتجت من صلب الفحل عشرة أبطن حرموه ولم يمنعوه ماء ولا مرعى، وقالوا: قد حمى ظهره، وكالوصيلة فإن الشاة إذا ولدت أنثى فهي لهم وإن ولدت ذكراً فهو لآلهتهم وإن ولدتهما وصلت الأنثى أخاها ويحرمون إنائها تارة، وكالبحيرة والسائبة فإنّه إذا أنتجت الناقة خمسة أبطن آخرها ذكر بحروا أذنها وخلّوا سبيلها فلا تركب ولا تحلب.

وكان الرّجل منهم يقول: إن شفيت فناقتي سائبة ويجعلها كالبحيرة في تحريم الانتفاع بها، وكانوا إذا ولدت النوق البحائر والسوائب فصيلاً حيّاً حرّموا لحم الفصيل على النساء دون الرّجال وإن ولدت فصيلاً ميّتاً اشترك الرّجال والنساء في لحم الفصيل ولا يفرّقون بين الذكور والإناث في حقً الأولاد، وقد أشرنا إلى هذا البيان سابقاً.

أم كُنتُم الله بهذا أي أي: أكنتم حضوراً إذ وصّاكم الله بهذا وأمركم به؟ والمراد أنّكم اعلمتموه بالسمع والكتب المنزلة وأنتم لا تقرون بذلك أم شافهكم الله به؟ وإذا لم يكن واحداً من الأمرين سقط المذهب وعلم بطلانه.

﴿ فَمَنَ أَظْلَمُ مِمَّنِ آفَتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ حَكَذِبًا ﴾ أي: من أظلم لنفسه ممّن كذب على الله أضاف إليه تعالى ما لم يكن في أمره وحكمه. وحاصل الآية أن المشركين من أهل الجاهليّة لما حرّموا بعض الأنعام من عند أنفسهم فاحتج الله عليهم على إبطال قولهم بأنّه تعالى إن كان حرّم من هذه الأنعام الذكر منها وجب أن يكون كلّ ذكورها حراماً وإن كان حرّم الأنثى وجب أن يكون كلّ إنائهاً حراماً، وكذلك قوله: ﴿ أَمَّا آسْتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلأَنْتَيَيْنِ ﴾ أي: يكون كلّ في أمره وحكمه. عند أنفسهم الأنعام من عند أنفسهم في أمره وحكمة من عند أنفسهم فاحتج الله عليهم على إبطال قولهم بأنّه تعالى إن كان حرّم من هذه الأنعام الذكر منها وجب أن يكون كلّ ذكورها حراماً وإن كان حرّم الأنثى وجب أن يكون كلّ ذكورها حراماً وإن كان حرّم ألأنتيكيْنِ أي أي:

٣٢٦.

إن كان حرّم ما اشتملت عليه أرحام الأنثيين وجب تحريم الأولاد كلّها لأنّ الأرحام تشتمل على الذكور والإناث فلمًا لم يكن كذلك فثبت أنّها بدع اخترعوها من عند أنفسهم.

وقال الرازيّ: الأقرب في تفسير الآية عندي غير ما فسّره المفسّرون، وهو أنّه العراد من الآية أنّكم لا تقرّون بنبوة نبيّ، ولا تعرفون شريعة شارع فكيف تحكمون<sup>(۱)</sup> بأنّ هذا يحلّ وأنّ ذلك يحرّم، وتثبتون هذه الأحكام المختلفة.

فَرْلِيُفْسِلَ ٱلنَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمِ كَلَ قال ابن عبّاس: يريد عمرو بن لحيّ لأنه هو الذي غيّر شريعة إسماعيل، قال الرازيّ: والأقرب أن يكون هذا محمولاً على كلَّ من فعل ذلك وافترى على الله لأنّ اللفظ عام والعلّة الموجبة لهذا الحكم عامّة، فالتخصيص تكلّف وتحكّم. وقال المحقّقون: إذا ثبت أنّ من افترى على الله الكذب في تحريم مباح استحقّ هذا الوعيد الشديد فمن افترى على الله الكذب في مسائل التوحيد ومعرفة الصفات والنبوّات ومباحث المعاد كان وعيده أشدَ وأشقَ.<sup>(1)</sup>

قال القاضي: ودلَّ ذلك على أنَّ الإضلال عن الدين مذموم لا يليق باللَّه لأنَّه تعالى إذا ذمَ الإضلال الَذي ليس فيه إلَّا تحريم المباح فالَّذي هو أعظم منه أولى بالذمّ.<sup>(1)</sup>

وأجاب الرازيّ عن كلام القاضي أنّه ليس كلّ ما كان مذموماً منّا كان مذموماً من الله ألا ترى أنّ الجمع بين العبيد والا ماء وتسليط الشهوة عليهم وتمكينهم من أسباب الفجور مذموم منّا وغير مذموم من الله؟ فكذا هاهنا.<sup>(۲)</sup>

أقول: وبئس ما قاس الرازيّ ففرّق بين المقيس والمقيس عليه، فما أجابه الرازيّ ما أقربه إلى الشعوذة! لأنّه من المعلوم عند العقول أنّ الضلالة ضدّ الهداية فكذلك الإضلال وهو منكر عند كل ذي لبّ كما أنّ الهداية معروف وحسن عند كلّ عاقل، فكيف ينسب إليه القبيح مع أنّه أولى بالمعروف؟ والقول بأنّه متى ما نسب إليه تعالى خرج الموضوع عن حدّ القباحة سفسطة وشعوذة.

قُل لَا أَجِدُ فِي مَآ أُوحِىَ إِلَىٰ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَن بَكُوْنَ مَيْـتَةً أَوَ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِذِيرٍ فَلَإِنَّهُ رِجْشُ أَوْ فِسْقًا أَهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ فَمَنِ اصْطُرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ زَحِيرٌ شَ وَعَلَى الَذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُلَ ذِى ظُفُرٌ وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْفَنَهِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُعُومَهُمَآ إِلَا مَا حَمَلَتَ ظُهُورُهُمَآ أَوِ الْحَوَابِ أَوْ مَا أَخْتَلَطَ بِعَظِمْ ذَلِكَ جَرَيْنَهُم بِبَغْيِبِمٌ وَإِنَّ لَصَدِعُونَ أَنِ الْعَوْرَ فَيْ فَانَ رَبَعَهُمُ أَوْ مَا أَخْتَلَطَ وَبَطَعُ ذَلِكَ جَرَيْنَهُم مُعَوْمَهُمَآ إِلَا مَا حَمَلَتَ ظُهُورُهُمَا أَوِ الْحَوَابَ أَوْ مَا أَخْتَلَطَ وَعَظِيمُ ذَلِكَ جَرَيْنَهُم وَ عَلَى وَعَلَى وَعَلَى وَعَلَى مَعَنَعُورُ وَعِنَ الْعَوْرِ أَنْهُ وَعَالَى أَعْ

لممّا بيّن في الآية السابقة فساد طريقة المشركين فيما يحلّ ويحرّم أتبعه بالبيان الصحيح في هذه الآية فقال: ﴿ قُل ﴾ يا محمّد لهؤلاء الكفّار ﴿ لَآ أَجِدُ في مَآ أُوحِيَ إِلَىٰ ﴾ أي: ما أوحاه الله إليّ شيئاً ﴿ مُحَرَّمًا عَلَ طَاعِمٍ يَقْلَعَمُهُ ﴾ أي: على آكل يأكله ﴿ إِلَا أَن يَكُونَ ﴾ المأكول ﴿ مَيّـتَةً ﴾ وقرء بالتاء أي: أن تكون العين أو الجنَّة أو النفس ميتة، وقرء ميتة بالرفع على معنى إلّا أن تقع وتحدث ميتة ﴿ أَوَ دَمَا مَسَفُوحًا ﴾ أي: مصبوباً وإنّما خص المصبوب بالذكر لأن ما يختلط باللحم من الدم لا يمكن تخليصه منه معفو عنه مباح ﴿ أَو لَحْمَ ٣٤٨ ....

أن لحمه وشحمه وشعره وعظمه وجميعه نجس وحرام لكونه أهم ما فيه، ولأنه يؤكل فالحلّ والحرمة أضيف إليه أصالة وإلى غيره تبعا ﴿أَوْ فِسَعًا ﴾ عطف على قوله أو لحم خنزير ولذلك نصب ﴿أَهِلَ لِغَيِّرِ ٱللَّهِ بِهِ. ﴾ أي: ذكر وقت ذبحه اسم الأصنام والأوثان وسمّي ما ذكر عليه اسم الصنم فسقاً

وإنَّما خصَّ الأشياء المذكورة بذكر التحريم مع أنّ غيرها محرّم؟ فإنَّه سبحانه ذكر في المائدة تحريم المنخنقة والموقوذة والمتردّية وغيرها لأنّ جميع ذلك تقع عليه اسم الميتة فيكون في حكمها.

وأجود من هذا أن يقال: إنّه سبحانه خصّ هذه الأشياء بالتحريم تعظيماً لحرمتها، وبيّن تحريم ما عداها في مواضع اخرى، إمّا بنصّ القرآن وإمّا بوحي غير القرآن، وأيضاً أنّ هذه السورة مكّيّة والمائدة مدنيّة ويجوز أن يكون غير ما في الآية من المحرّمات إنّما حرّم فيما بعد، والميتة في الآية عبارة عمّا كان فيه حياة فقدت من تذكية شرعيّة.

ثم إنّه تعالى قال: ﴿ أَوَّ لَحْمَ خِنزِيرٍ ﴾ فإنّه رجس ومعناه: أنّه تعالى حرّم لحم الخنزير لكونه نجساً فهذا يقتضي أنّ النجاسة علّة لتحريم الأكل فوجب أن يكون كلّ نجس أكله حراماً فيشمل الحكم في كلّ ما هو نجس مثل الخمر، وقال أيضا: ﴿وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ آلْخَبَيْتَ ﴾<sup>(١)</sup> وذلك يقتضي تحريم كلّ الخبائث والنجاسات خبائث.

فَوْفَمَنِ ٱصْطُرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادِ ﴾ أي: فمن أصابته الضرورة الداعية إلى تناول شيء في ذلك غير باغ على مضطرَ مثله ولا عاد ومتعدّ حدّ الضرورة فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ زَحِيمٌ ﴾ مبالغ في المغفرة والرحمة لا يؤاخذه بذلك.

١- سورة الأعراف: ١٧٥.

قوله: ﴿ وَعَلَى ٱلَذِبِنَ هَمَادُوا ﴾ أي: على اليهود خاصّة لا على غيرهم من الأولين والآخرين ﴿حَرَّمَنَا كُلَ ذِى ظُلُمُرٍ ﴾ اختلف في معناه فقيل: هو ما يكون ليس بمنفرج الأصابع كالإبل والنعام والإوز<sup>(١)</sup> والبطّ، عن ابن عبّاس وسعيد بن جبير وقتادة والسديّ ومجاهد.

وقيل: هو الإبل، عن ابن زيد. وقيل: يدخل فيه كلّ ما يصطاد بظفره، عن الجبّائيّ فقال: كلّ ذي مخلب من الطير وكلّ ذي حافر من الدواب. وقيل: ماله إصبع سواء كان ما بين أصابعه منفرجاً كأنواع السباع أو لم يكن منفرجاً كالإبل والنعام. وكان بعض ذوات الظفر حلالاً لهم فلمًا ظلموا عمّ التحريم.

فَوَمِنَ ٱلْبَقَرِ وَٱلْغَنَمَ حَرَّمَنَ ﴾ متعلَق بقوله حرّمنا ﴿عَلَيْهِمَ شُحُومَهُمَا ﴾ لا لحومهما فإنّها باقية على الحلّ والشحوم الثروب<sup>(٢)</sup> وشحوم الكلية ﴿إِلَّا مَا حَمَلَت ظُهُورُهُمَا ﴾ استثناء من الشحوم، ما حملت ظهورهما من الشحم وهو اللحم السمين من شحم الكتفين إلى الوركين من داخل وخارج فإنّه لم يحرّم عليهم ﴿أَوِ ٱلْحَوَابَاَ ﴾ أي: ما حملته الحوايا من الشحم والحوايا جمع حاوية وهي ما يحوي في البطون فاجتمع واستدار وتسمّى المباعر والمصارين فإن شحومها كانت محلَلة لهم ومستثناة.

الألية، واختلاطه بالعظم أتصاله بالعصعص وهو عجب الذنب وأصله، ويقال: إنّه الألية، واختلاطه بالعظم اتّصاله بالعصعص وهو عجب الذنب وأصله، ويقال: إنّه أول ما يخلق وآخر ما يبلى، وبالجملة فهو مستثنى من جملة ما حرّم، وقيل: الألية لم تدخل في الاستثناء عن الجبّائيّ. فكأنّه لم يعتد بعظم العصعص ولم يحسبه من العظم، وعلى هذا فالمراد شحم الجنب فقط دون الألية.

> ا\_بكسر ثم فتح جمع الإوزة: طائر مائي. ٢\_الثروب جمع الثرب وهو الشحم الرقيق الذي على الكرش والأمعاء.

مَقْتَنَبَا اللَّذَار ح ٢٠

قال الزجّاج: إنَّما دخلت «أو» هاهنا على طريق الإباحة<sup>(١)</sup> مثل قوله تعالى: ﴿وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَاثِمًا أَوْ كَفُوْلًا﴾<sup>(٢)</sup> والمراد الجمع أي: لا تطع الآئم ولا تطع الكفور فكذلك في الآية.

فَوْذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِبَغَيِوِمَ ﴾ أي: ذلك التحريم بسبب ظلمهم من أكل أموال الناس بالباطل وأخذهم الربا وغيرها من المعاصي، وكانوا كلّما أتوا بمعصية عوقبوا بتحريم شيء ممّا أحلّ الله لهم، وقد أنكروا ذلك وادّعوا أنّها لم تزل محرّمة على الأمم الماضية فردّ الله عليهم ذلك.

وقيل: إنّ ملوك بني إسرائيل كانوا يمنعون فقراءهم من أكل لحوم الطّير والشحوم فحرّم الله ذلك ببغيهم على فقرائهم، ذكره عليّ بن إبراهيم في تفسيره.

وَإِنَّا لَصَـٰلِغُونَ ﴾ في الإخبار عن بغيهم والتحريم وفي كلّ شيء. فصار حاصل الآية أن شحوم الغنم والبقر حرّم على اليهود ثمّ استثني عن هذا التحريم ثلاثة أنواع:

الأوّل: ما حملت ظهورهما أي: إنّا ما علّق بالظهر من الشحم فإنّي لم احرّمه أو الجنب أيضاً من داخل بطونهما على قول قتادة. والاستثناء الثاني: الشحم الملتصق بالمصارين. والاستثناء الثالث: كلّ شحم مختلط بالعظم قال ابن جرع: وهو كلّ شحم في القائم والجنب والرأس وفي العينين والأذنين فقال: إنّه اختلط بعظم حتّى الألية فهو حلال لهم، وعلى هذا التقدير فالحشم الّذي حرّمه اللّه عليهم هو الثروب وشحم الكلية.

﴿ فَإِن حَكَذَّبُوكَ فَقُل زَبَّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَسِعَةٍ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُتُه عَنِ ٱلْقَوْرِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ أي: إن نسبوا إليك الكذب فيما تقول فقل لهم: إنّ الله ذو

۱- تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٨٥ والتبيان، ج٤، ص ٣٠٦.
 ۲- سورة الإنسان: ٢٤.

رحمة واسعة كذلك لا يعجل عليكم بالعقوبة بل يمهلكم ولا يدفع عذابه إذا جاء وقته عن المكذّبين لك.

سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوَ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَشْرَكَنَا وَلَا ءَابَآؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن شَيَّؤُ كَذَلِكَ كَذَبَ الَذِينَ مِن قَبْلِهِم حَقَى ذَاقُوا بَأَسَتَنَّا قُل هَلَ عِندَكُم مِنْ عِلَمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَاً إِن تَنَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ وَإِن أَسَّدً إِلَّا تَخْرُصُونَ (1) قُل فَلِنَهِ الحُجَّةُ ٱلبَلِيَةَ فَلَوَ شَآءَ لَهَدَىنكُم أَجْمَعِينَ (1) قُل هُلُمَ تَحْرُصُونَ أَلَذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللَّهُ حَرَمَ هَنذاً فَإِن شَهِدُوا فَلَا تَشَعَ إِلَا شُهُدَاءَكُمُ الَذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللَّهُ حَرَمَ هَنذاً فَإِن شَهِدُوا فَلَا تَشْهَدَ مُعَهُمٌ وَلا تَنَبِعُ أَهُواتَهُ الَذِينَ يَشْهَدُونَ إِلَى اللَّهُ حَرَمَ عَنذاً فَإِن شَهِدُوا فَلَا تَشْهَد إِلَا حَمَّهُمُ أَلَا يَذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللَّهُ حَرَمَ هَنذاً فَإِن شَهِدُوا فَلَا تَشْهَد

لمما حكى سبحانه عن أهل الجاهليّة في إقدامهم على الحكم في دين الله بغير حجّة ولا دليل حكى عنهم عذرهم في كلّ ما يقدمون عليه من الكفر فيقولون: ﴿ لَوَ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَشْرَكَتَنَا ﴾ ولمنعنا عن الكفر، وحيث لم يمنعنا عنه ثبت أنّه يريد ذلك فكنًا معذورين فيه، وكذلك ما أشرك أباؤنا ولا كنّا نحرّم شيئاً من ذلك، أرادوا أنّ ما فعلوه حقّ مرضيّ عند الله.

مَحْكَذَلِكَ ﴾ أي: كهذا التَكذيب وهو قولهم: إنَّا إنَّما أشركنا وحرّمنا لكون ذلك مرضيًا عند الله وإنَّك يا محمّد كاذب فيما قلت من أنّ الله منع الشرك ولم يحرّم ما حرّمتموه ﴿كَذَبَ الَّذِيبَ مِن قَبْلِهِمَ ﴾ أي: كذّبوا متقدّميهم الرسل ﴿حَقَّىٰ ذَاقُواْ بَأَسَتَنَا﴾ الذي أنزلنا عليهم. والعذاب الذي ورد بهم بتكذيبهم.

﴿قُلْ ﴾ يا محمّد لهم ﴿ هَلَ عِندَكُم تِنّ عِلَمِ ﴾ من أمر معلوم يصحّ الاحتجاج به على ما زعمتم ﴿فَتُخْرِجُوهُ لَنّا ﴾ وتظهروه ﴿إِن تَنَبِعُونَ إِلَا مُعَنَّكُ ٢٥٢

ٱلظَّنَّ ﴾ أي: ما تتَّبعون فيما أنتم عليه من الشرك والتَّحريم إلَّا الظنَ الباطل من غير علم ويقين ﴿وَإِنَّ أَنتُمَ إِلَّا تَخْرُصُونَ ﴾ وتكذبون على الله بالتخمين.

أن لا حجة لكم فلله الحجة البالغة والبينة الواضحة، والمراد بالحجة البالغة أن لا حجة لكم فلله الحجة البالغة والبينة الواضحة، والمراد بالحجة البالغة الكتاب والرسول والبيان فوفكو شآة كه هدايتكم جميعاً قهراً فولمكذ لكم آجمَعِينَ كه بالحمل على الهداية إجباراً ولكن لم يشأ بطريق الجبر، ولكن شاء هداية قوم بصرف اختيارهم إلى سلوك طريق الحق حتّى يصح التكليف، والمشيئة الأولى مشيئة الاختيار، والثانية مشيئة الإلجاء.

وقيل: المراد أنّه لو شاء لهداكم إلى نيل الثواب ودخول الجنّة ابتداء من غير تكليف، ولكنّه لم يفعل ذلك بل كلّفكم وعرّضكم للثواب، ولو كان الأمر على ما قاله أهل الجبر من أن شاء الله منهم الكفر لكانت الحجّة للكافر على الله من حيث فعلوا ما شاء الله، ولكانوا بذلك مطيعين له لأنّ الطاعة هي امتثال الأمر المراد، ولا يكون الحجّة لله تعالى عليهم على قولهم من حيث إنّه خلق الكفر فيهم وأراده منهم فأي: حجّة له تعالى عليهم مع ذلك؟

ثم بيّن سبحانه تعالى أن الطريق الموصل إلى صحّة مذاهبهم منسد غير ثابت من حجّة عقليّة ولا سمعيّة وما هذه صفته فهو فاسد لا محالة فقال: فَقُلَ ﴾ يا محمّد فَهَكُمَ شَهَدَآةكُم ﴾ أي: هاتوا شهداءكم الّذين يشهدون بصحّة ما تدّعونه من فَوْأَنَ أَنْنَة حَرَّمَ هَنذَا ﴾ وهم قدوتهم الّذين ينصرون قولهم وكبراؤهم المقبولين عندهم وليس المراد كلّ من يشهد بصحّة دعواهم كائناً من كان، ولذلك قيّد الشهداء بالإضافة إليهم، فيشهدون أنّ ما جعلناه حراماً من قول اللّه وكتابه.

﴿ فَإِن شَبِدُوا ﴾ بعد ما حضروا بأنَّ حرَّم هذا ﴿ فَلَا تَشْهَـكُ مَعَهُمُ ﴾

ليوكذ الأنتخط

أي: فلا تصدّقهم فإنَّه كذب محض، وبيَّن لهم فساده، وحاصل المعنى: إن لم يجدوا شاهداً يشهد لهم على تحريمها غيرهم وشهدوا بأنفسهم فلا تشهد أنت معهم وإنَّما نهاه عن الشهادة معهم لأنّ شهادتهم باطلة.

فإن قيل: كيف دعاهم إلى الشهادة ثمّ منع نبيّه فقال: «و لا تشهد معهم؟» لأنّه تعالى أمرهم أن يأتوا بالعدل والذين يشهدون بالحق، وذلك لا يكون فإذا لم يجدوا ذلك وشهد جهّالهم لأنفسهم فلا ينبغي أن تقبل شهادتهم وتشهد معهم لأنّها ترجع إلى دعوى الباطل. وقيل: معنى الآية من قوله: فوهَلَمَ شُهَدَآءَكُمُ كه أراد سبحانه هاتوا شهداءكم من غيركم ولم يكن أحد غير العرب يشهد على ذلك، لأنّ العرب شرّعوا هذه البدع من عند أنفسهم.

فَوْوَلَا تَنَبَع أَهْوَآة ٱلَذِينَ كَذَبُوا بِعَايَتِنَا ﴾ الخطاب للنبيّ، والمراد الامّة أي: لا تتبّع أهواء المكذّبين كعبدة الأوثان، والموصول الثاني في قوله فَوَٱلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلآخِرَةِ ﴾ عطف على الموصول الأول بطريق عطف الصَّفة على الصّفة مع اتّحاد الموصوف فإن الذي يكذّب بآياته لا يؤمن بالآخرة وبالعكس فوَهُم بِرَبِهِم يَمَدِلُونَ ﴾ أي: يجعلون له عديلاً عطف على لا يؤمنون. فالمعنى: لا تتبّع أهواء الذين يجمعون بين تكذيب الله وبين الإشراك به سبحانه وهم جامعون لهذه الأمور متصفون بكلّها واعلم أن الله والخنزير لعلمه تعالى بفسادها، وما حرّم الخبائث كالخمر والميتة والدم مثل أن فيه ضرراً نفسانياً كضرر السم وأمثاله أو ضرراً روحانياً كضرر لحوم مثل أن فيه ضرراً نفسانياً كضرر السم وأمثاله أو ضرراً روحانياً كضرر لحوم السباع والمؤذيات وأمثالها فإنّه يتعدى أخلاقها بإحداث الأخلاق الفاسدة كما

قالﷺ: «الرّضاع يغيّر الطباع». (``

قيل: لمما دخل الشيخ أبو محمّد الجوينيّ بيته ووجد ابنه أبا المعالي يرتضع ثدي غير أمّة اختطفه منها ثمّ نكس رأسه ومسح بطنه وأدخل إصبعه في فيه ولم يزل يفعل ذلك حتّى قاء وخرج اللّبن من بطنه قائلاً: يسهل عليّ موته ولا يفسد طبعه لشرب لبن غير أمّه ثمّ إنّ أبا المعالي لمّا كبر كان له كبوة بعض الأوقات في المناظرة يقول الشيخ: هذه من بقايا تلك الرضعة وفي الحديث: عليكم بألبان البقر وسمنانها وإيّاكم ولحومها فإنّ ألبانها وسمنانها دواء وشفاء ولحومها داء.

قُلْ نَعَكَانَوْا أَنَّلُ مَا حَتَمَ رَبُّحَتُمَ عَلَيْحَتُمُ أَلَّا نُشْرِكُوا بِهِ شَيَخًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَنَا وَلَا نَقْنُـلُوَا أَوْلَدَحَتُم مِنَ إِمَلَنِقٍ نَحْنُ نَرْزُقُحَتُمَ وَإِنَّاهُمْ وَلَا نَقْدَرُبُوا الْفُوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهِمَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْدُلُوا النَّفْسَ الَتِي حَرَّمَ اللَهُ إِلَا بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَنَكُم بِهِ لَعَلَكُو نَقْفُلُونَ أَنَ

أَنُو أُن كَان محمد لكفًار مكَة: ﴿ تَعَكَانُوا ﴾ أمر من تعالى، والأصل فيه أن يقوله من كان في مكان عال لمن هو في مكان أسفل منه ثمّ اتسع فيه بالتعميم يتكلّم به كلّ من طلب أن يتقدّم ويقبل إليه سواء كان الطالب في علو أو سفل أو غيرهما.

أَنْ أَنْ لَهُ جواب الأمر أي: أقرؤ ﴿مَا حَزَمَ رَبُحَكُمْ عَلَيْحَكُمْ عَلَيْحَكُمْ أَي: أقرؤ الآيات المشتملة بالتحريم «عَلَيْكُمْ» متعلَق بحرّم ﴿ أَلَا تُشْرِكُوا ﴾ «أن» مفسترة و«لا» ناهية ﴿ بِهِ ﴾ تعالى ﴿ شَكَيْنَا ﴾ من الأشياء. بدأ سبحانه بالتوحيد ونهى الشرك، وقدتم الشرك لأنه رأس المحرّمات، ولا يقبل الله معه شيئاً من الطّاعات.

١\_راجع: فروع الكافي، ج١. ص ٣ و٩٣.

﴿وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَـٰنَا ﴾ أي: وأحسنوا بالوالدين إحساناً، وأوصينا بهما إحساناً وقد جعل الله بحكمه الشرعيّ نعم الوالدين تالية نعمه فأمر تعالى بالإحسان إليهما بعد الأمر بعبادته.

للموكلا تَقَنُّلُوَا أَوْلَىدَكُم ﴾ أي: لا تدفنوا بناتكم حيّة المحِقِّن إِمَلَنو ﴾ من أجل فقر، والإملاق نفاذ الزاد والنفقة، من الملق وهو بذل المجهود في طلب المراد المُؤتَّذُةُكُمُم وَإِنَّمَاهُم ﴾ لا أنتم، فلا تخافوا الفقر بناء لعجزكم عن تحصيل الرزق، وهذا هو الحكم الثالث من الأحكام التسعة.

وإنّما حرّم الله قتل الأولاد للظلم، ولما فيه من هدم بنيان الله، وملعون من هدم بنيانه، وفيه إبطال ثمرة شجرته وقطع نسله وترك التوكّل في أمر الرزق يؤدّي إلى تكذيب الله لأنّه قال: ﴿وَمَا مِن دَآبَتَمَ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَ ٱللَّهِ رِزَقُهَا﴾.<sup>(1)</sup> ﴿وَلَا تَقْـرَبُوا ٱلْفَوَحِشَ﴾ أي: الزنا وجيء بصيغة الجمع قصداً إلى النهي عن أنواعها ولذلك أبدل منها بدل اشتمال قوله: ﴿مَا ظَهَـرَ مِنْهَـا وَمَا بَطَنَ ﴾ أي: ما يفعل منها علانية في الحوانيت كما هو دأب أرذالهم، وما يفعل سراً باتّخاذ الأخدان كما هو عادة أشرافهم وهذا هو الحكم الرابع منها.

وتوجيه النهي إلى قربها للمبالغة في النهي عنها ويدخل في الفواحش ما يبعّده من الجنّة ويدنيه من النار، وأيضاً ما ظهر منها بالفعل وما يطن بالقصد. ومن الزنا زنا النظر، النهاية زنا العين.

﴿وَلَا تَقَــُلُوا ٱلنَّفَسَى ٱلَّقِ حَرَّمَ ٱللَّهُ ﴾ بأن عصمها بالإسلام أو بالعهد فيخرج منها الحربيَ ﴿إِلَّا بِٱلْحَقِ ﴾ استثناء مفرّغ من أعمّ الأحوال أي: لا تقتلوها في حال من الأحوال إلّا بالحق الذي أمر الشرع، أو رخّص بقتلها وذلك بالكفر بعد الإيمان والزنا بعد الإحصان، وقتل النفس المعصومة وغيرها

۱\_سورة هود: ٦.

| ٤ ج ا ج ٤ | مُعْتَلْبَالْخَالَكُ | ۳۵٦ |
|-----------|----------------------|-----|
|-----------|----------------------|-----|

ممًا فيه الرخصة وهذا هو الحكم الخامس وفي القتل بغير الحقّ ترك تعظيم أمر الله وترك الشفقة على الخلق وهما من نواميس الدين.

﴿ ذَٰلِكُو ﴾ إشارة إلى ما ذكر من الأحكام الخمسة ﴿ وَصَـَكُم بِهِ ﴾ وأمركم ربّكم بحفظه أمراً مؤكّداً ﴿ لَمَلَكُو نَقَوْلُونَ ﴾ أي: لكي تستعملون
عقولكم فيما أمركم الله وتحبسون نفوسكم عن مباشرة القبائح المذكورة.

وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ ٱلْمَنِيمِ إِلَا بِٱلَتِى هِى آحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغُ أَشُدَهُۥ وَآوَفُوا ٱلْكَيْلُ وَالْمِيزَانَ بِٱلْقِسْطِ لَا نُكَلِفُ نَفْسًا إِلَا وُسْعَهَا ۖ وَإِذَا قُلْنُدً فَأَعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ ٱللَهِ أَوْفُوا ذَلِكَمَ وَصَنكُم بِهِ. لَعَلَكُم تَذَكَرُونَ ﴿ وَأَنَ هَٰذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَنَّبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَنكُم بِهِ. لَعَلَصُمْ تَنَقُونَ ﴿

ثم ذكر بقيّة ما يتلو عليهم فقال: ﴿وَلَا نَقْرَبُوا ﴾ أي: ولا تتعرّضوا لمال اليتيم واليتيم من الإنسان من لا أب له ومن الحيوان مالا أم له، وإنّما خص مال اليتيم بالذكر لأنه لا يستطيع الدفاع عن نفسه ولا عن ماله فيكون الطمع في ماله أشد ويد الرّغبة إليه أمد، فأكد سبحانه النّهي عن التّصرف في ماله والخطاب للأولياء والأوصياء أشمل. ﴿إِلَا بِالَتِي هِيَ آَهَسَنُ ﴾ إلّا بالخصلة الحسنة كحفظه وتثميره ﴿حَتَّى يَبَلُغَ آَشُدَهُ ﴾. غاية لما يفهم من الاستثناء لا للنّهي، كأنّه قيل: احفظوه حتّى يصير بالغاً رشيداً فحينئذ سلّموه إليه.

والأشد واحدها «شد» مثل الأشر في جمع شر والأضر في جمع ضر والشد القوة وهو استحكام قوة الشباب وقيل: هو جمع شدة مثل نعمة وأنعم، وقال بعض البصريين: الأشد واحد جاء على بناء الجمع، قال الجوهري: أشده أي: قوته وهذا هو الحكم السادس. ﴿وَأَوْفُوا ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ ﴾ أتّموه ولا تنقصوه في المكيلات وفي الموزونات ﴿بَالْقِسَطِ ﴾ وهو العدل فإن قيل: شَوْلَةُ الأَنْجَظُرُ

إيفاء الكيل والميزان هو عين القسط فما فائدة التّكرار؟ لأنّ الله أمر المعطي بإيفاء الكيل والميزان لذي الحقّ وأمر صاحب الحقّ بأخذ حقّه من غير طلب زيادة. ولمّا كان يجوز أن يتوهّم الإنسان أنّه يجب هذا الأمر على الحقيقة بحيث لا مختلف ذرة واحدة في المكيل والموزون وذلك صعب شديد بحيث لا يقدر الإنسان من إتيانه أتبعه سبحانه بما يزيل هذا التشديد فقال: في لا تُكَلِّفُ نَفْسًا إلا وُسَعَهَا ﴾ أي: الإيجاب بهذا الأمر القدر الممكن في إيفاء الكيل والوزن.

قال القاضي: إذا كان الله قد حفَف على المكلف هذا التخفيف مع أن هذا التضييق مقدور له مع العسر فكيف يتوهم أنّه سبحانه يكلف الكافر الإيمان؟ مع أنّه لا قدرة له عليه بل قالوا: يخلق الكفر فيه ويريد منه ويحكم به عليه ويخلق القدرة الموجبة لذلك الكفر والداعية الموجبة له ثمّ ينهاه عنه فهو تعالى لمّا لم يجوّز ذلك القدر من التشديد والتضييق في إيفاء الكيل والوزن فكيف يجوز أن يضيّق على العبد مثل هذا التضييق والتشديد؟.

وعارضه الرازيّ وشيوخ الأشاعرة بمسألة الداعي والعلم<sup>(٢)</sup>، وهذه المعاوضة والجواب منهم أوهن من نسج العنكبوت، كما شرّح في مواضع عديدة في الكتاب ولا حاجة إلى الإعادة.

أقول: هذه المندوحة والقدر اليسير من التفاوت لا يوجب عدم الاجتهاد والسعي في إيفاء الكيل والوزن والمراعاة فيهما واجبة لكن التقصير القصدي فليس بمعفو قطعاً، وينبغي الاحتياط بقدر الإمكان. ﴿وَإِذَا قُلْتُمَ ﴾ قولاً في شهادة أو حكم أو نحوهما ﴿فَاعَدِلُوا ﴾ فيه ﴿وَلَوَ كَانَ ﴾المقول له

۱- تفسير الرازي، ج ۱۳، ص ۲۳۵.
 ۲- المصدر السابق نفسه.

| ٤ | 7  | / | مقتليا اللالا |  |
|---|----|---|---------------|--|
| - | 1. | • |               |  |

أو عليه ﴿ذَا قُرْبَى ﴾ أي: قرابتكم لأنّ مدار الأمر العدل وطلب رضى الله فلا فرق بين ذي قرابة وأجنبيّ وهذا هو الحكم الثامن. ﴿وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أَوَقُوا ﴾ أي: ما عهد إليكم من تأدية أو امره تعالى، ويدخل فيه ما عاهدتم الله عليه من الإيمان والنّذور، ويحتمل أن يراد به العهد بين الإنسانين فيكون إضافته إلى الله من حيث إنّه أمر بحفظه والوفاء وهذا هو الحكم التّاسع. ﴿وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أَوَقُوا ﴾ أي: ما عهد إليكم من تأدية أو امره تعالى، ويدخل فيه ما عاهدتم الله عليه من عليه من الإيمان والنّذور، ويحتمل أن يراد به العهد بين الإنسانين فيكون إضافته إلى أوقُوا ﴾ أي: ما عهد إليكم من تأدية أو امره تعالى، ويدخل فيه ما عاهدتم الله إضافته إلى الله من حيث إنّه أمر بحفظه والوفاء وهذا هو الحكم التّاسع. إلى عليه ما عاهدتم الله إضافته إلى الله من حيث إنه أمر بحفظه والوفاء وهذا هو الحكم التّاسع.

﴿ذَٰلِكُمْ ﴾ الإشارة إلى ما فصل من التكاليف ﴿وَصَنَكُمْ بِهِ. ﴾ أمركم بامتثاله ﴿ لَمَلَكُمْ تَذَكَرُونَ ﴾ تتذكرون أي: لكي تأخذوا به ولا تفعلوا عنه فتتركوا العمل به والقيامة بما يلزمكم منه. ﴿وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا ﴾ بتقدير اللّام علّة للفعل المؤخر أي: ولأن ما ذكر في هذه الستورة من آيات التوحيد والنبوة وبيان الأحكام المذكورة مسلكي وصراطي، لأنه يؤدي إلى رضأي: والجنّة ﴿ مَسْتَقِيمًا ﴾ من منه. ﴿وَأَنَّ هَذه الستورة من آيات بتقدير اللّام علّة للفعل المؤخر أي: ولأن ما ذكر في هذه الستورة من آيات رضأي: والنوعيد والنبوة وبيان الأحكام المذكورة مسلكي وصراطي، لأنه يؤدي إلى رضأي: والجنّة ﴿ مُسْتَقِيمًا ﴾ حال مؤكّدة أي: مستوياً قويماً غير معوم إفَانَيْعُومُ ﴾. ﴿ وَلَا تَنْبِعُوا الشبُلَ ﴾ أي: الطرق المختلفة عدا هذا الطريق مثل اليهودية والنصرائية والملل الباطلة ﴿ فَنَعَزَقَ بِكُمْ ﴾ منصوب بإضمار أن بعد الفاء في جواب النّهي، أصله ﴿ فَنَعَزَقَ بِكُمْ ﴾ والباء للتعدية أي: فتفرقكم وتزيلكم الفاء في جواب النهي، أصله ﴿ فَنَعَزَقَ كُوالباء للتعدية أي: فتفرقكم وتزيلكم مثل الفاء في جواب النهي، أصله ﴿ فَنَعَزَقَ أي والباء للتعدية أي: فتفرقكم وتزيلكم ومزالمي من المام مثل الفاء في جواب النهي، أصله ﴿ فَنَعَزَقَ بِكُمْ ﴾ والباء للتعدية أي: فتفرقكم وتزيلكم وهذا هذا الماد أي منه ألفاء في جواب النهي، أصله أو فَنَعَزَقَ بِعُمْ أي والباء للتعدية أي: فتفرقكم وتزيلكم وهذا هذا هو النصرائية والملل الباطلة إفناء والباء للتعدية أي: فتفرقكم وتزيلكم وهذا هو ألفاء في ضاء الله الذي ارتضاء لكم وبه أوصى وهو الإسلام، وهذا هو الناكيد في الأحكام التسعة، وهو المتابعة للقرآن.

وَذَلِكُمْ ﴾ أي: اتَباع سبيل القرآن وترك اتّباع سائر السبل ﴿وَصَّـنَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾ سبيل الكفر والشرك. ولما تلا رسول الله هذه الآية خطّ خطّاً فقال: هذا سبيل الله، ثمّ خطّ خطوطاً عن يمينه وشماله وقال: هذه سبل ليونو الأنقطا .....

على كلِّ سبيل منها شيطان يدعو إليه فشرع النَّبي المصطفى هو الصَّراط المستقيم، وهو أحد من السيف وأدق من الشعر كما أنّ صراط الآخرة كذلك. ولذا لا تزال في كلِّ ركعة من الصلاة تقول اهدنا الصراط المستقيم. ومن زلَ عن هذا الصراط في الدنيا زلَ عن صراط الآخرة أيضاً قالﷺ: «الزالون عن العبراط كثير وأكثر من يزلّ عنه النسام».

أقول: وأكثر الرجال في هذا الزمان في حكم النساء لاتّباع الشهوات والأخذ بالعادات، والدّين بدأ غريباً وعاد غريباً فلا يوجد من يستأنس به ويستأهل له إلّا نادراً قال ابن عبّاس في هذه الآيات: إنّها محكمات لم ينسخهن شيء، وهي محرّمات قديماً وحديثاً على بني آدم كلّهم وهن أمّ الكتاب، من عمل بهن دخل الجنّة ومن تركهن دخل النار.<sup>(()</sup> وقال كعب الأخبار: والّذي نفس كعب بيده إنّ هذه الآيات لأول شيء في التوراة، وأولها: في تُمَاتَوَا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْحَكُمْ، الآيات في الآيات في التوراة، وأولها:

ثُمَرَ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَٰبَ نَمَامًا عَلَى ٱلَّذِي أَحْسَنَ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَىْءِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لَقَلَّهُم بِلِغَّآءِ رَبِهِمْ ثَؤْمِنُونَ ۞ وَهَٰذَا كِنَنْبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَانَّبِعُوهُ وَاتَقُوا لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ۞

عطف على مقدّر أي: فعلنا تلك التوصية باتّباع صراط الله قديماً ﴿ ثُمَّ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَبَ ﴾ وذكرت ثلمة ثمّ لتأخّر الخبر عن الخبر لا لتأخير الواقعة مثل قولك: بلغني ما صنعت اليوم ثمّ ما صنعت أمس أعجب.

﴿تَمَامًا ﴾ مصدر من أتمَ بحذف الزوائد أي: إتماماً للكرامة والنعمة

١ـ تفسيرمجمع البيان. ج٤. ص ١٩٥؛ والكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل .ج ٢. ص٦٢؛ وتفسير الصافي، ج٢. ص١٧٠. ٢\_المصدر السابق نفسه. ﴿ عَلَى ٱلَّذِى ٱحْسَنَ ﴾ أي: على من أحسن القيام بالكتاب كائناً من كان من الأنبياء
﴿ عَلَى ٱلَّذِى أَحْسَنَ ﴾ أي: على من أحسن القيام بالكتاب كائناً من كان من الأنبياء
والمؤمنين. ﴿ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَقَءٍ ﴾ أي: بياناً مفصّلا لكلّ ما يحتاج إليه في
الدين، ويؤيّد هذا المعنى قراءة عبد الله بن مسعود: هي على الّذين أحسنوا.

وقيل: المعنى المراد إتماماً للنَعمة والكرامة على العبد الّذي أحسن الطاعة بالتبليغ وفي كلّ ما أمر به. والقول الثالث: تماماً على الّذي هو أحسن ديناً وأرضاه.

وقيل: المراد: أتينا موسى الكتاب تماماً على أحسن ما يكون حيث ذكر فيه نبوة محمّدﷺ.

﴿ وَهُمُكُ ﴾ من الضلالة ﴿ وَرَحْمَةً ﴾ ونجاة من العذاب لمن أمن به وعمل بما فيه ﴿ لَقَلَهُم ﴾ أي: بني إسرائيل المدلول عليهم بذكر موسى ﴿ يِلِقَآمِ رَحِمَل بما فيه ﴿ لَقَلَهُم ﴾ أي: بني إسرائيل المدلول عليهم والنواب والعقاب.

وَحَنْدَا كِنْنُبُ ﴾ الإشارة إلى القرآن ﴿أَنَزَلَنَهُ ﴾ دفع لإنكار المنكرين حيث قالوا: ليس من عند الله وإنّما هو من عند نفسه ﷺ ﴿مُبَارَكُ ﴾ كثير النفع ثابت دنياً وديناً ومبارك عليك وعلى أمتك حيث جعله الله جعلا بينهم وبينه تعالى ليوصلهم إلى مقام السعادة ﴿فَاتَبِعُوهُ ﴾ واعملوا بما فيه ﴿وَاتَقُوا ﴾ مخالفته لكي ﴿تُرْحَمُونَ ﴾ بواسطة العمل الصحيح بموجباته.

أَن تَقُولُوَا إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلْكِنَبُ عَلَى طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَنفِلِينَ () أَوْ تَقُولُوا لَوَ أَنَّا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَبُ لَكُنَّا أَهْدَى مِنْهُمٌ فَقَدَ جَآءَ حَكُم بَيِّنَةٌ مِن زَيِحَكُمْ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَن كَذَبَ بِتَايَنتِ اللَهِ وَصَدَفَ عَنْهَا سَنَجْزِى ٱلَذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ ءَايَدِينَا سُوَّءَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يَصْدِفُونَ ()

ثمَ بِيَن سبحانه أنَّه إنَّما أنزل قطعاً للمعذرة وإزاحة للعلَّة فقال: ﴿ أَن

| 11 | فيؤذؤ الانتقاع |
|----|----------------|
|----|----------------|

تَقُولُوا ﴾ وسوق الكلام ينبؤ عن حذف المضاف أي: كراهة أن تقولوا، وحذف المضاف يطرد جوازه مع غير «أَنَ» فلأن يجوز مع أن أجدر، كراهة أن تقولوا: يا أهل مكة، أو لئلًا تقولوا: ﴿إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلْكِنَبُ عَلَى طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا ﴾ وهما اليهود والنصارى، وخصَهما بالذكر لشهرتهما وظهور أمرهما أكثر من غيرهما فأنزلنا عليكم القرآن لنقطع حجتكم ﴿وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِم لَعَنفِلِينَ ﴾ من بقيّة قول المشركين «أَنَ» مخفَفة أي: وإنّه كنًا عن دراستهم وقراءتهم، ولم يقل: عن دراستهما لأن كلّ طائفة جماعة ﴿لَعَنفِلِينَ ﴾ أي: تقولون: لا ندري ما في كتابهم إذا لم يكن على لغتنا فلم نفهم ولم نقدر على قراءته، ﴿ أَوَ ما في كتابهم إذا لم يكن على لغتنا فلم نفهم ولم نقدر على قراءته، ﴿ أَوَ ما في كتابهم إذا لم يكن على لغتنا فلم نفهم ولم نقدر على قراءته، أو ألذي هو المقصد الأقصى من جلائل الأحكام والشرائع ودقائقها لثقابة أفهامنا وحدة أوهامنا لأنا تلفقنا فنوناً من العلم كالقصص والأشعار والخطب مع أنا أمتون.

إذا القول المعتقان المحذوف معلّل به أي: لا تعتذروا بذلك القول 
 فقد جاءكم المي المي المعتقان المحذوف معلّل به أي: لا تعتذروا بذلك القول 
 فقد جاءكم المي المي المي المعتقان المعتمان المعتمان المعتمان المعتمان المعتقان المعتمان المعتقان المعتقان المعتقان المعتقان المعتقان المعتقان المعتمان المعت

فَرْسَنَجْزِى ٱلَّذِينَ يَصَدِفُونَ ﴾ الناس فَرَعَنَّ ءَايَنَئِنَا ﴾ وعيد لهم ببيان جزاء إضلالهم بحيث يفهم منه جزاء ضلالهم أيضا فُرْسُوَءَ ٱلْعَذَابِ ﴾ أي: شدته فَرْبِمَا كَانُوا يَصَدِفُونَ ﴾ بسبب ما كانوا يفعلون الصدف ويمنعون الناس عن الإيمان به والعمل بموجباته، ويصدفون الناس عمّن أوتي به وهو محمد الإيمان لهم العمل بموجباته، وياد على أن إنزال القرآن لطف للمكلفين وأنّه لو لم ينزله لكان لهم الحجة. وإذا كان في منع اللطف عذر وحجة للمكلف فمنع القدرة وخلق الكفر فيهم أولى بذلك<sup>(۱)</sup> فعلى العاقل أن يعمل بالقرآن ويرغَب غيره به بقدر الإمكان لأنّه مكلّف به ويكون شريكه في الثواب الفائض من اللّه الوهاب. وفي الحديث: «أنزل القرآن على سبعة أحرف أي: سبع لغات: وهي لغات العرب المشهورين بالفصاحة من قريش وهذيل وهوازن واليمن وطيء وهيف والفصحاء من مطلق طوانفهم»، أو المراد من قوله «على سبعة أحرف» سبع قراءات وهي الّتي استفاضت عن النبي تلاكل ، وضبطتها الامّة، وأضيف كلّ حرف منها إلى من كان أكثر قراءة به من الصحابة، ثمّ أضيف كلّ قراءة منها إلى من اختارها من القرآء السبعة: وهم نافع وابن كثير وأبو عمرو وابن عامر وعاصم وحمزة والكسائي*.* 

حكي من بعض الأخيار من أهل التلاوة للقرآن: أنّه لما حضرته الوفاة كان كلّما قالوا له: قل ﴿لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ قال: ﴿ بِنسبِ آللَهِ الرَّغْنَ ٱلتِّحِمِ \* طه \* مَا أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ \_ إلى قوله \_ : ٱللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَّ لَهُ ٱلْأَسْمَاء الْحُسْنَى ﴾<sup>(٢)</sup> فلم يزل يعيدها كلّما أعادوا عليه حتّى مات على هذه الآية الكريمة، فظهر أن الموت على ما عاش عليه الشخص، وكان حرفة رجل يبيع الحشيش وهو غافل عن الله فلما حضرته الوفاة كان كلّما قيل له: قل: ﴿ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَارِي الْمُوْلُقُوْ لَهُ اللَّهُ الْمُ

هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَا أَن تَأْنِيَهُمُ الْمَلَتَبِكُةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْنِي بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِكُ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَر تَكُنْ ءَامَنَت مِن قَبْلُ اَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْراً قُلِ ٱنْظِرُوا إِنَّا مُننَظِرُونَ ()

قرأ حمزة والكسائيَّ «يأتيهم» بالياء والباقون بالتاء.

ا۔تفسیر مجمع البیان، ج ٤. ص ۱۹۹. ۲۔سورۃ طه: ۱۔۸. لي الأنتظا

ولمتا بيّن سبحانه أنّه إنّما أنزل القرآن إزاحة للعلّة وأنّهم لا يؤمنون فقال: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ ﴾ ومعنى «يَنْظُرُونَ» ينتظرون وهل استفهام معناه النفي فالمعنى أنّهم لا يؤمنون بك وبكتابك إلّا إذا جاءهم أحد أمور ثلاثة: وهي مجيء الملائكة أو مجيء الرب أو مجيء الآيات القاهرة الّتي تضطرّهم إلى الإيمان، والمراد من مجيء الملائكة قيل: لقبض أرواحهم يعني ملائكة الموت، عن مجاهد والسديّ وقتادة. وقيل: لإنزال العذاب والخسف بهم. وقيل: لعذاب القبر.

إِنَّ وَبَاتُ رَبُكُ فَهُ فَيه أقوال: أحدها: أو يأتي أمر ربّك بانتقام فحذف المضاف، ومثله (وَجَاتَهُ رَبُكُ فَهُ وجاز هذا الخذف كما قال: ﴿ إِنَّ أَلَيْنَ يُؤَدُونَ أَلَقَهُ عُنَاهُ، وَعَانَ الله المحاف، ومثله المحذون أولياء الله، لكن قال ابن عبّاس: معناه: يأتي أمر ربّك ألقة به<sup>(۱)</sup> أي: يؤذون أولياء الله، لكن قال ابن عبّاس: معناه: يأتي أمر ربّك فيهم بالقتل. وثانيها: أو يأتي ربّك بجلائل آياته فيكون حذف الجار والمجرور لدلالة الكلام عليه، وهو قيام الدليل في العقل على أنّ الله لا يجوز عليه الانتقال، ولا يختلف عليه، وهو قيام الدليل في العقل على أنّ الله لا يجوز عليه الانتقال، ولا يختلف عليه الحال. وثالثها: أنّ المعنى أو يأتي إهلاك ربّك عليه الانتقال، ولا يختلف عليه الحال. وثالثها: أنّ المعنى أو يأتي إهلاك ربّك عليه الانتقال، ولا يختلف عليه الحال. وثالثها: أنّ المعنى أو يأتي إهلاك ربّك عليه الانتقال، ولا يختلف عليه الحال. وثالثها: أنّ المعنى أو يأتي إهلاك ربّك عليه الانتقال، ولا يختلف عليه الحال. وثالثها: أنّ المعنى أو يأتي إهلاك ربّك عليه الانتقال، ولا يختلف عليه الحال. وثالثها: أنّ المعنى أو يأتي إهلاك ربّك نو العقل على أن الله لا يجوز إيتهم بعذاب عاجل أو آجل أو بالقيامة ﴿ أَوْ يَأْتِ بَعْضُ مَايَدَتِ رَبّكَ فَهُ فَذَلك نحو خروج الدابَة أو الحي الشمس من مغربها، عن مجاهد وقتادة والسدي أو وروي عن النبي الله أنه قال: «بادروا بالأعمال ستاً طوع الشمس من مغربها والدابة. والدابة أو الدابة أو أله والد عنه الموت وأمر العامة.

وهاهنا بحث: وهو أنّ في قوله: ﴿ أَوْ يَأْتِنَ رَبُّكَ ﴾ إذا حملنا على أثر من آثار قدرته فهذا التقرير يصير عين قوله: ﴿ أَوْ يَأْتِكَ بَعْشُ مَايَنَتِ رَبِّكَ ﴾ وإذا حملنا على مجيء الربّ حقيقة فذاك معنى غير معقول. فالجواب أنّ هذا حكاية مذهب الكفّار بزعمهم الفاسد فلا يكون حجّة ولا يلزم التكرار لكن

١\_ سورة الأحزاب: ٥٧ .

٢٢٤.

يمكن أن يكون المراد من قوله: ﴿ يَأْقِبَ بَعْضُ مَايَنَتِ رَبِّكَ ﴾ علامات القيامة أو نفس القيامة فحيننذ لا يكون تكراراً.

وأجمعوا على أنّ المراد بقوله: ﴿ يَأَفِى ﴾ بعض آيات ربّك علامات القيامة فعن البراء بن عازب قال: كنّا نتذاكر أمر الساعة إذ أشرف علينا رسول الله ﷺ فقال: «ما تتذاكرون؟» قلنا: نتذاكر أمر الساعة قال: «إنّها لا تقوم حتى تروا قبلها عشر آيات: الذخان ودابّة الأرض وخسفاً بالمشرق وخسفاً بالمغرب وخسفاً بجزيرة العرب والدجّال وطلوع الشمس من مغربها ويأجوج ومأجوج ونزول عيسى وناراً تخرج من أرض عدن».

إِذَرْ تَكُنَّ مَامَنَتْ مِن قَبْلُ ﴾ صفة لنفساً وقوله: ﴿ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا
 حَبَرًا ﴾ صفة ثانية معطوفة على الصفة الأولى، والمعنى: أنّ أشراط الساعة إذا
 ظهرت ذهب أوان التكليف فلم ينفع الإيمان نفساً ما آمنت قبل ذلك وما
 كسبت في إيمانها خيراً قبل ذلك. ثمّ قال سبحانه: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد ﴿ انتظرُوا
 أَنَظرُوا
 أَنَ مُنَظِرُونَ ﴾ وعيد وتهديد وذلك لأن تلك الحال يكون الإيمان ضروريا
 وأنّها حال زوال التكليف.

قال الحاكم أبو سعيد في تفسيره: وفي الآية دلالة على أنّ الإيمان لابدً وأن يكون منضماً إليه أفعال الخير والصالحات بخلاف ما يقوله المرجئة.

قال: الآية تدلّ على أنّ الإيمان بمجرّدة لا ينفع حتّى يكون معه اكتساب الخير والصالحات.<sup>(۱)</sup>

قال الطبرسيّ: وليت شعري كيف يدلّ الآية على ما قاله الحاكم؟ وكيف حكم لنفسه على خصمه في ما الحكم فيه لخصمه عليه؟ وهذا القول

۱\_ تفسير مجمع البيان. ج ٤. ص ٢٠٢.

عدول عن الإنصاف<sup>(۱)</sup> فإنَّه سبحانه قد صرّح فيها بأنّ اكتساب الخيرات غير الإيمان المجرّد لعطفه سبحانه كسب الخيرات في الإيمان على فعل الإيمان، فكأنَّه قال: لا ينفع نفساً لم تؤمن قبل ذلك اليوم إيمانها، وكذا لا ينفع نفساً لم تكن كاسبة خيراً في إيمانها قبل ذلك كسبها الخيرات في ذلك اليوم.

إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَحًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءً إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ؟

اختلفوا في المقصودين بهذه الآية على أقوال:

أحدها: أنّهم الكفّار وأصناف المشركين، عن السدّيّ والحسن. وقال: ﴿لَسَتَ مِنْهُمٌ ﴾ يا محمّد ﴿فِي شَقَءٍ ﴾ وإنّما هو نهي عن مخالطتهم ومقاربتهم، وأمر لهﷺ بمباعدتهم، ونسختها آية السيف.

وثانيها: أنَّهم اليهود والنصارى لأنَّهم يكفَّر بعضهم بعضا وهو النفرق. عن قتادة.

وثالثها: أنّ المراد بهم أهل الضلالة وأصحاب الشبهات والبدع من هذه الامة وهو المرويّ، عن الباقر للتيّ، جعلوا دين الله أدياناً وصاروا أحزاباً وفرقاً لست يا محمّد عليّ - منهم في شيء، فأخبر سبحانه عن حال نبيّه بالمباعدة التَامَة من أن يجتمع معهم في أمر من مذاهبهم الفاسدة وأنّه بريء من جميعه. و قيل: معناه: لست من قتالهم في شيء، ثمّ نسختها آية السبف والقتال، عن الكلبيّ. فرايَّمَا أمَّهُمَ إلى الله في مجازاتهم على سوء أفعالهم وفي إنظارهم واستيصالهم إلى الله. وقيل: الحكم بينهم في اختلافهم إلى الله، ثمّ ينبّؤهم ويخبرهم ويجازيهم بأفعالهم يوم القيامة فيظهر المحقّ من المبطل.

الـ المصدر السابق نغسه.

مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ۚ وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِّتَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ أَنَ

قرئ «عشر» بالرفع والتنوين، قال الواحديّ: حذفت الهاء من عشرة. والأمثال جمع مثل، والمثل مذكّر وأريد عشر حسنات أمثالها ثمّ حذف الحسنات وأقيمت الأمثال التي هي صفتها مقامها، وحذف الموصوف كثير في الكلام فالأمثال ليس مميّزاً للعشر بل مميّزها هو الحسنات، قالوا: إنّ الأمثال صفة لمميّزها ولذا لم يذكر التاء للعشر.

قال الطبرسيّ: وحذف الموصوف وإقامة الصفة مقامه في الشعر وفي غير الشعر ضعيف عند المحقّقين، والأولى أن يكون أمثالها غير صفة بل يكون محمولاً على المعنى فأنّت الأمثال لما كان في معنى الحسنات.<sup>(1)</sup>

حكي عن أبي عمرو أنَّه سمع أعرابيّا يقول: فلا جاءته كتابي فاحتقرها. قال: فقلت له: أتقول: جاءته كتابي؟ قال الأعرابيَّ: نعم أليس الكتاب بصحيفة؟

المعنى: لمّا ذكر سبحانه الوعيد على المعاصي عقّبه بذكر الموعد فقال: ﴿ مَن جَآة بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا﴾.

قال بعضهم: الحسنة قول «لا إلهَ إلَّا اللَّه» والسيِّئة الشرك، قال الرازيّ: وهذا ضعيف بل يجب أن يكون محمولاً على العموم إمّا تمستكاً باللفظ وإمّا لأجل أنَّه حكم مرتَّب على وصف مناسب له فيقتضي كون الحكم معلّلاً بذلك الوصف فوجب أن يعمّ لعموم العلّة، وعلى هذا فالمعنى من جاء بالخصلة الواحدة من خصال الطاعة من المؤمنين فله عشر أمثالها من الثواب.

﴿ وَمَن جَاءً بِالسَّنِيَةَةِ ﴾ أي: بالخصلة الواحدة من خصال الشر ﴿ فَلَا يُجْزَى اللَّهِ وَمَن جَاءً بِالسَرِ الْفُولَةِ أَيْ يَعْزَى اللَّهُ وَجَزِيلَ إِنْعَامَهُ حَيْثُ لَا يَقْضِي فَي اللَّهِ وَجَزِيلَ إِنْعَامَهُ حَيْثُ لَا يَقْضِي فَي اللَّهِ وَجَزِيلَ إِنْعَامَهُ حَيْثُ لَا يَقْضِي فَي اللَّهِ وَجَزِيلَ إِنْعَامَهُ حَيْثُ لَا يَقْضِي فَي اللَّهُ وَجَزِيلَ إِنْعَامَهُ حَيْثُ لَا يَقْضِي فَي اللَّهُ وَجَزِيلَ إِنَّهُ مَا اللَّهُ وَجَزِيلَ إِنَّهُ مَا اللَّهُ وَجَزِيلَ إِنَّ عَامَهُ حَيْثُ لَا يَقْضِي فَي اللَّهُ وَجَزِيلَ إِنَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مَن عَظْمَهُ عَامَهُ حَيْثُ اللَّهُ وَجَزِيلَ إِنَّةُ مَنْ عَظْمَ اللّهُ وَجَزِيلَ إِنَّامَهُ حَيْثُ لَا يَقْضِي فَي اللّهُ وَجَزِيلَ إِنَّامَهُ مَنْ عَظْمِ اللّهُ وَجَزِيلُ إِنَّامَةُ مَا اللّهُ وَجَزِيلُ إِنَّا اللّهُ وَجَزِيلُ إِنَّا اللّهُ اللّهُ وَجَزِيلُ إِنَّا اللّهُ عَامَهُ حَيْثُ اللّهُ وَجَزِيلُ إِنَّا اللّهُ وَجَزِيلُ إِنَّا عَامَهُ حَيْثُ اللّهُ عَامَهُ مَنْ عَظْمَ عَلَي اللّهُ وَجَزِيلُ إِنَّا اللّهُ وَجَزَيْنُ مَا اللّهُ وَجْزَيْنُ إِنْ الللّهُ اللّهُ مَنْ حَصْلُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ الْحَامَةُ عَامُ اللّهُ عَلَيْنُ إِنَا اللّهُ عَلَيْ الْ اللّهُ عَامُ عَامَهُ حَيْثُ لَا يَقْضَى فِي الْعُنْ الْعُنْ الْنَا عَامَهُ عَلَيْ الْعَلَيْ عَلَيْ الْحَامِ اللّهُ الْعَامَةُ الْحَامُ اللّهُ عَلَيْ الْ اللّهُ الْحَامُ الْعَامُ الْحَامُ الْ الْحَلْ الْ الْحَامُ الْ الْعُنْ الْعَامُ الْحَامُ الْعُنْ إِنَا إِنْ إِنَا الْعُنْ إِنَا الْحَامُ الْ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَلُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ اللهُ الْحَامُ اللْعُنْ أَنْ عَامُ اللْعُنْ إِنَا الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ اللْحُلُكُلُهُ عَلَيْ عَامُ الْحَامُ الْحَامُ اللْحَامُ الْحَلُ الْحَامُ الْحَامُ أَمَا إِنَا إِنْ الْحَامُ الْحَامُ الْحَلُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ اللْحَامُ الْحَامُ اللْعُ الْعُنْ الْحَامُ الْحَامُ إِنْ أَيْ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ اللْعُنْ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ الْ الثواب على قدر الاستحقاق بل يزيد عليه، وربّما يعفو عن ذنوب المذنبين من المؤمنين منّة عليهم وتفضّلاً، وإن عاقب عاقب على قدر الاستحقاق عدلاً.

ثمّ اختلف النّاس في أنّ هذه الحسنات العشر الّتي وعدها اللّه هل يكون كلّها ثوابا أم لا؟ فقال بعضهم: لا يكون كلّها ثواباً وإنّما يكون الثواب منها الواحدة، والتسع الزائدة تكون تفضّلاً، ويؤيّده قوله: ﴿فَيُوَفِيهِمْ أَجُورَهُمَ وَيَزِيدُهُم يَن فَضَـلِهِ ﴾<sup>(۱)</sup> لكن عند الأشاعرة الثواب مطلقاً تفضّل من الله، والمعتزلة فرّقوا بين الثواب والتفضّل بأنّ الثواب هو المنفعة المستحقّة والتفضّل هو المنفعة الّتي لا تكون مستحقّة.

ثمّ إنّهم اختلفوا فقال بعضهم: هذه العشرة تفضّل، والثواب غيرها وهو مذهب الجبّائيّ، وقال: لأنّه لو كان الواحد ثوابا، وكانت التسعة تفضّلا لزم أن يكون الثواب دون التفضّل لأنّه لو جاز أن يكون التفضّل مساوياً للثواب في الكثرة والشرف لم يبق في التكليف فائدة أصلاً فيصير عبثاً، ولمّا بطل ذلك علمنا أنّ الثواب يجب أن يكون أعظم في القدر وفي التعظيم من التفضّل.<sup>(۱)</sup>

وقال آخرون: لا يبعد أن يكون الواحد من هذه التسعة ثوابا، ويكون التسعة الباقية تفضّلاً إلّا أنّ ذلك الواحد يكون أوفر وأعظم شأناً من التسعة الباقية.<sup>(1)</sup>

وقيل: التقدير بالعشرة ليس المراد منه التحديد بل أراد الماضعاف مطلقاً، وذلك كقول القائل: لئن أسديت إليّ معروفاً لأكافأنّك بعشر أمثالها وفي الوعيد يقال: لئن كلّمتني واحدة لأكلّمنّك عشرا ولا يريد التحديد فكذا هاهنا، والدليل على أنّه لا يحمل على التحديد قوله تعالى<sup>(٣</sup>: هُوْمَتْلُ الَّذِبَنَ يُنفِقُونَ

> ١- سورة النساء: ١٧٣. ١- تفسير الرازي، ج ١٤، ص٩. ٢- المصدر السابق نفسه. ٣- تفسير الرازي، ج ١٤، ص ٩؛ التبيان، ج ٤ ص ٣٣٣.

| اج ٤ | مقتليل للألالا |  | ٦٨ |
|------|----------------|--|----|
|------|----------------|--|----|

أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَتَم مِاتَةً حَبَّةً وَٱللَّهُ يُفَنَعِفُ لِمَن يَشَآءُ ﴾<sup>(١)</sup> لكن السيِّنة واحدة عدلاً. روى أبو ذر الغفاري أن النبي ﷺ قال: «إن الله تعالى قال: الحسنة عشر وأزيد والسيتة واحدة وأعفو وأغفر فالويل لمن غلبت آحاده أعشاره».

وَعَمَّمَ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ بنقص الثواب وزيادة العقاب. واعلم أنّ الحسنات العشر أقلَ ما وعد من الأضعاف للمؤمن وقد جاء الوعد بسبعين وسبعمائة: وبغير حساب على تفاوت مراتب الخلوص والأشخاص.

فإن قيل: إذا كانت السيئة الواحدة بالواحدة كيف كفر ساعة يوجب عقاب الأبد؟ فما وجه المماثلة؟ فالجواب أنّ الكافر على عزم أنّه لو عاش أبداً لبقي على ذلك الاعتقاد فلمّا كان العزم مؤبّداً عوقب بما عليه من الكفر بخلاف المسلم المذنب فإنّه يكون على عزم الإقلاع عن ذلك الذنب فلا جرم كانت عقوبته منقطعة، والكافر هو الذي تسبّب على خلوده في النار وقد أوعد على الخلود وتمّت له الحجّة بتبليغ الأنبياء وكتبهم، ومع ذلك لم يتقبّل الإيمان وأعرض عنه وأقبل على الكفر والعناد فاستحق ذلك لقبوله الكفر وبقائه عليه وعزمه التأبيد عليه. قيل: الأعمال ستّة موجبتان كلّيتان ومثل بمثل وحسنة بحسنة وحسنة بعشر وحسنة بسبعمائة وأكثر فأمّا الموجبتان فهو من مات ولا يشرك باللّه شيئاً دخل الجنّة، ومن مات وهو مشرك باللّه دخل النار. وأمّا مثل بمثل فمن عمل سيّئة فجزاء سيّئة مثلها وأمّا حسنة بحسنة فمن هم عمل حسنة حتى تشعر بها نفسه ويعلمها الله من قلبه كتب له حسنة بنشر فمن

عمل حسنة فله عشر أمثالها، وأمّا حسنة بسبعمائة فبالنفقة في سبيل اللّه. وفي بعض المجامع أنّ الشارع قد يرتّب الثواب للعمل لئلّا يترك بل

المسورة البقرة: ٢٦١.

يرغب فيه فلا يكون ذلك العمل النفل أفضل من العمل المؤكد عليه الّذي لم يترتّب عليه ذلك الثواب مثل أنّه من صلّى ركعتين بالليل أو إحدى عشرة ركعة بنى الله له بيتاً في الجنّة من ذهب مع أنّ السّنة الراتبة لفرض الظهر أفضل ولا يبلغ مرتبة الراتبة من الأحكام وإن لم يتعيّن قدر أجرها فإنّ السنن شرّعت لتتميم نقائص الفرائض والنوافل الغير الراتبة لتتميم نقائص السنن الراتبة.

وإذا تأملت عرفت أنّ الله تعالى قبل أن يجيء العبد بالحسنة أحسن إليه بعشر حسنات حتى قدر أن يجيء بالحسنة وهي: حسنة الإيجاد من العدم، وحسنة الاستعداد بأن خلقه في أحسن تقويم مستعداً للإحسان، وحسنة التربية، وحسنة الرزق، وحسنة بعثة الرسل، وحسنة إنزال الكتب للإرشاد، وحسنة تحديد الحسنات والسيّئات وحسنة التوفيق، وحسنة الإخلاص في الإحسان، وحسنة قبول الحسنات، والسرّ فيه أنّ السيّئة بذر يزرع في أرض النفس والنفس خبيثة لأنها أمّارة بالسوء، والحسنة بذر يزرع في أرض القلب والقلب طيّب لأنّ بذكر الله تطمئنَ القلوب، وقد قال سبحانه: ﴿ وَالْبَلَدُ الطَّيِّبُ يَغَرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ. وَالَّذِي خَبُثَ لَا يَعْرُجُ إِلَا مَك

﴿وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ لا يبخس من حسناتهم ولا يزيد على عقابهم مثقال ذرّة كما قال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَقٌ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَنِعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾.<sup>(٢)</sup>

قُلْ إِنَّنِي هَدَىٰنِي رَبِّ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ دِينَا قِيمَا مِلَةَ إِبَرَهِيمَ حَنِيفَاً وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِى وَتَحْيَاتَ وَمَمَاقِ لِلَهِ رَبِّ ٱلْحَالِمِينَ ۞ لَا شَرِيكَ لَهُ, وَبِذَلِكَ أَيْرَتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُتَالِمِينَ۞

١\_ سورة الأعراف: ٥٨ .

٢\_ سورة النساء: ٤٠.

المعنى: ثمَّ أمر الله نبيَّه فقال: ﴿ قُلَّ ﴾ يا محمّدﷺ للخلق جميعاً ولكفًار مكَة الَّذين يدّعون أنَّهم على الدين الحقَّ وقد فارقوه بالكلَّيَة ﴿إِنَّنِي هَدَىٰنِي رَبِّ \$ أي: أرشدني بالوحي وبما نصب في الآفاق والأنفس من الآيات التكوينيَّة ﴿ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ موصل إلى الحقَّ ﴿ دِينًا قِيمًا ﴾ ونصب «دِيناً» على ثلاثة أوجه أحدها أنَّه لمَّا قال: هداني إلى صراط مستقيم استغنى بذكر الفعل عن ذكره ثانياً فقال: ديناً قيّماً كما في قوله: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَغِيمَ \* مِرْطَ ٱلَّذِينَ ﴾ وإن شئت نصبت على تقدير «ألزموا وأعرفوا» لأنَّ هدايتهم إليه إلزامهم له وتعريف لهم، وإن شئت حملته على الاتّباع أي: اتّبعوا ديناً قَيْمًا. والإِيلَةُ إِبْرَهِيمَ حَنِيغًا ﴾ بدل من ﴿دِينَا فِيمًا ﴾ والإَحْنِيغًا ﴾ منصوب على الحاليَّة أي: مائلاً عن الأديان الباطلة ميلاً لا رجوع فيه. والملَّة من أمللت الكتاب أي: أمليته، وما شرّعه الله لعباده يسمّى ملّة من حيث إنَّه يدوَّن ويملى ويكتب ويتدارس. وإنَّما وصف دين النبيَّ بأنَّه ملَّة إبراهيم ترغيباً فيه للعرب لجلالة إبراهيم في نفوسها ونفوس أهل الأديان، ولانتساب العرب إليه واتَّفاقهم على أنَّه كان على الحقَّ وموافقة أغلب الفروع مع سنَّته كالختان والمناسك في الحج وغيرها.

(وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ أي: ما كان إبراهيم منهم في أمر من أمور دينهم أصلاً وفرعاً فرد الله عليهم بأنه للله: ليس من أهل دينهم لأنهم مشركون، فأما العرب فكانوا أهل الأصنام، واليهود بقولهم: ﴿عُزَيْرُ آبْنُ ٱللَّهِ ﴾ والنصاري بقولهم: ﴿ٱلْمَسِيحُ أبْتُ ٱللَّهِ ﴾ والمشرك في الحقيقة هو الّذي يطلب مع الله شيئاً ويجعل غيره معه شريكاً في العبادة.

فَرَّقُلُ إِنَّ صَلَاقٍ ﴾ وأعيد الأمر لما أنّ المأمور به يتعلّق في هذه الآية بفروع الشرائع وما سبق بأصولها والمراد بالصلاة الصلوات الخمس المفروضة الأنتقار الأنتقار

﴿وَنُسُكِي ﴾ أي: عباداتي وأصل النسك ما يتقرّب به إلى الله ولذا يقال للعابد: ناسك. وقيل: المراد بالصلاة صلاة العيد، وبالنسك الاضحيّة.

وعن أنس عن رسول الله ﷺ: «قرّب كبشا أملح أقرن فقال: «لا إله إلا الله والله أكبر هوانً صكلاتي وَنُسُكِي \_ إلى قوله تعالى: \_ وَأَنَا أَوَّلُ الْسُتَابِينَ ﴾ ثم ذبح فقال: شعره وصوفه فداء لشعري من النار، وجلده فداء لجلدي من النار، ودمه فداء لدمي من النار، وعظمه فداء لعظمى من النار، وعروقه فداء لعروقي من النار» فقالوا: يا رسول الله هنيئاً مريئاً، هذا لك خاصَة؟ قال: «بل لائمتي عامّة إلى أن يقوم القيامة. أخبرني به جبرئيل عن ربي عزّ وجل». وقيل: نسكي أي: ديني، عن الحسن.

(وَعَمَيْاىَ وَمَمَاقِ لِلَهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ أي: حياتي وموتي، وجمع بين صلاته وحياته وأحدهما من فعله والآخر من فعل الله لأنهما جميعاً بتدبير الله، وقيل: معناه: إن صلاتي ونسكي له عبادة، وحياتي ومماتي له ملكاً وقدرة، عن القاضي. وحاصل المعنى أن ما أنا عليه في حياتي من فنون الطاعات وأكون عليه عند موتى من الإيمان لله لا لغيره خالصة له تعالى.

الإخلاص المؤليك له به لا أشرك فيها غيره الوَيْذَلِكَ به الإخلاص الوَلَيْرَتُ به لا بشيء غيره المؤليك به الإخلاص الوَلَيْ المُتَلِعِيْنَهُ لان إسلام كلَّ نبيَ متقدّم على إسلام أمّته، وفيه بيان مسارعته الشي إلى الامتثال بما أمر به وأن ما أمر به من الشريعة ليس من خصائصه بل الكلَّ مأمورون به، يقتدي به من أسلم منهم، وتنبيه على أنه لا ينبغي أن يجعل العبد حياته لشهوته ومماته لورثته.

قال أهل المعاني: إنّ قوله: ﴿وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ﴾ يعني أوّل من استسلم عند الإيجاد لأمركن، وعند قبول فيض الألطاف وأوّل ما خلق الله نوري، وجئت على التوحيد والإخلاص والتبرّي عن كلّ شيء سواه تعالى ظاهراً وباطناً والتحقيق بحقائق العبوديّة.

عن مالك بن دينار قال: خرجت حاجاً إلى بيت الله الحرام وإذا بشاب في الطريق بلا زاد ولا راحلة فسلَمت عليه فرد علي السلام فقلت: أيّها الشاب من أين أقبلت؟ قال: من عنده، قلت: وإلى أين؟ قال: إليه، قلت: وأين الزاد؟ قال: عليه، قلت: إنّ الطريق لا يقطع إلّا بالماء والزاد وهل معك شيء؟ قال: قد تزوّدت عند خروجي بخمسة أحرف، قلت: وما هذه الحروف؟ قال: قوله تعالى: (حَمَهيَعَصَ) قلت: وما معناها؟ قال: أمّا قوله كاف فهو الكافي، وأمّا الهاء فهو الهادي، وأمّا الياء فهو المؤدي وأمّا العين فهو العالم، وأمّا الصاد فهو الصادق، ومن كان صاحبه كافياً وهادياً ومؤدّياً وعالماً وصادقاً لا يضيّع.

قال مالك: فلمًا سمعت هذا الكلام نزعت قميصي الّذي عليّ فأردت أن البسه إيّاه فأبى أن يقبله، وقال: أيّها الشيخ العرى خير من قميص دار الفناء حلالها حساب وحرامها عقاب؟.

قال مالك: وكان الشاب إذا جن عليه اللّيل يرفع وجهه نحو السماء ويقول: يا من تسرّه الطاعات ولا تضرّه المعاصي هب لي ما يسرّك واغفر لي مالا يضرّك، فلمّا أحرم الناس ولبّوا قلت له: يا شاب لم لا تلبّي؟ فقال: يا شيخ البّي سرّاً أخشى أن أقول: لبّيك فيقول: لا لبّيك ولا سعديك، ولا أسمع كلامك ولا أنظر إليك، ثمّ مضى فما رأيته إلّا يمضي وهو يقول: اللّهم إن الناس ذبحوا وتقربوا إليك بضحاياهم وهداياهم وليس لي شيء أتقرّب به إليك سوى نفسي فتقبّلها منّي، ثمّ شهق شهقة فخرّ ميّتاً.

قُلْ أَغَبَرَ اللَّهِ أَبَغِى رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَىٰٓءٍ وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَرَ أُخْرَىٰ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُر مَهْجِعُكُرْ فِيُنَبِّ عَكُرُ بِمَا كُنتُمَ فِيهِ تَخْلَلِفُونَ ١

أَنَّ إَنَّ مَا محمّد لمن يقول لك من الكفّار: توجّه إلى ديننا: ﴿ أَغَيَرَ اللّهِ أَنَتِي اللّهِ أَقَلَ مَن الكفّار: توجّه إلى ديننا: ﴿ أَغَيَرَ اللّهِ أَبَغِي ﴾ أطلب حال كونه ﴿ رَبًا ﴾ آخر فأشركه في عبادته ﴿ وَهُوَ رَبُّ كُلّ شَقَءٍ ﴾

المتغلي .....

والحال أنّ ما سواه مربوب له مثلي فكيف يتصوّر أن يكون شريكا له في العبادة والعبوديّة؟

وَلَا تَكْسِبُ كُلُ نَفَسٍ إِلَّا عَلَيْهَا ﴾ وذلك أنَّهم كانوا يقولون للمسلمين: اتَّبعوا سبيلنا ولنحمل خطاياكم، إمّا بمعنى ليكتب علينا ما عملتم من الخطايا لا عليكم، وإمّا بمعنى نحمل يوم القيامة عذاب ما حمّل عليكم من الخطايا فهذا ردّ بالمعنى الأوّل أي: لا يكون جناية نفس من النفوس إلّا عليها، ومحال أن يكون صدورها عن شخص وقرارها على شخص آخر حتّى يتأتّى ما ذكرتم.

و قوله تعالى: ﴿وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَرَ أَخَرَىٰ ﴾ ردّ لهم بالمعنى الثاني أي: لا تحمل يومئذ نفس حاملة حمل نفس اخرى حتّى يصحّ قولكم: ولنحمل خطاياكم. والوزر في اللغة: الثقل.

فَوَنَّنَتِ مَكْرُ لَمَ وَنِكُمْ مَتْجِفَكُو أَي: إلى مالك أمركم رجوعكم يوم القيامة فَوَنَنَتِ مَكُمُ فَي يومنذ فَرِيمًا كُمْتُمَ فِيهِ تَخْلَفُونَ ﴾ أي: يتبيّن الرشد من الغيّ والمحقّ من المبطل، وإذا كان هو الرب وغيره المربوب من الفلك والملك فعبادة غيره جهل محض لأن العبد لابد وأن يخدم مولاه ولا يخدم غير مولاه فالمولى غاية المبتغى ونهاية المرام، فمن وجده فقد وجد الكلّ، ومن فقده فقد الكلّ وعاد خائباً خاسراً، وكلّ ما تكسب النفس من خير أو شرّ فهو عليها ومأخوذة به وأما الخير فلابد فيه من صحة القصد له تعالى والخلوص من المنافيات.

فإن قيل: إنّ قوله ﷺ: «من كانت عنده مظلمة لأخيه من عرض أو شي. فليستحلل منه اليوم قبل أن لا يكون دينار ولا درهم إلا أن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر مظلمته. وإن لم يكن له حسنات أخذ من سيّتات صاحبه فحمل عليه» يدلّ على خلاف قوله: ﴿وَلَا نَزِرُ وَاذِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَىٰ ﴾.

فالجواب أنّ هذا الحمل هو الَّذي باختياره تحمله وحمل على نفسه

يرضاه بعد تبليغه الحكم فباع حظّه بالأرذل الأدنى وبسوء اختياره رضي بهذه المعاملة بإقدامه على ظلم غيره فحمل سيّئات المظلوم حمل سيّئات نفسه فالآية والحديث متّحدان.

وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَتَهٍ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنِ لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا مَاتَنَكُرُ ۖ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيُمُ ٢

أخبر سبحانه وشهد لنفسه بالربوبيّة فقال: ﴿وَهُوَ ﴾ أي: الله تعالى ﴿جَعَلَكُمْ ﴾ أيّها الناس خلائف الأرض والأمم السابقة البشريّة، وكلّ من جاء بعد من مضى فهو خليفة لأنّه يخلفه ويعقّبه والخلائف جمع الخليفة كالوصائف جمع الوصيفة، وقيل: المعنى: خلفاء اللّه في أرضه وعلى هذا المعنى تكون تتّصفون بصفاته وآدم وقته وخليفة ربّه ولو على نفسه.

وَرَفَعَ بَعْضَكُم ﴾ في الشرف والغنى ﴿فَوَقَ بَعْضِ ﴾ إلى ﴿ دَرَجَنتِ ﴾ كثيرة متفاوته ﴿ لِيَسَبُوكُم فِي مَآ مَاتَنكُم ﴾ من المال والجاه أي: ليعاملكم معاملة من يختبر بكم لترتّب الجزاء لأنّ الجزاء لا يقع بالعلم بالوقوع حتّى لا يمتحن بل قرر سبحانه الجزاء بعد الوقوع.

الله ولم يشكره، وإنّما قال: ﴿سَرِبِعُ ٱلْعِقَابِ ﴾ لمن لا يراعي حقوق ما آتاه الله ولم يشكره، وإنّما قال: ﴿سَرِبِعُ ٱلْعِقَابِ ﴾ مع أنّه سبحانه موصوف بالإمهال والحلم لأنّ ما هو آت قريب، وحقيقة الشكر أن تعرف المنعم حقّ معرفته ولا تستعين بنعمه على معاصيه.

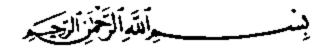
﴿وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ لمن راعاها. وافتتح السورة بالحمد على نعمه تعليماً وختمها بالمغفرة والرحمة ليحمد على ذلك.

تمّت السورة بحمد الله الملك المتفضّل بالإنعام.



هذه السورة مكيّة غير قوله تعالى: ﴿ وَسُتَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبَيَةِ \_ إلى قوله \_ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ فإنّها نزلت بالمدينة.

قال ابيَّ بن كعب: من قرأها جعل الله بينه وبين إبليس ستراً وكان آدم شفيعه يوم القيامة ومن قرأها يوم الجمعة كان ممّن لا يحاسب يوم القيامة. قال الصّادق لليَّلم: «**لا تدعوا قراءتها فإنّها تشهد لقاريها يوم القيامة**».<sup>(1)</sup>



الْمَصَّ۞ كِنَبُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِنُمَذِرَ بِهِ۔ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾

قال ابن عبّاس: (معناه: أنا اللّه أعلم وأفصل فعلى هذا مبتدأ وخبر وأعلم خبر بعد خبر).<sup>(٢)</sup> قال القاضي: إن كانت العبرة بحرف الميم فهو أيضاً موجود في الملك والامتحان وإن كانت بالصاد فيمكن على قوله: أنا اللّه أصلح فكان الحمل على المعنى الأول محض التحكم.<sup>(٣)</sup>

١- رواها وغيرها في ثواب الأعمال: ١٠٦؛ ووسائل الشيعة (طبعة الإسلامية)، ج ٥، ص ٨٨؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٥ ص١٢.
٢- تفسير الرازي، ج ١٤، ص ١٤؛ وانظر: التبيان، ج ٤، ص ٣٤١.

ثمّ إذا أردنا تفسير الحروف من غير أن تكون تلك اللّفظة موضوعة في اللّغة لذلك المعنى انفتحت طريقة الباطنيّة في تفسير سائر الألفاظ ممّا يشاكل هذا الطّريق، وأمّا قول بعضهم أنّه من أسماء الله، والاسم إنّما يختصّ بالمسمّى بالوضع والاصطلاح، ولا يبعد أنّ الشارع وضعه.

والأولى أنّ قوله: ﴿الْمَصَى ﴾ اسم لهذه السورة لقباً، وأسماء الألقاب لا تفيد فائدة في المسميّات بل هي قائمة مقام الإشارات، ولله تعالى أن يسمّي هذه السورة بألف لام ميم صاد، كما أنّ الواحد منّا إذا حدث له ولد فإنّه يسمّيه محمّداً، وعلى هذا فيكون ﴿المَصَى ﴾ مبتدءاً وكتاب خبره وجملة البعد صفة له.

فإن قيل: الدليل الذي دلّ على صحّة نبوّة محمّدﷺ هذا القرآن فما لم يفد هذا المعنى لم نعرف نبوّته وإذا لم نعرف نبوّته لا يمكننا أن نحتج بقوله فلو أثبتنا كون هذا القرآن نازلاً عليه من عند الله بقوله لزم الدّور.

قلنا: إن دلائل حقيّة القرآن وأن إنزاله من الله غير منحصر بقوله، لكن قوله وتصديقه أحد الدلائل وكذلك تصديق نبوته غير منحصر بالقرآن بل القرآن أحد دلائل نبوته. وللقرآن ولنبوته دلائل كثيرة، أمّا القرآن لأنّه مع قطع النّظر عن دلائل الستمع بداهة العقل تحكم بأن هذا الكتاب العزيز المشتمل على علوم الأولين والآخرين بجامعيّته من حيث المعنى مع بسط أحكامه الّتي يحتاج إليه الخلق في أمور عامّتهم ورفع الخلف بسبب العلم واختيار طريق الأصلح من الأديان، ورفع التنافس والخصومات من نوع البشر لملازمة العدل في العمل بأحكامه لم يتّفق لكتاب قطّ، لأنك إذا وازنت العمل به وبغيره من كلَ حكم احتجت به في دينك ودنياك رأيت أن العمل به أوفق للعدل والصّلاح وأحسن ترتيباً لنظام العالم وجمع الكلمة ورفع الخصومات والضلاف، وما أريد من الكتاب وإنزال الكتب إلّى هذا الأمر، وهذا التّرتيب والتركيب لا يمكن صدوره إلًا من قادر عالم وحكيم خالق، وهو العالم بحقائق الأشياء دون غيره فثبت أن صدوره لا يمكن إلًا منه.

هذا كلّه من حيث المعنى وأمّا من حيث اللّفظ والمعنى فعجز المعارضين مع شدّة عداوتهم عن الإتيان بمثله أو ببعضه يشهد بأنّه وحي من اللّه أوحى به إلى من هو أهل لوحيه. فلمّا ثبت أنّه من عند اللّه ثبت نبوّة الموحى إليه لأنّ القرآن مشحون بالآيات المصرّحة بنبوته، فحينئذ، ما ثبت عن قولهﷺ أنّه نازل من عند اللّه بل ثبت ببراهين أخر فمن أين لزم الدّور؟

على أنّ من تدبّر في أخلاقه الشريفة وفي حالاته أنّه منذ صباه إلى أن بلغ ثلاث وستَين سنة من عمره عجز جميع الخلق عن أن يوازوه بمكارم الأخلاق ولا ساوى عذاره من البشر بعذار ومضاره بمضمار حيث شهد الله له بقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾.<sup>(1)</sup>

ثمَّ تأمَّل أيَّها العاقل بمجامع قلبك، وانظر في أحواله في هذه المدَّ من عمره أنَّه لم ينقل عنه كريهة ولا خائنة، ولا أخطأ في ساعة من عمره حتَّى أنَّه لم يثبت الخصماء خصلة سوء له في دقيقة من عمره الشريف، حتَّى أن أعداءه، لعجزهم عمّا أوتي من المعجزات نسبوه إلى السّحر، والبشر وإن كان عالماً وحكيماً لا ينقضي من عمره يوم إلّا ويقع منه ما يكره زوجه وولده فضلاً عن الناس حتّى أنّ نفسه تنفر من نفسه، حيث وقع منه الخطاء ويلوم هو نفسه، فضلاً عن الناس فلو لم يكن تأييد النبوة من اللّه كيف تتّفق هذه الملكة الرّاسخة الإلهيّة لمن يأكل وينام ويمشي في الأسواق.

فأنت أيّها المعترض! دع المعجزات كلّها وتأمّل في هذه الدّقيقة ولا تحتاج إلى إثبات أمر آخر، على أنّ البحر لو كان مداداً لنفد البحر قبل أن تنفد

المسورة القلم: ٤.

| ع ۲ | مقتليك لللالا |  | ~~/ | ١ |
|-----|---------------|--|-----|---|
|-----|---------------|--|-----|---|

كلمات الله وهو تشكر كلمة الله العليا ﴿ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْمَلُ رِسَالَتُهُ ﴾.<sup>(١)</sup> ﴿ كِنَبُ أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ أي: هذا الذي أوحيته إليك كتاب أنزله الملائكة إليك بأمري ﴿ فَلَا يَكُن فِي صَدَرِكَ حَرَبٌم قِنْهُ لِلْنَذِرَ بِهِ، وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وضيق من تكذيب قومك وإجابتهم إيّاك بعدم القبول فأنذر به النّاس، وليتذكّر به المؤمنون لأنّهم المنتفعون به. ثمّ خاطب الله المكلّفين:

ٱتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن ذَبِّكُرُ وَلَا تَنَبِعُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاً قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ (٣)

اعلم أن الرّسالة إنّما يتمّ بالمرسل وهو الله والمرسل وهو النبيّ والمرسل إليه وهم الامّة بمتابعة الرّسول وأن النّفوس البشريّة على قسمين: بليدة جاهلة بعيدة عن عالم الغيب، غريقة في اللّذات الجسمانيّة والشهوات الجسدانيّة، ونفوس شريفة مشرقة بالأنوار الروحانيّة الإلهيّة، مستعدّة لكسب الفضائل فبعثة الأنبياء في حقّ القسم الأول إنذار وتخويف كما قال سبحانه: ﴿لِلْنَذِرَ بِهِ. ﴾.

وفي القسم الثّاني تنبيه وتذكير عن غفلة البشريّة: لأنّه ربّما غُشيها غواش من عالم الجسم فيعرض لها ذهول وغفلة فأمر بالذّكرى للقسم الثاني.

ثمّ أمر الامّة باتَباع هذا الكتاب ومنع عن اتَباع من دون الكتاب من أولياء الشياطين من الجنّ والإنس فيحملوكم على مخالفته وعبادة الأهواء والأصنام والبدع فيضلّوكم عن سبيله.

ثمَّ هاهنا معترضة مفيدة وهي أنَّه أمر الله باتَباعه، ونهى الله عن دون القرآن والسنَّة فكان المعنى أنَّ كلَّ ما يغاير الحكم الَذي أنزله الله لا يجوز اتَباعه.

فنفاة القياس قالوا: العمل بالقياس متابعة لغير ما أنزل الله فوجب أن لا يجوز. وأجاب مثبتوا القياس وأنَّ القياس يكون حجّة بأنَّ قوله تعالى:

المسورة الأنعام: ١٢٤.

٢

﴿ فَأَعْنَبِرُوا يَتَأْوَلِي ٱلْأَبْصَـٰرِ ﴾<sup>(١)</sup> لمَا دلَ على العمل بالقياس كان العمل بالقياس عملاً بما أنزل الله.

أقول: إنّ هذه الدّلالة غير معلومة ولعلّ المراد بالعبرة أصول الدين لا في أصول الفقه.

ثم أجاب مثبتوا القياس بأن كون القياس حجّة بإجماع الصّحابة قد ثبت بعموم قوله تعالى: ﴿وَيَتَجَعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلَهِ مَا تَوَلَّى ﴾<sup>(٢)</sup> وعموم قوله: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾<sup>(٣)</sup> وعموم قوله: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْتَ عَنِ ٱلْمُنصَحِ ﴾<sup>(٤)</sup> وبعموم قوله: ﴿ للنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْتَ عَنِ ٱلْمُنصَحِ ﴾ تجتمع أمتي على الخطاء» والجواب عن هذا الكلام: أنّه أليس الأخباريون من الامة؟ ومطلق القياس كيف يحكم عليه بأنّه حجّة؟ نعم إذا دلّ دليل على أنّ في ذلك القياس والإجماع نصاً من المعصوم أو رضاء منه على سبيل التحقيق فذلك حجّة ولا تصح حجيّة القياس إلّا بعد العلم بعمل المعصوم به فإذن نُبت حجيته بعمل المعصوم وهو النصَّ لا بمثل هذا الإجماع، وكلّ قياس وافق النصَ حجّة وغيره فاسد.

قل لهم يا محمّد: اتَبعوا القرآن ولا تتَبعوا غيره أولياء تطيعونهم في الأمور الدينيّة يا معشر المشركين ما أقلَ تذكّركم واتّعاظكم؟ والمراد: تذكّروا كثيراً ما يلزمكم من أمر دينكم.

- ١\_ سورة الحشر: ٢.
- ٢ سورة النساء: ١١٥.
- ٣ سورة البقرة: ١٤٣.
- ٤\_ سورة أل عمران: ١١٠.

وَكَم مِن قَرْبَةٍ أَهْلَكْنَهَا فَجَاءَهَا بَأْسُنَا بَيَنَتًا أَوْ هُمَ قَابِلُونَ۞ فَمَا كَانَ دَعْوَىٰهُمْ إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا إِلَا أَن قَالُوا إِنَّا كُتَ ظَلِمِينَ۞

لما أمر الرسول بالإنذار وأمر القوم بالقبول ذكر في هذه الآية الوعيد في ترك المتابعة. «كَمْ» رفع بالابتداء وخبره «أَهْلَكْناها» وهو أحسن من أن يكون في موضع نصب لأن قولك: «زيد ضربته» أجود من قولك: «زيداً ضربته» ولو أن النّصب صحيح.<sup>(۱)</sup> و المعنى: وكم من أهل قرية أهلكناها، ويمكن المراد نفس القرية بخسف وهدم لكن التقدير أحسن أي: حكمنا بالهلاك وإلّا لا يحصل الهلاك قبل البأس، بل الهلاك بعد مجيء البأس ويمكن أن يكون البأس والهلاك دفعة واحدة كما تقول: أعطيت فأحسنت وما كان الإحسان بعد الإعطاء ولا قبله وإنّما وقعا معاً فإذن «الفاء» فاء المفسر لا للتعقيب و«كَمْ» كلمة موضوعة للتكثير كما أن «رب» موضوعة للتقليل لأن «كَمْ» اسم و«رب» حرف.

فَنَجَاءَهَا ﴾ أي: جاء العذاب أهل القرية ﴿بَيَنَتَا ﴾ باللّيل، ﴿أَوَ هُمَ مَا يَعْدَى ﴾ في البيع لأنهما في ومستريحون في نصف النّهار ومن هذه المادة الإقالة في البيع لأنهما يستريحان عن الخصومة بالإقالة فكأنّه قيل للكفّار: لا تعزّوا بالأمن والرّاحة فإن عذاب الله إذا وقع وقع دفعة واحدة من غير أمارة، فإذن ما كان قولهم بعد نزول العذاب إلاً: ﴿إِنّا كُنْتَا ظَلِمِينَ ﴾ وما ينفع القول والرّاحة في البيع لائتهما يستريحان عن الخصومة بالإقالة فكأنّه قيل للكفّار: لا تعزّوا بالأمن والرّاحة فإن عذاب الله إذا وقع وقع دفعة واحدة من غير أمارة، فإذن ما كان قولهم بعد نزول العذاب إلى الله إذا عن المادة وقع دفعة واحدة من عن المول والنّدم.

فَلَنَسْنَكُنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمَ وَلَنَسْتَكَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ فَلَنَقُضَنَّ عَلَيْهِم بِعِلْمُ وَمَاكُنَّا غَآبٍبِينَ ﴾

لمتا بيّن أنّ قولهم لمتا أتاهم العذاب اعترافهم بقولهم: ﴿إِنَّا كُنَّ ظَلِيِينَ ﴾ بيّن في هذه الآية أنّه لا يقتصر منهم بمجرد الاعتراف بل يسأل الكلّ ١- لأن ترك التقدير أولى من التقدير ولعدم وجود موجب النصب ومرجحه. وهذا هو الصورة الخامسة من صور الاشتغال العامل، والتفصيل في محله. عن كيفيّة أعمالهم، وبيّن أنّ السّؤال لا يختص بأهل العقاب بل هو عامّ في أهل الثواب والعقاب من الامّة ومن الرّسل. فإن قيل: ما الفائدة في السؤال بعد اعترافهم؟

الجواب أنّهم بعد الاعتراف بالظّلم يسأل عنهم عن سبب الظلم لأجل التوبيخ كأنّ السؤال من الرّسل بيان أنّهم إذا أثبتوا الإطاعة والتبليغ التحق التقصير بالكلّيّة إلى الامّة فيضاعف الإكرام للرّسل والخزي للكفّار.

الله فَلَنَقُضَنَ عَلَيْهُ ما أسرتوه وما أعلنوه من أعمالهم، وفيها دلالة على أنّ الله على الله على أنّ الله على الم بالجزئيّات في وَمَا كُنًا غَآبٍينَ عَهم عنهم وعن أفعالهم. ولعل أن يكون السؤال عن الدّواعي وإلّا كتبهم مشتملة على أعمالهم.

وقي الآية دلالة على أنَّه يحاسب كلَّ عباده لأنَّهم لا يخرجون من أن يكونوا رسلاً أو مرسلاً إليهم، ويبطل قول من زعم أنَّه لا حساب على الأنبياء والكفَّار.

فإن قيل: إنّ آيات تدلّ على السؤال كهذه وآيات تدلّ على عدم السؤال كقوله: ﴿ فَيَوْمَهِذِ لَا يُتَتَلُ عَن ذَنْبِهِ إِننَّ وَلَا جَكَآنُ ﴾ (' وقوله: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَنتُولُونَ ﴾ (') الجواب أنّ مواقف القيامة كثيرة فموقف لا يسأل ويعطّل لصدور الحكم وموقف يسأل.

وَٱلْوَزْنُ يَوْمَبٍذٍ ٱلْحَقَّ فَمَن ثَقْلَتْ مَوَزِيتُهُ، فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ وَمَن خَفَّتْ مَوَزِينُهُ فَأُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوَا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِتَابَذِنَا يَظْلِمُونَ ﴾

لمّا ذكر أحوال القيامة من السؤال والحساب ذكر في هذه الآية بعض كيفيّات القيامة منها الميزان لوزن الأعمال. الوزن مبتدأ والحق خبره، ويجوز أن يكون يومئذ خبره والحقّ صفة له. وفي وزن الأعمال قولان:

المسورة الصافات: ٢٤.

٢\_سورة الرحمن: ٣٩.

| ا ج نا | مقتلية |  |
|--------|--------|--|
|--------|--------|--|

الأوّل: أنّه ينصب ميزان له لسان وكفّتان يوزن به أعمال العباد من الخير والشرّ. قال ابن عبّاس: أمّا المؤمن فيؤتى بعمله في أحسن صورة فتوزن فتثقل حسناته على سيّئاته فذلك، قوله: ﴿فَسَن ثَقْلَتَ مَوَزِينُـهُ. فَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ﴾ وأمّا أعمال الكافر فتؤتى بصورة قبيحة فتوزن تلك الصورة.

والقول الثاني: أنّ صحائف الخلق توزن والميزان تنصب بين الجنّ والأنس فيستقبل به العرش، إحدى كفتي الميزان على الجنّة والاخرى على جهنّم ولو وضعت السماوات والأرض في إحداهما لوسعتهن، وجبرئيل آخذ بعموده ينظر إلى لسانه. وعن عبد الله بن عمر قال: قال رسول الله: يؤتى برجل يوم القيامة إلى الميزان ويؤتى له بتسعة وتسعين سجلًا. كلّ سجلّ منها مدّ البصر فيها خطاياه ثمّ يخرج له قرطاس كالأنملة فيه شهادة أن لا إله إلّ اللّه وأنّ محمّداً رسول الله يوضع في الاخرى فترجع.

وقال بعض المفسّرين: المراد بالوزن العدل والقضاء، يقال: هذا الكلام في وزن ذلك الكلام أي: معادل ذلك الكلام، وفي الاحتجاج عن الصادق للخلاء أنّه سئل أو ليس توزن الأعمال؟ قال: لا لأن الأعمال ليست أجساماً وإنّما هي صفة ما عملوا أو إنّما يحتاج إلى وزن الشيء من جهل عدد الأشياء ووزنها ولا يعرف ثقلها وخفّتها، وأن الله لا يخفى عليه خافية فقيل له: فما معنى الميزان؟ قال: العدل، قيل: فما معنى: ﴿ فَمَن تَقُلَتَ مَوَزِيشُهُ ﴾؟ قال: فمن رجّح عمله.<sup>(1)</sup> وإذا حملنا الآية على ظاهرها فلا يبعد أن يكون موازين كما قال: ﴿ وَنَعَمَعُ

۱- تفسير نور الثقلين، للشيخ الحويزي، ج ۲، ص ٥؛ والاحتجاج، ج ۲، ص ٩٩؛ وبحار الأنوار، ج٧، ص ٩٩؛ وبحار الأنوار، ج٧، ص ٢٤٩.

الأولى: أنّها تدلّ على أنّ أهل القيامة فريقان وأمّا القسم الثالث وهو الّذي تكون حسناته وسيّئاته متساوية فإنّه غير مذكور في الآية.

والمرجئة تمستكوا بهذه الآية وقالوا: الَّذين خسروا أنفسهم وخفَّت موازينهم الظالمون بآيات الله وهم الكافرون لأنّه حصر أهل الموقف في قسمين: أحدهما: الَّذين رجّحت حسناتهم وحكم عليهم بالفلاح، والثاني: الَّذين رجّحت سيِّناتهم وحكم عليهم بأنَّهم أهل الكفر الَّذين كانوا يظلمون بآيات الله، وذلك يدلَ على أنّ المؤمن لا يضرَّه المعصية.

والجواب أنّه أقصى ما في الباب أنّه تعالى لم يذكر هذا القسم الثالث في هذه الآية إلّا أنّه ذكره في سائر الآيات فقال: ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ والمنطوق راجح على المفهوم فوجب المصير إلى إثباته.

على أن كتب الأخبار مشحونة بعذاب العاصي إن لم يتب حتّى في بعض الروايات قالﷺ: «**وإنّ من أمّتي لا تناله شفاعتي إلّا بعد سبعين ألف** سنة». وليس بمعلوم أنّها من سني الدّنيا أم من سني الآخرة. والمقطوع أنّ هذا الخبر لغير الكافر وإلّا فالكافر مؤبّد بالنصّ والإجماع.

المسألة الثانية: قال أكثر المفسّرين: المراد من قوله: ﴿ وَمَنْ خَفَّتَ مَوَزِينُهُ ﴾ الكافر، والدليل عليه القرآن والخبر أمّا القرآن فقوله: ﴿ فَأَوَلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوَا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِعَايَتِنَا يَظْلِمُونَ ﴾ ولا معنى لكون الإنسان ظالماً بآيات الله إلّا كونه كافراً بها، فدلً هذا على أنّ المراد من هذه الآية أهل الكفر.

وأمّا الخبر فقد ذكر قيل هذا، حيث إنّه يخرج له قرطاس إلى أخر الحديث وحديث آخر رواه الواحديّ في البسيط أنّه إذا خفّت حسنات المؤمن أخرج رسول الله من حجرته نطاقة كالأنملة فيلقاها في كفّة الميزان الّتي فيها حسناته فترجّح الحسنات فيقول ذلك العبد المؤمن للنبي يَشْيَقُنْ بأبي أنت وأمّي ما أحسن وجهك وأحسن خلقك فمن أنت؟ فيقولﷺ: «أتا نبيّك محمدﷺ وهذه صلاتك التي كنت تصلي عليّ قد وفيتك حين أحوج ما يكون إليها». أقول: ولكن بشرطها، والشرط الأعظم أن لا تخالف في شريعته ودينه حتَّى تقبل الصلاة ولا يكون لقلقة اللسان.

وَلَقَدْ مَكَنَّكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَنِيشُ قَلِيلًا مَّا نَشْكُرُونَ 💮

لمّا بيّن في آيات الوعيد وبيان السؤال عن الأعمال شرع وأمر بشكره بتعداد نعمه لأنّ بيان النعمة يوجب الشكر للمنعم فقال:

وَلَقَد مَكَنَّكُم الله أي: جعلنا لكم في الأرض مكاناً وقراراً. وأقدرناكم على التصرّف فيها وجعلنا لكم فيها وجوه المنافع، وهي على قسمين: منها ما يحصل بخلق الله ابتداء مثل خلق الكلاء والثمار، ومنها ما يحصل بالاكتساب، وكلاهما في الحقيقة يرجع بفضله وإقداره على المقدور، وهذا الخلق والتسبيب يكون موجباً للشكر.

ومع ذلك ﴿قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ و«ما» زائدة أو مصدريّة أي: يشكرون قليلاً و«الياء» في «مَعايِشَ» لا تقلب همزة. لأنّ الياء أصليّة وغير الأصليّ تبدّل همزة نحو صحائف.

وَلَقَدَ خَلَقَنَ حَمَّمَ مُمَّ صَوَرْنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَنَ كَمِ ٱسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ لَمَ يَكُن مِنَ ٱلسَّنجِدِينَ ٣

النظم: لممّا بيّن بعض نعمه في الآية السابقة بيّن بعضاً آخر: وهي أنّه خلق أبانا آدم وجعله مسجوداً للملائكة، والإنعام على الأب يجري مجرى الإنعام على الابن ﴿وَلَقَدَ خَلَقْنَكُمُ ثُمَّ صَوَّرَنَكُمُ ﴾ أي: خلقنا وصورنا أصلكم وأباكم لأنّه من المعلوم أنّ الأمر بالسجود وقع قبل خلقنا، وكلمة «تُمَّ»

| 340 |  | في الأعراق |
|-----|--|------------|
|-----|--|------------|

للتراخي فالمراد من الخلق تقديره لإحداث هذه الصورة، والتصوير إثباتها في اللوح المحفوظ أو المراد خلق عالم الذرّ، وبالجملة فبعد الخلق والتصوير أمر الملائكة بالسجود له. وفي هذه السجدة ثلاثة أقوال: أحدها: أنّ المراد بالسجدة مجرّد التعظيم لا نفس السجدة. وثانيها: أنّ المراد هو السجدة إلّا أنّ المسجود له هو الله فآدم لينين كالقبلة. وثالثها: أنّ المسجود له هو آدم.

ئم إنّهم اختلفوا في أنّ الملائكة الّذين أمروا بالسجود جميع الملائكة أم ملائكة الأرض فقط؟ و بالجملة فؤمَسَجَدُواً إِلَّا إِبَلِيسَ ﴾ واختلفوا في أنّ إبليس هل كان من الملائكة أم من الجن؟ وظاهر الاستثناء يدلّ على أنّه من الملائكة، قال الحسن البصريّ: إنّه من الجن لأنّه خلق من نار والملائكة خلقوا من نور، والملائكة لا يستكبرون عن عبادته ولا يعصون الله وليس إبليس كذلك وقد عصى فاستكبر، ثمّ إنّ الملائكة رسل الله والرسول لا يخون ولا يخالف وإبليس خان، وهو أوّل خليفة الجن وأصلهم وأبوهم<sup>(١)</sup> كما أنّ أبا البشر آدم أوّل خليفة الإنس، وأمّا الاستثناء فلأنّه لما كان إبليس داخلاً في الملائكة ومأموراً بالسجود مع الملائكة لخطته مع الملائكة استثناه الله. وكان اسم إبليس عزازيل فلمًا عصى الله سمّاه بذلك فاهبط إلى الأرض.<sup>(١)</sup>

قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكُ قَالَ أَنَا خَيرٌ مِنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ قَالَ فَأَهْبِطَ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرُجَ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّخِينَ ٣

ظاهر الآية يقتضي أنَّه تعالى طلب منه ما منعه من ترك السجود وليس الأمر كذلك، وإنَّما المقصود السؤال عمّا منعه عن السجود، ولهذا الإشكال

١\_وهذا ينافي ما مر عن ابن عباس في الصفحة ٢٦١: من أن الملائكة كلهم في الجنة والشياطين في النار والجن والأنس بعضهم في الجنة وبعضهم في النار. ٢\_ تفسير الرازي، ج ١٤، ص ٣١.

حصل في الآية قولان:

الأول: وهو المشهور أن كلمة «لا» صلة زائدة والتقدير: ما منعك أن تسجد وله نظائر كثيرة في القرآن كقوله: ﴿لَا أُقْمِمُ بِبَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ﴾<sup>(١)</sup> وكقوله: ﴿ وَحَكَرُمُ عَلَى قَرْبَيَةٍ أَهْلَكُنْهَا أَنَهُمُ لَا يَرْجِعُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> أي: يرجعون، وكقوله: ﴿لِنَلَا يَعْلَرُ أَهْلُ ٱلْكِتَنِ ﴾<sup>(٣)</sup> أي: ليعلم أهل الكتاب.

والقول الثاني: أنّ كلمة «لا» مفيدة وليست لغواً، قال القاضي عبد الجبّار: ذكر المنع وأراد الداعي فكأنّه قال: ما دعاك إلى أن لا تسجد؟ لأنّ مخالفة الله حالة عظيمة يتعجّب منها ويسأل عن الداعي إليها.

واحتجّ العلماء بهذه الآية على أنّ الأمر يفيد الوجوب فقالوا: إنّه ذمّ إبليس على ترك ما أمر به ولو لم يفد الوجوب لما كان مجرّد ترك المأمور به موجباً للذّم.

فإن قيل: هب إن هذه الآية يدلّ على أن ذلك الأمر يفيد الوجوب، فلعل تلك الصيغة في ذلك الأمر كانت بقيد الوجوب فمن أين يجب أن يكون جميع الصيغ كذلك؟ قلنا: قوله تعالى: فومًا مَنَعَك ألًا تَسْجُدَ إذ أَمَرْتُكَ كَ يدلّ على تعليل ذلك الذَّم بمجرد ترك الأمر: لأن قوله: فواة أواذ أمَرَتُكَ كَ مذكور في معرض التعليل، والمذكور في قوله: فواذ أمَرْتُكَ كَ هو الأمر من حيث إنّه أمر لا كونه أمراً مخصوصاً في صورة مخصوصة، وإذا كان كذلك وجب أن يكون ترك الأمر من حيث هو أمر موجباً للذَّم، وذلك يفيد أن كلّ أمر فإنّه يقتضي الوجوب فالموارد المحمولة على الإباحة والاستحباب بدليل منفصل، وهو المطوب.

- الـ سورة القيامة: ١.
- ٢\_ سورة الأنبياء: ٩٥.
- ٢- سورة الحديد: ٢٩.

وكذلك احتج من قال: إن الأمر يفيد الفور بهذه الآية، وقال: إنّه تعالى ذمّ إبليس على ترك السجود في الحال ولو كان الأمر لا يفيد الفور لما استوجب هذا الذّم ترك السجود في الحال. قال: ﴿ أَنَا خَيرٌ مِنْهُ ﴾ أي: أجاب اللعين إنّما لم أسجد لآدم لأنّه خلق من طين وخلقت من نار والنار أفضل من الطين والمخلوق من الأفضل أفضل ومن الأدون أدون، والنار مشرق علويَ لطيف خفيف يابس مجاور لجواهر السماوات ملاصق لها، والطين مظلم سفليَ كثيف ثقيل بارد يابس بعيد عن مجاورة السماوات، ثمّ النار قويّة التأثير والفعل، والأرض ليس لها إلّا الانفعال والقبول والفعل أشرف من الانفعال، وأيضاً فالنار مناسبة للحرارة الغريزيّة، وهي مادّة الحياة، وأمّا الأرضيّة فالبرد والبس فهما مناسبان للموت. والحياة أشرف من الموت، ونضج الثمار ونماء الثمار متعلّق بوقت كمال الحرارة، ووقت الذّبول والفناء والشيخوخيّة وقت البرد وانتفاء الحرارة الغريزيّة باليبس المناسب للأرضيّة، وشرف الأصول يوجب شرف الفروع.

وقد قاس اللعين بهذه الأقيسة الفاسدة، لأنّه لا ملازمة بين فضيلة المادة وفضيلة الصورة، وقد يكون المادة فاضلة والصورة قبيحة وإنّ أصل البول الماء، والفضيلة عطيّة من الله يخرج الكافر من المؤمن، والنور من الظلمة والظلمة من النور، والفضل إنّما يكون بالأعمال لا بسبب المواد ألا ترى أنّ الحبشيّ المطيع أفضل من القرشيّ العاصي؟. ثمّ احتج من قال: إنّه لا يجوز تخصيص عموم النصّ بالقياس بهذه الآية لأنّ إبليس أخرج نفسه من هذا الحكم العامّ للسجود بالقياس ولا معنى للقياس إلّا ذلك، فلو كان تخصيص النصّ بالقياس جائزاً لما استحقّ الذمّ حيث قال له: ﴿ فَأَهْرِطْ مِنْهَا ﴾ وقد نقل الواحديّ في البسيط عن ابن عبّاس أنّه قال: كانت الطاعة أولى بإبليس من ٢٨٨.

القياس فعصى ربّه وهو أوّل من قاس فكفر بقياسه فمن قاس الدّين برأيه قرنه الله بإبليس، انتهى كلام ابن عبّاس.<sup>(۱)</sup> وهذا الخطاب مع إبليس إمّا بواسطة الملائكة أو بلا واسطة على سبيل الإهانه فأهبط منها.

قال ابن عبّاس: من جنّة عدن وفيها خلق آدم لا جنّة الخلد وقيل: من السماء لأنّ أهل السماء ملائكة يتواضعون لأمر الله وهو تكبّر وخاف فأهانه الله بالذلة والصغار.<sup>(\*)</sup>

قَالَ أَنْظِرْنِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَنُونَ ۖ قَالَ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنْظَرِينَ ۖ قَالَ فَبِمَآ أَغُوَيْنَنِي لَأَقَعُدَنَّ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ثُمَّ لَاَتِيَنَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِبِهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِبِهِمْ وَعَن شَمَايِلِهِمْ وَلَا تِجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرِينَ ۞

المعنى: فطلب اللعين الإنظار من الله إلى وقت البعث وهو النفحة الثانية، ومقصود اللعين أن لا يذوق الموت فلم يعطه الله ذلك بل ﴿وَاَلَ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِيَنَ ﴾ فههنا قولان:

الأول: أنظره إلى النفحة الأولى. لأنّه سبحانه قال في آية اخرى: ﴿ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ \* إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ (") والمراد منه اليوم الّذي يموت فيه الأحياء كلّهم.

وقال آخرون: لم يوقّت الله له أجلاً بل قال له: ﴿إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ﴾ وقوله: ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ أي: المعلوم في علم الله، والدليل على ذلك أنّ إبليس كان مكلّفاً، والمكلّف لا يجوز أن يعلم وقت أجله لأنّه يعلم ذلك المكلّف أنّه متى تاب قبلت توبته، فإذا علم وقت موته هو الوقت الفلانيَ أقدم على المعاصي بقلب فارغ فإذا قرب موته تاب فينحلُ النظام فتعيّن الوقت يجري مجرى الإغراء بالقبيح وذلك غير جائز على الله.

ثمّ نسب اللعين الإغواء إلى الله فقال: ﴿فَبِمَآ أَغُوَيْتَنِي ﴾ مع أنّ اللعين هو تسبّب الغواية حيث تكبّر عن السجود فصار إمام الجبريّة ورئيسهم. وقيل: الغواية معناه الإهلاك.

ثمَ قال اللعين: بسبب أنَّك لعنتي وطردتني وخيّبتني من جنَّتك لأقعدن لهم وأمنعهم عن السلوك إلى الجنَّة، وأعوجهم عن الاستقامة في الدّين بأن أزيّن لهم الباطل وأسعي في إغوائهم وأواظب على الإفساد، ولا أفتر عن إفسادي إيّاهم، ولهذا المعنى عبّر اللعين بالقعود لأنّ القاعد في أمر أفرغ باله وجهده في إتيان أمره وقصده، وهذه الآية تدلّ على أنّه كان عالماً بدين الحقّ والصراط المستقيم فكفره كفر عناد وجحود وهو أعظم أنواع الكفر.

فلو قيل: إنّ إنظار إبليس هذه المدّة الطويلة اقتضى حصول المفاسد العظيمة ثمّ بعث الأنبياء دعاة إلى الخلق وعلم من حال إبليس أنّه لا يدعوا إلّا إلى الكفر والضلال فأمات الأنبياء وأبقى إبليس.

فالجواب أن إبقاء إبليس وأثره في الإضلال ليس بطريق الإجبار ولا يقول عاقل: إن إبليس أجبر أحداً على الكفر بحيث لا يتمكّن عن قبول الإيمان، فلو كان الأمر كذلك لكان للقائل بهذا القول حجّة وليس إنظاره بأكثر من خلق الشهوة في النفس فهو كهي فكما أن الشهوة لا تحملكم بالإجبار على الزنا فكذلك إمهال الشيطان، كما يقول اللعين لكم يوم القيامة: ﴿إِلَّا أَن نَعَوْنُكُم فَاسَتَجَبَتُم فِي ﴾<sup>(١)</sup> فثبت أن إطاعتك إيّاه موجب لكفرك لا إمهاله، ولو نقلت الكلام إلى الشهوة فأنت إذا تقول: لم كلّفنا الله بالتكليف؟ لأن التكليف

ا\_سورة إبراهيم: ٢٢.

فَقْتَلَيْكُ اللَّكُونَ ح ٢٩٠

لابد وأن يقع بين أمرين: من قبول ورد، ولو كان من طرف وأمر واحد لكان إجباراً وليس بتكليف لأن التكليف لا يتحقّق ماهيّته إلّا إذا كان المكلّف متمكّناً من الرد والقبول.

ثم إنّه إذا أمات الأنبياء الذين كانوا أسباب الهداية ما نقص من أسباب الهداية لكم شيئاً بسبب إبقاء كتابه فيكم وأن نبيّه بيّن لكم الحقّ بقوله، وقوله في كتابه باق لكم فأي: عذر لكم في ترك قول النبيّ وإطاعة الشيطان؟ وجعل قوّة القبول والردّ فيكم متساوية لأنّه مهما ترصّد لكم الشيطان بغوايته وإضلاله فقد ترصّد لكم العقل بهدايته فتساوت القوّتان فلم تركت هذه وأدركت هذه؟ وللّه الحجّة البالغة والحمد له.

الآخرة أي: الآخرة أي: الديمة الذي الدنيا (وَمِنْ خَلَفِهِم) أي: الآخرة أي: الراحة أي: الأخرة أي: أوسوس لهم بالتكذيب للبعث والقيامة (وَعَنْ أَيْنَئِيهِم) في الصرف عن الحق (وَعَنْ أَيْنَئِيهِم) في الصرف عن الحق (وَعَنْ أَيْنَئِيهِم) في الصرف عن الحق (وَعَنْ شَمَايلِهِم) في الصرف عن الحق (وَعَنْ أَيْنَئِيهِم) في الصرف عن الحق أوسوس لهم بالتكذيب للبعث والقيامة (وَعَنْ أَيْنَئِيهِم) في الصرف عن الحق أوسوس لهم بالتكذيب للبعث والقيامة (وَعَنْ أَيْنَئِيهِم) في الصرف عن الحق (وَعَنْ شَمَايلِهِم) في الصرف عن الحق أوسوس لهم بالتكذيب للبعث والقيامة (وَعَنْ أَيْنَئِيهِم) في الصرف عن الحق أوسوس لهم بالتكذيب للبعث والقيامة وأوَعَنْ أَيْنَئِيهِم في الصرف عن الحق أوسوس لهم بالتكذيب للبعث والقيامة (وَعَنْ أَيْنَئِيهِم) في الصرف عن الحق أوسوس لهم من الجهام في الترغيب إلى الباطل وأفترهم عن فعل الحسنات، أي: أحيط بهم من الجهات في إغوائهم.

روي أنّه لمّا قال الشيطان هذا الكلام وقت قلوب الملائكة للبشر فقالوا: يا إلهنا كيف يتخلّص الإنسان من هذا العدو المستولي عليه من هذه الجهات الأربع؟

فأوحى الله إليهم: أنّه قد بقي للإنسان جهتان: الفوق والتحت فإذا رفع يديه إلى السماء في الدعاء أو وضع جبينه على الأرض على سبيل الخشوع غفرت له ذنب سبعين سنة.

ثمَ هنا نكتة: وهي أنّه تعالى ذكر الجهتين الأوليين بمن والأخريين بعن ولابدَ من الفرق بينهما وهو أنّه إذا قال: جلس عن يمينه معناه أنّه جلس متجافياً عن صاحب اليمين غير ملتصق به قال الله: ﴿عَنِ ٱلْيَعِينِ وَعَنِ ٱلِثَمَالِ ٢٩١ .....

فَعِيدٌ ﴾<sup>(١)</sup> فبيّن سبحانه أنّه حضر على هاتين الجهتين ملكان ولم يحضر في القدّام والخلف ملكان والشيطان يتباعد من الملك فلهذا خص اليمين والشمال بكلمة «عَنْ» لأجل أفادته البعد عن الملك، أو المراد أنّ اللعين يأتي من الجهات الأربع كما هو شأن العدوّ.

قَالَ آخْرُجْ مِنْهَا مَذْمُومًا مَتَحُورًا لَّمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكُمْ أَجْمَعِينَ ٢

«الذءم» أشدّ العيب. و«الدحر» أشدّ الهوان. و«اللام» في قوله: ﴿لِمَنِ ٱبَحَكَ ﴾ لام الابتداء. واللّام في قوله: ﴿لَأَمْلَأَنَّ ﴾ لام القسم.

لممّا وعد إبليس بالإفساد خاطبه الله على طريق الزجر: اخرج من الجنّة أو من السماء محقوراً مطروداً، وقيل: «اللام» في قوله: ﴿لَمَن تَبِعَكَ ﴾ لام القسم، والجواب لأملأن وقرء ﴿لَمَن تَبِعَكَ ﴾ بكسر اللّام بمعنى لمن تبعك منهم هذا الوعيد أملؤ جهنّم من التابع والمتبوع. ثمّ إنّ الكافر تبعه فكذلك الفاسق تبعه فيجب القطع بدخول الفاسق النار، وهذا قول المعتزلة.

وأجاب بعض أنّ المذكور في الآية أنّه تعالى يملؤ جهنّم ممّن تبعه، وليس في الآية أنّ كلّ من تبعه فإنّه يدخل جهنّم.

وَنِيَحَادَمُ اسْكُنْ أَنَتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكْلَا مِنْ حَبْثُ شِنْتُمَا وَلَا نَقْرَبَا هَٰذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ())

﴿ وَنِيَادَمُ ﴾ عطف على قوله: ﴿قَالَ ﴾ أي: قال الله لآدم: ﴿ أَسَكُنَ ﴾ - من السكنى لا من السكون - أنت وحواء أي: اسكني أنت وكلا من أين شئتما وما شئتما ﴿وَلَا نَقْرَبًا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ وتفصيل الشجرة ذكر في سورة البقرة. وإن أكلتما منها فتكونا من الباخسين والمتضرّرين بهذا الأكل.

۱\_ سورة ق: ۱۷.

وفي هذه الآية عشر مسائل ليس هنا موضع ذكره، وقد مضى في سورة البقرة شرحها، ومجملها: أن فراتتكن كم أمر تعبّد أو إباحة من حيث إنّه لا مشقّة فيه فلا يتعلّق به التكليف. الثاني: كيفيّة خلق حواء. الثالث: أن تلك الجنّة هل جنّة الخلد أو من جنان الدنيا أو من جنان السماء؟ الرابع: أمر فرفكلاً كم أمر إباحة لا أمر تكليف. الخامس: فروَلا نَقَرَنا كم نهي تحريم أو نهي تنزيه؟ السادس: هذه الشجرة شخصيّة أو نوعيّة؟ السابع: أي شجرة كانت؟ الثامن: أن ذلك الذنب صغير أم كبير أو ترك أولى؟ التاسع: ما المراد من قوله: فرفتكونا ين الظّليليين كم وهل يلزم من هذا التقريب إلى الشجرة الدخول تحت قوله: فرألًا لعَنَهُ الله عَلَ الظَّلِيوين كمان أن يكونا كذلك؟ العاشر: أن هذه الواقعة قبل النبوة أو بعد النبوة؟ وتفصيل المسائل من أرادها فليراجع في سورة البقرة.

فَوَسَّوَسَ لَهُمَا ٱلشَّيْطَنُ لِبُبَدِى لَمُمَا مَا وُرِى عَنْهُمَا مِن سَوَءَتِهِمَا وَقَالَ مَا نَهَىٰكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَلَذِهِ ٱلشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ ٱلْحَلَدِينَ وَقَاسَمَهُمَا إِنِي لَكُمَا لَمِنَ ٱلنَّصِحِينَ ۞ فَدَلَىٰهُمَا بِغُهُورٍ فَلَمَا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَ تُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِعِانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلجَنَةِ وَنَادَىٰهُمَا أَلَز بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَ تُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِعَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجَنَةِ وَنَادَىٰهُمَا أَلَز

المعنى: وسوس إذا تكلّم بكلام خفيّ يكرّره وبه سمّي صوت الحلي وسواسا والفرق بين «وسوس له» و«وسوس إليه» أنّ «إليه» معناه ألقى إلى قلبه المعنى بصوت خفيّ و«اه» معناه أوهم النصيحة في ذلك الكلام الخفيّ فوسوس لآدم وحواء ليظهر لهما ما ستر عنهما ممّا يكون أن يستتر أي: العورة، علماً منه اللعين أنّ من أكل من هذه الشجرة لابد أن تبدي عورته، ومن بدت عورته لا

۱\_ سورة هود: ۱۸.

يترك في الجنَّة فاحتال لهما بهذا الطريق في إخراجهم عن الجنَّة.

وفي كيفيّة الوصول إليها أقوال لأنّ آدم كان في الجنّة وإبليس قد اخرج منها. قيل: كان يوسوس من الأرض إلى الجنّة بالفوقيّة المجعولَة في تلك الطبيعة الناريّة. وقال أبو مسلم: بل كان آدم وإبليس في الجنّة وإنّها كانت بعض جنّات الأرض والّذي يقوله الناس من أنّ إبليس دخل في جوف الحيّة هذه قصّة ركيكة مشهورة. وقال آخرون: إنّ آدم وحوّاء ربّما قربا باب الجنّة ويأتي إبليس من خارج الجنّة على بابها وحصلت الوسوسة هناك.<sup>(۱)</sup>

و«اللام» في قوله ﴿لِيُبَدِى ﴾ لام العاقبة ولا يبعد أنّ اللّمام لام الغرض لسقوط الحرمة وزوال نعمتهما عبادة لهما، أو لعلّه رأى اللعين في اللوح أو سمع من الملائكة أنّ لازم الأكل خروج عن الجنّة قال لهما: إنّما نهاكما اللّه عن أكل هذه الشجرة كراهة أن تكونا ملكين وكراهة الخلود، فإن أكلتما صرتما من الملائكة ومخلّدين في الجنّة وقرء «ملكين» بكسر اللام والمراد جهة الملك لا الملكوت. ويدلّ على هذا المعنى قوله: ﴿ هُلْ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ المُخُلَدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَى ﴾<sup>(٢)</sup> وحلف لهما أنّي لكما من الناصحين وإنّما قاسمهما لائتهما قبلا قسمه ظناً منهما أنّه لا يقسم باللّه أحد بالكذب.

ثم إن اللعين قال لهما: إنّي خلقت قبلكما وأعلم أموراً كثيرة لا تعرفونها فؤفَدَلَنهُمَا بِغُرُورِ ﴾ وأطمعهما وأصله أن الرجل العطشان تدلّى الدلو أو رجليه في البئر ليأخذ منها الماء فاستعملت التدلية موضع الطمع فيما لا فائدة فيه فقال: «دلا» أي: أطعمه فلمًا قبلا يمينه وذاقا ظهرت عوراتهما ونزع عنهما لباسهما وكان من النور فشرعا يجعلان ورقة على ورقة كالمرقع للنّعل

> ١ـ تفسير الرازي، ج ١٤، ص ٤٦ وانظر: تفسير البحر المحيط، ج ١، ص ٣١٣. ٢ـ سورة طه: ١٢٠.

مقتلية اللالغ اج ٤

ويقال للمرقع خصاف. وناداهما الله ألم أنهكما عن تلك الشجرة؟

قَالَا رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَمَرْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمَّنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ 💮

قال بعض علماء العامّة: إنّ الآية إذا دلّت على صدور الذنب منه فذلك قبل النبوّة فالإيراد مدفوع، لكنّ القول الصحيح أنّه من قبيل «حسنات الأبرار سيّئات المقرّبين» ومحمول على ترك الأولى.

قَالَ الْهَبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُقٌ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرٌ وَمَتَنَعُ إِلَىٰ حِينِ ۞ قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهِكَا تَمُونُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ ۞

قيل: الخطاب للثلاثة، وقيل: لهما ﴿ أَهْبِطُوا ﴾ من محلّكم الرفيع وحصلت العداوة بينكما وبين إبليس والأصح أن خطاب الهبوط لأدم وحوّاء وذريَتهما لأن إبليس قبل ذلك كان مخرجاً عن الجنّة. وجملة ﴿ أَهْبِطُوا ﴾ حاليّة. ولكم في الأرض استقرار وتمتّع إلى حين انقطاع أجالكم وإعادة قول ﴿ قَالَ ﴾ للاستيناف إيذانا بعدم اتّصال ما بعده بما قبله، والتوجه بما بعده. ﴿ فِيهَا ﴾ أي: في الأرض تعيشون ﴿ وَفِيهَا تَمُوتُونَ ﴾ ومن الأرض ﴿ تُخْرَجُونَ ﴾ للجزاء.

يَنَبَنِيَ ءَادَمَ قَدْ أَنَزَلْنَا عَلَيْكُو لِبَاسًا يُؤَدِى سَوْءَ نِكُمْ وَرِيشًا وَ لِبَاشُ ٱلنَّقُوَىٰ ذَالِكَ خَيْرٌ ذَالِكَ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكُرُونَ (٢)

النظم: قيل: إنّ المشركين كانوا يطوفون بالبيت بعضهم عراة ويقولون: لا نطوف بثياب عصينا الله فيها، قيل: مرادهم أبوهم آدم أيضاً فأنزل الله الآية، ولما أهبط الله آدم، وجعل لهم الأرض مستقراً بيّن لهم أنّه أنزلنا ما يحتاجون إليه والأحوج يواري العورة أولا، ومعنى الإنزال ما يحصل به اللباس من السماء وهو الماء الّذي مادة كلَّ شيء، كقوله: ﴿وَأَنزَلْنَا الْمَدِيدَ ﴾<sup>(۱)</sup> وكقوله:

١- سورة الحديد: ٢٥.

| ۳۹٥ ( |  |
|-------|--|
|-------|--|

﴿وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَامِ تُمَنِّنِيَةَ أَزْوَجٍ ﴾. (')

ومن على بني آدم بثلاثة أقسام من اللباس قسم ليستروا به عورتهم، وقسم للزينة والقسم الثالث لباس التقوى، أمّا الأوّل فقال: ﴿يُوَرّى سَوَءَيّكُم ﴾ وأمّا الزينة فقال: ﴿وَرِيشًا ﴾ استعير من ريش الطير لأنّ الريش للطير زينة ولولاه لكان مستقبحاً، وقرء «و رياشا» والقسم الثالث خير منهما لأنّ به يستفدك كلّ حسن وجميل والمؤمن غير بادي العورة وإن كان عارياً، والفاجر بادي العورة وإن كان كاسياً وأضيف اللباس إلى التقوى لأنّ به يتجمّل عند الله وكما أضيف إلى الجوع في قوله: فأذاقها لباس الجوع والخوف.<sup>(٢)</sup>

يَنبَنِيَ ءَادَمَ لَا يَفْنِنَتَكُمُ ٱلشَّيْطَنُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُوَنِكُم مِنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَتِهِمَاً إِنَّهُ يَرَىٰكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ، مِنْ حَيْثُ لَا نَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا ٱلشَيْطِينَ أَوْلِيَاةَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ()

اعلم أن المقصود من ذكر قصص الأنبياء حصول العبرة، ولمّا ذكر قصّة آدم وعداوة إبليس إيّاه أتبعها لتحذير أولاده من قبول وسوسته فقال: ﴿لَا يَفْنِنَتَكُمُ ﴾ كما افتن أبويكم فإذا افتنّكم يدخلكم النار ﴿يَنِعُ عَنَهُمَا ﴾ جملة حاليّة و«اللام» في ﴿لِيُرِيَهُمَا ﴾ لام العاقبة. وفي «اللباس» قيل: المراد لباس التقوى وقيل: لباس الجنّة ولباس النور. ثمّ حذر سبحانه أن الشيطان يراكم هو وقبيله، وتكرير الضمير بقوله ﴿هُوَ ﴾ ليحسن العطف كما في قوله: ﴿يَرَحَكُمُ ﴾ أنتَ وَرَقَجُكَ ٱلْجَنَّة ﴾<sup>(1)</sup> «القبيل» الجماعة أي: أصحابه ونسله وقوله: ﴿يَرَحَكُمُ

- ۱\_سورة الزمر: ٦.
- ٢\_ سورة النحل: ١١٢.
- ا\_سورة الأعراف: ١٩.

| اج ع | مقتبليلاللا | ٣ | ٩ | ٦ |
|------|-------------|---|---|---|
|------|-------------|---|---|---|

قال بعض العلماء: ولو قدر الجن على تغيير صورهم بأي: صورة شاءوا لوجب أن يرتفع الثقة عن معرفة الناس فلعل هذا الذي أشاهده وأحكم عليه بأنه ولدي أو زوجتي شيطان صور نفسه بصورة ولدي، كذلك لو كانوا قادرين على تخبيط الناس، وإزالة العقل عنهم والتصرف فيهم كيف شاؤوا مع عداوتهم على نوع البشر خصوصاً في حق بعض الطبقات من الزهاد والعلماء، ولما لم يوجد شيء من ذلك علمنا أنّه لا قدرة لهم على البشر إلّا بطريق الوسوسة لا غير، وقد قابلها العقل، وهذا الطريق ليس بشيء من القدرة.

وَإِذَا فَعَـلُواْ فَنْحِشَةَ قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَا ءَابَآءَنَا وَٱللَّهُ أَمَرَنَا بِهَأْ قُلْ إِنَ ٱللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَآةِ أَنَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْـلَمُونَ ۞

قيل في بيان الآية: إنّ الحمس<sup>(١)</sup> وهم طائفة من المشركين يطوفون البيت وهم عراة يعبدون الأصنام ويقولون: نعبد إلهنا ونطوف عراة كما ولدتنا أمّنا، ولا نطوف بثياب قارفنا فيها الذنوب.

قال الفرّاء: كانوا يعملون شيئاً من السيور<sup>(\*)</sup> يشدّونها على حقويهم وإن عمل من صوف يسمّى رهطا وكانت المرأة تضع على قبلها النسعة مع عدم كونه صوفا، فتقول:

اليــوم يبــدو بعضــه أو كلّــه ومــا بــدا منــه فـــلا أحلّــه

يعني الفرج لأنّ ذلك لا يستر ستراً تامّاً<sup>(١)</sup> فنهاهم الله عن هذا الفعل

۱- بضم الحاء قبائل من العرب قد تشددت في دينها فكانت لا تستظل أيام منى، ولا تدخل البيوت من أبوابها، وهي قريش وكنانة ومن دان بدينهم من بني عامر بن صعصعه. وقيل: هم قوم أخرون. ٢- السيور جمع السير وهو قطعة من جلد مستطيلة. ويقرب منه النسعة ـ بالكسر ـ فإنها حبل يشد به الرحال.

١- تفسير مجمع البيان، ج ٤. ص ٢٣٩؛ وتفسير الصافي، ج ٢. ص ٣١٩ والتبيان، ج ٤. ص ٣٨٢.

وهذه الفاحشة، وحجّتهم بإتيان هذه العادة الملعونة أنّه إنّا وجدنا أباءنا يفعلون هذا العمل زعماً أنّ هذا دليلهم.

ثمَ أتوا بدليل آخر بزعمهم حيث قالوا: ﴿وَٱللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا﴾ فردَ اللَّه عليهم بأن الله لا يأمر بالسوء والفحشاء، فهل سمعتم منه تعالى بلا واسطة أو عرفتم ذلك بطريق الوحي إلى الأنبياء؟ أمّا الأوّل فبديهيّ البطلان وأمّا الثاني فباطل أيضا لأنّكم تنكرون نبوّة الأنبياء على الإطلاق، فإذن لا طريق لكم على العلم بهذا الأمر فكيف تقولون على الله ما لا تعلمون؟

واحتجّ نفاة القياس بهذه الآية، وقالوا: الحكم المثبت بالقياس مظنون وغير معلوم وما لا يكون معلوماً لم يجز القول به لأنه تعالى قال في معرض الذمّ: ﴿ أَتَقُولُونَ عَلَ اللَّهِ مَا لَا نَعَلَمُونَ ﴾؟

قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِالْقِسْطِّ وَأَقِيـ مُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَأَدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الذِينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ () فَرِيعًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلضَّكَلَةُ إِنَّهُمُ أَغَذُوا الشَّيَطِينَ أَوْلِيَآءَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهْ نَدُونَ ()

لمما بين الله أنّه لم يأمر بالفحشاء أمر في هذه الآية بالعدل والقسط، قال ابن عبّاس: هو قول «لا إله إلّا الله» هذا أمر بثلاثة أشياء: شهادة لله بالفرديّة وهو حقيقة القسط، والثاني معرفة الله في أفعاله وصفاته وأحكامه، ثمّ أمر بأهمّ العبادات وهو قوله: ﴿وَأَفِيمُوا وُجُوْهَكُمُ ﴾ أي: وقل لهم: بأن تقيموا الصلاة، وقدر: قل لهم أقيموا لأنّ عطف الإنشاء على الخبر لا يجوز،<sup>(1)</sup> والمراد من «أَقِيمُوا» استقبال القبلة.

المحينة حصّل مستجد في والمراد زمان الصلاة أو مكان الصلاة، والأول الماحتمل الطبرسي كونه عطفاً على جمله الايفتننكم الشيطان ا وعليه بكون من عطف الإنشاء لفظاً على الإنشاء معناً: فإن تقديرها: إحذروا الشيطان. وهذا حائز.

| اج ٤ | مقتليا اللالا | ······ | ٩٨ |
|------|---------------|--------|----|
|------|---------------|--------|----|

أولى، قال ابن عبّاس: المراد إذا حضرت أوقات الصلاة وأنتم عند مسجد فصلُوا فيه ولا يقولنَ أحدكم لا أصلَي إلَّا في مسجد قومي<sup>(١)</sup> كما كانوا يقولون، ثمّ أمر بالدعاء على سبيل الخلوص والتقرّب، والمراد بالدعاء الصلاة لأنّ الصلاة في أصل اللغة عبارة عن الدعاء ولأنّ أشرف أجزاء الصلاة الدعاء والذكر.

﴿كُمَا بَدَأَكُمُ تَعُوُدُونَ ﴾ أي: كما كنتم تبعثون مؤمناً أو كافراً تعودون، وقيل: معناه: كما بدأكم ولم تكونوا شيئاً كذلك تعودون أحياء.

ويؤيّد هذا المعنى أنَّه ذكر عقيبه: ﴿ فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلضَّكَلَةُ ﴾ والمراد من الفريقين: فريقاً هدى إلى الجنَّة بسبب قبوله الإيمان وفريقاً حقّ عليهم العذاب بقبولهم الكفر فيحكم على الفريقين ما يستحقّون، وانتصاب ﴿ فَرِيقًا ﴾ بفعل محذوف يفسّره ما بعده كأنّه قال: «هدى فريقاً وخذل فريقا».

ثمَ بيَن الّذي لأجله حقَّت على هذه الفرقة الضلالة وهو ﴿إِنَّهُمُ ٱتَّخَذُوا ٱلشَّيَطِينَ أَوِلِيَآءَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ فقبلوا دعواهم ولم يقبلوا الحقّ من الله ومع ذلك يزعمون أنّهم باتُخاذ الشياطين أولياء مهتدون.

يَنبَنِي مَادَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِندَكُلِّ مُسْجِدٍ وَكُلُوا وَٱشْرَبُوا وَلَا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُ آلمُسَرِفِينَ ۞ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَـةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي أَخْبَ لِعِبَادِهِ. وَٱلطَّلِتِبَتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ مَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوْةِ الدُّنيَا خَالِصَةُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةُ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَبَنَتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ۞

النظم: كانت القريش إذا وصلوا إلى معبدهم طرحوا ثيابهم ولا يأكلون من الطعام إلّا قوتاً ولا يأكلون دسما. فقال المسلمون: يا رسول اللّه نحن أحقّ

١- تفسير الرازي، ج ١٤، ص ٥٨.

بذلك أن نفعل، فنزلت الآية أي: البسوا ثيابكم وكلوا اللحم والدسم واشربوا ولا تسرفوا، والمراد من الزينة اللباس الفاخرة لأن الزينة لا يحصل إلّا بستر التام للعورات، ولذلك صار تجويد اللّباس والتزيين بأحسن الثياب في الجمع والأعياد سنّة.

ثمّ إنّ المفسّرين أجمعوا على أنّ المراد بالزينة هاهنا الثوب الكامل الذي يستر به العورة فيدلّ على وجوب ستر العورة عند إقامة كلّ صلاة وقوله: ﴿خُذُوا ذِينَتَكُمْ ﴾ أمر والأمر للوجوب.

فإن قيل: عطف سبحانه على أخذ الزينة الأكل والشرب ولا شك أن أمر الأكل والشرب أمر إباحة فيقتضي أن أمر الأخذ بالزينة واللباس إباحة.

وجوابه أنّه لا يلزم من ترك الظاهر من حقيقة الأمر في المعطوف تركه في المعطوف عليه وقد بيّن ترك الظاهر في المعطوف من دليل منفصل، نمّ قد يكونان واجبين أيضاً في مورد مخصوص عند الحاجة.

فلو قيل: إنّ هذه الآية نزلت في المنع عن المعطوف حال العري.

فالجواب أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب فإذا ثبت أن ستر العورة واجب في الصلاة فوجب أن تفسد الصلاة عند تركه.

ثمَّ إنَّ قوله: ﴿كُلُوا وَاشْرَبُوا ﴾ مطلق يتناول الأوقات والأحوال والأصل في المنافع الحل والإباحة إلَّا ما خصَه الدليل المنفصل، فقوله: ﴿وَلَا تُسْرِفُوا ﴾ تحديد للاستعمال بأن لا يتجاوز الحدّ في الأكل والشرب.

ثمَّ قال سبحانه: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَـةَ ٱللَّوكِ استفهام إنكاريّ، وقد بيَنًا معنى الزينة. فإن كان معناها ما يستر العورة فالآية اعتراض على العراة في الطواف والعرب الذين كانوا يمسكون في الأكل والشرب واللحوم أيّام الموسم وعلى القول بأنّ المراد مطلق اللباس والتجمل فيتناول جميع أقسام مُعْتَبَا اللَّالَ /ج ٤

الزينة، ويدخل فيه تنظيف البدن، ويدخل تحتها أنواع الحليّ والمركوب الحسن والغذاء المستلذّ.

روي عن عثمان بن مظعون أنَّه أتى رسول اللَّه لللَّيُ وقال: غلبني حديث النفس عزمت أن أختصي. فقال اللَّيُ «مهلاً يا عثمان إنَّ خصاء أمّتي الصيام». قال: فإن نفسي تحدثني بالترهب، قال اللَّيُ : «ترهب أمّتي القعود في المساجد لانتظار الصلاة».

فقال: تحدثني نفسي بالسياحة، فقالﷺ: «<mark>سياحة أمّتي الغزو في سبيل الله</mark> والحج والممرة».

فقال: إنّ نفسي تحدثني أن أطلَق خولة زوجتي وأهجر، فقالﷺ: «إنّ **الهجرة في أمّتي مهاجرة ما حزم الله**».

قال: فإن نفسي تحدثني أن لا أغشاها قالﷺ: «إنّ المسلم إذا غشي أهله أو ما ملكت يمينه فإن لم يصب من وقعته تلك ولداً كان له وصيف في الجنة, وإذا كان له ولد مات قبله أو بعده كان له قرّة عين وفرح يوم القيامة, وأن كان مات قبل أن يبلغ الحنت كان له شفيعاً ورحمة يوم القيامة».

قال: فإنّ نفسي تحدثني أن لا أكل اللحم، قالﷺ: «مهلاً إنّي آكل اللحم إذا وجدته ولو سألت الله أن يطعمنيه كلّ يوم فعله».

قال: فإنّ نفسي تحدثني أن لا أمسَ الطيب قال: «مهلاً فإنّ جبرنيل أمرني بالطيب غبّاً». وقال: «لا تتركه يوم الجمعة».

ثمَ قالﷺ: «يا عثمان لا ترغب عن سنّتي فإنّ من رغب عن سنّتي ومات قبل أن يتوب صرفت الملاتكة وجهه عن حوضي».<sup>(١)</sup>

وهذا الحديث يدلُّ على أنَّ في هذه الشريعة كلُّ أنواع الزينة والأطعمة

١- تغسير الرازي، ج ١٤. ص ٦٣؛ ودعائم الإسلام، ج ٢. ص ١٩١؛ وعوالي اللتالي، ج ٣. ص ٢٩٢.

| ٤٠١ | ****** |  |
|-----|--------|--|
|-----|--------|--|

مباح إلًا ما خصّه الدليل، لكن أيَها المكلّف تدبّر في ما يقع بيدك ولا تجعل أصل الإباحة مناطاً لحلّيّة ما حلّ في كفّك فتكون من القائلين بأنّ الحلال ما حلّ في الكفّ، نعم إذا خلص الأشياء من الحذر فالأصل فيها الإباحة، ولابدَ من التفقّه في المكاسب.

وَقُلْ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا كَ المعنى أنّ النعم في الحياة الدنيا غير خالصة للمؤمنين لأنّ المشركين شركاؤهم في التمتّع منها وأمّا في الآخرة فهي خالصة للمؤمنين وأنّ هذه النعم مشوبة بالكدورات، وفي الآخرة صافية. فإن قيل: هلّا قيل في الآية: للذين آمنوا ولغيرهم للتّنبيه على أنّها خلقت للمؤمنين بالأصالة والكفرة تبع لهم. وحاصل المعنى أنّ النعم شائبة في الحياة الدنيا للمؤمنين وخالصة لهم في الآخرة. في كذَلِكَ نُعَيِّلُ آلَايَكِ لِقَوْمٍ يَعَلَمُونَ ﴾ أي مثل

قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيَ ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغَى بِغَيْرِ ٱلْحَقِ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللَهِ مَا لَرَ يُنَزِّلْ بِهِـ سُلْطَنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَ ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَعُونَ 🖤

قيل: ﴿ ٱلْهُوَحِشَ» الكبائر و ﴿ آلَاِنَّهُ ﴾ الصغائر وقيل: ﴿ آلَاِنَّهُ ﴾ مطلق الذنب و «الْفُواحِشَ» الكبائر، وقيل «الفاحشة» اسم لما يجب عليه الحد و ﴿ آلَاِنَهُ ﴾ اسم لما لا يجب عليه الحد، وقيل: «الفاحشة» اسم لما تفاحش و تزايد في الأمور إلّا أنّه في العرف مخصوص بالزنا، قال الله في الزنا ﴿ إِنَّهُ حَكَانَ فَنَصِتَهُ ﴾ (') وإذا قيل: فلان فخاش فهم منه أنّه يشتم الناس بألفاظ الوقاع وعلى هذا المعنى «ما بَطَن» منها يريد الزناء سراً وهو الذي يقع على سبيل العشق والمخادنة، و«ما ظَهَر» بأن تقع علانية، وقيل: «ألْإِنْمَ» مختص

١\_ سورة الإسراء: ٣٢.

مُعْتَلَيْكُ اللَّكُ ٢٠

بالخمر لأنَّه تعالى قال في صفة الخمر: ﴿وَإِثْمُهُمَا أَحْتَبُرُ مِن نُغَمِهِمَا ﴾. (')

الثالث: من المحرّمات البغي بغير حقّ والبغي لا تستعمل إلّا على الاستطالة على الناس للترؤس ظلماً نفساً أو مالاً أو عرضاً.

فإن قيل: البغي لا يكون إلًا بغير حقّ فما الفائدة في الذكر؟ والمعنى: لا تقدموا على إيذاء الناس بالقهر إلًا أن يكون لكم فيه حقّ فحينئذ يخرج عن كونه بغيا.

الرابع: الشرك ﴿وَأَن تُشْرِكُوا بِاللَّوِ ﴾ أي: امتنعوا عن الشرك لأنّه ليس لكم بارتكاب الشرك سلطان وحجة، لأنّ الإقرار بالشيء الذي ليس على ثبوته حجّة فالثبات عليه قبيح.

والخامس: ﴿وَأَن تَقُولُوا عَلَ ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ أي: بغير علم تحكمون في الدين تحرّمون حلاله وتحلّلون حرامه.

فإن قيل: كلمة «إِنَّما» تفيد الحصر والمحرَّمات غير محصورة في هذه الخمسة؟

قلنا: إن قلنا: إنّ الفاحشة محمولة على مطلق الكبائر والإثم على مطلق الذنب دخل كلَّ الذنوب وإن حملنا الفاحشة على الزنا والإثم على الخمر فقلنا: الجنايات محصورة في خمسة أنواع:

أحدها: الجنايات على الأنساب وهي تحصل بالزنا وهي المراد بقوله: (إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي ٱلْعَوَىحِشَ ﴾. وثانيها: الجنايات على العقول وهي شرب الخمر وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَآلَإِنَّمَ ﴾. وثالثها: الجنايات على النفوس والأعراض والأموال، وإليه الإشارة بقوله: ﴿وَآلَبَغَى بِغَيْرِ ٱلْحَقِ ﴾. ورابعها: الجنايات على الأديان والطعن في توحيد الله وإليه الإشارة بقوله: ﴿وَأَن تُشْرِكُوا الجنايات على الأديان والطعن في الأحكام العمليّة كالحرام والحلال وإليه

١\_ سورة البقرة: ٢١٩.

الإشارة بقوله: ﴿وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾.

فهذه أصول الجنايات والبواقي مندرجة تحت هذه الخمسة، لا جرم جعل سبحانه ذكرها جارياً مجرى ذكر الكلَّ فصحَ كلمة «إِنَّما» وإنَّما يعرف القرآن من خوطب به.

وَلِكُلِّ أُمَّتَهِ أَجَلٌ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْنَقَدِمُونَ ٢

أي: ولكلَّ جماعة وأهل عصر مدّة من الحياة، فإذا جاء أجلهم وانقضت المدّة لا يتأخّرون عن الموت ولا يتقدّمون في وقوعه، وأتى بلفظ الساعة لأنّ هذا اللفظ أقلَ أسماء الأوقات ويعبّر عنها بالآن.

يَنبَنِيَّ ءَادَمَ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ يَقْصُونَ عَلَيْكُرْ ءَايَنِيِّ فَمَنِ ٱتَّغَىٰ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُوُنَ ۞ وَٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَنِنِنَا وَأَسْتَكْبَرُوا عَنْهَآ أُوْلَتِهِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞

لمما ذكر في الآية السابقة ما يضرّهم من الأمور من المعاصي عقّبه بذكر ما ينفعهم من الأمور الدينيّة وخاطب جميع المكلّفين فقال: إن يأتكم رسل من جنسكم ويبيّنون رسالاتهم لكم، فمن لازم اقتفاءهم واتّقى نواهيهم وأصلح عمله بقبول قولهم فليس عليهم خوف في الدّنيا ولا هم يحزنون في الآخرة، والّذين استكبروا بحججنا وكذّبوا بآياتنا وخالفوهم فهم ملازمون النار ومخلّدون إلى الأبد. وإنّما قال: ﴿رُسُلٌ ﴾ والخطاب إلى الرسول لأنه أجرى الكلام على ما تقتضيه سنّته في الأمم.

واختلف الكلاميّون في أنّ المؤمنين من أهل الطاعات هل يلحقهم خوف وحزن عند أهوال القيامة؟ فذهب بعضهم إلى أنّه لا يلحقهم ذلك،

والدليل عليه قوله: ﴿ لَا يَحْزُنُهُمُ ٱلْفَزَعُ ٱلْأَحْتَجَرُ ﴾.(''

وذهب بعضهم بأنّه يلحقهم الفزع لقوله: ﴿ يَوْمَ تَـرَوْنَهَـا تَذْهَـلُ كُلُ مُرْضِعَـةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ...﴾<sup>(٢)</sup> وأجابوا عن آية ﴿فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِم ﴾ بأن معناه أنّ أمرهم يؤول إلى العافية والسرور، كقول الطبيب للمريض: لا بأس عليك أي: أمرك يؤول إلى العافية وإن كان في الوقت في بأس من علّته.

ثمّ تمستكوا أصحاب السنّة بهذه الآية على أنّ الفاسق من أهل الصلاة لا يبقى مخلّداً في النار لأنّه تعالى قال في الجاحدين والمستكبرين: ﴿ هُمّ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ وكلمة هم يفيد الحصر فذلك يقتضي أنّ من لا يكون موصوفاً بهذه الصفة لا يبقى مخلداً في النار.

فَمَنْ أَظْلَمُ مِعَنِ ٱفْنَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِتَابَنِيهِ أَوْلَبَهَكَ يَنَاهُمُ نَصِيبُهُم مِنَ ٱلْكِنَبِ حَقِّى إِذَا جَآءَتْهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْنَهُمْ قَالُوا أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تَدْعُونَ مِن دُوبِ اللَّهِ قَالُوا ضَلُوا عَنَا وَشَهِدُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَفِرِينَ ()

المعنى: فمن أعظم ذنباً ممّن يقول على الله ما لم يقله أو كذُب ما قاله لأنّ الأوّل افتراء وهو الحكم بوجود ما لم يوجد، والثاني التكذيب وهو الحكم بإنكار ما وجد، ثمّ إنّ الأوّل دخل فيه قول من أثبت لله شريكاً، والثاني يدخل فيه من أنكر كون القرآن كتاباً نازلاً من عند الله.

ثم أوعد بقوله: ﴿ أَوْلَنَتِكَ يَنَالَهُمُ نَصِيبُهُم مِّنَ ٱلْكِنَبِ ﴾ أي: العذاب المعيّن في اللّوح، والأقرب أنّ المراد ما كتب لهم من الأعمار والأرزاق. فإذا فنيت وانقرضت جاءتهم رسلهم يتوفّونهم وهم ملك الموت وأعوانه، قال الرسل لهم: أين الآلهة الّتي كنتم تعبدونها من دون الله؟ قالوا: ضلّوا وغابوا عنّا لا

> ١- سورة الأنبياء: ١٠٣. ٢- سورة الحج: ٢.

فَيُؤَوُّ الأَجْرَافِي ....

ندري أين مكانهم وهُومًا ﴾ في ﴿أَيْنَ مَا ﴾ موصولة. ﴿وَشَهِدُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَفِرِينَ ﴾ في الدنيا وعابدين لما لا يستحق العبادة أصلا.

قَالَ آدْخُلُوا فِي أُمَمِ فَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مِّنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ فِي ٱلنَّارِ كُلَّمَا دَخَلَتْ أُمَنَّةٌ لَمَنَتْ أُخْلَبًا حَتَى إِذَا آذَارَكُوا فِيهَا جَمِيعًا قَالَتْ أُخْرَىٰهُمْ لِأُولَىٰهُمْ رَبَّنَا هَنَوُلَاً أَصَلُونَا فَعَاتِهِمْ عَذَابًا ضِعْفًا مِنَ ٱلنَّارِ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن لَا نَعْلَمُونَ ٢٠ وَقَالَتْ أُولَىٰهُمْ لِأُخْرَىٰهُمْ فَمَا كَانَ لَكُلْ عَلْنَا مِن النَّارِ أَلَا لَكُلْ الْهَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ آَنَ

هذه الآية شرح أحوال الكفّار بعد الموت قيل: القائل هو الله، وقيل: هو من كلام خازن النار: ادخلوا في النار مع امم وجماعة فحرف «فِي» بمعنى مع الَذين تقدّم زمانهم زمانكم وهذا المعنى يشعر بأنّ الله لا يدخل الكفّار بأجمعهم في النار دفعة واحدة بل يدخل الفوج بعد الفوج فيكون فيهم سابق ومسبوق ويشاهد الداخل من الأمة في النار من سبقها.

فَوْكُلُما دَخَلَتْ أُمَّةٌ لَمَنَتْ أُخْنَبَا ﴾ أي: مثلها في الدين والعقيدة فيلعن ويتبرأ بعضهم من بعض مثل أن المشركين يلعنون المشركين واليهود اليهود والنصارى النصارى وسائر فرق الكفر. فَحَقَّ إذَا اَذَارَكُوا ﴾ وتلاحقوا واجتمعوا في النار فوقالت أُخْرَنَهُم ﴾ دخولاً فيها فيلأولنهم ﴾ دخولاً أو التابعين للمتبوعين والسفلة للرؤساء «واللام» في قوله: في لأخرَنهُم ﴾ دخولاً أو التابعين المتبوعين إيّاهم: فرَبَنَا هَتَؤُلَا أَضَلُونا ﴾ لأنهم غرونا بالدّعوة إلى الباطل متأسيا بهم فيستدعون من الله أن يزيد العذاب على المتقدّمين لهم.

فَخَاتِمِمْ عَذَابًا ضِعْغًا مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ وفي «الضَّعْفِ» اختلاف أقلها مثليه. قال الله: لكلّ من التابع والمتبوع عذاب مضاعف أي: كثير لأنّهم قد دخلوا الكفر جميعاً ﴿وَلَنَكِن لَا نَعْلَمُونَ ﴾ وقرء بالياء أي: لا يعلم كلّ فريق مقدار عذاب ٤٠٦ مُعْتَلَيْ اللَّالَ /ج

الآخر، أو المعنى: أنتم يا أهل الدنيا لا تعلمون مقدار عذابهم.

فإن قيل: إن كان المراد من قوله لكلَ أحد ضعف ما استحقّوه فذلك غير جائز لأنّه ظلم وإن لم يكن المراد ذلك فما معنى كونه ضعفاً؟ فالجواب أن المراد من البيان أنّ عذاب الكفّار يزيد ولا يبقى على نهج واحد فكلَ ألم يحصل فإنّه يحصل عقبه ألم آخر إلى غير النهاية فكانت الآلام متضاعفة متزايدة لا إلى آخر، ولا ينافي هذا من أن يكون عذاب المضلَ ضعف عذاب الضالَ.

كُوْقَالَتْ أُولَىنُهُمْ اي: الرؤساء في الضلال والإضلال للتابعين: ﴿ فَمَا كُوْتَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلِ اي أي: في ترك الكفر وأنّا مشاركون في الكفر واستحقاق العذاب ولو أنّ هذا الكلام منهم كذب ﴿ فَنُدُوقُوا آلْعَذَابَ ﴾ يمكن أن يكون من قول المتبوعين.

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِتَابَنِيْنَا وَٱسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لَا نُفَنَّتُهُ لَهُمْ أَبُوَبُ السَّمَآةِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّهَ حَقَّى يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَتِرِ ٱلْجِيَاطِ وَكَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُجَرِمِينَ ۞ لَمُمُ مِن جَهَنَمَ مِهَادٌ وَمِن فَوْفِهِدْ غَوَاشِ وَكَذَلِكَ نَجْزِى ٱلظَّلِمِينَ ۞

بيّن سبحانه مقته ووعيده المكذّبين والمستكبرين بأوامره وشرح كيفيّة خلودهم، والمراد جميع أصناف الكفّار من منكري التوحيد والنبوّات لأنّ التكذيب يتناول الكلّ والاستكبار الترفّع بالباطل.

لا لَفَنَتَحُ هَمُمُ أَبُوَبُ السَّمَآءِ ﴾ قرئ تفتَّح مخفَفة ومشدّدة، قال ابن عبّاس: لا تفتح لأعمالهم ولا يقبل منهم طاعة وهذا معنى قوله<sup>(١)</sup>: ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ الطَّيِبُ وَالْعَمَلُ الصَّدِلِحُ بَرْفَعُهُ, ﴾.<sup>(١)</sup>

وقيل: المراد: لا تفتح لأرواحهم أبواب السماء وتفتح لأرواح المؤمنين، \_\_\_\_\_\_\_ ١- تفسير الرازي، ج ١٤، ص ٧٦؛ وانظر: تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٢٥٤. ٢-سورة فاطر: ١٠.

ويؤيّد هذا المعنى هذا الحديث من أنّ روح المؤمن يعرج بها إلى السماء فيستفتح لها فيقال لها: مرحباً بالنفس المطمئنَة الّتي كانت في الجسد الطيّب، ويقال لها ذلك حتّى تنتهي إلى السماء السابعة.

ويستفتح لروح الكافر فيقال لها: ارجعي ذميمة فإنّه لا يفتح لك أبواب السماء لأنّ الجنّة في السماء والسماء موضع بهجة الأرواح وأماكن سعاداتها ومنها ينزل الخيرات.

فَوْوَلَا يَتَخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ ٱلجَمَلُ فِي سَمِرِ لَلْخِيَاطِ ﴾ وهذا وعيد شديد. «و السم» بالفتح والضم ثقب الإبرة، وقرء بالحركات الثلاث في السين وكل ثقب لطيف في كلَّ شيء فهو سمّ وجمعه سموم ومنه السمّ القاتل «و الجمل» قرئ على أقسام، أمّا المعروف فالجمل وهو كالمثل السائر في عظم الجنَّة و«ثقب الإبرة» أضيق المنافذ فكان ولوج الجمل في تلك الثقبة محالا، فبيّن سبحانه أنّ هذا الأمر مشروط بوقوع هذا الشرط وأنّه محال فذلك محال.

قال ابن عبّاس «الجمل» على وزن «قمل» وقرء بوزن «القفل» وقرء بوزن «النصب» ومعناه القلس الغليظ للستفينة. والحبل الغليظ أنسب إلى الإبرة.<sup>(۱)</sup>

فَوَكَذَلِكَ ﴾ أي: ومثل هذا الذي وصفناه فَجَمَرِى ٱلْمُجَرِمِينَ ﴾ أي: الكافرين بآيات الله، ثمّ وصف المكان الذي يدخلون فيه وهو جهنّم، ولهم بعد دخولهم غطاء ووطاء من النار محيطة بهم من تحتهم ومن فوقهم و«جَهَنَّم» غير منصرف للعلميّة والتأنيث وهي من الجهامة وهي الغلظ لشدّة أمرها أو من الجهائم وهي بثر بعيدة القعر و«غَواشٍ» أصله «غواشي» حذف الياء للتخفيف وعوّضوا النّون.

١ـ تفسير الرازي، ج ١٤، ص ٧٧؛ والكشَّاف للزمخشري، شرح ص ٧٨.

وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَسَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا أَوْلَتَبِكَ أَصْحَبُ آلجُنَةٍ هُمَّ فِبهَا خَلِدُونَ ۞ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِ تَجَرِى مِن تَحْبُبُهُ ٱلأَنْهَرُ وَقَالُوا الْحَمَدُ لِلَهِ ٱلَّذِى هَدَىٰنَا لِهُذَا وَمَا كُنَّ لِنَهْتَدِى لَوْلَا أَنَ هَدَىٰنَا ٱللَّهُ لَقَدْ جَآءَت رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَيَّ وَنُودُوَا أَن تِلْكُمُ ٱلجَنَةُ أُورِثْنَهُوهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۞

في الآية ذكر الوعد بالخلود بالجنان. المعنى: والّذين صدّقوا وعملوا بأوامره أولئك أصحاب الجنّة مخلّدون فيها.

الإلا نُكْلِفُ نَفْسًا إلا وُسْعَهَآ ﴾ قيل: معترضة للتأكيد لبيان أن الإيمان والعمل الصالح أمر دون الوسع والطاقة وأن من استحق النار فمن نفسه وليس الإيمان أمر صعب لا يتمكنون منه، والكفار كانوا يتمكنون أن لا يدخلوا النار، ثم بعد دخول المؤمنين الجنّة أخرجنا ما في قلوبهم من الحسد فلا يتحاسدون بعضهم بعضا بسبب ارتفاع درجة بعضهم من بعض فإن هذا أمر يوجب التباغض لكي يكونوا في غاية اللّذة.

وقال المؤمنون: الحمد الله الذي أعطانا هذه النعمة وهدانا إلى الجنّة وما كنّا نرد هذا المكان المنيع لو لا هدايته وقبولنا الإيمان بنبوّة أنبيائنا، وجاءت رسل ربّنا بالحقّ بما بيّنوا لنا من كتابهم وشرعهم، ويناديهم مناد من قبل الله: هذه تلكم الّتي وعدتهم بها.

ويجوز أن يكون الخطاب منه سبحانه بأن يخلق كلاماً، وإنّما قال: (يَلْكُمُ) لأنّهم وعدوا في الدنيا بهذه اللذائذ، أورثتموها كما أن الميراث اختصاص لأهله من دون معارض كذلك لكم، أو المعنى: جعلها الله لكم بدلاً عمّا كان أعدّ للكفّار لو آمنوا.

روي عن النبي ﷺ: ما من أحد إلَّا وله منزل في الجنَّة ومنزل في النار

1.9

أمّا الكافر فيرث المؤمن منزله في النار والمؤمن يرث الكافر منزله في الجنّة وذلك قوله: «**أورثتموها بتوحيدكم وأعمالكم الصالحة**».

وَنَادَىٰٓ أَصْحَبُ ٱلجَنَّةِ أَصْحَبَ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًّا فَهَلْ وَجَدْتُم مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًّا قَالُوا نَعَدٌ فَأَذَنَ مُؤَذِنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَ ٱلظَّلِمِينَ <sup>(3)</sup> الَّذِينَ يَصُدُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَهِ وَبَبْعُوْنَهَا عِوَجًا وَهُم بِٱلْأَخِرَةِ كَغِرُونَ <sup>(3)</sup>

فَنَمَرَ ﴾ كلمة عدة وتصديق و«العوج» في الخلقة بفتح العين وفي الطريقة والدين بكسرها.

المعنى: وبعد استقرار أهل الجنّة في الجنّة وأهل النار في النار. قوله: وَنَادَىَ ﴾ أتى بلفظ الماضي وسينادي لتحقّق الوقوع ينادي أهل الجنّة أهل النار أن قد وجدنا ما وعد ربّنا في الكتب على لسان الرسل حقّاً وحقيقة ثابتة فهل وجدتم ما قيل لكم من العذاب؟ قالوا: نعم فينادي مناد بينهم يسمع الفريقين. و«أن» قرئ مخفّفة ومشدّدة غضبه ولعنته على القوم الموصوفين بالكفر.

وقيل: إن المؤذّن خازن النار. وروي عن أبي الحسن الرضالل<sup>يني</sup> أنّه قال: المؤذّن أمير المؤمنين عليّ<sup>اليني</sup> وفي تفسير عليّ بن إبراهيم القميّ عن محمّد بن الحنفيّة عن عليّ<sup>عليني</sup> أنّه قال: أنا المؤذّن قال ابن عبّاس: إنّ لعليّ<sup>عليني</sup> في كتاب الله أسماء لا يعرفها الناس منها المؤذّن فهو يقول في ذلك: «**ألا لعنة الله** على الظالمين الذين كذّبوا بولايتي واستخفوا بحقيّ".<sup>(1)</sup>

وَبَيْنَهُمَا حِجَابٌ وَعَلَى ٱلْأَعْرَافِ رِجَالٌ يَعَرِفُونَ كُلَّا بِسِيمَـنِعُمَّ وَنَادَوْا أَصْحَبَ ٱلجَنَّذِ أَن سَلَمُ عَلَيَكُمُ لَدَ يَدْخُلُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونَ ۞ وَإِذَا صُرِفَتْ أَبْصَرُهُمْ لِلْغَاّءَ أَصْحَبِ النَارِ قَالُواْ رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ۞

۱ـ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٢٥٩؛ وبحار الأنوار، ج ٨ ص ٣٣٩؛ والشواهد التنزيل، ج ١، ص ٢٦٧.

| ٤ | $\tau^{\prime}$ | مقتليا اللالال | £1 | ۱۰ |
|---|-----------------|----------------|----|----|
| • | 6 '             |                |    |    |

المعنى: وبين أهل الجنّة والنار أو بين الفريقين حجاب هو المذكور في قوله: ﴿فَضُرِبَ بَيَّنَهُم بِسُورِ﴾<sup>(١)</sup> له باب وهو الأعراف واختلف في الرّجال قيل: إنّهم الّذين ساوى حسناتهم وسيّئاتهم فحالت حسناتهم بينهم وبين النار وحالت سيّئاتهم بينهم وبين الجنّة فجعلوا هناك حتّى يقضي الله فيهم ما شاء، ثمّ يدخلهم الجنّة برحمته، عن ابن عبّاس وابن مسعود.

وروى التعلبيّ في تفسيره أنّ الأعراف موضع عال على الصراط عليه حمزة والعبّاس وعليّ وجعفر يعرفون محبّيهم ببياض الوجوه.<sup>(٣)</sup> وقيل: إنّهم الملائكة في صورة الرجال يعرفون أهل الجنّة وأهل النار ويكونون خزنة الجنّة والنار أو يكونون حفظة الأعمال الشاهدين بها في الآخرة وقال أبو جعفر الباقر لليّه: هم آل محمّدتات لا يدخل الجنّة إلّا من عرفهم وعرفوه. ولا يدخل النار إلّا من أنكرهم وأنكروه، وعن الحسن ومجاهد أنّ أهل الأعراف فضلاء المؤمنين. وقيل: إنّهم الشهداء وهم عدول الآخرة.<sup>(٣)</sup>

وعن أبي عبد الله جعفر بن محمد للله الأعراف كعبان بين الجنة والنار يتوقّف عليها كلّ نبيّ وخليفة نبيّ مع المذنبين من أهل زمانه كما يقف صاحب الجيش مع الضعفاء من جنده. وقد سبق المحسنون إلى الجنة فيقول ذلك الخليفة للمذنبين الواقفين معه: انظروا إلى الإخوان المحسنين وقد سبقوا إلى الجنة. فيسلّم المذنبون عليهم وذلك وقوله: ﴿وَنَادَوْا أَصْحَنَبَ ٱلجَنَزَةِ أَن سَلَمَ عَلَيْكُمْ ﴾ ".

ثمَ أخبر سبحانه أنَّهم ﴿لَتَر يَدْخُلُوهَا وَهُمَ يَطْمَعُونَ ﴾ أي: يطمعون أن يدخلهم الله بشفاعة النبيّ والإمام وينظر هؤلاء المذنبون إلى أهل النار

ا\_ سورة الحديد: ١٣.

۲- تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٢٦١؛ وانظر: مناقب الإمام أمير المؤمنين للظاه، ج ١، ص ١٥٨؛ وتفسير الثعلبي، ج ٤. ص ٢٣٥. فيقولون: ﴿ رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا مَعَ ٱلْقُوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴾.

وَنَادَىٰ أَحْطَبُ ٱلْأَعْرَافِ رِجَالًا يَعْرِفُونَهُم بِسِيمَنْهُمْ قَالُواْ مَآ أَغْنَى عَنْكُمْ جَمْعُكُرْ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ ۞ أَهَتَوُلَآهِ الَذِينَ أَقْسَمْتُمَ لَا يَنَالُهُمُ ٱللَّهُ بِرَحْمَةٍ آَدْخُلُواْ الجُنَّةُ لَا خَوْفٌ عَلَيَكُرْ وَلَا أَسْتُمْ نَحْزَنُونَ۞

المعنى: ثمّ ينادي أصحاب الأعراف وهم الأنبياء والخلفاء أهل النار موبَخين ومقرّعين لهم: ﴿مَآ أَغْنَ عَنكُمَ جَمْعُكُم وَمَا كُنُتُم تَسْتَكْمِرُونَ \* أَهْتَؤُلَاً ِ ٱلَّذِينَ أَقْسَمْتُم ﴾ أي: هؤلاء المستضعفين والفقراء الذين كنتم تستطيلون عليهم بدنياكم وتحقّرونهم؟

ثم يقولون لهؤلاء الفقراء عن أمر من الله لهم بذلك: ﴿ أَدْخُلُوا ٱلجَنَّةَ لَا خَوَفٌ عَلَيَكُمُ وَلَا أَنتُم تَحَزَّؤُونَ ﴾ ويؤيّده ما رواه عمر بن شيبة وغيره: أنّ عليّا قسيم الجنّة والنار<sup>(۱)</sup> ورواه أيضا بأسناده عن النبي يَشِيرُ إنّه قال: «يا عليّ كأني بك يوم القيامة وبيدك عصا عوسج تسوق قوماً إلى الجنة وأخرى إلى النار».<sup>(۲)</sup> وروى أبو القاسم الحسكاني بإسناده إلى الأصبغ بن نباتة قال: كنت جالساً عند علي التي فأتاه ابن الكواء فسأله عن هذه الآية فقال: «ويحك يا ابن الكواء نحن نوقف يوم القيامة بين الجنة والنار فمن نصرنا عرفناه بسيماه فأدخلناه الجنة، ومن أبغضنا عرفناه بسيماه فأدخلناه النار».

﴿يَعَرِفُونَ كُلَّأَ بِسِيمَنِعُمَ ﴾ يعني هؤلاء الرجال الّذين هم على الأعراف يعرفون جميع الخلق بسيماهم. وقوله: ﴿وَنَادَوْا أَصْخَبَ ٱلجَنَّةِ ﴾ يعني الّذين على

١- القسيم لغة المقاسم وهو من يأخذ قسمه من شريكه وعليه فكون أميرالمؤمنين قسيما للنار له معني محصل وأما أنه للخة قسيم المجنّة ففيه خفاء. وأورد في البصائر، ص ١٢٢ روايات في هذا الباب فجاء في بعضها: "قسيم الله بين الجنّة والنار".

| . <u>ج</u> ا | مُقْتَلْتُلْطَلْلُالَال | £ | ١ | ۲ |
|--------------|-------------------------|---|---|---|
|--------------|-------------------------|---|---|---|

الأعراف ينادون أصحاب الجنّة ﴿ أَن سَلَمُ عَلَيْكُم ﴾ وهذا التسليم تهنئة بما وهب الله لهم ﴿ لَمْ يَدْخُلُوهَا ﴾ أي: لم يدخلوا الجنّة بعد ﴿ وَهُمْ يَطْمَعُونَ ﴾ طمع يقين مثل قول إبراهيم: ﴿ وَٱلَذِى أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِبَتَنِي ﴾ وهو قول الحسن وأبو عليّ.

وَنَادَىٰ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ أَصْحَبَ ٱلجَنَّةِ أَنَّ أَفِيضُوا عَلَيْتَنَا مِنَ ٱلْمَآءِ أَوْ مِتَا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالُوًا إِنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ۞ ٱلَّذِينَ اتَحَدُوا دِينَهُمْ لَهُوَا وَلَعِبَا وَغَرَنْهُمُ ٱلْحَكِوْةُ ٱلدُّنِياً فَٱلْيَوْمَ نَنسَنهُمْ حَمَا نَسُوا لِقَاءَ يَوْمِهِمْ هَنذَا وَمَا حَكَانُوا بِنَابَنِيْنَا يَجْحَدُونَ ۞

ذكر سبحانه كلام أهل النار أي: وسينادي أصحاب جهنَم أصحاب الجنَة ـ وأتى بلفظ الماضي لتحقَق وقوعه ـ : أن صبّوا علينا من الماء يسكَن به العطش ويدفع به حرّ النار أو من الطّعام الّذي رزقكم اللّه قال أهل الجنّة جواباً: إنّ اللّه حرّم الماء والطعام من الجنّة عليكم و«أو» هنا للإباحة مثل جالس الحسن أو ابن سيرين، ويزيل اللّه عنهم ما يمنع الاستماع مع بعد المسافة. أو يقوي الله أسماعهم وأصواتهم وهم الّذين اتَخذوا في الدنيا دينهم مشتهياتهم وما بالوا بأمر الدتين فحلّلوا ما شاؤوا في دنياهم فاليوم ننساهم أي: كما نسوا هذا اليوم فننساهم مجازاة على عملهم وجحودهم بآياتنا.

وَلَقَدٌ جِعْنَهُم بِكِنَبٍ فَصَّلْنَهُ عَلَىٰ عِلْمِ هُدَى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ۞ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَا تَأْوِبِلَهُۚ, يَوْمَ يَـأَنِي تَأْوِبِلُهُ, يَقُولُ ٱلَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ فَدْ جَآءَت رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِ فَهَل لَنَا مِن شُفَعَآءَ فَيَشْفَعُواُ لَنَا أَوْ نُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ قَدْ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَضَلَ عَنْهُم مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ۞

لمًا بيّن سبحانه حال هؤلاء الثلاثة من أهل الجنّة والنار والأعراف كأنَّه

| ٤١٣ | ٥ |
|-----|---|
|     |   |

يقول لم فعلوا بأنفسهم هكذا؟ ونحن أتممنا عليهم الحجّة وجنناهم بكتاب على تفصيل يهدي إلى الرّشد والصلاح ويؤمّن عن الغلط والخبط، وهو هداية ورحمة لمن عمل به،؟ وذلك التفضيل وقع على طريق العلم والحكمة، ولما بيّن إزاحة العلة بتفضيل الكتاب بيّن حال المكذّبين به، فقال:

هل ينظرون أن يرون ما يؤول وينتهي أمرهم ويتوقَعون عاقبة ما وعدوا به؟ يوم يأتي عاقبته أي: يوم القيامة يقول الذين تركوا العمل به ونبذوه وراء ظهورهم في الدتيا ويعترفون بأنَه قد جاءت رسل ربّنا بالحق من ثبوت الحشر والمعاد والثواب والعقاب يقولون: فهل لنا من شفعاء ليشفعوا لنا؟ أو هل لنا رجعة في الدنيا فنعمل غير الذي كنّا نعمل من الكفر والمعاصي؟ فيخبر الله عن حالهم بأن الذي طلبوه لا يمكن، وقد أهلكوا أنفسهم وغاب وبطل عنهم مفترياتهم بزعمهم أن أصنامهم شفعاؤهم: أولا جنّة ولا نار.

إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰنِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِـتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْعَرْشِ يُغْشِى ٱلَيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ, حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنُّجُومَ مُسَخَرَبٍ بِأَمَرِهِ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلأَمَرُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالِمِينَ <sup>(1)</sup>

لمما ذكر الله الكفار وضلالتهم بين لهم ولغيرهم مصنوعاته ودلهم بمقدوراته وحتى يتبصرون بالدلائل ويخرجون عن حالة العمى والضلالة فخاطب جميع الخلق بقوله: فرات رَبَّكُمُ اللهُ الذي خلَقَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَ <sup>ع</sup>لهُ وأنشأ إبداعهما وأعيانهما في الست وأصله «سدس» أبدل السين الثانية تاء ولما كان مخرج اللال والتاء قريباً ادغم الدال. في الناء فصار ست وستة، والدليل عليه أنك تقول في تصغير سنَّة: سديسة. فأبدعهما سحانه لا من شيء ولا على مثال.

ثمَ أمسك السماء بلا عماد يدعمها وكذلك الأرض في ستَّة أيَّام أي: في

| مُقْتَنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا ع | £13 | ٤ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---|
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---|

مقدار سنَّة أيّام لأنّ ذلك الوقت ما كان ليل ولا نهار فلمّا بيّن إبداعهما وخلقهما، والخلق معناه: تقدير الشيء على نحو معيّن، والعقل بالبداهة يحكم ويقضي بأنّ تقدير الشيء بمقدار معيّن لابدَ من مقدّر وإلّا يجوز الأزيد والأنقص كما جاز هو، فكونه بمقدار معيّن لا يكون إلّا بتقدير المقدّر الفاعل المختار.

ثم إن كون هذه الأجسام أي: الأجرام الفلكية والسماوية متحركة في الأزل محال لأن الحركة انتقال من حال إلى حال فالحركة يجب وجودها أن يكون مسبوقة بحركة اخرى، والأزليّة ينافي المسبوقيّة، فكان الجمع بين الحركة والأزل محالاً قطعاً فإذا ثبت هذا الأصل فنقول: الأفلاك والكواكب والسماوات إمّا أن يقال: إن ذواتها كانت معدومة في الأزل ثمّ وجدت، أو يقال: إنّها كانت موجودة ذلك الوقت أو بعد ذلك الوقت، فإذا لم يكن كذلك - يعني لم تكن أزليّة لأن الأزليّة منافية مع الحركة والحركة مسلّمة -فاختصاص ابتداء تلك الحركة بتلك الأوقات المعنيّة تقديراً وخلقاً يدلّ ويلزم أن يكون بتقدير مخصّص قادر مختار وهو اللّه.

ودليل آخر: أنّ أجرام السماوات والكواكب والعناصر مركّبة من أجزاء صغيرة، ولابد أن يقال: إنّ بعض تلك الأجزاء حصلت في داخل تلك الأجرام وبعضها حصلت على سطوحها حتّى يتحقّق السطحيّة فاختصاص حصول كلّ واحد من تلك الأجزاء بحيّزه المعيّن ووضعه وشكله المخصوص لابد وأن يكون بتخصيص مخصّص قادر مختار.

ودليل آخر: أن كلّ واحد من الأفلاك أعلى من بعض وكلًا مز الكواكب متحرّك أو الأفلاك متحرّكة إلى جهة مخصوصة وحركة مختصّة من البطيء والسرعة، وذلك خلق وتقدير ولا يكون التقدير إلّا من القادر المختار. وكذلك أنّ كلّ واحد من الكواكب مختصّ بلون مختصّ مثل كمودة زحل ودرّيّة

المشتري وحمرة المرّيخ وإشراق الزهرة وصفرة عطارد، والأجسام متماثلة في تمام الماهيّة فاختصاص كلّ واحد منها بلونه المعيّن دليل على افتقارها إلى فاعل متصرّف واضع.

ولا يتوهم من قوله تعالى: فؤني سِتَّةِ أَيَّامِ ﴾ وقوله: فوَمَآ أَمْرُنَآ إِلَّا وَحِدَةً كَلَمَتِج بِآلَبَصَرِ ﴾<sup>(١)</sup> تناقض لأنَّه تعالى وإن كان قادراً على إيجاد جميع الأشياء دفعة واحدة لكنَّه بحكمته جعل لكلَ شيء حدّاً محدوداً ولا يدخله في الوجود إلّا على ذلك الحدّ. وذلك أقوى دليل على كونها واقعة بإحداث محدث لأنه إذا وقع دفعة واحدة ثمّ انقطع طريق الإحداث يخطر بالبال أنّه إنّما وقع على سبيل الاتّفاق أمّا إذا أحدث على التدريج والتعاقب يكون الدليل أكمل وأتم.

المُكَمَّتِيم بِٱلْبَصَرِ ﴾ بيان مقام القدرة، وقوله: ﴿ فِي سِـتَّةِ ﴾ مقام الفعل، ثمّ قد يكون بحسب المصلحة مقام الفعل أيضا يقع ﴿كَلَمْتِم بِٱلْبَصَرِ ﴾.

المؤثم أستوكن عَلَى الْعَرَثِي لَه أي: تم واستقر ملكه بعد خلق السماوات والأرض وظهر ذلك للملائكة، واخرج الكلام على المتعارف من كلام العرب كقولهم: استوى الملك على عرشه، أي: انتظمت أمور مملكته كما إذا اختل أمر سلطنته يقال: شلّ عرشه. قال الشاعر الجاهليّ:

إن يقتلوك فقد شلّت عروشهم .... بعتيبة بن الحارث بن شسهاب

قال الفرّاء: معنى الآية: ثمّ بعد خلق السماوات والأرض قصد إلى خلق العرش. ويدلّ هذا المعنى حيث إنّ خلق العرش وقع بعد خلق السماوات. وأولى معاني الاستواء في الآية أن يفسّر القرآن. قال الله: ﴿وَلَمَا بَلَغَ أَشُدَهُ

المسورة القمر: ٥٠.

| قَعْدَلَيْنَا الْعَلَيْنَ ( ج ٤ | £' | ١. | ٦ |
|---------------------------------|----|----|---|
|---------------------------------|----|----|---|

وَٱسْتَوَىٰ ﴾<sup>(1)</sup> أي: استتم شبابه وقال: ﴿كَزَيْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَتَازَرَهُ. فَاَسْتَغَلَظَ فَآسَـتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ ﴾<sup>(1)</sup> أي: استتم ذلك الزرع والمراد إتمام خلقة العرش العظيم فإنّه أعظم المخلوقات وجميع ما خلق ويخلق دنياً واخرى لا يخرج عن دائرة العرش، لأنه حاو لجميع الممكنات حتّى الحجب والسرادقات، والحق سبحانه أعظم رتبة من كلّ عظيم.

وفي الآية تقديم وتأخير فيكون تقدير الآية: الذي خلق السماوات والأرض هو الرّحمن ثمّ استوى على العرش «فالرحمن» مبتدأ وخبره مقدّم عليه وذلك الخبر هو قوله: ﴿الَّذِى خَلَقَ ﴾ كما تقول: الّذي جاءك زيد، ثمّ استوى على العرش اعتراض.

قال الرازيّ: لا يمكن أن يكون المراد منه أن يكون مستقرّاً على العرش لأنّ التحيّز والتناهي من بعض الجهات لازم للزّيادة والنقصان، والحدوث والتغيّر والخلأ والملأ كلّها محال على الله، فإنّه تعالى إذا تحيّز في جهة فالجهة الأخرى خالية عنه وهو إلى الجهة المتحيّز بها مفتقر إليها، والمحتاج ممكن لذاته وواجب الوجود غيره.<sup>(٣)</sup>

ثمّ لو كان الباري في حيّز وجهة لكان مشاراً إليه بحسب الحسّ وما يشار إليه إمّا يقبل القسمة أولا فإن كان لا يقبل القسمة كان نقطة وجوهر فرد وفي وجود جوهر الفرد وعدمه اختلاف، وأنّ إلهاً يكون في العالم يدبّر الكلّ ويخلق السماوات والأرض والعرش وهو في الصغر والحقارة مثلاً جزء من ألف جزء من رأس إبرة أو ذرّة فكلّ قول يفضي إلى مثل هذه الترّهات

- ا\_ سورة القصص: ١٤.
  - ٢\_ سورة الفتح: ٢٩.
- ٦- تفسيرالرازي، ج ١٤، ص ١٠١.

صراحة العقل يحكم بقبحه ويكون مثل هذا الإله كمثل ما هو أصغر من النملة بآلاف درجة.

وإمّا أن يقبل القسمة فيكون ذاته حينئذ مركّباً من أجزاء يقوّم بعضها بوجود بعض فذاك المقوّم يحتاج وجوده وكونه إلى هذا المقوّم وكلّ جزء من هذا المركّب يحتاج إلى جزء غيره حتّى يتحقّق الوجود بالتركيب وهو من لوازم الحدوث والإمكان والاحتياج والكلّ باطل فإنّ لوازم التركيب التجسّم والتجزّء والتفرّق والنمو والذبول والكون والفساد، تعالى الله عن هذه الأمور.

وأمّا الدلائل السمعيّة فكثيرة أوّلها: ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــَدُ ﴾<sup>(١)</sup> والأحد مبالغة في كونه واحداً.

فَيُغَشِى ٱلَيَّلَ ٱلنَّهَارَ؟ فجعل ظلمة اللَيل على النهار بمنزلة الغُسُاوة واللباس للنهار فَجَيَظُلُبُهُ. حَثِيثًا؟ ويدركه سريعاً يأتي من أثره وعقبه.

﴿وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَّرَتٍ بِأَمْرُوه ﴾ مذلَّلات جاريات مطيعات

١\_ سورة الإخلاص: ١. ٢\_ سورة الحاقة: ١٧. ٣\_ سورة فاطر: ١٥.

بتدبيره فخلقهن بهذه الكيفيّة لمنافع الخلق، وقرئ مسخّرات بالنصب على الحاليّة. ﴿ أَلَا لَهُ الْحَلْقُ وَالأَمَرُ ﴾ وله الاختراع ويفعل بها ما يشاء ﴿ تَبَارَكَ ٱللَهُ رَبُّ الْعَنَامِينَ ﴾ أي: تعالى بالوحدانيّة ثابتاً، وهو من بروك الإبل وثباته على الإناخة، وهو رب العوالم بأسرها.

اَدْعُواْ رَبَّكُمْ نَضَرُّعَا وَخُفْيَةٌ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ۞ وَلَا نُفَسِدُوا فِ الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَىحِهَا وَاَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ۞

لما ذكر الدلائل الدالة على الوجود والقدرة أتبعه بذكر الأعمال اللائقة بتلك المعارف ليقوم العبد بوظائف العبودية وهي الاشتغال بالدّعاء والتضرّع فإنّ الدعاء مخ العبادة فقال: ﴿ آدَعُوا ﴾ قال بعض: المراد: اعبدوا ربّكم. وقال آخرون: هو الدعاء، والأظهر أنّ المراد الدعاء. وبعض القاصرين في النظر أنكروا الدعاء واحتجّوا بحجج ضعيفة، قالوا: إنّ المطلوب بالدعاء إن كان معلوم الوقوع كان واجب الوقوع وإن كان معلوم اللاوقوع فلا فائدة في طلبه فإنّه إن كان قد أراد في الأزل إحداث ذلك المطلوب فهو حاصل سواء حصل فلا فائدة في الأزل إحداث ذلك المطلوب فهو حاصل سواء حصل فلا فائدة في الدعاء أم م يحصل، وإن كان قد أراد في الأزل المنع فهو ممتنع الوقوع فلا فائدة في الدعاء أم أم يحمل، وإن كان قد أراد في الأزل المنع فهو ممتنع الوقوع ما يشكرة ويُثْبِثُ وَعِندَهُ، أمُ ٱلصحِتَبِ ﴾<sup>(١)</sup> ولو كان الأمر كما زعموا فهذا الحكم جار في جميع أنواع التكليف والعبادات فإنّه يقال: إن كان هذا الإنسان معيداً في علم الله فلا حاجة إلى الطاعات وإن كان شقياً في علمه فلا فائدة في تلك العبادات، ويلزم فيه أن يترك ويبطل التكليف بل يجب أن لا يقدم في تلك العبادات، ويلزم فيه أن يترك ويبطل التكليف بل يجب أن لا يقدم

١- سورة الرعد: ٣٩.

الإنسان على أمر من أمور دنياه حتّى أكل الخبز لأنّه إن كان هذا الإنسان شبعان في علم الله لا حاجة له في أكل الخبز وإن كان جائعاً في علم الله فلا فائدة في أكل الخبز، فكما أنّ هذا الكلام باطل فذلك أيضاً باطل ببداهة العقل وأنّ هذا القول لا يجوزه ذو دين من أهل الأديان.

والدعاء له فوائد كثيرة يفيد المعرفة في ذلّة السؤال والعبوديّة وهذا هو المقصد الأعلى من جميع العباد فإنّ الداعي لا يقدم على الدعاء إلّا إذا عرف نفسه محتاجاً إلى ذلك المطلوب الّذي يطلبه، وكونه عاجزاً عن تحصيله، ويعرف غنى ربّه ويسمع دعوته وهو قادر على دفع تلك الحاجة لو اقتضت المصلحة وهو رحيم، ويعرف عجز نفسه وقدرة ربّه فإذا كان الدعاء مستجمعاً لهذه الأمور لا جرم كان من أعظم أنواع العبادات.

ولا مقصود من جميع التكاليف إلّا معرفة عزّ الربوبيّة وذلّ العبوديّة، فإنّ التضرّع لا يحصل إلّا من الناقص في حضرة الكامل كما روي عن النبي<del>ّ الثِيْرَةِ</del>: «ما من شيء أكرم على الله من الدعاء» ثمّ قرأ تَلْتَخْذَ: «فَجْإِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾».<sup>(۱)</sup>

و«الضراعة» ضدّ الاستكبار ومعناه إظهار الذلّ الّذي في النفس، ومثله التخشّع يقال: «ضرع الرجل» إذا مال بإصبعه يميناً وشمالاً خوفاً وذلّاً.

و«الخفية» ضدّ العلانية و«الهمزة» في «الإخفاء» منقلبة من التاء و«الخفية» الرهبة والخوف والطمع فقوله ﴿تَضَرُّعَا وَخُفْيَةً ﴾ حال من الداعي، متضرّعين خائفين طامعين، ولابد للدّاعي من صونها عن الزناء المبطل لحقيقة العمل والخلوص.

وقرئ ﴿وَخُفْيَةً ﴾ بكسر الخاء. قال بعض: إنَّ الإخفاء معتبر في الدعاء

٤٢٠ مُعْتَبَا اللَّكَرَ / ج ٤

لهذه الآية وظاهر الأمر للوجوب فإن لم يكن فلا أقلُ من الندب.

وقيل: إنّ التضرّع رفع الصوت و«الخفية» سرّاً وهمساً فيكون المعنى: ادعوا علانية وسرّا، عن أبي مسلم ورواه عليّ بن إبراهيم في تفسيره. وروي عنه ﷺ: خير الذكر الخفيّ وخير الرزق ما يكفي.

وبالجملة لعلَّ الحكم على أن يكون إذا كان الداعي واثقاً بنفسه عن الرياء كان الأولى في نفسه الإظهار لتحصيل فائدة الاقتداء وظهور الذلَة، وإن كان غير واثق من نفسه بوقوع الريا فالأولى إخفاؤه بل عليه إخفاؤه.

فَوْإِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ قيل: معناه هو الصياح في الدعاء خارجاً عن المعتاد، وقيل: معناه يعرف الداعي طلبه ومقامه ولا يطلب منازل الأنبياء ومقامهم في الدعاء. ﴿ وَلَا نُعْيَدِدُوا فِى ٱلأَرْضِ بَعَدَ إِصَلَىحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ بَرَى ٱلْمُحَسِنِينَ ﴾ ولا تعلموا شيئاً من المفاسد من القتل للنفوس والغضب في الأموال والسرقة ووجوه الحيل، وفي الأديان بالبدعة، وفي الأنساب بالزناء وإفساد العقول بالمسكرات فإنّ عمدة مصالح المعتبرة في الدنيا هذه الخمسة، ومراعاتها وهي النفوس والأموال والأنساب والأديان والعقول فقوله ﴿ وَلَا نُعْنِدِدُوا ﴾ منع إدخال ماهيّة الفساد والإفساد في الوجود والمنع من إدخال الماهيّة في الوجود يقتضي المنع من جميع أبوابه.

الرسال المتكمية أي أي: بعد أن هيّانا أسباب صلاحها بسبب إرسال الرسل وإنزال الكتب، أو بعد أن صلح خلقتها على الوجه المطابق لمنافع الخلق ومصالح المكلفين فكونوا منقادين.

وهاهنا مسألة: وهي أنّ المتكلّمين اتّفقوا على أنّ من عبد ودعاً لأجل الخوف من العقاب والطمع في الثواب لم يصحّ عبادته وظاهر الآية في قوله: ﴿وَاَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ يقتضي أنّه أمر المكلّف بأن يأتي بالدعاء لهذا الغرض

فكيف طريق التكليف؟.

وذلك لأنّ المتكلّمين فريقان: الأشاعرة ومنهم أهل السنّة يقولون: التكاليف إنّما نزلت لأجل الإلهيّة والعبوديّة فكوننا عبيداً أو كونه إلهاً لنا يقتضي أن يحسن منه أن يأمر عبيده بما شاء كيف شاء فلا يعتبر منه كونه في أنفسها حسناً وصلاحاً.

والفريق الثاني: المعتزلة وهم يقولون: التكاليف إنّما وردت لكونها في أنفسها مصالح. إذا عرفت هذا فعلى القول الأوّل توجّه وجوب بعض الأعمال وحرمة بعضها بمجرّد أمر الله ونهيه ممّا أوجبه ونهاه فمن أتى بهذه العبادات حيث إنّه أمر بها صحّت، أمّا من أتى بها خوفاً من العقاب أو طمعاً في الثواب وجب أن لا يصحّ لأنّه ما أتى بها لأجل وجه وجوبها.

وأمّا على قول المعتزلة فوجه وجوبها هو كونها في أنفسها مصالح، فمن أتى بها للخوف من العقاب أو للطّمع في الثواب فلم يأت لأجل وجه وجوبها فوجب أن لا تصحّ.

والتوفيق بين الآية والقول أنّ المراد من قوله: ﴿وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ الخوف من وقوع التقصير في الشرائط المعتبرة في الامتثال الذي وقع الطمع في حصول الشرائط وقبولها بكرمه وفضله فحينئذ حصل التوفيق، ويؤيّد هذا المعنى قوله تعالى: ﴿يُؤْتُونَ مَآ ءَانَوَا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً ﴾.<sup>(1)</sup>

والاختلاف بين الأشاعرة والمعتزلة ليس في مسألة وعشرة، وإنَّما هي في مسائل كثيرة. منها في الحسن والقبح هل هو شرعيَّ أمَّ عقليَّ.

منها في الكلام هل هو قديم أو حادث، والأشاعرة يقولون بقدم الكلام لأنّه تعالى يقول: ﴿أَلَا لَهُ الْمَنَاقُ وَٱلأَمَرُ ﴾ وميّز بين الخلق والأمر مخلوقاً لما

١\_ سورة المؤمنون: ٦٠.

صح هذا التميّز والعطف. ورد أبو عليّ الجبّانيّ بأنّه لا يلزم من إفراد الأمر في الذكر عقيب الخلق أن لا يكون الأمر داخلاً في الخلق بل هو داخل في الخلق قال الله: ﴿ تِلْكَ ءَايَنَتُ ٱلْكَتِنَبِ وَقُرْءَانِ تَبِينِ ﴾<sup>(١)</sup> مع أن آيات الكتاب داخلة في القرآن وقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْمَدَلِ وَٱلْإِحْسَنِنِ ﴾<sup>(١)</sup> مع أن الإحسان داخل في القرآن وقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ يَأْمُرُ بِٱلْمَدَلِ وَٱلْإِحْسَنِنِ ﴾<sup>(١)</sup> مع أن الإحسان داخل في العدل وكذلك قال: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًا يَنَهِ وَمَلَتَهِ صَحَيْهِ. وَرُسُلِهِ، وَجِبَرِيلَ

ومنهم قول الكعبيّ: إنّ مدار حجّتهم على أنّ المعطوف يجب أن يكون مغايراً للمعطوف عليه وأنّه تعالى قال: ﴿فَتَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيَ ٱلأَتِيَ الَّذِ**ک يُؤْمِنُ بِاللَّه وَكَلَمَنِتِهِ ﴾**<sup>(١)</sup> وعطف الكلمات على اللّه فوجب أن يكون الكلمات غير الله، وكلّ ما كان غير فهو محدث مخلوق فوجب أن يكون الكلام محدثاً مخلوقاً.

وقال القاضي عبد الجبّار: أطبق المفسّرون على أنّه ليس المراد بالأمر في الآية كلام التنزيل بل المراد نفاذ إرادة الله<sup>(١)</sup> فإذا سقطت الحجّة وانقطع الدليل.

المعنى القريب المعنى المحسينين المحسينين المحيل الفريب باعتبار المعنى الرحمة وهو الغفران والعفو أو باكتساب التذكير من المضاف إليه كقوله: من الرحمة وهو الغفران والعفو أو باكتساب التذكير من المضاف إليه كقوله: «إنارة العقل مكسوف بطوع هوى» أو صفة لمحذوف أي: أمر قريب أو بمعنى الذات كما قالوا: امرأة طالق وحائض، وذكر القريب لتحقق وقوعه ولو في الآخرة فإن ما هو آت قريب.

١- سورة الحجر: ١. ٢\_ سورة النحل: ٩٠. ٣ سورة البقرة: ٩٨. ٤ سورة الأعراف: ١٥٨. ۱۔ تغسير الرازي، ج ۱٤، ص ١٢٣.

يون الأعراب ....

وَهُوَ ٱلَّذِى ثُرِّسِلُ ٱلرِّيَحَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَنِهِ مَ حَقَّى إِذَا أَقَلَتْ سَحَابًا ثِقَالا سُقْنَنَهُ لِبَلَدٍ مََيِّتٍ فَأَنزَلْنَا بِهِ ٱلْمَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ، مِن كُلِّ ٱلشَّرَتِ كَذَلِك نُخْرِجُ الْمَوَىَ لَعَلَكُمْ تَذَكَتُرُونَ ۞ وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيْبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَٱلَّذِى خَبُنَ لَا يَغْرُجُ إِلَا نَكِداً كَذَلِكَ نُصَرِفُ ٱلْآيَتِ لِقَوْمِ يَشْكُرُونَ ۞

لمما ذكر دلائل التوحيد من بيان العالم العلويّ من السماوات والعرش والشمس والقمر والنجوم أتبعه في هذه الآية بذكر بعض أحوال العالم السفليّ ومن آثار العلويّة كالرياح والسحاب والأمطار يترتّب وجود النبات والثمار، ويحصل للإنسان معرفة المبدء والمعاد والنشر والبعث والقيامة وتجديد الأوضاع. قرء «الريح» على لفظ الواحد، وقرء بلفظ الجمع «رياح» وفي الواحد أيضاً معنى الجمع الجنسيّة.

وقرئ «نشر» بالنّون مضمومة والشين مضمومة وهو جمع نشور مثل رسل ورسول، فيكون المعنى: رياح منشّرة أي: مفرّقة، والقراءة المعروفة بالباء الموحّدة جمع بشير من قوله: ﴿ يُرْسِلَ ٱلرَيَاحَ مُبَشِّرَيْتِ ﴾<sup>(١)</sup> تبشّر بالرّحمة أي: المطر، ومرسلها وناشرها هو الله وقد وصفوا الريح بأنّه هواء متحرّك، ولو كان كما يقولون فكون هذا الهواء متحرّكاً ليس لذاته ولا للوازم ذاته وإلّا لدامت حركته بدوام ذاته فلابد بتحريك الفاعل جلّ جلاله.

قالت الفلاسفة: هاهنا سبب آخر: وهو أنّه يرتفع من الأرض أجزاء أرضيّة كالهباء تسخّنه الشمس تسخيناً قويّاً شديداً فسبب تلك السخونة ترفع وتتصاعد فإذا وصلت إلى القرب عن الفلك كان الهواء الملتصق بمقعّر الفلك متحرّكاً على استدارة الفلك بالحركة المستديرة التي حصلت لفلك الطبقة من الهواء ويمنع هذه الأدخنة والأجزاء من الصعود بل يردّها عن سمت حركتها د. سورة الروم: ٤٦.

٤٢٣.

| ٤ | / ج | مقتليا الملالط |  |
|---|-----|----------------|--|
|---|-----|----------------|--|

فحينئذ ترجع تلك الأدخنة والأجزاء فتتفرّق في الجوانب وبسبب ذلك التفرّق تحصل الرياح ثمّ كلّما كانت الأدخنة أكثر وكان صعودها أقوى كان رجوعها أيضاً أشد فكانت الرياح أقوى.

.....£Y£

وهو باطل لوجوه وذلك لأن صعود الأجزاء الأرضيّة إنّما يكون لأجل شدّة تسخينها، ولا شك أن ذلك التسخين عرض لأن الأرض باردة يابسة بالطبع فإذا كانت الأجزاء الأرضيّة متصعّدة جداً كانت سريعة الانفعال فإذا تصاعدت ووصلت إلى الطبقة الباردة من الهواء امتنع بقاء الحرارة فيها بل تبرد جداً، وإذا بردت امتنع بلوغها في الصعود إلى الطبقة الهوائيّة المتحركة بحركة الفلك فبطل ما ذكروه من السبب.

الثاني: من الوجوه أن حركة تلك الأجزاء الأرضية النازلة لا تكون حركة قاهرة فإنًا نشاهد أن الرياح إذا هبّت حركت الغبار الكثير، ثمّ عاد ذلك الغبار ونزل على السطوح لم يحس أحد نزولها، ونرى هذه الرياح تارة تقلع الأشجار وتهدم الجبال وتموج البحار فلو كان هبوب الرياح من طبيعة الصعود والنزول من الأجزاء فهذه الطبيعة مستقرة دائمة فيكون الأثر على نهج واحد إمّا على رخاء دائماً وإمّا على عصف دائماً وليس كذلك لأنًا نرى أن الشمعة في فصل مخصوص لا تطفؤ بالرّبح ونرى بذلك الفصل المخصوص أن الشجرة انقلعت من الرياح.

الوجه الثالث: أنّه لو كان الأمر على ما قالوه لكانت الرياح كلّما كانت أشد وجب أن يكون حصول الأجزاء الغباريّة أكثر، وليس الأمر كذلك لأنّ الرياح قد يشتد عصوفها في وجه البحر، والحسّ يدرك أنّه ليس في ذلك الهواء المتحرك العاصف شيء من الغبار والكدرة أصلاً. وكذلك نرى في الأرض بعض الأوقات مع هبوب العواصف لا يكون غبار أصلا فبطل بهذا

الوجه العلّة ألتي ذكروها في حركة الرياح. ثمّ إنّ المنجّمين قالوا: إنّ قوى الكواكب هي ألتي تحرّك هذه الرياح وتوجب هبوبها، وهذا أيضاً ليس بشيء لأنّ الموجب لهبوب الرياح إن كان طبيعة الكواكب وجب دوام الهبوب، وإن كان هو طبيعة الكوكب بشرط حصوله في البرج المعيّن والدرجة المعيّنة وجب أن تتحرّك حينئذ هواء كلً العالم لأنا نرى أنّ في شيراز رياح عاصفة وفي خارجها بمقدار فرسخ لم يكن نسيم فضلاً عن رياح فلا يكون إلّا بأمر الفاعل القيّوم يأمر الملك والملكوت.

معنى التقدمة والقرب على سبيل المجاز واستعمل لفظ «اليد» لأنّها مقدّمة للمطر.

المُحَمَّقَةِ إِذَا آقَلَّتْ سَحَابًا ثِقَالًا ﴾ أقل فلأن الشيء إذا حمله أي: إلى أن حملت الرياح سحاباً ثقالاً بالماء فإن السحاب الكثيف متضمّن للمياه الكثيرة وهو يبقى معلّقاً في الهواء، ودبّر بحكمته أن يحرّك الرياح تحريكاً شديداً فلأجل الحركات الشديدة ينضم أجزاء السحاب بعضها إلى بعض ويتراكم، وينعقد السحاب الكثيف الماطر، وبسبب تلك الحركات يمتنع الأجزاء المائيّة من النزول دفعة واحدة ولا جرم يبقى السحاب معلّقاً في الهواء ويسوقه الرياح في موضع إلى موضع علم الله صلاحه وللمطر استحقاقه وحرمانه.

ئم إن الرياح تارة تكون جامعة لأجزاء السحاب وانضمامها وتارة لتفريقها ومبطلة لها، وتارة مقوية للزّرع مكملة للنشوء والنماء وهي اللواقح وتارة مبطلة لها كرياح الخريف، وتارة مهلكة كالسموم أو من البرد الشديد، وتارة شرقيّة، وتارة غربيّة وشماليّة وجنوبيّة ومن جانب دون جانب فلو كان المنشأ والسبب كسب هواء المجاور لمقعّر الفلك، وسرعة حركة المقعّر فوجب حدوث الرياح فمن أين يحصل هذه الكيفيّات المتبائنة من الرياح؟ مع أن مدار حركة الفلك على نهج

واحد فإذن لابد وأن يكون الرياح على نهج واحد.

قيل: إنّ الرياح ثمانية: أربعة منها عذاب: وهو العاصف والقاصف والصرصر والعقيم. وأربعة منها رحمة: الباشرات والمبشّرات والمرسلات والذاريات.

قال السدّيّ: إنّه يقال: يرسل الرياح فيأتي بالسحاب ثم يبسطه في السماء ويفتّح أبواب السماء فيسيل الماء على السحاب ثمّ يمطر السحاب ويكون السحاب للماء كالغربال فيمطر، ولو ينزل الماء بغير هذا الترتيب لأفسد الزرع.

فَسُعَنَنُهُ لِبَكَبَرِ مَّيِّتِ ﴾ نسوق السحاب إلى مواضع من الفلاة والأرض فَأَنَزَلْنَا بِهِ ﴾ الضمير يرجع إلى البلد أو بالسحاب لأنّ السحاب آلة لإنزال الماء فَخَخَجَنَا بِهِ. ﴾ بهذا الماء أو بهذا البلد المسقيّ من كلّ أنواع الثمر.

وَكَذَلِكَ ﴾ أي: كما أخرجنا الثمرات ونحييها ﴿نُحْي ٱلْمَوْتَكِ ﴾ لكي تتذكَرون حالة البعث والنشور.

وَالْبَلَدُ ٱلطَّبِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذَنِ رَبِّهِ ﴾ أرض الطيّب ترابه يخرج زروعه حسناً نامياً زاكياً بأمر الله ﴿وَٱلَّذِى خَبُتَ ﴾ كارض السبخة لا يخرج منها إلّا شيئاً قليلاً لا يفيد.

وهذا مثل ضربه الله للمؤمن والكافر فالمؤمن شبّهه الله بالأرض الطيّبة والكافر بالأرض الخبيثة فإنّ الروح الطاهرة إذا اتّصل بها نور القرآن ظهرت فيها أنواع الخير والطاعة، والروح الخبيثة الكدرة وإن اتّصل بها نور القرآن لم يظهر فيها المعارف الإلهيّة والأخلاق الحميدة إلّا اليسير.

الله المُحَذَلِكَ نُعَمَرِفُ ٱلْآيَنَتِ ﴾ فمثل هذا المثل بيّنًا الشواهد والدلائل إلِقَوْمِ يَشْكُرُونَ ﴾ الله ويعرفون قدر نعمه.

لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ، فَقَالَ يَنَقَوْمِ أَعْبُدُوا ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَىٰ غَيْرُهُۥ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ۞ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَمُرَىكَ فِي ضَلَالٍ تُبِينِ ۞ قَالَ يَنَقَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَالَةٌ وَلَكِنِي رَسُولٌ مِن زَبِ ٱلْعَالَمِينَ۞ أَبَلِغُكُمْ رِسَلَاتِ رَبِي وَأَنصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ۞

قال الصادق الله «عاش نوح ألفي وخمسمائة سنة، ثمان مائة سنة قبل أن يبعث وألف سنة إلا خمسين عام وهو يدعوهم، ومأتي سنة يعمل السفينة وخمسمائة بعد الطوفان».(1)

لممّا ذكر سبحانه دلائل توحيده ذكر في هذه الآية أحوال من أنكر وعاند تسلية لنبيّه محمّدﷺ وتثبيتاً له على الأذى من قومه.

و«اللّام» للقسم وهذه اللّام غالباً تتُصل «بقد» و«قد» تأكيد وتحقيق للكلام وتقديره: وباللّه حقّاً أقول إنّا بعثنا نوحاً إلى قومه وامّته.

وهو أوّل نبيّ بعد إدريس جدّه قيل: إنّه كان نجّاراً ولد في العام الّذي مات فيه آدم، وبعد أن بعث للنبوّة كان يدعوهم ليلاً ونهاراً فلم يزدهم دعاؤه إلّا فراراً وكان يضربه قومه حتّى يغشى عليه، فإذا أفاق قال: «اللّهم اهد قومي فإنّهم لا يعلمون».

المؤفَّقَالَ يَنَقَوْرِ أَعْبُدُوا أَلَمَهُ ﴾ قيل كان عمره ألفا وأربعمائة وخمسين سنة، وبعث بالنبوة حين كان عمره مائتين وخمسين، ويدعو قومه تسعمائة وخمسين، وعاش بعد الطوفان مائتين وخمسين سنة، وأمر قومه بعبادة الله وحده.

المحومًا لَكُمُ مِّنَ إِلَىهٍ غَيْرُهُ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ ولم يقل على سبيل القطع لأنه احتمل وجوز أن يؤمنوا، والمراد بالعذاب العظيم عذاب يوم القيامة ويحتمل أن يكون مراده عذاب الطوفان.

۱ـ الكافي، للشيخ الكليني، ج ۸، ص ۲۸٤.

المكلاً من قَوْمِهِ ﴾ وهم الأشراف الذين يملؤون المجلس بتجمّعهم وحواشيهم وتمتلئ العيون والقلوب من جلالتهم وهيبتهم ﴿إِنَّا لَنَرَنَكَ فِي ضَلَالٍ ﴾ وهذه الآية بمعنى الاعتقاد لا المشاهدة.

فأجاب للنا ( للعارة الموليس في مُمَكَلَةٌ ﴾ أي: ليس بي نوع من أنواع الضلالة، وهذه العبارة أبلغ في عموم السلب. ووصف نفسه بأشرف الأوصاف وهو النبوة فقال: ﴿ وَلَنَكِنَى رَسُولٌ مِن رَبِ ٱلْعَنَدِينَ وَ أعلم أموراً لا تعلمون كالعذاب والطوفان وأحب لكم ما أحب لنفسي وأنصح لكم في أمور دينكم. أوَعَجَبَتُم أَن جَآءَكُم فِي فَكَذَبُوهُ فَأَنجَيْنَهُ وَالَذِينَ مَعَهُ فِي ٱلْفُلْكِ وَأَغْرَقُنا وَلَعَلَكُم تُرْحُوُنَ ( فَكَذَبُوهُ فَأَنجَيْنَهُ وَالَذِينَ مَعَهُ فِي آلْفُلْكِ وَأَغْرَقُنا

الهمزة للاستفهام دخلت على واو العطف فبقيت مفتوحة كما كانت. أي: وهل تعجبتم على بشر مثلكم أن جاء بكم وأتى بكتاب أو معجز أو أمر يأمركم وينهاكم. ومنشؤ عجبهم ونسبتهم الضلال إلى نوح أنّ التكليف لا منفعة له للمعبود وكلّ ما يرجى فيه من الثواب ودفع العقاب فالله قادر أن يعطيه بدون واسطة تكليف فالتكليف عبث.

وقال بعضهم من الملأ: ما علم حسنه بالعقل فعلناه وما علمنا قبحه تركناه، ومالا نعلم حسنه ولا نعلم قبحه فإن كنًا مضطرّين إليه فعلناه لعلمنا أنّه متعال عن أن يكلّف عبده مالا يطاق وإن لم نكن مضطرّين تركناه فأي: حاجة إلى الرسول وبتقدير أن يكون الرسول لازماً فيكون من جنس الملائكة لأولويتهم وأكمليّتهم واستغنائهم عن المأكول والمشروب وبعدهم عن الكذب.

وظنّ أخرون منهم أنّ ما يدّعي نوح فهو من جنس التخيّلات والجنون فلهذه العقائد الفاسدة نسبوا نوحاً إلى الضلالة وكذّبوا نوحاً فيما دعاهم إليه

فخلّصناه ومن كان معه في السفينة من المؤمنين وأغرقنا الّذين كذّبوا بآياتنا في الماء. ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا قَوَمًا عَمِينَ ﴾ عن الحقّ يقال: «رجل عميّ» إذا كان أعمى القلب ورجل أعمى أي: بلا بصر.

قال الصادق للمجاه «آمن مع نوع ثمانية، وكان الرجل يأتي بابنه وهو صغير فيقيمه على رأس نوح فيقول: يا بنيّ إن بقيت بعدي فلا تطيعنَ هذا المجنون وكانوا يحملون إلى نوح ويضربونه حتى تسيل مسامعه دماً، وحتى لا يعقل شيئاً ممّا يصنع به فيثور ويرمى به إلى بيته وعلى باب داره مغشيًا عليه، وكذلك يفعل به، فأوحى الله إليه أنّه لن يؤمن قومك إلا من آمن فعندها أقبل في الدعاء عليهم ولم يكن دعا عليهم قبل ذلك فقال: فورَبِّ لَا نَذَرَ عَلَ ٱلأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَّارًا <sup>(1)</sup> فأعقم الله أصلاب الرجال وأرحام النساء ولبثوا أربعين سنة لا يولد لهم ولد وقحطوا في تلك الأربعين سنة حتى عَفَارًا <sup>(1)</sup> فجاوبوه وقالوا فولا نذرُنَ وَدًا وَلَا سُوَاعًا <sup>(2)</sup> يعنون أصنامهم وألهتهم». وميأتي إن شاء الله قضية السفينة في سورة هود على التفصيل.

وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُوداً قَالَ يَنْقَوْمِ أَعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَىٰ غَيْرُهُ أَفَلَا مُنْعُونَ

عطف على قصّة نوح أي: وأرسلنا إلى قوم عاد وهو عاد بن عوص بن إرم بن سام ابن نوح فولَنَاهُمَ في النسب لا في الدين فوهُودًا كم فقال لهم هود: يا قوم لا تعبدوا الأصنام واعبدا الله ليس إله موجود غير الله أفلا تتَقون الشرك والعذاب؟ وكان قوم هود بالأحقاف وهو الرمل الّذي بين حضرموت إلى عمّان. ودعوة هود كدعوة نوح إلّا أنّ نوح هددهم بعذاب عظيم ولكنّ

- ۱\_ سورة نوح: ۲٦.
- المسورة نوح: ١٠.
- ۲\_ سورة نوح: ۲۳.

| /ج ٤ | مقتليا لللالا | ٤٣٠ |
|------|---------------|-----|
|------|---------------|-----|

هود حذّرهم بقوله: ﴿أَفَلَا نَنْغُوْنَ﴾ أن يرد عليكم مثل ما ورد على قوم نوح. قَالَ ٱلْمَلَاُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِى سَفَاهَةٍ وَإِنَّا لَنَظُنُّكَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ ۞ قَالَ يَنَقَوْمِ لَيْسَ بِى سَفَاهَةٌ وَلَكِنِي رَسُولٌ مِن رَبِ ٱلْعَالَمِينَ ۞ أُبَلِغُكُم رِسَلَنتِ رَبِي وَأَنَا لَكُرُ نَاصِحُ آمِينُ۞

في قصّة نوح كانت هي فوقال آلمكلاً مِن قَوَمِدِ ﴾ وفي هذه الآية فوقال آلمكلاً الَذِيرَت كَفَرُوا مِن قَوَمِدِ ﴾، لأن في أشراف قوم نوح ما كان مؤمن ولكن كان في أشراف قوم هود مؤمن مثل مرثد بن سعد الحميري كان مؤمناً لكن يكتم إيمانه فاريدت التفرقة بالبيان. ثمّ فرق آخر في الآية أن قوم نوح نسبوه إلى الضلال حيث إنّه يأمرهم بأمر النبوة ويتعب نفسه غاية في القول والعمل بتعب اشتغال السفينة فنسبوه إلى الضلال، وهود ما اشتغل بتعب البدن بل تعبه مشقّة القول الغير المسموع فنسبوه إلى قلّة العقل والسفاهة «والظن» هنا بمعنى اليقين كقوله تعالى: في الَذِينَ يَظُنُونَ أَنَهُم مُلَقُوا رَبَعٍم ها.

ثمَّ فرق آخر بين قول نوح وهود، فنوح أدى عبارة أنصح بصيغة الفعل فقال: ﴿وَأَنصَحُ لَكُرٌ ﴾ للدلالة على التجدّد والحدوث ساعة فساعة وهود للخ أتى الكلام بصيغة الاسم فقال: ﴿وَأَنَا لَكُرُ نَاصِحُ آمِينُ ﴾ لأنّها دالَة على الثبات والاستمرار هكذا قال الشيخ عبد القاهر النحويّ في كتاب دلائل الإعجاز في القرآن.

ثمّ وصف نوح نفسه بالعلم حيث قال: ﴿إِنِّ أَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴾ لأنه كان عالماً بوقوع العذاب، وهود وصف نفسه بالأمانة في النصح لأنّ نوح كان أعظم منصباً في النبوّة من هود.

ا\_سورة البقرة: ٤٦.

أَوَعِجَبْنُدَ أَن جَاءَكُمْ ذِحَرٌ مِن زَنِكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنكُمْ لِيُمْذِرَكُمْ وَآذَكُرُوَا إِذَ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعَدٍ قَوْمِ نُوجٍ وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخَلْقِ بَصْطَةٌ فَآذَكُرُوَا ءَالَاءَ اللهِ لَعَلَكُمْ نُغْلِحُونَ ٣

(وَتَعَبَّشَمَ » مرّ تفسيره: قبيل هذا. قوله: ﴿وَآذَكُوا ﴾ بيّن نعمه عليهم لوجوب الشكر بأن جعلهم خلفاء للسابقين بأن أورثهم أرضهم وديارهم وما يتُصل لهم من المنافع الّتي كان قوم نوح ينتفعون بها. ﴿وَزَادَكُمُ ﴾ عنهم البسطة في الجسم والقوّة قال الكلبيّ: كان أطولهم مائة ذراع، وأقصرهم ستّين ذراعاً.<sup>(1)</sup> وقال آخرون فضّلوا من غيرهم مقدار مما تبلغه يد إنسان إذا رفعها، ففضّلوا أهل زمانهم هذا المقدار فاذكروا نعم الله وآلاءه واعملوا عملا يليق بالإنعامات لكي تفلحوا.

قال الواحديّ. مفرد الآلاء ألي وألو وإلي. قال الأعشى: أبـــيض لا يرهـــب الهـــزال ولا يقطــع ولا يخــون إلــي

ونظير الآلاء في المفرد والجمع الآناء.(')

قَالُوَّا أَجِنْتَنَا لِنَعْبُدُ ٱللَّهَ وَحْدَهُ. وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِفِينَ۞ قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُم مِّن رَبِكُمْ رِجْشُ وَغَضَبٌ أَتُجَدِلُونَنِي فِتِ أَسَمَلَو سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُد وَمَابَآؤُكُم مَا نَزَلَ ٱللَهُ بِهَا مِن سُلَطَنِ فَأَنتَظِرُوَا إِلَى مَعَكُم مِنَ آلْمُنتَظِيِنَ۞ فَأَبْحَيْنَهُ وَٱلَذِينَ مَعَهُ. بِرَحْمَةٍ مِنَا وَتَلَيْنِ أَلَدِينَ حَكَذَبُوا بِنَايَلِنَا وَمَا كَانُوا مُؤْمِنِينَ وَالَذِينَ

> الم تفسير الرازي، ج ١٤، ص ١٥٧؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٤. ص ٢٨٦. ١\_المصدر السابق، ص ١٥٨.

| ا ج ٤ | مقتليك للألا | ٤٣٢. |
|-------|--------------|------|
|-------|--------------|------|

لممّا بيّن لهم هود للله أنّ عبادة الأصنام لا تفيد ولابد أن يعبدوا الله وذكر لهم نعماء الله عليهم ولم يكن للقوم حجة تمستكوا بالتقليد فقالوا: ﴿ أَحِقْتَنَا لِنَعْبُدُ الله وَحَدَهُ وَنَدَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ مَابَآؤُنَا ﴾ الحمقاء ﴿ فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا ﴾ وتخوفنا به لأن هوداً قد هدتدهم بالوعيد قال هود قد وقع عليكم من ربّكم وقد جعل هود المتوقّع الذي لابد منه بمنزلة الواقع نظير قوله: ﴿ أَنَ أَمْرُ منعتموها بأيديكم واخترعتم أنتم وأباؤكم؟ ونسبتم لبعضها أنّه يشفي المريض، وللآخر يسقي المطر، وللآخر يأتم وأباؤكم؟ ونسبتم لعضها أنّه يشفي السفر، وأمثال هذه الخرافات والحالة أن الله ما نزل لها قدرة وحجة.

ثمَّ ذكر لهم هود وعيداً مجدّكاً فقال: ﴿فَأَنْنَظِرُوٓا إِنِّي مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُسْتَظِ*رِينَ ﴾.* ثمَّ أخبر سبحانه عن خاتمة هذه الواقعة بأن أهلكناهم بعذاب الاستيصال، وقطع الدابر الذي هو الريح العقيم، وأنجى هوداً والمؤمنين معه برحمته وفضله وما كانوا مؤمنين لعلمه تعالى بأنَّهم لو بقوا لم يؤمنوا أيضا.

وقصّة هود على ما ذكرها السدّيّ ومحمّد بن إسحاق أنّ عاداً كانوا ينزلون اليمن والأحقاف وهي رمال يقال لها رمال عالج معروفة والدهناء ويبرين ما بين عمّان وحضرموت، وكان لهم زرع ونخيل ولهم أعمار طويلة وأجساد عظيمة وكانوا أصحاب أصنام.

فبعث الله هوداً إليهم نبيّاً وكان من أوسطهم نسباً وأفضلهم حسباً فدعاهم إلى التوحيد فكذّبوه وآذوه فأمسك الله عنهم المطر سبع سنين أو ثلاث سنين حتّى قحطوا وكان الناس في ذلك الزمان إذا نزل عليهم البلاء التجأوا إلى بيت الله الحرام بمكّة مسلمهم وكافرهم.

١\_ سورة النحل: ١.

وأهل مكَة يومئذ العماليق من ولد عمليق بن لاوذ بن سام بن نوح. وكان سيّد العمالقة إذ ذاك بمكّة رجلاً يقال له: معاوية بن بكر، وكانت امّة من عاد فبعث عاد وفداً إلى مكّة خارجاً من الحرم فأكرمهم وأنزلهم وأقاموا عنده شهراً يشربون الخمور فلمّا رأى معاوية طول مقامهم وقد بعثهم قومهم يتغوّثون من البلاء الذي نزل عليهم شقّ ذلك عليه، وقال: هلك أحوالي، وهؤلاء ضيفي أستحيي أن آمرهم بالخروج إلى ما بعثوا إليه فشكى إلى امرأتين وهما الجرادتان كانتا تغنّيانهم، فقالت الجرادتان له: قل شعرا نغنّيهم به لا يدرون من قاله، فقال معاوية:

ألايا قيل ويحك قم لأمر لعل الله يسقينا غماما فيسقي أرض عاد إن عاداً قد أمسوا ما يبينون الكلاما وأنتم هاهنا فيما اشتهيتم نهاركم وليلكم التماما قبيح وفدكم من وفد قوم ولا لقًوا التحيّة والسلاما

فلمًا غنَّتهم الجرادتان بالأبيات قال بعضهم لبعض: إنَّما بعثكم قومكم يتغوَّثون بكم من البلاء فادخلوا هذا الحرم فاستقوا لهم فقال لهم رجل منهم قد كان آمن بهود سرًا: والله لا تسقون بدعائكم ولكن إنّ أطعتم نبيّكم سقيتم فزجروه وخرجوا إلى مكَة يستسقون لها بعاد.

وكان رئيس وفد عاد رجل اسمه قيل بن عمز. فقال: يا إلهنا إن كان هود صادقاً فاسقنا فإنّا قد هلكنا فأنشأ الله سحاباً ثلاثاً بيضاء وحمراء وسوداء.

ثمّ ناداه مناد من السماء: يا قيل اختر لقومك ولنفسك فاختار السحابة السوداء الّتي فيها العذاب فساق اللّه تلك السحابة بما فيها من النقمة إلى عاد، فلمّا رأوها استبشروا بها وقالوا هذا عارض ممطرنا، فقال اللّه: بل هو ما استعجلتم به ريح فيها عذاب أليم فسخّرها الله سبع ليال وثمانية أيّام حسوماً أي: دائمة فلم تدع من عاد أحداً إلّا أهلك. واعتزل هود ومن معه من المؤمنين في حظيرة ما يصيبه ومن معه إلّا ما يليّن عليه الجلود وتلتذّ النفوس وإنّها لتمرّ على عاد بالطعن ما بين السماء والأرض وتدمغهم بالحجارة. وروي أبو حمزة الثماليّ عن سالم عن أبي جعفر للنة قال: «إنّ نله بيت ريح مقفّل عليه لو فتح لأذرت ما بين السّماء والأرض، ما أرسل على قوم عاد إلّا قدر خاتم».

وكان هود وشعيب وإسماعيل ونبيّنا محمّدﷺ يتكلّمون بالعربيّة. (١)

وَإِلَى تَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا قَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُوا آللَهُ مَا لَحَكُم مِّنْ إِلَيْهِ غَبْرُهُ فَدَ حَاةَتَحُم بَيَنِنَةٌ مِن رَّتِكُمٌ هَلَذِهِ. ذَاقَةُ ٱللَهِ لَحُمُ اللَهُ فَذَرُوهَا تَأْحُلُ فِ آرْضِ ٱللَهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوَءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ أَلِيلُمُ أَنَ وَاذَكُرُوا إِذَ جَمَلَكُمُ خُلَفَاءَ مِنُ بَعْدٍ عَادٍ وَبَوَأَحُمْ فِي أَ الْإِنَّنِ تَنْجِدُونَ آلَا إِذَ جَمَلَكُمُ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدٍ عَادٍ وَبَوَا كُمْ عَذَابُ أَلِيلُمُ أَنَ وَاذَكُرُوا إِذَ جَمَلَكُمُ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدٍ عَادٍ وَبَوَا كُمْ عَذَابُ أَلِيلُمُ اللَّ وَاذَكُرُوا إِذَ جَمَلَكُمُ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدٍ عَادٍ وَبَوَا لِنَهِ وَلَا تَعَمَّوهُمُ وَلَع أَلْذَكُمُ وَاذَكُرُونَ أَذَكُمُ وَاذَكُمُ وَا إِنَّهُ مَعَانَهُ مَنْ اللَهُ عَامَةُ وَلَا تَمَسُوهُ وَا اللَّهُ

المعنى: وإلى ثمود عطف على هود ونوح أي: كما أرسلنا نوحاً وهوداً أرسلنا صالحا. والأخ يأتي بمعنى الصاحب وقرابة القبيلة ومن العشيرة يطلق عليه الأخ.

وثمود هو ثمود بن عاشر بن إرم بن سام بن نوح. وصالح الله كان من ولد ثمود، وثمود سمّيت لقلّة مانها أو لا سم أبيهم الأكبر، وثمود استعملت منصرفة وغير منصرفة بتأويل القبيلة والحيّ. قال الله: ﴿أَلَا إِنَّ شَهُودًا كَخُرُوا رَبَّهُمُ أَلَا بُعْدًا لِشَمُودَ ﴾<sup>(١)</sup> قال لهم صالح: يا قوم اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً

١ـ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٢٨٩؛ ويحار الأنوار، ج ١١ ،ص ٣٤٦؛ وتفسير الصافي، ج ٢، ص٢١٢. ١ــ سورة هود: ٦٨. ثمَّ ذكر البيَّنة ﴿هَٰذِهِ نَافَحُهُ ٱللَّهِ لَكُمْ ﴾ دلالة، لأنَّ ثمود طالبوه بالمعجزة على صحّة نبوته فقال: ما تريدون؟ قالوا: تخرج معنا في عيدنا ونخرج أصنامنا وتسأل إلهك ونسأل أصنامنا فإذا ظهر أثر دعائك اتَبعناك، وإن ظهر أثر دعائنا تتَبعنا.

فخرج صالح معهم فسألوه أن يخرج لهم ناقة كبيرة من صخرة معيّنة بين الجبلين فأخذ منهم المواثيق أنّه إن فعل ذلك آمنوا فقبلوا بأجمعهم فصلّى ركعتين ودعا الله فتمخّضت تلك الصخرة كما تتمخّض الحامل، ثمّ انفرجت وخرجت الناقة من وسطها وكانت عظيمة الجثّة، وكان الماء عندهم قليلاً وجعلوا ذلك الماء بالكلّية شرباً لها في يوم وفي اليوم الثاني شرباً لكلَ القوم حسب ما اشترط معهم صالح.

قال السدّيّ: وكانت الناقة في اليوم الّذي تشرب فيه الماء تمرّ بين الجبلين فتعلوهما، ثمّ تأتي فتشرب فتحلب ما يكفي الكلّ، وكأنّها تصبّ اللّبن صبّاً وفي اليوم الّذي لا تشرب لا تأتيهم وكان لها فصيل.

فقال لهم صالح: يولد في شهركم هذا غلام يكون هلاككم على يده فذبح تسعة نفر منهم أبناءهم، ثمّ ولد العاشر فأبى أنّ يذبحه أبوه فنبت سريعاً.

ولما كبر الغلام جلس مع قوم يصبّون من الخمر، فأرادوا ماء يمزجونه به وكان يوم شرب الناقة فما وجدوا الماء واشتد ذلك عليهم، فقال الغلام: هل لكم أن أعقر الناقة؟ فرضوا فشد عليها فلما بصرت الناقة به هربت إلى خلف صخرة فأحاشوها عليه فلما مرت به تناولها فعقرها فسقطت، وذلك قوله تعالى: ﴿ فَنَادَوًا سَاحِبُهُمْ فَنَعَاطَىٰ فَمَقَرَ ﴾<sup>(١)</sup> وأظهروا حينئذ كفرهم وبغيهم وعتوا عن أمر ربّهم.

١\_سورة القمر: ٢٩.

فقال لهم صالح: إنّ آية العذاب أن تصبحوا غداً حمراً واليوم الثاني صفراً واليوم الثالث سوداً فلمّا صبّحهم العذاب تحنّطوا واستعدّوا.<sup>(۱)</sup> ثمّ إنّ كون الناقة معجزة وآية لا من جهة بل من جهات: الأولى: أنّ يوم مجيئها للشرب لا تأتي الحيوانات للشرب ويوم لا تأتي فتأتى الحيوانات للشرب.

والثانية: أنَّ يوم شربها تحلب من اللَّبن مقدار يكفيهم جميعاً.

والثالثة: خروجها من الصخرة بكمالها مرّة واحدة لا من ذكر وأنثى بل من صخرة صمّاء.

وإنّما قال: ﴿لَكُم ﴾ لأنّهم اقترحوا هذا النوع من المعجزة ولو أنّها معجزة لكلّ أحد، ونسبة الناقة إلى الله نسبة التشريف مثل بيت الله.

ثم قال لهم صالح: ﴿ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِ أَرْضِ ٱللَّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوَمٍ ﴾ أي: لا تطردوها ولا تؤذوها. ﴿ وَآذْكُرُوّا إِذْ جَمَلَكُوْ خُلُفَاءَ ﴾ لأنه لما أهلك الله عاداً عمر ثمود بلادها وخلفوهم في الأرض بين الحجاز والشام. ﴿ وَبَوَاكُمُ ﴾ أنزلكم منزلهم تتّخذون من سهولة الأرض قصوراً ومنازلاً لأن القصور تبنى من الطين والآجر واللبن ﴿ وَنَنْجِلُونَ آلْجِبَالَ ﴾ والصخر أبنية مسقفة ﴿ يُتُوْتًا ﴾ النصب على الحال كقولك: أبر هذا القصب قلما، وكانوا يسكنون السهول في الصيف والجبال في الشتاء وهذا يدلّ على أنّهم كانوا متنعمين. واذكروا نعماء الله عليكم ولا تجاوزوا عن حدود الصلاح إلى الفساد في الأرض.

قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا مِن قَوْمِهِ، لِلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ لِمَنْ ءَامَنَ

١- تفسير الرازي، ج ١٤، ص ١٦٢؛ وجامع البيان، ج ٨ ص ٢٩١؛ وتاريخ الطبري، ج ١، ص١٥٨.

مِنْهُمْ أَنَعْ لَمُونَ أَنَ صَلِحًا مُرْسَلٌ مِن زَبِهِ قَالُوا إِنَّا بِمَا أَرْسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ (\*) قَالَ ٱلَذِينَ ٱسْتَكْبُرُوا إِنَّا بِالَذِي مَامَسَتُم بِهِ كَفِرُونَ (\*) فَعَقَرُوا ٱلنَّاقَة وَعَمَوًا عَنْ أَمْ رَبِعِه وَقَالُوا يَصَلِحُ أَنْذِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ (\*) فَأَخَذَنَهُمُ ٱلرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَادِهِمْ جَنِثِينَ (\*) فَنَوَلَى عَنْهُمْ وَقَالَ يَنَعُومِ أَعَذَنَهُمُ ٱلنَّعْتَكُمْ رَسَالَة رَبِ

قال الأشراف والأغنياء من قوم صالح للمساكين منهم الذين أمنوا بصالح، وسألوا عن الفقراء عن حال صالح في نبوته، فقال الفقراء: نحن موقنون أن صالحاً نبيً وأن ما جاء به حقّ، فقال المستكبرون: بل نحن كافرون بما جاء به.

فَ فَعَقَرُوا ﴾ العقر ضرب عرقوب'' البعير ولمّا كان العقر سبباً للنحر أطلق على النّحر لاسم السبب على المسبّب وأسند العقر إلى جميعهم لأنّه كان يرضاهم مع أنّه ما باشره إلّا العاقر وهو قدار بن سالف فأخذتهم الزلزلة العظيمة.

فأصبحوا في منازلهم جائمين كبروك الإبل، وهذه الحالة للإبل تسمّى البروك، وللنّاس والطير تسمّى جثوماً أي: موتى لا يتحرّكون، ومنه المجنَّمة الَتي جاء النهي عنها وهي البهيمة الَتي ترتبط لترمى، فالجثوم عبارة عن الخمود والسكون.

قيل: لمّا سمعوا الصيحة العظيمة تقطّعت قلوبهم وماتوا جاثمين على الركب.

وقيل: بل سقطوا على وجوههم. وقيل: وصلت الصاعقة إليهم فاحترقوا. وقيل: وقت نزول العذاب عليهم سقط بعضهم على بعض.

١\_ العرقوب: عصب غليظ فوق العقب.

| ل اج کا | مُعْتَلْبَالْعَالَا | ٤٣٨ |
|---------|---------------------|-----|
|---------|---------------------|-----|

فلو قيل: كيف يمكن أنّ القوم لمّا عقروا الناقة وشاهدوا تلك المعجزة العظيمة من الناقة في أوّل الأمر وشاهدوا آثار العذاب في آخر الأمر بأنّهم احمرّوا واصفرّوا كيف يحتمل أن يكونوا مصرّين على كفرهم ولم يتوبوا؟

فالجواب أنّهم قبل أن يشاهدوا كانوا يكذّبون صالحاً فلمّا شاهدوا العذاب خرجوا عن حدّ التكليف وعن أن تكون توبتهم مقبولة، لأنّهم وصلوا إلى حدّ الإلجاء فحينئذ لا تقبل التوبة. ﴿ فَتَوَلَّىٰ عَنّهُمَ ﴾ والفاء تدلّ على التعقيب فدلٌ على أنّ حصول التولّي بعد جثومهم. وقيل: إنّ التولّي قبل موتهم لأنّه خاطبهم بقوله: ﴿ يَنَقَوْرِ لَقَدَ أَبْلَغْتُكُمْ ﴾ والأموات لا يوصفون ولا يخاطبون وكيف يقال للميّت: إنّك لا تحب الناصح؟

لكن ليس بمستبعد أن يخاطبهم وهم جائمين كما أن نبيّنا المن خاطب قتلى بدر، فقيل له: لم تتكلّم هذه الجيف؟ فقال المنتيج: «ما أنتم بأسمع منهم ولكتهم لا يقدرون على الجواب».

قال كعب: كان سبب عقر الناقة أنّ امرأة كانت قد ملكت ثمود يقال لها: ملكا فلمّا أقبلت الناس على صالح وصارت إليه الرياسة حسدته، وكانت امرأة جميلة يقال لها: قطام، وكان معشوقة قدار، وامرأة اخرى يقال لها: إقبال كانت عشيقة مصدع. وكان قدار ومصدع متصادقان يجتمعان معهما كلّ ليلة ويشربون الخمر فقالت ملكا للامرأتين: إذا أتاكما اللّيلة قدار ومصدع يجتمعان معكما فلا تطيعاهما وقولا لهما: إنّ ملكا حزنت لأجل الناقة ولأجل الصالح ونحن لا نطيعكما حتّى تعقرا الناقة فلمّا صار الليل واجتمعا قالا لهما ما قالت ملكا فقالا: نحن من وراء الناقة نعقرها.<sup>(1)</sup>

فانطلق قدار ومصدع وأصحابها فرصدوا الناقة حين صدرت عن الماء وقد

١ـ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٢٩٥؛ وبحارالأنوار، ج ١١. ص ٣٩٢؛ وتفسير الثعلبي، ج ٤، ص٢٥٦.

كمن لهما قدار في أصل صخرة على طريقها، وكمن مصدع في أصل صخرة اخرى فمرت على مصدع فرمى بسهم فأصاب به عطلة ساقها وخرجت امرأة اسمها عنيزة، وأمرت ابنتها وكانت من أحسن الناس وجها وأسفرت لقدار فشد قدار على الناقة بالسيّف فكشف عرقوبها فخرت الناقة ورغت رغاة واحدة وتحذر سقبها ثمّ طعن في لبتها فنحرها فخرج أهل البلدة واقتسموا لحمها وطبخوه.

فلما رأى الفصيل ما فعل بامّه ولى هارباً حتّى صعد الجبل فرغا رغاء يقطع منه قلوب القوم، وأقبلوا نحو صالح يعتذرون إليه: إنّما عقرها فلان، فقال صالح: انظروا هل تدركون فصيلها فإن أدركتموه فعسى أن يرفع عنكم العذاب فخرجوا يطلبوه فلم يجدوه، وكان العقر يوم الأربعاء. فقال لهم صالح: تمتّعوا في داركم ثلاثة أيّام فإنّ العذاب نازل بكم.<sup>(1)</sup>

وروى أبو الزبير عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ قال: لمّا مرّ رسول الله تشيئ بالحجر في غزوة تبوك قال لأصحابه: «لا يدخلنّ أحد منكم القرية، ولا تشربوا من مانها ولا تدخلوا على هؤلاء المعذّبين إلّا أن تكونوا باكين أن يصيبكم مثل ما أصابهم»، ثمّ قال: «أمّا بعد فلا تسألوا رسولكم الآيات، هؤلاء قوم صالح سألوا رسولهم فبعث الله لهم الناقة وكانت ترد من هذا الفج<sup>(٢)</sup> فعقروا الناقة فأهلكهم الله من مشارق الأرض منهم ومغاربها إلّا رجلاً واحداً يقال له: أبو رغال وهو أبو ثقيف كان في حرم الله فمنعه حرم الله من العذاب فلما خرج من الحرم أصابه ما أصاب قومه فدفن ودفن معه غصن من الذهب، وأراهم قبر أبي رغال فنزل القوم فاستخرجوا ذلك الغصن».

١ـ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٢٩٦؛ وانظر: التبيان، ج ٦، ص ١٩. ٢ـ هو الطريق الواسع الواضح بين جبلين. ٣ـ تفسير مجمع البيان. ج ٤، ص ٢٩٧؛ وبحار الأنوار، ج ١١. ص ٣٩٣؛ وكنز العمال، ج ١٤، ص١٧٤. وَلُوطًا إِذ قَالَ لِقَوْمِهِ آتَأَنُونَ ٱلْمَنْحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنَ أَحَدٍ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ () إِنَّكُم لَتَأْنُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةَ مِن دُوبِ ٱلنِّسَتَأْءِ بَلْ أَنتُد قَوْمٌ تُسْرِفُونَ () وَمَا كَان جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَا أَن قَالُوا أَخْرِجُوهُم مِن قَرْبَنِكُم إِنّهُم أَنَاش يَنطَهَرُونَ () فَالَجَيْنَة وَأَهْلَهُ إِلَا أَمْ أَنتُه كَانَتْ مِن آلْغَنِبِينَ () وَمَا كَان جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَا أَن قَالُوا أُخْرِجُوهُم عَن قَرْبَنِكُم أَنْنَاش يَنطَهَرُونَ أَنْ فَالَجَيْنَة وَأَهْلَهُ إِلَى الْمَائِ الْمَائِقُ عَلَيْهُمُ مُتَوَ كَانَتْ مِن آلْعَنبِرِينَ () وَأَسْطَرْنَا عَلَيْهِم مَطَرًا فَانُفْتَر كَيْ كَان

هذه هي القصّة الرابعة نوح وهود وصالح ولوط، أي: وأرسلنا لوطاً. صرف لخفُته وسكون وسطه.

قال: أتأتون السيّئة المتمادية في القبح بحيث ما سبقكم في هذه القبيحة أحد من العالمين؟ ويمكن أن انقضى كثير من القرون والأعصار ما أقدم على هذا الأمر القبيح أحد. أو أنّ قوم لوط بأجمعهم أقدموا على هذا المنكر، ولم يتّفق في الأعصار الماضية أنّهم بكلّيّتهم يقدمون بهذا الأمر، وكانوا لا ينكحون إلّا الغرباء والضيف أوّلا، ثمّ استحكم عندهم حتّى فعل بعضهم ببعض.

أَتَأْتُوْنَ \$ وتشتهون ﴿ أَلِرِجَالَ شَهْوَة \$ وقبح هذا العمل من وجوه شتّى الأنّه على عكس الحكمة الإلهيّة وخلاف مقتضى الطبيعة لأنّ الذكورة مظنّة الفعل والأنوثة مظنّة الانفعال، فإذا صار الذكر منفعلاً صار الأمر بعكس الطبيعة، ثمّ يوجب عدم بقاء نوع الإنسان الذي هو أشرف الأنواع وأدى إلى انقطاع النسل وذلك خلاف أمر الله وحكمته.

ثمّ إنّ الفاعل بهذه الفعلة القبيحة بسبب لذّة ساعة يسبّب للمفعول إيجاب العار العظيم والعيب الكامل على المفعول على وجه لا يزول ذلك عند طول عمره، وكيف يرضى العاقل المسلم لأجل لذّة ساعة خسيسة منقضية إيراد العيب الدائم على غيره؟ فيوجب استحكام العداوة الدائمة بين

| 551 |  |  |
|-----|--|--|
|-----|--|--|

الفاعل والمفعول ولعلّ ينجر إلى القتل كما أن هذا العمل بالنسبة إلى المرأة ينتج بالعكس، وموجب لازدياد المحبّة. تأمّل في الحكمة الإلهيّة حتّى يحصل لك اليقين بأنّه تعالى ما حرّم حراماً إلّا لمفاسد عظيمة، وما حلّل حلالاً إلّا لمنافع عظيمة جليلة. ثمّ إنّ من مضارَ هذا العمل أنّ اللّه أودع في الرحم قوّة جاذبة شديدة للمنيّ فإذا واقع الرجل المرأة قوى الجذب فلم يبق شيء من المنيّ في المجاري وينفصل، أمّا إذا واقع بالرّجل لم يحصل ذلك الجذب من المفعول فيبقى شيء من أجزاء المنيّ في المجرى فيعفن ويفسد غالباً، ويتولّد منه الأسقام العظيمة، والأورام الشديدة.

وبالجملة لما منعهم لوط عن هذا الأمر ما امتنعوا نسبهم إلى السرف وتجاوز الحدّ فجاوبوه قومه أن أخرجوا لوطاً وأتباعه من البلدة فإنّهم يمنعونا عن هذا العمل، وقالوا على سبيل السخريّة: ﴿إِنَّهُمْ أَنَاشُ يَنَطَهَّرُونَ \* فَأَبَحَيْنَهُ وَأَهْلَهُ عَنْ هذا العمل، وقالوا على سبيل السخريّة: ﴿إِنَّهُمْ أَنَاشُ يَنَطَهَّرُونَ \* فَأَبَحَيْنَهُ عن هذا العمل، وقالوا على سبيل السخريّة: ﴿إِنَّهُمْ أَنَاشُ يَنَطَهَّرُونَ \* فَأَبَحَيْنَهُ وَأَهْلَهُ عَنْ هذا العمل، وقالوا على مبيل السخريّة في إنّهُمْ أَنَاشُ يَنَطَهَ رُونَ \* فَأَبَحَيْنَهُ وَإَهْلَهُ عَنْ العمل، وقالوا على معنى مالية و المتصلين به بالنسب قال ابن عبّاس: المراد ابنتاه إلّا زوجته كانت من الباقين في العذاب "عبر" بمعنى مكث وإنّما لم يقل: من الغابرات لأنّه أراد المعنى أنّها عمّن بقيت مع الرجال في العذاب وأمطر عليهم الحجارة.<sup>(1)</sup>

ولوط بن هاران بن تارخ قيل: إنَّه كان ابن خالة إبراهيم، وكانت سارة امرأة إبراهيم أخت لوط.

روي عن أبي حمزة الثماليّ وأبي بصير عن الباقر للله **«أنّ لوطاً لبث في** قومه ثلاثين سنة. وكان نازلاً فيهم. ولم يكن منهم يدعوهم إلى الله وينهاهم عن الفواحش فلم يجيبوه. وكانوا لا يتطهّرون من الجنابة. بخلاء، أشحّاء على الطعام. وكانوا

۱- تفسير الرازي، ج ١٤، ص ١٧١؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٣٠١؛ وانظر: مجمع البيان، ج ج ٨ ص ٣٠٦. على طريق السيّارة إلى الشام ومصر، وكان ينزل بهم الضيفان فيغضحوه وإنّما كانوا يفعلون ذلك بالضيف لتنكل النازلة عليهم من غير شهوة بهم إلى ذلك فأوردهم البخل هذا الدّاء. وكانوا يقولون للوط: لا تقرينَ ضيفاً فإنَّك إن فعلت فضحنا ضيغك وكان لوط إذا نزل به الضيف كتم أمره مخافة أن يفضحه قومه. ولمّا استطالوا على هذا الأمر وأراد الله عذابهم بعث إليهم رسلاً مبشَّرين ومنذرين جبريل في نفر من الملائكة فأقبلوا إلى إبراهيم قبل لوط فلمًا رأهم إبراهيم ذبح عجلاً سميناً فلمًا رأى أيديهم لا تصل إليه نكرهم وأوجس منهم خيفة. قالوا: يا إبراهيم إنَّا رسل ربَّك. ونحن لا نأكل الطعام إنَّا أرسلنا إلى قوم لوط. وخرجوا من عند إبراهيم فوقفوا على لوط وهو يسقي الزرع فقال: من أنتم؟ قالوا نحن أبناء السبيل أضفنا الليلة فقال لوط: إنَّ أهل هذه القرية قوم سوء ينكحون الرجال في أدبارهم ويأخذون أموالهم، قالوا: أبطأنا فأضغنا. فجاء لوط إلى أهله وكانت أهله كافرة. وقال: قد أتاني أضياف في هذه الليلة فاكتمى أمرهم قالت: أفعل وكانت العلامة بينها وبين قومها أنه إذا كان عند لوط أضياف بالنهار تدخن فوق السطح، وإذا كان بالليل توقد النار. فلمًا دخل جبرنيل والملانكة معه بيت لوط وثبت امرأته على السطح فأوقدت النار فأقبل القوم من كلّ ناحية يهرعون إليه ودار بينهم ما قصُّه الله في كتابه في مواضع فضرب جبرنيل بجناحه عيونهم فطمسها فلمًا رأوا ذلك علموا أنه قد أتاهم العذاب. فقال جبرتيل: يا لوط اخرج من بينهم أنت ومن معك إلا امرأتك. فقال لوط: كيف أخرج وقد اجتمعوا حولي وحول داري؟ فوضع بين يديه عموداً وقال اتّبع هذا العمود ولا يلتفت منكم أحد فخرجوا من القرية. فلمّا طلع الفجر ضرب جبرتيل بجناحه طرف القرية فقلعها من تخوم الأرضين السابعة، ثمّ رفعها إلى الهواء حتَّى سمع أهل السماء نباح كلابهم وصراخ ديوكهم. ثمَّ قلَّبها عليهم وهو قول الله: أَجْ فَجَعَلْنَا عَالِيهَا سَافِلَهَا ﴾<sup>(()</sup> وذلك بعد أن أمطر الله عليهم حجارة من سجيل وهلكت

۱\_ سورة هود: ۸۲ .

للألجاني الأتجاني المناقبة الأتجاني المناقبة المناق

امرأته بأن أرسل الله عليها صخرة فقتلتها».

وقيل: قلّبت المدينة على الحاضرين منهم وأمطرت الحجارة على الغائبين فاهلكوا بها.<sup>(۱)</sup> ﴿فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ ظاهر الخطاب وإن كان للرّسول لكنّ المراد الأمّة ليتحرّزوا عن عذاب الآخرة.

وَإِلَىٰ مَدَيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَنَقَوْمِ ٱعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَحَثُم مِّنَ إِلَىٰم غَيْرُهُ, قَدَ جَآءَتَحَثُم بَكِنِنَةٌ مِن زَّبِحَثُمٌ فَأَوْفُوا ٱلْحَكْبُلَ وَالْمِيزَانَ وَلَا نَبْخُسُوا ٱلنَّاسَ أَشْبَآءَهُمْ وَلَا نُفْسِدُوا فِن ٱلأَرْضِ بَعْدَإِصْلَحِهَا ذَلِحَثُمْ خَيَرٌ لَكُمْ إِن كُنتُد مُؤْمِنِينَ ﴾

هذه هي القصّة الخامسة. التقدير: وأرسلنا إلى مدين أخاهم في النسب لا في الدين. واختلفوا في مدين قيل: اسم البلد وقيل: اسم القبيلة بسبب أنّهم أولاد مدين ابن إبراهيم الخليل. وشعيب ابن نويب بن مدين بن إبراهيم، فأمر شعيب قومه أوّلا بعبادة الله وادّعى النبوّة. والمراد بالبيّنة المعجزة وأمّا أنّ المعجزة من أي: الأنواع كانت معجزته فليس في القرآن بيان كيفيّة معجزته.

ويقال لشعيب: خطيب الأنبياء لحسن مراجعته قومه وقومه أصحاب الأيكة وأرسل إلى مدين مرتين وإلى أصحاب الأيكة مرة، وكان عادة الأنبياء أنهم إذ رأوا قوماً مقبلين على نوع من أنواع المفاسد إقبالاً أكثر من إقبالهم على سائر المفاسد بدءوا بمنعهم عن تلك المفسدة.

قال صاحب «الكشّاف»: إنّ من معجزات شعيب أنّه دفع إلى موسى عصاه وهي التي صارت التنّين، وقال لموسى: إنّ هذه الأغنام تلد أولاداً فيها سواد وبياض وقد وهبتها لك فكان الأمر كذلك.<sup>(۱)</sup>

> ١ــ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٣٠١؛ وانظر: بحار الأنوار، ج ١٢. ص ١٥٩. ١ــ تفسير الرازي، ج ١٤، ص ١٧٣؛ وانظر: تفسير البحر المحيط، ج ٤، ص ٣٣٩.

فَقْتَلْهُ اللَّذَاحِ ٤

ثمّ قال الزمخشريّ: وهذه الأحوال كانت معجزات شعيب لأنّ موسى في ذلك الوقت ما ادّعي الرسالة.<sup>(١)</sup>

وهذا الكلام بناء على أصل مختلف بين الأشاعرة والمعتزلة لأنّه عند الأشاعرة يجوز أن يظهر الله على من يصير بعد نبيّاً أنواع المعجزات، ويسمّى ذلك إرهاصاً فعند الأشاعرة على هذا الأصل إرهاصات لموسى، وعند المعتزلة معجزات لشعيب لأنّ الإرهاص لا يجوز عند المعتزلة.

وبالجملة أمر شعيب قومه بإيفاء الكيل لأنّهم كانوا مشغوفين بالتّطفيف. والمراد بالكيل المكيال أي: ما يكال به.

ثمَ قال: ﴿وَلَا نَبْخُسُوا ٱلْنَكَا**سَ أَشْسَيَاءَهُمَ ﴾** والمراد المنع من التنقيص ويشمل في كلَّ الأمور، فيدخل فيه السرقة والغصب وأخذ الرشوة وانتزاع الأموال من أيدي الناس بطريق الحيل لأنَّ كلَّ ذلك تنقيص المال، وهذه الأمور من موجبات الخصومة والغضب والمنازعة بين الناس.

قال: ﴿وَلَا نُفْسِدُوا فِـ ٱلأَرْضِ بَعَـدَ إِصْلَنَحِهَا ﴾ بعد أن صلحت الأرض بشرائع الأنبياء وكيفيّة الأحكام ﴿ذَلِكُمْ ﴾ أي: هذه الأمور ﴿خَيَرٌ لَكُمْ إِن كَتُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ أي: كونوا مؤمنين.

وَلَا نَقْعُدُوا بِحَكْلِ صِرَطٍ تُوعِدُونَ وَتَصُدُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ مَنْ مَاسَنَ بِهِ، وَتَبْغُونَهُمَا عِوَجُأَ وَاذَكُرُوا إِذَ كُنتُم قَلِيلًا فَكَثَرَكُمْ وَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِعِبَةُ الْمُغْسِدِينَ (٥) وَإِن كَانَطَآبِفَنَهُ مِنكُمْ مَاسَنُوا بِالَذِي أَرْسِلْتُ بِهِ. وَطَآبِغَةُ لَز يُؤْمِنُوا فَاصْبِرُوا حَتَى يَحَكُمُ اللَهُ بَيْنَنَا وَهُوَ خَيْرُ الْحَكَمِينَ (٥)

١- المصدر السابق نفسه.

| ٤٤٥ | We way way way way way way way want way want way want want want was want was warden want was want was want was |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

روي أنَّهم كانوا يجلسون على الطرقات ويخوفون من أمن بشعيب ويحرّفون الناس عن منهج الدّين، وقيل: كانوا يقطعون الطرق إلَّا أنّ ما بعد الآية يدلَّ على أنَّهم يصدّون الناس عن الدين بإلقاء الشبهات والشكوك بطريق الاعوجاج والإضلال وبأنَّه لو آمنتم بشعيب كذا تصيرون مثلاً، وأنَّه كذّاب.

﴿وَاتَحْكُرُوا إِذَ كُنتُمْ قَلِيلًا ﴾ يمكن المراد تكثير المال أو تكثير النفوس، وعن ابن عبّاس، قال: إنّ مدين بن إبراهيم تزوّج بنت لوط فولدت حتّى كثر أولادها.<sup>(۱)</sup>

﴿وَانْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُغْسِدِينَ ﴾ أي: تأمّلوا في عواقب من كان منكم من المفسدين كقوم عاد وثمود ولوط وإنزال العذاب بهم.

إِن كَانَ طَآبِفُنَةٌ ﴾ أي: وإن كان جماعة منكم ﴿ مَامَنُوا بِاللَّذِي أَرْسِلْتُ بِهِ. ﴾ وصدتوني ﴿ وَطَآبِفَةٌ لَمْ يُؤْمِنُوا ﴾ بي والمراد بيان إعلاء درجة المؤمنين وإظهار هوان الكافرين. ﴿ فَأَصْبِرُوا حَتَّى يَحْكُمُ اللَّهُ بَيْنَنَا ﴾ في حق المومنين والمهاد هوان الكافرين. ﴿ فَأَصْبِرُوا حَتَّى يَحْكُمُ اللَّهُ بَيْنَنَا ﴾ في حق المومنين والمهاد هوان الكافرين. ﴿ فَأَصْبِرُوا حَتَّى يَحْكُمُ اللَّهُ بَيْنَنَا ﴾ في حق المومنين والمهاد موان الكافرين. ﴿ فَأَصْبِرُوا حَتَّى يَحْكُمُ اللَهُ مَالَهُ مَالَهُ مَعْنَى أَنْ أَوْرَا الكافرين. ﴿ فَأَصْبِرُوا حَتَى يَحْكُمُ اللهُ الله والله والله والله والله المان الكافرين. ﴿ فَأَصْبِرُوا حَتَى يَحْتُمُ اللهُ مَنْ مَالَهُ مَالَكُونَ مَعْنَى أَعْنَا اللهُ في حق المؤمنين والكافر في في حق المؤمن والكافر في في مُوا الكافرين. في في حق المؤمن والكافر في في مالك في حق المؤمن والكافر في في من المؤمن والكافر في في مان المؤمن واله الموا ماله المؤمنين والمال ماله في ماله المؤمن والكافر في في ماله المؤمن واله من الله في ماله المؤمن والكافر في في في ماله المؤمن والكافر في في أول المال ماله ماله في الماله ماله المؤمن والكافر في في أَنْ أَنْ مالهُ في أَلْمَالُهُ مُنْ مُؤْمُ في أَنْ أَلْمَالُهُ ماله ماله في الدينيا فلابلا من المؤمن والكافر أولُولُولُ مَتْ أَنْ أَمَ مُؤْمُ مَنْ إِنْ أَمَ مالهُ في الديا فاله ماله في الديا الماله ماله في الأخرة.

قَالَ ٱلْمَلَأُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِن قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَكَ بَشُعَيْبُ وَالَّذِينَ مَامَنُوا مَعَكَ مِن قَرَيَنِنَا أَوَ لَنَعُودُنَّ فِي مِلَتِـنَأْ قَالَ أَوَلَوْ كُنَّا كَبْرِهِينَ ۞ قَدِ الْفَقَرَيْنَا عَلَ اللّهِ كَذِبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلَنِحُمُ بَعَدَ إِذْ بَحَنَا اللَّهُ مِنْبَأَ وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَّعُودَ فِيهَآ إِلَا أَن بَشَاءَ اللَّهُ رَبُّنَا وَسِعَ رَبُنَا كُلَ شَىءٍ عِلْمًا عَلَ اللَّهِ تَوَكَّلَ اللهِ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِي وَأَنتَ خَيْرُ الْفَنْبِحِينَ أَلْ

لما قرر شعيب تلك الكلمات ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ آسَتَكْبَرُوا ﴾ وأنفوا ﴿ مِن

١\_ تقسير الرازي، ج ١٤. ص ١٧٥؛ وبحار الأنوار. ج ١٢. ص ٣٧٦؛ وتفسير مجمع البيان. ج ٤. ص ٣٠٤.

قَوْمِهِ. لَنُخْرِجَنَكَ يَنشُعَيْبُ﴾ ومن آمن معك من بلدتنا ﴿أَوَ لَتَعُودُنَ فِي مِلَتِـنَا ﴾. وفي هذا الكلام إشكال في الجملة وهو قولهم: ﴿أَوَ لَتَعُودُنَ فِي مِلَتِـنَا ﴾ وكذلك قوله: ﴿ قَدِ ٱفْتَرَيْنَا عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلَيْكُم ﴾ ظاهره يدل على أن شعيب كان على ملّتهم التي هي الكفر.

والجواب أنّ أتباع شعيب الَّذين آمنوا كانوا من قبل كفَّاراً فخاطبوا شعيباً بخطاب أتباعه للتّغليب، أو أنّ شعيباً ما كان يظهر دينه لهم فتوهموا أنّه على دينهم. قال لهم شعيب: ﴿ أَوَلَوَ كُنَّا كَرِهِينَ ﴾ «الهمزة» للاستفهام «والواو» للحال أي: أتعيدوننا في ملّتكم في حال كراهتنا أي: لا تقدرون على ردنا على دينكم على كره منّا بعد إذ هدانا الله ونجانا.

ونظم للجلام الشريفة في جملتهم وإن كان بريئا من الكفر إجراء الكلام على التغليب فإن فعلنا ما تريدون منًا فحينئذ افترينا على الله الكذب، وهذا مع قطع النظر عن قبح الكفر مناف للنبوة لأن أصل الباب في النبوات صدق اللهجة والبراءة من الشرك والكذب.

وبعض المفسّرين يرجعون الضمير في «فِيها» إلى القرية أي: نخرج منها فإن شاء الله نعود فيها وحينئذ سهل المعنى، أمّا إذا رجع الضمير إلى الملّة فمعناه إلى أن يشاء الله، وهذه قضيّة شرطيّة، وإنّما ذكر هذا للتّبعيد كما يقال: لا أفعل هذا إلّا إذا شاب الغراب وابيض القار ولا يشاء الله الكفر فلا نعود أبدا وهذا المعنى يبطل قول من قال: إنّ اللّه قد يشاء الكفر.

قال الجبّائيّ: المراد من الاستثناء الفروع والأحكام والعبادات. كأوقات الصلاة والصيام من الفروع الّتي يجوز فيها طريان النسخ والتبديل لا في الأصول الّتي لا يقبل التغيّر.<sup>(۱)</sup>

١- تغسير الرازي، ج ١٤. ص ١٧٩.

﴿وَسِعَ رَبُّنَا كُلَّ شَ**ىءِ** عِ**لَمًا**﴾ في تعلَق هذا الكلام بالكلام الأوّل قال القاضي عبد الجبّار: قد نقلنا عن أبي عليّ الجبّائيّ: إلّا أن يشاء الله معناه: إلّا أن يعرف المصلحة في تغيّر الفروع فالعالم في المصالح والتغيّر ليس إلّا من وسع علمه على كلّ شيء فلذلك أتبعه بهذا الكلام<sup>(۱)</sup> فصح النظم في الآية.

وقالت الأشاعرة: وجه النظم أنّ القوم لمّا قالوا لشعيب: إمّا أن تخرج من قريتنا، وإمّا أن تعود إلى ملّننا فقال شعيب: ﴿وَسِعَ رَبُّنَا كُلَ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ فربّما كان في علمه حصول قسم ثالث: وهو أن نبقى في هذه القرية من غير أن نعود إلى ملّتكم بل نجعلكم مقهورين تحت حكمنا. ويؤيّد هذا المعنى قوله: ﴿عَلَ أَللَهِ تَوَكَلُنَا ﴾ فختم كلامه بالعزل عن الأسباب.

ثم اسْتغل بالدّعاء فقال: ﴿ رَبَّنَا ٱفْتَحْ بَيْنَنَا ﴾ أي: احكم واقض بيننا ﴿ بَأَلَحَقَ وَآنتَ خَبُرُ ٱلْفَنِيوِينَ ﴾ قال ابن عبّاس: ما كنت أدري قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا ٱفْتَحْ ﴾ حتَى سمعت ابنة ذي يزن يقول لزوجها: تعال أفاتحك أي: أحاكمك. وَقَالَ ٱلْمَلاَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ لَهِنِ ٱتَبَعْتُم شُعَيْبًا إِنَّكُم إِذَا لَخَسِرُونَ () فَاخَدَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِم جَنْثِمِينَ () الذِينَ كَذَبُوا شُعَيْبًا كَان لَمْ يَغْنَوْا فِيهَا ٱلَذِينَ كَذَبُوا شُعَيْبًا كَانُوا هُمُ ٱلْخَسِرِينَ كَانَوْنَ شُعَيْبًا عَنَهُم وَقَالَ لَلَكُم النَّحْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِم جَنْثِمِينَ () الذِينَ كَذَبُوا شُعَيْبًا عَنَهُمُ وَقَالَ لَمَ يَغْنَوْا فِيهَا ٱلَذِينَ كَذَبُوا شُعَيْبًا كَانُوا هُمُ ٱلْخَسِرِينَ ()

في الآية بيان عظمة ضلالتهم بتكذيب شعيب وبيّن في هذه الآية أنّهم لم يقتصروا بذلك حتّى أضلّوا غيرهم ولا موهم على متابعته فقالوا: ﴿لَمِنِ ٱتَبَعَتُمَ شُعَيّبًا إِنَّكُرُ إِذَا لَخَلِيرُونَ﴾ فاستحقّوا العذاب فأخذتهم الرجفة وهي الزلزلة الشديدة المهلكة فأصبحوا في منازلهم خامدين ساكنين بلا حياة وبعد

الدالمصدر الساق نفسه.

ما أصابهم العذاب كأن لم يكونوا ساكنين بها فقال غنى القوم في دارهم أي: طال مكثهم.

قال الزجّاج أي: كان لم يعيشوا فيها مستغنين وهذا التكرار في قوله الذين كذّبوا شعيبا لبيان قباحة فعل المكذّبين كقولك أنت أنت، وهذه معجزة عظيمة لشعيب إنّ مثل هذا العذاب العظيم النازل من السماء لما وقع على قوم دون قوم مع أنّهم مجتمعين في بلدة واحدة.<sup>(۱)</sup>

ثم قال: ﴿ فَنُوَلَى عَنَهُم ﴾ واختلفوا في أن شعيب تولَى بعد نزول العذاب بهم أو قبل ذلك قال الكلبيّ: قبل ذلك قال: ولم يعذّب قوم نبيّ حتّى اخرج من بينهم. ثمّ قال: ﴿فَكَيْفَ مَاسَىٰ عَلَىٰ قَوْمِ كَفِرِينَ ﴾ قيل: اشتد حزنه على قومه من جهة القرابة والمجاورة فإنّه كان يتوقّع منهم الإجابة للإيمان فلمّا لم تقبلوا وعذّبوا حزن بحرمانهم عن السعادة ثمّ عزّى نفسه وقال: فكيف آسى. وقيل: ما حزن ومراده فكيف آسى وقد أبلغتكم ولم تقبلوا نصحى. وأنتم غير مستحقّين أن يأسى الإنسان لمثلكم. والصحيح القول الثاني.

قال البلخيّ: وفي هذه الآية دلالة على أنّه لا يجوز للمسلم أن يطلب الخير للكافر ويحزن لشدّة أمورهم.<sup>(۱)</sup>

وفي عذابهم قيل: أرسل الله عليهم وعدة شديدة وحراً تأخذ بأنفاسهم فدخلوا في أجواف البيوت فدخل عليهم البيوت فلم ينفعهم ظلّ ولا ماء وأنضجهم الحرّ فبعث الله سحابة فيها ريح طيّبة فوجدوا برد الريح وظلّ السحابة فتنادوا عليكم بها فخرجوا إلى البريّة فلما اجتمعوا تحت السحابة ألهبها الله عليهم ناراً ورجفت بهم الأرض فاحترقوا كالجراد المغليّ وصاروا رمادا وهو عذاب يوم الظلّة وهذا القول عن ابن عبّاس وجماعة من المفسّرين. وقيل: بعث الله عليهم صيحة واحدة فماتوا، عن أبي عبد الله للخ

١ـ تفسير الرازي، ج ١٤، ص ١٨٢؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٤. ص ٣٠٩. ١ـ تفسير التبيان، للشيخ الطوسي. ج ٤. ص ٤٧٣؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٤. ص ٣١٠.

فيوكو الأعماني ..

وقيل: إنّ لشعيب قومين قوم أهلكوا بالرجفة وقوم هم أصحاب الظلّة. وَمَا أَرْسَلْنَا فِى قَرْبَخِ مِّن نَّجِيٍ إِلَا آَخَذْنَا أَهْلَهَا بِٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَّآِءِ لَعَلَّهُمْ يَضَّرَعُونَ () ثُمَّ بَدَلْنَا مَكَانَ ٱلسَّيِتَةِ ٱلْحَسَنَةَ حَتَّى عَغَوا وَقَالُوا قَدْ مَتَتَ ءَابَآءَنَا ٱلضَرَآءُ وَالسَّرَآءُ فَأَخَذْنَهُم بَغْنَةُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُنَ ()

لما بيّن حال هؤلاء وما جرى على أممهم بيّن في هذه الآية العلّة الّتي بها يفعل ذلك فقال: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا﴾ الآية، وإنّما ذكر القرية لأنّها مجتمع القوم وفيه حذف، أي: فكذّبوا ذلك النبيّ المرسل إلّا أخذنا المكذّبين والعاصين بالبأساء أي: الشدّة في أحوالهم، والنقصان في زروعهم وثمارهم وضروعهم. والضرّاء ما ينالهم من المرض والآلام، وقيل: بالعكس. ﴿ لَعَلَّهُمُ ﴾ وكلمة لعلَ في حقّ الله لا يمكن حمله على الشك بل على اليقين فالمعنى: إنّما يفعل بهم هذا لكى يتضرّعوا ويتوبوا.

أُمُّمَ بَدُلْنَا مَكَانَ ٱلسَّبِتَةِ ٱلْحَسَنَةَ ﴾ ومعنى السيّنة الشدّة وما يسوء، ومعنى الحسنة الرخاء والنعمة، أي: تدبيره تعالى ليس على نمط واحد، والمراد أنه يأخذ أهل المعاصي تارة بالشدّة ليتنبّهوا وتارة بالنعمة ليطيعوا.

المُحَقَّىٰ عَفَوا ﴾ أي: كثروا وزادوا قال أهل اللغة: قد عفى الشعر أي: كثر، ومنه ما ورد في الحديث أنَّه ﷺ أمر أن تحف الشوارب وتعفى اللحى، أي: توفر وتكثر.

وَقَوْقَالُوا قَدْ مَتَى ءَابَآةَنَا ٱلضَّرَّآةُ وَٱلسَّرَآةُ ﴾ أي: قال هؤلاء الكافرون
 والعاصون: إن هذا الرخاء والشدة ليس بسبب ما نحن فيه من الدّين والعمل،
 وتلك عادة الدهر وليس عقوبة من الله وإن آباءنا كذلك كانوا تارة تصيبهم
 الشدة وتارة الرخاء ولا تلتفتوا إلى مثل هذه الأمور، وكونوا على ما أنتم عليه.

﴿ فَأَخَذَنَهُم بَغْنَةً ﴾ أمر يأتيك من غير ترقّب ومقدّمة ﴿ وَهُمْ لَا يَشْعُرُنَ ﴾ بأن العذاب نازل بهم. وَلَوَ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ ، امَنُوا وَأَتَّغَوْا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَنتِ مِنَ السَّمَآ، وَالأَرْضِ وَلَنكِن كَذَبُوا فَأَخَذْنَهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (أَ) أَفَامِنَ أَهْلُ الْقُرَىٰ أَن يَأْتِيَهُم بَأْسُنَا بَيَنتَا وَهُمْ نَآمِعُونَ (أَ) أَوَأَمِنَ أَهْلُ الْقُرَىٰ أَن يَأْتِيَهُم بَأْسُنَا ضُحَى وَهُمْ يَلْعَبُونَ (أَ) أَفَامِنُوا مَحْرَ اللَهِ فَلَا يَأْمَنُ مَحْرَ اللَهِ إِلَا ٱلْقَوْمُ الْخَسِرُونَ (أَ)

لممّا بيّن في الآية السابقة أنّ الأمم عذّبوا بسبب كفرهم بيّن في هذه الآية أنّ الأمر بالعكس إذا آمنوا واتّقوا، فتبدّل الشدّة بالرخاء والنعمة، وتفتح أبواب السماء والأرض بركات السماء بالخير والمطر، وبركات الأرض بكثرة الثمر والمواشي وحصول الأمن والسلامة لأنّ السماء تجري مجرى الأب الرؤوف، والأرض كالامّ العطوف. ثمّ عاد الكلام بمجرى التهديد فقال على سبيل الاستفهام الإنكاري: أفأمن أهل الأمصار أن يأتيهم عذابنا في الليل وهم نائمون؟ أو يأتيهم بالنهار وقت ظهور الشمس وهم مشغولون في الحياة الدنيا؟ لأنّ الدنيا لعب ولهذا قال: ﴿وَهُمّ يَلْمَبُونَ ﴾.

أَوَلَمَ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِنُونَ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعَدِ أَهْلِهَمَا أَن لَوَ نَشَآءُ أَصَبْنَهُم بِدُنُوبِهِدٍ وَنَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُدَ لَا يَسْمَعُونَ ﴿ يَلْهَ عَلَى الْقُرَى نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآبِهَا وَلَقَدَ جَآءَتَهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِنَتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا مِن قَبْلُ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِ الْكَغِينَ أَنْ 201.

قرء: «أولم نهد» بالنون. المعنى: أنكر بهذا الاستفهام ترك الاعتبار ممّن تقدّمهم من الأمم واستيصالهم بالعذاب، أي: أو لم يبيّن الله ولم يهتدوا هؤلاء الذين استقرّوا مكان المتقدّمين منهم الذين عذّبناهم وخلفناهم مكان أولئك المعذّبين وورثوهم أن لو نشاء لعذّبناهم كما عذّبنا قبلهم أو نطبع على قلوبهم؟ ومعنى الطبع التخلية ﴿فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ المواعظ.

المؤتِلَكَ ٱلْقُرَىٰ ﴾ المراد قرى الأقوام الخمسة الّذين مضى شرح حالهم وهم قوم نوح وهود وصالح ولوط وشعيب ﴿نَقُضُ ﴾ أحوال إهلاكها ﴿عَلَيْكَ ﴾ يا محمّد للاحتراز لأمّتك عن مثل تلك الأعمال.

ثم قال إنّا أتممنا عليهم الحجّة بإرسال الرسل والمعجزات فما قبلوا وما آمنوا وما كانوا ليؤمنوا بعد رؤية المعجزات كما لم يؤمنوا قبل رؤية المعجزات. وقيل: معناه: ولو أحييناهم بعد إهلاكهم ورددناهم إلى دار التكليف لن يؤمنوا كقوله: ﴿وَلَوَ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ﴾<sup>(١)</sup> وقيل: المعنى: قبل مجيء الرسل كانوا مصرين على الكفر فهؤلاء ما كانوا ليؤمنوا بعد مجيء الرسل أيضا. ﴿ كَذَلِكَ يَعْلَبُعُ اللَّهُ ﴾ أي: مثل ذلك الّذي طبع على قلوب الكفار والأمم الماضية نطبع على قلوب أمتك الكافرة.

وَمَا وَجَدْنَا لِأَحْتَثَرِهِم مِّنْ عَهَدٍ وَإِن وَجَدْنَا أَحْتَثَهُمُ لَفَسِقِينَ ٢

اختلفوا في العهد: قال ابن عبّاس: يريد العهد الذي عاهدهم الله وهم في الأصلاب<sup>(\*)</sup> حيث قال: ﴿أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَنَ ﴾<sup>\*\*\*</sup> ثمّ خالفوا ذلك العهد ولهذا قال: ﴿وَمَا وَجَدْنَا لِأَحْتَثَرِهِم مِنْ عَهْدٍ ﴾.

وقال ابن مسعود: المراد بالعهد الإيمان والدليل عليه قوله: ﴿ إِلَّا مَنِ

١\_ سورة الأنعام: ٢٨. ٢\_ تفسير الرازي، ج ١٤. ص ١٨٨. ٣\_ سورة الأعراف: ١٧٢. أَنَّخُذُ عِندُ ٱلرَّحْنَىٰ عَهْدًا ﴾<sup>(1)</sup> يعني: آمن وقال: لا إله إلّا الله. والقول الثالث: أنّ العهد عبارة عن وضع الأدلّة الدالّة على صحّة التوحيد والنبوّة. ثمّ قال: وإنّ الشأن والقصّة: وجدنا أكثرهم خارجين عن الدين.<sup>(1)</sup> إلى هنا تمّ الجزء الرابع من الكتاب مشتملاً على ٩٤ آية من سورة المائدة، وتمام سورة الأنعام و١٠٢ آية من سورة الأعراف وللّه الحمد.

> ١ـ سورة مريم: ٨٧. ٢ـ تفسير الرازي، ج ١٤، ص ١٨٨؛ وتفسير جوامع الجامع، ج ١. ص ٦٨٣.

# فهرس الأحاديث

# (<sup>†</sup>)

| إذاراً يت اللَّه يعطي على المعاصي فإنَّ ذلك استدراج من اللَّه                                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إذاشهدأربعةعدول أنَّه قدأدخله فيها كالميل في المكحلة وجب عليه الرجم ٢٦                                                                                                                                            |
| إذا وضع السيف في أمّتي لم يرفع عنها إلى يوم الساعة                                                                                                                                                                |
| الأرواح جنود مجنّدة فالله سبحانه خصّ عيسى بالروح الطاهرة المقدّسة ١٤٧                                                                                                                                             |
| أسلم تدخل الجنّة ولا تكفر تدخل النار ١٧١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                            |
| اعلموارحمكم الله أنكم في زمان القائل فيه بالحقّ قليل                                                                                                                                                              |
| أكرمواعتاتكم النخل فإنما خلقت من فضلة طينة آدم اللج                                                                                                                                                               |
| ألالعنة الله على الظالمين الَّذين كذَّبوابولايتي واستخفّوا بحقّي                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                   |
| إِنَّ أَدنى ما يقطع فيه ثمن الجنَّ                                                                                                                                                                                |
| إِنَّ أَدنى ما يقطع فيه ثمن الجنّ ٢٣ ٢٣ ٢٣ ٢٣ ٢٣ ٢٣ ٢٣ ٢٣ ٢٣ ٢٣                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                   |
| أنَّ الأعراف كثبان بين الجنّة والنار٤١٠                                                                                                                                                                           |
| أنَّ الأعراف كثبان بين الجنَّة والنار ٤١٠ ٤١٠ ٤١٠ ٤١٠ ٤١٠ <u>انَّ الأعراف كثبان بين الجن</u> ّة والنار ٤١٠ <u>انَّ الشيطان حستاس لم</u> تاس فاحذروه على أنفسكم                                                    |
| أنَّ الأعراف كثبان بين الجنَّة والنار ٤١٠ ٤١٠<br>إنَّ الشيطان حسّاس لحّاس فاحذروه على أنفسكم ٣١٤<br>إنَّ الشيطان يستقلّ الطعام إلَّا بذكر اسم اللَه عليه ٣١٤                                                      |
| أنَّ الأعراف كثبان بين الجنّة والنار ٤١٠ ٤١٠<br>إنّ الشيطان حسّاس لمحاس فاحذروه على أنفسكم ٣١٤<br>إنّ الشيطان يستقلّ الطعام إلّا بذكر اسم الله عليه ٣١٤<br>أنّ العزّة لي وأنا المعزّ وهم يطلبون العزّة من سواي ٥٧ |

| ٢٥٤ مُغْتَلَيْظُ اللَّكُور الح                                                      | ٤٢  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| أنَّ المؤمن إذااحتضر آتته الملائكة بحريرة فيهامسك                                   | ۲ ۷ |
| إنَّ المؤمن حلو يحبّ الحلاوة٩٨                                                      |     |
| إنَّ الهجرة في أمّتي مهاجرة ما حرّم اللّه                                           |     |
| إنَّ سورة الأنعام نزلت جملة واحدة ومعها سبعون ألف ملك                               |     |
| إنَّ عمل الإنسان يدفن معه في قبره ٢٧٢                                               | ۲۷  |
| إنَّ في بطن المؤمن زاوية لا يملؤها إلَّا الحلو                                      | ٩٨  |
| إِنَّ لأنفسكم عليكم حقًا، فصومواو أفطروا وقومواو ناموا                              |     |
| إِنَّ للَّه بيت ريح مقفَّل عليه لو فتح لأذرَّت ما بين السَّماء والأرض               | ٤Y  |
| أنَّلوطألبث في قومه ثلاثين سنة.وكان نازلاً فيهم                                     | ٤٤  |
| إِنَّ هِذِه القلوب لتصدى كما يصدى الحديدو إِنَّ جلاءها قراءة القرآن                 | ۲ ۲ |
| الأنبياءلايقتلون بالإشارة ٢٦٨                                                       |     |
| أنذر بالقرآن من يرجون الوصول إلى رتم ترغبهم فيما عنده فإنَّ القرآن شافع مشقِّعهم٢١٩ | ۲١  |
| أنزل القرآن على سبعة أحرف ٣٦٢                                                       |     |
| إِنَّمَا أَناعبدمثلك فادع ربِّك لأمّتك ٢٣٧                                          | ۲ ۲ |
| أورثتموهابتوحيدكم وأعمالكم الصالحة                                                  | ٤٠  |
| أوّل مانحاني بعدعبادة الأوثان شرب الخمر                                             |     |
| ائتمروابالمعروف وتناهوا عن المنكر ائتمروابالمعروف وتناهوا عن المنكر                 |     |

(ب)

بادروابالأعمال ستَّأطلوع الشمس من مغربها ..... ٣٦٣

| الأحاديث | فهرس |
|----------|------|
|----------|------|

#### (ت)

| ٤٠٠ | <br>ترهّبأمّتيالقعود في المساجد لانتظار الصلاة . |
|-----|--------------------------------------------------|
| ۲۷  | <br>تنام عيناي ولاينام قلبي                      |

## (5)

## 

#### (ر)

الرّضاع يغيّر الطباع ..... ٩٥٤ ....

#### (č)

الزالون عن الصراط كثير وأكثر من يزلُّ عنه النساء ..... ٣٥٩

#### (س)

| ۱۸  | سلواالله لي الوسيلة فإنْمَا درجة في الجنة |
|-----|-------------------------------------------|
| مرة | سياحة أمتى الغزو في سبيل الله والحجّ والع |

#### (ش)

| ۱۰، | ۷. | • • • | <br>• • | • | •• | <br>• | • • | • | - • | • | • • |   |     | •• | • • |  | • • | • | • | <br> | • | • | • • |   | •  | • • | •  | •  | • | • | •  |   | • | Ċ | يئر | لو | را | ابا |         | 5          | مر          | ك  | .۱. | رب  | ٦ | ث |
|-----|----|-------|---------|---|----|-------|-----|---|-----|---|-----|---|-----|----|-----|--|-----|---|---|------|---|---|-----|---|----|-----|----|----|---|---|----|---|---|---|-----|----|----|-----|---------|------------|-------------|----|-----|-----|---|---|
| ۲۸  | ٣  | •     | <br>• • |   |    | <br>• |     | • | • • | • |     | • | • • |    | •   |  | •   |   | • | <br> | • |   | c   | 1 | دأ | 2   | وا | ,i | ( | ~ | قب | ن |   | 4 | ונ  | ل  | 1. | Ļ   | <u></u> | <b>ئ</b> ز | <i>ا</i> لا | ين | 18  | بال | < | ش |

**(ɛ)** 

| ٤ | ۲ | ``  | 1 |    | - | • • |   | •• | <br>• • | • |     |    |     |       |     | •• | ••• |             |          |      | • • • | ••• | •••  |     | نة. | ت س | <b>م</b> ائ |     | وخ   | لفي   | نوحا    | اش   | عا |
|---|---|-----|---|----|---|-----|---|----|---------|---|-----|----|-----|-------|-----|----|-----|-------------|----------|------|-------|-----|------|-----|-----|-----|-------------|-----|------|-------|---------|------|----|
| ۲ | • | . , | ٨ |    | • |     |   |    | <br>••• | • | ••• |    |     |       | لك  | تل | فرد | <b>ا</b> ًغ | <u>.</u> | بيء  | رك    | تث, | وم   | تني | جو  | بور | . تۇ        | عبا | نيو  | مرفتو | ب إذا : | بدي  | عب |
| 0 | ۲ | • . | • | •• | • |     | • |    | <br>    | • |     | •• | ••• | - , • | ذله | ÷  | من  | ول          | مغذو     | ، دم | ىرە   | نە  | ر مز | سور | منه | غرة | الك         | ائل | لوقا | بررة  | ائدا    | لي ق | عا |

ف) في الجنّة لؤلؤتان إلى بطنان العرش أحدهما بيضاءوالآخر صفراء ......

ق) القرآن على خمسة، حلال وحرام ومحكم ومتشابه وأمثال ................................

#### (4)

كونوامن خاصّة اللّهوخاصّة قرّاء كتابه العاملون به ...... ٢٦٥

#### (J)

| كأنت كما أثنيت على نفسك ١٧٥ | لاأحصي ثناءعلي  |
|-----------------------------|-----------------|
| ر أسرّ أمّ بقدوم جعفر ۹۱    | لاأدري أبفتح خي |
| لَا أَجِبِت                 | لاأسأل عنشيء    |

| ٤٥٧   | فهرس الأحاديث                                                      |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
| ۳٧٩   | لاتجتمع أمّتي على الخطاء                                           |
| ۸     | لايقتل نفس ظلماً إلَّا كان على ابن آدم الأوّل كفل                  |
| ۲۳    | لايقطعيدالسارق إلا في ربع دينار فصاعداً                            |
|       | لأعطينَ الراية غداً رجلاً يحبّ الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله      |
| ٦٥    | لعن اللهالآمرين بالمعروف التاركين لدوالناهين عن المنكر العاملين به |
| ۱۰۸   | لعنالله الخمر وشارتها وساقيها، وباتعها، ومبتاعها                   |
| ۲۳    | لعن اللّه السارق يسرق البيضة فيقطع يده ويسرق الحبل يقطع يده.       |
|       | لقنواموتاكم بشهادة أنلا إله إلاالله يسهل عليكم سكرات الموت         |
|       | لم يزل ينقلني اللَّه من أصلاب الطاهرين إلى أرحام المطهّرات         |
|       | لمارتي إبراهيم ملكوت السماوات والأرض رأى رجلاً                     |
|       | لمافرغ اللَّه من الخلق كتب كتاباً إنَّ رحمق سبقت غضبي              |
| ۲ ۸ ۸ | لوعلمتم ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً                       |
|       | لو كان الدين معلَّقا بالثريا لنالدرجال من أبناء فارس               |
|       | لووزن خوف المؤمن ورجاؤه لاعتدلا                                    |
|       | ليبعثن اللدعليكم رجلاً يضربكم على تأويل القرآن كماضربتكم           |
| < A A |                                                                    |
|       |                                                                    |

(م)

| ٥٣٢ |               |                 | ••••••                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | · · <b>· · · ·</b> · · · · | يتة         | إلامنزلةالم  | ماالدنياعندي |
|-----|---------------|-----------------|-------------------------|-----------------------------------------|----------------------------|-------------|--------------|--------------|
| ٨٩. | •••••         |                 | •••••••••               | •••••                                   | • • • • • • • • • • • •    | مابقتله     | ن بمسلم إلا  | ماخلايهوديار |
| 172 | • • • • • •   | • • • • • • • • | جَهلكوا                 | ىت وتركواا لحج                          | كوافإذاهده                 | إليهالميهلآ | ة يحجّ الناس | مادامت الكعب |
| 1.0 | • • • • • • • |                 | • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • •               |                            |             | مابدالوثن    | مدمنالخمرك   |

| مَعْتَبَيْكُ لللالال /ج ٤ | £0A                                                              |
|---------------------------|------------------------------------------------------------------|
| ۱٤                        | المسرفون هم الَّذين يستحلَّون الحارم ويسفكون الدَّماء            |
| **£                       | من أتى غنيّاً فتواضع لغنائه ذهب ثلثا دينه                        |
| ۳۸                        | من أصيب بشيء من جسده فتركه لله كان كفَّارة                       |
| ۳۸                        | من تصدّق من جسده بشيء كفّر اللّه عنه بقدره من ذنوبه              |
|                           | من سجدللَه بنيّة صادقة فقد بري من الكبر                          |
| ۱۳                        | من سنَّ سنَّة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة .   |
|                           | من شرب الخمر بعد أن حرّمها اللّه على لساني فليس له أن يزوّج إذ   |
|                           | من شرب الخمر في الدنيا سقاه اللَّه من سمَّ الأساودوسمَّ العقارب. |
|                           | من عفاعن قاتله ومن قرأ عقيب كلّ صلاة مكتوبة قل هو الله أحد       |
| ۱۹                        |                                                                  |
| ۲۰۸                       | من قتل عصفوراً عبثاً جاءيوم القيامة بعج إلى اللَّه يقول          |
|                           | من قرأ ثلاث آيات من أوّل سورة الأنعام                            |
| ۳۷۳                       | من كانت عنده مظلمة لأخيه من عرض أو شيء                           |
| ۱٦٣                       | من كانت له حاجة إلى الله يريد قضاءها                             |
| ۷٤                        | من كنت مولاه فعليّ مولاه اللُّهم وال من والاه وعادمن عاداه       |
| ۰                         | من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه، اللّهم وال من والاه وعادمن عادا    |
| ררו                       | من لم يشكر الناس لم يشكر الله                                    |
|                           | مهلاً إتي آكل اللحم إذا وجدته ولو سألت اللَّه أن يطعمنيه كلَّ ي  |
| '                         | -                                                                |

(ن)

| ٤١١ | نحن نوقف يوم القيامة بين الجنّة والنار          |
|-----|-------------------------------------------------|
| سخ  | نور يقذفه الله في قلب المؤمن فيشرح له صدره وينف |

(و)

| איז | والَّذي نفسي بيده ما من الناس أحديد خل الجنَّة بعمله         |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ۳۸۳ | وإِنَّ مِن أُمِّتِي لا تناله شفاعتِي إلَّا بعد سبعين ألف سنة |

(ي)

| يا ابن آدم إنَّك لا تزال بخير مادام لك واعظاً من نفسك ٢٣٥                          |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| ياأيِّهاالنَّاس إنَّكم تقرؤون هذه الآية وتضعونها في غير موضعها                     |
| ياجبرئيل،ايبقىأمّتي،معقتلهم بعضهم بعضا                                             |
| ياعثمان لا ترغب عن سنَّتي فإنَّ من رغب عن سنَّتي ومات قبل أن يتوب                  |
| ياعليّ كأني بك يوم القيامة وبيدك عصاعوسج تسوق قوماً إلى الجنّة وأخرى إلى النار ٤١١ |
| يتولُّون الملوك الجبّارين ويزيّنون لهم أهواءهم ليصيبوا من دنياهم ٧٨                |
| يحشر يوم القيامة أناس من أمّتي من قبورهم إلى الحشر على صورة القردة والخنازير ٨٨    |
| يردعليّ قوم من أصحابي يوم القيامة فيمنعون عن الحوض                                 |
| يؤتى بأنعم أهل الدنيا من أهل الناريوم القيامة فيغمس فيها مرّة                      |

المصبادن

١\_ القرآن الكريم، كتاب الله تبارك وتعالى الحي القيوم. ٢\_الصحيفة السجادية، الإمام على بن الحسين المنه (السجاد) (ت ٩٤ هـ. ق) ٣\_الاحتجاج، الطبرسي أبو منصور أحمد بن على بن أبي طالب (ت ٥٨٨ هـ ق). ٤\_ أحكام القرآن، الجصاص، أبي بكر أحمد بن على الرازي. ٥\_الاختصاص، الشيخ المغيد، أبو عبدالله محمّد بن محمّد بن النعمان العكبري البغدادي (ت ٤١٣ هـ ق). ٦\_أسباب النزول، الواحدي، أبوالحسن على بن أحمد بن محمّد النيسابوري (ت ٢٦ هـ ق). ٧\_الإستبصار فيما اختلف من الأخبار. شيخ الطائغة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هـق). ٨ الإستبصار في نسب الصحابة الأنصار، عبدالله بن أحمد بن موفق الدين ابن قدامة (ت: ٦٢٠ هــق). ٩\_أسد الغابة في معرفة الصحابة، إبن الأثير الجزري، عزالدين علي بن أبي الكرم محمّد بن محمّد بن عبدالكريم الشيباني (ت ٦٣٠ هـ ق). ١٠- إعانه الطالبين على حل الفاظ فتح المعين، بكري المكي ابن السيد محمد شطا عمر الله الدمياطي. ١١\_ الألفية والنفلية، الشهيد الأول محمد بن مكى العاملي. ١٢\_الأمالي الشيخ الطوسي، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هـق).

١٣\_الأمثال في القرآن الكريم، ابن قيم الجوزية. ١٤ بحار الأنوار، المجلسي، محمّد باقر محمّد تقي (ت ١١١٠ هـ ق). ١٥-البداية والنهاية، ابن كثير، ابو الفداء، عماد الدين اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ ق). ۲۹۰ بصائر الدرجات في فضائل آل محمد المنظر، الصفار، محمد بن حسن (ت ۲۹۰ هـ ق). ١٧- تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضي الزبيدي (ت ١٢٠٥ هـ. ق). ۱۸\_تاریخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون (ت ۸۰۸ هـق). ١٩ـ تاريخ (الرسل والأمم والملوك)، أبو جعفر محمّد بن جرير الطبري (ت ٣١٠ هـ ق). ٢٠\_ تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ابو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله الدمشقي (ت ٥٧١ هـ ق). ٢١\_ التبيان في تفسير القرآن، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هـ.ق). ٢٢- تحرير الأحكام الشرعية على مذهب الامامية، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٧٢٦ هـ ق). ٢٣\_التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت ٨٤١ هـ ق). ٢٤ تحف العقول، ابن شعبة، أبو محمّد الحسن بن علي بن الحسين الحرّاني الحلبي (ت ٣٨١ هـ ق). ٢٥\_ تحفة الأحوذي (شرح جامع الترمذي)، محمد بن عبد الرحمن المباركفوري الهندي. ٢٦\_ تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٧٢٦ هــق).

٢٧\_ تذكرة الموضوعات، أبو الفضل محمد بن طاهر بن أحمد المقدسي. ٢٨\_ تفسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم)، محمد بن محمد العمادي أبو السعود. ٢٩۔ تفسير البغوي (معالم التنزيل في تفسير القرآن)، حسين بن مسعود البغوي (ت ٥١٦ هـ ق). ٣٠\_ تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل و أسرار التأويل)، أبو سعيد عبد الله بن عمر الشيرازي البيضاوي (ت ٦٩١ هـ ق). ٣١ـ تفسير الثعلبي (الكشف و البيان عن تفسير القرآن)، ابو اسحاق احمد بن ابراهيم الثعلبي النيشابوري (ت ٤٣٧ هـ. ق). ٣٢\_ تفسير الجلالين، جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي. ٣٣\_تفسير روح المعاني، ابو الغضل، شهاب الدين محمود الألوسي البغدادي (ت ۱۲۷۰ هـ ق). ٣٤\_ تفسير الرازي (روض الجنان و روح الجنان في تفسيرالقرآن)، ابوالفتوح حسين بن على الرازي. ٣٥\_ تفسير السمرقندي (بحر العلوم)، نصر بن محمد بن احمد السمرقندي. ٣٦\_التفسير الصافي، المولى محسن الغيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ ق). ٣٧ـ تفسير العياشي، ابن عياش، أبو النصر محمّد بن المسعود بن محمّد التميمي الكوفي السلمي السمرقندي (من أعلام القرن الثالث الهجري). ٣٨\_ تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، أبو الغداء اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ. ق). ٣٩\_ تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، القرطبي، أبو عبدالله محمّد أحمد الأنصاري (ت ٦٧١ هـ ق). ٤٠ تفسير القمي، القمي، أبو الحسن علي بن ابراهيم بن هاشم (ت ٣٠٧ هـ. ق).

| ٤١_ تفسير الكشاف (الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل)، ابو القاسم جار الله      |
|----------------------------------------------------------------------------|
| محمود بن عمر الزمخشري (ت ٥٢٨ هـ ق).                                        |
| ٤٢_التفسير المنسوب الي الإمام العسكريﷺ.                                    |
| ٤٣ـ تفسير جوامع الجامع، فضل بن حسن الطبرسي (ت ٥٤٨ هـ. ق).                  |
| ٤٤_ تفسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، محمد بن محمد رضا القمي المشهدي.       |
| ٤٥_ تفسير نور الثقلين، عبد علي بن جمعة العروسي الحويزي (ت ١١١٢ هـ. ق).     |
| ٤٦ـ تنبيه الخواطر و نزهة النواظر المعروف بمجموعة ورام، ورام بن أبي فراس    |
| (ت ۲۰۵ هـ ق).                                                              |
| ٤٧_ تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبيين، شرف الاسلام بن سعيد المحسن بن كرامة |
| (ت ٤٩٤ هــ ق).                                                             |
| ٤٨ تنزية الأنبياء، الشريف المرتضي، علي بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ. ق).    |
| 24_ تهذيب الأحكام. شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي. (ت ٤٦٠       |
| <b>هق</b> ).                                                               |
| ٥٠_ثمار القلوب في المضاف و المنسوب، ابو منصور عبد الملك بن محمد            |
| الثعالبي النيسابوري (ت ٤٢٩ هـ ق)                                           |
| ٥١ـ ثواب الأعمال و عقاب الأعمال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن     |
| بابويه القمي (ت ٣٨١ هــ ق)                                                 |
| ٥٢ــجامع أحاديث الشيعة، السيد حسين البروجردي، (ت ١٣٨٠ هــ ق)               |
| ٥٣_ جامع الأخبار، محمد بن محمد الشعيري (من اعلام القرن السادس الهجري).     |
| ٥٤_جامع البيان عن تأويل القرآن، الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠       |
| هــ ق).                                                                    |
| •                                                                          |

٥٥\_ جامع السعادات، العلامة النراقي، محمد مهدي بن أبي ذر (ت ١٢٠٩ هـ. ق).

| ٥٦_ جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي البصري الدوسي (ت      |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۳۲۱ هـ ق).                                                                  |
| ٥٧_الجواهر السنية في الأحاديث القدسية، محمد بن حسن الحر العاملي (ت          |
| ۱۱۰۶ هـ ق).                                                                 |
| ٥٨_جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، محمد حسن بن باقر النجفي               |
| (ت ١٢٦٦ هـ. ق).                                                             |
| ٥٩_الحبل المتين في أحكام الدين، الشيخ البهائي، الشيخ محمد بن حسين العاملي   |
| (ت ۱۰۳۰ هـ. ق).                                                             |
| ٦٠-الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، الشيخ يوسف البحراني (ت ١١٨٦     |
| هـ ق).                                                                      |
| ٦١ـ حلية الأبرار في أحوال محمّد و أله الأطهار للظيم، السيد هاشم البحراني (ت |
| ١١٠٧ هـ. ق).                                                                |
| ٦٢_الخصال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه          |
| القمي (ت ٣٨١ هـ ق).                                                         |
| ٦٣_الدر المنثور في التفسير بالمأثور، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي   |
| بكر (ت ۹۱۱ هـ ق).                                                           |
| ٦٤_الدعوات (سلوة الحزين)، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).                  |
| ٦٥_رسائل المرتضى، الشريف المرتضى، علي بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ. ق).      |
| ٦٦_روضة الواعظين و بصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت        |
| ۸۰ <b>۵ هـ</b> ق).                                                          |
| ٦٧_زاد المسير في علم التفسير، عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي (ت        |
|                                                                             |

٥٩٧ هـ ق).

| اج ٤ | مقتلية | ٤٦٦. |
|------|--------|------|
|------|--------|------|

| ۹۹۳ | (ت | محمل | احمد بن | الأردبيلي، | المقدس | القرآن، | أحكام | في | ٦٨_ زبدة البيان |
|-----|----|------|---------|------------|--------|---------|-------|----|-----------------|
|     |    |      |         |            |        |         |       |    | هـ ق).          |

- ٦٩ــ سعد السعود، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هــ ق).
- ٧٠-سنن ابن ماجة، ابن ماجة، أبو عبدالله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٥ هــ ق). ٧١-سنن أبي داود، أبو داود السجستاني، سليمان بن الأشعث بن اسحاق بن بشير بن سداد الأزدى (ت ٢٧٥ هــ ق).
- ٧٢\_السنن الكبرى، البيهقي، أبوبكر أحمد بن الحسين بن علي (ت ٤٥٨ هـ. ق). ٧٢\_سير أعلام النبلاء، الذهبي، أبو عبدالله شمس الدين محمّد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨ هـ ق).
- ٧٤ـ السيرة الحلبية (انسان العيون في سيرة الأمين والمأمون)، الحلبي، علي بن إبراهيم الحلبي الشافعي.
- ٧٥\_ شجرة طوبى، محمد مهدي الحائري. ٧٦\_ شرح احقاق الحق، السيد شهاب الدين المرعشي النجفي (ت ١٤١١ هـ ق). ٧٧\_ شرح أصول الكافي، المولى محمد صالح المازندراني (ت ١٠٨١ هـ ق). ٨٩\_ شرح الأزهار (المنتزع المختار من الغيث المدرار)، أحمد بن يحيى (ت ٨٤٠ هـ ق).
- ٧٩\_شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، عبدالحميد بن هبة الله بن محمّد بن الحسين المدائني المعتزلي (ت ٦٥٥ هـ ق).
- ٨٠ شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، الحاكم الحسكاني، عبيدالله بن عبدالله بن أحمد الحذاء الحنفي النيسابوري (من أعلام القرن الخامس الهجري) (المتوفى بعد سنة ٤٧٠ هـ ق).

| ٨١_صحيح البخاري، البخاري، أبو عبدالله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم بن          |
|------------------------------------------------------------------------------|
| مغيرة بن بودزيه الجعفي (ت ٢٥٦ هـ ق).                                         |
| ٨٢ صحيح مسلم، القشيري النيسابوري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج (ت ٢٦١           |
| هــ ق).                                                                      |
| ٨٣ الطبقات الكبري. ابن سعد الواقدي، محمّد بن سعد بن منيع الزهري الكاتب       |
| (ت ۲۳۰ هـ ق).                                                                |
| ٨٤ عدة الداعي وتجاح الساعي، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت         |
| ۸٤۱ هــ ق)                                                                   |
| ٨٥_ علل الشرايع، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه     |
| القمي (ت ٣٨١ هـ. ق).                                                         |
| ٨٦ عوالي اللآلي العزيزيَّة، ابن أبي جمهور، محمَّد بن علي بن ابراهيم الاحسائي |
| (من أعلام القرن التاسع الهجري).                                              |
| ٨٧ عيون أخبار الرضالة؟، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين        |
| بن بابويه القمي (ت ٣٨١ هــ ق).                                               |
| ٨٨ عيون الحكم والمواعظ، علي بن محمد الليثي الواسطي (من اعلام القرن           |
| السادس الهجري).                                                              |
| ٨٩ فتح الباري بشرح صحيح البخاري، العسقلاني، أحمدبن علي بن حجر (ت             |
| ۸۵۲ هـ ق).                                                                   |
| ٩٠_الفتوحات المكية، محمد بن علي بن محمد بن عربي الحاتمي الطائي               |
| الأندلسي (ت ١٢٤٠ هـ. ق).                                                     |
| ٩١_فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم         |
| علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هــ ق).                                   |

| ج ٤ | مُعْتَلَيْكُ اللَّكْظُ ا | <i>۳</i> ۵ |
|-----|--------------------------|------------|
|-----|--------------------------|------------|

| ٩٣ـ الفصول المهمة في معرفة أحوال الأثمَّة للمَيْظِ، ابن الصباغ، علي بن محمَّد بن |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| أحمد المالكي المكّي (ت ٥٥٨ هـ_ ق).                                               |
| ٩٣ فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).                                  |
| ٩٤ فلاح السائل و نجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن             |
| موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هــ ق).                                              |
| ٩٥ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد             |
| عبدالرؤوف (ت ١٠٣١ هـ. ق).                                                        |
| ٩٦_قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ ق).        |
| ٩٧_الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ ق).         |
| ٩٨_كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس،               |
| العجلوني، اسماعيل بن محمد (ت ١١١٩ هـ ق).                                         |
| ٩٩_كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت                |
| ١٢٢٧ هـ ق).                                                                      |
| ١٠٠ـكنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن         |
| حسام الدين (ت ٩٧٥ هـ ق).                                                         |
| ١٠١-كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ. ق).                             |
| -<br>١٠٢_كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي      |
| الحدادي (ت ١٠٣١ هـ ق).                                                           |
| ١٠٣_لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت             |
| ٧١١ هـ ق).                                                                       |
| ١٠٤_لسان الميزان، الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت ٨٥٢ هـ ق).             |
| ١٠٥_مجمع البيان في تفسير القرآن، الطبرسي، أبو علي الفضل بن الحسن بن              |
|                                                                                  |

الفضل (ت ٥٤٨ هـ ق).

| مادر | المد |
|------|------|
|------|------|

| مُعْتَلَيْكُ للكُلا /ج ٤                       | ٤٧٠.                       |
|------------------------------------------------|----------------------------|
| محمد بن عقيل بن عبد الله بن عمر بن يحيى العلوي | ١١٩-النصائح الكافية، السيد |
|                                                | (ت ۱۳۵۰ هـ ق).             |
| سيل مسائل الشريعة، محمد بن الحسن الحر العاملي  | ١٢٠ــوسائل الشيعة إلى تحع  |
| -                                              | (ت ۱۱۰۶ هـ ق).             |

### المحتويات

| ٥   | تتمة سورة المائدة |
|-----|-------------------|
| זרו | سورة الأنعام      |
| ۳۷٥ | سورة الأعراف      |
| ٤٥٣ | فهرس الأحاديث     |
| ٤٦١ | المصادر           |
| ٤٧١ | المحتويات         |