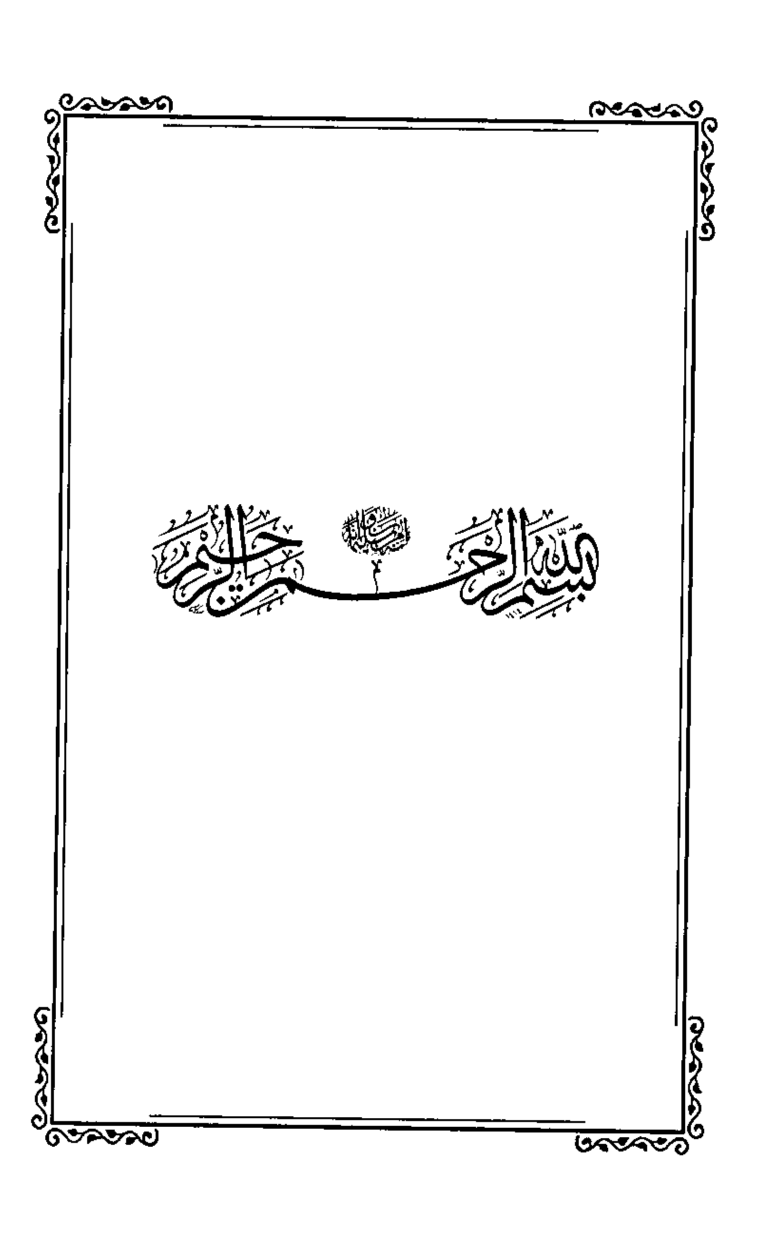




تَفْشِيكُ أَنْ الْمُنْكِدُ لِهِ مُعِقَّتُهُ يِنَا الْمِنْكِلِيدِ مُعِقَّتُهُ يِنَا الْمِنْكِلِيدِ



# 

تأبيف المُنِيَّيِّ لِمُنْ يَعْظَى الْمُحْاثِدِيُّ الْمِنْ الْمُعَلِّمُ الْمُنْ الْمُعْلِمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ا

الججَلَّدُ الْيَيْنَادِسُ

بخنین (لسنیرمحکرومئیرلیجیسی الحارثری

> مرامعة وتهبي مُحَكَنَ يَعَيُّ إِلْهُ الْمِيْلِيِّيِّ مِعْكَنَ يَعِيُّ إِلْهُ الْمِيْلِيِّيِّيِّ

متخصية فالمروكاتيس ولايته لاي



الحاثري الطهراني، السيد ميرعلي (١٢٧٠ \_ ١٣٥٣ هـ)

تفسير مقتنبات الدرر و ملتقطات الثمر

العنوان والمؤلف: تفسير مفتنيات الدرر / ثاليف السيد ميرعلي الحائري الطهراني

تحقيق: محمدوحيد الطبسي الحائري / مراجعة وتدقيق: محمدتقي الهاشمي /

تصحيح: حسين طه نيا

الناشر: قم. دارالكتاب الإسلامي، ٢٠١٢م \_ ١٣٩١ هـ. ش

المجموعة: (١ \_ ١٢ مجلد) لغة الكتابة: اللغة العربية

الموضوع: تفاسير شيعية \_ القرن ١۴ هـ.

تسلسل: ۱۳۸۸ کم ۲۴ م BP الله BP

تسلسل ديويي: ۲۹۷/۱۷۹

رقم الإيداع بالمكتبة الوطنية: ١٨٢٧٥٨٦

### با مشارکت و حمایت معاونت امور فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی چاپ و منتشر گردید

| تفسير مقتنيات الدرر (ج ٦)      | الكتابا             |
|--------------------------------|---------------------|
| السيد مير على الحائري الطهراني | المؤلفالمؤلف        |
| مؤسسة دارالكتاب الإسلامي       | الناشرالناشر        |
| الأولى ١٤٣٣ هـ / ٢٠١٢ م        | الطبعةا             |
| ستاره                          | المطبعةا            |
| (۲۰۰۰) دوره                    |                     |
| وعة ٩ _ ٢٧٦ _ ١٦٥ _ ٤٦٥ _ ٩٧٨  | لترقيم الدولي للمجم |
| ٩٧٨ _ ٩٦٤ _ ٤٦٥ _ ٢٨٢ _ ٠      |                     |
| ٩٠٠/٠٠٠ ريال                   | لسعر                |

قم - ميدان المعلم - شارع سمية - رقم ٢٢ - رقم المبنى ٢٦ تليفون: ٧٧٣٠٩٩٤ - ٧٧٤٤٩٧٠ فاكس: ٧٨٣٧٣٨٣ 2

### ليوك يوله

مكّية إلّا أربع آيات نزلن بالمدينة، ثلاث من أوّلها والرابعة: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَيِهِ عَالِنَتُ لِلسَّآبِلِينَ ﴾ (1) قال أبي بن كعب عن النبي ﷺ: «علّموا أرقاءكم سورة يوسف فإنه أيما مسلم تلاها وعلّمها ما ملكت يمينه من العبيد هون الله عليه سكرات الموت وأعطاه القوة أن لا يحسد مسلماً ». (1)

وروى أبو بصير عن الصادق عنه قال: «من قرأ سورة يوسف في كل يوم أو في كل ليلة بعثه الله يوم القيامة وكان كل ليلة بعثه الله يوم القيامة وجماله مثل جمال يوسف ولا يصيبه فزع يوم القيامة وكان من خيار عباد الله الصالحين وقال: إنّها كانت في التوراة مكتوبة». (")

١\_سورة يوسف: ٧.

٢ـ مستدرك الوسائل، ج٤. ص٣٤٢؛ ومجمع البيان، ج٥. ص٣٥٤.

 ٣- ثواب الأعمال، للصدوق، ص١٠٦؛ ووسائل الشيعة (الإسلامية)، ج٤. ص ٨٨٩؛ ومجمع البيان، ج٥. ص٣٥٤.

٤\_مجمع البيان، ج٥، ص٣٥٤؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج٣، ص٤٤٢.

لما ختم قصّة هود من أنباء الرسل افتتح هذه السورة بأنّ من تلك القصص قصّة يوسف.

### 

الَّرْ يَلْكَ ءَايَنَ ٱلْكِنَابِ ٱلْمُبِينِ ۚ إِنَّا أَنَزَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبِيَا لَعَلَكُمْ اللَّهِ عَلَى الْمُبِينِ ۚ إِنَّا أَنَزَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبِيَا لَعَلَكُمْ مَعَلَمُ الْحَسَنَ ٱلْفَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَاذَا الْفَيْفِلِينَ اللَّهُ مُؤالِدَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ، لَمِنَ ٱلْعَلَفِلِينَ ۚ ﴿ اللَّهُ مَا الْعَلَفِلِينَ ۚ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْعَلَمِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ مَا اللَّهُ مَا اللّ

وَ وَ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ الل

﴿ إِنَّا أَنْرَلْنَهُ ﴾ يعني: القرآن أي: أنزلنا هذا الكتاب، أو أنزلنا قصة يوسف وخبره لأن علماء يهود قالوا لكبراء المشركين: سلوا محمداً لم انتقل آل يعقوب من الشام إلى مصر وسلوه عن كيفيّة قصّة يوسف ﴿ قُرُّهُ نَا ﴾ بلسان العرب ليتمكّنوا من فهمها والمعرفة بها، والتقدير: إنّا أنزلنا هذا الكتاب الذي فيه قصّة يوسف التي طلبتموها في حال كونه قرآنناً عربيّاً و «القرآن» اسم جنس يطلق على البعض والكلّ. واحتجوا بحدوث الكلام بوجوه بهذه الآية:

الأول: قوله: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ ﴾ يدلُ على الحدوث فإن القديم لا يجوز إنزاله وتحويله من حال إلى حال. الثاني: وصفه بكونه عربياً والقديم لا يكون عربياً ولا فارسياً. الثالث: أنّه لما قال: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرُّهَ نَا عَرَبِيَا ﴾ دلَ على أنّه

كان قادراً على أن ينزله لا عربياً وذلك يدل على حدوثه. الرابع أن قوله: وَلِنَكَ عَايَنتُ اللَّكِنَ ﴾ يدل على أنه مركب من الآيات والكلمات وكلما كان مركباً كان محدثاً. ﴿ لَمَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ وكلمة «لعل » يجب حملها على الجزم أي: أنزلنا لكي تعقلوا معانيه في أمور الدين وتعلموا أنه من عند الله إذا كان عربياً وقد عجزتم الإتيان بمثله. ﴿ غَنُ نَعْشُ عَلَيْكَ ﴾ ونبين لك أحسن البيان كقولك: قمت أحسن القيام ﴿ يَمَا أَوْجَيْناً ﴾ أي: بوحينا ﴿ إِلَيْكَ هَذَا اللَّهُ اللّهُ الله القصص، إذ وإنّما وصف القرآن بأحسن القصص ودخلت الباء لتبين القصص، إذ القصص تكون قرآنناً وغير قرآن وهذه القصص بوحي القرآن لأنه بلغ النهاية في الفصاحة وحسن المعاني وعذوبة اللفظ مع التلازم المنافي للتنافر، وجميع ما يحتاج إليه العباد إلى يوم القيامة بأعذب لفظ وأحسن نظم.

وقيل: المراد بأحسن القصص سورة يوسف وحدها، وكيف كان وهو أيضاً من القرآن وهل يجوز أن يقال في حقه: «قاصاً» لا يجوز؟ لأن الأسماء توقيفي كما لا يجوز أن يقال: معلم أو مفتي ولأن هذه الإطلاقات والاستعمالات في العرف إنّما يقال لمن تمسئك بهذه الطرق على أنّه سوء الأدب وإن وصف نفسه سبحانه بأنّه علم القرآن وبأنّه يفتيكم في النساء. هوكان كنت من قبل أن أوحينا إليك هذا القرآن إلّا من الغافلين عن الحكم الّتي في القرآن لا تعلم شيئاً منها، أو المعنى من الغافلين عن قصة يوسف وعن الحكم الّتي فيها.

إذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ إِنِي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كُوْكَا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمْرَ رَأَيْنُهُمْ لِي سَنجِدِينَ (اللهُ قَالَ يَبُنَى لَا نَقْصُصْ رُءَبَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَنَدُا إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلإِنسَنِ عَدُقُّ مُبِيثُ (اللهُ وَكَذَلِكَ يَجْنَبِيكَ رَبُّكَ لَكَ كَيْدًا إِنَ الشَّيْطَانَ لِلإِنسَنِ عَدُقٌ مُبِيثُ (اللهُ وَكَذَلِكَ يَجْنَبِيكَ رَبُّكَ لَكَ كَيْدًا إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلإِنسَنِ عَدُقٌ مُبِيثُ (اللهُ وَكُذَلِكَ يَجْنَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَيُتِندُ نِعْمَتَهُ، عَلَيْكَ وَعَلَى مَالِ يَعْقُوبَ كَمَا وَيُعْمَلُهُ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَيُتِدُ نِعْمَتَهُ، عَلَيْكَ وَعَلَى مَالِ يَعْقُوبَ كَمَا

# أَتَمَهَا عَلَىٰ أَبَوَيْكَ مِن قَبْلُ إِبْرَهِيمَ وَإِسْعَقَ إِنَّ رَبِّكَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۖ ۖ

واذكر ﴿ إِذْ قَالَ بُوسُفُ ﴾ ويجوز أن يكون العامل في "إذّ نقص عليك ولكن هذا القول ليس بصحيح لأن الله لم يقص على نبيّه هذا القصص في وقت قول يوسف. اذكر واسمع هذه القصّة: ﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ ﴾ يعقوب وهو إسرائيل الله ومعناه عبد الله الخاص الخالص ابن إسحاق نبيّ الله بن إبراهيم خليل الله. في الحديث عن النبي ﴿ إذا سنل عن الكريم فقولوا: الكريم بن الما الله المناه الكريم بن الكريم ب

وَيُكَابَتِ اللهِ أصله يا أبي أو أصله يا أبتا فحذف الياء أو الألف ولمّا كثرت هذه الكلمة في كلام العرب ألزموها الحذف والقلب ولذا قرئ بفتح التاء وبكسرها. قال ابن عبّاس: إنّ يوسف النه رأى في المنام ليلة الجمعة ليلة القدر أحد عشر كوكباً نزلن من السماء فسجدن له ورأى الشمس والقمر نزلا من السماء فسجداً له قال: فالشمس والقمر أبواه أي: أبوه وخالته لأنّ أمّه راحيل قد ماتت ". قال وهب: كان يوسف رأى وهو ابن سبع سنين أن إحدى عشرة عصا طوالاً كانت مركوزة في الأرض كهيئة الدائرة وإذا عصا صغيرة تشبّثت عليها حتى اقتلعتها وغلبتها فوصف ذلك لأبيه فقال له: إياك أن تذكر هذه لإخوتك. ثمّ رأى وهو ابن اثنتي عشرة سنة الرؤيا الثاني فقصها على أبيه فقال له يعقوب: ﴿ لاَ نَقْصُصْ رُمَيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ ﴾ " وقيل: إنّه كان بين رؤياه وبين مصير أبيه وإخوته إلى مصر أربعون سنة "، وقيل: ثمانون بين رؤياه وبين مصير أبيه وإخوته إلى مصر أربعون سنة "، وقيل: ثمانون

١\_مجمع البيان، ج ٥، ص٣٥٩؛ وبحار الأنوار، ج١٢، ص٢١٨؛ والدرّ المنثور، ج٤، ص٤.
 ٢ـ تفسير غريب القرآن، للطريحي، ص١٢٣.

٣\_مجمع البيان، ج ٥، ص ٣٥٩.

٤\_ المصدر السابق نفسه.

سنة. (۱) ويقال: إن أخوته لما بلغهم رؤياه قالوا: ما رضي أن يسجد له إخوته حتى يسجد له أبواه. ﴿ فَيَكِيدُوا ﴾ أي: فيحسدوك ويقابلوك بما هو هلاكك، وذلك أن رؤيا الأنبياء وحي وعلم يعقوب أن إخوته يعرفون تأويلها ويخافون علو يوسف عليهم ﴿ إِنَّ اَلشَيْطَنَ لِلإِنسَنِ عَدُوٌ ﴾ ظاهر. ﴿ وَكُنْلِكَ يَجْنِيكَ عَلَو يوسف عليهم ﴿ إِنَ اَلشَيْطَنَ لِلإِنسَنِ عَدُوٌ ﴾ ظاهر. ﴿ وَكُنْلِكَ يَجْنِيكَ لَلنبوة، وقيل: لحسن الخلق والخلق ﴿ وَيُعَلِّمُكَ ﴾ من تعبير الرؤيا لأن فيه اللنبوة، وقيل: لحسن الخلق والخلق ﴿ وَيُعَلِّمُكَ ﴾ من تعبير الرؤيا لأن فيه أحاديث الناس عن رؤياهم ويتحدثون الناس ما يرون في مناماتهم، وسمّي تأويلاً لأن ما يرى الإنسان في المنام يؤول إلى ما يعبر صحيحاً إذا كان التعبير صحيحاً وتكون الرؤيا بشرائطها، قال ابن زيد: كان أعبر الناس للرؤيا. ﴿ وَيُتِهُ مَا يَعْمَلُهُ عَلَيْكَ ﴾ بالنبوة لأنها منتهى النعمة. وقيل: ويتم نعمته عليك بأن يشتهم إليك ﴿ وَعَلَى عَالِي يَعْقُوبَ ﴾ بأن يشتهم على الإسلام ويجعل فيهم النبوة.

﴿ كُمّا أَتَنَهَا ﴾ على إبراهيم بالخلّة والنبوة والنجاة من النار، وعلى إسحاق بأن فداه بذبح عظيم عن الذبح، وهذا على قول من قال: إن الذبيح إسحاق مثل عكرمة. ولكن أكثر المفسّرين قالوا بإخراج الأنبياء من صلبه مثل يعقوب وأولاده وقالوا: ليس هو الذبيح وإنّما الذبيح إسماعيل الله الموانّ رَبّكَ عَلِيمٌ ﴾ بمن يصلح للرسالة ﴿ مَكِيمٌ ﴾ في اختيار الرسل وفي أحكامه.

لَقَذَ كَانَ فِى بُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ، ءَايَنَتُ لِلسَّآبِلِينَ ﴿ إِذْ فَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَتُ إِلَىٰ آبِينَا مِنَّا وَنَحْنُ عُصْبَةً إِنَّ أَبَانَا لَفِى ضَلَالٍ ثَمِينٍ ﴿ اَقْنُلُواْ يُوسُفَ أَوِ ٱطْرَحُوهُ أَرْضًا يَخْلُ لَكُمْ وَجْهُ آبِيكُمْ وَتَكُونُواْ مِنْ بَعْدِهِ، قَوْمًا صَالِحِينَ ﴿ آ

١ ـ المصدر السابق نفسه.

قَالَ قَآيِلٌ مِنْهُمْ لَا نَقْنُلُواْ يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي غَيَنبَتِ ٱلْجُتِ يَلْنَقِطُهُ بَعْضُ ٱلسَّيَّارَةِ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ ﴿ ﴾ السَّيَّارَةِ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ ﴿ ﴾

ثم أنشأ سبحانه في ذكر قصّة ﴿ لَقَدْ كَانَ فِى ﴾ قصّة ﴿ يُوسُفَ وَإِخْوَيَهِ ﴾ عبهم وأعاجيب فمنها أنهم اجتمعوا على إلقائه في البئر للحسد مع أنهم أولاد الأنبياء فصفح عنهم لمّا مكّنه الله منهم وأحسن إليهم ولم يعيّرهم بما كان منهم، وفي هذا العمل عبرة لمن اعتبر به، ومنها الفرج بعد الشدة والمحنة بعد المحنة، ومنها الدلالة على صحّة نبوة نبيّنا محمّد ﴿ لاَنَه لم يقرء كتاباً فعلم أنّه لم يأته ذلك إلّا من جهة الوحي فهو بصيرة للذين سألوه أن يخبرهم بذلك. وكان ليعقوب اثنا عشر ولداً لصلبه، قال الزمخشريَ: أسماء أولاد يعقوب: يوسف يهودا، روبيل، شمعون، لاوي، زبالون، يشجر، دينة، دان، نفتالي، حاد، اشر.

فالسبعة الأولون من: ليا بنت خالة يعقوب والأربعة الآخرون من سريّتين: زلفة وبلهة. ولعل بنيامين اسمه في هؤلاء العدد. والحاصل أن إخوة يوسف وقالواً بعضهم لبعض: ﴿ لَيُوسُفُ ﴾ واللام جواب للقسم أي: والله ليوسف وأخوه من أمّه وأبيه بنيامين ﴿ أَحَبُ إِلَىٰ آبِينَا مِنَا ﴾ لأنه الله شديد الحسن وكان يعقوب يحبّه كثيراً ويؤثره على أولاده فحسدوه، ثمّ لمّا سمعوا بالرؤيا اشتد حسدهم عليه وقيل: كان يعقوب لصغرهما يقرّ بهما عنده.

وروى أبو حمزة الثمالي عن السجاد الله الله يعقوب كان يذبح كل يوم كبشأ فيتصدّق به ويأكل هو وعياله منه، وأنّ سائلاً مؤمناً صوّاماً اعتبر ببابه عشية جمعة عند أوان إفطاره، وكان مجتازاً غريباً فهتف على بابه واستطعمهم وهم يسمعون قوله فلم يصدّقوا فلمّا ينس الفقير وغشيه الليل استرجع واستعبر وشكا جوعه إلى الله، وبات طاوياً وأصبح صائماً حامدا لله وبات يعقوب وآل يعقوب بطنانا وأصبحوا وعندهم

المُولِّةُ الْمُنْهُ فَالْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ الللَّمِلْمِ اللَّمِلْمِ اللَّمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

فضلة من طعامهم فابتلاه الله بيوسف وأوحى إليه أن استعدّ لبلاني وارض بقضائي، والصبر للمصانب فرأى يوسف تلك الليلة الرؤيا»، والحديث طويل. (١)

﴿ وَمَنَ عُصْبَةً ﴾ أي: نحن جماعة يعين بعضنا بعضاً ونحن أنفع لأبينا في المحبّة ونحن أقوم إنّا أَبّانا لَغِي صَلّلِ ﴾ وخطاء من الرأي ولا يعتدل بيننا في المحبّة ونحن أقوم له بأمور معاشه ومواشيه. وقال أكثر المفسّرين: إنّ إخوة يوسف كانوا أنبياء وقال بعضهم: لم يكونوا أنبياء لأنّ الأنبياء لا يقع منهم القبائح وقال المرتضى قدس سرّه: لم يقم لنا دليل بأنّ إخوة يوسف الذين فعلوا ما فعلوا كانوا أنبياء ولا يمتنع أن يكون الأسباط الذين كانوا أنبياء غير هؤلاء الإخوة الذين فعلوا بيوسف ما قصه الله عنهم وليس في ظاهر الكتاب أنّ جميع إخوة يوسف وسائر الأسباط فعلوا بيوسف من الكيد. وقال جماعة من مفسّري أهل الجماعة: إنّ هؤلاء الإخوة الذين فعلوا وهم في ذلك الحال لم يبلغوا الحلم، وهذا قول البلخي والجبّائي قالوا: ويدل عليه قوله: «نرتع ونلعب» وروى أبو جعفر: وهذا قول البلخي كتاب النبوة بإسناده عن ابن سدير قال قلت لأبي جعفر: أكان أولاد يعقوب أنبياء فقال: «لا ولكنهم كانوا أسباط أولاد الانبياء ولم يغارقوا الدنيا إلا سعداء تابوا وتذكّروا ما صنعوا» (").

وقال بعض من أهل الجماعة: كانوا رجالا بالغين ووقعت تلك منهم صغيرة. قال الرازي: وهم أتوا بما يقدح في العصمة والنبوة إلّا أنّ المعتبر عندنا عصمة الأنبياء في وقت حصول النبوة وأمّا قبلها فذلك غير واجب.

﴿ ٱقْنُلُواْ يُوسُفَ ﴾ لمَا قوي الحسد وبلغ النهاية قالوا: لابدَ من تبعيد

١- تفسير أبي حمزة الثمالي، ص٢٠٥؛ ومجمع البيان، ج٥، ص٣٦٤؛ ويحار الأنوار، ج١٢، ص٢٧١.
 ٢- قصص الأنبياء، الراوندي، ص٢٣١؛ وتفسير الصافي، ج٣. ص٤٦ عن الكافي؛ وبحار الأنوار، ج٢٠، ص٢٢٠ عن الكافي؛ وبحار الأنوار، ج٢٠، ص٢٢٠ عن الكتاب النبوة، لابن بابويه.

يوسف عن أبيه وذلك لا يحصل إلّا بأحد أمور: القتل أو التغريب إلى أرض يحصل اليأس من اجتماعه مع أبيه. ثمّ ذكروا الفائدة من هذا الأمر قالوا: الفائدة: ﴿ يَخُلُ لَكُمْ وَجَهُ أَبِيكُمْ ﴾ ويكون بسبب بعد يوسف عن أبيه قرينا منه وإذا فعلنا هذا الفعل القبيح تبنا إلى الله ونصير من الصالحين بعد التوبة.

واختلفوا في أن القائل الذي أمر بالقتل من كان؟ قيل: أحد إخوته وهو شمعون. وقيل: هو روبيل. وقيل: إنهم شاوروا أجنبياً فأشار عليهم بالقتل وهو قال فآيل هم من الإخوة إمّا روبيل وإمّا يهودا وكان أقدمهم في الرأي والسن ولا نقنُلُوا يُوسُفَ وَالقُوهُ في غَينبَ الْجُبّ ، وقرئ غيابات بلفظ الجمع ويجوز لأن للجب أقطار ونواحي والغيابة » كل ما غيب شيئاً وستره فغيابة الجب غوره وما غاب منه عن عين الناظر فاشار إليهم أن ألقوه في قعر الجب وغوره وسمّي بالغيابة لغيبته عن عين الناظر، والجب البئر الّتي لم يطو بعد لأنها أرض جبّت جبًا من غير أن يزاد على ذلك شيئاً في يَلنَقِطه ، ويتناوله ويتناوله السّيارة الطريق والمسافرين فيذهب به إلى ناحية أخرى.

ثمَ اختلفوا في ذلك الجبّ فقيل: هو بئر بيت المقدس. وقيل: بأرض الأردن. وقيل: بين مدين ومصر. وقيل: على ثلاث فراسخ من منزل يعقوب الأردن. وَيُعِلِينَ ﴾ شيئاً ممّا تقولون في يوسف.

قَالُواْ يَتَأَبَانَا مَا لَكَ لَا تَأْمَثَنَا عَلَىٰ يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ. لَنَصِحُونَ ۞ أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَـــَدُا يَرْتَـعٌ وَيَلْعَبْ وَإِنَّا لَهُ. لَحَـٰفِظُونَ ۞

المعنى: ثمّ إنّهم عند اتّفاق آرائهم فيما تآمروا فيه من أمر يوسف سألوا ألمعنى: ثمّ إنّهم عند اتّفاق آرائهم فيما تآمروا فيه من أمر يوسف وإنّا أباهم فقالوا: ﴿ يَتَأَبَّانَا مَا لَكَ ﴾ لا تثق بنا ولا تعتمدنا في أمر يوسف وإنّا مخلصون في إرادة الخير له؟ وفي هذه دلالة على أنّه للنِّكِ كان يأبى عليهم أن

يرسله معهم ﴿ أَرْسِلُهُ مَمَنَا عَدًا ﴾ إلى الصحراء ﴿ يَرْتَعَ وَيَلْعَبُ ﴾ ('' وقرئ بالياء أي: نذهب ونجيء وننشط ونلهو والرتع هو التردد يميناً وشمالا، وأرادوا اللعب المباح وقد روي أن كل لعب حرام إلّا ثلاثة: لعب الرجل بقوسه وفرسه وأهله ﴿ وَإِنّا ﴾ ليوسف ﴿ حَنِظُونَ ﴾. وقيل: في الآية تقديم وتأخير، وذلك أن إخوة يوسف قالوا: أرسله. فقال أبوهم: ﴿ إِنّي لَيَحْرُنُنِي آن يَدَمُرُنُ فِي اللّه فحيننذ قالوا: ﴿ يَكَأَبُنَا مَا لَكَ لَا تَأْمَنَا عَلَى يُوسُفَ وَإِنّا لَهُ لَنَصِحُونَ ﴾ ولكن إذا صح الكلام من غير تقديم وتأخير فلا معنى لحمله لنصحون ﴾ ولكن إذا صح الكلام من غير تقديم وتأخير فلا معنى لحمله عليه. قال الحسن: جعل يوسف في الجب وهو ابن سبع عشرة سنة. وقيل: ابن سبع سنين أو تسع، وكان في البلاء والمشقة الى أن وصل إليه أبوه وهو ابن ثمانين سنة، وقيل: لمنا وصل إليه أبوه وهو ابن ثمانين سنة، وقيل: لمنا وصل إليه أبوه وقيل: مات عمر يوسف أربعين سنة ولبث بعد الاجتماع ثلاث وعشرين سنة، وقيل: مات وهو ابن مائة وعشرين سنة.

قَالَ إِنِ لَيَخْرُنُنِيَ أَن تَذَهَبُواْ بِهِ، وَأَهَافُ أَن يَأْكُلُهُ الذِقْبُ وَأَنتُمْ عَنْهُ عَمْهُ إِنّا إِذَا لَخَيْهُ وَنَحْنُ عُصْبَهُ إِنّا إِذَا لَخَيْمُونَ ﴿ فَا عَلَمُ الْمِنْ أَكُمْ الْلَاقْبُ وَنَحْنُ عُصْبَهُ إِنّا إِذَا لَخَيْمُونَ ﴿ فَا عَنْبَتِ الْجُنِّ وَأَوْحَيْنَا لَخُيْمُونَ ﴿ فَا عَنْبَتِ الْجُنِّ وَأَوْحَيْنَا لِخُيْمُونَ ﴿ فَا عَنْبَتِ الْجُنِّ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنْفِئُونَ ﴿ وَهُمْ لَا يَشْعُهُونَ ﴾ وَجَآءُو أَبَاهُمْ عِشَاءً إِنّا فَا عَنْهُ وَمَرَكُنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَنْعِنَا بَعُومُونَ ﴾ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

١\_ كذا في الأصل.

المعنى: لمّا أظهروا النصح والشفقة على يوسف هم يعقوب أن يبعثه معهم وحثهم على حفظه فقال: ﴿إِنِّ لَيَحْزُنُنِي آن تَذْهَبُواْ بِهِ، ﴾ أي: يغمني أن تغيبوه عني ﴿وَالْخَافُ ﴾ عليه إذا ذهبتم به إلى الصحراء ﴿أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّئْبُ ﴾ في حال كونكم مشغولين عنه، وكانت أرضهم مذأبة، وكانت الذئاب ضارية في ذلك الوقت كثيراً.

قيل: إن يعقوب رأى في منامه كأن يوسف قد شدَ عليه عشر أذؤب ليقتلوه، وإذا ذئب يحمي عنه، فكأن الأرض انشقَت فدخل فيها يوسف فلم يخرج منها إلّا بعد ثلاثة أيّام.

روي عن النبي تالين قال: «لا تلقنوا الكذب أولادكم فيكذبوا، فإنّ بني يعقوب لم يعلموا أنّ الذنب يأكل الإنسان حتى لقنهم أبوهم الأنب وهذا يدلّ على أنّ الخصم لا ينبغي أن يلقّن حجّة .(1)

ونحن جماعة متعاضدون نرى الذنب قد قصده ولا نمنعه منه هواناً إذا لَخَيْرُونَ والعصبة الجماعة من عشرة فصاعداً وقيل: إن معناه إنا إذا عجزة ضعفة. هو فلمنا ذَهَبُوا يو، وعزموا جميعاً أن يجعلوه في قعر البئر فأخرجوه من البلدة مكرماً فلمنا أصحروا أظهروا له العداوة وجعلوا يضربونه وهو يستغيث بواحد واحداً منهم فلا يغيثه، وكان يقول: يا أبتاه، فهموا بقتله فمنعهم يهودا منه، وقيل: منعهم لاوي، فانطلقوا إلى الجب فجعلوا يدلونه في البئر وهو يتعلق بشفير البئر، ثم نزعوا قميصه وهو يقول: لا تفعلوا ردّوا علي قميصي أتوارى به، فيقولون: ادع الشمس

١ـ مجمع البيان، ج٥، ص٣٧٢؛ وبحار الأنوار، ج١٢، ص٣٢١؛ وقصص الأنبياء، الجزائري،
 ص١٨٣.

٢\_ مجمع البيان، ج ٥، ص ٣٧٢.

والقمر والأحد عشر كوكباً يؤنسنك فدلوه في البئر حتّى إذا بلغ نصفها ألقوه أرادوه أن يموت، وكان في البئر ماء فسقط فيه، ثمّ آوى إلى صخرة فقام عليها وكان يهودا يأتيه بالطعام. وقيل: إن الجب أضاء له وعذب ماؤه، وكان الماء كدرا فصفا ووكّل الله به ملكاً يحرسه ويطعمه، عن مقاتل. وقيل: إن جبرئيل كان يؤنسه.

وقيل: إن الله أمر بصخرة حتى ارتفعت من أسفل البئر فوقع يوسف عليها وهو عريان كما أن إبراهيم لما القي في النار جرد وهو عريان فأتاه جبرئيل بقميص من حرير الجنة فألبسه إيّاه فكان ذلك الثوب عند إبراهيم فلما مات ورثه إسحاق ورثه يعقوب فلما شب يوسف فلما مات ورثه إسحاق فلما شب يوسف جعل يعقوب ذلك القميص في تعويذ وعلقه في عنق يوسف فكان لا يفارقه، فلما القي في البئر عريانا جاءه جبرئيل، وكان عليه ذلك التعويذ فأخرج منه القميص فألبسه إيّاه. روى ذلك مفضل بن عمر عن الصادق في قال: «وهو القميص الذي وجد يعقوب ريحه لما فصلت العير من مصر، وكان يعقوب بفلسطين فقال: إن لاجد ريح يوسف»(١).

وفي الحديث عن مسمع عن الصادق الله قال: "لمّا ألقى إخوة يوسف يوسف في الجب نزل عليه جبرنيل فقال له: يا غلام من طرحك هنا؟ فقال: إخوتي لمنزلتي من أبي حسدوني، قال: أتحب أن تخرج من هذا الجب قال: ذلك إلى إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب، فقال له جبرنيل: فإنّ إله إبراهيم يقول لك: قل: اللهم إنّي أسئلك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت بديع السماوات والأرض يا ذا الجلال والإكرام أن تصلّي على محمد وآل محمد وأن تجعل لي في أمري فرجاً وترزقني من حيث احتسب ومن حيث لا أحتسب، فجعل الله له من الجب مخرجاً وفرجا ومن كيد المرأة مخرجاً وآتاه ملك

١- جوامع الجامع، ج٢، ص٢٠٨؛ ومجمع البيان، ج٥، ص ٣٧٢؛ وبحار الأنوار. ج١٢، ص ٢٧٤.

# مصر من حيث لم يحتسب». (١)

وروى عليّ بن إبراهيم في تفسيره أنّ يوسف قال في الجبّ: يا إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب ارحم ضعفي وقلّة حيلتي وصغري (١).

﴿ وَأَرْحَيْنَا إِلَيْهِ ﴾ أي: أوحينا إلى يوسف في الجب قيل: أعطاه النبوة والبشارة بالنجاة والملك ﴿ لَتُنْبَنَنَهُم بِأَمْرِهِم هَنَذَا ﴾ أي: لتخبرنهم بقبيح فعلهم بعد هذا الوقت يريد بقوله: ﴿ هَلْ عَلِمْتُم مَا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ ﴾ ... ﴿ وَهُمْ لَا يَشْعُمُونَ ﴾ أنّك يوسف ولك جلالة الأمر وكان فيما أوحى الله إليه أن اكتم أمرك واصبر على ما أصابك وقيل: معناه لتجازينهم على فعلهم يقول العرب: حين يتوعد لأنبأنك أي: لأجازينك.

وَجَآءُوۤ أَبَاهُمْ عِشَآءُ ﴾ وانقلب إخوة يوسف إلى أبيهم ليلا أو في آخر النهار ليلبسوا على أبيهم وإنما أظهروا البكاء ليوهموا أنهم صادقون. وفي هذه دلالة على أن البكاء لا يوجب صدق دعوى الباكي لأنه قد يكون البكاء حقيقة، والمراد من الباكي تمويه الأمر فلما سمع يعقوب بكاءهم فقال: ما بالكم ﴿ قَالُواْ يَتَأَبَّانَا إِنَّا وَنَعَدُوا على الأقدام لننظر أينا أعدى وأسبق لصاحبه. وقيل: معناه نتنصل ونترامى فننظر إلى السهام أيها أسبق إلى الغرض؟ ﴿ وَثَرَكَنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَنعِنَا ﴾ وتركناه عند الرحل ليحفظه ﴿ فَأَكَلَهُ ٱلذِئْبُ وَمَا أَنتَ ﴾ بمصدق لنا وجواب ﴿ لَوَ اللهِ محدوف أي: ولو كنا صادقين ما صدقتنا.

وجاءوا ومعهم قميص يوسف ملطّخاً بدم فقالوا له: هذا دم يوسف حين أكله الذئب. قيل: إنّهم ذبحوا سخلة وجعلوا دمها على قميصه. وقيل: ظبياً ولم يمزّقوا القميص ولم يخطر ببالهم أنّ الذئب إذا أكل إنساناً فإنّه

<sup>1</sup>\_قصص الأنبياء، الجزائري، ص١٩٦؛ وبحار الأنوار، ج١٢، ص٢٤٨. ٢\_ تفسيرالقمي، علي بن إبراهيم قمي. ص٤٤١؛ وبحار الأنوار. ج١٢. ص٢٢١.

يمزَق ثوبه. وقيل: إن يعقوب قال: لهم أروني القميص فأروه إيّاه فلمّا رأى القميص فأروه إيّاه فلمّا رأى القميص صحيحاً قال: يا بنيّ واللّه ما عهدت كاليوم ذئباً أحلم من هذا أكل ابني ولم يمزّق قميصه.

وروي أنّه ألقى ثوب يوسف على وجهه وقال: يا يوسف لقد أكلك ذئب رحيم أكل لحمك ولم يشق قميصك، (١) ومعنى قوله: ﴿ يِدَمِر كَذِبِ ﴾ أي: مكذوب عليه كماء سكب أي: مسكوب، وصب أي: مصبوب (٢).

وقيل: إنّه لمّا قال لهم يعقوب ذلك قالوا: بل قتله اللصوص فقال الله؟: فكيف قتلوه وتركوا قميصه وهم إلى قميصه أحوج منهم إلى قتله.

قال يعقوب: ولكن زيّنت لكم أنفسكم أمراً في يوسف غير الذي قلتموه حتى سهل عليكم ففعلتموه، وقيل: إنّما ردّ عليهم يعقوب ذلك الجواب بوحي من الله وقيل: بحدس صائب وذهن صادق، فصبري صبر جميل لا جزع فيه ولا شكوى إلى الناس أو المعنى فصبر جميل أحسن وأولى من الجزع من غير فائدة، وإنّ البلاء نزل بيعقوب على كبره وبيوسف على صغره بلا ذنب كان منهما فأكب يعقوب على حزنه ويوسف على رقّه، وكلّ ذلك بعين الله يرى ويسمع حتّى أتى المخرج وكلّ ذلك امتحان ﴿وَاللّهُ وَعَلَى تَحْمَلُ المشقّة والصبر ومكث يوسف في البئر ثلاثة أيّام.

وَجَآءَتْ سَيَّارُهُ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمْ فَأَدْلَى دَلْوَهُ قَالَ يَكْبُشْرَى هَلَاَ غُلَمُ وَأَسَرُّوهُ بِضَلَعَةً وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ۚ ۚ ۚ ۚ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَغْسِ دَرَهِمَ

١\_نور الثقلين، ج٢، ص٤١٧؛ ومجمع البيان، ج٥، ص٣٧٥.

٢\_مجمع البيان، ج٥، ص٣٧٥.

٣-المصدر السابق نفسه؛ وانظر: جامع البيان، ج١٢. ص ٢١٥.

## مَعَدُودَةِ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ ٱلرَّهِدِينَ ۖ

فأخبر الله عن حال يوسف بعد إلقائه في البنر، جاء جماعة مارة من قبل مدين يريدون مصر، فأخطئوا الطريق فانطلقوا على غير الطريق حتى نزلوا قريباً من الجبّ وكان الجبّ في قفرة بعيدة من العمران ﴿ فَارْسَلُوا وَرِيباً من الجبّ وكان الجبّ في قفرة بعيدة من العمران ﴿ فَارْسَلُ وَارِدَهُمْ ﴾ أي: بعثوا من يطلب لهم الماء رجلاً يقال له مالك بن زعر فأرسل دلوه في البنر ليستقي فتعلق يوسف بالحبل فلما خرج إذا هو بغلام من أحسن الغلمان، قال النبيّ: «اعطي يوسف شطر الحسن والنعمف الآخر لسائر الناس». وقال كعب الأحبار: كان يوسف حسن الوجه جعد الشعر ضخم العينين مستوي الخلقة أبيض اللون، غليظ الساقين والعضدين خميص البطن صغير السرة وكان إذا تبسم رئيت النور في ضواحكه وإذا تكلم رئيت في كلامه شعاع النور يلتهب عن ثناياه وكان حسنه كضوء النهار عند الليل، وكان يشبه آدم لليه يوم خلقه الله عز وجل وصوره ونفخ فيه من روحه، قبل أن يصيب المعصية ويقال: إنّه ورث الجمال من جداته سارة وكانت قد أعطيت سدس الحسن.

وبالجملة فلما رآه المدني المؤقال يَكْبُشْرَى هَذَا غُلَمْ ﴾ وقيل: إنه نظر في البئر لما ثقل الدلو فرأى يوسف فقال: هذا غلام فأخرجوه. وقيل: إن البئر لما ثقل الدلو فرأى يوسف المدني ناداه. وأخفى يوسف الذين وجدوه من رفقائهم وكتموا أمره مخافة أن يطلبوهم الشركة فقالوا: هذا بضاعة لأهل الماء دفعوه إلينا لنبيعه عنهم، وقيل: معناه وأسر إخوته يكتمون أنه أخوهم فقالوا: هو عبد أبق واختفى منا في هذا الموضع وقالوا له: لئن قلت: أنا أخوهم فقتلناك، فتابعهم يوسف على ذلك لئلاً يقتلوه ﴿ وَاللهُ عَلِيمٌ بِمَا أَي: باعوه يَمْمَون أَي: باعوه يَمْمَون أي: باعوه المؤرقة بِتَمْنِ بَخْسِ ﴾ أي: باعوه الموضى إخوة يوسف. ﴿ وَشَرَوْهُ بِتَمْنِ بَخْسِ ﴾ أي: باعوه

بثمن ناقص قليل وقيل: معنى «البخس» الحرام لأن ثمن الحرام حرام وسمّي بخساً لأنّه لا بركة فيه وهو منقوص البركة ﴿ وَرَهِمَ مَعْدُودَوَ ﴾ أي: قليلة وذكر العدد عبارة عن القلّة وكانت الدراهم عشرين درهماً وهو المروي عن علي بن الحسين لله قال: «وكانوا عشرة فاقتسموها درهمين درهمين» (۱) وقيل: كانت اثنين وعشرين درهماً وقيل: أربعين درهماً.

واختلف فيمن باعه فقيل: إن إخوة يوسف باعوه وكان يهودا منتبذاً ينظر إلى يوسف فلمًا أخرجوه من البئر أخبر إخوته فأتوا مالكاً وباعوه منه، وقيل: باعه الواجدون في بلدة مصر. وقيل: إن السيّارة اشتروه من الّذين أخرجوه من البئر. ﴿ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ ٱلزَّهِدِينَ ﴾ يعني: أن الّذين اشتروه كانوا من الزاهدين في شرائه لأنهم وجدوا علامة الأحرار وأخلاق أهل البر فيه فلم يرغبوا فيه مخافة أن يلحقهم تبعة في استعباده. وقيل: معناه المراد أن الذين باعوه من إخوته ما كان مقصودهم الرغبة في ثمنه بل كان مقصودهم النبياده وتبعيده عن يعقوب.

قال ابن عبّاس: (إنّ إخوة يوسف لمّا طرحوا يوسف في الجبّ وراوا آثار السيّارة عادوا بعد ثلاثة أيّام يتعرّفون خبره فلمّا لم يروه في الجبّ ورأوا آثار السيّارة طلبوهم فلمّا رأوا يوسف قالوا: هذا عبد أبق منا فقالت السيّارة لإخوة يوسف: بيعوه لنا فباعوه منهم). والمراد من ﴿ وَشَرَوْهُ ﴾ أي: باعوه منهم لأنّ الضمير في قوله: ﴿ وَشَرَوْهُ ﴾ وفي قوله: ﴿ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الرَّهِدِينَ ﴾ عائد إلى شيء واحداً، وإذا كان كذلك فمعنى «شروه» باعوه. قال محمّد بن إسحاق: ربّك أعلم أإخوته باعوه أم السيّارة والضمير في قوله: ﴿ فِيهِ ﴾ يحتمل أن يكون راجعاً إلى يوسف ويمكن أن يكون راجعاً إلى الشمس.

١\_مجمع البيان، ج٥، ص ٣٧٩؛ وبحار الأنوار، ج١٢، ص٢٢٣.

وَقَالَ ٱلَّذِى ٱشْتَرَىنَهُ مِن مِصْرَ لِآمْرَأَنِهِ آكَنِمِي مَثْوَنَهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَا أَوْ نَنْجِذَهُ وَلَدَأُ وَكَذَلِكَ مَكَنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِنُعَلِمَهُ مِن تَأْوِيلِ نَنْجِذَهُ وَلَدَأُ وَكَذَلِكَ مَكَنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِنُعَلِمَهُ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِينِ وَاللّهُ عَالِبٌ عَلَىٰ أَمْرِهِ وَلَنكِنَ أَكْرَالُ أَكْرَالِ لَا يَعْلَمُونَ ۚ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

اعلم أنّه لمّا ثبت من الأخبار أنّ الذي اشتراه إمّا من الإخوة أو من الواردين على الماء ذهب به إلى مصر، وباعه بمصر، فاشتراه قطعير أو أطفير وهو العزيز الذي كان يلي خزائن مصر والملك حينئذ ريّان بن الوليد رجل من العماليق وقد آمن بيوسف ومات في حياة يوسف فملك بعده قابوس بن مصعب فدعاه يوسف إلى الإسلام فأبى فلمّا اشتراه العزيز أقام في منزله ثلاث عشرة سنة، وكان بلغ عمره ثلاثين سنة واستوزره ريّان بن الوليد وآتاه اللّه الملك والحكمة وهو لمن ثلاث وثلاثين سنة وتوفّي وهو ابن مائة وعشرين سنة، وكان فرعون موسى من أولاد قابوس بن مصعب فرعون يوسف.

وبالجملة فاشتراه العزيز بعشرين ديناراً هذا على قول.

وقيل: أدخلوه السوق يعرضونه فترافعوا في ثمنه حتّى بلغ ما يساوي في الوزن من المسك والورق والحرير فاشتراه قطعير بذلك الثمن فقال: ﴿ لِاَمْرَأَتِهِ اللهِ وَكَانَتَ المرأة اسمها زليخا \_ وقيل: راعيل \_ : ﴿ وَكَانَتُ المرأة اسمها زليخا \_ وقيل: راعيل \_ : ﴿ وَكَالُمُ مَنْ لِلهُ وَمَقَامُهُ عَنْدُكُ وَعَلَل ذلك بأن قال: ﴿ عَسَى آن يَنفَعَنَا أَوْ نَنَظِدُهُ وَلَدًا ﴾ يقوم بإصلاح مهماتنا لأنّه كان لا يولد له ولد وكان حصورا. ﴿ وَكَانَلُكُ مَكّنًا لِيُوسُكُ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ أي: كما أنعمنا عليه بالسلامة من الجب مكنّاه بأن عطفنا عليه قلب العزيز حتّى توصل بذلك وتمكّن من الأمر والنهي في أرض مصر في أيني من عمدتها وليكفّنه مِن تأويلِ ٱلأَحَادِيثِ ﴾ أي: نوفقه لتعبير المنامات التي من عمدتها رؤيا الملك وصاحب السجن فأدى ذلك التعبير إلى الرياسة العظمى، ويمكن

أن يكون المراد إرساله إلى الخلق بتبليغ الأحكام وتحقّق أمر نبوته ﴿ وَاللّهُ عَلَىٰ أَشْرِهِ ﴾ فعال لما يريد لا دافع عن حكمه في أرضه وسمانه يعزّ من يشاء ويذلّ من يشاء كناية عن أن أمر يوسف إليها ليس بسعي إخوته لأنهم أرادوا به كلّ سوء واللّه أراد له الخير فكان كما أراد. ﴿ وَلَمّا بَلَغَ أَشُدّهُ وَ مَاتَيْنَهُ مَا أَرادوا به كلّ سوء واللّه أراد له الخير فكان كما أراد. ﴿ وَلَمّا بَلَغَ أَشُدّهُ وَ مَاتَيْنَهُ مَا مَكُمّا وَعِلْما وَكَانَ كُلُه الشدائل الشدائل وقوته أتيناه والمحن مكنه الله في الأرض، ثم لمنا بلغ أشدته ومنتهى شبابه وقوته أتيناه الحكم والنبوة والعلم والشريعة وقيل: الدعوة إلى دين الله. وقيل: أراد سبحانه الحكم على الناس والعلم بوجوه المصالح فإن الناس كانوا إذا سبحانه الحكم على الناس والعلم بوجوه المصالح فإن الناس كانوا إذا تحاكموا على العزيز أمره بأن يحكم بينهم لما رأى من عقله وإصابته في الرأي ﴿ وَكَذَلِكَ ﴾ أي: مثل ما جزينا يوسف بصبره نجزي كل من أحسن وصبر على الشدائد.

وقال ابن عبّاس: (بلاغ الأشدّ ليوسف لمّا بلغ ثلاثا وثلاثين سنة). وهذا القول شديد الانطباق على القوانين الطبيعيّة، وذلك لأنّ الإنسان يحدث في أوّل الأمر ويتزايد كلّ يوم شيئاً فشيئاً إلى أن ينتهي لغاية الكمال، ثمّ يأخذ في التراجع والانتقاص فكانت حالته كالهلال ضعفاً، ثمّ لا يزال يزداد إلى أن يصير بدراً تامّاً ثمّ يتراجع إلى أن ينتهي إلى العدم والمحاق، فبين مدّة دور القمر ثمانية وعشرون يوماً وشيء فإذا جعلت هذه الدورة أربعة أقسام، كان كلّ قسم منها سبعة أيّام، فلا جرم رتبوا أحوال الأبدان على الأسابيع فالإنسان إذا ولد كان ضعيف الخلقة نحيف التركيب إلى أن يتم له سبع سنين، ثمّ إذا وخل في السبعة الثانية حصل فيه آثار الفهم والذكاء، ولا يزال في الترقي إلى أن يتم له أربع عشرة سنة، فإذا دخل في السنة الخامسة عشر دخل في الأسبوع الثالث، وهناك يكمل العقل ويبلغ إلى حدّ التكليف وتتحرّك فيه الشهوة. ثمّ الثالث، وهناك يكمل العقل ويبلغ إلى حدّ التكليف وتتحرّك فيه الشهوة. ثمّ

لا يزال يرتقي على هذه الحالة إلى أن يتمّ السنة الحادية والعشرين، وهناك يتمّ الأسبوع الثالث، ويدخل في السنة الثانية والعشرين وهذا الأسبوع آخر الأسابيع النشور والنماء.

فإذا ثمّت الثانية والعشرون فقد تمّت مدة النشوء والنماء، وينتقل الإنسان منه إلى زمان الوقوف وهو الزمان الذي يبلغ فيه أشده، وبتمام الأسبوع الخامس يحصل للإنسان خمسة وثلاثون سنة، ثمّ إنّ هذه المراتب مختلفة في الزيادة والنقصان.

وهاهنا تحقيق وهو أن المراد بالحكم صيرورة النفس المطمئنة، قاهرة وحاكمة على النفس الأمارة بالسوء، مستعلية عليها ومتى صارت القوة الشهوانيّة مقهورة ضعيفة فاضت الأنوار القدسيّة والأضواء الإلهيّة من عالم القدس على جوهر النفس، وجوهر النفس خلقت قابلة للمعارف الكليّة والأنوار العقليّة وجواهر الأرواح البشريّة مختلفة منها زكيّة ومنها بليدة ومنها خيرة ومنها نذلة وشريفة وخسيسة، ومنها عظيمة الميل إلى عالم الروحانيّات، وعظيمة الرغبة في الجسمانيّات فهذه الأقسام كثيرة، وكلِّ واحداً من هذه المقامات قابل للأشدّ والأضعف والأكمل والأنقص، فإذا اتَّفق بأن كان جوهر النفس الناطقة جوهراً مشرقاً شديد الاستعداد لقبول الأضواء العقليّة، واللوائح الإلهيّة، فهذه النفس في حال الصغر لا يظهر منها هذه الأحوال لأنّ النفس الناطقة إنما يقوى على أفعالها بواسطة استعمال الآلات الجسدية التي يعبّر بالحكمة العمليّة، وهذه الآلات في حال الصغر تكون الرطوبات والموانع مستولية عليها، فإذا كبر الإنسان واستولت الحرارة الغريزة على البدن نضجت تلك الرطوبات، واعتدلت وقلَّت الموانع، فصارت تلك الآلات البدنيَّة صالحة لأن يستعملها النفس الناطقة فإذا كانت النفس في أصل جوهرها شريفة فعند

كمال الآلات البدنيّة تكمل معارفها وتقوى أنوارها وإلى هذا الإشارة بقوله: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُۥ ءَاتَيْنَهُ حُكْمًا وَعِلْمًا ﴾ والمراد من العلم والحكم استكمال النفس في قوّتها العمليّة والنظريّة انتهى.

وَرَوَدَتُهُ أَلِي هُو فِي بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ، وَعَلَقَتِ ٱلْأَبُورَبَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكُ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ إِنّهُ رَبِيّ أَحْسَنَ مَثُواَى إِنّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلظّلِمُونَ ﴿ اللَّكَ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ إِنّهُ رَبِيّ أَحْسَنَ مَثُواَى إِنّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلظّلِمُونَ ﴿ اللَّهُ قَالَ مَعَاذَ اللَّهِ إِنّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللللل

أبلخ أمير المؤمنين أخما العمراق إذا أتينما إن العراق وأهلمه عنىق إليمك فهيمت هيتما<sup>(١)</sup>

أي أقبل ويقال: فعلى هذا كلمة «هيت» اسم فعل وأمّا على قراءة «هيئت لك» فهو فعل أي: تهيئت لك من هاء يهيئ «والمراودة» المطالبة بأمر بالرفق واللين ليعمل به وهي كناية عمّا تريده النساء من الرجال.

قال يوسف: ﴿ مَكَاذَ اللّهِ ﴾ أي: عياذاً باللّه أن أجيب إلى هذا وأظهر الإباء ﴿ إِنّهُ, رَبِّ ٱخْسَنَ مَثْوَاى ﴾ قال أكثر المفسّرين: الضمير راجع إلى زوجها أي: إن العزيز زوجك مالكي وأحسن تربيتي وإكرامي فلا أخونه. وإنّما سمّاه ربّا لما كان بحسب الظاهر رقاً له، وقيل: الضمير عايد إلى اللّه أي: إن اللّه رفع من محلّي وأحسن مثواي وجعلني نبيّاً فلا أعصيه أبداً ﴿ إِنّهُ لَا يُقْلِحُ

المجازات النبويّة، الشريف الرضي، ص٢٦؛ ومجمع البيان، ج٥، ص٣٨٢.

الظَّلِلِمُونَ ﴾ ولو فعلت لكنت ظالماً وفي هذه الآية دلالة على أن يوسف لم يهمّ بالفاحشة لأن من همّ بقبيح لا يقول مثل ذلك.

وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ ۚ وَهَمَّ بِهَا لَوْلَاۤ أَن زَّهَا بُرْهَانَ رَبِهِ ۚ كَا لَكُ لِنَصْرِفَ عَنْهُ الشُّوۡءَ وَالْفَحْشَاءَ ۚ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ۚ

إنّ هذه الآية من المهمّات الّتي تجب الاعتناء بالبحث عنها لأنّ بعض من ادّعي العلم فسرَ هذه الآية بما لا يجوز أن ينسب الأنبياء والأولياء إلى مثله.

قال المحقّقون من المفسّرين والمتكلّمين كالفخر الرازيّ: إنّ يوسف كان بريئاً عن العمل الباطل والهمّ الحرام، وقطع النظر عن الأدلّة الدالّة على وجوب عصمة الأنبياء الّتي قرّرناها في سورة البقرة في قصّة آدم فذكر وجوهاً.

الحجة الأولى: أنّ الزنا والخيانة في معرض الأمانة وقصدها من منكرات الذنوب ومقابلة الإحسان العظيم بالإساءة الموجبة للفضيحة العامّة والعار، غاية في القبح خصوصاً الصبيّ إذا تربّى في حجر إنسان وهو مكفيّ المؤونة مصون العرض من أول صباه إلى زمان شبابه وكمال قوته، فإقدام مثل هذا الإنسان على مثل هذا المعصية مثل هذا المعصية المؤلفة المعصية لو نسبوها إلى أفسق خلق الله وأبعدهم عن كلّ خير لاستنكف منه فكيف يجوز إسنادها إلى الرسول المنظم المؤيّد بالمعجزات القاهرة الباهرة؟

ثم إنّه تعالى قال في عين هذه الواقعة: ﴿ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوهَ وَالْفَحْشَاءَ ﴾ وذلك يدل على أن ماهيّة السوء والفحشاء مصروفة عنه ولا شك أن هذه النسبة أعظم أنواع السوء وأفحش أقسام الفحشاء فكيف يليق برب العالمين أن يشهد في عين هذه الواقعة بكونه بريئاً من السوء مع أنّه الله أتى بأعظم أنواع السوء؟ ولو فرضنا أن الآية لا تدل على نفي هذه المعصية عنه إلّا أنّه لا شك أنّها تفيد المدح العظيم والثناء البالغ فلا يليق بحكمة الله

10 ......

أن يحكي عن إنسان مقدم على مثل هذا الفعل الشنيع، ثمّ إنّه تعالى يمدحه ويثني عليه بأعظم المدائح والأثنية عقيب أن حكى عنه ذلك القبيح، وإن ذلك يستنكر جداً مثل ما إذا حكى السلطان عن بعض عبيده أقبح الذنوب، ثمّ يذكره بأبلغ المدح.

على أن الأنبياء متى ما صدرت منهم زلّة استعظموا ذلك وأتبعوها بإظهار الندامة والتوبة، ولو كان يوسف أقدم على مثل هذا الأمر لكان من المحال أن لا يتبعها بالتوبة والاستغفار، ولو أتى بالتوبة لحكى الله تعالى عنه إتيانه بها كما في سائر المواضع، فحيث لم يوجد شيء من ذلك علمنا أنّه ما صدر عنه في هذه الواقعة ذنب ولا معصية.

الدليل الرابع: أن كل من كان له تعلق بتلك الواقعة فقد شهد ببراءة يوسف من المعصية، والذين لهم تعلق بهذه الواقعة يوسف وتلك المرأة وزوجها والنسوة والشهود ورب العالمين وإبليس والكل بيّنوا براءة يوسف، وإذا كان الأمر كذلك فكيف يبقى للمسلم توقّف في هذا الباب؟

أمّا بيان أنّ يوسف ادَعى البراءة عن الذنب فهو قوله: ﴿ هِمَ زَوَدَتْنِي عَن نَفْسِى ﴾ وقوله: ﴿ رَبِّ السِّجْنُ آحَبُ إِلَىّ مِمَّا يَدْعُونَنِيّ إِلَتِهِ ﴾.

وأمّا بيان أنّ المرأة اعترفت بذلك فلأنّها قالت للنسوة: ﴿ وَلَقَدُ رَوَدَنَّهُ عَن نَفْسِهِ. وَإِنَّهُ لَينَ نَفْسِهِ. فَإِنَّهُ لَينَ نَفْسِهِ. فَإِنَّهُ لَينَ الْحَقُّ أَنَا رَوَدَنَّهُ عَن نَفْسِهِ. وَإِنَّهُ لَينَ الْصَلَدِقِينَ ﴾ (الله وأمّا بيان أن زوج المرأة أقرّ بذلك فهو قوله: ﴿ إِنَّهُ مِن كَنْ هَذَا وَاسْتَغْفِرِي لِذَنْبِكِ ﴾ (المرأة أقرّ بذلك فهو أمّا بيان أن زوج المرأة أقرّ بذلك فهو قوله: ﴿ إِنَّهُ مِن كَنْ هَذَا وَاسْتَغْفِرِي لِذَنْبِكِ ﴾ (المرأة أقرّ بذلك فهو أمّا بيان أن زوج المرأة أقرّ بذلك فهو قوله: ﴿ إِنَّهُ مِن كُنْ هَنْ فَنْ هَنْ أَوْلَهُ مَا لَا يَعْمِلُونَ عَظِيمٌ ﴿ وَاللّهُ الْعَرْضُ عَنْ هَنْ ذَا وَاسْتَغْفِرِي لِذَنْبِكِ ﴾ (الله وأمّا الله الله وأمّا الله الله وأمّا الله وأمّا الله وأمّا الله وأمّا الله وأمّا ال

الـ سورة يوسف: ٣٢.

٣ــسورة يوسف: ٥١ .

۲ـ سورة يوسف: ۲۸\_۲۹.

الشهود، فقوله تعالى: ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ أَهْلِهَا إِن كَانَ قَيِصُهُ قُدُ مِن قُبُلِ فَصَدَقَتَ وَهُوَ مِنَ ٱلْكَذِيبِنَ ﴾ ". وأما شهادة الله بذلك فقوله: ﴿ صَكَذَلِكَ لَنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوّةَ وَالْفَحْشَاةُ إِنّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ ". فقد شهد الله في هذه الآية على طهارته أربع مرات: أولها ﴿ لِنصَرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوّةَ ﴾ واللام للتأكيد والمبالغة. والثاني قوله: ﴿ وَالْفَحَشَاءَ ﴾ والثالث قوله: ﴿ وَالنّانِي قوله: ﴿ وَاللّهُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ مع أنه قال: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱللّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلأَرْضِ هَوْنَا وَلِهَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدْهِلُونَ قَالُوا مَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ الل

وأمّا بيان إبليس فإنّه قال: ﴿لَأُغُوبِنَهُمْ أَجْمَعِينَ \* إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخَلِّمِينَ \* إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ اللهِ اللهِ عَالَمُ المُخْلَصِينَ المُخْلَصِينَ ويوسف من المخلصين بشهادة الله فكان هذا إقرارا بأن إبليس ما تمكّن من إغوائه.

قال الرازي: إن هؤلاء الجهال الذين نسبوا إلى يوسف هذا الأمر إن كانوا من أتباع دين الله فليقبلوا شهادة الله على طهارته، وإن كانوا من جند إبليس وأتباعه فليقبلوا شهادة إبليس على طهارته، ولقائل أن يقول: إنهم كانوا من جند إبليس أوّل الأمر إلى أن تتحرّجنا عليه فردّنا عليه في السفاهة. (٥) من جند إبليس أوّل الالائل أن يوسف بريء ممّا قاله بعض الجهّال فنقوم ولمّا ثبت بهذه الدلائل أن يوسف بريء ممّا قاله بعض الجهّال فنقوم

۱\_سورة يوسف: ۲٦.

۲ـ سورة يوسف: ۲۴.

٣ سورة الفرقان: ٦٣.

٤\_ سورة الحجر: ٣٩\_٤٠، ص ٨٢\_ ٨٣.

٥ انظر: قصص الأنبياء، الجزائري، ص٢١٩.

ورد الزجّاج هذا القول وقال: تقديم جواب «لو لا» غير فصيح و«لو لا» يجاب جوابها باللام فلو كان المعنى على ما ذكرتم لقال: ولقد همّت ولهم بها لو لا أن رأى برهان ربّه.

وذكر غير الزجّاج بياناً آخر وهو أنّه لو لم يوجد الهم لما كان لقوله: ﴿ لَوْلَا أَن تَمَا بُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾ فائدة. وكلّها مردود بقوله تعالى: ﴿ إِن كَانَ تَعَالَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ عَالَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا ﴾ أن تَبَعِلْنَا عَلَى قَلْبِهَا ﴾ وجواب ﴿ لَوْلَا ﴾ باللام جائز لا يلزم من كونه بغير اللام غير جائز، ثمّ تأخير جواب ﴿ لَوْلَا ﴾ حسن جائز لا يمنع من جواز تقديم هذا الجواب.

وفي الآية بيان آخر وهو أن يقول: سلّمنا أن الهم قد حصل لكن لا يمكن حمله على ظاهره لأن تعليق الهم بذات المرأة محال لأن الهم من جنس القصد والقصد لا يتعلّق بالذوات الباقية وإنّما يتعلّق القصد بالفعل حتى يكون ذلك الفعل متعلّق القصد، وذلك الفعل غير مذكور فهم أي: جند إبليس زعموا هو إيقاع الفاحشة ونحن نضمر شيئاً آخر يغاير ما ذكروه فوجب أن يحمل الهم فيهما على الهم الذي يليق به فاللائق بالمرأة القصد. إلى تحصيل اللذة والتمتّع فضلاً عن القرائن في الكلام واللائق بالرسول المبعوث إلى النخلق القصد إلى زجر العاصي عن معصيته وإلى النهي عن المنكر، فهم المنتخ بدفعها وضربها ومنعها.

فلو قيل: على هذه الصورة لا يبقى لقوله: ﴿ لَوَلَا أَن رَّمَا بُرِّهَـٰنَ رَبِّهِۦ ﴾ فائدة.

١ ـ سورة القصص: ١٠.

قلنا: فيه أعظم الفوائد لأن يوسف لو فعل ما كان هم من ضربها أو دفعها لقتلته أو لكانت تأمر الحاضرين بقتله فأعلمه الله أن الامتناع من ضربها أولى صوناً للنفس عن الهلاك أو أنه لو اشتغل بدفعها عن نفسه فربهما تعلقت به فكان يتمزق ثوبه من قدام، والله يعلم أن الشاهد يشهد بأن ثوبه لو تمزق من قدام لكان يوسف يحسب هو الخائن، وكان يقتل بهذه الشهادة ولو كان ثوبه ممزقاً من خلف لكانت المرأة هي الخائنة كما وقعت القصة كذلك.

وفي المسألة تحقيق آخر وهو أن يفسر «الهم» بالشهوة وهذا مستعمل في اللغة الشائعة في العرف يقول القائل فيما لا يشتهيه: «ما يهمني هذا» وفيما يشتهيه: «هذا أهم الأشياء إلي» فسمى الله شهوة يوسف هما. معنى الآية: ولقد اشتهته واشتهاها لو لا أن رأى برهان ربّه لدخل ذلك الميل إلى الوجود.

أو معنى «الهم» حديث النفس وذلك لأن المرأة الفائقة في الجمال إذا تزيّنت وتهيّأت للرجل الشاب القوي فلابلا وأن يقع هناك بين شهوة الطبيعة وبين النفس والعقل مجاذبات ومنازعات تارة تقوى داعية الشهوة والطبيعة وتارة تقوى داعية الطبيعة، ورؤية البرهان عبارة عن جواذب الطبيعة، ورؤية البرهان عبارة عن جواذب العبوديّة والتقوى، مثال ذلك أن الرجل الصالح الصائم في الصيف الصائف إذا رأى الجلّاب المبرّد بالثلج فإن طبيعته تحمله وتميله على شربه إلّا أن دينه وهداه يمنعانه منه فهذا لا يدل على حصول الذنب بل كلّما كانت هذه الحالة أشد كانت القوة في القيام بلوازم العبوديّة أكمل.

وبالجملة فالمحقّقون المثبتون للعصمة قد فسروا رؤية البرهان بوجوه:
الأوّل: حجّة اللّه في تحريم الزنى والعلم بما على الزاني من العقاب.
والثاني: طهر نفوس الأنبياء عن الأخلاق الذميمة فالمراد برؤية البرهان
حصول تلك الأخلاق وتذكير الأحوال الرادعة لهم عن الإقدام على المنكرات.

والثالث: أنّه رأى مكتوباً في السقف ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا الزِّفَةِ إِنّهُ كَانَ فَاحِشَهُ وَسَاءً سَبِيلا ﴾ ''. والرابع: أنّه النبوة المانعة من ارتكاب الفواحش لأن الأنبياء بعثوا لمنع الخلق عن القبائح والفضائح فلو أنّهم منعوا ثمّ أقدموا بأنفسهم على أقبح أنواعها لدخلوا تحت قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ وأيضا إن الله عير تَفْعَلُونَ ﴾ حكبُر مَقْتًا عِندَ اللهِ أَن تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ '' وأيضا إن الله عير اليهود بقوله: ﴿ أَتَأْمُرُونَ النّاسَ فِالْبِرَ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ '' وما يكون عيبا في حق اليهود كيف ينسب إلى الرسول المؤيد بالمعجزات؟ وأمّا الذين نسبوا المعصية إلى الرسول يوسف الله عنه أجارنا الله من هذه العقيدة الفاسدة \_ فقد المعصية إلى الرسول يوسف الله عنه أجارنا الله من هذه العقيدة الفاسدة \_ فقد ذكروا في تفسير البرهان أموراً:

الأول: قالوا: إن المرأة قامت إلى صنم مكلّل بالدر والياقوت في زاوية البيت فسترته بثوب فقال يوسف: لم فعلت ذلك؟ قالت: أستحي من إلهي هذا أن يراني على معصيته. فقال يوسف: أتستحين من صنم لا يعقل ولا يسمع ولا أستحي من إلهي القائم على كلّ نفس بما كسبت؟ فو الله لا أفعل ذلك أبداً فقالوا: فهذا هو البرهان.

الثاني: نقلوا عن ابن عبّاس: أنّه تمثّل له يعقوب فرآه عاضاً على أصابعه ويقول له: أتعمل عمل الفجّار وأنت مكتوب في زمرة الأنبياء؟ فاستحيى منه، وهو قول عكرمة ومجاهد والحسن وسعيد بن جبير وقتادة والضحّاك ومقاتل وابن سيرين قال سعيد بن جبير: تمثّل له يعقوب فضرب في صدره فخرجت شهوته من أنامله. الثالث: قالوا: إنّه سمع في الهواء قائلاً

ا\_سورة الإسراء: ٣٢.

٢ سورة الصف: ٢ ٣٠.

٣\_سورة البقرة: ٤٤.

يقول: يا ابن يعقوب لا تكن كالطير يكون له ريش فإذا زني ذهب ريشه.

قال الرازي: ولما نقل الواحدي في البسيط هذه البيانات تصلّف وقال: هذا الّذي ذكرناه قول أثمة التفسير الّذين أخذوا التأويل عمّن شاهد التنزيل. فيقال له: إنّك لا تأتينا إلّا بهذه التصلّفات الّتي لا فائدة فيها فأين هذا من الحجة والدليل؟ وأيضا فإن ترادف الدلائل على الشيء الواحد جائز وإنّه النها كان ممتنعاً عن الزنى بحسب الدلائل الأصليّة فلما انضاف إليها هذه الزواجر قوى الاحتراز عن مثل هذه الأقوال.

والعجب أنهم نقلوا أن جروا(" دخل حجرة النبي كالمنطقة وبقي هناك بغير علمه قالوا: فامتنع جبرئيل لله من الدخول عليه الله أربعين يوماً، وهاهنا زعموا أن يوسف حال اشتغاله بالفاحشة ذهب إليه جبرئيل، فالأعجب أنهم زعموا أنّه لم يمتنع عن ذلك العمل بسبب حضور جبرئيل مع أنه لو كان أفسق الخلق مشتغلا بفاحشة فإذا دخل عليه رجل في زيّ الصالحين استحيا منه وفرّ وترك ذلك العمل، وهاهنا أنه رأى يعقوب الله وعض على أنامله ولم يلتفت إليه ثم إن جبرئيل على جلالة قدره دخل عليه، ولم يمتنع أيضاً بسبب حضوره حتى احتاج جبرئيل إلى أن يركله على ظهره \_ فنسأل الله أن يصوننا عن الغيّ \_ - . والفرق بين السوء والفحشاء قيل: إن السوء خيانة اليد والفحشاء هو الزنى فو إنّه ألسوء مقدمات الفاحشة كالقبلة والنظر بالشهوة، والفحشاء هو الزنى فو إنّه ألسوء مقدمات الفاحشة كالقبلة والنظر بالشهوة، والفحشاء هو الزنى في عِبَادِنَا الْمُخَلَصِينَ

وَٱسۡتَبَعَا ٱلۡبَابَ وَقَدَّتْ قَمِيصَهُ، مِن دُبُرِ وَأَلْفَيَا سَيِدَهَا لَدَا ٱلۡبَابُ قَالَتْ مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهۡلِكَ سُوٓهُۥ إِلَاۤ أَن يُسۡجَنَ أَوْ عَذَابُ ٱلِيَدُّ ۚ ۚ قَالَ هِىَ

١ ـ ولد الكلب.

المعنى: تبادرا إلى الباب وطلب كلّ واحداً منهما السبق إلى الباب أمّا يوسف فإنّه كان بقصد أن يهرب منها وأمّا هي فإنّما كانت تطلب يوسف ليقضي حاجتها وتمنع يوسف من الخروج، وتراوده ثانياً عن نفسه ولحقت يوسف فجذبت قميصه فهرب يوسف وشقّته طولاً من خلفه وهي تعدو من خلفه. قيل: إنّ يوسف رأى الأبواب قد انفتحت فعلم أنّ الصواب الخروج فلمًا خرجا وجداً زوجها عند الباب، وسمّاه سيّدها لأنه مالك أمرها.

﴿ قَالَتُ مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوٓهُ اللهِ يعني: أن المرأة سبقت بالكلام لتورك الذنب على يوسف فقالت: ليس جزاء من أراد بأهلك خيانة إلّا السجن أو الضرب بالسياط ضرباً وجيعاً.

قال المحقّقون: ولو صدق حبّها لم تقل ذلك ولآثرته على نفسها ولكن كان حبّها له شهوة. فقال يوسف: هي التي طالبتني بالسوء لأنه لمن لم يجد بدأ من تنزيه نفسه بالصدق ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ أَهْلِهَا ﴾ وكان صبي في المهد ابن أخت زليخا وهو ابن ثلاثة أشهر، وقيل: إنّه شهد شاهد أي: كان هناك رجل حكيم من أهلها بتبرئة يوسف قالوا: ولو كان طفلاً لكان قوله معجزاً لا يحتاج معه إلى البيان. وقيل: إن ذلك الرجل الحكيم ابن عمّ زليخا وكان جالساً مع زوجها عند الباب.

ثمَ في هذا الأمر شواهد على براءة ساحة يوسف عن السوء غير

الشواهد المذكورة: منها أن يوسف الله في ظاهر الأمر كان عبداً لهم والعبد لا يمكنه أن يتسلّط على مولاه إلى هذا الحدّ.

ومنها أنّهم شاهدوا أنّ يوسف الخِين كان يعدو عدوا شديداً ليخرج إلى الباب والرجل الطالب للمرأة لا يخرج من البيت على هذا الوجه بل يمنع طرفه عن الخروج.

ومنها أنّهم رأوا أنّ المرأة تزيّنت نفسها على أكمل الوجوه وأمّا يوسف فما كان عليه أثر من آثار تزيين النفس فإلحاق هذا الأمر ونسبته إلى المرأة أولى.

ومنها أن المرأة ما نسبه إلى الفاحشة على سبيل التصريح بل ذكرت كلاماً مجملا مبهماً، وأمّا يوسف للله فإنّه صرّح بالأمر ولو كان متّهما لما قدر على التصريح باللفظ الصريح فإن الخائن خائف.

ومنها أن زوج المرأة كان عاجزاً وآثار طلب الشهوة في حق المرأة كانت متكاملة، فإلحاق هذا الأمر بها أولى وهذه كلّها أمارات دالّة على صدق يوسف.

وبالجملة فعلى قول أن الشاهد كان لها ابن عمّ لها اتّفق في ذلك الوقت أنّه كان مع الملك يريد أن يدخل عليها فقال: قد سمعنا الجلبة من وراء الباب وشق القميص إلّا أنّا لا ندري أيكما قدام صاحبه، فإن كان شق القميص من قدامه فأنت صادقة ويوسف كاذب وإن كان من خلفه فيوسف صادق وأنت كاذبة، وقد أفتى بحكمته وعقله، ونعم ما أفتى! فلما نظروا إلى القميص ورأوا الشق من خلفه، قال ابن عمها هوانّه مِن كَيْدِكُنّ عَهُ أي: من عملكن ثمّ قال ليوسف: أعرض عن هذا الأمر واكتمه، وقال لها: هواستغفري لِذَئيكِ عَهُ. وهذا قول طائفة عظيمة من المفسّرين. وقيل: إن الشاهد كان صبياً كما ذكرناه أنطقه اللّه كما أنطق عيسى في المهد.

وهاهنا قول ثالث بأن الشاهد من أهلها المراد شهادة القميص كونه

T.....

مشقوقاً من دبره، وهذا القول لا يخلو من الضعف لأن إطلاق الشاهد على القميص تعسقف ولا ينسب إلى الأهل. وقوله: ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضَ ﴾ قيل: إنّه قال العزيز وقيل: قال الشاهد وأمر يوسف بكتمان هذا الأمر للعار الشديد وأمر الزوجة بطلب العفو والصفح عن العزيز. وقيل: من الله لأنهم وإن كانوا عابدي أصنام ولكنّهم يثبتون الصانع بدليل أن يوسف قال: ﴿ مَ أَرْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَيْرِ اللّهَ الْوَجِ.

وهذا دليل على أن النوج عرف أن النافي النوج عرف أن الزوج عرف أن الذنب للمرأة وأتى بلفظ التذكير تغليباً للذكور على الإناث، ويحتمل أن يكون مراده أنّك من نسل الخاطئين فمن ذلك النسل يرى هذا العرق الخبيث فيك.

وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي ٱلْمَدِينَةِ آمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ ثُرُودُ فَنَنْهَا عَن نَفْسِةٍ، قَدْ شَغَفَهَا حُبُّا إِنَّا لَنَرَنْهَا فِي ضَلَالِ ثَبِينٍ ﴿ ثَلَى فَلْمَا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَ ٱرْسَلَتَ إِلَيْهِنَ وَأَعْتَدَتْ لَحُبُّ إِنَّا لَنَرَنْهَا فِي ضَلَالِ ثَبِينٍ ﴿ فَالْمَا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَ ٱرْسَلَتَ إِلَيْهِنَ وَأَعْتَدَتْ لَمُنَّا لَكُونَهُمُ مَثَكُما وَوَالَتِ الْحُرُجُ عَلَيْهِنَ فَلْمَا رَأَيْنَهُ وَأَعْتَدَتُ لَكُنْ مُثَلِّي وَقَالَتِ الْحُرُجُ عَلَيْهِنَ فَلْمَا رَأَيْنَهُ وَأَكْرَنُهُم وَقَطَعْنَ آيِدِيَهُنَ وَقُلْنَ حَنَى لِيّهِ مَا هَنذَا بَنَرًا إِنْ هَلَا إِلَّا مَلَكُ كَرِيمٌ ﴿ فَا لَكُ مَلِيهُ فَلَا مَاكُ كَرِيمٌ ﴾ وقَطَعْنَ آيدِيَهُنَ وَقُلْنَ حَنَى لِيّهِ مَا هَنذَا بَنَرًا إِنْ هَلَا إِلَّا مَلَكُ كَرِيمٌ ﴾ وقَطَعْنَ آيدِيَهُنَ وَقُلْنَ حَنَى لِيّهِ مَا هَنذَا بَنَرًا إِنْ هَلَا آ إِلَّا مَلَكُ كَرِيمٌ ﴾

«النسوة» اسم مفرد لجمع المرأة وتأنيثه غير حقيقي فلذلك لم يلحق فعله تاء التأنيث كما أن «الثبة» اسم لجماعة من الرجال.

المعنى: ﴿ وَقَالَ نِسْوَةً ﴾ جماعة من النساء أشعن ﴿ فِ الْمَدِينَةِ ﴾ أي: مدينة مصر هذا الخبر أو المعنى أن نسوة من أهل المدينة هكذا قالت ـ وكن خمساً: امرأة الساقي وامرأة الخبّاز وامرأة صاحب الدواب وامرأة صاحب السجن وامرأة الحاجب ـ: إن ﴿ آمَرَاتُ الْمَزِيزِ ثُرُودُ فَلَنهَا عَن نَقْسِهِ ، قَد شَغَفَهَا حُبّا ﴾ أي: دخل حب الفتى الجلد المحيط بالقلب وتجاوز من الجلد ونفذ

ا\_سورة يوسف: ٣٩.

في القلب بل في حبّة سويداء قلبها، وهو كناية عن الحبّ الشديد والعشق العظيم، وقرئ بالعين المهملة أي: بلغ إلى حدّ الاحتراق قال ابن الأنباريّ: الشعف رؤوس الجبال أي: ارتفعه حبّه إلى أعلى المواضع من قلبه. و«حبّاً» مصدر على التمييز.

وَنَمَا سَمِتَ المِعَالَةِ المُعَالِقِينَ المِعَالَةِ الْمِعَالَةِ الْمَعَالَة المُعَالَة المُعَالِق المُعَالِقِينَ المُعَالِقِينَ المُعَالِقِينَ المُعَالِقِينَ المُعَالِقِينَ المُعَالِقِينَ المُعَالِقِينَ المُعَالِقِينَ المُعَالِقِينَ المُعَالِق المُعَالِقِينَ المُعَالِق المُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينَ المُعَالِقِينَ الْ

﴿ وَأَعْتَدَتُ لَمُنَّ مُثَّكُما ﴾ قيل: المتّكا النمرق الّذي يتّكا عليه. وقيل: المراد من المتّكا الطعام والأصل فيه أن من دعوته ليطعم عندك فقد أعددت له وسادة فسمّي الطعام متّكا على الاستعارة. وقيل: متّكا طعاماً يحتاج إلى القطع بالسكّين لأنّ الطعام متى كان كذلك احتاج الإنسان إلى أن يتّكئ عليه عند القطع. وقيل: متّكا بغير الهمزة مشددة التاء أي: أنواع الفواكه المحتاجة إلى القطع والاترج. وقرء «متكا» خفيفة ساكنة التاء وحاصل ذلك أنها دعت أولئك النسوة المخمسة مع نساء أخر يبلغ عددهن إلى الأربعين وهيّأت لكل واحدة منهن مجلسا معيناً ومائدة معيّنة.

﴿ وَهَالَتَ كُلَّ وَحِدَةٍ مِنْهُنَ سِكِيمًا ﴾ لأجل أكل الفاكهة أو قطع اللحم، فأمرت يوسف بأن يخرج إليهن وأنّه الله لا يقدر أن يخالفها لأنها سيّدتها. ﴿ فَأَمَا رَأَيْنَهُۥ أَكْبُرْنَهُۥ وَقَطَعْنَ أَيْدِيَهُنَ ﴾ وفي ﴿ أَكْبُرْنَهُ ﴾ قيل: أي: أعظمنه.

وقيل: أي: حضن قال الأزهري: الهاء للسكت وأكبرت المرأة إذا حاضت وحقيقة: دخلت في الكبر لأنها بالحيض تخرج عن حد الصغر إلى حد الكبر، والسبب فيه أن المرأة إذا خافت وفزعت أو وقع عليها أمر شديد، ربما أسقطت ولدها إن كانت حبلى أو تحيض.

وَوَقَلَعْنَ أَيْدِيَهُنَ ﴾ من دهشتهن فكانت نظن أنها تقطع الفاكهة وكانت تقطع يدها ولا تحس، وإنّما أكبرنه للجمال الفائق، والحسن الكامل، وكان فضل يوسف على الناس كفضل البدر على الكواكب. وعن النبي المروت بيوسف ليلة عرج بي إلى السماء فقلت لجبرئيل: من هذا؟ فقال: هذا يوسف». فسئل عنه المروقة كيف رأيته؟ قال: «كالقمر ليلة البدر، وقيل: كان يوسف إذا سار في أزقة مصر يرى تلالؤ وجهه على الجدران كما يرى نور الشمس من السماء عليها، وكان يشبه آدم يوم خلقه ربّه».

﴿ كُنْتُى لِلَّهِ ﴾ بإثبات الألف بعد الشين وهي الأصل لأن المادة من المحاشاة وهي التنحية والتبعيد، والأكثر قرءوا بحذف الألف للتخفيف وهي كلمة تفيد التنزيه والمعنى هاهنا تنزيه الله من العجز حيث قدر على خلق جميل مثله.

علومًا هَننَا بَفَرًا إِنَّ هَنذَآ إِلَّا مَلَكُ كَرِيرٌ ﴾ لأنّه ركز في الطباع أن لا حي أحسن من الملك كما أنّه ركز فيها أن لا حي أقبح من الشيطان فلما أرادت النسوة المبالغة في وصف يوسف بالحسن لا جرم شبّهنه بالملك، ويمكن أنّه لما نظرن إلى يوسف وسيماه وأنّه لم يلتفت إليهن عرفن أنّه بريء من القبائح والشهوة فنزّهنه عن لوث البشريّة وصفة الإنسانيّة ونسبنه إلى الملكيّة صوناً له عن الخطاء.

وبالجملة فقال بعض المفسّرين: إنّهن قلن: ﴿ كُشَ سِّهِ ﴾ أي: صار يوسف في حشى وناحية ممّا قذفوه بهذه النسبة فحينئذ نزّهنه عن صفة البشريّة

١ انظر: كنز العمّال، ج١١، ص ٣٩١؛ وحلية الأبرار، ج١، ص ٤٢٨.

خلقاً أي: نعوذ بالله أن نقول: هذا بشر، بل إنّما هو ملك. وقال آخرون: هذا تنزيه له من شبه البشر لفرط جماله، ويدل على هذا المعنى سياق الآية ﴿ مَا هَذَا بَثَرًا ﴾ أي: ليس هذه الصورة صورة البشر ولا خلقته، ولكن ملك كريم لحسنه ولطافته.

قَالَتْ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِى لُمُتُنَّنِي فِيةٍ وَلَقَدَّ رَوَدِنَّهُ عَن نَفْسِهِ، فَٱسْتَعْصَمُّ وَلَهِن لَمْ يَفْعَلْ مَاۤ ءَامُرُهُۥ لَيُسْجَنَنَ وَلَيَكُونَا مِنَ ٱلصَّنغِرِينَ ۖ

المعنى: ﴿ قَالَتَ ﴾ امرأة العزيز للنسوة اللاتي عذلنها على محبّتها ليوسف: هذا هو ذلك ﴿ اللّه عَلَيْكِ لَمُتُنّفِ فِيهِ ﴾ فأصابكن في رؤيته مرة واحدة ما أصابكن من ذهاب العقل وقطع الأيدي، أي: جرح كثير في أيديكن، فكيف عذلتنني في حبّي إيّاه؟ وأنا أنظر إليه آناء ليلي ونهاري. والفاء في قوله: ﴿ فَذَالِكُنّ ﴾ فاء فصيحة والإشارة إلى يوسف والخطاب للنسوة، واسم الإشارة مبتدأ والموصول خبر أو اسم الإشارة خبر لمبتدء محذوف أي: هو العبد الكنعاني الذي سبق القول منكن أن امرأة العزيز عشقت عبدها الكنعاني وقلتن فيه وفي ما قلتن فالآن علمتن من هو؟ وما قلتن؟ والمراد تبكيتهن من هذه الدعوة من اللوم على ما صدر منهن، والحق أنّها فعلت من التبكيت بما لا مزيد عليه.

قال ابن الأنباري: أشارت بصيغة ذلك إلى يوسف بعد انصرافه من المجلس. ثم إنها بعد هذه المقولات والإشفاقات باحت لهن ببقية سرها فأقرات وقالت: ﴿ وَلَقَدْ رَوَدَنَّهُ عَن نَفْسِهِ ﴾ حسبما سمعتن وقلتن ﴿ فَأَسْتَعْمَ ﴾ فأقرات وقالت: ﴿ وَلَقَدْ رَوَدَنَّهُ عَن نَفْسِهِ ﴾ حسبما سمعتن وقلتن ﴿ فَأَسْتَعْمَ ﴾ أي: امتنع طالباً للعصمة. وفي هذا الكلام دلالة على عصمة يوسف وأنه الله بريء من هذه التهمة ﴿ وَلَهِن لَمْ يَفْعَلُ ﴾ فهددته بقولها: ولو لم يفعل ﴿ مَا عَلَمُوهُ ﴾ ويوافقني مرادي ﴿ لَيُسْجَنَنَ ﴾ ويقع في السجن ﴿ وَلَيَكُونا ﴾ من المستصغرين بالإهانة ومن الأدلاء. والألف في ﴿ وَلَيَكُونا ﴾ ألف الوقف بدل

من نون الخفيفة كقوله: «لا تَعْبُدِ الشَّيْطانَ واللَّهَ فَاعْبُدُ» أي: فاعبدن فابدل في الوقف النون ألفاً.

قَالَ رَبِّ ٱلبِّخِنُ أَحَبُّ إِلَىٰ مِمَّا يَدْعُونَنِى إِلَيْهِ وَإِلَّا نَصْرِفَ عَنِى كَبْدَهُنَّ أَلَهُ وَاللَّا نَصْرِفَ عَنِى كَبْدَهُنَّ إِنَّهُ أَصْبُ إِلَيْهِنَ وَأَكُنُ مِنَ ٱلجَنهِلِينَ ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ أَصْبُ إِلَيْهِنَ وَأَكُنُ مِنَ ٱلجَنهِلِينَ ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّعِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ مِنْ الْعَلِيمُ الْعِلْمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِيمُ الْعُلِيمُ الْعِلِيمُ الْعُلِيمُ الْعُمُ الْعُلِيمُ الْعُلِيمُ الْعُلِيمُ الْعُلِيمُ الْعُلِيمُ الْعُلِيمُ الْعُلِمُ الْعُلِيمُ الْعُلِيمُ الْعُلِيمُ الْعُلِيمُ الْع

المعنى: لما هددته امرأة العزيز بقولها المذكور وسمعت النسوة اجتمعن على يوسف وقلن: لا مصلحة لك في مخالفة أمرها وإلّا وقعت في السجن وفي الهوان. فخاف يوسف على نفسه من هذه الأسباب القوية من مكر النساء والطاقة البشرية أن لا تفي قوة العصمة التجأ إلى الله وقال: يا هُورَتِ البّحِثُ أَحَبُ إِلَى مِمّا يَدْعُونَقٍ ﴾ وتبيّن من هذا الكلام أن النسوة كن يدعون يوسف لأنفسهن كما تدعو زليخا فحينئذ قال: إلهي إن لم توفّقني يدعون يوسف لأنفسهن كما تدعو زليخا فحينئذ قال: إلهي إن لم توفّقني لحفظ نفسي عن هذه المعصية أخاف من هذه الأسباب القوية أن أميل إلى هذا الأمر وأنقلب من الجاهلين العاصين. لأنه اجتمع له جميع أسباب المعصية والمقتضيات لهذا العمل من الخوف على نفسه والطمع من المال ما لا يحصى والجاه والتمتّع بالمنكوح والمأكول واللذائذ بأجمعها وذلك كلّه موجبات وقوع الفعل. والصبوة لطافة الهوى والميل، فأجاب له ربّه فيما دعا فعصمه من مكرهن.

فإن قيل: ما معنى سؤال يوسف اللطف من الله وهو عالم بأن الله يفعله لا محالة؟ فالجواب أنّه يجوز أن يتعلّق المصلحة بالإلطاف عند الدعاء (١٠) المجدد ويستحب أن يسأل العبد من ربّه لطفاً والعبد ولو علم أن في سؤاله

١\_ كذا في الأصل.

لطف عند الدعاء. إنّه سميع الدعاء، العليم بإخلاص العبد عند الدعاء.

## ثُمَّ بَدَا لَمُهُم مِّنُ بَعْدِ مَا رَأَوْا ٱلْآيَاتِ لَيَسْجُنُـنَّهُ حَتَّى حِينِ ٣٠٠

ثم بعد هذه الوقائع ظهر لهم وبنوا، وإنما لم يقل: لهن، مع تقدم ذكر النسوة لأنّه أراد به الملك وزليخا وأعوانها فغلّب المذكّر، والمراد بالآيات العلامات الدالة على براءة يوسف من قد القميص وجز الأيدي وإقرار زليخا عند النسوة وأمثالها. فبدالهم أن يسجنوه، وذلك أن المرأة قالت لزوجها: إن هذا العبد قد فضحني في الناس من حيث أنّه يخبرهم أنّي راودته عن نفسه ولست أطيق أن اعتذر بعذري فإمّا أن تأذن لي فأخرج وأعتذر وإمّا أن تحبسه كما حبستني، فحبسه بعد علمه ببراءته وكان الغرض من حبسه أن يعلم للناس أن الذنب كان له لأنه إنّما يحبس المجرم وإنّما اقترحت زليخا منه الحبس لأنّ المحبس كان قريباً منها فأرادت أن يكون بقربها حتّى تراه.

و عن عن الزمان غير الله المناه عن الله المناه على المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه ال

وَدَخَلَ مَعَهُ ٱلسِّبِحْنَ فَتَكَانُ قَالَ أَحَدُهُمَا إِنِيَّ أَرْدِنِيَ أَعْصِرُ خَمْراً وَقَالَ ٱلاَخَرُ إِنِيَّ أَرْدِنِيِّ أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزًا تَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِنْهُ نَبِّتْنَا بِتَأْوِيلِهِ ۚ إِنَّا نَرَدِكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ ثُرُزَقَانِهِ ۚ إِلَّا نَبَأَثُكُمَا بِتَأْوِيلِهِ، قَبْلَ أَن يَأْتِيَكُمَأُ ذَٰلِكُمَا مِمَّا عَلَمَنِي رَقِئَ إِنِي تَرَكَٰتُ مِلَّهَ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ كَنفِرُونَ ۞ وَٱتَبَعْتُ مِلَٰهَ ءَابَآءِى إِبْرَهِيمَ يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَهُم يَالَاخِرَةِ هُمْ كَنفِرُونَ ۞ وَٱتَبَعْتُ مِلَٰهَ ءَابَآءِى إِبْرَهِيمَ وَإِشْمَانَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَن نُشْرِكَ بِٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ذَلِكَ مِن فَضَلِ وَإِسْمَانَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَن نُشْرِكَ بِٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ذَلِكَ مِن فَضَلِ آللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَنكِنَ أَكْتُر ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ۞

المعنى: في الحديث: الا يقولن أحدكم: عبدي وأمتي، ولكن: فتاي وفتاتي والمملوك يستونه فتى الله وسجن يوسف وسجن معه شابّان حدثان، وقيل: مملو كان لملك مصر الأكبر واسم الملك وليد بن ريّان وكان أحدهما صاحب شرابه والآخر طعامه فنمي إلى الملك أن صاحب طعامه يريد أن يسمّه وظن الاخر ساعده على ذلك قال أحدهما ليوسف: إنّي رأيت في النوم وهو الساقي رأيت أصل حملة عليها ثلاثة عناقيد من عنب فجنيتها وعصرتها في كأس الملك وسقيته إيّاها وتقديره: أعصر عنب خمر أي: العنب الذي يكون عصيره خمراً، تسمية الشيء باسم ما يؤول إليه إذا وضح المعنى، ولم يلتبس يقولون: فلان يطبخ الأجر ويطبخ الدبس، وإنّما يطبخ اللبن والعصير. حكى الأصمعي أنّه لقي أعرابيًا معه عنب فقال له: ما معك؟ قال: خمر. فيكون معناه: أعصر عنبا. وقال صاحب الطعام: إنّي رأيت كان فوق رأسي ثلاث سلال فيها الخبز وألوان الأطعمة وسباع الطير تنتهش منه.

﴿ نَبِنَنَا بِتَأْوِيلِهِ ﴾ وأخبرنا بتعبيره، والتأويل ما يؤول ويرجع إليه المعنى والأمر، والتعليم تفهيم الدلالة المؤدّية إلى العلم ﴿ إِنَّا نَرَبْكَ مِنَ المُحْسِنِينَ ﴾ وتؤثر الأفعال الجميلة. وهو كان الله في الحبس جميل الأخلاق لأنه إذا ضاق على رجل مكانه وستع عليه وإذا احتاج جمع له وإن مرض قام عليه، ويعين المظلوم وينصر الضعيف، وقيل: من المحسنين أي: ممن يحسن النظر: مجمع البحرين، للطريحي، ج٣، ص٣٦٣؛ وخلاصة عقات الأنوار، ج٩. ص١٠١٠.

تأويل الرؤيا وإنَّه لمَّا دخل السجن أخبر بأنِّي عالم في تأويل الرؤيا.

فائدة: لو قيل: ما حقيقة علم التعبير؟ الجواب: القرآن والبرهان يدلّان على صحته أمّا القرآن فهو هذه الآية وأمّا البرهان فهو أنّه قد ثبت أنّ جوهر النفس الناطقة خلقه سبحانه بحيث يمكنها الصعود إلى عالم الأفلاك ومطالعة اللوح المحفوظ والمانع لها من ذلك اشتغالها بتدبير البدن، وفي وقت النوم يقلّ هذا التشاغل فيقوى على هذه المطالعة والقورة فإذا وقعت الروح على حالة من الأحوال تركت آثار مخصوصة مناسبة لذلك الإدراك الروحاني إلى عالم الخيال، فالمعبّر يستدل بتلك الآثار الخيالية على تلك الإدراكات العقلية.

وَقَالَ لا يَأْتِيكُما طَعَامٌ الله اعلم أن هذا البيان الذي أجاب يوسف المنه ليس بجواب لما سألا عنه فلما كان هنا مطلب أهم من تعبير الرؤيا أعرض عن التعبير وبين ذلك المطلب ثم عبر رؤياهم وذلك الأهم هو أنه لما علم بعلم النبوة أن أحدهما يصلب وهو على الكفر ادّعى الحقيّة والنبوة والإرشاد في الدين لعلّهم يؤمنون بالله فلا جرم اجتهد في أن يدخله في الإسلام حتى لا يموت على الكفر وليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حيّ عن بينة، فقال المنه لا يأتيكما طعام ترزقانه إلا أخبرتكما أي: طعام وأي لون هو؟ وكم هو وكيف هو يكون عاقبته؟ وقيل: كان الملك إذا أراد أن يقتل إنساناً صنع له وادّعى المنه علماً غير عادي من قبيل المعجزة والغيب وهو يجري مجرى قول عيسى المنه: حيث قال: ﴿ وَأَنْهِمُ مَم مِنَا تَأْكُونَ وَمَا تَنْخِرُونَ في بُيُوتِكُم ﴾ وليس ذلك هذا العلم من قبيل الكهانة والنجامة، وإنّما أخبرتكما بوحي وعلم حصل بتعليم الله.

١\_سورة آل عمران: ٤٩.

وبالجملة من تأمّل في القرآن المجيد وتفكّر في كيفيّة دعوة الأنبياء علم من إرسال الرسل وإنزال صرف الخلق إلى الإقرار بالتوحيد والمبدء والمعاد وأن ما وراء ذلك عبث. ثمّ قال: ﴿ وَالْبَعْتُ مِلَةٌ مَابَاءِى ٓ إِبَرُهِيمَ وَإِسْحَنَى وَالمعاد وأن ما وراء ذلك عبث. ثمّ قال: ﴿ وَالبَعْتُ مِلَةٌ مَابَاءِى ٓ إِبَرُهِيمَ وَإِسْحَنَى وَلِمَعُوبَ ﴾ فبين للته أنّه من أهل بيت النبوة وجدة وآباؤه كانوا أنبياء الله ورسله لأنهم متى ما عرفوه عظموه ووقروا كلامه ويكون أقرب للقبول ﴿ مَا كَانَ لَنَا أَن نُشْرِكَ بِاللّهِ مِن شَيّع ﴾ لأنهم كانوا مختلفون في الشرك: فمنهم من كانوا مختلفون في الشرك: فمنهم من يعبد الأوثان، ومنهم من يعبد النار، ومنهم من يعبد الكواكب، ومنهم من يعبد العقل والنفس والطبيعة فرد الله على كلّ هؤلاء الفرق.

و﴿ ذَالِكَ ﴾ التوحيد والتوفيق لنا معاشر الأنبياء والمؤمنين ﴿ مِن فَضّلِ ٱللّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنّاسِ وَلَكِكِنَ أَكَّتُرَ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ اللّه هذه النعمة.

يَصَنجِي السِّجْنِ ءَأَرْبَابٌ مُتَفَرِقُونَ خَبَرُ أَمِ اللَّهُ الْوَحِدُ الْقَهَارُ ﴿ مَا لَلَهُ الْوَحِدُ الْقَهَارُ ﴿ مَا لَمَتُ مَا أَنزَلَ اللَّهُ مَا أَنزَلَ اللَّهُ مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَمَا بَا وَحُكُم مَا أَنزَلَ اللَّهُ عَبُدُونَا إِلَا إِنَاهُ ذَلِكَ الدِينُ الْقَيْمُ وَلَا يَعْبُدُوا إِلَا إِنَاهُ ذَلِكَ الدِينُ الْقَيْمُ وَلَاكِنَ النَّيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللللللللِّلْمُ الللللللللْمُ الللللللللِّلْمُ اللللللللْمُ اللللِهُ الللللْمُ الللللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللل

١-سورة المؤمنون: ٣٥.

يريد يا صاحبي في السجن، وهذا نداء يوسف للمستفتيين له عن تأويل رؤياهما يا ملازمي السجن ﴿ اَرْبَابُ ﴾ وأملاك متبانون من حجر وخشب وحيوان لا تضر ولا تنفع ﴿ فَيْرُ ﴾ لمن عبدها ﴿ أَمِ اللهُ اَلْوَحِدُ اللّهَ الضار النافع؟ لأنّه الله لمنا ادّعى النبوة في الآية السابقة وكان إثبات النبوة مبنيًا على إثبات الإلهيّات فحينئذ شرع في تقرير الإلهيّات.

ولمًا كان أكثر الخلق مقرين بوجود الإله العالم القادر، وإنّما الشكّ في جعل الشريك في العبادة وكانوا يتَخذون أصناماً على صورة الأرواح الفلكيّة ويعبدونها ويتوقّعون حصول النفع والضرّ منها ولذا كان أكثر الأنبياء سعيهم في المنع عن عبادة الأوثان، فاحتج لله بالحجج فذكر:

الأولى: قوله: ﴿ مَأَرْبَاتُ مُتَغَرِّقُونَ خَيْرٌ ﴾ وقد سبق بيانه.

الحجة الثانية: أنّ هذه الأصنام معمولة ولا عامله ومقهورة ولا قاهرة ولا تأثير لها إذا كانت معمولة ولا عاملة فعبادتها غلط وفاسد وقوله: ﴿ مُنَفَرِّقُونَ ﴾ أي: الناحت والصانع صنعه صغيراً وكبيرا وكلًا بشكل مخصوص.

الحجة الثالثة: أن كونه واحداً يوجب عبادته لأنه لو كان له ثان لم نعلم من الذي خلقنا ورزقنا ودفع المكروه عنا فيقع الشك في أنا نعبد هذا أم ذاك؟ وفيه إشارة إلى فساد عبادة الأصنام وذلك لأن بتقدير أن يحصل المساعدة منها على كونها نافعة ضارة إلا أنها كثيرة فحينئذ لا نعلم أن نفعنا ودفع الضرر عنا حصل من هذا الصنم أو من ذلك الصنم أو بالمشاركة؟ فحينئذ يقع الشك في أن المستحق للعبادة هو ذاك أم هذا؟ فهذا وجه لطيف مستنبط في قوله:

الحجّة الرابعة: أنّ بتقدير أن يساعد هذه الأصنام في النفع والضرّ على ما يقوله أصحاب الطلسمات إلّا أنّه لا نزاع في أنّها تنفع في أوقات مخصوصة وبحسب آثار معيّنة والإله قادر على جميع المقدورات على الإطلاق لا على التقييد، فالاشتغال بعبادته أولى.

الحجة الخامسة بكونه قهاراً والقهار هو أن لا يكون يقهره أحد ويقهر غيره وما سواه. وهذا الوصف يقتضي أن يكون واجب الوجود لذاته إذ لو كان ممكن الوجود لكان مقهوراً لا قاهراً، وأيضا يجب أن يكون واحداً إذ لو كان في الوجود واجبان لما كان قاهراً لكل ما سواه، والإله القهار لا يكون إذا كان واجباً لذاته وواحدا بذاته، فحينئذ يلزم أن يكون الإله غير الفلك وغير الكواكب وغير النور وغير الظلمة وغير العقل والنفس، وكلما تراه وتتعقّله لأن كلما تراه مقهوراً ومتغيّرا بنوع خاص والقاهر غيره وهو الله، فأرباب منفرقون كلها حادثة متغيّرة مقهورة ولا تصلح للإلهيّة، وإنّما سمّاهم يوسف منفرقون كلها حادثة متغيّرة مقهورة ولا تصلح للإلهيّة، وإنّما سمّاهم يوسف أرباباً بزعمهم وبلسانهم على سبيل الفرض.

ثم قال: ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ إِلّا أَسْمَاءُ سَمَيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَاوُكُم ﴾ أي: هذه الذوات المسمية بالآلهة غير موصوفة بصفات الإلهية فحينئذ أسماء صرفة من غير المسميات، فاسم محض والاسم لا يفيد شيئاً، ويمكن نظر يوسف بهذا البيان أن عبدة الأوثان مشبّهة فإنهم تصوروا أن الإله هو النور الأعظم وأن الملائكة أنوار صغيرة فوضعوا على صورة تلك الاتوار هذه الأوثان وجعلوا معبودهم هو تلك الانوار السماوية، فصار هذا المتخيل المعبود من الصنم والوثن حينئذ غير موجود فصح أنهم لا يعبدون إلا مجرد الأسماء وكان غرض يوسف الله هذا البيان.

﴿ مَا أَنزَلَ اللّهُ بِهَا مِن سُلطَننِ ﴾ وما جعل اللّه لهذه الأسماء المنتزعة عن المعاني من حجّة وسلطة وليس الحكم إلّا للّه وقد أمر سبحانه أن لا يكون المعبود إلّا ذاته ذلك الّذي بيّنت لكم من توحيده وترك عبادة غيره الدين

المستقيم الذي لا عوج فيه هوولكِنَ أَكُنُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ما تهيأ للمطيعين من الثواب وللمتمردين من العقاب لعدولهم عن النظر والاستدلال. يُصَيْحِي السِّحِينِ المَّا اَحَدُكُما فَيَسَقِى رَبَّهُ، خَمْرًا وَأَمَّا الْآخُرُ فَيُصَلَبُ فَنَاكُ الطَّيْرُ مِن رَّأْسِدُ فَضِي اللَّمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْنَفْتِيَانِ ﴿ وَقَالَ لِلَّذِي فَيْهِ تَسْنَفْتِيَانِ ﴿ وَقَالَ لِلَّذِي ظُنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِنْهُمَا أَذْكُرُ فِي عِندَ رَبِكَ فَأَنسَنهُ الشَّيْطَانُ فِي السِّحْنِ بِضَعَ سِينِينَ ﴿ وَالسَّنَهُ الشَّيْطَانُ وَالسَّمْ سِينِينَ ﴿ وَالسَّمْ لِيضَعَ سِينِينَ ﴿ وَالسَّهُ الشَّيْطَانُ وَالسَّمْ فِي السِّحْنِ بِضَعَ سِينِينَ ﴿ وَالسَّمْ السَّمْ فِي السِّمْ فِي السِّمْ فِي السِّمْ فِي السِّمْ فِي السَّمْ فِي السَّمْ فَي السَّمْ فِي السَّمْ فِي السَّمْ فَي السَّمْ فِي السَّمْ فَي السَّمْ فَي السَّمْ فَي السَّمْ فِي السَّمْ فَي السَّمْ فَي السَّمْ فَي السَّمْ فَي السَّمْ فَي السَّمْ فِي السَّمْ فَي السَّمْ اللَّهُ السَّمْ فَي السَّمْ فَي السَّمْ فَي السَّمْ فَي السَّمْ اللَّهُ السَّمْ فَي السَّمْ اللَّهُ اللَّهُ السَّمْ فَيْ السَّمْ فَي السَّمْ اللَّهُ اللَّهُ السَّمْ فَي السَّمْ فَي السَّمْ فَي السَّمْ اللَّهُ الْعَلَالَ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللِهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعِلَا الْمُنْعِ

المعنى: لمنا أقام الله الحجة عليهم في التوحيد شرع في تعبير رؤياهما فقال: أمّا العناقيد الثلاثة فإنّها ثلاثة أيّام تبقى في السجن ثمّ يخرجك الملك اليوم الرابع وتعود إلى ما كنت عليه. وأجرى على مالكه صفة الرب فأضافه إليه كما يقال: ربّ الدار وربّ الضيعة.

وَوَاَمَا ٱلْآخَرُ فَيُصَلَّبُ فَتَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِن رَّأْسِهِ، الله بالآخر صاحب الطعام، فقال الله له: أما السلال الثلاث فإنها ثلاثة أيّام تبقى في السجن، ثمّ يخرجك الملك فيصلبك فتأكل الطير من رأسك. فقال صاحب الطعام: ما رأيت شيئاً، ومازحت وكنت ألعب.

قيل: إنّهما ما رأياً في النوم بل لمّا رأوا أنّ يوسف في السجن أظهر لهم علم الرؤيا أرادوا أن يمتحنوه فاخترعوا هذه الرؤيا امتحاناً فعلى هذا تعبير يوسف لهما على جهة الوحي لا على جهة التعبير.

وبالجملة لمّا عبر لهم يوسف وقالوا: كنّا نلعب ونمازح. قال لهما يوسف: ﴿ قُضِى ٱلْأَمْرُ ٱلَّذِى فِيهِ ﴾ تطلبان الفتوى وهو كما قلت لكم وإنّه نازل بكم البتّة وكائن لا محالة ﴿ وَقَالَ ﴾ يوسف: ﴿ لِلَّذِى ظَنَّ أَنَّهُ ﴾ ناج، يمكن أن يفسر الظن هاهنا بمعنى الظن ويمكن أن يكون بمعنى اليقين، فإذا حملنا بمعنى الظن فالمدار من علم التعبير، وإذا كان بمعنى اليقين فالمدار من علم التعبير، وإذا كان بمعنى اليقين فالمدار من

الوحي، والظنّ بمعنى اليقين استعمل كثيراً في القرآن وغيره كقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنْهُم مُّلَنَقُوا رَبِّهِمْ ﴾ (١) وقال: ﴿ إِنِّ ظَنَنتُ أَنِّ مُلَقٍ حِسَابِيَةٍ ﴾. (٢)

وروي عن أبي عبد الله عليه قال: «جاء جبرئيل فقال: يا يوسف من جعلك أحسن الناس؟ قال: ربّي، قال: فمن ساق إليك أحسن الناس؟ قال: ربّي، قال: فمن صرف عنك الحجارة؟ قال: ربّي، قال: فمن أنقذك من الحجارة؟ قال: ربّي، قال: فمن معرف عنك كيد النسوة؟ قال: ربّي، قال: فإنّ ربّك يقول: الجبّ؟ قال: ربّي، قال: فإنّ ربّك يقول: ما دعاك إلى أن تنزل حاجتك بمخلوق دوني؟ البث في السجن بما قلت بضع سنين "". وفي رواية أخرى قال: «فبكي يوسف عند ذلك بكاء بكي ببكانه أهل السجن وفي رواية أخرى قال: «فبكي يوسف عند ذلك بكاء بكي ببكانه أهل السجن

١\_ سورة البقرة: ٤٦.

٢\_سورة الحاقة: ٢٠.

٣\_مجمع البيان، ج٥، ص٤٠٤؛ وانظر: التبيان، ج٦، ص١٤٥.

٤- مجمع البيان، ج٥، ص ٤٠٤ وبحار الأنوار، ج١٢. ص٢٤٦.

فصالحهم على أن يبكى يوماً ويسكت يوماً فكان في اليوم الذي يسكت أسوء حالاً "("). قال الطبرسيّ: فلو صحّت هذه الرواية عوتب يوسف في ترك عادته الجميلة من الصبر والتوكّل على الله(").

عن أبي عبد الله الله الله الله علم جبرنيل يوسف في حبسه فقال: قل في عقب كل صلاة فريضة: اللهم اجعل لي فرجاً ومخرجا وارزقني من حيث احتسب ومن حيث لا أحتسب..(")

وروى شعيب العقرقوفي عنه الله قال: "ولما انقضت المدة واذن له بالدعاء للغرج وضع خده على الأرض»، ثم قال: «اللهم إن كانت ذنوبي قد أخلقت وجهي عندك فإني أتوجه إليك بوجوه آباني الصالحين إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب»، ففر ج الله عنه. قال: فقلت له: جعلت فداك أندعو نحن بهذا الدعاء؟ فقال: «ادعوا بعله: اللهم إن كانت ننوبي قد أخلقت عندك وجهي فإني أتوجه إليك بوجه نبيتك نبي الرحمة محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين والأنقة المناهية اللهم الحسن والحسين والأنقة المناهية الله المناه والحسن والحسين والأنقة المناه اللهم الحسن والحسين والأنقة المناه الله المناه والحسن والحسين والأنه المناه اللهم المناه والحسن والحسين والأنه المناه الله المناه والحسن والحسين والأنه المناه اللهم المناه والحسن والحسين والأنه المناه المناه والحسن والحسين والأنه المناه والحسن والحسين والأنه المناه المناه والحسن والحسين والأنه المناه والحسن والحسن والحسين والأنه المناه المناه والحسن والحسن والمناه المناه والحسن والحسن والمناه والمناه والحسن والمناه والمناه

واعلم أن الاستعانة بالناس في دفع الظلم جائزة في الشريعة سبباً لا أصالة، بشرط أن لا يغفلوا عن مسبب الأسباب بالكلّية، وأمّا في حق يوسف من باب حسنات الأبرار سيئات المقربين، والأولى للصديقين يقين أن يقطعوا نظرهم عن الأسباب، ولا شك أن الاستعانة بالناس في دفع الظلم جائز في الشريعة لا إنكار عليه إلّا أنّه لمّا كان مستدركاً عن المحققين المتوغلين في بحار العبودية لا جرم صار يوسف مؤاخذاً به.

فعند هذا نقول في جواب الَّذين نسبوا بعض المزخرفات إلى يوسف:

<sup>1</sup>\_المصدر السابق، ص2٠٥.

٢ المصدر السابق نفسه.

٣\_المصدر السابق نفسه.

<sup>£</sup>\_مجمع البيان، ج٥، ص ٤٠٥؛ وبحار الأنوار، ج١٢، ص ٢٣١.

لمَا صار مؤاخذاً بسبب هذه الكلمة للساقي كيف ما صار مؤاخذاً بتلك الأمور العظيمة؟ فلمًا رأينا اللّه تعالى أخذه بهذا القدر ولم يؤاخذه في تلك القضيّة وما عابه بل ذكره بأعظم وجوه المدح والثناء علمنا أنّه كان مبرءا ممّا نسبه الحشويّة والجهّال إليه. وروي عن النبي والمنتقق قال: «رحم الله يوسف لولا الكلمة التي قالها لما لبث في السجن هذه المدّة الطويلة». قال الحسن ـ وبكى وقال ـ : النحن إذا نزل بنا أمر تضرّعنا إلى الناس». (1)

وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنِّ أَرَىٰ سَبِعَ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعُ عِجَافُ وَسَبْعَ سُلُبُكُتِ خُضِرٍ وَأُخَرَ يَالِسَتِّ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَلَأُ أَفْتُونِي فِي رُءْيَنِيَ إِن كُنْتُمْ لِلرُّهْ يَا تَعْبُرُونَ ﴿ ثَالُوا أَضْغَنْتُ أَحْلَيْ وَمَا نَحْنُ بِنَأْوِيلِ ٱلْأَمْلَيْمِ بِعَلِمِينَ ﴿ ثَالَى الْمُعْلَمِ مِعَلِمِينَ ﴿ ثَالَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمِ مِعَلِمِينَ ﴿ ثَالَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمِ الْمُعْلَمِ الْمُعْلِمِينَ ﴿ وَمَا نَحْنُ بِنَأْوِيلِ ٱلْأَمْلَيْمِ بِعَلِمِينَ ﴿ ثَالُكُو السَّعَالُ الْمُعْلَمُ مِعْلِمِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللّ

وحكى الأزهريّ أنّ «التعبير» مأخوذ من العبر وهو جانب النهر يقال: عبرت النهر أي: قطعته إلى الجانب الآخر فقيل لعابر الرؤيا: عابر لأنّه يتأمّل

١\_ جامع البيان، ج١٢، ص ٢٩١، الدرّ المنثور، ج٤، ص ٢٠؛ وفتح الباري، ج٦. ص ٢٩٢.

جانبي الرؤيا فيتفكّر في أطرافها وينتقل من أحد الطرفين إلى الآخر وبالجملة لمّا قالت الكهنة: إنّ هذه الرؤيا أضغاث أحلام تذكّر الشرابيّ واقعة الحبس فإنّه كان يعتقد فيه كونه متبحّرا لأنّه جربه.

وَقَالَ ٱلَّذِى نَهَا مِنْهُمَا وَاذَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنَيِنَكُمُ بِتَأْوِيلِهِ، فَأَرْسِلُونِ ﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا الصِّدِيقُ أَفْتِنَا فِي سَنْبِعِ بَقَرَتٍ سِمَانِ بَأْكُلُهُنَ سَبِّعُ عِجَافُ وَسَنْبِعِ شُنْبُكُنتٍ خُضْرٍ وَأُخَرَ يَابِسَنِ لَعَلِّ آرْجِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّ

قال الشرابي: إن في الحبس رجلاً فاضلاً صالحاً كثير الطاعة قصصت أنا والخبّاز عليه منامين فذكر تأويلهما فصدق في الكلّ ولم يخط فإن أذنت مضيت إليه وجئتك بالجواب فذلك قوله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى ﴾ أي: تذكّر بعد مدة ما وصاه يوسف في الحبس.

﴿ فَأَرْسِلُونِ ﴾ وهاهنا حذف يدل الكلام على المحذوف وتقدير الكلام: فأرسل فأتى يوسف في الحبس وقال له: يا ﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا الصِّذِيْنَ ﴾ أي: كثير الصدق فيما تخبر به ﴿ أَفْتِنَا ﴾ إلخ فإن الملك رأى هذه الرؤيا واشتبه تأويله ﴿ لَمَا يَتَ أَرْجِعُ ﴾ إلى الملك وأصحابه والعلماء الذين جمعهم للتعبير وعجزوا عنه ﴿ لَمَا يُمَا مُونَ ﴾ فضلك وعلمك ويخرجونك من الحبس، فعبر يوسف:

قَالَ تَزْرَعُونَ سَبَعَ سِنِينَ دَأَبَا فَمَا حَصَدَثُمُ فَذَرُوهُ فِي سُنَبُلِهِ ۚ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَا فَأَكُونَ ﴿ فَي سُنَبُلِهِ ۚ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَا فَأَكُونَ ﴿ ثُمَّ مَا فَدَمْتُمْ لَمُنَ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَا فَأَكُونَ ﴿ ثَا فَدَمْتُمْ لَمُنَ إِلَّا قَلِيلًا مِتَا ثَمْتُهُمْ فَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ مِتَا فَكَمْتُمْ فَكُنَ إِلَّا قَلِيلًا مِتَا ثَمْتُهُمْ فَكُنَ إِلَّا قَلِيلًا مِتَا فَكُمُ مُنَ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴾ ثَمْ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴾

﴿ قَالَ ﴾ الله في مقام التعبير: ﴿ تَزْرَعُونَ ﴾ خبر بمعنى الأمر أي: ازرعوا كقوله: ﴿ وَٱلْمُطَلِّقَاتُ يَثَرَبُقُمْنَ ﴾ ( ) ﴿ وَٱلْوَلِدَاتُ يُرْضِعَنَ ﴾ ( ) وإنّما يخرج الخبر

١\_سورة البقرة: ٢٢٨.

٢\_ سورة البقرة: ٢٣٣.

بمعنى الأمر ويخرج الأمر في صورة الخبر للمبالغة في الإيجاب فيجعل كأنّه وجد فهو يخبر عنه والدليل على كونه بمعنى الأمر قوله: ﴿ فَذَرُوهُ فِي سُنُهُمُهِمِهِ ﴾ .

﴿ وَأَبّا ﴾ أي: مستمراً متوالياً في هذه السنين من غير فتور دائبين على عادتكم أو ازرعوا بجد واجتهاد في هذه السنين السبع ﴿ فَمَا حَصَدَتُم ﴾ من الزرع ﴿ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ ﴾ لا تدوسوه ولا تذروه لأن السنبل لا يقع فيه سوس وإن بقي مدة من الزمان وإذا ديس وصفي أسرع إليه الفساد ﴿ إِلّا فَلِيلًا ﴾ تريدون أن تأكلوه. ﴿ ثُمّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبّعٌ شِدَادً ﴾ أي: سنين مجدبات صعبات يشد على الناس تأكلون فيها ﴿ مَا فَذَمْتُم ﴾ في السنين المخصبة لتلك السنين الشديدة، وإنما أضاف الأكل إلى السنين لأنه يقع فيها كما قال الشاعر:

نهارك يا مغرور سهو وغفلة وليلك نوم والردى لك لازم(١)

وقيل: أراد بالأكل الإفناء والإهلاك كما يقال: أكل السير لحم الناقة، أي: ذهب به. قال زيد بن أسلم: كان يوسف يصنع طعام اثنين فيقربه إلى رجل فيأكل نصفه حتى كان ذات يوم قربه إليه فأكله كلّه فقال يوسف: هذا أوّل يوم السبع الشداد. ﴿ ثُمّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ ﴾ أي: من بعد هذه السنين الشداد ﴿ عَامٌ فِيهِ ﴾ يمطر الناس من الغيث و ﴿ يُغَاثُ النّاسُ ﴾ فيه أي: ينجون وينقذون من القحط وفي ذلك الطعام الممطر المخصب يعصرون الثمار من العنب للدبس والزيت من السمسم مثلاً وأمثاله أي: تكثر النعم، وهذا القول من يوسف بما اطلعه الله عليه من علم الغيب ليكون من آيات نبوته.

قال بعض المحقّقين في هذا: التعبير من يوسف يدلَ على بطلان قول من يقول: إنّ الرؤيا على ما عبّرت أوّلاً لأنّهم كانوا قالوا: أضغاث أحلام،

١-مجمع البيان، ج٥، ص ٤١١؛ والتبيان، ج٦، ص ١٥٠.

وعبّروها بالأضغاث فلو كان كذلك لكان يوسف لا يتأوّلها.

وَقَالَ ٱلْمَاكُ ٱنْتُونِ بِهِ مُّ فَلَمَّا جَآءَهُ ٱلرَّسُولُ قَالَ ٱرْجِعْ إِلَى رَبِكَ فَسَعَلَهُ مَا بَالُ النِّسْوَةِ ٱلَّذِي قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴿ قَالَ مَا خَطْبُكُنَ إِذْ رَوَدَنُّنَ اللِّسْوَةِ ٱلَّذِي قَطَعْنَ أَيْدِي مِن سُوَةً قَالَ مَا خَطْبُكُنَ إِذْ رَوَدَنُّنَ الْفَرْمِينِ يُوسُفَ عَن نَقْسِهِ. قَلْمَ حَمْنَ لِلَهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوَةً قَالَتِ آمْرَأَتُ ٱلْعَزِينِ الْوَيْنَ مَصْحَصَ ٱلْحَقُ أَنَا رَوَدَتُهُ مَن نَقْسِهِ. وَإِنّهُ لَمِن ٱلصَّندِقِينَ ﴿ قَالَتِ آمْرَأَتُ ٱلْعَزِينِ لَكَ لِيعَلَمَ أَنِي الْفَانَ مَصْحَصَ ٱلْحَقُ أَنَا رَوَدَتُهُ مَى نَقْسِهِ وَإِنّهُ لَمِن ٱلصَّندِقِينَ ﴿ قَالَتِ آمْرَأَتُ ٱلْعَرْمِينِ لَكَ الْمَالُونَ مُصَحَصَ ٱلْحَقُ أَنَا رَوَدَتُهُ مَى نَقْسِهِ وَإِنّهُ لَمِن ٱلصَّندِقِينَ ﴿ قَالَتِ آمْرَاتُ لَيْعَلَمَ أَنِي اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

لما رجع الساقي إلى الملك وعرض عليه التعبير الذي شرحه يوسف استحسنه الملك فقال: ﴿آتُونِ بِهِ، ﴾ وهذا يدل على فضيلة العلم، فعاد الشرابي إلى يوسف النه وقال: أجب الملك. فأبى يوسف أن يخرج من السجن إلا بعد أن ينكشف أمره وتزول التهمة عنه لأنه لو خرج في الحال فربما كان يبقى في قلب الملك أثر التهمة، فالتمس من الملك أن يتفخص عن تلك الواقعة.

وهذا يدل على براءة ساحته لأن من كان محبوسا في مدة اثنتي عشرة سنة إذا طلبه الملك، وأمر بإخراجه إذا كان فيه ما نسبوه إليه لما كان تجدد الواقعة للتفخص بل كان تبادر بالخروج فحيث لم يخرج عرف طهارته عن تلك النسبة، إذ لو كان ملوثاً لكان خائفاً من مذاكرة هذا الأمر فلما جاء الشرابي جاذبه يوسف وقال: ارجع إلى سيدك فاسأله أن يسأل النسوة ما شأن القصة ليعلم براءتي. وإنما أتى بهذا القسم من الكلام لئلاً يشتمل اللفظ على ما يجري مجرى أمر الملك بعمل أو فعل مراعاة لحسن الأدب في الكلام لأن الصغير لا يأمر الكبير، وأيضا راعى المنه حسن الأدب لمولاتها زليخا وجعل الصغير لا يأمر الكبير، وأيضا راعى المنها حسن الأدب لمولاتها زليخا وجعل

المسؤول النسوة لا هي فاقتصر الله على قوله: ﴿ مَا بَالُ ٱلنِسَوَةِ ٱلَّتِي قَطَّعَنَ الْمَسؤول النسوة لا هي فاقتصر الله عليم الله وإنّما نسب الكيد إليهن لأن كل البيخ ثم قال: ﴿ إِنّ بِكَيْدِهِنَ عَلِيمٌ ﴾ وإنّما نسب الكيد إليهن لأن كل واحدة منهن على موافقة سيّدتها فامتنع القبيح، ويمكن أن المعنى لمّا بالغ كل واحدة منهن على موافقة سيّدتها فامتنع يوسف فنسبهن إلى هذا الكيد. وقد حكي أنّه لمّا التمس يوسف هذا الأمر من الملك أمر الملك بإحضارهن وقال لهن: ما خطبكن؟ أي: ما شأنكن وأمركن إذ طلبتن يوسف وما القصّة ؟ فقلن: ﴿ حَسَ لِلّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن وَاللّهِ مَن هذا الأمر وما علمنا عليه من سوء وخيانة به فقلن: حاش للّه وعياذاً باللّه من هذا الأمر وما علمنا عليه من سوء وخيانة واعترفن ببراءته وبأنّه حبس مظلوماً.

﴿ قَالَتِ آمْرَأَتُ الْعَزِيزِ ﴾ وكانت حاضرة، وتعلم أن هذه المناظرات إنّما وقعت بسببها فكشفت عن الغطاء وصرّحت بالقول الحقّ وقالت: ﴿ أَلْفَنَ حَمْحَمَنَ الْمُحَقِّ ﴾ واشتقاقه من الحصّة أي: بانت حصّة الحقّ من حصّة الباطل أي: وضح الحق ﴿ وَانْتُهُ لَمِنَ ٱلمَّندِقِينَ ﴾ وليس له خيانة ﴿ وَإِنَّهُ لَمِنَ ٱلمَّندِقِينَ ﴾ .

﴿ ذَلِكَ لِيَعْلَمُ ﴾ ذلك الرة من الرسول وامتناعي عن الخروج من الحبس ليعلم الملك أو العزيز ﴿ أَنِي لَمُ ﴾ في حال غيبته. والضمير في ﴿ أَنِي لَمُ ﴾ إلى العزيز أي: ليعلم الملك أنّي لم أخنه أي: لم أخن وزيره لأن خيانة العزيز خيانة الملك. أو الضمير في قوله: ﴿ لِيَعْلَمُ ﴾ يرجع إلى «العزيز» يعني: أردت أن يعلم العزيز أنّى لم أخنه.

وقيل: إن هذا الكلام في قوله: ﴿لِيَعْلَمَ أَنِى لَمْ أَخُنَهُ ﴾ من قول امرأة العزيز أي: ذلك الإقرار منّي ببراءة يوسف ليعلم يوسف أنّي لم أخنه بترتيب الذنب عليه في الغيبة كما رتّبت عليه في الحضرة. وليعلم ﴿ أَنَّ اَللَهَ لَا يَهْدِى كَيْدَ

ٱلْحَآهِنِينَ ﴾ وهذه من بقيَة قول المرأة.

﴿ وَمَا أَبْرَئُ نَفْسِى ﴾ هذا بقية كلام يوسف عند أكثر المفسترين. وقيل: من كلام زليخا أي: ما أبرئ نفسي عن الخيانة في أمر يوسف ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَارَةٌ ۖ بِالشَّوَةِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَقِيّ ﴾ أي: كل النفوس كذلك، أو للعهد أي: إن نفسي الموصوفة بهذه الصفة إلّا من رحمه الله فعصمه فيكون «ما» بمعنى «من» نحو ﴿ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ ﴾ (ا ويجوز أن يكون «ما» معناه إلّا مدة ما عصم ربّي ومن قال: إن هذا الكلام من قول يوسف معناه: لا أبرئ نفسي ممتا لا تعتري منه طباع البشر وإنّما امتنعت عن الفاحشة بهدايته ولطفه لا بنفسي لأنه الله كره أن يكون قد زكّى نفسه ﴿ إِنّ مَنْ عَنْورٌ ﴾ لعباده ﴿ وَيَحِمْ ﴾ بهم.

وَقَالَ الْمَاكُ آثَنُونِ بِهِ الْسَنَخْلِصَهُ لِنَفْسِى فَلَمَّا كَلَّمَهُ قَالَ إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ أمِينٌ ﴿ قَالَ اجْعَلْنِي عَلَى خَزَابِنِ ٱلْأَرْضِ إِنِي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ وَكَذَالِكَ مَكَنَا لِمُوسُفَ فِي ٱلأَرْضِ بَنَبَوَّا مِنْهَا حَبْثُ بَشَأَهُ نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَن نَشَآهُ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَلَاجَمُ ٱلْآخِرَةِ خَبْرٌ لِلَّذِينَ مَامَنُوا وَكَانُوا بِنَقُونَ ﴾ وَلَأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ خَبْرٌ لِلَّذِينَ مَامَنُوا وَكَانُوا بِنَقُونَ ﴾

قال الكلبيّ: فلمًا خرج من السجن أقبل يوسف وتنظّف من درن السجن، والبس ثيابا جددا، وأتى الملك وهو يومئذ ابن ثلاثين سنة، فلمّا رأه

١ سورة النساء: ٣.

الملك شابًا حدث السن، قال: يا غلام هذا تأويل رؤياي ولم يعلمه الكهنة! قال: نعم. فأقعده قدّامه. ولمّا خرج من السجن كتب يوسف على باب السجن: هذا قبور الأحياء وبيت الأحزان وتجربة الأصدقاء وشماتة الأعداء. ولمّا دخل على الملك قال: اللهم إنّي أسألك بخيرك من خيره وأعوذ بك من شره وشر غيره. ولمّا ورد على الملك سلّم يوسف عليه بالعربيّة، فقال له الملك: ما هذا اللسان؟ قال: لسان عمّي إسماعيل. ثم دعى له بالعبرانيّة فقال له الملك: ما هذا اللسان؟ قال: لسان آبائي. وكان الملك يتكلّم سبعين لساناً فكلّما الملك عا دأى منه.

ثم قال له الملك: إنّي أحب أن أسمع رؤياي منك شفاها، فقال يوسف: نعم أيّها الملك، رأيت سبع بقرات سمان شهب كشف لك عنهن النيل، فطلعن عليك من شاطئه تشخب أخلاقهن لينا، فبينا تنظر إليهن وتعجبك حسنهن إذ نضب النيل فغار ماؤه، وبدا يبسه، فخرج من حمثه ووحله سبع بقرات عجاف، شعث غير مقلّصات البطون ليس لهن ضروع ولا أحلاف، ولهن أنياب وأضراس وأكف كأكف الكلاب، وخراطيم كخراطيم السباع، فاختلطن بالسمان فافترسنهن افتراس السبع فأكلن لحومهن ومزقن جلودهن وحطمن عظامهن، فبينما أنت تنظر وتتعجّب إذا سبع سنابل خضر وأخر سود في منبت واحداً عروقهن في الثرى والماء فبينا أنت تقول في نفسك: أنّى هذه السنابل خضر مثمرات وهؤلاء سود يابسات والنبت واحداً واصولهن في المنامرات المناع؟ إذ هبّت ريح فذرت الأرفات من اليابسات السود على المثمرات الخضر فاشتعلت فيهن النار وأحرقتهن وصرن سودا متغيّرات، فهذا آخر ما الخضر فاشتعلت فيهن النار وأحرقتهن وصرن سودا متغيّرات، فهذا آخر ما رأيت من الرؤيا ثمّ انتبهت من نومك مذعوراً.

فقال الملك: واللَّه ما شأن هذه الرؤيا وإن كانت عجباً بأعجب ممَّا

سمعته منك! فما ترى في رؤياي أينها الصديق؟ فقال: أرى أن تجمع الطعام وتزرع زرعا كثيراً في هذه السنين المخصبة وتبني خزائن والمحارز فتجمع فيها الطعام بقصبه وسنبله ليكون قصبه وسنبله علفاً للدواب وتأمر الناس فيرفعون من طعامهم الخمس فيكفيك من الطعام الذي جمعته لأهل مصر ومن حولها ويأتيك الخلق من النواحي فيمتارون منك بحكمك ويجتمع عندك من الكنوز ما لم تجمع لأحد ذلك. فقال الملك: ومن لي بهذا الأمر؟ ومن يجمعه ويرتبه ويبيعه؟

فعند ذلك قال يوسف: ﴿ أَجْعَلَنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ۚ إِنِّ حَفِيظٌ عَلِيدٌ ﴾ حافظاً لما استودعتني وعليما بوضع الأمور مواضعها.

قيل: معناه كاتب حاسب وحفيظ للحساب عالم بالألسن وفي هذا دلالة على أنّه يجوز للإنسان أن يعرف نفسه بالفضل عند من لا يعرفه خصوصاً لفائدة فإنّه الله عرف نفسه عند الملك ليقيمه في الأمور الّتي في أيالتها صلاح العباد والبلاد ولم يدخل بذلك تحت قوله تعالى: ﴿ فَلَا تُزَكُّوا أَنعُسَكُم ﴾ (١) فقال الملك: ومن أحق به منك؟ فولًاه ذلك.

واختلفوا في هذا الملك فمنهم من قال: هو العزيز. ومنهم من قال: بل هو الريّان الّذي كان يقال له: الملك الأكبر. وهذا هو الأظهر لقوله: ﴿ أَسْتَخْلِطُهُ لِنَهُ وَهُو اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى أَنّه قبل ذلك ما كان خالصاً وقد كان قبل ذلك خالصاً للعزيز ولأن يوسف قال له: ﴿ أَجْمَلِنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ﴾ ولأن العزيز كان اسمه اطفير والملك الأكبر اسمه ريّان.

فلو قيل: لم طلب يوسف الإمارة من سلطان كافر والنبي علي قال لعبد

١\_سورة النجم: ٣٢.

الرحمن بن سمرة أو لأبي ذرّ: «لا تسأل الإمارة؟» (() ولم طلب الخزائن مع أنّه يورث نوع تهمة؟ وكيف مدح نفسه بقوله: ﴿ حَفِيظٌ عَلِيثٌ ﴾ وترك الاستثناء حيث يقول سبحانه: ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَائَ، إِنِّي فَاعِلٌ ذَلِكَ عَدًا \* إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللّهُ ﴾ (())؟

فالجواب أن التصرف في أمور الخلق بطريق الصحة كان واجباً عليه لأنّه كان رسولاً من اللّه إلى الخلق والرسول يجب عليه رعاية مصالح الأمّة، وقد علم بالوحي أنّه سيحصل القحط والضيق الشديد الّذي يفضي إلى هلاك الخلق العظيم لو لم يباشر الولاية والسعي إلى إيصال النفع والخير إلى المستحقين، ودفع الضرر عنهم أمر راجح عقلاً وهو كان مكلفاً برعاية مصالح الخلق وما كان يمكنه رعايتها إلّا بهذا الطريق فما لا يتم الواجب إلّا به فهو واجب فكان هذا الأمر واجباً عليه خصوصاً إذا كانت السلطة الأولى سلطة كفر.

وأمّا ترك الاستثناء لأنّه لا يحصل ترديد للملك بأنّه لعل لا يتمكّن على ضبط هذه المصلحة فما استثنى. ولم مدح نفسه لأنّه لا نسلّم أنّه كان مقصوده مدح نفسه بل كان مقصوده بيان هاتين الصفتين النافعتين لحصول المطلوب الواجب عليه وقد غلب على ظنّه أنّه لابد من ذكر هذين الوصفين ذهب أنّه وصف نفسه إلّا أن مدح النفس إنّما يكون مذموماً إذا قصد الرجل به التطاول والتفاخر والتوصل إلى غير ما يحل، فأمّا على غير هذا الوجه فلا نسلّم أنّه محرم فقوله تعالى: ﴿ فَلَا أَنْ مُكُمّ ﴾ المراد منه تزكية النفس حال ما يعلم كونها غير متزكية، أو أن يكون المزكّي مرائياً، والدليل عليه بعد الآية بقوله: ﴿ هُو أَعَلَمُ بِينَ اتّقَيّ ﴾ "

١- انظر: المغني، ج١١، ص٣٧٦؛ والدرّ المنثور، ج١، ص٢٦٩.

٢ ـ سورة الكهف: ٢٤ ـ ٢٣ .

٣ـ سورة النجم: ٣٣.

وبالجملة روي عن ابن عبّاس عن رسول اللّهﷺ أنّه قال: «رحم الله اخَي يوسف لو لم يقل: ﴿ آجْعَلْنِي عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ﴾ لولاه من ساعته ولكنه أخَره إلى سنة»(١) فأقام يوسف في بيت الملك سنة فلمًا انصرفت السنة من يوم سأل الإمارة دعاه الملك وتوجّه وردّاه بسيفه وأمر بأن يوضع له سرير من ذهب مكلِّل بالدرِّ والياقوت ويضرب عليه كلَّة من إستبرق، ثمَّ أمره أن يخرج متوجّاً، لونه كالثلج ووجهه كالقمر يرى الناظر وجهه في صفاء وجه يوسف فانطلق حتَّى جلس على السرير، ودانت له الملوك فعدل بين الناس فأحبُّه الرجال والنساء وباع من أهل مصر في سنى القحط الطعام في السنة الأولى بالدنانير والدراهم، وفي الثانية بالحلئ والجواهر، وفي الثالثة بالدواب ثمّ بالضياع والعقار ثمَ برقابهم حتى استرقهم جميعهم، ثمَ أعتقهم وردَ إليهم أموالهم وذلك قوله: ﴿ وَكَذَالِكَ مَكَّنَّا ﴾ أي: ومثل ذلك الأنعام الَّذي أنعمنا على يوسف أقعدنا يوسف على ما يريد في أرض مصر ﴿ يَنَبُوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ بَشَآهُ ﴾ أي: يتصرّف في الملك من غير رجوع إلى الملك بحيث إنّه لا أمر عليه، وفي الآية دلالة على أنّ ذلك التمكين أو الملك كان بلطف اللَّه، وفيها دلالة على جواز تولَّى القضاء والحكم من جهة الباغي والظالم بشرط أن يتمكَّن بذلك من إقامة أحكام الدين، ثمَّ بعد أن ملكهم وأعتقهم جميعا وردَّ ما أخذ منهم، قال للملك: ما ترى أيّها الملك فيما خوّلني ربّي من ملك مصر وأهلها؟ أشر علينا برأيك فإنَّى لم أصلحهم لأفسدهم ولم انجهم من البلاء لأكون بلاء عليهم ولكن الله أنجاهم على يدي. قال له الملك: الرأى رأيك. قال يوسف: إنَّى اشهد اللَّه وأشهدك أنَّى أعتقت أهل مصر كلُّهم ورددت عليهم أموالهم وعبيدهم ورددت عليك خاتمك وسريرك وتاجك على أن لا تسير إلَّا

١\_ تفسير نور الثقلين، ج٢، ص٤٣٧؛ وتفسير الصافي. ج٣. ص ٢٧؛ وقصص الأنبياء، الجزائري، ص٢١٥.

بسيرتي ولا تحكم إلّا بحكمي. قال له الملك: إن ذلك لفخري وزينتي، وفخري أن لا أسير إلّا بسيرك ولولاك لما قويت عليه ولا اهتديت له وأنا أشهد أن لا إله إلّا اللّه وحده لا شريك له، وأنّك رسوله فأقم على ما وليتك فإنّك لدينا مكين أمين.

وقيل: إنّ يوسف كان في الأيّام المجدبة لا يمتلئ شبعاً من الطعام فقيل له تجوع وبيدك خزائن مصر؟ قال: أخاف أن أشبع فأنسى الجياع.

والحاصل أن المراد من تمكين الله ليوسف وتمكنه في أرض مصر هذه الأمور العظيمة المذكورة ثمّ أكّد ثانياً بقوله: ﴿ نُصِيبُ بِرَحْيَنَا مَن نَشَآ أُولًا شُخِيبُ أَجَرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ وهذه شهادة من الله على أن يوسف كان من المحسنين. لو صدق أقوال الحشوية فيما نسبوه إليه لامتنع أن يقال: إنّه كان من المحسنين والأمر متوقف بين تكذيب الله وهو عين الكفر أو تكذيب الحشوي وهو عين الإيمان. ﴿ وَلاَحْبُرُ ٱلاَيْخِرَةِ خَيْرٌ لِلدِّينَ ءَامَنُوا وَكَانُوا يَنَقُونَ ﴾ المراد أن يوسف وإن كان وصل بصون نفسه إلى المنازل العالية والدرجات الرفيعة في الدنيا إلّا أن الثواب الذي أعده الله له في الآخرة خير وأفضل. ولفظ «الخير» قد يستعمل بمعنى التفضيل، وقد يستعمل بمعنى نفس الخير ولفظ «الخير» قد يستعمل بمعنى التفضيل، وقد يستعمل بمعنى نفس الخير يوسف في الآخرة من الثواب ما هو خير مما آناه الله من الملك في الدنيا وشهادة منه سبحانه على تقواه، فكيف يقال فيه ما قالوا؟ فتأمل!

وَجَاءَ إِخُوهُ يُوسُفَ فَدَخَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴿ وَلَمَا جَهَرَهُم وَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴿ وَلَمَا جَهَرَهُم يَجَهَا ذِهِمْ قَالَ آتَنُونِ بِأَخِ لَكُمْ مِنْ أَبِيكُمْ أَلَا تَرَوْنَ أَنِ أُوفِي ٱلْكَيْلَ وَأَنَا خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴾ فَإِن لَمْ تَأْتُونِ بِدٍ، فَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا فَقَرَبُونِ ﴾ فَإِن لَمْ تَأْتُونِ بِدٍ، فَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا نَقْرَبُونِ ﴾ فَالُواْ سَنُزُودُ عَنْهُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَفَنعِلُونَ ﴾

لما عمّ القحط في البلاد ووصل إلى البلدة الّتي كان يسكنها يعقوب ونزل بآل يعقوب ما نزل بالناس قال يعقوب لبنيه: إن بمصر رجلاً صالحاً يمير الناس فاذهبوا بدراًهمكم وخذوا الطعام. فخرجوا إليه وهم عشرة ودخلوا على يوسف، وصارت هذه الواقعة كالسبب في اجتماع يوسف مع إخوته وظهور صدق ما أخبر الله ليوسف حين ما ألقوه في الجب في قوله: ﴿ لَتُنْبَتَنَهُم يَا مُرْهِمُ هَذَا ﴾ وكان كل من وصل إلى بابه من البلاد البعيدة يتفحص عنهم ليعرف أن الجائين والواصلين هل فيهم إخوته أم لا؟

فلمًا وصل إخوة يوسف إلى باب داره تفخص عن أحوالهم ظهر له أنّهم إخوته، وأمّا أنّهم ما عرفوه لأنّه أمر حجّابه بأن يوصّفوهم من البعد وما كان يتكلّم معهم إلّا بواسطة، لا سيّما مهابة الملك وشدة الحاجة يوجبان كثرة الخوف.

ثم إنه الله الما المول في الجب كان صغيراً ثم إنهم رأوه بعد تغيير الزي والهيئة واللحية ولبس الملوك فنسوا العلائم لطول المدة وكان بين أن قذفوه بالجب وبين أن دخلوا عليه أربعين سنة، وكان من عادة يوسف مع الكل أن يعطيه حمل بعير لا أزيد عليه ولا أنقص فأعطاهم عشرة أحمال فقالوا: إن لنا أبا شيخا كبيراً وأخا آخر بقي معه، وذكروا أن أباهم لأجل سنه وشدة حزنه لم يحضر وأن أخاهم بقي في خدمة أبيه، ولابد لهما أيضاً شيء من الطعام، فلما ذكروا ذلك قال يوسف: فهذا يدل على أن حب أبيكم له أزيد من حبه لكم، وهذا أمر عجيب لأنكم مع جمالكم وأدبكم وعقلكم إذا كانت محبة أبيكم لذلك الأخ أكثر من محبته لكم، وهذا يدل على أن ذلك أعجوبة في العقل وفي الفضل والأدب فجيئوني به حتى أراه.

وقيل: إنّهم لمّا دخلوا عليه وأعطاهم الطعام قال لهم: من أنتم؟ قالوا: نحن قوم رعاة من أهل الشام أصابنا الجهد فجئنا نمتار. فقال: لعلّكم جئتم عيوناً؟ فقالوا: معاذ الله نحن إخوة بنو أب واحداً شيخ صديق نبيّ اسمه يعقوب. قال: كم أنتم؟ قالوا: كنّا اثني عشر فهلك منّا واحداً وبقي واحداً مع الأب يتسلّى به عن ذلك المفقود ونحن عشرة، وقد جئناك. قال: فدعوا بعضكم عندي رهينة وائتوني بأخ لكم من أبيكم فعند هذا أقرعوا بينهم فأصابت القرعة شمعون أو يهودا وكان أحسنهم رأياً في يوسف فخلفوه عنده.

ثم إن يوسف لمنا طلب منهم إحضار ذلك الأخ جمع بين الترغيب والترهيب أمّا الترغيب فهو قوله: ﴿ أَلَا تَرُونَ أَنِّ أُونِي ٱلْكَيْلَ وَأَنّا خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴾ وأمّا الترهيب فهو قوله: ﴿ فَإِن لَمْ تَأْتُونِ بِهِ. فَلَا كَبْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا نَقْرَبُونِ ﴾ وأمّا الترهيب فهو قوله: ﴿ فَإِن لَمْ تَأْتُونِ بِهِ. فَلَا كَبْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا نَقْرَبُونِ ﴾ وذلك لأنّهم في نهاية الاحتياج إلى الطعام فلمّا سمعوا هذا الكلام من يوسف قالوا: ﴿ سَنُرُودُ عَنّهُ أَبَاهُ ﴾ أي: سنجتهد ونحتال على أن ننزعه من يده ﴿ وَإِنّا لَفَنُولُونَ ﴾ أن نجيئك به وفاعلون ما في وسعنا من هذا الباب.

وَقَالَ لِفِنْيَنِهِ اَجْعَلُواْ بِصَلَعْنَهُمْ فِي رِجَالِهِمْ لَعَلَّهُمْ بَعْرِفُونَهَا إِذَا الْعَكَبُواْ إِلَىٰ الْهِمِدِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ فَلَمَّا رَجَعُواْ إِلَىٰ أَبِيهِمْ فَالْواْ يَتَأْبَانَا مُنِعَ مِنَا الْمُحْتِلُ فَاللَّهُمْ لَكَيْفُونَ ﴿ فَاللَّهُمْ مَنَا آخَانَا نَصَحَتَلَ وَإِنَا لَهُ لَحَنفِظُونَ ﴿ فَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ لَكَيْفُونَ ﴿ فَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَا حَكَمًا أَمِنتُكُمْ عَلَىٰ الْجِيهِ مِن قَبَلُ فَاللَّهُ خَيْرُ حَلفِظًا وَهُو أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴿ فَاللَّهُ خَيْرُ حَلفِظًا وَهُو أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴿ فَاللَّهُ خَيْرُ حَلفِظًا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الللللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ عَلَيْهُ الللللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

«الفتية» جمع فتى في العدد القليل والفتيان للكثير واتّفق الأكثرون على أنّ إخوة يوسف ما كانوا عالمين، فجعل البضاعة في رحالهم ومنهم من قال: كانوا عالمين.

ثمَ اختلفوا في السبب الذي لأجله أمر يوسف بوضع بضاعتهم في رحالهم لأنّهم متى فتحوا المتاع فوجدوا بضاعتهم فيه علموا أن ذلك كان كرماً من يوسف وسخاء فيبعثهم ذلك على العود إليه. وقيل: لأنّه خاف أن لا

يكون عند أبيه من الورق ما يرجعون به مرة أخرى. ثم إن أخذ الثمن من الطعام من أبيه وإخوته مع شدة حاجتهم إلى الطعام لؤم أو لأنه الله أراد أن يحسن إليهم على وجه لا يلحقهم به عيب ولا منة وأراد أن يقابل إساءتهم بالإحسان قال يوسف لعبيده وغلمانه الذين يكيلون الطعام \_وقيل: لأعوانه \_: اجعلوا ثمن طعامهم وما كانوا جاءوا به في أوعيتهم. قيل: كانت بضاعتهم النعال والأدم. وقيل: كانت الورق ﴿ لَعَلَهُمْ يَعْرِفُونَهُما ﴾ أي: يعرفون متاعهم النعال والأدم. وقيل: كانت الورق ﴿ لَعَلَهُمْ يَعْرِفُونَهَا ﴾ أي: يعرفون متاعهم النعال والأدم. وقيل: كانت الورق ﴿ لَعَلَهُمْ يَعْرِفُونَهَا ﴾ أي: يعرفون متاعهم النعال والأدم. وقيل: كانت الورق ﴿ لَعَلَهُمْ يَعْرِفُونَهَا ﴾ أي: يعرفون متاعهم النعال والأدم. وقيل: كانت الورق ﴿ لَعَلْهُمْ يَعْرِفُونَهَا ﴾ أي: يعرفون متاعهم النعال والأدم. وقيل: كانت الورق ﴿ لَعَلْهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ لطلب الميرة مرة أخرى.

وَ لَلْمَا رَجَعُوا إِلَىٰ أَبِيهِمْ قَالُواْ يَتَأَبَانَا مُنِعَ مِنَا ٱلْكَيْدُلُ فِي المستقبل لقول يوسف لهم: فإن لم تأتوني به فلا كيل لكم عندي ﴿ فَأَرْسِلَ مَعَنَا أَخَانَا نَحَانَا فَ وَيكتل وإنّا ضامنون بحفظه ﴿ قَالَ ﴾ يعقوب ﴿ هَلْ مَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلّا كَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَيْهِ إِلّا حَمَانَا أَمِنتُكُمْ عَلَيْهِ إِلّا حَمَانَا أَمِنتُكُمْ عَلَىٰ أَمِن أَبُلُ ﴾ أي: إنّكم ذكرتم هذا القول وضمنتم هذا الضمان في أخيه يوسف يعني: كما لم يحصل الأمان هناك كذلك هنا.

ثمّ قال: ﴿ فَاللّهُ خَيْرٌ حَفِظاً وَهُو آرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ قرئ «حافظاً» على التمييز على تقدير: هو خير لكم حافظاً، كقولهم: هو خيرهم رجلاً ولله درّه فارساً. وقرئ على الحال والأكثر قرءوا «حفظاً» بغير ألف أي: حفظ الله له خير من حفظكم. وقيل: معناه وثقت بكم في حفظ يوسف فكان ما كان فالآن أتوكل على الله في حفظ بنيامين. ورد في الخبر أن الله سبحانه قال: فو عزّتي لأردّتهما عليك من بعد ما توكّلت عليّ.

وَلَمَّا فَتَحُواْ مَتَنَعَهُمْ وَجَدُواْ بِضَنَعَتَهُمْ رُدَّتَ إِلَيْهِمْ قَالُواْ يَثَأَبَّانَا مَا نَبْغِيَّ هَاذِهِ، بِضَنَعَنُنَا رُدَّتَ إِلَيْنَا وَنَمِيرُ أَهْلَنَا وَنَعْفَظُ أَخَانَا وَنَزْدَادُ كَيْلَ بَعِيرٍ ذَالِكَ كَيْلُ يَسِيرُ ﴿

﴿ وَلَمَّا فَتَحُوا ﴾ أوعية الطعام ﴿ وَجَدُوا بِضَنَعَتَهُمْ رُدَّتَ إِلَيْهِمْ قَالُوا

يَتَأَبَّانَا ﴾ ما نطلب وراء هذا أوفى لنا الكيل وردّ علينا الثمن ﴿هَاذِهِ عِضْلَعَنْنَا ﴾ فلا ينبغي أن تخاف على بنيامين ممّن أحسن إلينا هذا الإحسان وما نريد منك دراهم تعطيناه نرجع بها إليه بل تكفينا في الرجوع إليه بضاعتنا هذه ﴿وَنَعَيْدُ ﴾ ونجلب إلى أهلنا الطعام ﴿وَغَمْنَظُ أَخَانًا ﴾ حتى نردة إليك ﴿وَنَرْدَادُ كَيْلَ بَعِيمٍ ﴾ لأجله لأنّه كان يكال لكل رجل وقر بعير ﴿وَلِكَ صَلَى الملك وقيل: معناه: أن ذلك الكيل قليل ونحتاج إلى أن يضيفه كيل بعير أخينا حتى يزداد كيلنا.

قَالَ لَنَّ أَرْسِلَهُ, مَعَكُمْ حَتَّى ثُؤْتُونِ مَوْثِقًا مِنَ ٱللَّهِ لَتَأْلُنَنِي بِهِ ۚ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ ۚ فَلَمَّا ءَاتَوْهُ مَوْثِقَهُمْ قَالَ ٱللَّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيلٌ۞

أي لن أرسله معكم حتّى تعطوني عهداً موثوق به. و«الموثوق» مصدر بمعنى الثقة أي: عهد يوثق به، مصدر بمعنى المفعول أي: عهداً مؤكّدا بإشهاد الله وبسبب القسم بالله، أي: تحلفوا بالله لتأتنّي به وتردّنّه عليّ. قال ابن عبّاس: يعني: حتّى تحلفوا لي بحق محمّد خاتم النبيّين وسيّد المرسلين أن لا تغدروا بأخيكم.

﴿ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ ﴾ أي: إلّا أن تهلكوا جميعاً أو إلّا أن يحال بينكم وبينه حتى لا تقدرون على الإتيان به، فلمّا أعطوا مواثيقهم وحلفوا بمحمّد ﴿ قَالَ ﴾ يعقوب: ﴿ أَللَّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِلًا ﴾ يريد أن الله شهيد ووكيل أي: هذا العهد موكول إليه فإن وفيتم جازاكم وإن غدرتم كافأكم.

وَقَالَ بَنَنِيَ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَبِحِدٍ وَادْخُلُواْ مِنْ أَبُوْبٍ مُّنَفَزِقَةً وَمَا أُغَنِى عَنكُم مِنَ اللّهِ مِن شَىَّةً إِن الْحُكُمُ إِلَّا لِلّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْمَتَوَكُمُ عَنكُم مِنَ اللّهِ مِن شَىَّةً إِن الْحُكُمُ إِلَّا لِلّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْمَتَوَكُمُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْمَتَوَكُمُ اللّهُ مَن اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّه

عَنْهُم يِّنَ ٱللَّهِ مِن ثَنَيْ إِلَّا حَاجَةً فِى نَفْسِ يَغَفُّوبَ قَضَىنَهَا وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمِ لِمَا عَلَمْنَهُ وَلَكِكَنَّ أَكَ أَنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۖ

ولمنا تجهزوا للمسير ﴿ قَالَ ﴾ يعقوب: ﴿ يَنَبُنِى لَا نَدْخُلُوا ﴾ مصر ﴿ مِنَ اللَّهِ وَلَمَالُ، وَاللَّهِ عليهم العين لأنّهم كانوا ذو جمال وغاية وهيئة وكمال، وهم إخوة بنو أب واحداً. وأنكر الجبّائي خوف العين، بل خاف حسد الناس للطف الملك إيّاهم وجوزه كثير من المحقّقين، ورووا فيه الخبر عن النبي المنافى، قال: «إنّ العين حتى والعين تتنزّل الحالق» (''. والحالق المكان المرتفع من الجبل فجعل المنظن العين كأنّها تحطّ ذروة الجبل من قوة أخذها وبطشها.

وأيضاً ورد في الخبر أنه المنه كان يعوذ الحسن والحسين بأن يقول: «أعيذكما بكلمات الله التامّة من كل شيطان وهامة ومن كل عين الامة". وروي أن بني جعفر كانوا غلماناً بيضاً فقالت أسماء بنت عميس: يا رسول الله إن العين إليهم سريعة أفاسترقي الهم من العين فقال: «نعم». " وروي أن جبرثيل رقى رسول الله وعلمه الرقية وهي: «بسم الله أرقيك من كل عين وحاسد الله يشفيك». وروي عن النبي والله الله قال: «لو كان شيء يسبق القدر السبقته العين». (أ) وفي كيفيّة إصابة العين اختلاف كثير: قال عمرو بن بحر الجاحظ: إنه الا ينكر أن ينفصل من العين الصائبة إلى الشيء المستحسن أجزاء لطيفة تتصل به وتؤثّر فيه فيكون هذا المعنى خاصية في بعض الأعين كالخواص في الأشياء. وقاد اعترض عليه بأنّه لو كان كذلك لما اختص ذلك ببعض الأشياء دون بعض،

١\_ نور البراهين، ج٢، ص ٣٦١؛ ومجمع البيان، ج٥. ص٤٢٨.

٢\_مكارم الأخلاق، الشيخ الطبرسي، ص٢٨٩؛ وبحار الأنوار، ج ٧٣ ص١٩٦.

٣\_ مجمع البيان، ج٥، ص ٤٢٨؛ وبحار الأنوار، ج٦٠، ص ٧.

٤ المصدر السابق نفسه.

ولأن الأجزاء تكون جوهراً والجواهر متماثلة، ولا يؤثّر بعضها في بعض. وقال أبو هاشم: إنّه فعل اللّه بالعباد لضرب من المصلحة، وهو قول

القاضى ورأيه.

وقال الشريف الرضيّ الموسويّ: إنّ اللّه يفعل المصالح بعباده على حسب ما يعلمه من الصلاح لهم في تلك الأفعال التي يفعلها، فغير ممتنع أن يكون تغيير نعمة زيد مصلحة لعمرو، وإذا كان يعلم من حال عمرو أنَّه لو لم يسلب نعمته من زيد أقبل على الدنيا بوجهه ويئس عن الآخرة وإذا سلب نعمة زيد للعلَّة الَّتي ذكرناها عوَّضه فيها وأعطاه بدلاً منها عاجلا أو آجلاً فيمكن أن يتأوّل قوله ﷺ: «العين حقّ» على هذا الوجه، على أنّه قد روى عنه ما يدلُ على أنَّ الشيء إذا عظم في صدور العباد وضع اللَّه قدره وصغَّر أمره فلا ينكر تغيير الحال لبعض الأشياء عند نظر بعض الناظرين إليه واستحسانه له، وفخامته في عينه. وهاهنا تحقيق آخر \_وهو قول الحكماء في هذا الباب \_ وهو أنَّه قالوا: ليس من شرط المؤثِّر أن يكون تأثيره بحسب هذه الكيفيّات المحسوسة أعنى الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة بل قد يكون التأثير نفسانيًا محضاً، ولا يكون للقوى الجسمانيَّة فيها تعلُّق والَّذي يدلُّ عليه أنَّ اللوح الَّذي يكون قليل العرض إذا كان موضوعاً على الأرض قدر الإنسان المشى عليه ولو كان موضوعاً بين الجدارين لعجز الإنسان عن المشي عليه، وما ذلك إلَّا لأنَّ خوفه من السقوط منه يوجب سقوطه. فعلمنا أنَّ التأثيرات النفسانيّة موجودة.

وأيضاً إن الإنسان إذا تصور كون فلان موذيا له حصل في قلبه غضب، ويسخن مزاجه جداً فمبدأ تلك الخولة ليس إلّا ذلك التصور النفساني، ولأن مبدأ الحركات البدنيّة ليس إلّا التصورات النفسانيّة فلمًا ثبت أن تصور النفس

يوجب تغيير بدنه الخاص لم يبعد أيضاً أن يكون بعض النفوس بحيث تتعدى تأثيراتها إلى سائر الأبدان.

فثبت أنّه لا يمتنع في العقل كون النفس مؤثّرة في سائر الأبدان وجواهر النفوس مختلفة بالماهيّة فلا يمتنع أن يكون بعض النفوس بحيث يؤثّر في تغيير بدن حيوان آخر بشرط أن يراه ويتعجّب منه، والتجارب من الزمن الأقدم ساعدت عليه والنفوس النبويّة نطقت به فعنده لا يبقى في وقوعه شك.

﴿ وَلَمَّا دَخَلُوا مِنْ حَبَّثُ أَمْرَهُمْ أَبُوهُم ﴾ ولمّا دخلوا متفرقين من أبواب متفرقة، وكان لمصر خمسة أبواب ﴿ مَا كَاتَ يُغْنِى عَنْهُم مِنْ اللّهِ مِن شَقَه ﴾ أي: لم يكن دخولهم مصر كما أمرهم أبوهم بالتفرق يغني عنهم أو يدفع منهم شيئاً من مكروه أراد اللّه إيقاعه بهم من ضرر أو عين أو بلاء، وهو للله كان يعلم أنّه لا ينفع من قدر اللّه شيء والتفرق ليس مانع شيئاً أراده اللّه ولكن ما قاله لبنيه حاجة في قلبه فقضى تلك الحاجة فيكون «إلّا» بمعنى لكن حاجة قضاها وأظهرها يعني: أنه لله يعلم أن هذه التوصية وهي ورود مصر من أبواب متفرقة لا تنفعهم إذا أراد اللّه بهم، لكن شفقة عليهم من أن يعانوا أظهرها ووصَى بها، والاستثناء منقطع. ﴿ وَلِنَّهُ لَذُو عِلْمِ ﴾ وإنّ يعقوب لذو وسرّ أمورنا أو لا يعلمون كعلمه.

وَلَمَّا دَخَلُوا عَلَى يُوسُفَ ءَاوَت إِلَيْهِ أَخَاةً قَالَ إِنِّ أَنَا أَخُوكَ فَكَ تَبْتَ إِسَ يِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَلَمَّا جَهَزَهُم بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ السِّقَابَةَ فِ رَخْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِنَ أَبَتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ ﴿ فَالُوا وَأَقْبَلُواْ عَلَيْهِم مَاذَا تَفْقِدُونَ ﴿ فَا فَالُوا نَفْقِدُ صُواعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَآءَ بِهِ، حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِهِ،

ثم أخبر سبحانه عن دخولهم عليه ﴿ وَلَمّا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ ﴾ قالوا: هذا أخونا الذي أمرتنا أن نأتيك به. فقال: أحسنتم. ثم أكرمهم وأضافهم وقال: يجلس كل بني أم على مائدة فجلسوا، فبقي ابن يامين قائماً فرداً فقال له يوسف: مالك لا تجلس؟ قال: إنّك قلت: ليجلس كل بني أم على مائدة وليس لي فيهم ابن أم، فقال يوسف: فما كان لك ابن أم؟ قال: بلى، قال يوسف: فما فعل؟ قال: زعم هؤلاء أن الذئب أكله! قال: فما بلغ من حزنك عليه؟ قال: ولد فما فعل؟ قال: زعم هؤلاء أن الذئب أكله! قال: فما بلغ من حزنك عليه؟ قال: ولد لي أحد عشر ابنا كلّهم اشتققت له اسماً من اسمه فقال له يوسف: أراك قد عانقت لي أحد عشر ابنا كلّهم اشتققت له اسماً من اسمه فقال له يوسف: أراك قد عانقت للنساء وشممت الولد من بعده. قال بنيامين: إن لي أباً صالحاً وقد قال لي: تزوّج لعل اللّه يخرج منك ذريّة تثقل الأرض بالتسبيح. فقال له يوسف: فاجلس معي على المائدة ﴿ قَالَ ﴾ له ﴿ إِنّ أَنَا أَخُوكَ ﴾ أي: اطّلعه على أنّه أخوه، وقيل: إنّه قال: أنا أخوك مكان أخيك الهالك، ولم يعترف له بالنسبة، ولكنّه أراد أن يطيب قلبه. فلا تحزن بشيء سلف من إخوتك.

﴿ فَلَمَّا جَهَزَهُم ﴾ وأعطاهم ما جاءوا لطلبه من الميرة وجعل لكلّ واحداً منهم حمل بعير ويسمّى حمل التاجر جهازاً ﴿ جَمَلَ ﴾ الصاع في متاع ﴿ أَخِيهِ ﴾ بنيامين، وقيل: إنّ السقاية الماعون الذي كان الملك يشرب منه، أو الدواب كانت يشرب منها ويكال بها، ثمّ جعل يكال به الطعام، وكان من ذهب

مرصّعة بالجواهر الثمينة. ثمّ ارتحلوا وانطلقوا. ﴿ ثُمُّ أَذَنَ مُؤَذِنَ ﴾ ونادى مناد مسمعاً معلماً ﴿ أَيَتُهَا ٱلْعِيرُ ﴾ والقافلة أي: يا أهل القافلة. وقيل: كانت القافلة من الحمير ﴿ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ ﴾ إنّما قال ذلك بعض من فقد الصاع من أتباع يوسف من غير أمره، ولم يعلم بما فعل يوسف من جعل الصاع في رحالهم.

وقيل: إنّ يوسف أمر المنادي بأن ينادي به، ولم يرد سرقة الصاع وإنَّما عنى أنَّكم سرقتم يوسف عن أبيه وألقيتموه في الجبِّ. والغرض التسبُّب إلى احتباس أخيه عنده، ويجوز أن يكون هذا أمر من اللَّه أو استفهام، وإذا كان إدخال هذا الحزن سبباً مؤدّياً إلى إزالة غموم كثيرة عن الجميع، وتعلّق بهذا الأمر هذه المصلحة فقد ثبت جوازه. و﴿ قَالُوا ﴾ أصحاب العير ﴿وَأَقْبَلُوا ﴾ على أصحاب يوسف: ما الّذي فقدتموه من متاعكم؟ ﴿ قَالُوا ﴾: صاعه وسقايته. وقال المنادي: ﴿ وَلِمَن جَأَهُ ﴾ بالصاع فله ﴿ حِمْلُ بَعِيرٍ ﴾ من الطعام ﴿ وَأَنَا ﴾ بالحمل كفيل ومؤدَ. قال إخوة يوسف: ﴿ تَأَلُّهِ لَقَدْ عَلِمْتُم ﴾ أبُّها القوم ﴿ مَّا جِنْفَنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَدِفِينَ ﴾ قط أي: ظهر لكم من حسن سيرتنا ومعاملتنا معكم أنَّه ليس من شأننا السرقة قيل: إنَّهم لمَّا دخلوا مصر شدُّوا أفواه دوابُّهم كيلاً تتناولوا الحرث والزرع ولهذا قالوا: ﴿ لَقَدُّ عَلِمْتُم مَا جِنْنَا لِنُفْسِدَ ﴾ ﴿ قَالُوا فَمَا جَزَؤُهُم ﴾ أي: قال الّذين نادوهم: فما جزاء السارق؟ ﴿ قَالُواْ جَرَّؤُهُ مَن رُجِدَ فِي رَحْلِهِ. فَهُوَ جَرَّؤُهُ ﴾ قال: كان في ذلك الزمان يستعبدون كلِّ سارق بسرقته، وكان استعباد السارق في شرعهم تجري مجرى وجوب القطع في شرعنا، أي: ذلك السارق هو جزاء ذلك الجرم ﴿ كَذَالِكَ نَجْزِى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ يجوز أن يكون بقيّة كلام إخوة يوسف ويمكن أن يكون كلام أصحاب يوسف.

ولمًا اشترط إخوة يوسف بأنّ من وجد المسروق في رحله فجزاؤه أن

يسترق سنة قال لهم المؤذّن: إنّه لابد من تفتيش أمتعتكم، فانصرف بهم إلى يوسف فبدأ يوسف في التفتيش بأوعيتهم لإزالة التهمة.

﴿ ثُمَّ ٱسْتَخَرَجُهَا ﴾ يعني: السقاية ﴿ مِن وِعَآءِ أَخِيهِ ﴾ وأرجع ضمير المؤنَّث إلى السقاية، والمذكّر إلى الصاع، والصواع يذكّر ويؤنِّث. وقيل: إنّ حكم السارق في شريعة يعقوب أن يستخدم ويسترق على قدر سرقته وفي دين الملك الضرب والضمان ضعفين. فسألهم يوسف: ما جزاء السارق عندكم؟ فقالوا: أن يؤخذ بسرقته كذلك نجزي الظالمين، قال الإخوة: أي: مثل ما ذكرنا جزاء السارقين نجزيهم. فأقبل الإخوة على بنيامين ووتخوه، وقالوا له: قد فضحتنا وسوّدت وجوهنا متى أخذت هذا الصاع؟ فقال: وضع هذا الصاع في رحلي الّذي وضع الدراهم في رحالكم. ﴿كَذَالِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ ﴾ أي: مثل ذلك الكيد الّذي كاد الإخوة بيوسف ألهمنا يوسف ليكيد بأمر تهيّأ له أن يحبس أخاه ليكون سبباً لوصول خبره إلى أبيه فجازيناهم على كيدهم بما فعلوا بيوسف من قبل. وقبل: معنى ﴿كِذْنَا ﴾ دبّرنا ودلّلنا بيوسف بدلالة قوله: ﴿ وَفَوْقَ كُلِّ ذِى عِلْمٍ عَلِيهُ ﴾ لأنه علم من صلاح هذا الأمر ما لم يعلمه غيره فحينتذ الكيد استسلامهم لهذا الحكم في حقّ السارق، وإلقاء الله في قلوب إخوته تقرير هذا الحكم لأنه ما كان حكم الملك الاسترقاق، بل كان حكم السارق الضرب والغرامة مضاعفة.

ولمًا أقرّوا أثبتوا على أنفسهم هذا الحكم لأن يوسف ﴿ مَا كَانَ ﴾ يتمكّن ﴿ لِيَأْخُذُ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلّا ﴾ أنّه تعالى كادله وألهمه هذا الأمر ليتوسّل به إلى أخذ أخيه، ولفظ «الكيد» مشعر بالحيلة والخدعة، وذلك في حقّ اللّه محال لكن أمثال هذه الألفاظ تحمل على نهايات الأغراض المفيدة لا على بدايات الأغراض فالكيد إلقاء الإنسان من حيث لا يشعر في أمر مكروه

عنده ولا سبيل له إلى دفعه لتحقّق المصالح في إيقاعه، فالكيد في حقّ الله تعالى محمول على هذا المعنى لأنّه سبحانه شاء كذلك للمصالح المترتّبة عليه.

﴿ نَرْفَعُ دَرَكِتُ مِنَ نَشَاءُ ﴾ من العلم والحكمة كما وقع ليوسف من النبوة والعلم ﴿ وَفَوْقَ كُنُوا عَلَماء النبوة والعلم ﴿ وَفَوْقَ كُنُوا عَلَماء فَضَلاء إِلَّا أَنْ يُوسَفُ كَانُ زَائدًا عَلَيْهِم بالعلم والمعرفة.

قَالُواْ إِن يَسْرِقَ فَقَدْ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن قَبُلُ فَالْسَرَهَا يُوسُفُ فِ نَقْسِهِ. وَلَمْ يُبَهِهَا لَهُمْ قَالَ أَنشَدْ شَرَّ مَصَانًا وَالله أَعْلَمُ بِمَا نَقْسِهُ. وَلَمْ يُبَهِهَا لَهُمْ قَالَ أَنشَدْ شَرَّ مَصَانًا وَالله أَعْلَمُ بِمَا نَقْسِهُ وَكَ أَلُوا يَتَأَبُّهَا الْعَزِرُ إِنَّ لَهُ، أَبَا شَيْخًا كَبِرًا فَخُدْ أَحَدُنَا مَكَانَهُ إِنَّا زَنكَ مِنَ الْمُخْسِنِينَ ﴿ قَالَ مَعَاذَ اللّهِ أَن نَأَخُذَ إِلّا مَكَانَهُ إِنَا زَنكَ مِن الْمُخْسِنِينَ ﴿ قَالَ مَعَاذَ اللّهِ أَن نَأَخُذَ إِلّا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنَا عِندَهُ إِنّا إِذَا لَطْلَيْمُونَ ﴿ قَالَ مَعَاذَ اللّهِ أَن نَأَخُذَ إِلّا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنَا عِندَهُ إِنّا إِذَا لَطْلَيْمُونَ ﴿ فَاللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ أَلَهُ اللّهُ اللّهُ وَمِن فَبَلُ مَا فَرَطْشُدُ فِي يُوسُفَ فَلَن أَبَرَحَ الْأَرْضَ حَقَى بَاذَى لِي أَن اللّهِ وَمِن فَبَلُ مَا فَرَطْشُدُ فِي يُوسُفَ فَلَن أَبَرَحَ الْأَرْضَ حَقَى بَاذَى لِي أَن اللّهُ وَمِن فَبَلُ مَا فَرَطْشُدُ فِي يُوسُفَ فَلَن أَبَرَحَ الْأَرْضَ حَقَى بَاذَن لِنَ أَن اللّهُ وَمِن فَبَلُ مَا فَرَطْشُدُ فِي يُوسُفَ فَلَن أَبَرَحَ الْأَرْضَ حَقَى بَاللّهُ إِنْ وَهُو خَيْرُ الْمُنْكِمِينَ ﴿ فَاللّهُ اللّهُ إِلّهُ وَمِن فَبَلُمُ الللّهُ إِلّهُ وَهُو خَيْرُ الْمُنْكِمِينَ اللّهُ وَمِن فَبَلُمُ الللّهُ إِلّهُ وَهُو خَيْرُ الْمُنْكِمِينَ ﴿ فَالْكُولُونُ اللّهُ إِلّهُ وَهُو خَيْرُ الْمُنْكِمُ مِن فَلَا أَن وَاللّهُ اللّهُ إِلّهُ وَهُ مَا اللّهُ إِلّهُ وَهُو خَيْرُ الْمُنْكِمُ مِن اللّهُ إِلّهُ وَهُو خَيْرُ الْمُنْكِمُ مِن اللّهُ إِلّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ إِلّهُ مَنْ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ إِلَا اللّهُ إِلَا اللّهُ إِلَا الللّهُ اللّهُ إِلَى الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ

ثم أخبر سبحانه عن إخوة يوسف: أنهم ﴿ قَالُوا ﴾ ليوسف: ﴿ إِن يَسَـرِقُ ﴾ بنيامين ﴿ فَقَدْ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن ﴾ أمّ وأب ﴿ فَبُلُ ﴾ ذلك فليست سرقته أمر بديع فإنّه اقتدى بأخيه يوسف. واختلف في كيفيّة ما وصفوه به من السرقة على أقوال:

فقيل: إن عمّة يوسف كانت تحضنه بعد وفات أمّه راحيل وتحبّه حبّاً شديداً، فلمّا ترعرع أراد يعقوب أن يسترده منها، وكانت أكبر أولاد إسحاق، وكان عندها منطقة إسحاق وكانوا يتوارثونها بالكبر فاحتالت بحيلة، وجاءت بالمنطقة وشدتها على وسط يوسف وادّعت أنّه سرقها، وكان من سنتهم

استرقاق السارق، فحبسه بهذا السبب. وقيل: إنّه سرق صنماً لجدّه من أمّه كان جدّه يعبده فأمرته أمّه أن يسرق ذلك الصنم ويكسره فلعلّه ترك عبادة الأوثان ففعل يوسف ما أمرته أمّه فهذا هو السرقة. وقيل: إنّه يسرق من مائدة أبيه الطعام ويدفعه إلى الفقراء.

وقيل: سرق عناقاً من أبيه ودفعه إلى مسكين وكان أبوه راضياً ولكن لا يظهر رضاه لإخوته حذراً من الحسد. وقيل: إنهم لحسدهم وعداوتهم القديمة نسبوا السرقة من دون هذه الدواعي. ﴿ فَالْسَرَهَا بُوسُفُ فِي نَفْسِهِ لَى اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

والصحيح في مذهبنا أنّهم ما كانوا أنبياء والأسباط من أولادهم لأن النبيّ لا يجوز أن يقع منه القبيح أصلاً حتّى أنّ أغلب أهل السنّة وافقونا على هذا القول قال البلخيّ: إنّهم كذبوا واتّهموا أخاهم ولم يصحّ أنّهم كانوا أنبياء.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلْعَزِيرُ إِنَّ لَهُۥ أَبَا شَيْخًا كَبِيرًا فَهَ أَحَدَنَا مَكَانَهُۥ ﴾ وسألوه أن يأخذ عنه بدلاً شفقة على والدهم ورققوا في الاسترحام بالقول وأن أباه كثير السن وكبير القدر لا يحبس ابن مثله ﴿ إِنَّا نَرَبْكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ في الكيل ورد البضاعة وفي الضيافة ونحن نأمل منك هذا.

فأجابهم يوسف: أعوذ بالله هؤان نَأَخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَنَعَنَا ﴾ وكيف يجوز أن نأخذ بريئاً بمذنب؟ أي: أعوذ بالله من أخذ أحد بغيره، فحينئذ إذا فعلنا كذلك إنّا من الظالمين. فلو قيل: كيف يجوز للرسول هذه الأمور؟ الجواب لعله كان مأموراً بذلك تشديداً للمحنة على يعقوب ونهاه الله عن العفو والصفح وأخذ البدل.

﴿ فَلَمَّا ٱسْتَيْنَسُوا مِنْهُ خَكَعَمُوا نَجِيًّا ﴾ أي: لمَا أيسوا من قبول يوسف قولهم تفردوا عن سائر الناس وشرعوا يتناجون ويتشاورون فيما وقعوا فيه ﴿ قَالَ كَيْرُهُمْ ﴾ في السنّ وهو روبيل أو يهودا، وهو الّذي نهاهم عن قتل يوسف ﴿أَلَمْ نَعْلَمُواْ أَنَكُ أَبَاكُمْ قَدْ أَخَذَ عَلَيْكُمْ مَوْثِقًا مِنَ ٱللَّهِ وَمِن قَبْـلُ مَا فَرَّطَتُمْ فِي يُوسُفَ ﴾. قال ابن عبّاس: (لمَا قال يوسف: ﴿مَعَــَاذَ ٱللَّهِ أَن نَأْخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَنعَنَا عِندَهُ ﴾ غضب يهودا وكان إذا غضب وصاح فلا تسمع صوته حامل إلَّا وضعت ويقوم شعره على جسده فلا يسكن حتَّى يضع بعض آل يعقوب يده عليه أو يمسّه فقال يهودا لبعض إخوته: اكفوني أسواق أهل مصر وأنا أكفيكم الملك، فقال يوسف لابن صغير له: مسته، فمسته فذهب غيظه). وقيل: كان الصبيّ بين يدي يوسف يلعب برمّانة الذهب فأخذ يوسف الرمانة ودحرجها نحو يهودا فتبعها الصبئ فمس يد الصبئ يد يهودا فسكن غضبه، وفعل يوسف ذلك ثلاث مرات، فقال يهودا: إن في البيت معنا لبعض ولد يعقوب إنسان. ثمّ بعد اليأس ﴿ قَالَ ﴾: لا أفارق أرض مصر ﴿ حَتَّى يَأْذَنَ لِيَّ أَبِيَّ ﴾ في الانصراف إليه ﴿ أَوْ يَحَكُمُ اللَّهُ لِي ﴾ بالخروج أو بالانتصاف ممّن أخذ أخَى بخلاصه منه بسبب من الأسباب ﴿ وَهُوَ خَيْرُ لَلْمَكِمِينَ ﴾ والمراد ظهور عذر يزول حياؤه وخجله من أبيه.

أرْجِعُوٓا إِلَىٰ أَبِيكُمْ فَقُولُواْ يَتَأَبَانَاۚ إِنَ ٱبْنَكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدْنَا إِلَّا بِمَا

عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَلِفِظِينَ ۞ وَسُنَلِ ٱلْفَرْيَةَ ٱلَّذِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّذِيَ ٱقْبَلْنَا فِيهَا وَإِنَّا لَصَادِقُونَ۞

فقال لهم كبيرهم روبيل أو يهودا في العلم أو في السن: ﴿ ارْجِعُوا إِلَىٰهُمْ فَقُولُوا يَتَأَبَانَا إِنَّ اَبْنَكَ سَرَقَ ﴾ وقرئ بالتشديد ﴿ وَمَا شَهِدْنَا ﴾ عندك بهذا إلّا بما شهدنا من الصاع استخرج من رحله ﴿ وَمَا كُنّا ﴾ نعلم الغيب حين سألناك أن تبعث بن يامين معنا، ولم ندر أن أمره يؤول إلى هذا، وإنّما قصدنا الخير ولو علمنا ذلك ما ذهبنا به وما كنّا بهذا الأمر ووقوعه عالمين. وقيل: معنى الغيب الكيل بلغة حمير.

ونقل أن يعقوب قال لهم: فهب إنّه سرق ولكن كيف عرف الملك أن شرع بني إسرائيل أن من يسرق يسترق بل أنتم ذكرتموه له لغرض لكم، فقالوا عند هذا الكلام: إنّا قد ذكرنا له هذا الحكم قبل وقوعنا في هذه الواقعة وما كنّا نعلم أن هذه الواقعة نقع فيها. فقوله: ﴿وَمَا كُنّا لِلْغَيْبِ حَلِفِظِينَ ﴾ إشارة إلى هذا المعنى.

وَسَّكِلِ ٱلْفَرْيَةِ ﴾ أي: اسأل أهل القرية ﴿ ٱلَّتِي كُنَا فِيهَا ﴾ وهي مصر قد أي: سل من شئت من أهل مصر فإن هذا خبر شاع وكان بعض أهل مصر قد صاروا إلى الناحية التي أبوهم فيها، واسأل أهل القافلة التي كنّا فيها، وكانوا من أهل كنعان راجعين من مصر خبر بن يامين ﴿ وَإِنَّا لَصَدْفُونَ ﴾ فيما أخبرناك، فلمًا رجعوا إلى أبيهم وقصّوا عليه القصّة، قال لهم: عندي ليس الأمر على ما تقولونه.

قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْرُ أَفَصَى بَرُ جَمِيلٌ عَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيلً جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ (اللهِ

لمَا سمع يعقوب من أبنائه هذا الكلام ﴿ قَالَ بَلْ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ ﴾

قيل: معناه: سولت لكم أنفسكم أمراً خيلت لكم أنه سرق وما سرق. قال بعض المفسرين: ﴿ بَلْ سَوَلَتَ لَكُمْ أَنفُكُمْ أَمْرًا ﴾ ليس هاهنا المراد الكذب والحيلة، كما في قوله في واقعة يوسف حين قال: ﴿ بَلْ سَوَلَتَ لَكُمْ أَنفُكُمْ ﴾ ومراد يعقوب ذكر التسويل الثاني لا التسويل الأوّل أي: أردتم المنفعة فعاد ذلك شراً وضررا، وقد كنتم لا تعلمون أن قضاء الله جار على خلاف تدبيركم. ﴿ عَسَى الله أَن ﴾ يجمعهم ﴿ جَيعًا إِنّهُ هُو الْعَلِيمُ ﴾ بحالي وهوا ألْحَكِيمُ ﴾ في أفعاله. قيل: إن روبيل أو يهودا لما عزم على الإقامة بقوله: ﴿ فَلَن أَبْرَعَ الْأَرْضَ ﴾ أمره الملك أن يذهب مع إخوته سوى بنيامين فقال: اتركوني وإلّا صحت صيحة لا تبقى بمصر امرأة حامل إلّا وتضع حملها، فقال يوسف: دعوه.

ولمنا رجع القوم إلى يعقوب وأخبروه بالواقعة بكى، وقال: يا بني لا تخرجون من عندي مرة إلّا ونقص بعضكم: ذهبتم مرة فنقص يوسف وفي الثانية نقص روبيل وبنيامين، ثمّ بكى وقال: ﴿عَسَى اللهُ أَن يَأْتِينِي ﴾ لعلّه تعالى أخبره من بعد محنته أن يوسف حي أو قال ذلك بحسن ظنّه بالله وبقوله: ﴿سَيَجْعَلُ اللّهُ بَعَدَ عُسَرٍ بُمُثَرً ﴾

وَنَوَلَىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَتَأْسَغَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ وَأَيْضَتْ عَيْنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ ﴿ آَنَ قَالُواْ تَأَلِّهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ يُوسُفَ حَقَى تَكُونَ حَرَضًا أَو كَظِيمٌ ﴿ آَنَ اللّهِ تَكُونَ مِنَ الْهَالِكِينَ ﴿ آَنَا اللّهِ عَلَىٰ إِنَّمَا أَشْكُواْ بَنِي وَحُرْنِ إِلَى ٱللّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ آَنَا اللّهِ يَابَئِيَ اذْهَبُواْ فَتَحَسَسُوا مِن وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ آَنَا اللّهِ يَابَئِيَ آذْهَبُواْ فَتَحَسَسُوا مِن وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ آَنَا اللّهِ يَابَئِيَ آذْهَبُواْ فَتَحَسَسُوا مِن

۱\_سورة يوسف: ۸۰.

٢ـ سورة الطلاق: ٧.

يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَأْيَّتُسُواْ مِن زَوْجِ ٱللَّهِ إِنَّهُ, لَا يَأْيُّتُسُ مِن زَوْجِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنفِرُونَ۞

ولمًا سمع يعقوب كلام أبنائه ضاق صدره جداً وأعرض عنهم وفارقهم وفرَ عنهم وعظم حزنه، وذكر يوسف، وقال: ﴿ يَكَا اللّهَ عَلَى يُوسُفَ ﴾ وإنّما عظم حزنه لأنّ الحزن الجديد على بنيامين جدّد حزن يوسف لأنّهما من أمّ واحدة وكلاهما متشابهان، فقال: ﴿ يَكَا اللّهَ فَالَ عَلَى يوسف ولما كان البكاء من أجل الحزن أضاف بياض البصر إليه فقال: ﴿ وَأَبْيَضَتْ عَيْمَنَهُ مِنَ الْحُرْنِ فَهُو كَظِيمٌ ﴾ أي: مملوء من الغيظ ولا يشكوه لأحد. قال ولد يعقوب لأبيهم: ﴿ وَاللّهُ تَقَنُّوا تَذَكُو يُوسُفَ ﴾ أي: لا تزال تذكر يوسف حتى تكون دنفا فاسد العقل أو قريباً من الموت. وقيل: معناه هرماً بالياً، أو تصير من الميتين. وإنّما قالوا له ذلك إشفاقاً عليه ورحمة له يقال: ما فتئت تصير من الميتين. وإنّما قالوا له ذلك إشفاقاً عليه ورحمة له يقال: ما فتئت وفتيت إذا نسبت وحرف النفي مضمر على معنى ما تفتو قال امرؤ القيس: وفتيت إذا نسبت وحرف النفي مضمر على معنى ما تفتو قال امرؤ القيس: هنقلت يمين الله أبرح قاعداً والمعنى: لا أبرح قاعداً. قال يعقوب: في جوابهم إنّما أشكوا همّى وحاجتى إلى الله.

ونقل الفخر الرازيّ رواية عن النبيّ أنّه قال: «كان ليعقوب أخ مؤاخ فقال له يوماً: ما الّذي أذهب بصري البكاء على يوسف وقوس ظهرك؟ فقال: الّذي أذهب بصري البكاء على يوسف وقوس ظهري الحزن على بنيامين». (۱)

فأوحى الله إليه أتشكوني إلى غيري فقال: ﴿إِنَّمَا أَشَكُواْ بَـقِي﴾ والبتّ ما أبداه من الهمّ والحزن ما أخفاه حُزْنِي إِلَى اللّهِ. وقال: يا ربّ أما ترحم الشيخ الكبير قوست ظهري وأذهبت ريحانتيّ يوسف وبنيامين؟

وأتاه جبرئيل بالبشرى وقال: ولو كانا ميّتين لنشرتهما لك فاصنع طعاماً

١- مجمع الزوائد، ج٧، ص ٤٠؛ وزاد المسير، ج٤، ص٢٠٦.

للمساكين فإن أحب عبادي إلي الأنبياء والمساكين أو تدري لم أذهبت بصرك وقوست ظهرك؟ لأنك ذبحت شاة وأتاك مسكين وهو صائم فلم تطعمه شيئاً. فكان يعقوب بعد ذلك إذا أراد الغذاء أمر مناد ينادي: ألا من أراد الغذاء من المساكين فليتغذ مع يعقوب، وإذا كان صائماً أمر مناد ينادي: ألا من أراد أن يفطر مع يعقوب فليحضر. ﴿أَعْلَمُ مِنَ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ أي: وأعلم من رحمة الله ما لا تعلمون. في كتاب النبوة بالإسناد عن سدير الصيرفي عن أبي جعفر الباقر الله قال: ﴿إنّ يعقوب دعا الله سبحانه في أن يهبط عليه ملك الموت فأجابه فقال له: ما حاجتك؟ فقال ﴿ يَنَبَيْ اَذْهَبُوا فَتَعَسَسُوا مِن يُوسِف في الأرواح؟ فقال: لا، فعلم أنه حي (() فقال: ﴿ يَنَبَيْ اَذْهَبُوا فَتَعَسَسُوا مِن شأنهما».

فلو قيل: كيف خفي أخبار يوسف على يعقوب في المدة الطويلة مع قرب المسافة وكيف لم يعلم يوسف أباه بخبره لتسكن نفسه ويزول وجده؟ قال المرتضى الله يجوز أن يكون ذلك له ممكناً وكان قادراً عليه لكن الله سبحانه أوحى إلى يوسف بأن يعدل عن اطلاعه عن خبره لتشديد المحنة على يعقوب، ولله سبحانه أن يصعب التكليف وأن يسهله (٢).

وقد بلغ حزن يعقوب حزن سبعين ثكلى، قيل: عمي من البكاء. وقيل: ما عمي ولكن صار بحيث يدرك إدراكاً ضعفاً وما جفّت عيناً يوسف من وقت فراق يعقوب يوسف إلى حين لقائه، وتلك المدة قيل: ثمانون عاماً \_ وما كان على وجه الأرض عبد أكرم على الله من يعقوب \_ أو أربعون سنة.

﴿ وَلَا تَأْتِنَسُوا مِن ﴾ رحمة ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَن يعقوب \_ أو أربعون سنة.

<sup>1</sup>\_مجمع البيان، ج٥، ص٤٤٥؛ وعن كتاب النبوة؛ وبحار الأنوار، ج١٢، ص٢٧٨. ٢ــمجمع البيان، ج٥، ص٤٤٦

رحمته ﴿ إِلَّا ٱلْغَوْمُ ٱلْكَافِرُونَ ﴾ وفي هذه الآية دلالة على أنّ الفاسق المليء لا بيأس عليه من رحمة الله بخلاف ما يقول أهل الوعيد.

المعنى: ولما قال يعقوب لبنيه عواذ هَبُواْ فَتَحَتَسُواْ مِن يُوسُفَ ﴾ خرجوا إلى مصر في فلَمّا دَخُلُوا ﴾ على يوسف في قالُواْ يَتَأَيّهُا الْعَزِيرُ مَسّنا وَأَهْلَنَا الشّرُ ﴾ أي: أصابنا ومن يختص بنا الجوع والحاجة من السنين الشداد في وحِثّنا ﴾ بمتاع قليل ندافع بها الأيام دراهم رديئة زيوفاً لا تنفق في ثمن الطعام، وقيل: كانت البضاعة خلق الغرارة والحبل وأمتعة رثة. وقيل: الصوف والسمن. وقيل: الحبّة الخضراء. وقيل: الأقط والنعال والأدم وقيل: صوف المعز. وقيل: دراهم مصر كانت تنقش فيها صورة يوسف والدراهم التي جاءوا بها ما كان فيها صورة يوسف، فما كانت مقبولة عند الناس وما كانت رائجة. واالمزجاة الشيء القليل يوسف، فما كانت مقبولة عند الناس وما كانت رائجة. واالمزجاة الله قالوا: في الزمان به. ولمّا وصفوا شدة حالهم قالوا: في فأوف لنا الذي يدفع الإنسان في الزمان به. ولمّا وصفوا شدة حالهم قالوا: في فأوف لنا الحيّد الذي يدفع الإنسان في الزمان به. ولمّا وصفوا شدة حالهم قالوا: هو فأوف لنا الحيّد المناقي ومرادهم أن يساهلهم بأن يقيم الناقص مقام الزائد والرديء مقام الجيّد

﴿ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا ﴾ بالجيّد ﴿ إِنَّ اللَّهَ ﴾ يثيب ﴿ ٱلْمُتَصَدِّفِينَ ﴾ على صدقاتهم.

وفي كتاب النبوة عن أبي عبد الله \_ بحذف الأسانيد \_ أن يعقوب كتب إلى يوسف: (بسم الله الرحمن الرحيم إلى عزيز مصر ومظهر العدل وموفي الكيل، من يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الرحمن صاحب نمرود الذي جمع له النار ليحرقه بها فجعلها الله عليه برداً وسلاما، وأنجاه منها. أخبرك أيّها العزيز إنّا أهل بيت لم يزل البلاء إلينا سريعاً من الله ليبلونا عند السراء والضراء، وإن المصائب تتابعت عليّ سنين متطاولة أولها أنّه كان لي ابن سميته يوسف وكان سروري من بين ولدي وقرة عيني وإن إخوته من غير أمّه سألوني أن أبعثه معهم يرتع ويلعب فبعثته معهم بكره، فجاؤوا عشاء يبكون وجاءوا على قميصه بدم كذب، وزعموا أنّ الذئب أكله فاشتلا لفقده حزنى وكثر على فراقه بكائي حتّى ابيضت عيناي من الحزن.

وإنّه كان له أخ وكنت به معجباً وكان لي أنيساً، وكنت إذا ذكرت يوسف ضممته إلى صدري سكن بعض وجدي، وأن إخوته ذكروا لي أنّك سألتهم عنه وأمرتهم أن يأتوك به فإن لم يأتوك به منعتهم الميرة، وبعثته معهم ليمتاروا لنا قمحاً فرجعوا إليّ وليس هو معهم وذكروا أنّه سرق المكيال للملك، ونحن أهل بيت لا نسرق وقد حبسته عنّي وقد اشتلا لفراقه حزني حتّى تقوّس ظهري لذلك، فمن عليّ بتخلية سبيله وإطلاقه من حبسك وطيّب لنا القمح وأسمح لنا في العسر وأوف لنا الكيل وعجّل سراح آل إبراهيم). (١)

قال: فمضوا بكتابه حتّى دخلوا على يوسف في دار الملك وقدّموا الكتاب إلى يوسف فأخذ يوسف كتاب يعقوب وقبّله ووضعه على عينيه وبكى وانتحب حتّى بلّت دموعه القميص الّذي عليه ثمّ أقبل عليهم وقال: ﴿ هَلَ عَلِمْتُمْ مَا

١\_مجمع البيان، ج٥، ص٤٥٠؛ وبحار الأنوار، ج١٢، ص٢١٢؛ وتفسير الصافي، ج٣، ص٤١.

فَعَلَّمُ بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ ﴾ أي: بإذلاله وإبعاده عن أبيه وإلقائه في البئر والاجتماع على قتله وبيعه بثمن بخس، وما فعلتم بأخيه من أمّه حتى صار ذليلا بينكم؟ ولم يذكر إيّاه تعظيما له. وحاصل المعنى أن ما ارتكبتم ما أعظمه وأقبحه! وفي هذا البيان مصدوق قوله: ﴿ لَتُنْبَئّتُهُم بِأَمْرِهِمْ هَنذَا وَهُمْ لَا يَشْعُمُونَ ﴾ أو قوله: ﴿ لَتُنْبَئّتُهُم بِأَمْرِهِمْ هَنذَا وَهُمْ لَا يَشْعُمُونَ ﴾ أي: فعلتم حين كنتم جاهلين، وكان هذا الكلام تلقينا لهم لما يعتذرون به إليه وهذا هو الكرم إذ صفح عنهم ولقنهم وجه العذر.

قيل: إن يوسف لمنا قال لهم: ﴿ هَلْ عَلِمْتُم ... ﴾ تبستم فلمنا أبصروا ثناياه وكانت كاللؤلؤ المنظوم شبهوا بيوسف و ﴿ قَالُوٓا ﴾ له: ﴿ أَوِنَكَ لَأَنتَ يُوسُفُ ﴾ فرفع التاج عن رأسه فعرفوه ﴿ قَالَ أَنَا يُوسُفُ ﴾ ولم يقل: أنا هو ﴿ وَهَنذَا أَخِيّ فَرفع التاج عن رأسه فعرفوه ﴿ قَالَ أَنَا يُوسُفُ ﴾ ولم يقل: أنا هو ﴿ وَهَنذَا أَخِيّ قَدْ مَنَ اللّهُ عَلَيْنَا ﴾ بالاجتماع ﴿ إِنّهُ، مَن يَتَقِ ﴾ الله ﴿ وَيَصَيرِ ﴾ على المعاصي وعلى المصائب ﴿ فَإِن كَ اللّه لا يُضِيعِهُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾.

﴿ قَالُواْ تَالِيَهِ لَقَدُّ ءَاثَرَكَ الله ﴾ وفضلك ﴿ عَلَيْ الله وما كنا إلّا مخطئين وآثمين فيما فعلنا ﴿ قَالَ ﴾ يوسف ﴿ تَثْرِيبَ ﴾ ولا توبيخ وتقريع ﴿ عَلَيْكُمُ ﴾ الآن فيما فعلنا ﴿ قَالَ ﴾ يوسف ﴿ تَثْرِيبَ ﴾ ولا توبيخ وتقريع ﴿ عَلَيْكُمُ ﴾ الآن فيما فعلتم وإنّي أطلب العفو من الله لكم ﴿ وَهُو آرْحَمُ الرَّحِمِينَ ﴾ الرَّحِمِينَ ﴾ في عفوه عنكم ﴿ آذَهَبُواْ بِقَمِيعِي هَذَا ﴾ وقد مر تفسير القميص ﴿ فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجُو أَبِي يَأْتِ بَعِيبًا وَأَنُونِ بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾.

قال يوسف: إنّما يذهب بقميصي من ذهب به أولاً فقال يهودا: أنا ذهبت به وهو ملطّخ بالدم فأخبرته أنه أكله الذئب. قال: فاذهب به أنت أيضاً فأفرحه كما حزنته. فحمل القميص وخرج حافيا حاسرا حتّى أتاه وكان معه سبعة أرغفة وكانت مسافة بينهما ثمانين فرسخاً فلم يستوف الأرغفة في الطريق.

وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ قَالَبِ أَبُوهُمْ إِنِّ لَأَجِدُ رِبِحَ يُوسُفَ ۖ لَوْلَا أَن

اــ سورة يوسف: ١٥ .

قال ابن عبّاس: (إنّ الصبا استأذنت ربّها أن يأتي يعقوب بريح يوسف قبل أن يأتيه البشير فأذن لها فأتته بها ولذلك يستروح كلّ محزون بريح الصبا). قال الشاعر:

## 

و الفند» الشخص و التفنيد، تضعيف الرأي وتسفيه الشخص و الفند» الكذب أي: لو لا أن تكذّبوني و تقولون: إن هذا شيخ خرف و ذهب عقله. قالوا إشفاقاً عليه: إنّك لفي ذهابك القديم عن الصواب في حب يوسف لأنّه باعتقادهم أن يوسف قد مات منذ سنين.

﴿ وَلَمْ اللَّهُ مِنْ مَا مَا مَا الْبَشِيرُ ﴾ وهو يهودا، وقيل: إنَّه مالك بن زعر ﴿ أَلْقَـنَهُ عَلَى وَجْهِهِ . ﴾ فعاد على البشير: ما أدري

١\_مجمع البيان، ج٥، ص٤٥٣؛ وانظر: التبيان، ج٦، ص١٩٢.

٢\_ تاج العروس، ج١٧، ص٦٨٦.

ما أثيبك به؟ هون الله عليك سكرات الموت.

﴿ قَالَ ﴾ يعقوب: ﴿ أَلَمْ أَقُلُ لَكُمْ إِنِّ أَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ أي: إنَّى كنت أعلم أنَّ اللَّه يصدَّق رؤيا يوسف وكنتم لا تعلمون قالوا: إنَّ اللَّه أعلمه بحياته ولم يعلمه بمكانه! روي أن يعقوب لمّا جاءه البشير قال للبشير: كيف يوسف؟ قال: هو ملك مصر! قال يعقوب: ما أصنع بالملك؟ على أي: دين تركته؟ قال: على دين الإسلام. قال: الآن تمت النعمة. (١) ثم إن أولاد يعقوب أخذوا يعتذرون إليه و﴿ قَالُواْ يَتَأَبَّانَا ٱسْتَغْفِرْ لَنَا ﴾ ﴿ قَالَ سَوْفَ ٱسْتَغْفِرُ لَكُمُّ ﴾ وظاهر الكلام أنَّه لم يستغفر لهم في الحال بل وعدهم. الأكثرون على أنَّه أراد أن يستغفر لهم وقت السحر لأنَّ هذا الوقت أوفق للإجابة. وقال ابن عبَّاس: (أُخَر الاستغفار إلى ليلة الجمعة لأنَّه أوفق للإجابة، أو أنَّه أراد أن يعلم أنه هل تابوا على سبيل الحقيقة أم لا؟) وقد روي أنّ يعقوب كان يستغفر في كلِّ ليلة جمعة من نيّف وعشرين سنة (٢٠). ويقوم إلى الصلاة إلى وقت السحر ولمًا فرغ من صلاته رفع يده إلى السماء وقال: اللهمّ اغفر جزعى على يوسف وقلَّة صبري عليه واغفر لأولادي ما فعلوه بيوسف. فأوحى الله إليه قد غفرت لك ولهم أجمعين.

وروي أن أبناء يعقوب قالوا ليعقوب وقد غلبهم الخوف والبكاء؛ ما يغني عنّا إن لم يغفر لنا فاستقبل الشيخ القبلة قائماً يدعو ويوسف خلفه يؤمن وقاموا خلفهما أذلة خاشعين عشرين سنة حتّى قلّ صبرهم فظنّوا أنّها الهلكة فنزل جبرئيل وقال: إنّ الله تعالى أجاب دعوتك في ولدك.(")

١- تفسير الثعلبي، ج٥، ص٢٥٧.

٢- انظر: تفسير الثعلبي، ج٣، ص٢٥١؛ وبحار الأنوار، ج١٢، ص٢٥٠.

٣- الدرّ المنثور. ج٤. ص٣٧: جامع البيان، ج١٣. ص٩٧.

المعنى هاهنا حذف تقديره: فلمّا خرج يعقوب وأهله من أرضهم وأتوا دخلوا على يوسف، فجنف السير إلى مصر فرحاً وسرورا في تسعة أيّام فلمّا دخلوا على يوسف في دار الملك اعتنق أباه وقبّله وبكى ورفعه ورفع خالته على سرير الملك، ثمّ دخل منزله واكتحل وادّهن ولبس ثياب العز والملك فلمًا رأوه سجدوا إعظاماً له وشكرا لله عند ذلك ولم يكن يوسف في تلك المدة يلاهن ولا يكتحل ولا يطيب.

وقيل: إن يوسف بعث مع البشير مائتي راحلة مع ما يحتاج إليه في السفر فلمًا دنا يعقوب من مصر تلقّاه يوسف في الجند وأهل مصر، فقال يعقوب: يا يهودا أهذا فرعون مصر؟ قال: هذا ابنك. ثمّ تلاقياً. قال الكلبيّ: تلاقياً على يوم من مصر فلمًا دنا يعقوب بداً بالسلام فقال: السلام عليك يا مذهب الأحزان.

عن أبي عبد الله \_ بحذف الأسانيد \_ قال: "لما أقبل يعقوب إلى مصر خرج يوسف ليستقبله فلمًا رآه يوسف هم بأن يترجّل له، ثم نظر إلى ما هو من الملك فلم يفعل فلمًا سلّم على يعقوب نزل جبرئيل عليه، وقال: يا يوسف إنّ الله جلّ جلاله يقول: هل منعك أن تنزل إلى عبدي الصالح ما أنت فيه؟ أبسط يدك فبسطها فخرج من بين أصابعه نور فقال: يا جبرئيل ما هذا؟ قال: هذا أنه لا يخرج من صلبك نبيّ أبداً عقوبة

على ما صنعت بيعقوب إذ لم تنزل إليه». (١)

﴿ وَانْوَلُهُما عَنْدُهُ وَانْوَلُهُمْ الْمُورُولُهُ الْمُورُولُهُما عَنْدُهُ وَعَانَقُهُما. وقال أكثر المفسرين: إنّه يعني: بأبويه أباه وخالته أمّ يامين لأن يعقوب لمّا مضت أمّ يوسف في النفاس بأخيه بنيامين تزوّج خالة يوسف، و«بنيامين» بالعبرانيّة ابن الوجع، فسمّاها بأحد الأبوين لقيامها مقام الأمّ ولأن النخالة أمّ كما أن العمّ يسمّى أبا، ومنه قوله: ﴿ وَإِلَنَهُ ءَابَآبِكُ إِبْرَهِمَهُ وَإِسْمَنِعِيلُ وَإِسْحَنَقُ ﴾ (٢) وقيل: يريد أباه واقه وكانا حيّين.

وقيل: إن راحيل أمّه نشرت من قبرها حتّى سجدت له تحققاً للرؤيا. وبالجملة قال لهم يوسف قبل دخولهم مصر: ﴿ أَدْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَاءَ اللّهُ المِن اللّه من الله من الله الأمن الأنهم ما كانوا يدخلون مصر إلّا بجواز ملوك مصر وكانوا يخافون من ملوك مصر وأنّهم لما دخلوا مصر كانوا ثلاثة وسبعون إنساناً، وخرجوا مع موسى وهم ستّمائة ألف وخمسمائة وبضع وسبعون رجلاً.

و «العرش» السرير المرتفع وانحنوا على وجوههم وكان تحيّة الناس بعضهم للملوك يومئذ السجود والتكفير (٣), ولم يكونوا نهوا عن السجود لغير الله في شريعتهم. وقيل: كان سجودهم كهيئة الركوع كما يفعل الأعاجم. وقيل: الهاء راجعة إلى الله أي: سجدوا لله شكراً على هذه النعمة. وهذا ينافي الرؤيا. وقيل: توجّهوا في السجود إليه كما يقال: صلّى للقبلة، ويراد استقبالها.

١\_مجمع البيان، ج٥، ص ٤٥٦.

٢\_ سورة البقرة: ١٣٣.

٣ـ وضع اليدين على الصدر.

وقال علىّ بن إبراهيم: إنّ يحيى بن أكثم سأل مسائل وعرضوها على أبي الحسن على بن محمّد الجواد المؤليظ، أحدها أن قال: أخبرني أسجد يعقوب وولده ليوسف وهم أنبياء؟ فأجاب أبو الحسن: «أمّا سجود يعقوب وولده فإنّه لم يكن ليوسف وإنّما كان ذلك طاعة لله منهم وتحيّة ليوسف كما أنّ السجود من الملائكة كان منهم طاعة لله وتحيّة لآدم النيم، فسجد يعقوب وولده ويوسف معهم شكراً لله لاجتماع شملهم، ألم تر أنّ يوسف يقول في ذلك الوقت: ﴿ رَبِّ قَدْ مَا تَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلَّكِ ﴾ الآية وقال يوسف: يا أبت هذا تأويل رؤياي وتصديق رؤياي الّتي رأيتها من قبل»```.

فائدة: إنّ من قرأ «يا أبُتِ» بكسر التاء فعلى الإضافة إلى نفسه وحذف الياء لأنّ ياء الإضافة يحذف في النداء وأمّا إدخال تاء التأنيث في الأب فإنّما دخلت في النداء خاصَّة والمذكِّر قد يسمَّى باسم فيه علامة التأنيث، فالاسم مثل عيسى ونفس، والصفة نحو غلام لقيته ورجل ربعة فلزمت التاء في الأب عوضاً من ياء الإضافة والوقف عليها بأنَّه يقول: يا أبه بالهاء. وأمَّا يا «أبت» بالفتح فعلى أنَّه أبدل من ياء الإضافة ألفاً ثمَّ حذف الألف كما حذف ياء الإضافة وبقيت الفتحة وقول رؤبة: «يا أبتا علَك أو عساكا» فلمًا كثرت هذه الكلمة ألزموها الحذف والقلب، وأمّا الوقف على الهاء لأنّ تاء التأنيث يبدل منها الهاء في الوقف فيغيّر الحرف بذلك في الوقف كما غيّر التنوين إذا انفتح ما قبله، بأن أبدل منه الألف.

فيقول الإمام: ثبت أنَّ السجود من أل يعقوب إنَّما كان لله لا ليوسف قال يوسف: يا أبت هذا تعبير رءياي الّتي رأيتها من قبل قد جعلها حقّاً وواقعا وصدقا في اليقظة. وقيل: كان بين الرؤيا وتأويلها ثمانون سنة. وقيل: سبعون، عن سلمان الفارسيّ. وقيل: اثنتان وعشرون. وقيل ثماني عشرة. وولد

١ ـ تفسير القمي، ج١، ص٣٥٦؛ وانظر: قصص الأنبياء ص٢٢٥.

ليوسف من زليخا: إفرائيم، وميسان، ورحمة امرأة أيّوب، وكان بين يوسف وبين موسى أربع مائة سنة.

﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ فِي إِذْ أَخْرَجَنِى مِنَ ٱلسِّجْنِ ﴾ أي: أخرجني من السجن إلى أن بلغني إلى هذه المرتبة ﴿ وَجَاءَ بِكُم مِنَ ٱلْبَدّوِ ﴾ إلى هاهنا في هذا المقام فإنهم كانوا يسكنون البادية ويرعون أغنامهم فيها، و«الْبَدّو» بسيط الأرض يظهر فيه الشخص من بعيد، سمّي المكان باسم المصدر فيقال: «بدو، وحضر» وقيل: إن «بداً» و«شعب» موضعان. قال كثير:

وأنت الّذي حبّبت شعبا إلى بـداً إليّ، وأوطاني بـلاد سـواهما

وعلى هذا القول ما كانوا بدويّين بل حضريّين. وإنّما بدّاً يوسف بالسجن في تعداد نعم الله دون إخراجه من الجب، مع أنّه أهمّ في الذكر؟ كرماً بصنيع إخوته به.

﴿ وَأَنْ نَعْدِ أَنْ نَنَغَ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَهِنَ إِخُوفَتِ ﴾ وأفسد اللعين بيننا أي: دخل بيننا بالحسد، وأصل النزع النخس للدابّة وحملها على الجري. واحتجّوا العدليّة بهذه الآية على بطلان الجبر، لأنه للنه أضاف الإحسان إلى الله وأضاف النزغ إلى الشيطان، ولو كان ذلك أيضاً من الرحمن لوجب أن لا ينسب إلّا إلى الله كما في النعم نسبها إلى الله إنّه هو الحكيم في أفعاله العليم بالمصلحة.

رَبِ فَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأُوبِلِ ٱلْأَمَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنْتَ وَلِيء فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِي وَٱلْأَرْضِ أَنْتَ وَلِيء فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِي بِأَلْصَنْلِحِينَ آنَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذَ بِالصَّنْلِحِينَ آنَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذَ أَجْمَعُواْ أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَنْكُرُونَ آنَ اللَّهُ مَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذَ أَجْمَعُواْ أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَنْكُرُونَ آنَ

وفي كتاب النبوة بالإسناد عن أبي عبد الله قال: «قال يعقوب ليوسف: يا

بنيّ حدّثني كيف صنع بك إخوتك؟ قال: يا أبه دعني، فقال: أقسمت عليك إلا ما أخبرتني. فقال له: أخذوني وأقعدوني على رأس الجبّ، ثمّ قالوا: لي انزع قميصك، فقلت لهم: إنّي أسألكم بوجه أبي يعقوب أن لا تنزعوا قميصي ولا تبدوا عورتي، فرفع فلان السكّين عليّ وقال: انزع، فصاح يعقوب وسقط مغشياً عليه، ثمّ أفاق فقال: يا بنيّ كيف صنعوا بك؟ فقال يوسف: يا أبة إني أسألك بإله إبراهيم وإسماعيل وإسحاق إلّا أعفيتني عن هذه المقالة، قال: فتركه يعقوب» (۱). وفي رواية أنّ يوسف قال لأبيه: «لا تسألني عن صنع إخوتي بي وإسأل عن صنع الله بي». (۱)

وبالجملة عاش يعقوب مائة وسبعا وأربعين سنة ودخل مصر على يوسف وهو ابن مائة وثلاثين سنة، وكان بمصر سبع عشرة سنة، ثمّ توفّي ونقل إلى بيت المقدس في تابوت من ساج ووافق ذلك يوم مات عيصو أخوه فدفنا في قبر واحداً، فمن ثمّ ينقل اليهود موتاهم إلى بيت المقدس، ثمّ رجع يوسف إلى مصر بعد أن دفن أباه ببيت المقدس عن وصية منه، وعاش بعد أبيه ثلاثا وعشرين سنة. وفي كتاب النبوة عن أبي جعفر أنه لله قال: «عاش يعقوب مع يوسف بمصر عامين، قال الراوي: سألته فمن كان الحجة لله في الأرض يعقوب أم يوسف؟ قال: كان الحجة يعقوب وكان الملك ليوسف وكان ليوسف بعد يعقوب الحجة ورسولا نبياً، أما تسمع يول الله: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِّنَتِ ﴾ (١٠) الله المعقوب المحجة ورسولا نبياً، أما تسمع قول الله: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِّنَتِ المحجة الله الله الله المناه المناه المناه المنه عن قَبْلُ بِالْبَيِّنَاتِ المحجة الله الله المناه المناه المناه المناه عن قَبْلُ بِالْبَيْنَاتِ المحجة الله الله المناه المناه المناه المناه عن قَبْلُ بِالْبَيْنَاتِ المحجة الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه عن قَبْلُ بَالْبَيْنَاتِ المحجة الله المناه ا

قال أبو عبد الله: ولمّا جمع الله شمل يعقوب وأقرّ عين يوسف وأتمّ له رؤياه ووستع عليه في ملك الدنيا ونعيمها، علم أنّ ذلك لا يبقى له ولا يدوم فطلب من الله نعيما لا يفنى واشتاقت نفسه إلى الجنّة فتمنّى الموت ودعا به،

١\_مجمع البيان، ج٥، ص٤٥٨؛ وعن كتاب النبوة؛ وبحار الأنوار، ج١٢، ٢٥٢.

٢\_مجمع البيان، ج٥. ص٥٥٪ وبحار الأنوار، ج١٢، ص٢٥٢.

٣ـ سورة غافر: ٣٤.

٤\_ تفسير الصافي، ج٣. ص٥٠؛ وانظر: تفسير العياشي، ج٢. ص١٩٨؛ وجوامع الجامع، ج٢. ص ٢٤٢.

ولم يتمنّ ذلك نبيّ قبله ولا بعده فقال: ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِى مِنَ ٱلْمُلْكِ ﴾ أي: تأويل أعطيتني ملك النبوة وملك مصر ﴿ وَعَلَّمْتَنِى مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَعَادِيثِ ﴾ أي: تأويل الرؤيا خالق ﴿ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ومنشنهما لا على مثال سبق ﴿ آنَتَ وَلِيّ مَلْ أَي الرؤيا خالق ﴿ آلسَمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ومنشنهما لا على مثال سبق ﴿ آنَتَ وَلِيّ مَلْ أَي اللّهُ بَمُ اللّه على الله الله بمصر وهو نبيّ الإيمان وأمتني مسلماً ﴿ وَٱلْحِقْنِ ﴾ بأهل الجنّة. فتوفاه الله بمصر وهو نبيّ فدفن في النيل في صندوق من رخام وذلك أنّه لما مات تشاح الناس عليه كلّ يحب أن يدفن في محلّته لما كانوا يرجون من بركته فرأوا أن يدفنوه في النيل فيمر الماء عليه ثم يصل إلى جميع مصر فيكون كلّهم فيه شركاء وفي بركته مستفيضون، فكان قبره في النيل في صندوق من رخام.

﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَبْبِ ﴾ ثم عاد سبحانه بعد تمام القصة إلى خطاب النبيّ فقال: ﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْفَيْبِ ﴾ أي: الذي قصصت عليك من قصة يوسف من جملة الأخبار المجهولة عليك ﴿ نُوحِيهِ إِلَيْكَ ﴾ على ألسنة الملائكة لتخبر به قومك ويكون علمه دلالة على إثبات نبوتك ومعجزة على صدقك ﴿ وَمَا كُنتَ ﴾ يا محمد عند أولاد يعقوب إذ عزموا على إلقانه في البثر واجتمع آراؤهم عليه ﴿ وَمُمْ يَنْكُرُونَ ﴾ ويحتالون في أمر يوسف حتى ألقوه.

المعنى: لمّا بيّن الآيات الّتي لو تفكّروا فيها عرفوا الحقّ من جهتها، ولم يتفكّروا، بيّن في هذه الآية أنّ التقصير من جهتهم لا من جهته سبحانه ولا من جهتك لأنّك دعوتهم فقال: ﴿ وَمَا أَكُ ثُمُّ النّاسِ ﴾ بمصدقين نبوتك ﴿ وَلَوَ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ والحرص، طلب الشيء باجتهاد في إصابته ـ لأن حرص الداعي لا يفيد إذا كان المدعو لا يجيب.

وسبب نزول الآية أنّ جماعة من اليهود طلبوا بيان هذه القصّة من رسول الله وظنّ رسول الله أنّهم بعد سماع القصّة يؤمنون، فلمّا ذكرها ﷺ أصرّوا على كفرهم فنزلت.

وهذا القرآن يشتمل على منافع عظيمة وأنت لا تطلب منهم شيئاً ومالا جعلا، فلو كانوا عقلاء لقبلوا ولم يتمرّدوا لأن القرآن تذكرة لهم في دلائل التوحيد والنبوة، وحاصل المعنى أنّك ما تطلب منهم أجراً ومالا حتى يكون ذلك مانعاً لقبولهم، فكيف لا يقبلون صلاحهم؟ ﴿وَكَأَيْنَ مِنْ ءَايَةٍ ﴾ أي: كم من آية وحجة من العدد شئت من العلامات الدالة على وحدانية الله من الشمس والقمر والنجوم والسماوات والجبال والشجر وألوان النباتات وأحوال المتقدّمين ﴿يَمُرُونَ عَلَيْهَا ﴾ ويبصرونها ﴿وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ عن التفكر فيها.

﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُنُهُم بِأَنَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ قريش وعبدة الأصنام كانوا يقرّون بالله خالقا ومحييا ومميتا، ويعبدون الأصنام ويدعونها آلهة مع أنّهم كانوا يقولون: اللّه ربّنا وإلهنا ورازقنا. فكانوا مع هذا الإقرار مشركين بسبب عبادة الأصنام فحينئذ إيمانهم شرك.

وقيل: إنّها نزلت في مشركي العرب إذا سئلوا: من خلق السماوات والأرض، وينزل المطر؟ قالوا: اللّه ثمّ هم في تلبيتهم يقولون: لبّيك لا شريك لك إلّا شريكاً هو لك تملكه وما ملك.

وثالث الأقوال: أنَّهم أهل الكتاب آمنوا باللَّه واليوم الأخر والتوراة والإنجيل،

ثمَ أَشْرِكُوا بَإِنْكَارِ القَرَآنِ وَإِنْكَارِ نَبُومٌ مَحْمَدَ ﷺ. عن على بن موسى اللهِ (١٠)

وروي عن أبي عبد اللّه للئيام أنّه قول الرجل: «**لو لا فلان لهلكت**» و«**لو لا فلان لهلكت**» و«**لو لا فلان لهلكت**، و«لو لا فلان لضاع عيالي» جعل للّه شريكاً في ملكه يرزقه ويدفع عنه وهذا الشرك لا يبلغ به الكفر.

﴿ أَفَا لِمِنُوا أَن تَأْتِيهُمْ ﴾ أي: أفاطمأنُوا وأمنوا هؤلاء الكفّار أن يأتيهم عذاب من الله يعمّهم ويحيط بهم كالغاشية التي تحيط وتستر السرج، مجلّلة مجلّلة لجميعهم، وهو عذاب الاستئصال. وقيل: هي الصواعق والقوارع ﴿ أَوَ تَأْتِيهُمْ ﴾ القيامة ﴿ بَغْتَةً ﴾ فجاءة من غير ترقّب على غفلة منهم ﴿ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ بقيامها، قال ابن عبّاس: تهجم الصيحة بهم وهم في الأسواق واللقمة في فيهم والميزان بيدهم.

قُلْ هَذِهِ. سَبِيلِيّ أَدْعُوا إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِيٌّ وَسُبْحَنَ اللّهِ وَمَا أَنْ سَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلّا رِجَالًا نُوجِيّ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلّا رِجَالًا نُوجِيّ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلّا رِجَالًا نُوجِيّ إِلَيْهِم مِنْ أَهْلِ الْفُرَيِّ أَفَلَا يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَسْظُرُوا كَيْفَ كَانِ عَنْقِبُهُ اللّهِ مِنْ أَهْلِ اللّهُ مُنْ وَلَدَارُ الْآخِورَةِ خَيْرٌ لِللّذِينَ اتّنْقَوْأُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ اللّهُ عَنْقِبُهُ اللّهِ عَلَى المُعْمَى: ثُمّ أَمْرَ نَبِيّهُ أَنْ يَبِينَ للمشركين مَا يَدْعُو إِلَيْهِ فَقَالَ: ﴿ قُلْ ﴾ يَا المعنى: ثمّ أَمْرَ نَبِيّهُ أَنْ يَبِينَ للمشركين مَا يَدْعُو إِلَيْهِ فَقَالَ: ﴿ قُلْ ﴾ يَا

١- نور البراهين، السيد الجزائري، ج٢، ص ٢٠٦ وبحار الأنوار، ج٩، ص١٠٦ وتفسير نور الثقلين، ج٢، ص٤٧٦.

٢- نور البراهين، ج٢، ص٢٠٦؛ وبحار الأنوار. ج٥٥، ص٣١٧؛ ومجمع البيان، ج٥، ص٤٦٢.

محمّد لهم ﴿ هَاذِهِ سَبِيلِ ﴾ وطريقتي وسنتي ومنهاجي الذي أدعوكم به و﴿ أَدْعُوا إِلَى ٱللّهِ ﴾ وتوحيده ودينه على يقين وعلم لا على وجه التقليد ﴿ أَنَا ﴾ أدعوكم ﴿ وَمَنِ ﴾ آمن بطريقتي يدعوكم إلى هذا الأمر وتنزيها لله عمّا يشركون. والتقدير: قل هذه سبيلي وقل سبحان الله. وقيل: اعتراض بين الكلامين والواو فيه مثل قولك: «قال الله وهو منزَه عن الشركاء».

وفي هذه الآية دلالة على أن دعوة الخلق إلى دين الله لابد وأن يكون على بصيرة من الداعي ويقين وفضيلة فضّلها الله بعض خلقه بها وهي حرفة الأنبياء قال على عباد الله من حيث يحفظون لما يدعونهم إليه»(١).

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ ﴾ أي: إنّه سبحانه إنّما أرسل الرسل من أهل الأمصار لأنّهم أرجح عقلاً وعلما من أهل البوادي لبعد أهل البوادي عن العلم قال بعض العلماء: لم يبعث اللّه نبيّاً قط من أهل البادية ولا من النساء.

﴿ أَفَلَرَ يَسِيرُوا ﴾ هؤلاء المشركون المنكرون لنبوتك ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَسْطُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ من المكذّبين لرسلهم؟ وكيف أهلكم بعذاب الاستئصال؟ فيعتبروا ويحذروا مثل ما أصابهم ﴿ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيرَ لَلَّذِينَ ٱنَّقَوَا ﴾ يقول هذا صنيعنا بأهل الإيمان والطاعة، ولدار الآخرة خير لهم من دار الدنيا وما فيها، أفلا تفهمون ما قيل لكم؟

حَتَىٰ إِذَا ٱسْتَيْنَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّوا أَنَهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَمَاءَهُمْ نَصَرُنَا فَنُجِيَ مَن نَشَآةٌ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَنِ ٱلْفَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ۚ لَقَدْ كَاتَ فِي فَصَصِيمِمْ عِبْرَةٌ لِإَنْولِي ٱلْأَلْبَ مَا كَانَ حَدِيثَا يُفْتَرَعَ وَلَاكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَذَبِهِ وَتَفْصِيلَ كُلِ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ ۚ ۚ ۚ بَيْنَ يَكَذِيهِ وَتَفْصِيلَ كُلِ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ۚ ۚ ۚ ۚ ﴾

ا مجمع البيان، ج٥. ص ٤٦٤.

أخبر الله نبيّه في هذه الآية عن حال الرسل مع أممهم تسلية للنبي المسلطة فقال \_ وفي الكلام حذف لدلالة الكلام عليه والتقدير: «إنّا أخرنا العذاب عن الأمم السالفة المكذّبة لرسلنا كما أخرناه عن أمّتك يا محمّد حتى إذا بلغوا إلى حالة يأس الرسل عن إيمانهم وتحقّق يأسهم بإخبار الله تعالى إيّاهم " ـ : ﴿ حَقَّ إِذَا اَسْتَبْقَسَ الرّسُلُ ﴾ من إيمان القوم ﴿ وَظَنُّوا ﴾ وفي هذا الضمير اختلاف قيل: إن الضمير راجع إلى القوم إن القوم لما استبطئوا العذاب ظنّوا أن الرسل كذبوا فيما وعدوا من النصر والظفر، فحينئذ ﴿ صَكْذِبُوا ﴾ بالتخفيف.

فإن قيل: هذا إضمار قبل الذكر لأنه لم يجر فيما سبق من الكلام ذكر المرسل إليهم؟ قلنا: ذكر الرسل يدل المرسل إليهم فكيف يجوز عود هذا الضمير إليهم؟ قلنا: ذكر الرسل يدل على المرسل إليهم وإن شئت قلت: إن ذكرهم جرى في قوله: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْمَرْسِلِ إِلَيْهُمْ فَي عَلَمُ الضمير عائدا إلى اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَي فيكون الضمير عائدا إلى اللّذين من قبلهم من مكذّبي الرسل.

وأمّا قراءة التشديد فمعناه أنّ الرسل أيقنوا أنّ الأمم كذّبوهم تكذيباً لا يصدر منهم الإيمان بعد ذلك فحينئذ دعوا عليهم فهنا لك أنزل الله سبحانه عليهم عذاب الاستئصال. وورود الظنّ بمعنى العلم كثير في القرآن قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَهُم مُلَنَقُوا رَبِّهِم ﴾ أي: يتيقّنون. وفسر وجوهاً أخر لا يليق وهو أنّ الظانين الرسل.

روي أن سعيد بن جبير والضحاك اجتمعا في دعوة فسأل الضحاك سعيد بن جبير عن هذه الآية فقال: ﴿ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا ﴾ بالتخفيف بمعنى وظن المرسل إليهم أن الرسل قد كذبوهم. فقال الضحاك: ما رأيت

السورة البقرة: ٤٦.

٢ سورة القصص: ١٥.

كاليوم قطُّ لو رحلت في هذه الآية وتفسيرها إلى اليمن لكان قليلاً.

أقول: ولا يليق أن يقال: إن الأنبياء ظنّوا هذا الظنّ الفاسد قالت عائشة: ما وعد الله محمّداً الله الله الله أنّه سيوفيه ولكنّ البلاء لم يزل بالأنبياء حتى خافوا من أن يكذّبهم الذين كانوا قد آمنوا بهم، وهذا الردّ والتأويل في غاية الحسن.

وَحَاتَهُمْ نَصِرُنَا وَ أَي: لمّا بلغ الحال إلى الحد المذكور جاءهم نصرنا لهم وَنَبُعِي وَرئ بنون وتشديد الجيم على البناء للمفعول وقرئ بنونين على الاستقبال بمعنى نحن نفعل بهم ذلك ونخلصهم، وإنّما حكى فعل الحال والقصّة ماضية كقوله: وهَنذَا مِن شِيعَيْهِ، وَهَنذَا مِن عَدُوهِ وَالله المعنى وقصص والقصّة ماضية. ولا لقد كَاتَ في قصّهِمِم أي: في قصّة يوسف وقصص إخوته أو القصص من البدو إلى الختم اعتبارا الأهل العقل. و«العبرة» عبارة عن العبور عن الطرف المعلوم إلى الطرف المجهول، ويستنبط من المعلوم إلى الطرف المجهول، ويستنبط من المعلوم إلى المجهول بالتأمل والتفكر وهو أن التأمل في مثل هذه الأمور مثل أن ينتهي حال رجل قد ألقوه في البئر وباعوه بثمن وكس، وحبسوه سنين متطاولة، وهو وصل من غير سبب ونسب إلى مثل هذه السلطنة العظيمة في الدنيا والدين ليس إلّا أمر خارج عن حد العادة، ولابد أن يكون بمشيئة غيره تحصّل هذا الأمر وليس إلّا بتقدير القادر القاهر.

﴿ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفَتَرَكَ ﴾ أي: ما كان ما أذاه محمد حديثاً يختلق كذباً، ﴿ وَلَنكِنَ ﴾ كان ﴿ وَلَنكِنَ ﴾ الكتب ﴿ وَلَنكِنَ ﴾ كان ﴿ وَلَنكِنَ ﴾ كان ﴿ وَلَنكِنَ ﴾ الكتب ﴿ وَلَنكِنَ ﴾ كان ﴿ وَلَنكِنَ ﴾ الكتب ﴿ وَلَنكِنَ ﴾ وردت على وجه الموافق للتوراة وسائر الكتب ونصب «تصديقاً» على تقدير

١\_مجمع البيان، ج٥. ص٤٦٨؛ وبحار الأنوار، ج١١. ص٨٦.

ولكن كان تصديقاً كقوله: ﴿ وَلَكِنَ رَّسُولَ ٱللّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَتِنَ ﴾ (' أي: هذه القصّة وسائر القرآن تصديق الكتب الذي بين يديه، ﴿ وَتَفْصِيلَ ﴾ بيان ﴿ صُحُلِ شَيْءٍ ﴾ من الحلال والحرام والشرائع للمؤمنين لأنهم المنتفعون به دون غيرهم.

تمّت السورة بحمد اللّه.

المسورة الأحزاب: ٤٠.

## ينونو الزعائل

مكّيّة كلّها إلّا آخر آية منها نزلت في عبد اللّه بن سلام، فإنّها مدنيّة، وقيل: إنّها مدنيّة إلّا اثنين فإنّهما مكّيّة.

فضلها: عن أبي بن كعب عن النبي الشخط قال: "من قرأها أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد كل سحاب مضى وكل سحاب يكون إلى يوم القيامة، وكان يوم القيامة من الموفين بعهد الله». (١)

وقال أبو عبد الله الله الله الكان الكر قراءة الرعد لم يصبه الله بصاعقة وإن كان مؤمناً ادخل الجنة بغير حساب، وشقع في جميع من يعرفه من أهل بيته وإخوانه (").

## بِسُــــِالْتَحَارُ الْحَكِيمِ

الْمَرَ يَلْكَ مَايَتُ ٱلْكِنْبِ وَٱلَّذِى أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ ٱلْحَقُ وَلَكِنَ ٱكْثَرَ أَكُثَرَ الْمَاكِنِ يَغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْمَهَا ثُمُ السّتَوَى عَلَى النّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللّهُ الّذِى رَفَعَ السّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْمَهَا ثُمُ السّتَوَى عَلَى النّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللّهُ الّذِى رَفِعَ السّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْمَهَا ثُمُ السّتَوى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَرَ الشّمْسَ وَالْفَكُورُ كُلّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسْتَمَى بُدَيِّدُ الْأَمْرَ يُفْصِلُ الْعَرْشِ وَسَخَرَ الشّمْسَ وَالْفَكُورُ كُلّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُستَمَى بُدَيِّدُ الْأَمْرَ يُفْصِلُ الْعَرَشِ وَسَخَرَ الشّمْسَ وَالْفَكُورُ كُلّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُستَمَى بُدَيِّدُ الْأَمْرَ يُفْصِلُ الْكَرْشِ لَكُنْ يَعْلَمُ بِلِقَلَةِ رَبِيكُمْ تُوفِنُونَ ﴾

قد سبق ذكر فواتح السور، في المعاني عن الصادق الله: ﴿ ﴿ الْمَرْ ﴾: أنا

۱- تفسير نورالثقلين، ج٢، ص ٤٨٠؛ ومجمع البيان، ج٦. ص٥؛ ومستدرك الوسائل، ج٤، ص٣٤٣. ٢- تفسير نورالثقلين، ج٢، ص ٤٨٠؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٥؛ ومستدرك الوسائل، ج٤. ص٣٤٢. الله المعيى المميت الرازق» (1) ﴿ يَلُكُ ﴾ إشارة إلى أن هذه ﴿ وَايَنَتُ الْكِنْبِ ﴾ الّتي تقدّم الوعد بها، وليست بمفتريات ولا بسحر بل قرآن وحق، وقيل: إن الكتاب عبارة عن التوراة والإنجيل فيكون المعنى: تلك الأخبار الّتي قصصتها عليك آيات التوراة والإنجيل والكتب المتقدّمة الدالّة على الأمور المؤدّية إلى المعرفة باللّه وأن القرآن لا يشبه شيئاً من الكلام ولا يشبهه شيء من الكلام في جامعيّته، وأنّه ﴿ وَالْحَقُ ﴾ فاعتصم به ﴿ وَلَكِنَ أَكُثَرَ النّاسِ ﴾ لا يصدّقون بأنه الحق وبأنّه منزل من عند اللّه.

ولما ذكر أنّه منزل منه تعالى ولكن لا يؤمنون به، ثمّ عرّف الدليل الذي يوجب التصديق به وبخالقيته: هو ﴿ اللَّذِى رَفَعَ السَّمَوَتِ بِعَيْرِ عَمَدِ تَرَوّنَهَا ﴾ قيل: إن السماوات لها عمد ودعائم ولكن لا ترونها ". وقيل: ليس لها دعائم وترونها أنّها فارغة عن العمد. العيّاشيّ قال: قال الرضائل : «فعم عمد ولكن لا ترونها» والعمد جمع العماد ويجوز أن يكون اسم جمع فاستدل سبحانه بأحوال السماوات ابتداء.

والمعنى أن هذه الأجسام العظيمة بقيت واقفة في الجو العالي بغير عمد، ويستحيل أن يكون بقاؤها بذواتها لأن الأجسام متساوية في الماهية ولو وجب حصول جسم في حيز معين لوجب حصول كل جسم في ذلك الحيز، ولو وجب حصول جسم في حيز معين لوجب حصوله في جميع الأحياز ضرورة أن الأحياز بأسرها متشابهة، فحصول الأجرام الفلكية في أحيازها وجهاتها المعينة ليس أمر واجب لذاته، والخلأ لا نهاية له فحصول جسم معين بحير معين من دون الأحياز مع أن الأحياز متساوية والخلأ لا نهاية لابلاً

<sup>1</sup>\_بحار الأنوار، ج ٨٩ ص ٣٧٣؛ تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٤٨٠؛ ومعاني الأخبار للصدوق، ص ٣٢. ٢\_بحار الأنوار، ج ٥٧، ص ٧٩؛ وتفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٤٨١؛ وتفسير العياشي، ج ٢، ص ٢٠٣.

من تخصيص مرجّح ومخصّص.

ولا يجوز أن يقال: إنها اختصّت وبقيت بسلسلة فوقها لأنه يعود الكلام بتلك السلسلة ولزم المرور إلى ما لا نهاية له وهو محال فثبت أن هذه الخصوصيّات بمدبّر غيرها تعالى شأنه العزيز، فهذا برهان قاهر على وجود الإله، وكذلك في الشمس والقمر والأرض والنبات وما سواه لأن اختصاصيّتها بتحيّزاتها الخاص وتكيّفاتها بكيفيّات مختلفة يدل على تخصيص مخصّص متصرّف في ذواتها وخارج عنها قاهر عليها.

﴿ أُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ أي: استولى على العرش واستوى واستقر أمر العرش بعد خلقه، والوجه في إدخال كلمة ﴿ أُمَّ ﴾ في الكلام مع أنّه لم يزل كان مقتدراً أن المراد اقتداره على تصريفه وتقليبه ولا يوصف به إلّا بعد وجود العرش.

واحداً منهما يجري ويتحرّك إلى وقت معين وهو فناء الدنيا وقيام الساعة واحداً منهما يجري ويتحرّك إلى وقت معين وهو فناء الدنيا وقيام الساعة التي تكوّر عندها الشمس وينخسف القمر وينكدر النجوم أو المراد بالأجل المسمّى منازلهما الّتي ينتهيان إليها ولا تجاوزانها، وللشمس مائة وثمانون منزلاً تنزل كلّ يوم منزلاً حتّى تنتهي إلى آخر المنازل فلا يجاوزه، وترجع إلى أوّل المنازل، وينزل القمر كلّ ليلة منزلاً حتّى ينتهي إلى آخر منازله، فهو سبحانه يدبّر الأمور كلّها من الإيجاد والإعدام والإغناء والإفقار ويكلف الخلق من أي: جهة على كمال القدرة والحكمة.

﴿ يُغَمِّسُ ٱلْآيَنَ ﴾ يأتي بآية في أثر آية فصلاً فصلاً مميّزاً بعضها عن بعض ليكون أمكن للاعتبار والتفكّر ﴿ لَعَلَّكُم بِلِقَاّةِ رَبِّكُم تُوقِنُونَ ﴾ لكي توقنوا بالبعث والنشور، وفي هذا دلالة على وجوب النظر المؤدّي إلى معرفة الله

وعلى بطلان التقليد.

وَهُوَ ٱلَّذِى مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِى وَأَنْهَارًا وَمِن كُلِّ ٱلشَّمَرَتِ جَعَلَ فِيهَا رَوْسِى وَأَنْهَارًا وَمِن كُلِّ ٱلشَّمَرَتِ جَعَلَ فِيهَا رَوْسِى وَأَنْهَارًا وَمَن الْقَارِ يَتَفَكَّرُونَ آنَ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ آنَ وَفِي الْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَوِرَتُ وَجَنَّتُ مِن أَعْنَبٍ وَزَرْعٌ وَنَجِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدٍ وَنُفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأَكْلِ إِنَّ فِي وَسِنُوانٍ يُسْقَى بِمَآءٍ وَحِدٍ وَنُفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأَكْلِ إِنَّ فِي وَسِنُوانٍ يُسْقَى بِمَآءٍ وَحِدٍ وَنُفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأَكْلِ إِنَّ فِي وَسِنُوانٍ يُسْتَى بِمَآءٍ وَحِدٍ وَنُفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأَكْلِ إِنَّ فِي وَسِنُوانٍ يُسْتَى بِمَآءٍ وَحِدٍ وَنُفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأَكُولُ إِنَّ فِي وَالْمِكَ لَا يَعْضَ فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَي اللَّهُ فِيهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَيْلُ اللَّهُ فَا لَهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ فَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَي اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

لمَا قرَر الدلائل السماويّة أردفها بتقرير الدلائل الأرضيّة ﴿ وَهُوَ الَّذِى ﴾ بسطها طولاً وعرضا ليتمكّن الحيوانات من الثبات عليها والاستقرار فيها.

وَرَجْعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ الْوَتِد وأرسيته، وطبيعة الأرض جبالاً ثابتة باقية متمكّنة في أحيازها يقال: رسى الوتد وأرسيته، وطبيعة الأرض واحدة فاختصاص البعض بكونه الجبل دون البعض بتخليق الحكيم بالمصالح كما أن الأرض واحدة في الطبيعة، والجبل واحداً في الطبع، وتحصل من الأرض والجبال الفلزّات المختلفة الأثر والمعادن المختلفة الكيفيّة كالزاج والأملاح والقير والنفط والكبريت، وهذه أمور مختلفة من موضع واحديّ الطبع حتى أنّه يوجد في جبل عين ماء حار سخين لا يمكن مسه من شدة الحرارة وبجنبه عين ماء زلال بارد كالثلج، وبينهما مسافة شبر بل فتر، وكيف يمكن أن يتصور أن طبيعة هذا الفتر من الأرض غير طبيعة ذلك الفتر في طرفيها فرق من جميع الجهات.

﴿ وَأَنْهَنَرُ أَ وَمِن كُلِ ٱلثَّمَرَتِ ﴾ أي: وشق فيها أنهاراً تجري فيها المياه ليتمكّن من الشرب والسقي ولو لا الأنهار لضاع المياه لأن الماء جسم سيّال والأرض منبسطة. ومن كلّ الثمرات ﴿ جَعَلَ فِيهَا ﴾ وفي أصنافها صنفين أسود وأبيض وحلوا وحامضا ورطبا ويابسا وصيفيّا وشتويّا.

والزوج قد يكون فرداً وقد يكون اثنين يقال: زوج نعل وزوجين نعل.

وإنّما قال: اثنين إمّا باعتبار هذا المعنى أو للتأكيد والزوج في الحيوان عبارة عن الذكر والأنثى، وفي الثمار عبارة عن لونين أو باعتبار الذكورة والأنوئة لأن جنس من النبات كذلك وإن خفي ﴿ يُغْشِى ٱلَّيْلَ ﴾ ضياء ﴿ النّهَارَ ﴾ ليسكن الحيوانات فيه ويأتي بضياء النهار ليمحو ظلام الليل لمعايشهم. ﴿ إِنَّ فِى ذَلِكَ ﴾ أي: فيما سبق ذكره لدلالات واضحة على وحدانيّة الله لأهل الاستدلال والتعقل.

﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطْعٌ مُّتَجَوِرُتُ ﴾ أي: أبعاض متقاربات مختلفات في التفاضل منها جبل صلب لا ينبت شيئاً، ومنها سهل حرّ ينبت مع تقارب بعضها من بعض ﴿ وَجَنَّتُ ﴾ وبساتين ﴿ قِنْ أَعْنَبُ وَزَرْعٌ وَنَجِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانِ ﴾ أي: من أصل واحداً يكون النخيل ومن نخلات واصول شتّى و «الصنو» الأصل و «الصنوان» النخلة تكون حولها النخلات وغير صنوان النخل المتفرّق.

﴿ يُسْقَى ﴾ ما ذكرناه ﴿ يِمَآءِ وَحِدِ ﴾ من الأنهار أو من السماء [و] مع ذلك ﴿ وَنُفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ ﴾ في الطبع والشكل واللون والطعم، فلو كانت بالطبع لما اختلفت طعومها وألوانها مع كون الأرض والماء والهواء واحداً، وهذا دليل واضح.

وانسه واحدة في غاية الرقة والنعومة في أرضة واحدة أحد وجهها في غاية الحمرة واحدة في غاية الرقة والنعومة في أرضة واحدة أحد وجهها في غاية الحمرة والوجه الثاني في غاية السواد، أو نصف الوجه في غاية الحمرة والنصف الآخر في غاية البياض، ويستحيل أن يقال: وصل تأثير الشمس إلى أحد طرفيه دون الثاني ونعلم أن نسبة الطباع والأفلاك بالنسبة إلى هذا الورد المخصوص بالسوية فمن أين حصل هذا الاختلاف؟

فهذا التدبّر والتعقّل يوجب لك العلم بوجود مخصّص ومدبّر، لأنّ العلم

بافتقار الحادث إلى المحدث علم ضروري.

وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبٌ قَوْلُهُمْ أَهِ ذَا كُنَا تُرَبًّا أَهِ نَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٌ أُولَئِهِكَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّ

العجب والتعجّب هجوم ما لا يعرف سببه على النفس ﴿ وَإِن تَعْجَبُ ﴾ يا محمد من قول هؤلاء بتكذيبك في نبوتك بعد أن حكموا واعترفوا بصدقك، أو إن تعجب منهم بعبادتهم ما لا يضر ولا ينفع بعد أن عرفوا بهذه البيّنات من أنّه مدبر السماوات والأرض وخالق الشمس والقمر والحيوان والنبات ﴿ فَعَجَبُ ﴾ إنكارهم البعث حيث قالوا: أنبعث ونعاد بعد ما صرنا تراباً؟ وهذا منهم في غاية العجب.

وسمّي الإعادة خلقاً جديداً فإذا جاز الإنشاء بالاستحالة الأولى حيث التراب صار إنساناً والماء صار علقة ثم مضغة ثم لحما ثم إنساناً فلم لا يجوز تعلّقه بالاستحالة الثانية بأن يجعل التراب ثانياً إنساناً لأن القادر على الأقوى الأكمل قادر على الأقل الاضعف. هؤلاء المنكرون بالبعث ﴿كَفَرُوا بِرَبِهِم ﴾ فكل من أنكر البعث والقيامة فهو كافر بنص الآية لأن إنكار البعث إنكار القدرة والصدق والعلم ﴿وَأُولَتِكَ ٱلأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِم ﴾ فيه قولان قيل: المراد بالأغلال كفرهم وذلتهم وانقيادهم للأصنام ونظيره قوله تعالى: ﴿إِنّا جَمَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِم أَغْلَالًا ﴾ أقال الشاعر: «لهم عن الرشد أغلال وأقياد"».

قال العاصي: هذا المعنى وإن كان محتملاً إلَّا أن حمل الكلام على الحقيقة أولى أو المراد أنّه تعالى يجعل الأغلال في أعناقهم يوم القيامة

١\_ سورة يس: ٨ .

٢\_كنزالفوائد. أبو الفتح الكراجكي، ص٢٥٢.

والدليل عليه قوله تعالى: ﴿ إِذِ ٱلأَغْلَالُ فِي أَغْنَقِهِمْ وَٱلسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ ﴿ فِي اللَّمَالِيلِ عليه قوله تعالى: ﴿ وَأُولَئِكَ أَصْعَنْبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ لَخَمِيدِ ثُمَّ فِي ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ وفي الآية صراحة على تأييد عذاب الكفّار.

وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِنَةِ فَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثْلَثُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْضِرَةِ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞

﴿ وَيَسَتَعْجِلُونَكَ ﴾ يا محمد هؤلاء المشركون بالعذاب قبل الرحمة، وبالعقاب الذي توعدوا به على وبالعقاب الذي توعدوا به على الايمان وذلك حين قالوا: ﴿ فَأَمْطِرْ عَلَيْمنَا حِجَارَةٌ مِنَ السَّمَاءِ ﴾ (") و ﴿ فَدَ ﴾ مضت ﴿ مِن قَبْلِهِمُ المَشْكَ ﴾ أي: العقوبات وهو ما حل بهم من المسخ والخسف والغرق وقد سلك هؤلاء طريقتهم فكيف يتجاسرون على استعجالهم؟ و «المثلة» العقوبة المبيّنة في المعاقب شيئاً من أثرها كتغيّر في الصورة تبقى تغيّر قبيح أو خزي وفضيحة، والمعنى: وقد وقعت المثلات بأقوام قبلهم.

﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَذُو مَغْفِرَةِ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلِّيهِم ﴾ قال المرتضى: في هذه الآية دلالة على جواز المغفرة للمؤمنين من أهل القبلة لأنّه سبحانه دلّنا على أنّه يغفر لهم مع كونهم ظالمين لأنّ قوله تعالى: ﴿ عَلَى ظُلْيِهِم ﴾ إشارة إلى الحال التي يكونون عليها ظالمين كقولك: «أنا أودَ فلانا على عيبه وأصله على هجره» وأصحاب السنّة والجماعة تمستكوا بهذه الآية على أنّه تعالى قد يعفو عن صاحب الكبيرة قبل التوبة ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَشَدِيدُ ٱلْهِمَابِ ﴾ لمن استحقه. عن صاحب الكبيرة قبل التوبة ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَشَدِيدُ ٱلْهِمَابِ ﴾ لمن استحقه.

ا\_سورة غافر: ٧٢.

٢\_سورة الأنفال: ٣٢.

والسبب في هذا الاقتراح أنهم أنكروا كون القرآن مثل الناقة والعصا؟ والسبب في هذا الاقتراح أنهم أنكروا كون القرآن من المعجزات وطلبوا غير الآيات التي أتى بها فالتمسوا مثل آيات موسى وعيسى ومثل أن اجعل الصفا لنا ذهبا حتى نأخذ منه ما نشاء، وإنّما لم يظهر الله تلك الآيات لأنه لو أجاب أولئك لاقترح قوم آخرون آية أخرى، وكذلك كل كافر فكان يؤدي إلى غير نهاية.

﴿ إِنَّمَا أَنتَ ﴾ مخوف وهاد لكل قوم، وليس إليك إنزال الآيات، وقيل: معناه إنّما أنت منذر يا محمّد ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ يهديهم وداع يرشدهم وفي رواية أخرى عن ابن عبّاس قال: لمّا نزلت الآية قال رسول الله: «أنا المنذر وعليّ الهادي من بعدي يا عليّ بك يهتدي المهتدون». (١)

وروى الحاكم أبو القاسم الحسكاني في كتاب «شواهد التنزيل» بالاستناد عن إبراهيم ابن الحكم بن ظهير عن أبيه عن حكم الجبير عن أبي بردة الأسلمي قال: دعا رسول الله يهي بالطهور، وعنده علي بن أبي طالب الته فأخذ رسول الله بيد علي بعد ما تطهر فألزمها بصدره، ثم قال: «إنما أنت منذر، ثم ردها إلى صدر علي، ثم قال: ولكل قوم هاد، ثم قال: إنك منارة الأنام وغاية الهدى وأمير القرى وأشهد على ذلك أنك كذلك»(").

الله يَعْلَمُ مَا تَخْمِلُ كُلُ أَنْنَى وَمَا تَغِيضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُ اللهُ يَعْلَمُ مَا تَخْمِلُ الْمُتَعَالِ ﴿ اللَّهَ الْمُتَعَالِ ﴿ اللَّهَ مِن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُتَعَالِ ﴾ شَوَآهُ مِنكُم مَن أَسَرَ الْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِدٍ، وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِم بِالَّيْلِ وَسَارِبُ بِالنَّهَارِ ﴾ وَالنَّهَارِ ﴾ وَمَن هُو مُسْتَخْفِم بِالَّيْلِ وَسَارِبُ بِالنّهَارِ ﴾ للهُ, مُعَقِبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْدٍ وَمِنْ خَلْفِهِ، يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ

١ــ انظر: التبيان، ج٦، ص٣٢٣؛ وجامع البيان للطبري، ج١٣، ص١٤٢؛ وفتح الباري لابن حجر،
 ج٨، ص٢٨٥.

٢\_ شواهد التنزيل، الحاكم الحسكاني، ج١، ص٣٩٣؛ وبحار الأنوار، ج٢٣، ص٢.

النائل التعالي النائل ا

ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمِمُّ وَإِذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمٍ سُوَءًا فَلَا مَرَذَ لَدُّ وَمَا لَهُم مِن دُونِدٍ. مِن وَالٍ ۞

النظم: إنّه تعالى لمّا قال: ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُمُم ﴾ في إنكار البعث وذلك لأنّهم أنكروا البعث بسبب أن أجزاء الأبدان عند تفرّقها وتفتّتها يختلط بعضها ببعض ولا يبقى الامتياز فبيّن في هذه الآية أنّه إنّما لا يبقى الامتياز في حقّ من لا يكون عالماً بجميع المعلومات.

ثم احتج على كونه سبحانه عالماً بجميع المعلومات بأنّه ﴿ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ من الحاضرة والمترقبة تام أو ناقص حسن أم قبيح طويل أم قصير وغير ذلك من الحاضرة والمترقبة فيه ﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ ﴾ وما تغيضه الأرحام و الغيض النقص والضمير محذوف ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾ أي: تأخذه زيادة ومنه قوله: ﴿ وَاَزْدَادُوا نِسْعًا ﴾ (١٠).

واختلفوا فيما تغيضه الرحم وتزداده على وجوه: الأوّل: عدد الولد من زمن العلوق إلى زمن الولادة والمولود في أقل مدّة الحمل والمولود في أكثرها. قيل: إنّ الضحّاك ذو السلعة ولد في سنتين وهرم ابن حيان في أربع سنين ومن ذلك سمّى هرماً، ويروى في العدد أنّ شريكاً كان رابع أربعة.

﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ ﴾ أي: في علمه في كمّه وكيفه بقدر وحدًا لا يجاوزه ولا ينقص عنه، وعالم ما غاب عن الخلق علمه وما شهدوه، وقيل: الغائب هو المعلوم والشاهد هو الموجود. وهو الكبير السيّد الملك القادر على كلّ شيء بقدرته.

﴿ سَوَآءٌ مِنكُم ﴾ وكلمة سواء يطلب في معناه اثنين وإلَّا لا يفرض التساوي لأن التساوي لا يتحقّق إلَّا في الاثنينيّة، والمعنى: ذو سواء أو متساو

ا\_سورة الكهف: ٢٥.

في علمه ﴿ مَن أَسَرَ الْقَوْلَ ﴾ منكم في نفسه وأخفاه أو أعلنه وأبداه ﴿ وَمَن هُو ﴾ مستتر بالليل و ﴿ مُسَتَخْفِ ﴾ أو ظاهر أي: يعلم ويرى ما أخفاه الليل بظلمته وأظهره النهار بضوئه. ﴿ لَهُ مُعَقِّنَتُ ﴾ الضمير إمّا راجع إلى ﴿ مَن ﴾ في قوله: ﴿ مَن أَسَرَ الْقَوْلَ ﴾ أو إلى الله أو إلى النبيّ في قوله: ﴿ إِنَّما أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ ومن كلّ شيء ما خلف يعقب ما قبله، و«المعقبات» الملائكة الحفظة ووصفهم بالمعقبات لأن ملائكة الليل يعقب ملائكة النهار وبالعكس، أو لأنهم يتعقبون أعمال العباد ويتبعونها بالحفظ والكتب من أعمالكم، ومنه العقاب لأنه يتبع الصيد، وأيضا معقبات يحفظونكم عن وجوه المهالك والجن والإنس والهوام، ويحفظونه بما لم يقدر نزوله فإذا عن وجوه المهالك والجن والإنس والهوام، ويحفظونه بما لم يقدر نزوله فإذا عن وجوه المهالك والجن والإنس والهوام، ويحفظونه بما لم يقدر نزوله فإذا عنكم في مطعمكم ومشربكم وعوراتكم لتتخطفكم الجن.

﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا يِقَوْمِ ﴾ من النعمة والحال الجميلة ﴿ حَقَّن يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمِ ﴾ من الطاعة، قال أمير المؤمنين ﴿ الله الله الله عليكم أطراف النعم فلا تنفروا أقصاها بقلة الشكر ( ( ) .

﴿ وَإِذَا أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ سُوَّهُ ﴾ وبلاء ومرضاً فلا مردَ لبلائه ﴿ وَمَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَالٍ ﴾ يلى أمرهم ويمنع العذاب عنهم.

فلو قيل: إن الملائكة ذكور فلم ذكر في جمعها جمع الإناث وهو المعقبات؟ قال الفراء: واحداً المعقبات معقب، والجمع معقبة، ومعقبات جمع الجمع كما قالوا: رجالات جمع الجمع من رجال، وقال الأخفش: إنّما انتث لكثرة ذلك منها نحو علّامة ونسابة، وهو ذكر.

ومعنى يحفظونه من أمر اللَّه على التقديم والتأخير والتقدير: له معقّبات

١- نهج البلاغة، ج٤، ص ٥، الحكمة، ١٣؛ ووسائل الشيعة ( الإسلامية )، ج١١، ص ٥٥٢.

من أمر الله يحفظونه أي: أمرهم الله بحفظه. وقيل: فيه إضمار أي: ذلك الحفظ مما أمر الله به، فحذف الاسم وبقي خبره كما يكتب على الكلس السفان والمراد الذي فيه السفان، وقيل: «من» بمعنى الباء أي: بأمر الله، والدليل عليه أنّه لا قدرة للملائكة على أن يحفظوا أحدا من أمر الله وقضائه.

وهذا البيان يعني: أنّ الملائكة الحفظة للإنسان معيّنين لحفظ البشر من المهالك ومدبّرة لأمورهم كلام مقبول عند الفلاسفة والحكماء وأصحاب الطلسمات، النهاية أنّهم عبّروا بالأرواح الفلكيّة وخالفوا لسان الشرع بهذه الطريقة المقبوحة، ومن المعلوم بالبداهة في العقل أن يكون الملك المشتعر الحيّ المقتدر بقدرة الله حافظاً لنوع البشر أقرب للقبول من أن يكون الكوكب حافظاً ومدبّرا للإنسان لأنّ المنجّمين يعتقدون على أنّ التدبير في كلّ يوم لكوكب على حدة، وكذلك في كلّ ليلة على حدة، ويقولون: إنّ لتلك الكواكب أرواحا وتلك التدبيرات المختلفة لتلك الأرواح، وكذلك قولهم في تدبير القمر والهيلاج والكدخدا، وكذلك أصحاب الطلسمات، وكذلك يقولون: أخبرني الطباعيّ التامّ ومرادهم بالطباعيّ التامّ أنّ لكلّ إنسان روحاً فلكيّة يتولّى إصلاح مهمّاته ودفع بليّاته وآفاته.

ومن هذه الأقوال لعل انتشاء مذهب التصابؤ. وباليقين أن يكون يؤيدك ويحفظك المريخ ويحفظك ملك من ملائكة الله أحرى بالقبول من أن يؤيدك ويحفظك المريخ مثلاً لأن القوتين ناشئتان من غيرهما، فإن قلت: منهما عياذاً بالله فقد تعددت الآلهة إلى عدد لا يتناهى، وإن قلت: من غيرهما، فتعلق هذه القوة بالملك أقبل بالقبول من تعلقها بجرم كمد مجهول الماهية والصورة كالقمر مثلاً على أن تمام الكتب السماوية ناطقة بذلك، آمنت بما أنزل إليه في كتبه على لسان رسله.

هُوَ ٱلّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرَفَ خَوْمًا وَطَمَعًا وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابَ آلِيَقَالَ اللَّهُ وَيُسْبِعُ ٱلنَّعَابُ الْفَقَابِينَ اللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَاتُهُ وَهُمْ يُجُدِدُلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمَحَالِ اللَّهَ اللَّهُ وَعُوْ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا هُوَ وَمَا هُوَ اللَّهُ وَمَا وَاللَّهُ وَمَا وَظِلَاللَّهُ مَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

لمّا بيّن في الآية السابقة بأن اللّه إذا أراد بقوم سوء لا مرد لقضائه أخبر في هذه الآية كمال قدرته فقال: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرْفَ ﴾ تخويفاً وإطماعا فأقام الخوف والطمع مقام التخويف والإطماع، والخوف من الصواعق الّتي يكون معها وطمعا في الغيث الّذي ينزل، أو خوفاً لمن يخاف ضرر المطر، وطعما لمن يرجوا الانتفاع به فيشبه النعم والإحسان من بعض الوجوه، ويشبه العذاب والقهر من بعض الوجوه. قال المتنبّي:

فتي كالسحاب الجون يخشى ويرتجى يرجى الحيا منها ويخشمي الصواعق

واعلم أن حدوث البرق دليل عجبب على قدرة الله، وبيانه أن السحاب جسم مركب من أجزاء رطبة مائية، ومن أجزاء هوائية ونارية، ولا شك أن الغالب عليه الأجزاء المائية، والماء جسم بارد رطب، والنار جسم حار يابس، وكون الضد في الضد، فظهور الضد من الضد التام على خلاف العقل والعادة، فلابلا من صانع مختار يظهر الضد من الضد. فإن قيل: إن الريح احتبس في داخل حرم السحاب واستولى البرد على ظاهره فانجمد السطح الظاهر منه، ثم وجبة للسخونة وهى البرق.

وهذا الكلام خلاف المعقول لأنّه لو كان كذلك لوجب أن يقال: أينما يحصل البرق يكون يحصل الرعد لأن الرعد صوت حادث من تمزّق السحاب وليس الأمر كذلك فإنّه كثيراً مَا يحدث البرق القويّ من غير حدوث الرعد، ثمّ إن السخونة الحاصلة بسبب قوّة الخرق والحركة تعارضه القوء المائية الموجبة للبرد والرطوبة وعند حصول هذا العارض القويّ كيف تحدث الناريّة؟ بل نرى النيران العظيمة تنطفئ بصب الماء عليها وأن السحاب أكثره ماء فكيف يمكن أن يحدث فيه شعلة ضعيفة ناريّة؟

على أن النار الصرفة لا لون لها بمذهبكم، فمن أين حدث ذلك اللون؟ فثبت أنّ حدوث النار الحاصلة في جرم السحاب مع كونه ماء خالص لا يمكن إلّا بأمر خارج من الطبيعة، وذلك بقدرة الحكيم القادر.

 المؤثّر فيه القدرة لا الطبيعة والخاصّية.

ومن آياته الدالة على القدرة قوله: ﴿ وَيُسَيِحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمَدِهِ عَلَى تسبيح الرعد دلالته على تنزيه الله ووجوب حمده فكأنه هو المسبح، وقيل: إن الرعد هو الملك الذي يسوق السحاب ويزجره بصوته، وهو يسبّح الله تعالى ويحمده، روي عن النبي َ الله قال: «إن ربّكم سبحانه يقول: لو أن عبادي أطاعوني لاسقيتهم المطر بالليل وأطلعت عليهم الشمس بالنهار ولم أسمعهم صوت الرعد». (1)

وكان الله عن أبيه قال: "سبحان من يستح الرعد بحمده"". وروى سالم بن عبد الله عن أبيه قال: "كان رسول الله إذا سمع الرعد والصواعق قال: اللهم لا تقتلنا بغضبك، ولا تهلكنا بعذابك وعافنا قبل ذلك". " وقال ابن عبّاس: (من سمع صوت الرعد فقال: سبحان الذي يسبّح الرعد بحمده والملائكة من خيفته وهو على كلّ شيء قدير، فإن أصابته صاعقة فعلي والملائكة من خيفته وهو على كلّ شيء قدير، فإن أصابته صاعقة فعلي ديته) ". وفي كيفيّة تسبيح الرعد أقوال: الأول: أن الرعد اسم ملك من الملائكة وهذا الصوت المسموع هو صوت ذلك الملك بالتسبيح والتهليل.

قال ابن عبّاس: (إنّ اليهود سألت النبي اللين عن الرعد ما هو؟ فقال اللين الله السحاب حيث شاء فقال الله الله السحاب معه مخاريق من نار يسوق بها السحاب حيث شاء الله». قالوا فما الصوت الذي نسمع؟ قال الله النه السحاب»)(٥).

وعن النبي عليم قال: «إنّ الله ينشئ السحاب الثقال فينطق أحسن النطق

١- الدرّ المنثور، ج٤، ص٥١، وكنز العمال، ج١٥. ص٧٧٧.

٢- بحار الأنوار، ج٥٦، ص٣٥٦؛ ومن لايحضره الفقيه، ج١، ص٥٢٦؛ ووسائل الشيعة (طبعة الإسلامية)، ج٥، ص١٦٧.

٣ـ بحار الأنوار، ج٥٦، ص٣٥٧؛ وتفسير الثعلبي، ج٣، ص٣٦٤.

عدمجمع البيان، ج٦، ص٢٢.

٥\_بحار الأنوار، ج٥٦. ص٣٥٧.

### ويضحك أحسن الضحك فنطقه الرعد وضحكه البرق».(١)

واعلم أن البنية ليست شرطاً لحصول الحياة مع الإرادة من الله، فيخلق الحياة والعلم والنطق في أجزاء السحاب فيكون هذا الصوت المسموع فعلاً له، وكيف يستبعد ذلك ونحن نرى أن السندل يتولّد في النار، والسمك في الماء، كما كان يسبّح الجبال في زمن داود وتسبيح الحصى في زمن محمد المحقوص ولو كان كذلك محمد المحتود وقيل: إن الرعد اسم لهذا الصوت المخصوص ولو كان كذلك فإن الرعد يسبّح الله لأن التسبيح وما يجري مجراه ليس إلّا وجود لفظ يدل على حصول التنزيه لله فلما كان حدوث هذا الصوت دليلاً على وجود موجود متعال عن النقص والإمكان فهو في الحقيقة تسبيح وهو معنى قوله: هو وكان يَن شَيْء إلّا يُسْبَحُ بِعَدوه هي الحقيقة تسبيح وهو معنى قوله: التأويل، وأي شيء يلزمنا بهذه التأويلات مع علمنا بالقدرة الإلهيّة؟ فيحمل الكلام على ظاهره كما نطقت به الشريعة الغراء والكتاب المبين.

﴿ وَٱلْمَلَئِكُمُ مِنْ خِيفَتِهِ، ﴾ وخشيته قال ابن عبّاس: والملائكة تسبّح اللّه من خيفته لاكخوف ابن آدم، ولا يشغلهم عن عبادة اللّه طعام ولا شراب ولا شيء.

﴿ وَيُرْسِلُ الصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَآهُ ﴾ ويصرفها عمن يشاء إلّا أنّه حذف للدلالة. قال الباقر للخ : «إنّ الصواعق تصيب المسلم وغير المسلم ولا تصيب ذاكراً» ". قوله: ﴿ وَهُمْ يُجَدِدُونَ فِي اللّهِ ﴾ أي: هؤلاء الجهلة مع مشاهدتهم لهذه الآيات يخاصمون أهل التوحيد أي: يفتلون عن مذهب الحق لأن معنى الجدال فتل الخصم عن مذهبه بطريق الحجاج.

<sup>1</sup>ــاللدرَ المنثور، ج٤، ص ١٥٠ وبحار الأنوار، ج٥٦، ص٣٥٧؛ ومجمع الزوائد، ج٢، ص٢١٦. ٢ــسورة الإسراء: ٤٤.

٣\_مجمع البيان. ج٦. ص٢٣؛ ونورالثقلين. ج٢. ص ٤٩٠؛ وبحار الأنوار. ج٥٦. ص٣٥٧.

واعلم أنّ آية الصاعقة الناشئة من السحاب أمر عجيب جداً ومع أنّها تتولّد من السحاب المملوءة من الماء ربما نزلت وغاصت في البحر وتحرق الحيتان مع أنّها تغوص في لجج البحر، ولا يؤثّر الماء فيها من قوّتها وحدّتها بل شاهدنا مرارا أنّها تحرق المسامير في الأبواب وتجعلها فحما. فكيف يمكن أن تتصور أنّها قد أحدثت من اصطكاك السحاب والخرق! لأنّها لو كانت من أسباب عالم الطبيعة لابد وأن تكون حرارتها أضعف من الحرارة الموجودة لمجاورة ماء السحاب ومستها فضلاً عن غوص البحر، فاختصاصها بمزيد هذه القوة الغريبة بتخصيص الفاعل والأمر الغيبي علمه عنًا، فتأمّل.

وبالجملة لما بين هذه الآيات قال سبحانه: هؤلاء الكفار مع ظهور هذه الدلائل يجادلون في الله، ويحرّفون الناس عن الإيمان به والحال أنه سبحانه شديد الحول والقوة والعقوبة. وفي لفظ المحال أقوال قيل: الميم زائدة وهو من الحول ونحوه مكان. وقيل: أصليّة لأن الكلمة إذا كانت على مثال فعال أوله ميم مكسورة فهي أصليّة نحو «مهاد ومداس وملاك ومداد» وقيل: أخذ ماذته من «محل» إذا عرضه للهلاك ويحمل إذا تكلّف استعمال الهلاك بطريق لا يتوقّعونه أو عبارة عن المدة سنة، ماحلة أي: شديدة.

وَلِلهُ مُعُونُهُ لَلْقَ اللهِ أَيْ الله دعوة الحق قيل: دعوة الحق قول الا إِلهَ إِلّه الله ودعوته وتنزيهه هي الحق والصدق فذكر وجوده بالثناء عليه بالإلهيّة والكمال هو الحق في الأذكار واعتقاد وجود واجبيّته هو الحق في الاعتقادات. والآلهة ﴿ اللّهِ عَلَيْنِ ﴾ يدعونهم الكفار غير الله ﴿ لا يَسْتَجِبُونَ لَهُم بِثَقَ ﴾ مما يظلبونه ﴿ إِلّا به استجابة باسط ﴿ كُفّيَه إِلَى الْمَاء ﴾ وهو عطشان والماء عماد لا يشعر ببسط كفيه ولا بعطشه ولا يقدر أن يجيب دعاءه ويبلغ فاه لأنه لا يحس بدعائه، وقيل: شبّهوا هؤلاء الداعين في قلة فائدة دعائهم لآلهتهم لا يحس بدعائه، وقيل: شبّهوا هؤلاء الداعين في قلة فائدة دعائهم لآلهتهم لا يحس بدعائه، وقيل: شبّهوا هؤلاء الداعين في قلة فائدة دعائهم لآلهتهم

بمن أراد أن يغرف الماء بيديه ليشربه فيبسطها ناشراً أصابعه ولم يصل كفّاه إلى ذلك الماء على وَمَا دُعَانُهُ الْكَفِرِينَ إِلَا فِي صَلَالِ ﴾.

أحدهما: أنّ اللفظ وإن كان عاماً لكنّ المراد به الخصوص وهم المؤمنون في الأرض والملائكة في السماء وبعض المؤمنين يسجدون لله طوعاً بسهولة ونشاط وميل، ومن المسلمين من يسجد كرهاً لصعوبة ذلك عليه مع أنّه يحمل نفسه على أداء تلك الطاعة شاء أم أبى.

والثاني: أنّ اللفظ عامّ والمراد أيضاً العامّ. وعلى هذا ففي الآية إشكال لأنّه كلّ من الأرض لا يسجدون لأنّ الكفّار لا يسجدون.

والجواب من وجهين: الأوّل: أنّ المراد ﴿ وَيَلْمِ يَسَجُدُ مَن فِي اَلسَّمَوْتِ ﴾ أي: شأنهم وجوب السجود، ويجب عليهم أن يسجدوا فعبَر عن الوجوب بالوقوع والحصول. والثاني هو أنّ المراد من السجود الاعتراف بالعبوديّة، وكلّ من في السماوات والأرض يعترفون بالعبوديّة على ما قال: ﴿ وَلَهِن سَأَلتَهُم مَنْ خَلَقَ اَلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ ... لِيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ ونظير هذه الآية: ﴿ بَل لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ كُلُّ لَهُ فَيَنِنُونَ ﴾ أي: في نفس الأمر كذلك.

﴿ وَظِلَنَاتُهُم مِ النَّهُ وَ الْآصَالِ ﴾ أي: كلّ شخص سواء كان مؤمناً أو كافراً فإن ظلّه يسجد للّه. قال فإن ظلّه يسجد للّه. في التفسير أن الكافر يسجد للصنم وظلّه يسجد للّه. قال ابن الأنباريّ: لا يبعد أن اللّه يخلق للظلال عقولاً وأفهاما يسجد ويخشع للّه

١ سورة العنكبوت: ٦١.

٢\_ سورة البقرة: ١١٦.

كما جعل الله للجبال أفهاماً اشتغلت بتسبيح الله ويظهر فيها أثر للتجلّي. وقيل: إن المراد من سجود الظلال وأمثالها ميلانها من جانب إلى جانب فهي منقادة مستسلمة في طولها وقصرها. وإنّما خصّص الغدو والاصال بالذكر لأن الظلال إنّما تعظم وتكثر في هذين الوقتين.

قُلْ مَن رَّبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلْ أَفَاقَغَذْتُم مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِم نَفْعًا وَلَا ضَرَّا قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلَ تَسْمَوَى الْغُلْمُنَةُ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلَ تَسْمَوَى الظَّلُمُنَةُ وَٱلنَّورُ أَمْ جَعَلُوا لِلَهِ شُرَكآ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ مَنشَبَهَ الْخَلَقُ عَلَيْهِم قُلِ اللّهُ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ وَهُو الْوَحِدُ الْفَهَارُ آنَ

لمّا بيّن سبحانه أنّه المستحق للعبادة عقبه بما يجري مجرى الحجة على ذلك فقال: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد لهولاء الكفّار ﴿ مَن رَّبُ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ ﴾ ومدبرهما على ما فيهما من البدائع؟ فإذا استعجم عليهم الجواب ولا يمكنهم أن يقولوا: الأصنام المنحوتة، فقل أنت لهم: اللّه ربّ السماوات والأرض وما بينهما من الأنواع.

فإذا أقرّوا بذلك ﴿ قُلِ ﴾ لهم على وجه التبكيت والتوبيخ: ﴿ أَفَا أَغَذَتُم مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَاۤ ﴾ توجهون عبادتكم إليهم والحال أنهم ﴿ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُرِهِم نَفّعًا وَلَا مَنْزًا ﴾ ومن لا يملك لنفسه فبالحري والأولى أن لا يملك لغيره فكيف يستحق العبادة؟ واعلم أن الأمر الذي لا يجاب الخصم إلّا به لا يمتنع أن يبادر السائل إلى ذكره ثم يورد الكلام عليه تفاديا من التطويل.

ثم ضرب سبحانه مثلاً بعد إلزام الحجّة فقال: كما لا يستوي الأعمى والبصير والظلمات والنور كذلك لا يستوي الكافر والمؤمن لأن المؤمن يعبد الله الذي يملك النفع والضر والكافر بعكسه.

﴿ أَمْ جَعَلُوا بِلَّهِ شُرَّكَآءَ ﴾ أي: هل هؤلاء الشركاء الذين جعلهم الكفّار

شركاء للّه في العبادة خلقوا أشياء أو أموراً مثل خلق اللّه من الأجسام والألوان والطعوم والأراثيح والحياة؟ ﴿ فَنَتَنَبّهُ اَلْمَاتُ عَلَيْهِم ﴾ فاشتبه عليهم ذلك حتى يشتبه لهم ما الّذي خلق الله وما الّذي خلق الأصنام، فإذا لم يكن إلّا وكذلك ولم يبق شبهة فقل لهم: ﴿ آللَهُ خَلِقُ كُلّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْوَحِدُ ﴾ القديم لذاته لا ثانى له القاهر سواه.

أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَسَالَتَ أَوْدِيَةٌ بِفَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ السَّبِلُ زَبُدًا رَابِياً وَمِمَّا يُوفِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ البِغَآةِ حِلْيَةٍ أَوْ مَنَعِ زَبَدُ مِثْلُهُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَطِلُ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاتٌهُ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمَكُثُ فِي الأَرْضِ وَالْبَطِلُ فَأَمَّا الزَّبِهُ اللَّهِ الْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ آنَ لِلَّذِينَ السَّتَجَابُوا لِرَبِهِمُ الْحُسْنَى وَالَّذِينَ لَمُ مَن فِي الأَرْضِ جَوِيمًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لِاَقْتَدُوا بِعِ الْمَنْتَخِيمُوا لَهُ لَوْ أَنَ لَهُم مَا فِي الأَرْضِ جَوِيمًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَاقْتَدُوا بِعِ الْوَلِيْنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

المعنى: لمّا شبّه المؤمن والكافر والإيمان والكفر بالأعمى والبصير والظلمات والنور ضرب للإيمان والكفر مثلاً آخر فقال: ﴿ أَنَزُلَ مِنَ ٱلسَّمَاتِهِ مَلَّهُ مَنَالَتَ أَوْدِيَةً ﴾ بقدرها ومن حق الماء أن يستقر في الأودية المنخفضة عن الجبال بمقدار سعة تلك الأودية وما زاد ينبسط على الأرض ومن حق الزبد والوغف الذي يحتمله الماء أن يطغو ويربو عليه ثم يتبدد في الأطراف ويضمحل. شبّه سبحانه الحق والإسلام بالماء الصافي النافع للخلق والباطل بالزبد الذاهب الباطل الذي لا ينفع للناس أبداً، فالماء مثل القرآن الذي يوجب اليقين المفيد، والوساوس الباطل مثل الزبد الذي لا يفيد إلا الشك. ثم والرصاص ممّا يذاب لا تخاذ الحلية وجواهر الأرض يتّخذ منها الأواني مثل والرصاص ممّا يذاب لا تخاذ الحلية وجواهر الأرض يتّخذ منها الأواني مثل

زبد الماء فإن هذه الأشياء التي تستخرج من المعادن وتوقد عليها النار لتميز الخالص من الخبيث لها فإنه أيضاً ينفصل عنها نوع من الزبد والخبيث لا يفيد أصلاً بل يضيّع ويبطل ويبقى الخالص، فكذلك الكفر والإيمان فالزبد يجمع منها ويذهب ويترك هدراً ويلقى بحيث لا ينتفع به، والماء الصافي والأعيان من الجواهر فيمكث وينتفع به الناس ﴿كَنَالِكَ يَضَرِبُ اللّهُ ٱلْأَمْنَالَ ﴾.

﴿ لِلَّذِينَ آسَتَجَابُواْ لِرَبِهِمُ ٱلْمُسَنَى ﴾ قيل: إنّه تم الكلام عند قوله: ﴿ يَضَرِبُ اللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ ثمّ استأنف بقوله: ﴿ لِلَّذِينَ ﴾ وقيل: متّصل بما قبله يعني: أن الذي يبقى مثل الذين استجابوا لربهم والذي يذهب جفاء مثل الذين لا يستجيب. والمراد بـ ﴿ الَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا ﴾ الذين أطاعوه وآمنوا به فلهم الحسنى أي: لهم الحالة الحسنة وهي الجنّة.

﴿ وَٱلَّذِينَ ﴾ ما أطاعوه وآمنوا به ﴿ وَ آَنَ لَهُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَيبِمًا ﴾ [و] يضاعف [مِثْلُهُ] جعلوا ذلك فدية عن أنفسهم من العذاب لا يقبل منهم، ومفعول ﴿ لَاَفْتَدَوْاً ﴾ محذوف، هؤلاء الموصوفين لهم عدم قبول عذرهم بالفداء وعدم العفو \_ أجارنا الله من هذه العقوبة \_ و ﴿ لَمُمْ شُوّهُ ٱلْجِسَابِ ﴾ لأن كفرهم أحبط أعمالهم ﴿ وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَيِقْسَ ﴾ المقرّ والمأوى وسوء الحساب، أخذهم بذنوبهم كلها من دون أن يغفر لهم بشيء، ومن نوقش في الحساب عذب والكافر يحاسب للتقريع والتوبيخ. وقيل: إنّ المراد من سوء الحساب سوء الجزاء.

أَفَسَ بَعْلَمُ أَنْمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِكَ ٱلْحَقُ كُمَنَ هُوَ أَغْمَىٰ إِنَّمَا يَنْذَكُمُ أُولُوا الأَلْبَبِ اللهِ اللهِ وَلا يَنقُضُونَ الْمِيثَنَى اللهِ وَالدَينَ يَصِلُونَ مَا الأَلْبَبِ اللهِ وَالدَينَ يَصِلُونَ مَا اللهِ وَالدَينَ اللهِ وَالدَينَ اللهِ وَالدَينَ اللهِ وَالدَينَ اللهُ يِدِهِ أَن يُوصَلَ وَيَغْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَغَافُونَ سُوْهَ الْجِسَابِ اللهِ وَالَّذِينَ صَمَرُوا البَيْعَاةَ وَجُدِ رَبِّهِمْ وَإَقَامُوا الصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَفْنَهُمْ سِرًا وَعَلانِينَةُ صَمَرُوا الْبَيْعَاةَ وَجُدِ رَبِّهِمْ وَإَقَامُوا الصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَفْنَهُمْ سِرًا وَعَلانِينَة

وَمَذَرَءُونَ مِالْحَسَنَةِ الشَّيِئَةَ أُولَئِيكَ لَمُنْمَ عُفْبَى الدَّارِ ﴿ جَنَنَتُ عَدْنِ بَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ وَٱلْمَلَئِكَةُ بَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِ بَابِ ۞ سَلَمُ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُفْبَى الدَّارِ ۞

المعنى: ﴿ أَفَنَن يَعْلَمُ ﴾ بين الفرق بين المؤمن والكافر. أخرج الكلام مخرج الاستفهام والمراد الإنكار إشارة إلى المثل المتقدّم ذكره. ولا يكون متساوياً من يعلم ﴿ أَنَمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ في هذا القرآن ﴿ مِن رَبِّكَ ﴾ هو ﴿ أَنْمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ في هذا القرآن ﴿ مِن رَبِّكَ ﴾ هو ﴿ أَنْمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ في هذا القرآن ﴿ مِن رَبِّكَ ﴾ هو ﴿ أَنْمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ في هذا القرآن ﴿ مِن رَبِّكِ ﴾ هو أَنْمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ ومن هو كالأعمى الذي لا يبصر.

إنّما يتعقّل ويبصر من هو ذو لب وإدراك فحال العالم كالبصير، والجاهل كالأعمى والعالمون هم ﴿ أَلَٰذِينَ يُوفُونَ ﴾ ويؤدّون ما عهد الله إليهم بإتيانه وألزمهم إيّاه عقلاً وسمعا فالعقد العقلي ما جعله في عقولهم من اقتضائه بصحّة أمور وفساد أمور كاقتضاء العقل للفاعل والمصنوع للصانع وأن للعالم خالق غير العالم، والعهد الشرعيّ ما أخذه النبيّ على المؤمنين من الميثاق المؤكّد بأن يطيعوه ولا يعصوه في الأوامر منه والنواهي.

﴿ وَالنَّيْنَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ يِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ قيل: المراد الإيمان بجميع الأنبياء والكتب وقيل: هو صلة محمد ومعاونته وقيل: صلة الرحم. وروى أصحابنا أن أبا عبد اللّه لمن لهما حضرته الوفاة أوصى قال: «أعطوا الحسن بن الحسين بن علي بن الحسين وهو الافطس سبعين ديناراً». فقالت له أم ولد: أتعطي رجلاً حمل عليك بالشفرة؟ (أفقال لها: «ويحك أما تقرئين قول الله: ﴿ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمْرَ الله بِهِ أَن يُوصَلُ ﴾ "(أوقيل: هو ما يلزم من صلة المؤمنين بالأخوة بأن يتولّوهم وينصروهم ويذب عنهم، ويدخل فيه صلة الرحم وغير بالأخوة بأن يتولّوهم وينصروهم ويذب عنهم، ويدخل فيه صلة الرحم وغير

١- الشفرة: السكين العظيم.

٢- الكافي. ج٧. ص٥٥: وسائل الشيعة (الإسلامية). ج١٣. ص ٤٧١؛ وتفسير العياشي. ج٢. ص ٢٠٩.

ذلك قال رسول الله على المسلم الرحم وبر الوالدين يهونان الحساب، ثم تلا هذه الآية قال: الآية أل محمد معلقة بالعرش يقول: اللهم صل من وصلني واقطع من قطعني، وهي تجري في كل رحم "" وروى الوليد بن أبان عن أبي الحسن الرضائية قال: قلت تجري في كل رحم "" وروى الوليد بن أبان عن أبي الحسن الرضائية قال: قلت له هل على الرجل في ماله سوى الزكاة؟ قال: «نعم أين ما قال الله: ﴿ وَالَّذِينَ يَعِيلُونَ ... ﴾ "". ﴿ وَيَغَشَونَ رَبُّهُم ﴾ ويخافون عقاب ربهم في قطعها ﴿ وَيَغَافُونَ مَن المداقة والمناقشة عند الحساب، فليكن المؤمن خانفاً من المداقة في الحساب.

﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا آبَيْعَاءَ ﴾ أي: الذين صبروا على القيام بما أوجبه الله عليهم وعلى البلاء من الأمراض والعقوبة وعن معاصي الله لطلب ثواب الله. ومعنى الوجه عبارة عن الإخلاص وترك غيره تقول في تعظيم الشيء: هذا وجه الرأي وهذا نفس الرأي، للرأي المعظم، يريد خالصة وماحضة ﴿ وَأَقَامُوا الْمَسَلَوةَ ﴾ أي: أدّوها بحدودها وداموا على فعلها ﴿ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَدَقَنَهُمْ سِرًا وَعَلَيْهَ ﴾ في: أدّوها بحدودها وداموا على فعلها ﴿ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَدَقَنَهُمْ سِرًا وَعَلَانِهُ ﴾ في: يدفعون بالطاعة المعصية وبالعمل الصالح العمل القبيح كما قال النبي الله للمعاذ بن جبل: «إذا عملت سيئة فاعمل حسنة بجنبها تمحها الله وقيل: معناه يدفعون إساءة من أساء إليهم بالإحسان ولا يكافئون، إذا أحرموا أعطوا، وإذا ظلموا عفوا، وإذا قطعوا

١ـ الدعوات، قطب الدين الراوندي. ص١٢٦؛ مشكاة الأنوار، ص٢٨٨؛ للطبرسي؛ وبحار الأنوار،
 ج٧١، ص٩٨.

٢- تفسير القمي، ج ١، ص٣٦٣؛ وبحار الأنوار، ج٢٣، ص٢٧٪؛ وتفسير العياشي، ج ٢، ص٢٠٨. ٣ـ مجمع البيان، ج٦، ص٣٣.

٤- مجمع البيان، ج٦، ص٣٤ وبحار الأنوار، ج٦٦، ص٣٥٧؛ وكنز العمال، ج٤، ص٢٠٩؛
 والمغني، لابن قدامة، ج١١، ص٦٦٤.

وصلوا وقيل: يدفعون بالتوبة المعصية ﴿ أُولَيَهِكَ لَمُمْ عُقِبَى الدَّلِ ﴾ أي: هؤلاء الموصوفين لهم ثوابهم الجنّة والعاقبة المحمودة أي: الدار المحمودة هي جنّات عدن بساتين إقامة تدوم ولا تفنى. وقيل: هي الدرجة العليا وسكّانها الشهداء والصديقون. وقيل: قصر من ذهب لا يدخله إلّا نبي أو صديق أو شهيد أو حاكم عدل.

ثمّ بين ما يتكامل به سرورهم من اجتماع قومهم معهم فقال: ﴿ يَدْخُلُونَا وَمَن صَلَحَ ﴾ أي: أولادهم من آمن منهم لأن من إتمام السرور اجتماعهم بشرط القابليّة ﴿ وَالْمَلَيِّكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِ بَابٍ ﴾ من أبواب الجنّة الثمانية، وقيل: من كلّ باب من أبواب البرّ كالصلاة والزكاة والصوم أو أبواب قصورهم وبساتينهم بالتحيّة من اللّه والتحف والهدايا ويقولون: ﴿ سَلَمُكُم والقول محذوف لدلالة الكلام عليه أي: سلّمكم الله من الأهوال والمكاره بصبركم على المكاره والشدائد ﴿ فَيْمَم ﴾ عاقبة ﴿ الدَّادِ ﴾ الجنّة ما أنتم فيه من الكرامة في داركم.

واعلم أن الصبر على ترك المعاصي وأداء الطاعات مشروط بكونه ابتغاء لوجه الله لا أن يكون مقصود الصابر أن يقال له: ما أصبره وأشد قوته على النوازل! أو يصبر لئلاً يعاب بسبب الجزع، أو يصبر لئلاً يحصل له شماتة الأعداء، أو يصبر لعلمه بأن لا فائدة في الجزع، وكل هذه الأقسام خارج عن شمول الابتغاء. أمّا إذا صبر على البلاء لعلمه بأن ذلك البلاء قسمة حكم بها القسام العلام المنزه من الباطل والسفه بل لابد أن تكون تلك القسمة مشتملة على حكمة بالغة ومصلحة ورضى بذلك حقيقة، فهذا وجه الابتغاء ومقام الصديقين.

قال الواحديّ: العقبي كالعاقبة ويجوز أن يكون مصدراً كالشوري والقربي والرجعي، وقد يجيء على فعلى كالنجوي والدعوى وعلى فعلى كالضيزي والذكري. لمّا بين حال السعداء أتبعها بذكر الأشقياء ليكون البيان كاملاً فقال: ﴿ وَاللَّهِ مَنْ عَهْدَ اللَّهِ ﴾ وذكرنا معنى العهد، ونقصوا العهد من أحكامه، وقطعوا أموراً أمروا بوصلها وأفسدوا في الأرض بالدعاء إلى غير الله، أو بقتال النبيّ والمؤمنين أو بالعمل فيها بمعاصي الله والظلم لعباده والتخريب في بلاده ﴿ أَوْلَيْكَ لَمُ مُم ﴾ الإبعاد من رحمة الله والتبعيد من جنّته ﴿ وَلَمُم سُوّهُ الدّارِ ﴾ ضد العقبى أي: عذاب النار والخلود فيها.

 يَشَآهُ ﴾ عن طريق الجنّة بعظم معاصيه وسوء اختياره ﴿ وَيَهْدِئ إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾ ورجع إليه بالطاعة وهم الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله واعترفوا بتوحيد الله ونبوة نبيّه، واستأنسوا بذكر الله، والمعنى الحاضر للنفس دائماً وهو العمدة.

ومعنى ﴿ يُعَيِنُ مَن يَشَآءُ وَيَهُدِئ إِلَيْهِ ﴾ بينا هذا المعنى كراراً، أي: يضلّ من يشاء عقوبة على كفره وهداية إلى رحمته وجنته استحقاقاً لإيمانه وليس المراد: إضلالا عن الدين بالكفر على ما ذهب إليه من خالفنا، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

﴿ أَلَا بِنِكِ آللهِ تَطْمَعُ أَلْقُلُوبُ ﴾ واعلم أن الإكسير إذا وقعت ذرة منه على الجسم النحاسي انقلب باقياً على كر الدهور والأزمان ولا يفسده التراب وتكون صابرا على الذوبان في النار فإكسير معرفة الله وجلاله إذا وقع في القلب كذلك يغلبه جوهراً صافياً باقياً نورانيّاً لا يقبل التغيّر والفناء والتبدّل فقال: ﴿ أَلَا بِنِكِ آللهِ تَطْمَعُ نُ ٱلْقُلُوبُ ﴾.

وبعبارة أخرى الموجودات على ثلاثة أقسام: مؤثّر لا يتأثّر ومتأثّر لا يؤثّر وموجود يؤثّر في شيء ويتأثّر عن شيء فالمؤثّر الّذي لا يتأثّر هو اللّه والمتأثّر الّذي لا يؤثّر هو الجسم، فإنّه ذات قابلة للصفات المختلفة والآثار المتنافية وليس له إلّا القبول فقط، وأمّا الموجود الّذي يؤثّر تارة ويتأثّر أخرى فهي الموجود الروحانيّة وذلك لأنّها إذا توجّهت إلى الحضرة الإلهيّة صارت قابلة للآثار الفائضة عن مشيئة اللّه وقدرته وتكوينه وإيجاده، وإذا توجّهت إلى عالم الأجسام اشتاقت إلى التصرّف فيها لأن عالم الأرواح مدبر لعالم الأجسام. وإذا عرفت هذا فالقلب كلّما توجّه إلى مطالعة عالم الأجسام حصل فيه الاضطراب والفلق والميل الشديد إلى الاستيلاء عليها والتصرّف فيها، أمّا إذا توجّه القلب إلى مطالعة الحضرة الإلهيّة حصل فيه أنوار الصمديّة والأنوار الإلهيّة فيكون هناك ساكناً فاطمئنّت القلوب بذكر اللّه.

ثم إن القلب كلما وصل إلى شيء يريده فإنّه يطلب الانتقال منه إلى حالة أخرى أشرف منها لأنّه لا سعادة في عالم الأجسام إلّا وفوقها مرتبة أخرى من اللذّة أمّا إذا انتهى القلب إلى الاستسعاد بالمعارف الإلهيّة بقي واستقر فلم يقدر على الانتقال منه لأنّه ليس هناك درجة أخرى في السعادة أعلى منها وإنّما هي الدرجة ليس فوقها غيرها، نعم هذه الدرجة قابلة للزيادة والتكميل فالاطمينان قد حصل بذكره واستقر القلب.

١- مناقب آل أبي طالب، ابن شهر أشوب، ج٣، ص٣٢؛ والصراط المستقيم، ج١، ص١٨٢؛
 وجوامع الجامع، ج٢، ص٢٦٢.

عن ابن عبّاس. وقيل: نعم مالهم. و«طُوبي» مصدر من طاب كبشرى وزلفي، ومعنى طوبي لك أي: أصبت خيراً وطيبا.

والحاصل على كلّ التقادير معناه مبالغة في نيل الطيّبات، ويدخل فيه جميع اللذَات. وقيل: ليست بعربيّة وإنّما هي هنديّة ومعناها الجنّة.

قال صاحب «الكشَّاف»: ﴿ اللَّهِ عَامَنُوا ﴾ مبتدأ و ﴿ مُوبَىٰ لَهُمْ ﴾ خبره. ﴿ وَحُسِّنُ مَنَابٍ ﴾ أي: مرجع.

كَذَلِكَ أَرْسَلَنَكَ فِي أُمَّةٍ فَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهَا أُمَّمُ لِتَتَلُوا عَلَيْهِمُ ٱلَذِى أَوْحَيْنَا إلَا مُو عَلَيْهِ تَوَكَلْتُ إِلَيْهُ إِلَا مُو عَلَيْهِ تَوَكَلْتُ إِلَيْهُ إِلَا مُو عَلَيْهِ تَوَكَلْتُ وَلَيْلَا مَا يَكُفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ فَلْ هُو رَبِي لَآ إِلَهُ إِلَا مُو عَلَيْهِ تَوَكَلْتُ وَإِلَيْهِ مَنَابِ آنَ وَقُطِعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْ وَإِلَيْهِ مَنَابٍ آنَ وَقُطِعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْ كُلِمَ بِهِ ٱلْجَبَالُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْ كُلِمَ بِهِ ٱلْجَبَالُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْ يَشَالُهُ كُلِمَ بِهِ ٱلْمَوْقَ لَنْ بَلِ يَنِهِ ٱلْأَمْرُ جَمِيعًا أَوْلَا يَرَالُ ٱلذِينَ كَفَرُوا تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُوا قَارِعَةً أَلَا لَهُ لَكُونَ أَلْهُ إِنَّا اللّهِ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ آنَ اللّهُ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ آنَ اللّهُ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ آنَ

الكاف للتشبيه ووجه التشبيه أي: مثل ذلك الإرسال الّذي أرسلنا الأنبياء قبلك، أرسلناك.

نقاتلهم، قال على «لا ولكن اكتبوا كما يريدون، فنزلت الآية»(١).

﴿ كَذَٰلِكَ أَرْسَلَنَكَ فِى أُمَّةٍ ﴾ قد تقدّمتها امم ﴿ لِتَنَّلُوا ﴾ وتقرأ ﴿ عَلَيْهِمُ ﴾ الكتاب العظيم ﴿ ٱلَّذِي أَوْحَيْمَا ۚ إِلَيْكَ وَهُمْ يَكُفُرُونَ ﴾ أي: وحال هؤلاء أنَّهم يكفرون بالرحمن الّذي رحمته وسعت كلُّ شيء، وكفروا بنعمته في إرسال مثلك إليهم وإنزال هذا القرآن الكريم، قل لهم: ﴿ هُوَ رَبِّي ﴾ الواحد المتعالى عن الشركاء ﴿ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَحَكَّلْتُ ﴾ في نصرتي عليكم وإليه رجوعي. وقوله: ﴿وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحْمَٰنِ ﴾ نزلت في عبد الله بن أميّة المخزوميّ لمّا قال: أمّا اللّه فنعرفه وأمّا الرحمن فلا نعرفه إلّا صاحب اليمامة. ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْمَانَا سُيِّرَتَ بِهِ ٱلْحِبَالُ ﴾؛ النظم، روي: أنَّ أهل مكَّة قعدوا في فناء كعبة فأتاهم الرسول وعرض عليهم الإسلام، فقال له عبد اللَّه بن أميَّة: سولنا جبال مكَّة حتَّى ينفسح المكان علينا، واجعل لنا فيها أنهاراً نزرع فيها أو أحيى لنا بعض موتانا لنسأله أحقّ ما تقول أم باطل؟ فإنّ عيسى كان يحيي الموتى ولست بزعمك بأهون على اللَّه منه، وكذلك ولست بزعمك أهون على ربُّك من داود حيث سخّر له الجبال تسبّح معه، أو سخّر لنا الريح فنركبها إلى الشام فنقضي عليها جوائجنا ثمّ نرجع من يومنا فقد كان سليمان سخَرت له الربح فكما زعمت لست أهون على ربّك من سليمان. فنزلت: ﴿وَلَوْ أَنَّ قُرْءَانًا ﴾(٢) وآية بإنزاله سيّرت الجبال وزعزعت عن مقارّها كما فعل ذلك بالطور لموسى. ﴿ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ ﴾ وشقَقت وجعلت أنهاراً وعيونا كما فعل بالحجر حين ضربه الله بعصاه. ﴿ أَوْ كُلِّمَ ﴾ بسبب تلاوته ﴿ ٱلْمَوْتَ ﴾ ويحيون ويتكلّمون كما وقع لعيسى لكان ذلك هذا القرآن لعظم محلّه وجلالة

١- مجمع البيان، ج٦، ص٣٩؛ أسباب نزول الآيات، ص١٨٤؛ وتفسير القرطبي، ج٩، ص٣١٨. ٢- انظر: مجمع البيان. ج٦، ص٤٠.

قدره، ويمكن أن يكون المحذوف من جواب «لو» «لما آمنوا» وحذف جواب «لو» شائع كثير في الكلام. قال امرؤ القيس:

فلو أنَّها نفس تموت سويّة ولكنَّها نفس تساقط أنفســا(١)

﴿ بَلَ يَلِمَ آلاَ مَرُ ﴾ أي: لكن الأمر لله: إن شاء فعل وإن يشأ لم يفعل. ﴿ أَفَلَمَ يَأْتِفِسَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا ﴾ قيل: اليأس هاهنا العلم في لغة النخع واحتجوا بقول الشاعر:

وإن كنت عن أرض العشيرة ناثيا؟(٢)

ألم يبأس الأقوام أنّي أنا ابنه

وقال أبو عبيدة:

ألم تيأسوا أنّي ابن فارس زهمدم؟(٣)

أقول لهم بالشعب إذ يأسـرونني

أي ألم يعلموا، وأنكر بعض هذه اللغة كالكسائي، وقيل: معناه أفلم يعلم الذين آمنوا علماً ينسوا معه من أن يكون غير ما علموه. وقيل: معناه: أفلم ييأس الذين آمنوا من إيمان هؤلاء الذين وصفهم الله بأنهم لا يؤمنون، وهذا المعنى قاله الزجّاج لأنه قال: أن لو يشاء الله وكانوا قابلين للهداية ولاكدَى ألنّاسَ جَمِيعًا ﴾ إلى الجنة لكنه كلفهم لينالوا الثواب بالتكليف وقبوله لا على سبيل الإلجاء كما مرّ هذا المعنى في الآيات كراراً.

﴿ وَلَا يَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُواْ تَصِيبُهُم بِمَا صَنَعُوا ﴾ من كفرهم وأعمالهم الخبيثة وأَوْ قَارِعَةً ﴾ وداهية تقرعهم من الحرب والجدب والأسر للتنبيه والزجر ﴿ أَوْ تَكُلُ ﴾ تلك القارعة قريباً من دورهم فتجاورهم حتّى تحصل لهم المخافة لتتنبّهوا. وقيل: إن التاء للخطاب أي: أو تحل أنت يا محمّد بنفسك ﴿ قَرِيبًا مِن

الدالأمالي، السيد المرتضى، ج٢، ص١٢٦.

٢\_ كتاب العين، الخليل الفراهيدي، ج٧، ص ٣٣١.

٣\_الصحاح، الجوهري، ج٢، ص٨٥٨.

دَارِهِمْ حَقَّىٰ يَأْتِيَ وَعَدُ ٱللَّهِ ﴾ أي: ما وعد الله من فتح مكّة عن ابن عبّاس قال: (وهذه الآية مدنيّة). وقيل: المراد حتّى يأتي يوم القيامة ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُخْلِفُ ﴾ ميعاده.

قال بعض المعتزلة: كالقاضي عبد الجبّار وهذا يدل على بطلان قول من يجوز الخلف على الله في ميعاده، قال: وهذه الآية وإن كانت واردة في حق الكفّار إلّا أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، إذ بعمومه يتناول كل وعيد ورد في حق الفسّاق، وأجاب الرازي بأن الخلف غير وتخصيص العموم غير، ونحن لا نقول بالخلف ولكنّا نخصّص عمومات الوعيد بالآيات الدالة على العفو.

وَلَقَدِ اَسَنُهُزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ فَأَمْلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ثُمَّ أَخَذَنُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ آنَ أَفَعَنْ هُوَ فَآيِدٌ عَلَى كُلِ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ وَجَعَلُوا بِنَّهِ شُرَكَاءَ قُلْ سَمُّوهُمْ أَمْ تُنْبَعُونَهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلأَرْضِ أَم بِظَنِهِرِ مِنَ ٱلْقَوْلُ بَلْ رُبِنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مَكْرُهُمْ وَصُدُواْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَن يُصْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِآنَ لَهُ مَنْ اللَّهُ فِي ٱلْمَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا وَلَعَذَابُ ٱلاَخِرَةِ أَشَقَى وَمَا لَهُمْ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ

المعنى: اعلم أن القوم لما طلبوا سائر المعجزات المذكورة من الرسول على سبيل الاستهزاء، وكان ذلك يشق على الرسول وكان يتأذّى من تلك الكلمات فالله أنزل هذه الآية تسلية له وتصبيرا على سفاهة قومه فقال: «إنّ أقوام سائر الانبياء استهزءوا بهم فأطلت لهم المدة بتأخير العقوبة وأمهلتهم فلم ينتهوا ﴿ مُمَّ لَخَدُنُهُمُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَقابي لهم»، وهو إشارة إلى تفخيم ذلك العقاب وتعظيمه.

ثمّ عاد سبحانه إلى الحجاج مع الكفّار قوله: ﴿ أَفَمَنْ هُوَ قَآبِمُ ﴾ بالتدبير ﴿ عَلَىٰ كُلِّ نَفْسٍ ﴾ وحافظ على كلّ نفس أعمالها ويرزقها كمن ليس بهذه الصفة، والمراد الأصنام الّتي لا تضرّ ولا تنفع. ويدلّ على هذا الحذف قوله: ﴿ وَجَعَلُوا لِلّهِ شُرَكًا مَ ﴾ يعني: أنّ هؤلاء الكفّار جعلوا للّه شركاء في العبادة.

وصف الله بالخالق والرازق والمحيي والمميت أي: إن الصنم لو كان إلها لتصور يوصف الله بالخالق والرازق والمحيي والمميت أي: إن الصنم لو كان إلها لتصور منه أن يخلق الرزق فيحق حينئذ أن تسمّى بالخالق أو الرازق، يعني: سموهم بالأسماء الّتي هي صفاتهم، ثمّ انظروا هل يدل صفاتهم على جواز عبادتهم واتّخاذهم آلهة؟ أي: سموهم ماذا خلقوا أو هل ضروا أو نفعوا؟ هل وتنّينونه أي يمنى لا يقلم عني: أتخبرون الله بشريك له وفي آلازي هو وهو لا يعلمه على معنى أنّه ليس ولو كان يعلم، وإنّما يقال للشيء الحقير المستحقر الذي بلغ في الحقارة إلى أن لا يذكر ولا يوضع له اسم، فعند ذلك يقال: سمّه إن شنت بعني: أن أخس من أن يسمّى ويذكر ولكنك إن شئت أن تضع له اسما فافعل يعني: أن أخس من أن يسمّى ويذكر ولكنك إن شئت أن تضع له اسما فافعل يعني: أن أخس من أن يسمّى ويذكر ولكنك إن شئت أن تضع له اسما فافعل وإنّما خص الذكر بالأرض لأنّهم اذعوا أن له شركاء في الأرض لا في غيرها.

﴿ أُم بِظُنهِرِ مِّنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ يعني: تموّهون بإظهار قول لا حقيقة له صورة مجازا وقيل: المراد أم بظاهر كتاب أنزل اللّه سمّيتم الأصنام آلهة.

﴿ إِنْ نُبِينَ لِلَّذِينَ ﴾ قال الواحدي: بل هاهنا دع كأنّه يقول: دع ذكر ما كنّا فيه من الدليل فإنّه لا فائدة في ذكره لأنّه زيّن لهم كفرهم ومكرهم، فلا ينتفعون بذكر هذه البيّنات قال القاضي: لا شبهة في أنّه ذكر ذلك في مقام الذمّ لهم، وإذا كان كذلك امتنع أن يكون المزيّن هو اللّه ﴿ وَصُدُوا عَنِ الشّيطِل ﴾ يعني: صدّهم الشيطان أو أنفسهم وبعضهم لبعض، وقرئ بالمعلوم أي: أعرضوا وصرفوا غيرهم، وهو لازم متعد، وحجة القراءة الثانية قوله: ﴿ وَاللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

﴿ وَمَن يُصْلِلِ ٱللَّهُ ﴾ أي: ومن يضلّله الله عن ثواب الجنّة لكفره ﴿ فَمَا لَهُ مِنْ هَا لَهُ عَدَابٌ ﴾ في مِنْ هَادٍ ﴾ يهديه، منبئ بأنّ الثواب لا ينال إلّا بالطاعة خاصّة ﴿ لَمَهُمْ عَذَابٌ ﴾ في

١\_ سورة النساء: ١٦٧.

الدنيا بالقتل والأسر ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَقُ ﴾ وأغلظ للنفس لدوامه وكثرته ﴿ وَمَا لَمُهُم ﴾ من دافع يدفع عنهم العذاب.

مَّثُلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ تَجَرِى مِن تَحَنِهَا الْأَنْهَارُ أَكُنُهُمَ أَكُونِهَا وَالِيَّهُ وَطِلْمُهَا يَلْكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْمُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ ا

وَالَّذِينَ مَانَيْنَهُمُ الْكِتَنَبَ ﴾ فقيل: المراد بالكتاب القرآن وقيل: المراد التوراة والإنجيل. فعلى معنى أن يكون الكتاب القرآن المراد أصحاب النبي واللذين آمنوا معه فرحوا بالقرآن، والمراد من الأحزاب بقية أهل الكتاب وسائر المشركين لأنه بعض معاني القرآن يخالف أحكامهم، ولهذا ينكرون. وقيل: ﴿ وَاللَّذِينَ مَانَيْنَهُمُ الْكِتَنَبَ ﴾ هم الذين كانوا من أهل التوراة كعبد الله بن سلام وأصحابه ساءهم قلة ذكر الرحمن في القرآن مع كثرة ذكره في التوراة فأنزل الله: ﴿ قُلُ ادْعُوا اللَّه الرحمن المراد الله المشركون بالرحمن وقالوا: ما نعرف الرحمن إلاً رحمن اليمامة.

ا\_سورة الإسراء: ١١٠.

والمراد من الأحزاب الذين تحزّبوا على رسول الله بالمعاداة و ﴿ مَن يُكُفُرُونَ يَكُفُرُونَ بَعْضَهُ ﴾ قيل: المراد بذكر الرحمن فحينئذ هو كقوله: ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالْمَعَنَى ﴾ (أ) ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد ﴿ إِنَّمَا أُرِيتُ أَنْ أَعْبُدَ اللّهَ وَلَا أُشْرِكَ بِدِهِ ﴾ في عبادته أحدا ﴿ إِنَّهِ أَدْعُوا ﴾ وإلى الإقرار بتوحيده وصفاته وتوجيه العبادة إلى اللّه نؤتي وأدعوا ﴿ وَإِلَيْهِ ﴾ مرجعي.

وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَهُ حُكْمًا عَرَبِيًا وَلَيِنِ ٱتَبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَمَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا وَاقِ (اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ مِن وَلِيِّ وَلَا وَاقِ (اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

الخطاب للنبي والمراد الأمّة لئن وافقت أهواءهم أي: كما أنزلنا الكتب السابقة على الأنبياء بلسانهم، كذلك أنزلنا عليك القرآن بلسان قومك حكمة عربيّة بلسان العرب ولمّا كان القرآن سبباً للحكم جعل نفس الحكم في التعبير على سبيل المبالغة، ووصف القرآن بالعربيّ دليل على حدوث الكلام كما أن الإنزال يدلّ على الحدوث.

قيل: سبب النزول أن المشركين كانوا يدعونه إلى ملّة آبائهم وأن يصلّي إلى قبلتهم، فنزلت الآية ﴿لَيْنَ ﴾ وافقت ﴿أَهُوَآءَهُم بَعْدَمَا جَآةَكَ مِنَ الْعِلْمِ بَاللّه والمعجزات الموجبة للعلم مالك ناصر يعينك ويمنعك عن عذابه، و«مِن» زائدة للتأكيد.

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَمُمْ أَزْوَجُا وَدُرِيَةً وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْتِي بِخَانِهِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهُ لِكُلِّ أَجَلِ حِنَابٌ ﴿ ثَا يَمْخُوا ٱللَّهُ مَا يَشَآهُ وَيُنْفِئُ وَعِنَدُهُۥ أَمُ ٱلْحِتَنبِ ﴿ فَيَ وَإِن مَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ ٱلَذِى نَعِدُهُمْ أَوْ وَيُنْفِئُ فَإِنْمَا عَلِيْكَ وَعَلَيْنَا ٱلْجِسَابُ ﴿ فَا نَرْبَنَكَ بَعْضَ ٱلَذِى نَعِدُهُمْ أَوْ نَتُوفَيَنَاكُ فَإِنْمًا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ وَعَلَيْنَا ٱلْجِسَابُ ﴿ فَا نَا لَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَيْنَا ٱلْجِسَابُ ﴿ فَاللَّهُ عَلَيْنَا الْجُسَابُ ﴿ فَاللَّهُ عَلَيْكَ الْمُؤْلِكُ وَعَلَيْنَا ٱلْجِسَابُ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

١\_سورة الرعد: ٣٠.

سبب النزول: عيروا رسول الله بكثرة التزويج قالوا: لو كان نبيّاً لشغلتة النبوّة عن تزوّج النساء، فنزلت.

المعنى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا ﴾ من قبل رسالتك رسلاً ﴿ وَبَحَمَلْنَا لَهُمُ أَزْوَجًا ﴾ عديدة ونساء وأولادا أكثر من نسائك وأولادك. وكان لسليمان الله ثلاثمائة امرأة مهيرة وسبعمائة سرية ولداود مائة امرأة، فلا ينبغي أن يستنكر منك أن تتزوج.

ثم أوردوا شبهة أخرى وعيروه بأنّه لو كان نبيّاً من عند اللّه لكان أي: شيء طلبنا منه يأتي به فأجاب اللّه عنها ﴿وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِى بِنَايَةٍ ﴾ ومعجزة إلّا بمشيئة اللّه وأمره أظهرها، وإن شاء منعها ولا اعتراض عليه.

ثم إنه على المعافقة في تبليغاته كان يخوفهم بنزول العذاب وظهور النصرة وذلك الموعود كان يتأخّر احتجوا بالتأخير على الطعن في نبوته وقالوا: لو كان نبيّاً صادقاً لما ظهر كذبه فأجاب الله عن شبهتهم بقوله: ﴿ لِكُلِّ أَجَلٍ حَيَابٌ ﴾ يعني: نزول العذاب وظهور النصرة وكل أمر له وقت مكتوب معين في اللوح، فالآية التي اقترحوا لها وقت أجله الله لا على شهواتهم كتب وقته في كتابه كأجل الحياة والموت وغيره. وقيل: معناه لكل كتاب وقت يعمل به فلتوراة وقت وللإنجيل وقت وكذلك يمحو الله ما يشاء ويثبت.

ثم أوردوا شبهة أخرى قالوا: لو كان في دعوى الرسالة صادقاً لما نسخ الأحكام الّتي كان في الشرائع المتقدّمة نحو التوراة والإنجيل لكنّه نسخها وحرّفها نحو تحريف القبلة وأمثالها فوجب أن لا يكون نبيّاً فأجاب الله بقوله: ﴿ يَمْحُوا اللّهُ ﴾ بحسب ما اقتضته مصلحة العباد ﴿ وَيُشْبِتُ ﴾ بحسب المصلحة لهم.

وفي معنى المحو والإثبات أقوال: أحدها: أنَّ ذلك في الأحكام من

الناسخ والمنسوخ. والثاني: أنّه يمحو من كتاب الحفظة المباحات وما لا جزاء فيه ويثبت ما فيه الجزاء من الطاعات والمعاصي. والثالث: يمحو ما يشاء من ذنوب المؤمن فضلاً ورحمة، ويسقط عقابها، عن ابن عبّاس، ويثبت ذنوب من يريد عقابه عدلاً واستحقاقا، عن سعيد بن جبير. الرابع: أنّه عام في كلّ شيء فيمحوا من الرزق ويزيد فيه ومن الأجل ويزيد فيه ويمحو السعادة والشقاوة ويثبتهما، عن ابن مسعود. وروى أبو قلابة عن ابن مسعود أنّه كان يقول: اللهم إن كنت كتبتني في الأشقياء فامحني من الأشقياء وأثبتني في السعداء فإنّك تمحو ما تشاء وتثبت وعندك أم الكتاب (۱). وروي ذلك عن أثمتنا في دعواتهم المأثورة. (۲)

وروى عكرمة عن ابن عبّاس قال: هما كتابان سوى أمّ الكتاب يمحو اللّه منه ما يشاء ويثبت وأمّا أمّ الكتاب لا يتغيّر منه شيء وهو أصل الكتاب الّذي اثبت فيه الحادثات والكائنات، وروى هذه الرواية عمر بن حصين عن النبي اللّيظة (٣٠).

وروى محمد بن مسلم عن أبي جعفر النه قال: سألته عن ليلة القدر فقال: «ينزل الله فيها الملائكة والكتبة إلى السماء الدنيا فيكتبون في أمر السنة وما يصيب العباد وأمر ما عنده موقوف له فيه المشيئة، فيعدم منه ما يشاء ويؤخّر ما يشاء وينبت وعنده أمّ الكتاب». (1)

وروى الفضيل قال: سمعت أبا جعفر الله يقول: «العلم علمان علم علمه

١ مجمع البيان، ج٦، ص ٤٨؛ الدرّ المنثور، ج٤، ص٦٧.

٢\_ انظر: إقبال الأعمال، ج ١. ص ٣٧٩.

٣ مجمع البيان، ج٦، ص٤٧.

٤- تفسير العياشي، ج٢، ص٢١٥؛ ودعائم الإسلام، النعمان المغربي، ج١، ص ٢٨١؛ ومستدرك سفيئة البحار، ج٨، ص ٤٣٥.

الملاتكة ورسله وأنبياء، وعلم عنده مخزون لم يطّلع عليه أحد يحدث فيه ما يشاءه. (١) وروى زرارة عن حمران عن الصادق الله قال: «هما أمران موقوف ومحتوم فما كان من محتوم أمضاه فما كان من موقوف فله فيه المشينة يقضى فيه ما يشاء».<sup>(\*)</sup> والخامس: أنَّه في مثل تقتير الأرزاق والمحن والشدائد يثبته ثمَّ يزيله بالدعاء والصدقة. والسادس: معناه أنَّه يمحو بالتوبة جميع الذنوب ويثبت بدل الذنوب حسنات يؤيِّد هذا المعنى قوله: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَمَامَنَ وَعَمِلَ عَكَمَلًا مَنلِحًا فَأُوْلَتِهِكَ يُبَدِّلُ أَلَّهُ سَيِّنَاتِهِمْ حَسَنَنتِ ﴾ (٣) والسابع: أنَّه يمحو ما يشاء من القرون ويثبت ما يشاء من القرون كقوله: ﴿كُمُّ أَهَلَكُمْ مَا مِنْ مَبِّلِهِم مِّنَ **ٱلْقُـرُونِ ﴾**(¹) وروي ذلك عن على الله(¹). والثامن: أنّه يمحو ما يشاء يعنى: القمر، ويثبت يعني: الشمس. ﴿ فَحَوْنَا مَايَةَ ٱلَّيْلِ وَجَعَلْنَا مَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً ﴾ (١) وقيل: إنَّ ابن عبَّاس سأل كعباً عن أمَّ الكتاب فقال: علم اللَّه ما هو خالق وما خلقه عاملون، فقال لعلمه: كن كتاباً، فكان كتاباً وسمّى أمّ الكتاب لأنّه الأصل الَّذي كتب فيه أولاً سيكون كذا وكذا لكلِّ ما يكون فإذا وقع بعد كتب أنَّه قد كان ما قيل إنَّه سيكون. والوجه في ذلك ما فيه من المصلحة لمن تفكُّرت من الملائكة الَّذين يشاهدونه إذا قابلوا ما يكون بما هو مكتوب فيه وعلموا أنَّ ما يحدث على كثرته قد أحصاه الله.

١-انظر: الكافي، ج ١، ص١٤٧؛ والحدائق الناظرة، ج ١٣، ص ٤٥٠؛ والتوحيد، للصدوق، ص٤٤٤.
 ٢- نور البراهين، ج ٢، ص ١٤٨؛ والسيد الجزائري؛ نور الثقلين، ج ٢، ص ٥١٧؛ وتفسير الصافي، ج ٢، ص ٥٧.

٣ سورة الفرقان: ٧٠.

غـ سورة السجدة: ٢٦.

٥- نور البراهين، السيد الجزائري، ج٢، ص١٤٩؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٤٩؛ ونورالثقلين، ج٢، ص٥٢٠. ٦ـ سورة الإسراء: ١٢.

﴿ وَإِن مَّا نُرِينَكَ ﴾ يا محمد ﴿ يَعْضَ الَّذِى نَعِدُهُمْ ﴾ هؤلاء الكفّار من العذاب. لمّا تقدّم في الآية أن لكلّ أمر وقتاً وأجلا بين أن لعذابهم وقتاً سيفعله إمّا في حياتك أو بعد وفاتك. وقوله «إما» أصله «إن» الشرطية و«ما» مزيدة للتأكيد. وإن نريك ما أوعدناهم في حياتك أو بعد مماتك من العذاب ما عليك وإنّما ﴿ عَلَيْكَ ﴾ الإبلاغ ﴿ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ ﴾ ولا عليك الحساب.

أَوْلَمْ يَرُوْا أَنَا نَأْقِ ٱلْأَرْضَ نَنْقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا وَٱللَّهُ يَعَكُمُ لَا مُعَقِبَ لِحُكْمِهِ، وَهُو سَرِيعُ ٱلْجَسَابِ أَنَّ وَقَدْ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِن فَلِهِمْ فَلِلَّهِ ٱلْمَكْرُجَمِيعُ أَيْعَلَمُ مَا تَكْسِبُكُلُ سَرِيعُ ٱلْجَسَابِ أَنْ وَقَدْ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِن فَلِهِمْ فَلِلَّهِ ٱلْمَكْرُجَمِيعُ أَيْعَلَمُ مَا تَكْسِبُكُلُ فَل نَفْسِ وَسَيَعْلَمُ ٱلْكُفَرُوا لَسَتَ مُرْسَكُ فَل نَفْسِ وَسَيَعْلَمُ ٱلْكُفَرُ لِمَنْ عُقِي ٱلدَّارِ أَنْ وَيَعْولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَسَتَ مُرْسَكُ فَلْ فَل صَابَعْ فَل اللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ مَ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِنْبِ أَنْ

﴿ أُولَمْ يَرَوّا ﴾ هؤلاء الكفار ﴿ أَنَّا ﴾ نقصد ﴿ اَلْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ﴾ وجوانبها بالفتوح على المسلمين فننقص من أهل الكفر ونزيد في المسلمين كما أنّا فتحنا لمحمّد ما حول مكّة من القرى. أو المعنى: أولم يروا ما يحدث في الدنيا من الخراب بعد العمارة والموت بعد الحياة والنقصان بعد الزيادة لا راد لحكمه ﴿ وَهُوَ سَكِرِيعُ ﴾ المجازات على أفعال العباد ثواباً وعقابا.

ثمّ بين سبحانه أن الكفّار الّذين قبلهم قد مكروا بالمؤمنين واحتالوا في كفرهم ودبّروا في تكذيب الرسل بما في وسعهم فأبطل الله مكرهم كذلك يبطل الله مكر هؤلاء ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْمَكْرُ ﴾ أي: له التدبّر والأمر ﴿ فَهِمِيعًا ﴾ فيرد مكرهم بنصب الحجج عليهم. وقيل: معناه: يملك الجزاء على المكر، وإنّما أتى بلفظ المكر كقوله: ﴿ وَجَزَرُوا سَيِّتَو سَيِّتَهُ ﴾ (١). ﴿ يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُ نَفْسِ ﴾ من الإيمان والكفر والطاعة والمعصية إلى النفس، وقد أسند الفعل إلى العباد وهذا

السورة الشوري: ٤٠.

صريح في بطلان قول المجبّرة، ولو كان حدوث الفعل بخلق الله لم يكن لقدرة العبد فيه أثر فوجب أن لا يكون للعبد كسب وقد أسند سبحانه الكسب إلى النفس ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلكَّفَرُ لِمَنْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ ولمن العاقبة المحمودة والمذمومة.

﴿ وَيَعُولُ اللَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ لك يا محمد ﴿ لَسَتَ مُرْسَكَ ﴾ من جهة الله إلينا ﴿ قُلْ ﴾ لهم ﴿ وَيَعْولُ اللَّذِينَ كُفُرُوا ﴾ لك يا محمد ﴿ لَسَتَ مُرْسَكَ ﴾ من جهة الله إلينا ﴿ قُلْ ﴾ لهم ﴿ كَفَن بِاللَّهِ ﴾ شاهداً ﴿ يَنْفِ وَبَيْنَكُ مُ ﴾ بسبب ما أظهر لكم من الآيات الدالة على نبوتي ﴿ وَمَنْ عِندُهُ عِلْمُ الْكِنَبِ ﴾ واختلف فيه:

قيل: إنّه الله على قراءة «من» بمعنى الموصول ومن قرأ «من» بالكسر على الابتداء أي: ومن عنده علم الكتاب.

وقيل ـ على القراءة الأوليّة المشهورة ـ : إنّ المراد شهادة أهل الكتاب من الّذين آمنوا كابن سلام وأصحابه وسلمان الفارسيّ وتميم الداريّ. (١)

وقيل: معناه ومن عنده يعني: الذي يعلم علم القرآن، فمن علم الكتاب القرآن وعرف جامعيّته من المعارف يعرف أنّه معجزة ودليل على صدق نبوتك فحينئذ شهادة الله على نبوته لهظ إنزال القرآن على وفق دعواه، ولا يعلم كون القرآن معجزاً إلّا أن يعلم علم القرآن.

١\_مجمع البيان، ج٦، ص٥٣.

٢\_ مجمع البيان، ج٦. ص٥٣.

٣ـ مجمع البيان، ج٦، ص٤٥؛ وبصائر الدرجات، ص٢٣٥؛ والحدائق الناضرة، ج١، ص٢٨، ونورالثقلين، ج٢، ص٢٢،

٤ـ بحار الأنوار، ج٩، ص١١١؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٥٤.

ويؤيّد ذلك ما روي عن الشعبيّ أنّه قال: «ما أحد أعلم بكتاب الله بعد النبيّ من عليّ بن أبي طالب ومن الصالحين من أولاده» (١٠).

وروى عاصم بن أبي النجود عن أبي عبد الرحمن السلميّ، قال: ما رأيت أحدا أقرأ من عليّ بن أبي طالب للقرآن أي: أعلم (١), وروى أبو عبد الرحمن أيضاً عن عبد الله بن مسعود قال: (لو كنت أعلم أن أحدا أعلم بكتاب الله منّي لأتيته، قال: فقلت له فعلي؟ قال: ولم ير في كتاب ولم يسمع في حديث أن أحدا يدّعي الأعلميّة أو التساوي في علم القرآن من عليّ بن أبى طالب بعد النبيّ من الخلفاء وغيرهم).

تمت السورة.

١ـ مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٣٢١، الصراط المستقيم، ج١، ص ٢١٩. ونهج الإيمان. ابن
 جبر، ص ٢٧٤؛ وبحار الأنوار، ج ٨٩، ص ٩٣.

٢\_ شواهد التنزيل. ج١، ص٣٣؛ وتاريخ مدينة دمشق، ج٤٦. ص٤٠٠؛ وانظر: مناقب آل أبي طالب، ج١. ص٣٢١.

# شِوْلَةُ ابْرَاهِتِيمَنَ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِلْمِلْلِيلْمِلْ

هي مكّية إلَا آيتين نزلتا في قتلى بدر من المشركين: قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهِ مَدَ اللَّهِ مَدَادُ اللَّهُ مَادُ اللَّهُ مَدَادُ اللَّالَةُ مَا اللَّهُ مَا مُذَادُ اللَّهُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُعْمَدُ مَا اللَّهُ مَا مَا مُعَادِدُ اللَّهُ مَا مَا مُعَادِدُ اللَّهُ مَا مُعَادِدُ اللَّهُ مَا مُنْ مُذَادُ اللَّهُ مَا مُعَادُ اللَّهُ مَا مُعَادِدُ مَا مُعَادِدُ مَا مُعَادِدُ مَا مُعَادِدُ اللَّهُ مَا مُعَادِدُ مَا مُعَادِدُ مَا مُعَادِدُ مُعَادِدُ مَا مُعَادِدُ مِنْ اللَّهُ مُعَادِدُ مِنْ اللَّهُ مُعَادِدُ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُعَادِدُ مِنْ اللَّهُ مُعَادِدُ مِنْ اللَّهُ مُعَادُ مِنْ اللَّهُ مُعَادِدُ مِنْ اللَّهُ مُعَادِدُ مِنْ اللَّهُ مُعَادُ مِنْ اللَّهُ مُعَادِدُ مِنْ اللَّهُ مُعَادُ مِنْ اللَّهُ مُعَادِدُ مِنْ اللَّهُ مُعَادُ مُعَادِدُ مِنْ اللَّعْمُ مُعَادُ مُعَادِدُ مِنْ اللَّهُ مُعَادُ مُعَادُ مُعَادُ مُعَادُ مُعَادُ مُعَادِمُ مُعَادُ مُعَادُ مُعَادُ مُعَادُ مُعَادُ مُعَادُ مُعَادُ مُعَادُودُ مُعَادِمُ مُعَادُودُ مُعَادُ مُعَادُمُ م

فضلها عن أبي بن كعب قال: قال رسول الله والله من الأجر عشر حسنات بعدد من عبد الأصنام وبعدد من لم يعبدها والله والله قال: «من قرأ سورة إبراهيم والله والله قال: «من قرأ سورة إبراهيم والله والله

افتتح هذه السورة ببيان الغرض من الرسالة والكتاب، فقال:

### بِسُـــــِوْالتَّعْزَ الرَّحِيَدِ

١\_سورة إبراهيم: ٢٨.

٢\_ مجمع البيان، ج٦. ص٥٥؛ نور الثقلين، ج٢. ص٥٣٥.

٣- مصباح المتهجد، ص٣١٩؛ وثواب الأعمال، ص١٠٧؛ ووسائل الشيعة ( الإسلامية )، ج٥، ص٥٩، بحار الأنوار، ج٨٦، ص٣٦٩.

# وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا ۚ أُولَئِكَ فِي ضَلَالِ بَعِيدِ ﴿ ۖ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا ۚ أُولَئِكَ فِي ضَلَالِ بَعِيدِ

اعلم أن الكلام في هذه السورة مكّية أو مدنية طريقة الآحاد ومتى لم يكن في السورة ما يتصل بالأحكام الشرعية فنزولها بمكّة والمدينة سواء، وإنّما يختلف الغرض في ذلك إذا حصل فيه ناسخ ومنسوخ فذلك فيه فائدة عظيمة. والره والرك معناه أن السورة المسمّاة بالر ويحتّب أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لَكُونُ أَن تخرج جميع الناس من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان بأمر الله وإطلاقه، وفي هذا دلالة على أنّه سبحانه يريد الإيمان من جميع المكلفين، واللام للغرض لا للعاقبة لأنه لو كان كذلك لكان الناس كلّهم مؤمنين والمعلوم بخلافه.

ثمّ بين النور أنّه الصراط العزيز الحميد المؤدي إلى معرفة الله المنبع في سلطانه المحمود في أفعاله، ثمّ في الآية دلالة في أن طرق الكفر متعددة، وطريق الإيمان والخير واحداً للجمع في الظلمات والإفراد في النور، وكذلك طرق الجهل كثيرة وطريق العلم واحداً وتكرير «إلَى» على البدل كقوله: وليلدّين استُضعِفُوا لِمَن ءَامَن مِنهُم ﴾ (الله واحداً وتكرير الله والدّيب على البدل كقوله على وجه لا اعتراض عليه فيه، وأخبر أن الويل والعذاب للكافرين يجحدون نعم الله ولا يعترفون بوحدائيته فلهم الويل والعذاب الشديد وكلمة «الله» علم لذات الله، وليس بمشتق لكونه لو كان مشتقاً لكان مفهومه صالحاً لوقوع الشركة فيه، ويدل على هذا القول قوله: ﴿ مَلْ تَعَلَمُ لَهُ الله الله المخصوصة.

﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ ﴾ وصف الكافرين، يحبَون المقام في هذه الدنيا

ا ـ سورة الأعراف: ٧٥.

۲ سورة مريم: ٦٥.

العاجلة ﴿ عَلَى ﴾ الكون في ﴿ ٱلْآخِرَةِ ﴾ ويمنعون غيرهم من اتّباع الطريق المؤدّي إلى معرفة اللّه ويطلبون طريقاً بعيداً عن الاستقامة و«السبيل» يذكّر ويؤنّث ﴿ أَوْلَيْكَ ﴾ الموصوفين ﴿ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ﴾ عن الحقّ.

وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ، لِيُسَبَيْنَ لَهُمُّ فَيُضِلُّ اللَّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ وَهُوَ الْعَرْبِيزُ ٱلْحَكِيمُ (اللَّهُ عَنْ الْحَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ مَن

شرع في بيان نعمه على الخلق حيث إنّه سبحانه أرسل إليهم رسولاً من خلّصهم من ظلمات الكفر، وهو من أهل لسانهم ﴿لِيُمَيِّنَ لَمُمُ ﴾ ما ينفعهم وما يضرّهم، وكذلك كان سنّة المرسلين فيما مضى من الأزمان لابد وأن يكون لسانه لسان أهل بلده وقومه المجاورين له حتّى إذا فهموا عنه فهموا غيرهم من الذين لسانهم غير لسانهم، فكأنّه أهل بلده وقومه يكونون تراجمة للغير، وقد أرسل الله محمّداً إلى الخلق كافّة بلسان قومه وهم العرب بدلالة قوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا كَافَةً لِلنَاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾ (١٠).

وقيل: المعنى أنّا كما أرسلناك إلى الناس بلغة العرب لتبيّن لهم الدين ثمّ إنّهم يبيّنونه للناس كذلك أرسلنا كلّ رسول بلغة قومه ليظهر لهم الدين.

ثمّ استأنف فقال: ﴿ فَيُضِلُ اللّهُ مَن يَشَاءُ ﴾ من طريق الجنّة إذ كانوا مستحقّين للعقاب بكفرهم ﴿ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ إلى طريق الجنّة وقيل: يلطف لمن يشاء بمن له لطف. ويضل عن ذلك اللطف من لا لطف له فمن تفكّر وتدبّر اهتدى وثبته اللّه، ومن أعرض عنه خذله الله وهو الغالب ﴿ الْحَكِيمُ ﴾ في أفعاله.

وَلَقَدُ أَرْسَكُلْنَا مُوسَى بِنَايَنَتِنَا أَنْ أَخْرِجُ قَوْمَكَ مِن

١\_ سورة سيأ: ٢٨.

ٱلظُّلُمُنَتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَذَكِّرَهُم بِأَيَّىٰمِ ٱللَّهِ ۚ إِنَى فِى ذَلِكَ ٱلْآيَانِ الشَّهِ لِكُلِّ صَكَبَّارٍ شَكُورٍ ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذْكُرُواْ يَعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْتِكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيُسْتَعَيُّونَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِي ذَالِكُمْ اللَّهُ عَنِي وَلَيْكُمْ اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ اللللْهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِهُ اللللْمُ الللللْمُ الللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُولِي اللللْمُ الللِمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِمُ اللللْمُ اللللِمُ اللللْ

ثم ذكر سبحانه إرساله موسى فقال: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَكُنَا مُوسَى ﴾ المعجزات الدالة على نبوته بأن ﴿ أَخْرِجُ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُمَاتِ ﴾ إلى سبيل الهداية يعنى أمرناه بذلك لأنهم بسببه خرجوا من الكفر إلى الإيمان ﴿ وَذَكِرَهُم بِأَيْسُ اللّهِ فِي اللّهِ فِي الْوال: أحدها أن يذكرهم وقائع الله في الأمم المخالية وإهلاك من أهلك منهم ليحذروا بذلك. والثاني: يذكرهم بنعم الله أي: يرغبهم ويرهبهم، مثلاً أيّام موسى منها ما كان أيّام المحنة كما كانت بنو إسرائيل فيها تحت قهر فرعون، ومنها أيّام المحنة والنعماء مثل إنزال المن والسلوى وغلبتهم على فرعون وكذا السابقين عن موسى. وكنّي عن الأيّام بالنعمة والنقمة لأنّ الأيّام ظرف لهما.

﴿ إِنَ فَالِكَ ﴾ التذكير دلالات لكلّ من عادته الصبر والشكر وهو المؤمن لأنّه لا يخلو من الصبر على البلاء أو الشكر على النعماء.

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ ﴾ أي: واذكر يا محمد إذ قال موسى: لهم ﴿ آذَكُونُ وَاللَّهِ عَلَيْكُمُ ﴾ حين كنتم معذّبين ﴿ وَنْ مَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ ﴾ حين كنتم معذّبين ﴿ وَنْ مَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ ﴾ ويذيقونكم أنواع العذاب ﴿ وَيُدَيِّمُونَ أَنْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ لِسَاءَكُمْ اللَّه وللرَّال والنساء. الله عظيم للرجال والنساء.

وَإِذْ تَأَذَنَ رَبُّكُمْ لَيِن شَكَارُنُو لَأَرِيدَنَكُمْ وَلَيِن كَفَرُمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَكِيدٌ ﴿ وَقَالَ مُوسَى إِن تَكَفُرُواْ أَنَهُ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَيعًا فَإِث اللّهَ لَغَيْ اللّهِ عَيدُ ﴿ وَعَادٍ وَتَسُودُ مَعِيدُ ﴾ اللّه بَالْتِكُمْ نَبُوا الّذِيبَ مِن قَبلِكُمْ قَوْمٍ نُوجٍ وَعَادٍ وَتَسُودُ وَاللّذِيبَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلّا اللّهُ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم وِالْبَيْنَاتِ وَاللّهِ اللّهُ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ وَاللّهِ مِنَا لَيْهِ شَكِي مِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ وَإِنّا لَنِي شَكِي مِمَا وَلَا إِنّا كَفَرَنا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ وَإِنّا لَنِي شَكِي مِمَا وَلَا اللّهِ شَكْ وَاللّهِ مَلْ اللّهِ مَلّهُ مَن اللّهِ مَلْ اللّهِ مَلْ اللّهِ مَلْ اللّهِ مَلْ اللّهِ مَلْ اللّهُ مَلْ اللّهِ مَلْ اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَلْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُلْكُولًا مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُلْكُولُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

﴿ وَإِذْ تَأَذَّتَ ﴾ من بقية قول موسى حين قال: ﴿ أَذْكُرُوا يَعْمَةَ اللّهِ ﴾ أي: واذكروا إذا أعلم ﴿ رَبُكُمْ لَهِن شَكَرْتُعُ لَأَزِيدَنَّكُمْ ﴾ نعمتي ﴿ وَلَين ﴾ جحدتم نعمتي ﴿ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ لمن كفر بنعمتي. قال أبو عبد الله في هذه الآية: «أيما عبد أنعم الله عليه فأقر بها بقلبه وحمد الله عليها بلسانه فم لم ينفد كلامه حتى يأمر الله له بالزيادة».

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن تَكُفُرُوا ﴾ وتجحدوا نعم الله ﴿ أَنَهُ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ من الخلق لم تضرّوا الله شيئاً وإنّما يضرّكم ذلك بأن تستحقّوا عليه العذاب ﴿ فَإِنَكَ اللّهَ لَغَنِيُّ ﴾ عن شكركم ﴿ جَيدً ﴾ في أفعاله لأنّه متى كان غنياً لا يزداد بشكر الشاكرين ولا ينقص بكفر الكافرين، وحينئذ لا يتفاوت الكفر والكفران، أي: سواء حمل الآية على الكفر المقابل للإيمان أو الكفران المقابل للنعمة.

﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ ﴾ قبل: هذا الخطاب متوجّه إلى أمّة نبيّنا. وقيل: إنّه قول موسى فالخطاب إلى امّته أي: ألم يجئكم ﴿ نَبَوُا الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ من

الأمم مثل ﴿ فَوْمِ نُوجِ وَعَادِ وَتَمُودُ وَالَّذِينَ مِنْ بَعَدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا اللّه، قال أي: لا يعلم تفاصيل أحوالهم وعددهم وما فعلوه وما فعل بهم إلّا اللّه، قال ابن الأنباري: إنّ اللّه أهلك أمما من العرب وغيرها فانقطعت أخبارهم وعفت آثارهم فليس أحد يعرفهم إلّا اللّه.

﴿ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِنَاتِ ﴾ والآيات والأحكام من الحلال والحرام ﴿ فَرَدُّوا لَيْدِيَهُمْ ﴾ إلى ﴿ أَفْوَهِهِمْ ﴾ في معناه أقوال:

أحدها: عضَوا على أصابعهم من شدّة الإنكار والغيظ لأنّه ثقل عليهم مكان الرسل وكلامهم، عن ابن عبّاس وابن مسعود والجبّائيّ.

وثانيها: جعلوا أيديهم في أفواه الأنبياء تكذيباً لهم وردًا لما جاءوا به فالضمير في «أَيْدِيَهُمْ» إلى «الكفار» وفي «أَفُواهِهِمْ» إلى «الأنبياء» كأنّهم لمّا سمعوا كلام الأنبياء أشاروا بأيديهم إلى أفواه الأنبياء تسكيتا لهم.

وثالثها: وضعوا أيديهم على أفواههم مؤمين بذلك إلى الرسل أن اسكتوا عمًا تدعوننا إليه كما يفعل الواحد منًا إلى غيره إذا أراد أن يسكته.

ورابعها: أن كلًا الضميرين إلى المرسل أي: أخذوا أيدي الرسل فوضعوها على أفواههم ليسكتوهم وليقطعوا كلامهم.

هذا كلّه إذا حملنا معنى الأيدي والأفواه على الحقيقة، ومن حملها على التوسّع والمجاز، وإلّا فقيل: المراد باليد ما نطقت به الرسل من الحجج لأن

الحجج يخرج من الأفواه.

وقيل: معناه كذّبوا رسلهم وتركوا ما أمروا به وبعض أنكروا هذا المعنى وقالوا: إنّما المعنى عضّوا على الأيدي حقدا أو غيظاً كقول الشاعر:

#### يردُّون في فيه عشر الحسود

يعني: أنَّهم يغيظون الحسود حتَّى يعضَ على أصابعه العشر.

﴿ وَقَالُواْ إِنّا كَفَرْنَا ﴾ أي: جحدنا ما ﴿ أَرْسِلْتُم بِهِ، وَإِنّا لَغِي شَكِ مِمَا الْحَمْنَانَ الْمَدِينَ اللَّهِ ﴾ من الدين نوقع في الريبة، الريبة قلق النفس وعدم الاطمئنان ﴿ قَالَتَ رُسُلُهُم ﴾ حينئذ: ﴿ أَنِي اللَّهِ شَكُ ﴾ مع هذه الحجج؟ ﴿ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَاللَّهُم ﴾ وخالقهما لا يقدر على ذلك غيره فوجب أن يعبد وحده ولا يشرك به من لم يقدر أن يخلق و﴿ يَدْعُوكُم ﴾ إلى الإيمان ﴿ لِيَغْفِرَ لَكُمُ ﴾ وينفعكم لا ليضركم وقال: ﴿ فِن دُنُوبِكُم ﴾ أي: بعض ذنوبكم لأنه قد يغفر ما دون الشرك ولا يغفر الشرك ﴿ وَيُؤخِرَكُم أَ إِلَى الْمِينَكَم فيه. ﴿ قَالُوا أَيْنَ يُوْحِكُم الله وقدره لكم أن يميتكم فيه. ﴿ قَالُوا أَنْ اللَّهِ وَقَدَره لكم أن يميتكم فيه. ﴿ قَالُوا أَنْ اللَّهُ وَقَدَره لكم أن يميتكم فيه. ﴿ قَالُوا أَنْ اللَّهُ وَقَدَره لكم أن يميتكم فيه. ﴿ قَالُوا أَنْ اللَّهُ عَمّا كُلَّ يَعْبُدُ عَامَاتُونَا ﴾ من الأصنام ﴿ فَأَنُونَا لِسُلُطَنِ ﴾ وحجة، وإنّما قالوا ذلك لأنهم ما اعتقدوا بأن جميع ما جاءت به الرسل معجزة لأنهم طلبوا معجزات سوى ما ظهرت منهم.

وفي هذه الآية دلالة على أن الله لا يريد الكفر والشرك وإنّما يريد الخير والإيمان، وإنّما بعث الرسل إلى الناس فضلاً ورحمة، فإنّه سبحانه قال: ﴿ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُمْ ﴾.

قَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحْنُ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَمُنُّ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ وَمَا كَانِ لَنَا أَن نَاْتِيكُم بِسُلْطَانِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـنَوَكَّىلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ وَمَا لَنَاۤ أَلَا نَنوَكَ لَ عَلَى ٱللَّهِ وَقَدْ هَدَىٰنَا شُهُلَنَا وَلَنصَهِرَكَ عَلَى مَآ ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـتَوَكِّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴿ اللَّهِ مَا ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـتَوَكِّلُو ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى مَآ ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـتَوَكِّلُو ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى مَآ ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـتَوَكِّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى مَآ ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـتَوَكِّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴿ اللَّهِ فَلَـ مَا عَلَى اللَّهِ فَاللَّهِ فَاللَّهُ عَلَى مَا عَلَى مَا ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـتَوَكِّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ اللَّهِ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ فَاللَّهُ فَا لَنَا اللَّهُ فَا لَهُ مَا عَلَى اللَّهُ فَا عَلَى اللَّهُ فَا لَهُ مَا عَلَى اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا لَهُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْتُولُكُونَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُونَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْكُونَا عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُونَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

﴿ قَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ ﴾ لسنا ﴿ غَنُ إِلَّا بِمَثَرٌ مِنْلُكُمْ ﴾ في الخلقة والصورة ﴿ وَلَكِنَ اللّه عَلَيْنَا ﴾ وينعمه النبوة ولقد من الله علينا، وليس ﴿ لَنَا آن نَا أَيْكُم ﴾ بحجة على صحة دعوانا ﴿ إِلَّا ﴾ بأمر ﴿ اللّه عَلَيْنَا أَن نَا أَيْكُم ﴾ بحجة على صحة دعوانا ﴿ إِلّا ﴾ بأمر ﴿ اللّه وَعَلَى اللّهِ فَلَيْتَوَكَلَ عَلَى المصدقون به وبأنبيائه، وأي شيء لنا إذا لم ﴿ نَنُوكَكُلُ عَلَى اللّهِ ﴾ ولم نفوض له أمورنا إليه ؟ ولا عذر لنا في أن لا نتوكل عليه ﴿ وَقَدْ ﴾ عرفنا الطريق و ﴿ هَدَننا ﴾ إلى سبيل الإسلام ودلنا على معرفته وضمن لنا على الإيمان جزيل الثواب ﴿ وَلَنَصَهِ رَتَ عَلَى ﴾ أذا كم فإنَه تعالى يكفينا أمركم.

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَكُمْ مِنْ أَرْضِنَا أَوْ لَنَعُودُكَ فِي مِلْتِنَا فَأَوْجَى إِلَيْهِمْ رَبُهُمْ لَهُلِكُنَّ الظَّلِمِينِ ﴿ وَلَشَكِنَلَكُمُ الظَّلِمِينِ ﴿ وَلَشَكَنَلُكُمُ الظَّلِمِينِ ﴿ وَلَشَكَنَلُكُمُ الظَّلِمِينِ ﴿ وَلَيْتَعَنَدُوا الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ﴿ وَلَسَتَفْتَحُوا الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ﴿ وَالْسَقْتَمُوا وَخَابَ مَعِيدِ ﴿ وَلَا يَعْدِيدِ ﴿ وَهَا لَمُ وَلَيْ مِن مَلَا عِن مَلَا عَلَيْهِ الْمَوْتُ مِن مَلَا وَمَا هُو بِمَيْتِ وَمِن وَرَآبِهِ عَذَابٌ غَلِيظٌ ﴿ فَا مَنْ اللَّهِ اللَّهِ الْمَوْتُ مِن كُلِ مَكُلِ وَمَا هُو بِمَيْتِ وَمِن وَرَآبِهِ ، عَذَابٌ غَلِيظٌ ﴿ فَا مَنْ اللَّهِ اللَّهِ مَن اللَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهِ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَمَا هُو بِمَيْتِ وَمِن وَرَآبِهِ ، عَذَابٌ غَلِيظٌ ﴿ فَا مَن مَثَلُ اللَّهِ مَن اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللل

١-كنز العمال، ج١٠، ص١٠٤؛ ومجمع البيان، ج٦. ص١٦؛ ونورالثقلين، ج٢. ص٥٣٠.

## مِمَّا كَسَبُواْ عَلَىٰ شَيْءُ ذَالِكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ۞

المعنى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَغَرُوا ﴾ وما قبلوا الإيمان ﴿ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِحَنَكُم ﴾ من بلادنا إلّا أن ترجعوا إلى أدياننا ومذاهبنا الّتي نحن عليها ﴿ فَأَوْجَىٰ ﴾ اللّه إلى رسله لمّا ضاقت صدورهم بما لقوا من قومهم إنّا نهلك هؤلاء ﴿ الظَّائِلِيمِنَ ﴾ الكافرين ﴿ وَلَشَكِنَكُمُ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ أي: نسكنكم أرضهم، يريد الكافرين ﴿ وَلَشَكِنَكُمُ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ أي: نسكنكم أرضهم، يريد اصبروا فإنّي أهلك عدوكم وأورثكم أرضهم. وفي معناه ما جاء: من آذى جاره أورثه اللّه داره.

﴿ وَاللَّهُ لِمَنْ خَافَ مَقَامِى ﴾ أي: ذلك الفوز لمن خاف وقوفه في الحساب للجزاء بين يدي في الموضع الذي أقيمه فيه، وأضاف المقام إلى نفسه سبحانه لأنهم يقومون بأمره ﴿ وَخَافَ وَعِيدٍ ﴾ وعقابي وإنّما قالوا: ﴿ أَوَ لَنَعُودُكَ فِي مِلْتِهَم على ملتهم فطاما وهذا الزعم لأنهم على ملتهم فطاما وهذا الزعم لأنهم نشأوا فيهم.

﴿ وَاسْتَفْتُمُوا ﴾ قيل: استفتح الرسل، وقيل: استفتح الأمم أي: طلبوا النصر على الكافرين أو الأمم استفتحوا العذاب على وجه التكذيب لهم ﴿ وَخَابَ ﴾ وخسر ﴿ كُلُ جَبَادٍ عَنِيدٍ ﴾ أي: خسر كل متكبر معاند للحق من وراء هذا الجبّار المعاند نار ﴿ جَهَنّمُ ﴾ أي: يأتيه العذاب من خلفه ﴿ وَيُسْقَىٰ ﴾ ماء مما يصيل من النار، والقيح عن فروج الزواني في النار لونه لون الماء وطعمه طعم الصديد. عن النبي ويشيخ قال: «يقرب إليه ... فإذا دنى منه شوى وجهه ووقع فروة رأسه، فإذا شرب قطع أمعاه حتى يخرج من دبره». (١)

قال رسول الله ﷺ: «من شرب الخمر لم تقبل صلاته أربعين يوماً، فإن مات وفي بطنه شيء من ذلك كان حقاً على الله أن يسقيه من طينة خبال وهو صديد أهل

١- بحار الأنوار، ج٨، ص ٢٤٤. وكنز العمال، ج٢. ص٢٨؛ والتبيان. ج٦، ص٢٨٤.

النار وما يخرج من فروج الزناة فيجتمع ذلك في قدور جهنم فيشربه أهل النار فيصهر به ما في بطونهم والجلود»(1)، رواه شعيب بن واقد عن الحسين بن زيد عن الصادق عن آبائه عليهم الستلام.(1)

﴿ يَنَجَرَّعُهُ ﴾ أي: لا يقارب أن يشرب ذلك الصديد جرعة جرعة ﴿ وَلَا يَكَادُ الْعَلَّمُ اللهِ أَي: لا يقارب أن يشربه كراهة له وهو يشربه، و « يَكادُ الفيه إثبات وإثباته نفي فقوله: ﴿ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ ﴾ أي: ويسيغه بعد إبطاء تقول العرب: ما كدت أقوم أي: قمت بعد إبطاء كقوله: ﴿ وَمَا كَادُوا يَفْعَلُونَ ﴾ " يعنى: فعلوا بعد إبطاء.

وَ وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِن كُلِ مَكَانِ ﴾ أي: يأتيه شدائد الموت وسكراته من كلّ موضع جسده من ظاهره وباطنه حتى يأتيه من أطراف شعره ومن فوقه ومن تحته وعن يمينه وشماله، ومع إتيان أسباب الموت والشدائد الّتي يكون من الموت لا يموت فيستريح ﴿ وَمِن وَرَآبِهِ عَذَابٌ غَلِظٌ ﴾ أي: يستقبله ويتلقى بعد هذا العذاب المذكور عذاب أشد منه وهو الخلود في النار قال المفضل: المراد بعد العذاب الأول وقبل الخلود، قطع الأنفاس وحبسها في الأجساد (1).

﴿ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَتِهِم ﴾ أي: مثل أعمال الّذين كفروا بربهم، حذف المضاف لدلالة الكلام الواقع بعد المضاف إليه في قلّة انتفاعها ﴿ أَعْمَلُهُمْ كُرَمَادٍ آشَتَدَّتَ بِهِ ٱلرِّيمُ ﴾ وذرّته ونسفته ﴿ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ ﴾ أي: شديد الربح فكما لا يقدر أحد على جمع ذلك الرماد المتفرّق فكذلك هؤلاء الكفّار لا يقدرون ممّا كسبوا على شيء من أعمالهم ومثله قوله: ﴿ مَا عَمِلُواْ مِنَ

١ـ من لايحضره الفقيه، ج٤. ص٨؛ وبحار الأنوار، ج٨. ص٢٤٤.

٢\_ مجمع البيان، ج٦، ص٦٧؛ ونورالثقلين، ج٢، ص٥٣٢.

٣ سورة البقرة: ٧١.

٤\_ أي: وذلك العذاب الغليظ قطع الأنفاس.

عَمَلِ فَجَعَلَنَكُ هَبَكَآءَ مَنتُورًا ﴾ (١).

﴿ ذَالِكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴾ عن النفع والخطاء البعيد عن الصواب. وفي هذه الآية دلالة واضحة على بطلان قول المجبّرة لأنّه سبحانه أضاف العمل إليهم ولو كان العمل مخلوقاً له لما صح الإضافة إليهم.

أَلَةً تَرَ أَنَ اللّهَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ بِالْحَقِّ إِن يَشَأَ يُذَهِبَكُمْ وَيَأْتِ اللّهَ عَلِيهِ اللّهِ بِعَزِيزِ ﴿ وَبَرَرُوا لِلّهِ جَمِيعًا فَقَالَ الشّهَ عَلَيْهِ ﴿ وَبَرَرُوا لِلّهِ جَمِيعًا فَقَالَ الشّهُ عَلَيْهِ أَلَا عَلَى اللّهِ بِعَزِيزِ ﴾ وَبَرَرُوا لِلّهِ جَمِيعًا فَقَالَ الشّهُ عَلَيْهِ أَلَقُهُ عَنَا مِن الشّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّه

المعنى: بين في هذه الآية أنّه إنّما خلق الخلق ليعبدوه وليؤمنوا به لا ليكفروا فقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ وتعلم، لأنّ الرؤية قد تكون بمعنى العلم كما يكون الإدراك للبصر ﴿ أَكَ اللّهَ خَلَقَ السّمَنوَتِ وَٱلأَرْضَ ﴾ على ما تقتضيه الحكمة، والخلق معناه فعل الشيء على تقدير وترتيب ﴿ بِالْمَوْقِ ﴾ أي: للغرض الصحيح وهو الدين والعبادة ﴿ إِن يَشَأَ ﴾ يهلككم ويفنيكم ﴿ وَيَأْتِ ﴾ بقوم أخرين مكانكم لأن من قدر على بناء الشيء كان على هدمه أقدر وما هلاككم بأمر ممتنع ولا متعذر على الله.

﴿ وَبَوَرُوا ﴾ إن الخلق يبرزون ﴿ يَلِمَ جَمِيعًا ﴾ ورد بلفظ الماضي وإن كان معناه الاستقبال لأن كلّ ما أخبر اللّه صار كأنّه حصل ودخل في الوجود نظيره ﴿ وَنَادَىٰ آصَحَبُ ٱلنَّارِ أَصْحَبَ ٱلجُنَّةِ ﴾ (" والمراد من البروز خروجهم من

١ سورة الفرقان: ٢٣.

٢\_سورة الأعراف: ٥٠.

القبور وانكشفوا وقيل: برزت سرائرهم والأحوال الكامنة فيهم للحاكم الحكيم، فإن كانوا من السعداء برزوا بصفاتهم القدسية ووجوههم المشرقة وأرواحهم المستنيرة، فتجلّى لها نور الجلال فما أجلّ تلك الأحوال! وإن كانوا من الأشقياء برزوا للمواقف العظيمة ذليلين مهينين خائفين واقعين في خزي الخجالة، وموقف الإهانة والفزع، نعوذ بالله منها.

ثم يقول الضعفاء للرؤساء من أهل الضلال: هل تقدرون على دفع عذاب الله عنا؟ ﴿ وَإِنَّا كُمْ تَبَعًا ﴾ في الكفر ﴿ فَهَلُ أَنتُم ثُغَنُونَ عَنَا مِن عَذَابِ الله عنا؟ ﴿ وَإِنَّا حُننًا أَللهُ ﴾ أي: لو ألله عنا من عذاب واقع؟ قال المسبعون للأتباع: ﴿ وَهَدَانَا أَللهُ ﴾ أي: لو خلصنا لخلصناكم ولو هدانا الله إلى طريق الخلاص أو هدانا إلى طريق الرجعة إلى الدنيا فنصلح ما أفسدناه ﴿ لَهُ دَبَّنَكُمُ مَا فَلَا مَهِ بَا اللهِ اللهِ اللهِ عني: أنّ الصبر والجزع سواء، لا لنا مهرب من عذاب الله.

وَقَالَ ٱلشَّنِطَانُ لَمَّا قُضِى ٱلْأَمْرُ إِنَ ٱللَّهَ وَعَدَّكُمْ وَعَدَ ٱلْحَقِي وَوَعَدَّنُكُوْ وَقَالَ ٱلشَّنِطَانُ لِمَّا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِن سُلطَانٍ إِلَّا أَن دَعَوْنُكُمْ فَاسْتَجَسْتُمْ لِيَّ أَنْ دَعَوْنُكُمْ فَاسْتَجَسْتُمْ لِيَّ أَنَا يمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنْدُ فَلَا تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنفُسَكُمْ مَّا أَنَا يمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنشُد بِمُصْرِخِكُمْ إِنِّ الطَّالِمِينَ لِيمُصْرِخِكُمْ إِنِّ الطَّالِمِينَ لِيمُصَرِخِكُمْ إِنَّ الطَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ إِنَّ الطَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ أَنْ الطَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ أَلِي اللَّهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ أَنْ

لمّا بين الله المناظرة الّتي وقعت بين الرؤساء والأتباع من كفرة الإنسان بين في هذه الآية المناظرة الّتي وقعت بين الشيطان وأتباعه من الإنس فقال: هُو وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ ﴾ أي: لمّا استقر أهل الجنّة في الجنّة وأهل النار في النار أخذ أهل النار في لوم إبليس وتقريعه فيقوم في النار خطيبا لهم على منبر من نار، فقال رسول الله: إذا جمع الله الخلائق وقضى بينهم يقول الكافر: قد وجد المسلمون من يشفع لهم فمن يشفع لنا ما هو إلّا إبليس هو الّذي أضلنا

فيأتونه ويسألونه فعند ذلك يقول هذا القول: ﴿ إِنَّ أَلِلَهُ وَعَلَكُمُ وَعُدَ الْحَقِ وَعَدَ الْحَقِ مِن باب إضافة الشيء إلى نفسه كقوله: «حب الحصيد» و«مسجد الجامع» على قول الكوفيين. وعلى قول البصريين يكون التقدير وعد اليوم الحق فوعدكم وصدقكم ووعدتكم فأخلفتكم وعدتكم أن لا جنة ولا نار ولا حشر ولا حساب ﴿ وَمَا كَانَ لِلَ عَلَيْكُم ﴾ من قدرة وقهر فأقهركم على الكفر والمعاصي والجنكم إليها ﴿ إِلّا أَنْ دَعَوْتُكُم ﴾ بوسوستي وتزييني.

ومعيني. وفي هذه الآية دلالة على أن الكفر والمعصية لو كان بتخليق الله لله ومعيني. وفي هذه الآية دلالة على أن الكفر والمعصية لو كان بتخليق الله لوجب أن يقول إبليس: لا تلوموني ولا أنفسكم وإنّما الله قضى عليكم الكفر وأجبركم عليه. وكذلك تدل على أن الشيطان لا قدرة له على تصريع الإنسان وعلى تعويج أعضائه وعلى إزالة العقل عنه كما يقوله العوام.

﴿ إِنِّ كَفَرَتُ بِمَا أَشْرَكَتُمُونِ مِن قَبَلُ ﴾ أي: كفرت الآن بما كان من إشراككم إيّاي مع الله في الطاعة، يعني: جحدت أن أكون شريكاً لله فيما أشركتموني فيه من قبل هذا اليوم. ولعل مراده استكباره عن سجود آدم ﴿ إِنَّ الظَّلِلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ قيل: إنّه من تمام قول الشيطان. وقيل: استئناف وعيد الله لأهل النار.

وبقي هاهنا سؤال: كيف يتعقّل ويتمكّن الشيطان من النفوذ في داخل أعضاء الإنسان وإلقاء الوسوسة إليه؟ فيه قولان: الأوّل أن ما سوى الله بحسب القسمة العقليّة على أقسام ثلاثة: المتحيّز والحال في المتحيّز والّذي لا يكون متحيّزاً ولا حالاً فيه. وهذا القسم الثالث هو المسمّى بالأرواح، فهذه الأرواح إن كانت طاهرة مقدّسة في عالم الروحانيّات فهم الملائكة وإن كانت

خبيئة شريرة داعية إلى الشرور وعالم الأجساد ومنازل الظلمات فهم الشياطين، فعلى هذا التقدير الشيطان لا يكون جسما يحتاج إلى الولوج في داخل البدن، بل هو جوهر روحاني خبيث الفعل فعلى هذا التقدير لا يبعد في أن يلقي شيء من تلك الأرواح أنواعاً من الوساوس والأباطيل إلى جوهر النفس الناطقة بالمشاكلة وتلك الوسوسة تؤثّر في النفس الناطقة فيحصل الإضلال من غير ولوج فهذه المشاكلة تختلف فإن كانت مشاكلة الخير والبركة كان ذلك من الملك إلهاماً، وإن كانت المشاكلة من أبواب الشر كان وسوسة من الشيطان، وهذا التقرير على القول بإثبات جواهر مبرأة عن الجسمية والتحيز، والقول بالأرواح الخبيثة والطاهرة كلام مشهور عند قدماء الفلاسفة فليس لأحد أن ينكر وجود الشيطان والجن والملائكة على أن نطقت به الشرائع والشريعة الأحمدية فمن أنكر أنكر القرآن.

والقول الثاني هو أن الملائكة والشياطين لابد وأن تكون أجساما لكن أجساما لطيفة والله سبحانه ركبها تركيباً عجيباً وهي أن تكون مع لطافتها لا تقبل التفرق والتمزق والفساد والبطلان، ونفوذ الأجرام اللطيفة في عمق الأجرام الكثيفة غير مستبعد كما في الروح، فإنه نفذ في داخل عمق البدن فإذا عقل ذلك فكيف يستبعد نفوذ أنواع كثيرة من الأجسام اللطيفة في داخل هذا البدن؟ كالشيطان مثلاً وكماء الورد في الورد ودهن السمسم في السمسم فكذلك القول في الشيطان والجن، فلما ثبت القول في إمكان وجودهما فحينئذ الأولى أن الملائكة يكونون من النور مخلوقين، والشياطين مخلوقين من اللهب والدخان كما قال الله: ﴿ وَلَلْهَانَ خَلَقْنَهُ مِن فَبْلُ مِن نَارِ السّمُومِ ﴾ أن اللهب والدخان كما قال الله: ﴿ وَلَلْهَانَ خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَارِ السّمُومِ ﴾ أن اللهب والدخان كما قال الله: ﴿ وَلَلْهَانَ خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَارِ السّمُومِ ﴾ أن اللهب والدخان كما قال الله: ﴿ وَلَلْهَانَ خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَارِ السّمُومِ ﴾

وَأَدْخِلَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ

١\_سورة الحجر: ٢٧.

خَالِدِينَ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِهِمْ نَجَنَّهُمْ فِيهَا سَلَامُ اللهُ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَنَكُ كَيْمَةُ طَيِّبَةً أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّكَمَاءِ اللهُ لَللهُ كَيْمَةً طَيِّبَةً أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّكَمَاءِ اللهُ تَقْلُ كَلِمَةً طَيْبَةً أَسْلَهُا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّكَمَاءِ اللهُ تَقْلُ كَلِمَةً بَاللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

المعنى: لمّا تقدّم وعيد الكفّار عقّبه بالوعد للمؤمنين فقال سبحانه: ﴿ وَأَدْخِلَ ٱلَّذِينَ ﴾ صدَّقوا باللَّه ورسوله ﴿ وَعَمِلُوا ﴾ الطاعات ﴿ جَنَّاتِ تَجْرِى مِن نَحْنِهَا ٱلْأَنْهَـٰرُ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ بأمر ﴿رَبِّهِـثُّمْ نَجِيَنُّهُمْ فِيهَا سَكَمُّ ﴾ بعضهم يحتى بعضهم بهذه الكلمة والملائكة يحيونهم بهذه الكلمة والرب الرحيم يحييهم بهذه الكلمة كما قال: ﴿ سَلَنُمُ قَوْلًا مِن زَبِ زَجِيمٍ ﴾ (١) وكذلك قال: ﴿ وَٱلْمَلَتِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ \* سَلَنُمُ عَلَيْكُم ﴿ وَالتَّحْيَةُ التَّلْقَى بِالْكُرَامَةُ فَي المخاطبة والجمع التحيّات لأنّه كان الملوك يحيّون بتحيّات مختلفة يقال لبعضهم: أبيت اللعن، ولبعضهم: أسلم وأنعم. ولبعضهم: عش ألف سنة. وبالجملة ثمّ ﴿ضَرَبَ ٱللَّهُ ﴾ مثالين للمؤمن والكافر أي: بيّن اللَّه شبها وضرب وجعل مثل الكلمة الطيّبة، وهي كلمة التوحيد أعني كلمة لا إله إلّا اللّه أو كلّ كلام أمر اللُّه به من الطاعات، وإنَّما سمَّاها طيَّبة لأنَّها نامية زاكية لصاحبها بالخيرات مثل شجرة طيّبة المنظر والشكل والرائحة والثمرة الذيذة المستطابة المتولّدة منها، وكثيرة المنفعة بسبب أكلها جامعة لهذه الوجوه لأنّ الطيّب يصدق على جميع هذه المراتب ويكون أصل الشجرة ﴿ ثَابِتٌ ﴾ راسخ في الأرض باق آمن من الانقلاع والزوال لأنّ الطيّب إذا كان في معرض الانقراض ولو أنّه

١ - سورة يس: ٥٨.

٢ سورة الرعد: ٢٣ ٢٤.

يحصل الفرح بسبب وجوده إلَّا أنَّه يعظم الحزن بسبب زواله فليس بطيَّب. ويكون فَرْعُها ﴿ فِي ٱلسَّكَمَاءِ ﴾ وهذه الصفة تدلُّ على قوتها من التصاعد مرتفعة وبعيدة عن عفونات الأرض وقاذورات الأبنية فحينئذ ثمرتها نقيّة طاهرة عن جميع الشوائب. ﴿ تُوَيِّنَ أُكُلَهَا كُلُّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾ والشجرة الموصوفة بهذه الصفات ثمراتها دائمة حاضرة في كلِّ الأوقات وليست مثل سائر الأشجار، ومن المعلوم بالضرورة أنّ الرغبة في تحصيل هذه الشجرة بحسب أن تكون عظيمة وأن العاقل متى أمكنه تحصيلها وتملكها فلا يجوز له أن يتغافل عنها في الفوز بها، فالمعرفة باللَّه والاستغراق في إطاعته ومحبَّته تشبه هذه الشجرة بهذه الصفات المذكورة، وهيهات من هذه اللذَّة والالتذاذ بالفاكهة أين الثرى والثريّا؟ لأنّ المدرك من تلك اللَّذة جوهر النفس القدسيَّة والمدرك معرفة الجلال، والمدرك من هذه القوَّة الذائقة الفانية والمدرك الفاكهة ونسبة أحد المدركين إلى الأخرى كنسبة أحد اللذَّتين إلى الأخرى لأن اللذَّه الحاصلة بتناول الفاكهة سريعة الاستحالة شديدة التغيّر، ولذَّة المعرفة وكمال جلال الله ممتنع التغيّر. وبالجملة، فالمراد من هذه الشجرة روي عن أنس بن مالك عن النبي ﷺ: «أنَّ هذه الشجرة الطيبة هي النخلة "`` وقيل: إنَّها شجرة في الجنَّة. وروى ابن عقدة عن أبي جعفر اللهِ: «أنَّ الشجرة رسول الله وفرعها على وعنصر الشجرة فاطمة وثمرها أولادها. وأغصانها وأوراقها شيعتنا»، ثم قال: «إن الرجل من شيعتنا ليموت فيسقط من الشجرة ورقة وإن المولود من شيعتنا ليولد فيورق مكان تلك الورقة ورقة»(٢٠). وروي عن ابن عبّاس قال: قال جبرئيل للنبيّ: «أنت الشجرة وعليّ غصنها وفاطمة ورقها والحسن والحسين ثمارها»(").

ا ـ التبيان، ج٦، ص ٢٩١؛ ومجمع البيان، ج٦، ص ٧٤.

٢\_ مجمع البيان، ج٦. ص٧٤؛ وبحار الأنوار، ج٩. ص١١٢.

٣ـ مجمع البيان، ج٦. ص٧٤؛ وبحار الأنوار، ج٢٤. ص ١٣٧.

وقيل: المراد بالكلمة الطيّبة الإيمان وبالشجرة الطيّبة المؤمن. قوله: ﴿ تُوَقِيَ الْحَلُمَا ﴾ أي: تخرج هذه الشجرة ما يؤكل منها كلّ حين، قيل: المراد كلّ السنة. وقيل: كلّ غدوة وعشيّة. وقيل: معناه في جميع الأوقات لأن التمر يكون أولاً طلعاً ثمّ بلحاً ثمّ بسراً ثمّ رطباً ثمّ تمراً، فيكون تمره موجوداً في كلّ الأوقات، ويدل على أن الحين بمنزلة الوقت، قول النابغة في صفة الحيّة: يبادرها الراقون من سوء سمّها تطلّقه حينا وحينا تراجع (١)

وقيل: إن معنى آية ﴿ تُؤْتِى أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِهَا ﴾ ما يفتي به الاثنا عشر من آل محمّد شيعتهم في الحلال والحرام.

﴿ وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكَ مُرُونَ ﴾ لكي يتدبّروا.

وَمَثُلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ وهي كلمة الكفر والشرك، وقيل: كل كلام في معصية الله ﴿ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ غير زاكية وهي شجرة حنظل. وقيل: شجرة لا قرار لها في الأرض. وقيل: إنها الكشوت. وعن أبي جعفر الحياه: «أنّ هذا معل بني أميّة» (\*) ﴿ أَجْنَثُتَ مِن فَوَقِ ٱلأَرْضِ ﴾ أي: اقتطعت واستأصلت واقتلعت جثّتها من الأرض ما لتلك الشجرة من ثبات فإن الريح يكشفها وتذهب بها، فكما أن هذه الشجرة لا ثبات لها ولا ينتفع بها أحد فكذلك الكلمة الخبيثة لا ينتفع بها صاحبها، ولا يثبت له منها نفع ولا ثواب.

وروي عن ابن عبّاس أنّها شجرة لم يخلقها اللّه بعد وإنّما هو مثل ضربه بهذا وحقيقة الشجرة الخبيثة هي الجهل باللّه فإنّه أوّل الآفات ورأس الشقاوات. وقيل: المراد بالشجرة الخبيثة الثوم لأنّه ﷺ وصف الثوم بأنّها

١\_ التبيان، ج٦، ص٢٩٢

٢- مجمع البيان، ج٦، ص٧٥؛ وبحار الأنوار، ج٦٤، ص٣٨، انظر: الاستعانة، ابوالقاسم الكوفي،
 ج١، ص٧٤.

شجرة خبيثة. وقيل: الشوك. وبالجملة لما كانت معلومة الصفة كان التشبيه بها نافعا في المطلوب.

يُثَنِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلشَّابِتِ فِي ٱلْحَبَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْاَخِرَةِ ۚ وَيُضِلُ ٱللَّهُ ٱلظَّلِمِينَ ۚ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَآهُ۞

لمّا ذكر الكلمة الطيّبة عقّبه بذكر ما يحصل لصاحبها من المثوبة والكرامة، فقال: ﴿ يُثَيِّتُ ٱللّهُ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ والكرامة، فقال: ﴿ يُثَيِّتُ ٱللّهُ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا بِٱلْقَوْلِ الثَّابِتِ الّذي قالوا، وهو كلمة ويثبتهم في الآخرة في كرامته وثوابه بقولهم الثابت الّذي قالوا، وهو كلمة الإيمان وكلمة التوحيد حتى لا يزلّوا ولا يضلّوا عن طريق الحق في الدنيا ولا يضلّوا عن طريق الجنّة ﴿ فِي ٱلآخِرَةِ ﴾ وبإسكانهم فيها.

وقال أكثر المفسّرين: إنّ المراد بقوله: ﴿ فِي الْآخِرَة ﴾ في القبر وقالوا: الآية وردت في سؤال القبر، وهو المروي عن أنمتنا الله الله وردت في سؤال القبر، وهو المروي عن أنمتنا الله الله عن أمير يعقوب الكليني في كتاب «الكافي» بإسناده عن سويد بن غفلة عن أمير المؤمنين علي الله قال: «إنّ ابن آدم إذا كان آخر يوم من الدنيا وأوّل يوم من الآخرة مقل له ماله وولده وعمله فيلتفت إلى ماله فيقول: والله إنّي كنت عليك لحريصا شحيحاً فما لي عندك؟ فيقول: خذ منّي كفنك. فيلتفت إلى ولده فيقول: والله إنّي كنت لكم محباً ومحاميا فمالي عندكم؟ فيقولون نؤديك إلى حفرتك نواريك فيها. قال: فيلتفت إلى عمله فيقول والله إنّي كنت فيك لزاهداً وإن كنت علي لعقيلاً فمالي عندك؟ فيقول: أنا قرينك في قبرك ويوم نشرك حتى أعرض أنا وأنت على ربّك. قال: فإن عندك؟ فيقول: أنا قرينك في قبرك ويوم نشرك حتى أعرض أنا وأنت على ربّك. قال: فإن كن لله وليا أتاه أطيب الناس ريحاً وأحسنهم منظراً ورياشا فقال: ابشر بروح وريحان وجنة نعيم ومقدمك خير مقدم! فيقول له: من أنت؟ فيقول: أنا عملك الصالح قرينك

١-مجمع البيان، ج٦، ص٧٦؛ ونور البراهين، ج١، ص٢٢١؛ وبحار الأنوار، ج٦، ص٢١٠.

أو تحلّ إلى الجنة، وإنّه ليعرف غاسله ويناشد حامله أن يعجّله فإذا ادخل قبره أتاه ملكاً القبر يجرّان أشفارهما ويخذان الأرض بأنيابهما أصواتهما كالرعد القاصف، وأبصارهما كالبرق الخاطف، فيقولان له: من ربّك وما دينك ومن نبيّك؟ فيقول: الله ربيّ وديني الإسلام ونبيّي محمد. فيقولان: ثبتك الله بالقول الحق، وهو قوله سبحانه: ﴿ يُشَبِّتُ اللهُ اللّهِ اللّهِ اللهُ ال

قال: وإذا كان لربّه عدوًا فإنّه يأتيه أقبح خلق الله زيّاً وأنتنه ريحاً فيقول: ابشر بنزل من حميم وتصلية جحيم، وإنّه ليعرف غاسله ويناشد حملته أن يحبسوه فإذا ادخل القبر أتاه ملكاً القبر فألقيا أكفانه، ثمّ يقولان له: من ربّك وما دينك ومن نبيّك؟ فيقول: لا أدري، فيقولان: لا دريت ولا هديت، فيضربان يافوخه بمرزبة معهما ضربة ما خلق الله دابّة إلّا تذعر بها ما خلا الثقلين ثمّ يفتحان له باباً من النار ثمّ يقولان له: نم بشرّ حال فيه مثل ما فيه القناة من الزخ حتى أنّ دماغه ليخرج من بين ظفره ولحمه ويسلّط الله حيّات الأرض وعقاربها وهوامّها، فتنهشها حتى يبعثه الله من قبره وأنه ليتمنّى قيام الساعة بسبب ما هو فيه من الشرّ»(")، نعوذ باللّه من عذاب القبر.

﴿ وَيُضِلُ الله ﴾ عن هذه التثبيت في الدنيا وفي الآخرة ﴿ الظَّالِمِينَ ﴾ بسبب اختيارهم الظلم وإنّما فستر الآخرة هاهنا بالقبر بسبب أنّ الميّت انقطع بالموت عن أحكام الدنيا ودخل في أحكام الآخرة ﴿ وَيَقْعَلُ اللّهُ مَا يَشَآهُ ﴾ من الإمهال والانتقام وضغطة القبر ومساءلة منكر ونكير ولا اعتراض عليه.

١ ـ سورة الفرقان: ٢٤.

٢- الكافي، ج٣، ص ٢٣١؛ من لا يحضره الفقيه، ج١، ص١٣٧؛ الأمالي للطوسي، ص٣٤٨.

أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفْرًا وَأَحَلُواْ فَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴿ اللَّ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَمَ وَبِنْسَ ٱلْقَرَارُ ﴿ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا لِيُضِلُواْ عَن سَبِيلِهِ \* قُلْ تَمَنَّعُواْ فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى ٱلنَّارِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ النَّارِ ﴾ سَبِيلِهِ \* قُلْ تَمَنَّعُواْ فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى ٱلنَّارِ ﴾

نزلت في أهل مكة حيث أسكنهم الله حرمه الآمن وجعل عيشهم في السعة والدعة وبعث فيهم محمداً والله فلم يعرفوا قدر هذه النعمة، ثمّ حكى عنهم أنواعاً من الأعمال القبيحة من تبديل ﴿ يَعْمَتَ اَللّهِ كُفْرًا ﴾ أي: بدلوا الشكر بالكفر ﴿ وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ ﴾ الهلاك وهي جهنم وأخرجوهم إلى بدر وأنزلوهم جهنم بدعائهم إياهم إلى الكفر. وسئل علي الله عن هذه الآية فقال: «هم الأفجران من قريش بنو أمية وبنو المغيرة (". وقيل: إنهم جبلة بن الأيهم ومن العرب تنصروا ولحقوا بالروم.

﴿ جَهَنَّمَ ﴾ يدخلونها ﴿ وَيِشْكَ الْقَدَارُ ﴾ قرارهم في النار ﴿ وَجَعَلُوا ﴾ هؤلاء الكفّار ﴿ لِيُقِيهُ ﴾ نظراء وأمثالا للعبادة زيادة على كفرهم ﴿ لِيُضِلُوا عَن سَبِيلِهِ ﴾ وقرئ اليضلوا ، بفتح الياء فحينئذ معنى اللام للعاقبة أي: صار عاقبة أمرهم الهلاك ، ومن قرأ بضم الياء أي: ليضل الناس عن سبيل الله ، وعلى هذه القراءة فاللّام لام «كي » للغرض . وكانوا يصرّحون الشريك لله في القول والعمل لأنهم كانوا يعبدون الأصنام ويقولون في الحجّ : لبّيك لا شريك لك إلّا شريك لك إلّا شريك هو لك تملكه وما ملك .

﴿ قُلَ ﴾ يا محمّد لهؤلاء الكفّار: ﴿ تَمَنَّعُوا ﴾ وانتفعوا قليلاً ﴿ فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النَّادِ ﴾ والمراد التهديد وإن كان بصورة الأمر.

قُل لِعِبَادِى ٱلَّذِينَ مَامَنُوا يُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَيُنفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًّا

١- الكافي، ج٨. ص١٠٣؛ وجامع البيان، ج١٣، ص٢٨٨؛ ومجمع البيان، ج٦. ص٧٨.

المعنى: لمنا أمر الكافرين على سبيل التهديد والوعيد بالتمتع بنعيم الدنيا أمر المؤمنين في هذه الآية بترك التمتع بالدنيا والمجاهدة بالنفس والمال فقال: ﴿ قُل ﴾ يا محمد ﴿ لِعِبَادِى اَلَذِينَ اَمَنُوا ﴾ أقيموا وأنفقوا، وهو في المعنى أمر محذوف منه اللام أي: ليقيموا ولينفقوا، وإنما جاز حذف اللام لأن قوله: ﴿ قُل ﴾ عوض منه كقولك: قل لزيد يضرب عمراً، وإن الإنسان بعد الفراغ من الإيمان مأمور بالصلاة وأداء الزكاة، وهما بذل النفس في مجاهدة الصلاة وبذل المال في إنفاق الزكاة، فهذه الأمور الثلاثة هي الطاعات المعتبرة، لقوله: ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللهُ اللهُ المنا ولي النوافل سراً لتدفعوا عن أنفسكم تهمة الرياء وفي الفرائض تهمة المنع ﴿ قُنِ نَبُلُ أَن يَأْتُ يُومُ ﴾ القيامة، وهو يوم لا يمكن فيه إعطاء الفدية تهمة المنع ﴿ وَمَن قَبُلِ أَن يَأْتِي يَومُ ﴾ القيامة، وهو يوم لا يمكن فيه إعطاء الفدية للتخلص عن النار ولا مصادقة ولا مخاللة لأن المصادقة والمخاللة إنما تحصل بسبب ميل الطبيعة ورغبة النفس وفي ذلك اليوم تنقرض هذه المواذ الطبيعية.

فإن قيل: كيف الجمع بين هذه الآية وبين قوله: ﴿ يَوْمَهِنِم بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ لِبَعْضِ عَدُوً إِلَّا المُتَافِينَ فِي تلك الآية عَدُولُ إِلَّا ٱلْمُتَافِينَ فِي تلك الآية

١ سورة البقرة: ٢.

٢\_سورة الزخرف: ٦٧.

بسبب عبوديّة الله ومحبّة حاصلة لا بسبب ميل الطبيعة. ثمّ بيّن سبحانه أنّه المستحقّ للإلهيّة فقال: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ وأنشأهما من غير شيء ومثال ورويّة، وبدأ بذكرهما لعظم شأنهما في القدرة ولأنّهما مادّة كلّ شيء ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ غيثاً ومطرا ﴿ فَأَخْرَجَ بِهِ، مِنَ ٱلثَّمَرَٰتِ ﴾ أرزاقكم لأن الماء مادة الثمرات ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمْ ﴾ السفن والمراكب ﴿ لِتَجْرِيَ ﴾ الفلك في البحر بأمر الله لأنَّها تسير بالرياح واللَّه هو المنشئ للرياح ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلْأَنْهَـٰرَ ﴾ الَّتي تجري بالمياه الَّتي ينزلها من السماء وتجريها في الأودية وينصب منها في الجدَّاول ولو لا النهار لما انتفع الناس من المياه دائماً وذلُّل لمنافعكم ﴿ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ﴾ في سيرهما لتنتفعوا بضوء الشمس نهارا وبضوء القمر ليلا وليبلغ به الثمار والنبات في النضج الحدّ الّذي عليه يتمّ النعمة ﴿ وَآبِبَينِ ﴾ ومستمرين لا يفتران ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمْ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ﴾ ومهدهما لمنافعكم لتسكنوا في الليل للراحة ولتبغوا المعاش والرزق في النهار من فضله. ﴿ وَمَاتَىٰكُم مِن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ ﴾ لأن الإنسان قد يسأل الله العافية فيعطى والنجاة من المهالك فيعطى والغنى فيعطى والعزّ فيعطى فهذه الأمور من مسؤولاته يعطى الله له ما لم يكن مفسدة، فأين يذهب هذا الإنسان مع هذه النعم الَّتي لا تحصى كثرة عن اللَّه ويعبد غيره؟ وإنَّما قال: ﴿ مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ ﴾ لأنه سبحانه لا يعطي جميع ما سأله العبد لاختلال عالم نظام الأمور في عالمه أو عالم غيره. ﴿ وَإِن نَعُدُدُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ﴾ لكثرتها و «النعمة» هنا اسم أقيم مقام المصدر، ولذلك لم يجمع وفيه معنى الجمع، وكيف يقدر العبد أن يحصي أمراً غير متناهي؟ لأنَّ الشيء إذا لم يتناهى لم تحص، كيف لا وما من فرد من أفراد الناس وإن كان في أقصى مراتب الفقر والإفلاس مبتلي بأنواع البلايا والرزايا لو تأمّلته ألقيته منقلباً في نعم لا تحدّ ومنن لا تحصى كأنَّه قد أعطى كلِّ ساعة وأن من اللَّه لنعماء ما حواها حيطة الإمكان؟ وإن كنت في ريب من هذا فتأمّل في حال ملك ملك الأقطار ودانت له كافَّة الأمم وأذعنت لطاعته السراة، وخضعت لهيبته رقاب العتاة، ونال كلَّ منال وفاز بكلّ مراح وحاز جميع ما في الدنيا من أصناف الجواهر والأموال والنفائس والأغلاق، وصارت أحجار الجبال بأسرها يواقيت غالية ومدر الأرض درر نفيسة من غير ند يزاحمه، أو شريك يساهمه ثم اتَّفق هذا الملك في فلاة قد نزل وفقد مشروب أو مطعوم في حالة بلغت نفسه الحلقوم فهل يشتري وهو في تلك الحال بجميع ماله من الدنيا بلقمة تنجيه عن جوعه؟ أو شربة ترويه من ظمائه أم يختار الهلاك؟ كلًا! بل يبذل لذلك كلّ ما يملك وليس في صفقته شائبة الخسران فإذن تلك اللقمة والشربة خير ممًا في الدنيا بألف رتبة. أو قدّر أنّ ذلك الملك احتبس عليه النفس فلا دخل منه ما خرج ولا خرج منه ما ولج، والحين حان وأتاه الموت من كلِّ مكان أما يعطى ذلك كلُّه بمقابلة نفس واحدا؟ بل يعطيه وهو لرأيه حامد فانظر حينئذ ذلك الفقير المبتلي يقدر أن يحصى نعم الله عليه؟ فكيف بغيره؟ على أنّ الإنسان بمقتضى حقيقته الممكنة بمعزل عن استحقاق الوجود وما يتبعه من الكمالات اللاثقة، بحيث لو انقطع ما بينه وبين العناية الإلهيّة من العلاقة لما استقرّ له القرار ولا اطمأنّت به الدار إِلَّا في مطمورة العدم، لكن يفيض عليه من الجناب الأقدس تعالى شأنه في كلَّ زمان يمضي وكلِّ أن يمرّ وينقضي من أنواع الفيوض المتعلَّقة بقدرته المنيعة ما لا يحيط به نطاق التعبير ولا يعلم مقداره إلَّا العليم الخبير.

وبالجملة قال طليق بن حبيب: إن حقّ اللّه تعالى أثقل من أن يقوم به العباد ونعمه أكثر من أن يحصيها الخلق، ولكن أصبحوا تائبين وأمسوا تائبين العباد ونعمه أكثر من أن يحصيها الخلق، ولكن أصبحوا تائبين وأمسوا تائبين العباد كثير الظلم لنفسه كثير الكفران لنعم ربّه.

والنظم في الآية: لمَا ذكر ما هم عليه من اتّخاذ الأنداد بيّن في هذه الآية أنّ المستحقّ للعبادة واجب الوجود هو اللّه الّذي خلق السماوات، إلخ.

وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّ اجْعَلْ هَاذَا الْبَلَدَ عَامِنَا وَاَجْتُبْنِي وَبَيْنَ أَن نَعْبُدُ الْأَصْنَامُ ﴿ رَبِّ إِنَهُنَ أَصْلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُمْ مِنْيٍ وَمَن عَصَانِي فَإِنَّكَ عَقُورٌ رَحِيمٌ ﴿ رَبَّنَا لِيقِيمُوا الصَّلُوةَ فَاجْعَلْ أَفْدَةً مِن النَّيْسِ بِوَادٍ غَيْرِ ذِي رَزِع عِندَ بَيْنِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَنَا لِيقِيمُوا الصَّلُوةَ فَاجْعَلْ أَفْدَةً مِن النَّاسِ تَهْوِي عِندَ بَيْنِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَنَا لِيقِيمُوا الصَّلُوةَ فَاجْعَلْ أَفْدَةً مِن النَّيْسِ بَهْوِي عِندَ بَيْنِكَ الْمُحْرَمِ رَبَنَا لِيقِيمُوا الصَّلُوةَ فَاجْعَلْ أَفْدِدَةً مِن النَّعْمَرُتِ لَعَلَقُهُمْ يَشْكُرُونَ ﴿ رَبِّى رَبِّنَا إِنَكَ تَعْلَوُ مَا نَعْنِي وَمَا لِللَّهِ مِن شَيْءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمِيعُ الدُّعَلَو ﴿ الْمَعْلُولُ وَلَا فِي السَّمِيعُ الدُّعَلَو ﴿ الْمَعْدُ لِلَّهِ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ مِن شَيْءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ ﴿ أَنْ الْمَعْدُ لِلَّهِ مَن شَيْءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ اللَّهُ الْمُعْرِمِ السَّعْفِي وَمَا الْمُعْرَافِقُ وَمِن ذُرِيّتِنَى رَبِّنَا وَالْمَعْقُ إِنَّ رَقِي لَسَمِيعُ الدُّعَلِقِ لَى مَن اللَّهُ مِن شَيْءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاعِيمُ الدُّعَلِقِ الْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْمِسَانُ وَالْمَعْمَالُولُولُونَ وَمِن ذُرِيّتِنَى رَبِّنَا وَيَقْتِهُ اللْمُ وَيُولُولُونَ وَلِلْمُونُ وَمِن ذُرِيّتِنَى رَبِّيْكُ وَتَقَالُلُولُ وَالْمَعْرِينَ يُومَ يَقُومُ الْمِسَانُ إِلَى وَلَالْمُولُولُولُولُ وَالْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْمِسَانُ اللْمُولِي وَلِي اللْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْمِسَانِ وَالْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْمِسَانُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَمِ الْمُؤْمِنِينَ وَمُ يَقُومُ الْمِسَانِ اللْمُؤْمِنِينَ يَوْمُ الْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْمِسَانِ وَالْمِنْ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ يَعْمُ الْمُؤْمِنِينَ وَمُ مُنْ الْمُؤْمِلُونَ الْمُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْ

لمًا بيّن سبحانه في الآيات السابقة المنع عن عبادة غيره حكى عن نبيّه إبراهيم مبالغته في إنكار عبادة الأصنام.

واذكر با محمد ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِ اَجْعَلْ هَنَذَا ٱلْبَلَدَ ﴾ يعني: مكة وحولها من الحرم. وإنّما دعا إبراهيم بهذا الدعاء لما فرغ من بناء الكعبة، وإنّما ذكر البلد هنا معرّفاً وفي البقرة منكراً، لأن النكرة إذا تكرّرت وأعيدت صارت معرفة، ومثله: ﴿ مِصَبَاحٌ مُ الْمِصْبَاحُ فِي نُبَاجَةٌ الزُّجَاجَةُ ﴾ فاستجاب الله دعاءه حتى كان الإنسان يرى قاتل أبيه فيها فلا يتعرّض له ويدنو الوحوش فيها من الناس فيأمن منهم.

﴿ وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَّ ﴾ أي: والطف لي ولبنيّ لطفاً نجتنب به عن عبادة

١\_سورة النور: ٣٥.

الأصنام وكان سؤاله مخصوصاً بمن علم الله من حاله أن يكون مؤمناً لا يعبد إلّا اللّه وقد أذن له في الدعاء لأنّ النبيّ لا يدعو بدعاء بغير إذن اللّه، واستجاب دعاءه فيهم.

﴿ رَبِ ﴾ إن الأصنام بسببهن وعبادتهن ضل كثير من الناس كما يقال فتنتي فلانة وفلان أضل بعيره أي: ضل بعيره لأن أحدا لا يضل بعيره قاصدا إلى إضلاله ﴿ فَمَن تَبِعَنِي ﴾ من ذريتي الذي أسكنتهم هذا البلد على ديني في عبادة الله وحاله كحالي ﴿ وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَكَ ﴾ ساتر على العباد معاصيهم ﴿ رَجِيعٌ ﴾ بهم.

ثم قال إبراهيم: ﴿ رَبُّنّا إِنَّ أَسْكُنتُ ﴾ بعض أولادي أي: إسماعيل مع أمّه هاجر وهو أكبر ولده، وروي عن الباقر للله أنّه قال: «نحن بقية تلك العترة» (١)، وقال لله الله عن كانت دعوة إبراهيم لنا خاصة المؤبولة غير ذي رَزع ﴾ يريد وادي مكة وهو الأبطح لأنّه يومئذ لم يكن بها زرع ولا ضرع ﴿ عِندَ بَيْلِكَ المُحَرَّم ﴾ لأن البيت قد كان قبل ذلك وقد خربه طسم وجديس أو رفعه الله إلى السماء أيّام الطوفان وإنّما سمّاه الله محرماً لأنّه حرّم فيه ما أحل في غيره من البيوت من الجماع والملابسة بشيء من الأقذار والدماء. وقبل: معناه: العظيم الحرمة.

ويقيموا بشرائطها ﴿ فَأَجْعَلَ أَفْيَدَةً مِنَ السَكنتهم هذا الوادي ليداوموا على الصلاة ويقيموا بشرائطها ﴿ فَأَجْعَلَ أَفْيِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ ﴾ هذا سؤال من إبراهيم أن يجعل الله قلوب الخلق تحن إلى ذلك الموضع ليكون ذلك أنسا لذريّته بمن يرد عليهم من الوفود، إمّا للدين كالحج والعمرة وإمّا للتجارة،

١- مناقب آل أبي طالب، ج٣، ص٣١٤؛ وتفسير العياشي، ج٣، ص٢٣٢؛ وبحار الأنوار، ج٢٣، ص٢٢٣.
 ٢- مناقب آل أبي طالب، ج٣، ص٣١٤؛ وبحار الأنوار، ج٣٣، ص٢٢٣؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٨٤؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٨٤؛ وتأويل الأيات، ج١، ص٢٤٦، شرف الدين الحسيني.

وروي عن مجاهد أنّه قال: إنّ إبراهيم لو قال: «أفئدة الناس» لازدحمت عليه فارس والروم، قال سعيد بن جبير: لو قال: «أفئدة الناس» لحجّت اليهود والنصارى والمجوس ولكنّه قال: «مِن النّاسِ» فهم المسلمون ﴿وَارْزُقَهُم مِنَ النَّاسِ» فهم للمسلمون ﴿وَارْزُقَهُم مِنَ الثَّمَرَتِ ﴾ لكي يشكروا لك ويعبدوك.

﴿ رَبَّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِى وَمَا نُعْلِنُ ﴾ قال إبراهيم: لما طلب التيسير في المنافع لأولاده وتسهيلها عليهم ذكر أنّه لا يعلم عواقب الأمور أحد، وأنّك عالم بأحوالنا ومصالحنا من الوجد بسبب حصول الفرقة بيني وبين إسماعيل وما نعلن من البكاء، وما نخفي من الحزن المتمكّن في القلب وهما نُعْلِنُ المريد ما جرى بينه وبين هاجر حيث قالت له عند الوداع: إلى من تكلنا؟ قال: يريد ما جرى بينه وبين هاجر حيث قالت له عند الوداع: إلى من تكلنا؟ قال: إلى اللّه أكلكم، قالت: آللّه أمرك بهذا؟ قال: نعم، قالت: إذن لا نخشى.

ثم قال إبراهيم: ﴿ وَمَا يَغْفَىٰ عَلَى ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱللَّهَــَمَآءِ ﴾ قيل: هذا من كلام إبراهيم. وقيل: كلام اللّه تصديقاً لإبراهيم.

ثم استحمد الله وقال: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ اللّهِ وَهَا عَلَى اللّهِ عَلَى الْكِبَرِ ﴾ والشيخوخة ﴿ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ ﴾ فأما مقدار السن فغير معلوم من القرآن لكن الروايات تدلّ على أنه لمّا ولد إسماعيل كان سنّ إبراهيم تسعا وتسعين، ولمّا ولد إسحاق كان سنّه مائة واثنتي عشرة سنة، وإنّما ذكر هذا الاستحماد بعد مدة من الدعاء وما كان متّصلاً هذا الكلام بالدعاء.

﴿ رَبِّ اَجْعَلَنِي مُقِيعَ اَلصَّلَوْةِ ﴾ وبعض ﴿ ذُرِيَّتِي ﴾ لأنّ «من» للتبعيض لأنّه علم بإعلام اللّه إيّاه أنّه يكون في ذريّته جمع من الكفّار وذلك قوله: ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِى اَلظَّلِمِينَ ﴾ أولمًا دعا اللّه بهذا الدعاء فقال: ﴿ رَبِّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآهِ ﴾ يريد أجب دعوتي فإن قبول الدعاء إنّما هو الإجابة وقبول الطاعة الإثابة.

﴿ رَبُّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَلِدَى ﴾ واستدلّوا أصحابنا بهذه الآية على أنّ أبوي إبراهيم لم يكونا كافرين لأنّه إنّما يسأل المغفرة لهما ليوم القيامة فلو كانا

السورة البقرة: ١٢٤.

كافرين لما سأل ذلك لأنّه يعلم أن اللّه لم يكن ليغفر للكافر أبداً لأنّه قال: ﴿ فَلَمّا بَدِّنَ لَهُ اللّهِ عَدُو للّهِ عَدُو لِللّهِ عَدُو للّهِ عَدُو لللّهِ عَدُو لللّهِ عَدُو لللهِ عَدَى اللهِ اللهِ عَدَى اللهِ اللهِ عَدَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَدَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ الل

المعنى: قوله: ﴿ وَلَا تَحْسَبُكُ اللّه ﴾ في الآية دلالة على وجود القيامة لأنّه لو لم ينتقم للمظلوم من الظالم لزم أن يكون إمّا غافلاً عن ذلك المظلوم والظالم أو عاجزاً عن الانتقام أو كان راضياً، والثلاثة محال على اللّه فامتنع أن لا ينتقم للمظلوم من الظالم، ولمّا كان امتناع هذه الغفلة معلوماً لا جرم عدم الانتقام كان محالا، وهذا البيان تهديد للظالم وتعزية للمظلوم ولمّا ثبت الانتقام ثبت المعاد. [وإنّما يؤخر] عقابهم ﴿ لِيَوْمِ ﴾ تبقى عيونهم مفتوحة لا يطرفها لأجل الدهشة والهول ومع شخوص أبصارهم مسرعين إلى نحو ذلك يطرفها لأجل الدهشة والهول ومع شخوص أبصارهم مسرعين إلى نحو ذلك العذاب على ما يقتضي حال المدهوش أذلًاء خاشعين ﴿ مُقَنِعِي رُمُوسِمٍ ﴾ أي:

١- سورة التوبة: ١١٤.

رافعين رؤوسهم على خلاف ما يقتضي حال الذليل لأنّه من يشاهد العذاب يطرق رأسه لكي لا يراه أحد وهؤلاء على خلاف ذلك يرفعون رؤوسهم شاخصة أبصارهم على الدوام، وقلوبهم خالية عن الشواغل حيث لا قوة فيها ولا تشغلها الخواطر والأفكار لعظم ما ينالهم من الحيرة، ومن كلّ رجاء وأمل لما تحققوه من العذاب خوفاً وفزعا وقيل: خالية من كلّ سرور وطمع في الخير كالهواء الذي بين السماء والأرض. وقيل: معناه أنّ أفندتهم زائلة عن مواضعها قد ارتفعت إلى حلوقهم لا تخرج ولا تعود إلى أماكنها بمنزلة الشيء الذاهب في جهات مختلفة، المتردد في الهواء.

وَأَنذِرِ النَّاسَ عَماه دم يا محمد على شغلك وإنذارك الناس بتخوفهم يوم القيامة وَفَيْقُولُ الّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ أنفسهم بارتكاب المعاصي وَرَبّنَا أَخِرْنَا إِلَىٰ أَحَلُ فَرِيب الله أي: ردّنا في الدنيا واجعل ذلك مدة قريبة وَخِب دَعُونَكَ ﴾ فيها وَوَنَشَيج الرُّسُلَ ﴾ فيما يدعوننا إليه فيقول الله مخاطبا لهم أو يقول الملائكة بأمره: ﴿ أَوَلَمْ تَكُونُوا ﴾ حلفتم وَيِن قَبْلُ ﴾ في دار الدنيا وما لكم انتقال من الدنيا إلى الأخرة، وتكذّبون بها. ﴿ وَسَكَنتُم في مَسَنكِنِ الّذِينَ ﴾ كذّبوا رسلهم من اللاحرة، وتكذّبون بها. ﴿ وَسَكَنتُم في مَسَنكِنِ الّذِينَ ﴾ كذّبوا رسلهم من قبلكم فأهلكهم الله وعرفتم ما أنزل بهم من البلاء والعذاب المعجّل لقوم عاد وثمود، والمقتولون ببدر، وبيّنا لكم أخبار الماضين قبلكم لتعتبروا بها وثمود، والمقتولون ببدر، وبيّنا لكم أخبار الماضين قبلكم لتعتبروا بها الطاعة والزاجرة عن المعصية.

وفي هذه الآية دلالة على أنّ الإيمان من فعل العباد ولو كان من فعل اللّه لم يكن لتمنّى العود إلى الدنيا معنى.

وَقَدْ مَكُرُواْ مَكْرُهُمْ وَعِندَ ٱللَّهِ مَكْرُهُمْ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ

المعنى: ثمَّ أبان سبحانه عن مكر الكفَّار ودفعه عن رسله تسلية لنبيَّه فقال: ﴿ وَقَدْ مَكُرُوا ﴾ بالأنبياء قبلك ما أمكنهم من المكر كما مكروا بك فعصمهم الله كما عصمك ﴿ وَعِندَ ٱللَّهِ مَكُرُهُمْ ﴾ أي: جزاء مكرهم، وحذف المضاف كما حذف من قوله: ﴿ تَرَى ٱلظَّالِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُواْ وَهُوَ وَاقِعُ بِهِمْ ﴾'' أي: جزاؤه واقع بهم ﴿ وَإِن كَانَ مَكَّرُهُمْ لِنَزُولَ مِنْهُ ٱلْجِبَالُ ﴾ قرأ بعض بفتح اللام الأولى ورفع اللام الأخرى والأكثر بكسر الأولى ونصب الثانية أما القراءة الأولى فمعناها أن مكرهم كان مكرا عظيماً معدّاً لأن تزول منه الجبال، وليس المراد الأخبار عن وقوعه بل المبالغة في الشدَّة والتهويل أي: إنَّهم مكروا في إبطال الحقِّ وإثبات الباطل مكرهم العظيم الَّذي ينبغي من عظمه أن تزول الجبال عن مقارَها. فحينئذ تكون «إن» وصليّة وهو كقوله: ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَنَوَاتُ يَنَفَطَّرْنَ مِنْهُ ﴾ (١) وأمّا القراءة الثانية وهي أن تكون اللام الأولى مكسورة والثانية مفتوحة، فحينئذ «إن» إن النافية بمعنى «ما» والجبال مثل لأمر الدين والحجج الإلهيّة أي: لم يكن مكرهم ليبطل أمرك يا محمّد الّذي هو كالجبال في الثبات وأثبت من الجبال.

١\_سورة الشوري: ٢٢.

۲\_سورة مريم: ۹۱.

﴿ فَلَا تَحْسَبَنَ ٱللَّهَ مُغْلِفَ وَعْدِهِ. رُسُلُهُ: ﴾ من النصر والظفر بالكفّار ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَزِينِ ﴾ غالب على أمره ينتقم من أعدائه.

وَ يَوْمَ تُبَدُّلُ ٱلأَرْضُ ﴾ بين سبحانه زمان انتقامه، وعظم في البيان حال ذلك اليوم لأن تعبير السماوات والأرض أمر عظيم في العقول والنفوس وليس أمر بأعظم منه، يقال: بدلت الحلقة خاتما إذا أذبتها وسويتها ونقلتها من شكل إلى شكل. وروي عنه قال: تبدل أكامها وأجامها وجبالها وأشجارها والأرض تبقى أرضاً نقية بيضاء كالفضة لم يسفك عليها دم، ولم يعمل عليها خطيئة، وتبدل السماوات فيذهب بشمسها وقمرها ونجومها. وعن النبي المنظمة أنّه قال: «يبدل الله الأرض غير الأرض فيبسطها ويمدها مد الأديم العكاظي فلا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً، ثم يزجر الله الخلق زجرة فإذا هم في هذه المبدلة مثل مواضعهم من الأولى»(۱).

١- بحار الأنوار، ج٧. ص ٧١؛ ومجمع البيان، ج٦. ص ٩٤؛ وانظر: التبيان، ج ١٠. ص ٣٠٨.
 ٢- الكافي، ج٦، ص ٢٨٦؛ ووسائل الشيعة (الإسلامية) ج٦١. ص ٤٦١؛ وبحار الأنوار، ج٧، ص ٧٢.
 ٣ـ مجمع البيان، ج٦، ص ٩٤؛ وبحار الأنوار، ج٧. ص ٧٢.

وروى أبو أيوب الأنصاري قال: أتى النبي حبر من أحبار اليهود فقال: أرأيت إذ يقول الله تعالى في كتابه: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ عَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَوَتُ ﴾ فأين الخلق عند ذلك؟ فقال: «أضياف الله فلن يعجزهم ما لديه»(١). وقيل: تبدتل الأرض لقوم بأرض الجنّة، ولقوم بأرض النار وقال الحسن: يحشرون على الأرض الساهرة وهي أرض غير هذه وهي أرض الآخرة وفيها تكون جهنّم. وتقدير الكلام: وتبدتل السماوات غير السماوات، إلّا أنّه حذف لدلالة الكلام.

وَرَبَرَزُوا لِللهِ أَي: يظهرون من أرض قبورهم للمحاسبة لا يسترهم شيء لله الغالب الذي لا يقهره شيء، ولما وصف ذاته سبحانه بالقدرة والقهر بين عجزهم وذلّتهم أي: المجرمين يومئذ بصفات:

الأولى: كونهم ﴿ مُعَرَّنِينَ ﴾ في القبور يقال: قرنت الشيء بالشيء إذا شددته ووصلته و«القرآن» اسم للحبل الذي يشد به الشيئان أي: كل كافر مع شيطان. وقيل: قرنت أيديهم بها إلى أعناقهم أو يقرن بعضهم إلى بعض، وهو المراد بقوله: ﴿ وَإِذَا اَلنَّهُوسُ زُوِجَتُ ﴾ (٢).

والثانية: ﴿ سَرَابِيلُهُم مِن قَطِرَانِ ﴾ أي: قميصهم من قطران وهو ما يطلى به الإبل شيء أسود لزج منتن يطلون به كالقميص عليهم، ثمّ يرسل النار فيهم ليكون أسرع عليهم وأبلغ في الاشتعال وأشد في العذاب. وقيل: نحاس أو صفر مذاب قد انتهى حرّه. وجوزوا على المعنيين أن يسربلوا سربالين أحدهما من القطران، والآخر من القطران الآني. و القطران بمعنى الأول شيء يتجلّب من شجر اسمه الأبهل، فيطبخ ويطلى به الإبل الجربي فيحرق الجرب بحرارته وحداته وقد تصل حرارته إلى داخل الجوف، ومن شأنه أن يتسارع فيه اشتعال النار وهذا أسود اللون منتن الرائحة فتطلى به

١\_ مجمع البيان، ج٦، ص٩٥؛ وبحار الأنوار، ج٧، ص٧٢؛ والدرّ المنثور، ج٤، ص٩١.
 ٢ـ سورة التكوير: ٧.

جلود أهل النار حتى تصير ذلك الطلى كالسرابيل فيحصل بسببها أربعة أنواع من العذاب: لذع القطران وحرقته وإسراع النار في جلودهم واللون الوحش ونتن الريح، والتفاوت بين قطران القيامة وقطران الدنيا كالتفاوت بين النارين، وإذا كان القطران معناه الصفر المذاب والآني المتناهي حرة وتلك النار لا تبطل ذلك القطران ولا تفنيه كما لا تهلك النار أجسادهم والأغلال التي كانت عليهم.

والثالثة: ﴿ وَتَغْشَىٰ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّالُ ﴾ وإنّما خص الذكر لأن في هذا العضو تبين الأثر أكثر من سائر الأعضاء كما أن القلب كذلك. ومعنى «تغشى» أي: تتغشى قوله: ﴿ لِيَجْزِى اللَّهُ كُلَّ نَفْسِ مَا كَسَبَتَ ﴾ المراد أنفس الكفّار لأن ما سبق لا يليق أن يكون جزاء لأهل الإيمان، ويمكن إجراء اللفظ على عمومه لأن الجزاء لائق بالعمل والكسب.

ثم قال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ ولا يزيد على عقابهم الذي يستحقّونه. ﴿ هَنَذَا بَلَغُ ﴾ إشارة إلى القرآن أي: هذا القرآن عظة ﴿ لِلنَّاسِ ﴾ بالغة كافية أو إشارة إلى الوعيد المذكور ﴿ وَلِيُسْنَذُوا ﴾ وليبلّغوا غيرهم بما فيه. ﴿ وَلِيسَلّمُوا أَنَّا هُوَ إِلَهُ وَحِدٌ ﴾ لا شريك له ﴿ وَلِيدَدّ كُرُ أُولُوا ٱلأَلْبَبِ ﴾ وأهل النهى والعقل، وفي هذه الآية دلالة على أن القرآن كاف في جميع ما يحتاج إليه الناس في أمر الدين جملها وتفاصيلها يعلم بالقرآن إمّا بنفسه وإمّا بواسطة فيجب على المؤمن المجتهد لأمور الدين أن يشمر عن ساق الجد في بواسطة فيجب على المؤمن المجتهد لأمور الدين أن يشمر عن ساق الجد في

وفي قوله: ﴿ وَلِيَعْلَمُوا أَنَمَا هُوَ إِلَنَهُ وَجِدُ ﴾ دلالة على أنّه أراد عن الناس علم التوحيد خلافا لأهل الجبر في قولهم: إنّه سبحانه أراد من النصارى التثليث ومن المجوس التشبيه والاثنينيّة، تعالى الله عن ذلك.

طلب فهم القرآن ويصرف عنايته بمعرفته مكتفياً به عمًا سواه، لينال السعادة.

تمّت السورة بحمد اللّه.

## ينون المذين المناف المن

مكّية إلّا آيتين. فضلها: أبيّ بن كعب عن النبيّ وَاللَّهُ قال: «من قرأها أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد المهاجرين والأنصار والمستهزئين بمحمّد وَاللَّهُ (١).

ولمًا ختم الله السورة أي: سورة إبراهيم بأنّ القرآن بلاغ وكفاية لأهل الإسلام افتتح هذه السورة بذكر القرآن وأنّه مبيّن للأحكام فقال:

## 

الرَّ تِلْكَ ءَائِثُ الْحِتَابِ وَقُرْءَانِ شَبِينِ اللَّ رُبُمَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوَ تَلْفِيمُ الْأَمَلُ فَسَوْفَ لَوَ كَانُوا مُسْلِمِينَ اللَّ ذَرْهُمْ يَأْحِلُوا وَيَسْمَتَعُوا وَيُلْهِمُ الْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ اللَّ وَمَا كَنَابٌ مَعْلُومٌ اللَّ مَا تَسْبِقُ مِنْ أَمَّةِ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَغْجِرُونَ اللَّهِ وَلَمَا كِنَابُ مَعْلُومٌ اللَّ مَا تَسْبِقُ مِنْ أَمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَغْجِرُونَ اللَّهُ وَلَمَا كِنَابُ مَعْلُومٌ اللَّهُ مَا تَسْبِقُ مِنْ أَمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَغْجِرُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ الللْمُولُولُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْ

المعنى: قد تقدّم الكلام في ﴿ الّر ﴾ كراراً. ﴿ يَلْكَ ﴾ أي: هذه السورة تلك الآيات ﴿ الْكِتَابِ ﴾ الموعود به محمد الله ﴿ وَقُرْءَانِ ﴾ عطف على الكتاب وإن كان هو الكتاب باعتبار اختلاف اللفظين ووصفه بالقرآن لأنه مما يؤلّف ويجمع بعض حروفه إلى بعض.

و «ربّ» لا يدخل على الفعل إلّا إذا فصلت كلمة «ما» بينها وبين الفعل،

١- مجمع البيان، ج٦. ص١٩٧ جوامع الجامع، ج٢. ص٢٩٣.

ويقال: لم جاز ﴿ زُبُمَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ والكفّار كثيرون وهي للتقليل؟

وجوابه على وجهين: أحدهما: أنّه أبلغ في التهديد كمّا يقول: ربّما ندمت على هذا، وأنت تعلم أنّه يندم ندماً طويلاً أي: يكفيك قليل الندم، فكيف كثيره؟ والثاني: أنّه يشغلهم العذاب عن تمنّي ذلك إلّا في أوقات قليلة لأنّهم يتمنّون الإسلام إذا صار المسلمون إلى الجنّة والكفّار إلى النار.

وروي عن ابن عبّاس قال: (ما يزال الله يدخل الجنّة ويرحم ويشفع حتى يقول: من كان من المسلمين فليدخل الجنّة فحينئذ ﴿ يَوَدُ الّذِينَ كَمَوُا لَوْ كَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ . وقال الصادق الله العلاتي الله عناد يوم القيامة يسمع الخلائي: إنه لا يدخل الجنة إلا مسلم فعم يود سائر الخلق أنهم كانوا مسلمين () . وروي مرفوعاً عن النبي الله قال: «اجتمع أهل النار في النار ومعهم من يشاء الله من أهل القبلة. قال الكفّار للمسلمين: ألم تكونوا مسلمين؟ قالوا: بلى، قالوا: فما أغنى عنكم إسلامكم وقد صوتم معنا في النار؟ قالوا: كانت لنا دنوب فأخذنا بها فيسمع الله ما قالوا فأمر من كان في النار من أهل الإسلام فأخرجوا منها، فحينئذ يقول الكفّار: يا ليتنا كنّا مسلمين»! (") والله من أكل الانعام ويستلذُوا ولا يُحَدُّ الله عنه العذاب يوم القيامة، وفي هذه الآية دلالة على أنّ الإنسان وبال ذلك حين يحل بهم العذاب يوم القيامة، وفي هذه الآية دلالة على أنّ الإنسان يجب أن يكون مستعداً للموت مسارعاً إلى التوبة ولا يأمل الأمال المؤدّية إلى يجب أن يكون مستعداً للموت مسارعاً إلى التوبة ولا يأمل الأمال المؤدّية إلى الصدّ عنها قال أمير المؤمنين المنه «إنّ أخوف ما أخاف عليكم اثنان: اتباع الهوى وملول الأمل فإنّ اتباع الهوى يصدّ عن الحق وطول الأمل ينسي الآخرة (").

١\_بحار الأنوار، ج٧. ص١٨٨.

٢\_مجمع البيان، ج٦، ص١٠١.

٣\_ تحرير الأحكام، العلامة الحلي، ج١، ص٣؛ والكافي، ج٨ ص٥٨؛ وبحار الأنوار، ج٧٠، ص٩٦.

﴿ مَّا نَسْمِقُ مِنْ أُمَّةٍ ﴾ أي: لم تكن أمّة فيما مضى تسبق أجلها قبل ذلك ولا تأخّر عن أجلها الّذي قدر لها، بل إذا استوفت أجلها أهلكها الله.

وَقَالُوا يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِى ثُوْلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ۚ لَى لَوْ مَا تَأْتِينَا وَمَا وَقَالُوا يَتَأَيُّهُ إِلَا كُنْتَ مِنَ ٱلصَّندِفِينَ ۚ مَا نُنَزِلُ ٱلْمَكَتِهِكَةَ إِلَا بِالْحَقِ وَمَا كَانُوا إِذَا مُنظرِينَ ۚ إِنَّا خَعَنُ نَزَلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحُنظُونَ ۚ وَلَقَدَ كَانُوا بِهِ مَا تَسْطَى اللَّهُ وَمَا يَأْتِيهِم مِن رَسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ مَن مَسْلِكَ فِي شِيعِ ٱلأَوْلِينَ ۚ وَمَا يَأْتِيهِم مِن رَسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ مَن مَسْلِكَ فِي شِيعِ ٱلأَوْلِينَ ۚ وَمَا يَأْتِيهِم مِن رَسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ مَن مَسْلِكَ فِي شِيعِ ٱلأَوْلِينَ ۚ وَمَا يَأْتِيهِم بَابًا مِن السَّمَةِ فَطَلُوا فِيهِ يَسْمَعُونُونَ اللَّهُ مَلْمُونُ فَيْهِ مَن مَسُولُونَ اللَّهُ مَلْمُونَ بِهِ مَن مَسْلُونَ اللَّهُ مَلْمُونَ اللَّهُ مَنْ فَقُمْ مَسْحُورُونَ ۚ لَكَ مَلَى مَن السَّمَةِ فَطَلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ اللَّهُ مَلِينَ السَّمَةِ فَطَلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ اللَّهُ مَلْمَا اللَّهُ مَلْمُ اللَّهُ مَلِينَ اللَّهُ مَلُولِ النَّالَةِ فَاللَّهُ اللَّهُ مَلِينَ اللَّهُ مَلِينَ اللَّهُ مَلُولِ الللَّهُ مِن اللَّهُ مُنْ فَقُمْ مَسْحُورُونَ اللَّهُ مَلِينَ الللَّهُ مَلَى الللَّهُ مَن فَقَعْ مَسْمُ اللَّهُ مَلُ اللَّهُ مَلَى الللَّهُ مَا مُؤْلِقَالَ الللَّهُ مَا مُن كُلُولُ الللَّهُ مَن مُؤْلِقُولُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مُنْ مُن مُؤْلًا مَالُولُ اللَّهُ مَلَى اللَّهُ مَلُولُ اللَّهُ مُنْ مُؤْلُولُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَلُولُ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُؤْلِكُ مُن اللَّهُ مَلِيلُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللِلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللِهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ الللِهُ اللللِهُ

المعنى: وقال المشركون للنبيّ: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّذِي ﴾ بزعمه أنّه ﴿ يُزِلُ عَلَيْهِ ﴾ القرآن ﴿ إِنَّكَ لَمَحْنُونٌ ﴾ وفيه احتمالان: الأوّل: أنّه ﴿ يَشْكُ كَان يظهر عليه عند نزول الوحي حالة شبيهة بالغشي فزعموا أنّها جنون. أو أنّهم (١) كانوا يستبعدون منه كلاماً يسمعون منه كترك العبادة للآلهة وأمثاله فنسبوه إلى الجنون لبعد ما يذكره من طريقتهم.

ولا للتحريض بمعنى واحداً أي: هلّا تأتينا الله على واحداً أي: هلّا تأتينا الملائكة يشهدون بصدق نبوتك وإن كُنتَ الله صادقاً في دعواك، ويحتمل أن يكون المعنى أن النبيّ صلى الله عليه وآله كان يخوّفهم بالعذاب النازل فكانوا يقولون ويطالبوه بالعذاب: لو ما تأتينا بالملائكة ينزلون علينا

١\_هذا ثاني الوجهين.

بذلك العذاب الّذي تخوّفنا به.

فأجاب سبحانه ﴿ مَا نُنَزِلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ إِلَّا بِٱلْجَنِقَ ﴾ الذي هو الموت لا يقع فيه تقديم وتأخير أو هو عذاب الاستئصال، ونحن ما حكمنا عليهم بعد بعذاب الاستئصال للإمهال بهم وعلمنا من إيمان بعضهم ومن إيمان أولاد الباقين وإذا أنزلنا الملائكة ﴿ مَا كَانُوا ﴾ ممهلين ومؤخرين أي: لا يمهلون ساعة.

ثم زاد سبحانه في البيان ﴿ إِنَّا نَعْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ ﴾ أي: القرآن ﴿ وَإِنَّا لَهُ لَخُونِطُونَ ﴾ عن الزيادة والنقصان والتحريف ومثله: ﴿ لَا يَأْزِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيّهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ عَصْراً بعد عصر لقيام وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ عليه متكفّل يحفظه إلى آخر الدهر عصراً بعد عصر لقيام الحجة به. ويحتمل أن يكون الهاء راجعة إلى النبي ويشي لدلالة حافظون للنبي عن كيد المشركين. وفي هذا دلالة على حدوث القرآن إذ المحفوظ المنزل لا يكون إلا حادثاً.

﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ ﴾ يا محمد رسلاً \_ فحذف المفعول لدلالة الكلام عليه \_ في فرق الأوتلين والأمم السابقين عليك ﴿ وَمَا ﴾ كان ﴿ يَأْتِيمٍ مِن رَسُولٍ إِلَّا ﴾ كانت الأمم ﴿ يِن يَسْتَهْزِهُونَ ﴾ وهنا تسلية للنبي واستهزاؤهم استنكارهم لهم. ﴿ كَذَلِكَ نَسَلُكُهُ ﴾ وفي إرجاع الضمير قولان:

الأوّل: يرجع إلى الشرك والاستهزاء والكفر وهو قول علماء الجبريّة، وهذا كلام بديهيّ البطلان لأنّه تعالى لو كان هو الّذي يسلك الكفر والشرك في قلب الكافر ويخلقه فيه فما أحد أولى بالعذر من هؤلاء الكفّار، ولكان على هذا التقدير يمتنع أن يذمّهم في الدنيا وأن يعاقبهم في الآخرة عليه ولكان الكفّار محمودين إذا كانوا لا يؤمنون، ولا خلاف في أنّ الآية وردت على سبيل الذمّ لهم ولو كان اللّه قد سلك الكفر في قلوبهم لسقط عنهم الذمّ

ا\_سورة فصلت:٤٢.

ولما جاز أن يقول لهم: ﴿ وَكَنِّفَ تَكَفُرُونَ وَأَنتُمْ ثُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ مَايَنتُ ٱللّهِ... لَقَدَّ جِنْتُمْ شَيْتًا إِذَا \* تَكُولُ السّمَوَنَ يَنفَطُرْنَ مِنْهُ ﴾ ('' وكيف ينكر عليهم هذا الإنكار وهو الواضع في قلوبهم ذلك الكفر؟ وكيف يأمرهم بإخراجه من حيث وضعه فيه؟ تعالى عن ذلك.

والقول الثاني ـ وهو الصحيح ـ : أنّ الضمير في «نَسْلُكُهُ» عائد إلى الذكر وهو القرآن أي: هكذا نسلك القرآن أي: نسمعهم ونخلق في قلوبهم حفظ هذا القرآن كما سلكنا دعوة الرسل في قلوب من سلف من الأمم.

وبعبارة أوضح كما سلكنا كتب رسل ممن تقدّم دعوتهم في قلوب أممهم كذلك سلكنا القرآن والذكر في قلوب قومك يا محمد ومع ذلك ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾ وماضين على سنّة الجهل في تكذيبهم أنبياءهم وقد مضت ﴿ سُنّةُ الْأَوَلِينَ ﴾ على هذه الطريقة.

﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا ﴾ على هؤلاء المشركين، اعلم أنّ هذا الكلام هو المذكور في سورة الأنعام ﴿ وَلَوْ نَزَلْنَا عَلَيْكَ كِنَبًا فِي فِرْطَاسِ فَلْمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَذَا إِلّا سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴾ (٢) وهذه الآية في قوله: ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا ﴾ وقعت عن قوم مخصوصين سألوا الرسول إنزال الملائكة فبين الله في هذه الآية أنّه إنّا لو فتحنا عليهم ﴿ وَابُنًا مِن السّماء فتحنا عليهم ﴿ وَابُنًا مِن السّماء من ذلك الباب، أو المعنى أنّ هؤلاء المشركين يعرجون إلى السماء من ذلك الباب وشاهدوا ملكوت السماء هو لَقَالُوا إِنَّمَا اللّهُ المُمْرِين عرجون إلى السماء من ذلك الباب وشاهدوا ملكوت السماء هو لَقَالُوا إِنَّمَا اللّهُ اللّهُ عَنْ قَوْمٌ ﴾ سحرنا محمد فيخيل الأشياء إلينا على خلاف حقيقتها.

السورة مريم: ٩٠ـ٩٩.

٢\_ سورة الأنعام: ٧.

ثمّ ذكر سبحانه دلالات التوحيد فقال: ﴿ وَلَقَدْ ﴾ هيأنا و ﴿ جَعَلْنَا فِ السَمَآءِ بُرُوجًا ﴾ أي: منازل الشمس والقمر ﴿ وَزَيِّنَكُهَا لِلنَّنظِرِينَ ﴾ بالكواكب النيّرة، وهي اثنا عشر برجاً [وحفظنا] السماء ﴿ مِن كُلِّ شَيْطَنِ ﴾ مرجوم مرمي بالشهب أو ملعون مشؤوم، وحفظ الشيء عبارة عن نفي تطرق الفساد فيه، وحفظ السماء من الشيطان المنع من ورود الشياطين إليها لاستراق السمع، والمراد بالسمع المسموع ﴿ إِلَّا مَنِ السَّمَقَ ﴾ أي: حاول أخذ المسموع من السماء في خفية فلحقه شعلة نار ظاهرة لأهل الأرض بين لمن رآه.

وروى ابن عبّاس: (أنّه كان في الجاهليّة كهنة ومع كلّ واحداً شيطان، فكان يقعد من السماع مقاعد للسمع فيستمع من الملائكة ما هو كائن في الأرض فينزل ويخبر به الكاهن فيفشيه الكاهن إلى الناس، فلمّا بعث الله عيسى منعوا من ثلث من السماوات ولمّا بعث محمّداً منعوا من الكلّ وحرست السماوات بالنجوم، فالشهاب من معجزات نبيّنا لأنّه لم ير قبل زمانه والمارد من الشياطين يعلو فرمى بالشهاب فيحرقه ولا يقتله، ومنهم من يخبله فيصير غولا يضلً الناس في البراري).

وَالْلَارْضَ مَدَدْنَهَا وَالْقَتِهَا فِيهَا رَوَسِيَ وَأَنْبَتَنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَوْرُونِ ﴿ وَجَعَلْنَا لَكُو فِيهَا مَعَيْشَ وَمَن لَسَتُمْ لَدُ بِرَزِقِينَ ﴾ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا عِندَدُ مَعْلُومٍ ﴾ وَأَرْسَلْنَا الرَيْكَ لَوْقِحَ عِندَنَا خَرَآبِنُهُ وَمَا نُنَزِلُهُ وَإِلَّا بِقَدْرٍ مَعْلُومٍ ﴾ وَأَرْسَلْنَا الرَيْكَ لَوْقِحَ فَانْزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءٌ فَأَسْقَيْنَكُمُوهُ وَمَا أَنشَمْ لَهُ بِجَدِنِينَ ﴾ وَإِنّا لَلْسُتَقَدِمِينَ مِنكُمْ وَلِقَا لَنَا السَّمَقَدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَد عَلِمْنَا الْمُسْتَقَدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدَ عَلِمْنَا الْمُسْتَقَدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَد عَلِمْنَا الْمُسْتَقَدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدَ عَلِمْنَا الْمُسْتَقَدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدَ عَلِمْنَا الْمُسْتَقَدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدَ عَلِمْنَا الْمُسْتَقَدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدَ عَلِمْنَا الْمُسْتَقَدِمِينَ هِنَهُ ﴾

لمًا تقدّم ذكر السماء وما فيها من الأدلّة والنعم أتبعه بذكر الأرض فقال:

﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدُنَهَا ﴾ أي: بسطناها وجعلنا لها طولاً وعرضا ﴿ وَٱلْقَيْمَا ﴾ وطرحنا ﴿ وَالْقَيْمَا ﴾ وطرحنا ﴿ وَفِيهَا ﴾ جبالاً ثابتة ﴿ وَأَنْبَتَنَا ﴾ في الارض ﴿ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَوْرُونِ ﴾ مقدر معلوم، وقيل: يعني: من كل شيء يوزون في العادة كالذهب والفضة والصفر ونحوها، أو ما يخرج من الأرض وإنّما خص الموزون بالذكر دون المكيل لأن غاية المكيل تنتهي إلى الوزن.

وقيل: هي التصرّف في أسباب الرزق. قال ابن عبّاس: لمّا بسط الله الأرض وقيل: هي التصرّف في أسباب الرزق. قال ابن عبّاس: لمّا بسط الله الأرض على الماء مالت بأهلها كالسفينة فأرساها الله بالجبال الثقال لكي لا تميل والضمير في قوله: ﴿وَأَنْبُتَنَا فِيهَا ﴾ الضمير إلى الأرض، وقيل: إلى الجبال الرواسيّ لأنّ المعادن إنّما تتولّد من الجبال.

واعلم أن هذا العالم عالم الأسباب والله تعالى إنّما يخلق المعادن والنبات والحيوان بواسطة تركيب طبائع هذا العالم فلابد وأن يحصل من الأرض قدر مخصوص ومن الماء والهواء كذلك ومن تأثير الشمس والكواكب في الحر والبرد مقدار مخصوص، ولو قدرنا حصول الزيادة على القدر المخصوص أو النقصان لم تتولّد المعادن والنبات والحيوان فكأنّه تعالى وزنها بميزان الحكمة.

﴿ وَمَن لَسَتُمْ لَهُ مِرَزِقِينَ ﴾ أي: وجعل لكم من لستم له برازقين من العبيد والدواب يرزقهم الله ولا ترزقونهم. وليس ﴿ مِن شَيَّةٍ ﴾ ينزل من السماء وينبت في الأرض ﴿ إِلَّا عِندَنَا خَرَآبِنُهُ ﴾ ونحن مالكوه وقادرون عليه، وخزائن الله مقدوراته. وقيل: المراد به الماء الذي منه النبات وهو مادة كل شيء ﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّبَاحَ ﴾ ملقحة للسحاب محملة بالمطر ﴿ فَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَلَ أَيْهَا الناس لذلك الماء مَلَ أَيْها الناس لذلك الماء مَلَ أَيْها الناس لذلك الماء المَلْمُ الله الماء الله الله الماء الله الماء الله الماء الله الماء الله الماء الله الماء الله الله الماء الله الماء الله الماء الله الماء الله الماء الله الماء الله الله الماء الماء الله الماء الله الماء الله الماء الماء الله الماء الماء الماء الله الماء الماء الماء الماء الله الماء الله الماء الله الماء الله الماء الماء الله الماء الماء الماء الماء الماء الله الماء الله الماء الماء الله الماء الله الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الله الماء ال

﴿ يِخَدْرِنِينَ ﴾ وحافظين بل الله يحفظه ثمّ يرسله من السماء ثمّ يحفظه في الأرض ثمّ يخرجه من العيون بقدر الحاجة.

﴿ وَمَكَا أَنتُ مَ لَهُۥ بِخَنْزِنِينَ ﴾ المطر وقادرين على تحفّظه بأن تنزلوه على وفق الحاجة موقع الاحتياج لأنه هو السبب الاتم لمعايش الخلق والأرزاق لبني أدم وغيرهم.

﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ثَمْنِ ، وَنُمِيتُ ﴾ هذه الآية من دلائل التوحيد أنّه لا يقدر أحد على الإحياء والإماتة وأنّه إذا مات جميع الخلايق يزول ملك كل أحد أي: تزول هذه الملكيّة العارية عن جميع الخلق ويكون اللّه باق المالك للكلّ وحده فكان هذا الأمر شبيهاً بالإرث فكان وارثاً من هذا الوجه.

وأمّا قوله: ﴿ وَلَقَدّ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ ﴾ يريد أهل الطاعة و ﴿ ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ ﴾ يريد المتخلفين عن طاعة الله، وقيل: أراد بالمتقدّمين الصف الأوّل من أهل الصلاة وبالمستأخرين الصف الآخر. روي أنّه يُلِيَّةُ رغّب في الصف الأوّل في الصلاة فازدحم الناس عليه فأنزل الله هذه الآية (۱). والمعنى أنّا نجزيهم على قدر نيّاتهم. وقيل: المراد في صف القتال. وقيل: والقائل ابن عبّاس وقال في رواية أبي الجوزاء: (كانت امرأة حسناء تصلّي خلف رسول الله الله الله قوم يتقدّمون إلى الصف الأوّل لئلاً يروها وأخرون يتخلفون ويتأخّرون ليروها وإذا ركعوا جافوا أيديهم لينظروا من تحت أباطهم فأنزل الله هذه الآية (۱). وقيل: المراد بالمستقدمين الأموات وبالمستأخرين الأحياء. وقيل: المراد وقيل: المراد بالمستقدمين الأموات وبالمستأخرين الأحياء. وقيل: المراد خلق والمستأخرون من لم يخلق، يعنى لا يخفى على الله خافية منهم في خلق والمستأخرون من لم يخلق، يعنى لا يخفى على الله خافية منهم في

١- أسباب نزول الآيات، ص١٨٦؛ الدرّ المنثور، ج٤، ص٩٧.
 ٢- جامع البيان، ج١٤، ص٣٥؛ وبحار الأنوار، ج١٧، ص١٨٩.

الحدوث والوجود والطاعة والمعصية ﴿وَإِنَّ رَبَّكَ﴾ عالم بأحوالهم و﴿مُوَ يَعْشُرُهُمْ ﴾ فيثيبهم ويعاقبهم، و﴿ عَكِيمٌ ﴾ في أفعاله ﴿عَلِيمٌ ﴾ باستحقاقهم.

وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِنْ حَمَا مَسْنُونِ ﴿ وَٱلْجَانَ خَلَقْنَا أَلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِن حَمَا السَّمُوهِ ﴿ وَإِذْ فَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَئَةِكَةِ إِنِ خَلِقُ بَشَكُرًا مِن صَلْصَالِ مِنْ حَمَا السَّمُوهِ ﴿ وَإِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَئَةِكَةِ إِنِ خَلِقُ بَشَكُرًا مِن صَلْصَالِ مِن حَمَا مَسْنُونِ ﴿ وَلَهُ مَن وَيَعِينَ ﴾ وَالْمَلَئَةِكَةُ صَالَحَةُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَا السَّاحِدِينَ ﴾ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُولُ اللَّهُ الللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

لمّا ذكر سبحانه عالم الحياة والموت والبعث في الآية السابقة عقبه ببيان النشأة الأولى فقال: ﴿ وَلَقَدَ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ ﴾ يعني: آدم من طين يابس متصلصل أي: له صوت يسمع عند النقر ويقعقع. وقيل: طين صلب يخالطه الكثيب. وقيل: منش ﴿ مِن حَمَلٍ ﴾ متغيّر إلى السواد ﴿ مَسْنُونٍ ﴾ أي: مصبوب كأنّه افرغ كما يصب الذهب والفضّة.

واعلم أنّه ثبت بالدلائل والبراهين أنّه يمتنع القول بوجود حوادث لا أول لها وإذا ثبت هذا ظهر وجوب انتهاء الحوادث إلى حادث أوّل هو أوّل الحوادث، وإذا كان كذلك فلابلة انتهاء الناس إلى إنسان هو أوّل الإنسان، فذلك الإنسان الأوّل غير مخلوق من الأبوين فيكون مخلوقاً لا محالة بقدرة الله.

فقوله: ﴿ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَنَ ﴾ إشارة إلى ذلك الإنسان الأوّل، والمفسّرون أجمعوا على أنّ المراد منه هو آدم ﷺ ونقل حديث عن محمّد بن عليّ الباقر عليهما السّلام أنّه قال: «قبل آدم الذي هو أبونا قد انقضى الف الف آدم أو أكثر» (1). وهذا لا يقدح في حدوث العالم بل الأمر كيف كان فلابد من الانتهاء إلى إنسان أوّل هو أوّل الناس. واعلم أن الجسم محدث فوجب القطع بأن آدم وغيره من الأجسام يكون مخلوقاً عن عدم محض، فحينئذ بيّن أنّه خلقه أولاً من تراب ثمّ من طين ثمّ من حماً مسنون ثمّ من صلصال يتصلصل وهو غير مطبوخ وإذا طبخ فهو فخار.

قال المفسرون خلق الله آدم من طين فصوره وتركه في الشمس أربعين سنة، فصار صلصالا يتقرقع كالخزف مصور بهذه الصورة الحسنة إلى أن نفخ فيه الروح فكانت الربح إذا مرت به سمع له صلصلة.

وقوله: ﴿ مَهُو مَمَا مُسَنُونِ ﴾ وهو الطين الأسود المنتن، والمسنون المتغيّر من قوله: ﴿ لَمَ يَتَسَنَّهُ ﴾ أي: لم يتغيّر ولا تناقض لأنّ هذه الأمور مراتب من الترابيّة إلى الطينيّة إلى التصلصل إلى الحمثيّة إلى نفخ الروح.

﴿ وَلَلْمَانَ خَلَقْنَهُ مِن فَبُلُ ﴾ أي: من قبل خلق آدم ﴿ مِن نَارِ ﴾ لها ريح حارة تقتل. قيل: هي نار لا دخان لها، والصواعق تكون منها. والجان، قيل: إنّه إبليس، وقيل: هو أب الجن وسمّي جاناً لتواريه عن أعين الناس كما يسمّى الجنين جنيناً لهذا السبب. فالجان يمكن أن يكون بمعنى الفاعل لأنّه تستر نفسه عن الأعين، ويمكن أن يكون بمعنى المفعول كماء دافق وعيشة راضية.

واختلفوا في الجن فقيل: إنهم جنس غير الشيطان. والأصح أن الشياطين قسم من الجن فكل من كان منهم مؤمناً يسمّى الجن وكل من كان كافراً يسمّى الشياطين وليس فيهم نتاج إنّما يبيض ويفرخ وولده ذكور وليس فيهم إناث.

الـ انظر: بحار الأنوار، جـ ٥٤، صـ٣٣٦؛ وجـ ٢٥، صـ ٢٥.

٢\_سورة البقرة: ٢٥٩.

والقمي قال: الجن من ولد الجان منهم مؤمنون وكافرون يهود ونصارى، ويختلف أديانهم، والشياطين من ولد إبليس، وليس فيهم مؤمن إلا واحداً اسمه هام بن هيم بن لا قيس ابن إبليس، جاء إلى رسول الله فرآه جسيماً عظيماً وأمرا مهولاً، فقال له: «من أنت؟» قال: أنا هام بن هيم كنت يوم قتل قابيل هابيل غلاماً أبا أعوام، أنهى عن الاعتصام وامر بإفساد الطعام. فقال رسول الله: «بنس لعمري الشباب المؤمّل والكهل المؤمّر» فقال: دع عنك هذا يا محمّد فقد جرت توبتي على يد نوح، ولقد كنت معه في السفينة، فعاتبته على دعائه على قومه، ولقد كنت مع أبراهيم حيث القي في النار فجعلها الله برداً وسلاما، ولقد كنت مع موسى حين غرق الله فرعون ونجى بني إسرائيل، ولقد كنت مع هود حين دعا على قومه فعاتبته، ولقد كنت مع صالح فعاتبته على دعائه على قومه، ولقد قرأت الكتب فكلها يبشرني بك والانبياء على دعائه على قومه، ولقد قرأت الكتب فكلها يبشرني بك والانبياء يقرءونك والسلام، ويقولون: أنت أفضل الأنبياء وأكرمهم.

فعلّمني ممّا أنزل الله إليك شيئاً فقال رسول الله الأمير المؤمنين علي الله الأمير المؤمنين علي الله الأنبياء أو وصي نبي فمن هذا؟ قال: «هذا أخي ووصيّي ووزيري ووارئي عليّ ابن أبي طالب». قال هام: نعم نجد اسمه في الكتب إليا. فعلّمه أمير المؤمنين فلمّا كانت ليلة الهرير جاء إلى أمير المؤمنين الله الهرير أبي المؤمنين الله الهرير أبية الهرير أبي المؤمنين الله الهرير أبي المؤمنين الله الهرير أبي المؤمنين الله الهرير أبي المؤمنين الله الهرير المؤمنين الله اللهرير الله اللهرير المؤمنين الله الله اللهرير المؤمنين الله الهرير المؤمنين الله الهرير الهرير المؤمنين الله الهرير الهرير المؤمنين الله الهرير الهرير

﴿ وَإِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَئِمِكَةِ ﴾ واذكر يا محمّد إذ قال ربّك: ﴿ إِنِّ ﴾ سأخلق ﴿ بَشَكُرًا ﴾ أي: آدم، وسمّي بشراً لأنّه ظاهر الجلد غير متوار بشعر وصوف ونحوه ﴿ يَن صَلْمَنْ لِ مِن حَمَلٍ مَسْنُونِ ﴾ قال سيبويه: المسنون هو المصور بصورة، مرّ معناه ﴿ فَإِذَا سَوَيْنَهُ ، ﴾ بإتمام الخلقة وتعديل صورته وأجريت فيه

۱\_ تفسير القمي، ج ١، ص ٢٧٥.

الروح فخرّوا ﴿ لَهُ سَنجِدِينَ ﴾ وأضاف الروح إلى نفسه تكرمة له كسبة البيت إليه للتعظيم كإضافة الملك إليه.

﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكُةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ تأكيد بعد تأكيد، وقيل: إنّ «أَجْمَعُونَ» تأكيد للسجود بأن السجود وقع في حالة واحدة دفعة وكلمة «كلُّهم» تأكيد للساجدين ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ ﴾ امتنع أن يسجد معهم ﴿ قَالَ يَتَإِبْلِيشُ ﴾ وهذا خطاب من اللَّه أي: أيّ شيء وقع لك في امتناعك عن السجود كما سجدوا؟ والخطاب وقع على لسان بعض رسله لأنَّه لا يصحّ أن يكلَّمه اللَّه بلا واسطة في زمان التكليف ﴿ قَالَ ﴾ إبليس مجيباً ﴿ لَمْ أَكُن لِأَسَّجُدَ ﴾ ولا ينبغي أن أسجد ﴿ لِبَشَرٍ خَلَقْتَهُ، مِن صَلْصَدلِ ﴾ لأنِّي أشرف أصلاً منه. ولم يعلم الخبيث أنَّ التفاضل بالدين والامتثال لا بالبنية والأصل. ﴿ قَالَ ﴾ اللَّه ﴿ فَأَخْرُجُ مِنْهَا ﴾ من الجنَّة ﴿ فَإِنَّكَ ﴾ مطرود ملعون، وقوله تعالى: ﴿ فَاخْرُجُ مِنْهَا ﴾ قيل: المراد أي: من جنَّة عدن. وقيل: من السماوات قيل: من زمرة الملائكة. وقوله: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّمْنَــَةَ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ مشعر بأن اللعن ثابت له إلى يوم القيامة أي: انتهاء الغاية يوم القيامة وعند القيامة يزول اللعن، وأجابوا بأنّ ذكر الغاية للتأبيد وذكر القيامة لأنَّها أبعد غاية يذكرها الناس في كلامهم كقولهم: ﴿ مَا دَامَتِ ٱلسَّمَنُوَتُ وَٱلْأَرْشُ ﴾ أو المراد أنَّك مذموم ملعون إلى ذلك اليوم من غير عذاب فإذا جاء ذلك اليوم يفني اللعن ويأتى العذاب وبسبب شدة العذاب يذهل اللعن.

قَالَ رَبِ فَأَنظِرْنِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۚ قَالَ فَإِنَكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ۚ إِلَىٰ إِلَىٰ وَمِ الْمَعْلُومِ ۚ قَالَ رَبِ عِمَا أَغُويْنِي لَأُزَيِّنَنَ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ يَوْمِ ٱلْمُخْلُصِينَ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَأُغُويَنَهُمْ ٱلْمُخْلَصِينَ ۚ لَهُمْ فَالَا هَذَا وَلَأُغُويَنَهُمْ أَلْمُخْلَصِينَ ۚ أَنَّ قَالَ هَذَا صِرَطَ عَلَى مُسْتَفِيدً أَنَ إِلَا عِبَادَى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُ إِلَّا مِن صِرَطَ عَلَى مُسْتَفِيدً أَنْ إِلَا عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُ إِلَّا مَن صِرَطَ عَلَى مُسْتَفِيدً أَنْ إِلَا عَبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُ إِلَّا مَن

## ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ۞ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ۞ لَمَا سَبْعَةُ أَبُوَبٍ لِكُلِّ بَابٍ مِنْهُمْ جُــُزُهُ مَنْقُسُومُرُ۞

المعنى: ثمّ بين سبحانه ما سأله إبليس عند إياسه من الآخرة فقال: ربّي فأمهلني وأخّرني فإلى يَوْمِ عَلَى يحشرون للجزاء، استنظره لئلًا يموت إلى يوم القيامة فلم يجبه الله إلى ذلك بل فؤ قالَ على له فؤفانك مِن ٱلمُنظرين \* إلى يَوْمِ الوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ \* وغرض إبليس أن لا يموت أبداً لأنّه إذا أنظره سبحانه إلى يوم القيامة فحيننذ لا يموت أبداً لأن يوم القيامة لا يموت أحد ولذا لم يجبه الله إلى مسؤوله.

وإنّما أنظره إلى الوقت المعلوم عنده سبحانه ولا يعلم ذلك العلم غيره وهو وقت النفخة الأولى حين يموت جميع الخلائق وقيل: الوقت المعلوم يوم القيامة أنظره الله في رفع العذاب عنه إلى يوم القيامة. وقيل: هو الوقت الذي قدر الله أجله فيه. ﴿ رَبِّ عِما أَغُوبَنَنِي لَأُزْيِنَنَ لَهُم ﴾ قيل فيه أقوال:

أحدها: أنّ الإغواء والثاني بمعنى الإضلال أي: كما أضللتني لأضلّنَهم. وهذا لا يجوز لأنّ اللّه سبحانه لا يضلّ عن الدين لأنّ هذه الصفة لو

وهذا لا يجور لان الله سبحانه لا يصل عن الدين لان هذه الصفه لو كان في إنسان لكان قبيحا عنه فكيف بالله الغني؟ إلّا أن يحمل على أن إبليس كان معتقده معتقد من فسر هذه الآية بهذا المعنى وهو الجبر. وثانيها: بمعنى التخيّب أي: بما خيّبتني من رحمتك لأخيّبنهم بالدعوة إلى معصيتك كما قال الجبّائي، وثالثها: أنّ معناه بما أضللتني عن طريق جنّتك لأضلّنهم بالدعاء إلى معصيتك، ورابعها: بما كلفتني السجود لآدم الذي غويت عنده فسمّي ذلك غواية كما قال: ﴿ فَرَادَتُهُمْ رِجُسًا إِلَى رِجْسِهِمْ ﴾ (١)، ﴿ وَبَحَرَاقُ سَيِّعَةِ فسمّي ذلك غواية كما قال: ﴿ فَرَادَتُهُمْ رِجُسًا إِلَى رِجْسِهِمْ ﴾ (١)، ﴿ وَبَحَرَاقُ سَيِّعَةِ

١\_ سورة التوبة: ١٢٥.

سَيِّئَةٌ ﴾ (الباء في قوله: ﴿ يُمَا أَغُويَنْنِ ﴾ للقسم وقيل: بمعنى السبب أي: بكوني غاوياً لأزيّنن كما يقال: بطاعته لتدخل الجنّة وبمعصيته لتدخل النار، ومفعول التزيين محذوف أي: لأزيّنن الباطل لهم.

واعلم أن إمهال الله إبليس هذه المدة ما أجبر الخلق على الكفر والمعاصي وما نفى الاختيار عن المكلّف، وإنّما للمكلّف الاختيار فإطاعته لإبليس من سوء اختيار المكلّف وحكم إمهال إبليس كحكم خلق السمّ وإنّما خلق السمّ لمصلحة أخرى فأنت إذا شربته وهلكت فهل على خالق السمّ بأس فالشيطان كذلك وإنّما أمهله جزاء على عبادته ومنعك أيّها المكلّف عن إطاعته وأكّد البيان لك بأنّه عدو مبين فهلًا أطعت مولاك وخالفت عدوك فتسعد؟

ثم إن الشيطان يعترف بأنه ما كان له عليكم من سلطان وقدرة قاهرة. وإنّما يأتيكم بالوسوسة، والكافر والعاصي بسبب ميله إلى ذلك الأمر يقبل تلك الوسوسة نهاية الأمر أن عدم الوسوسة أسهل حالاً من الوسوسة، والتكليف لابد فيه من صعوبة ولا يمنع الحكيم من فعله.

﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ وهم الّذين أخلصوا عبادتهم لله وامتنعوا عن إطاعة الشيطان وانتهوا عمّا نهاهم اللّه عنه، ومن قرأ بصيغة المفعول فهم اللّذين أخلصهم اللّه ووفّقهم لذلك ليس للشيطان عليهم سبيل.

﴿ قَالَ هَنَذَا صِرَطُ عَلَى مُسْتَقِيدُ ﴾ قيل: في تفسيره وجوهاً: الأول: أن إبليس لما قال: ﴿ هَنَذَا ﴾ إشارة إلى البليس لما قال: ﴿ هَنَذَا ﴾ إشارة إلى الإخلاص، والمعنى أن الإخلاص طريق علي وإلي ويؤدي إلى كرامتي وهو طريق مستقيم: وقيل: ﴿ عَلَى ﴾ بمعنى «إلى».

وقيل: معناه هذا الإخلاص صراط من مرّ عليه فكأنَّه مرّ عليّ وعلى

اــ سورة الشورى: ٤٠.

رضواني وهو كقولك: طريقك عليّ. وقيل: «عليّ» بالتنوين بمعنى الصفة يعني: صراط عال رفيع مستقيم لا عوج فيه. وقيل: معناه أنّ هذا صراط حقّ عليّ أن اراعيه مستقيم وهو أن لا يكون لك سلطان على المخلصين. وقيل: «صراط عليّ» بالإضافة، عن السجّاد، أي: صراط عليّ أمير المؤمنين مستقيم، قاله العيّاشيّ وجماعة (۱).

﴿ إِلَّا مَنِ اَتَّبَعَكَ ﴾ لأنّ من قبل منه صار له عليه سلطاناً يعدله عن الهدى فاستثنى من الّذين ليس له عليهم سلطة فصار متّصلاً. وقيل: إنّ الاستثناء متقطع والمراد: لكن من اتّبعك من الغاوين جعل لك على نفسه سلطاناً.

وَإِنَّ جَهَمُّمُ لَتَوْعِدُهُمُ أَجْمَعِنَ ﴾ أي: موعد الإبليس ومن تبعه وَلَمَا سَبْعَةُ أَبُرَبِ ﴾ فيه قولان: أحدهما ما روي عن أمير المؤمنين: «أنّ جهتم لها سبعة أبواب أطباق بعضها فوق بعض»، ووضع إحدى يديه الشريفة على الأخرى فقال: «هكذا، وإنّ الله وضع الجنان على العرض، ووضع النيران بعضها فوق بعض فأسغلها مجهتم، وفوقها دلظي، وفوقها «الحطمة» وفوقها «السقر» وفوقها «البحيم» وفوقها «السعير» وفوقها «الهاوية»" وأعلاها «جهنّم» وفي رواية الكلبئ أسلفها «الهاوية» وأعلاها «جهنّم» ".

وقيل: سبعة أدراك بعضها فوق بعض فأعلاها لأهل التوحيد يعذّبون على قدر أعمالهم وأعمارهم في الدنيا، ثمّ يخرجون. والثاني فيه اليهود، والثالث فيه النصارى، والرابع فيه الصابئون، والخامس فيه المجوس، والسادس فيه مشركوا العرب، والسابع فيه المنافقون وذلك قوله: ﴿ إِنَّ لَلْنَفِقِينَ فِي الدّرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ العرب، والسابع فيه المنافقون وذلك قوله: ﴿ إِنَّ لَلْنَفِقِينَ فِي الدّرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ العرب، والسابع فيه المنافقون وذلك قوله: ﴿ إِنَّ لَلْنَفِقِينَ فِي الدّرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ العرب، والسابع فيه المنافقون وذلك قوله: ﴿ إِنَّ لَلْنَفِقِينَ فِي الدّرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ العاوين ﴿ مِنْهُمْ ﴾ ونصيب

١ تفسير العياشي، ج٢، ص٢٤٢.

٢\_مجمع البيان، ج٦. ص١١٨ ! وبحار الأنوار، ج٨ ، ص ٢٤٥.

٣ المصدر السابق نفسه.

٤\_سورة النساء: ١٤٥.

مفروض وذلك أنّ مراتب الكفر مختلفة بالسُّدّة والخفّة.

لمًا ذكر سبحانه عبادة المخلصين عقبه بذكر حالهم في الآخرة فقال: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ الَّذين يتَّقون عقاب اللَّه باجتناب معاصيه في بساطين خلقت لهم ﴿وَعُيُونٍ ﴾ من ماء وخمر وعسل تفور من الفوّارة ثمّ تجري في مجاريها يقال لهم: ﴿ أَدَخُلُوهَا ﴾ الجنّات بسلامة من الآفات والمكاره ﴿ ءَامِنِينَ ﴾ من الإخراج منها ساكني النفس، وأزلنا عن صدور أهل الجنَّة ما فيها من أسباب الحسد والعداوة والتنافس حال كونهم ﴿إِخْوَنَا ﴾ متوادّين، فيصفو لذلك عيشهم كاثنين ﴿عَلَىٰ شُرُر﴾ متواجهين ينظر بعضهم إلى وجه بعض حتّى قيل: إنَّ أهل الجُّنَّة لا يرى الرجل قفا زوجته، ولا ترى زوجته قفاه لأنَّ الأسرَّة تدور بهم كيف ما شاؤوا حتَى يكونوا متقابلين في عموم أحوالهم ﴿ لَا يَـمَشُهُمْ ﴾ في الجنَّة عناء وتعب ويبقون فيها مؤبِّدين. ﴿ نَبِّئَ عِبَادِي ﴾ ثمَّ أمر سبحانه نبيّه أن يخبر عباده بكثرة رحمته لأوليائه وشدّة عذابه لأعدائه. قال الرازيّ: واعلم أنّه قد ثبت في أصول الفقه أنّ ترتيب الحكم على الوصف المناسب مشعر بكون ذلك الوصف علَّة لذلك الحكم ففي الآية وصفهم بكونهم عباداً له ثم ذكر بعد هذا الوصف بكونه غفورا رحيما، ومن خالف عبادته وأنكر كان مستوجباً للعقاب الأليم.

وَنَيِتْهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ۞ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَنْمُا قَالَ إِنَّا مِنكُمْ

وَجِلُونَ ﴿ قَالُواْ لَا نَوْجَلَ إِنَّا نَبُضِرُكَ بِعْلَامٍ عَلِيمٍ ﴿ قَالَ أَبَشَرْتُمُونِ عَلَىٰ اللَّهَ مَا لَكُونَ هَالُواْ بَشَرْئِكُ بِالْحَقِ فَلَا تَكُن مِنَ الْفَالِمِينَ ﴿ الْحَقِ فَلَا تَكُن مِنَ الْفَالِمِينَ ﴾ الْفَالُونَ ﴿ قَالُواْ بَشَرْئِكُ بِالْحَقِ فَلَا تَكُن مِنَ الْفَالِمِينَ ﴾ الْفَالُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

لما ذكر سبحانه الوعد للمتقين والوعيد للعاصين وشرح أحوال السعداء والأشقياء أتبعه بذكر قصص الأنبياء ليكون سماعها مرغباً في الطاعة ومحذرا عن المعصية فبدأ بقصة إبراهيم لمنيك، والضمير في قوله: الو نَبُنهُم العائد إلى قوله: هو عبكادى القوى وهو في الاصل مصدر يقع على الواحد والاثنين والجمع وصف به، وقد تجمع على الضيفان والضيوف والاضياف. قوله: هو ت حَنُوا عَلَيْهِ الله يعني: الملائكة لأنهم وردوا بصورة الضيف هو فقالوا سَلنما الله أي: سلموا عليه سلاماً على وجه التحية وبشروه بالولد وبإهلاك قوم لوط هو قال الهوابراهيم هوانًا مِنكُم الله خانفون وإنّما خاف منهم لأنهم وردوا بغير إذنه ولم يأكلوا هوانًا مِنكُم الله لا تخف هوانًا مِنكُم الله ونخبرك بما يسرّك بولد يكون غلاماً ويكون عليما إذا بلغ.

﴿ قَالَ ﴾ إبراهيم: ﴿ أَبَشَرْتُمُونِ ﴾ بالمولود في حال الكبر الذي يوجب اليأس ﴿ فَيِمَ تُبَيِّسُرُونَ ﴾ أبامر الله فأثق به أم من جهة أنفسكم؟ ومعنى «مَسَّنيَ الْكِبَرُ» أي: غيرني الكبر ﴿ قَالُوا بَشَرْنَكَ ﴾ على وجه الحقيقة بأمر الله ﴿ فَلَا تَكُن مِّنَ ﴾ الآيسين فأجابهم إبراهيم: ﴿ وَمَن يَقْنَطُ ﴾ أي: ومن الذي ييئس ﴿ وَمَن رَقَعَمَةِ ﴾ الله ﴿ إِلَّا الفَّا الْوَتَ الحق الجاهلون بقدرته. وقولهم لإبراهيم: «فَلا تَكُنْ مِنَ الْقانِطِينَ» لا يدل على أن إبراهيم كان قانطاً ونهي

فَلَمَّا جَآءَ وَالَ لُوطِ الْمُرْسَلُونَ ﴿ قَالَ إِنَّكُمْ فَوْمٌ مُنْكَوُونَ ﴿ قَالُوا بَلَ عَلَيْهِ مِنْكُو جِمْنَاكَ بِمَا كَانُوا فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴿ وَأَنَيْنَاكَ بِالْحَقِ وَإِنَّا لَمَسَدِفُونَ ﴿ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِفِظْعِ مِنَ النِّلِ وَانَبِعِ أَدْبَكُوهُمْ وَلَا يَلْنَفِتْ مِنكُو أَحَدُّ وَالْمَضُوا حَيْثُ نُوْمَرُونَ ﴿ وَفَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَ دَابِرَ هَمْوُلَاةٍ مَقْطُوعٌ مُصْبِعِينَ ﴿ فَا فَوْمَرُونَ ﴾ وَفَضَيْمِينَ ﴿ وَاللَّهُ وَلَا يَلْمُونَ اللَّهِ وَلَا يَلْمُونَ اللَّهِ وَلَا يَلْمُونَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَلَا يَسْمَونِهِ فَلَا اللَّهُ وَلَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ وَلا يَعْمَونُونَ ﴾ وَفَضَيْمِينَ إِلَيْهِ وَلِلْكَ الْأَمْرَ أَنَ دَابِرَ هَمْوُلَاةٍ مَقْطُوعٌ مُصَابِعِينَ ﴾ وَمَنْ اللَّهُ وَلَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ وَلَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ وَلَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ وَلا يَعْمَلُونَ اللَّهِ مَنْ الْعَلَيْمِينَ اللَّهُ وَلَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ وَلَا عَنْمُ اللَّهُ وَلا يَعْمَلُونَ اللَّهُ وَلا يَعْمَلُونَ اللَّهُ وَلا يَعْمَلُونَ اللَّهُ وَلا عَنْدُونِ اللَّهُ وَلَا عَنْ مَالِهُ اللَّهُ وَلَا عَنْكُونُونَ اللَّهُ وَلا عَنْدُونِ اللَّهُ وَلا عَنْدُونَ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ وَلَا عَنْهُ اللّهُ وَلَا عَنْهُ اللَّهُ وَلَا عَلَا اللَّهُ وَلا عَنْهُ وَلَا عَنْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمَالُونُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَنْهُ اللَّهُ وَلَا عَنْهُونَ اللَّهُ وَلا عَنْهُ وَلَا عَلَيْهِ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ إِلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ الللل

ثمّ لمّا خرجوا من عند إبراهيم أتوا لوطاً يخبرونه بهلاك قومه ﴿ فَلَمَّا عَلَمُ المرسلون إلى لوط بهيئة حسنة وجمال لم ير مثلهم أنكر شأنهم وهيئتهم وما عرفهم ﴿ قَالَ إِنَّكُمْ ﴾ غير معروفين عندي عرفوني أنفسكم قالت الملائكة: ﴿ قَالُوا بَلْ حِتْنَكَ ﴾ بأمر كانوا يشكون في وقوعه إذا كنت تخوفهم ولا يصدقون بقولك ﴿ وَأَنيَّنَكَ ﴾ بالعذاب المستقين به ﴿ وَإِنَّا لَكُونُ فَي عَلَمُ الْحَدَابُ المستقين به ﴿ وَإِنَّا لَكُونُ فَي عَلَمُ الْحَدَابُ المستقين به ﴿ وَإِنَّا لَهُ الْعَدَابُ المستقين به ﴿ وَإِنَّا لَهُ عَلَمُ الْحَدَابُ المستقين به ﴿ وَإِنَّا لَهُ فَيَمَا أَخْبُرنَاكُ ﴾ فيما أخبرناك.

١\_ سورة الأحزاب: ١.

و تبقى قطعة منه واقتف آثار أهل بيتك وكن وراءهم لتكون عيناً عليهم فلا تتخلف وتبقى قطعة منه واقتف آثار أهل بيتك وكن وراءهم لتكون عيناً عليهم فلا تتخلف أحد منهم ﴿ وَلَا يَلْنَفِتَ مِنكُو أَحَدُ ﴾ إلى ما خلف وراءه في المدينة أي: لا ينظر منكم وراءه لئلاً يرون العذاب فيفزعوا ﴿ وَأَمْضُوا حَيْثُ ﴾ أمركم الله بالذهاب إليه وهو الشام، وحاصل المعنى: إذا بقي من متاعكم شيء في المدينة فلا ترجعوا إليه وامضوا حيث تؤمرون، لأن جبرئيل أمر لوطاً أن ينزل قرية معيّنة لم يعملوا عمل قوم لوط ﴿ أَنَ دَايِرَ هَمْ وَلَهُ لا يَبْقى منهم يهلك وقت الصبح ومستأصلون بالعذاب على وجه لا يبقى منهم أثر ولا نسل ولا عقب.

﴿ وَجَآةَ أَهْلُ ٱلْمَدِينَ فِي يَبشَرُونَ بَعضهم بَعضاً بَنزُولَ مِن هُو في صورة الأضياف بلوط طمعاً في أن ينالوا الفجور منهم ﴿ قَالَ ﴾ لوط لهم: ﴿ إِنَّ مَتُؤْلَا مَنَيْفِى ﴾ ولا تخزون في ضيفي ﴿ قَالُوا ﴾ له: ﴿ أَوَلَمْ نَنْهَكَ ﴾ أن تجير أحدا؟ وإنّما قال لوط لهم هذا الكلام قبل أن يعلم أنّهم الملائكة بعثوا لإهلاك قومه ﴿ قَالُ ﴾ لوط لقومه لمنا قصدوا السوء: ﴿ مَتُولَا عِينَاقِ ﴾ فتزوجوهن لكم إن كان لكم رغبة وتطلبون التزويج، قيل: إنّه عرض بنات قومه عليهم وقد كان يجوز تزويج المؤمنة من الكافر، أو بناته من صلبه لرئيسهم حتى يسلم من شرّهم.

﴿ لَعَنْرُكَ إِنَّهُمْ لَغِي سَكَرَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ أي: لعمرك قسمي أي: وحياتك يا محمد ومدة بقائك وقال المبرد: هو دعاء ومعناه أسأل عمرك. قال ابن عبّاس: (ما خلق الله عزّ وجل ولا أذر ولا برأ نفساً أكرم عليه من محمد وما سمعت الله أقسم بحياة أحد إلا بحياته. لفي غفلتهم يتحيّرون ويترددون فلا يبصرون طريق الرشد).

فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِفِينَ ﴿ فَجَعَلْنَا عَلِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِن سِجِيدٍلِ ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآبَنتِ لِلْمُتَوْسِمِينَ ۞ وَإِنَّهَا لِبَسَبِيلِ مُقِيمٍ ۞

## إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿

وقاً فَافَدَتُهُم الله صيحة جبرئيل أو مطلق الصيحة ومُشْرِفِينَ الله أي: وقت بزوغ الشمس وطلوعها وعذبوا بثلاثة أنواع من العذاب: أحدها الصيحة الهائلة المنكرة، والثاني: أنّه جعل عاليها سافلها، والثالث: أنّه أمطر عليهم حجارة من سجَيل و إنّ في ذَلِك الأمور الواقعة دلالات للمتفرسين الممتدبرين، قال الله عباداً يعرفون الناس بالتوسيم ("). قال الصادق المنه المعتبر المتوسمون، والسبيل فينا مقيم (") والسبيل طريق الجنّة. والوسم العلامة. وأنبَا لَيسَبِيلِ مُقِيمٍ والضمير عايد إلى مدينة قوم لوط أي: هذه القرى وما ظهر فيها من آثار قهر الله وغضبه لبطريق مسلوك ثابت يسلكها الناس في حواثجهم ويرونها، لأن آثارها باقية وهي مدن أربعة، أكبرها سدوم بين المدينة والشام، وهي عبرة و للمُؤمِنين الهواما الذين لا يؤمنون فإنهم يحملونها على حوادث العالم ووقائع القرانات الكوكبيّة والاتصالات الفلكيّة.

وَإِن كَانَ أَضَعَنْ ٱلْأَيْكَةِ لَظُلِمِينَ ﴿ فَالنَّفَمْنَا مِنْهُمْ وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَامِ مُنِينٍ ﴿ وَالنَّيْنَاهُمْ وَالنَّيْنَاهُمْ وَالنَّيْنَاهُمْ وَالنَّيْنَاهُمْ وَالنَّيْنَاهُمْ وَالنَّيْنَاهُمْ وَالنِينَا فَكَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴿ وَالنَّيْنَاهُمْ وَالنَّيْنَا فَكَانُوا عَنْهُمْ مُعْرِضِينَ ﴿ وَالنَّيْنَا فَالْمُوا يَنْجُمُ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ وَالنَّيْنَا مُعْرَضِينَ ﴿ فَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ وَالنَّيْنَاهُمْ وَالْمُؤْلِمُونَ اللَّهُمُ اللَّهُ الْمُؤَالِمُ اللَّهُ الللْعُلِمُ اللَّهُ اللْمُؤْلِلْمُ اللَّهُ اللْمُؤْلِمُ الللْع

هذه القصّة الثالثة، الأولى قصّة إبليس وآدم، الثانية قصّة إبراهيم ولوط، وهذه قصّة أصحاب الأيكة، وهم قوم شعيب كانوا أصحاب غياض فكذّبوا شعيباً فأهلكهم الله بعذاب يوم الظلّة، والأيكة الشجر الملتف يقال: أيكة

۱\_بحار الأنوار، ج۲٤، ص١٢٣؛ وكنز العمال، ج١١، ص١٨، وتفسير الصافي، ج٣، ص١١٨. ٢\_الكافي، ج١، ص٢١٨؛ الاختصاص للمفيد، ص٣٠٣؛ وبصائرالدرجات، ص٣٧٥.

وأيك كشجرة وشجر. وقيل: الأيك شجرة المقلّ. وقيل: الأيكة الغيض.

﴿ وَإِن كَانَ ﴾ «إن» هي المخفّفة أي: إنّ الشأن كان ﴿ أَصَّنَ ﴾ شعيب أهل ﴿ الْأَيْكُةِ ﴾ فكانوا ظالمين ومتجاوزين عن الحد ﴿ فَأَنفَقَمْنَا مِنْهُمْ ﴾ بالعذاب من الطائفتين من قوم شعيب ومن قوم لوط والانتقام نقيض الانعام ﴿ وَإِنَّهُمَا لَيَإِمَامِ مُبِينِ ﴾ أي: وإنّ مدينتي قوم لوط وشعيب بطريق يؤمّ ويتبع ويهتدى به، وسمّي الطريق إماماً لأنّ الإنسان يؤمّه. وقيل: معناه أن حديث مدينتيهما لمكتوب مذكور في اللوح المحفوظ نظير قوله: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ مِنْ إِمَامِ مُبِينِ ﴾ (والمبين الظاهر.

﴿ وَلَقَدَ كُذَبَ أَصَّعَتُ الْجِجْرِ الْمُرْسَلِينَ ﴾ هذا هو القصة الرابعة وهي قصة صالح، الحجر اسم واد كان بسكنها ثمود. ﴿ الْمُرْسَلِينَ ﴾ المراد صالح وحده. لعل القوم كانوا براهمة منكرين لكل الرسل ﴿ وَ النِّينَا ﴾ يريد الناقة وكان في الناقة آيات كثيرة ﴿ وَكَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴾ أو المعنى أن المراد من تكذيب صالح تكذيب تمام المرسلين لأن تكذيب نبي واحداً تكذيب الأنبياء لأنهم بأجمعهم يدعون الناس إلى توحيد الله وليس فيهم اختلاف.

وكان قوم صالح أقوياء ﴿ يَنْجِنُونَ ﴾ لمساكنهم ﴿ مِنَ لَلِمَبَالِ بُيُونًا ﴾ وكانوا ﴿ اَبِنِينَ ﴾ من خرابها ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ ﴾ في وقت الصبح ﴿ فَمَا أَغْنَى ﴾ ونفع ودفع ما كانوا جامعين من الأولاد والمال وأنواع الملاذ.

وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَإِنَ ٱلسَّاعَةَ لَآئِنِيَةٌ ۚ فَاصْفَحِ ٱلصَّفْحَ ٱلجَمِيلُ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَلَقَدْ ءَالْيَنْكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِى وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ لَا نَمُدَّنَ عَيْنَكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِدِيهِ

**١**\_ سورة يس: ١٢.

أَزْوَجُنَا مِنْهُمْ وَلَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ۖ وَقُلْ إِنِّتَ أَنْوَا الْمُفْتَسِمِينَ الْمُفْتَسِمِينَ اللَّهُ الْمُفْتَسِمِينَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُفْتَسِمِينَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُفْتَسِمِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّ

النظم: تصبير النبي على سفاهة قومه فإنه إذا سمع مكررا أن الأمم السالفة يعاملون أنبياءهم بمثل هذه المعاملات الفاسدة سهل عليه تحمّل تلك السفاهات. ولمّا ذكر في الآيات السابقة الإهلاك والتعذيب فكأنه قيل: الإهلاك والتعذيب كيف يليق بالرحيم الكريم؟ فأجاب عنه بأنّي إنّما خلقت الخلق ليكونوا مشتغلين بالعبادة والطاعة فإذا تركوها وجب في الحكمة إهلاكهم وتطهير وجه الأرض منهم فقال: ﴿وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما إلَّا وَتَطهير وجه الأرض منهم فقال: ﴿وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما إلَّا بِلَاحَي الله أي أن ما خلقنا خلقاً عبثاً بل لما اقتضته الحكمة وما خلقنا أمراً باطلاً، بل خلقناهم، ثمّ نجازيهم بما عملوا ﴿وَإِنَ ٱلسَّاعَةَ لَأَيْبَةٌ ﴾ وجائية بلمجازاة وإن الله لينتقم ممن خالف دين الحق. ثمّ صبره وأمره أن يعرض عنهم في موضع الإعراض ويتحلّم ويعفو عنهم عفوا جميلا ويعظهم. قال غنهم في موضع الإعراض ويتحلّم ويعفو عنهم عفوا جميلا ويعظهم. قال أمير المؤمنين المؤمنين المؤمنين المحميل هو العفو من غير عتاب وتوبيخ وتعنيف». (١)

﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو اَلْمَالَقُ ﴾ للأشياء عليم بمصالح الأمور وهو يعلم المصالح فتارة يأمرك بالعفو وتارة يأمرك بالسيف، وهذه الآية صريحة على أن اللّه لم يخلق الباطل والكفر أبداً ولا يرضى به وما أبقى حجة للجبرية ونقضت غزلهم. ﴿ وَلَقَدْ مَالَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ الْمَثَانِى ﴾ ولمنا أمر بالصفح والتجاوز أتبع بذكر النعم العظيمة الّتي خص الله محمد بها فقال: ﴿ وَلَقَدْ مَالَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ الْمَثَانِى ﴾ والمثناة كل شيء ينثى أي يجعل اثنين

۱- الأمالي، للصدوق، ص ١٣١؛ ووسائل الشيعة (الإسلامية) ج.٨، ص٥١٩؛ وتفسير الصافي، ج٣. ص١١٩: وبحار الأنوار، ج.٦٨، ص ٤٢١.

من قولك: ثنيت الشيء إذا عطفته أو ضممت إليه أخرا، ومنه يقال لمرفقي الدابّة: مثاني، لأنّها تثنّى بالعضد، فمفهوم سبع المثاني سبعة أشياء من جنس الأشياء الّتي تثنّى. وبالجملة للناس فيه أقوال:

الأوّل: عن علي الله وجمع من الصحابة أن النبي الفاتحة وقال: «هي السبع المثاني» (١) والسبب في وقوع هذا الاسم على الفاتحة أنها سبع آيات تشنّى في كلّ صلاة ويقرأ مرتين ولأنها قسمت قسمان ثناء ودعاء يقول الله: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين: نصف حقّ الربوبيّة ونصف حقّ العبوديّة وهو الدعاء». أو لأن كلماتها مثنّاة مثل الرحمن الرحيم إيّاك نعبد وإيّاك نستعين. ثمّ هاهنا تحقيق وهو أن إفرادها بالذكر مع كونها جزءا من أجزاء القرآن بقوله: ﴿ سَبّعًا مِن المُسَافِق وَ القَلْمَ الله واظب على مزيّة فضل وشرف في هذه السورة، ثمّ إنّه لما رأينا أن رسول الله واظب على قراءتها في جميع الصلوات وما أقام سورة غيرها مكانها في شيء من الصلوات وقوله: «الاصلاة الأبغاقحة الكتاب ولا يجوز الإبدال» دل على خصوصيّة شرافتها.

الثاني: هي البقرة وآل عمران والنساء والمائدة والأنعام والأعراف، والأنفال والتوبة معاً. قالوا: وسميت هذه السور بالمثاني لأن الفرائض والحدود والأمثال والعبر ثنيت فيها.

وأنكروا هذا القول وقالوا: هذه الآية مكّيّة وأكثر هذه السور السبعة مدنيّة فكيف يمكن حمل هذه الآية عليها؟

وأجابوا بأنّ اللّه تعالى أنزل القرآن كلّه إلى السماء الدنيا ثمّ أنزله نجوماً فلمّا أنزله إلى السماء الدنيا فهو من جملة ما أتاه وإن لم ينزل عليه بعد. وأجابوا عن هذا الجواب بأن الإتيان إنّما يصدق إذا وصل إلى محمّد فأمّا

١- وسائل الشيعة (آل البيت) ج٦. ص٥٩: وتفسير التعلبي، ج١، ص١٦٣.

الذي أنزله إلى السماء الدنيا وهو لم يصل إليه بعد لا يصدق عليه الإتيان. وقيل أقوال آخر ذكرها يوجب التطويل. ﴿وَالْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ يعني: وآتيناك القرآن العظيم لأنه يتضمن جميع ما يحتاج إليه من أمور الدين بأوجز لفظ وأحسن نظم.

وَلَا تَمُدُنَ عَيْنَكَ ﴾ أي: لا تنظر ولا نرفع عينيك من هؤلاء الكفّار إلى ما متّعناهم وأنعمنا عليهم من زهرات الدنيا فإنّها في معرض الزوال والفناء مع ما يتبعها من الحساب والجزاء به ﴿أَزْوَجَا مِنْهُمْ ﴾ منصوباً على الحال والمراد به أشباها وأمثالا من النعم يشبه بعضها بعضاً، وقيل: أزواجاً منهم يعني: أصنافاً من الكفّار، والزوج في اللغة الصنف.

وبالجملة فالمراد أنّه لا تنظر إلى ما متّعناهم من النعم، فإنّ ما أنعمنا عليك وعلى من اتبعك من أنواع النعم خير وأحسن كالإسلام والقرآن والنبوة وكان رسول الله المنظم لا ينظر إلى ما يستحسن من الدنيا، ومنه الحديث: «ليس منا من لم يستفن بالقرآن ومن اوتي القرآن فرأى أنّ أحدا اوتي من الدنيا أفضل مما أوتي فقد صغر عظيماً وعظم صغيراً».(1)

وقيل: وافت من بعض البلاد سبع قوافل ليهود بني قريظة والنضير فيها أنواع البزّ والطيب والجواهر وسائر الأمتعة فقال المسلمون: لو كانت هذه الأموال لنا لتقوينا بها ولأنفقناها في سبيل الله، فقال الله لهم: لقد أعطيتكم سبع آيات هي خير من هذه القوافل السبع.

وروي أنّه على نظر إلى نعم بني المصطلق وقد عبست في أبو الها وأبعارها فتقنع في ثوبه وقرأ هذه الآية (٢٠). و«عبست في أبوالها» المراد سمنها

۱\_انظر: الكافي، ج٢، ص٢٠٥؛ ومعاني الأخبار للصدوق، ص٢٧٩؛ ووسائل الشيعة، ج٣، ص٥٨٢. ٢\_الفايق في غريب الحديث، للزمخشري، ج٢، ص٣٢٤ ح وسبل الهدى والرشاد، ج٧، ص٨٢٨.

وكثرة شحومها ولحومها. الخطاب وإن كان له إلَّا أنَّ المراد أمَّته.

وبما يصيرون إليه من عذاب النار بكفرهم ولما أنعمت عليهم دونك وبما يصيرون إليه من عذاب النار بكفرهم ولما أنعمت عليهم دونك وبما يصيرون إليه من عذاب النار بكفرهم ولما أنعمت عليهم دونك وأخفض جَنَاحَكَ لِلْمُوْمِنِينَ ﴾ أي: وألن لهم جانبك وارفق بهم، وفلان خافض الجناح إذا كان وقورا حليماً، وأصله أن الطائر إذا ضم فرخه إلى نفسه بسط جناحه ثم خفضه، أي: تواضع للمؤمنين لكي يتبعك الناس في دينك. ﴿ وَقُلْ إِنَّ أَلَيْ يِنُهُ اللَّهُ عَلَى الله المعلم بموضع المخافة، فيدخل تحت كونه نذيرا كونه مبلغاً لجميع التكاليف لأن كل ما كان واجباً ترتب على تركه عقاب وكل ما كان حراماً ترتب على فعله عقاب، فكان الأخبار بحصول العقاب داخلاً تحت لفظ النذير.

وكنوا الناس عن الإيمان برسول الله ويقرب عددهم من أربعين. وقيل: يصدّون الناس عن الإيمان برسول الله ويقرب عددهم من أربعين. وقيل: كانوا ستّة عشر رجلاً بعثهم الوليد ابن مغيرة أيّام الموسم فاقتسموا عقبات مكّة يقولون لمن يسلكها: لا تغتروا بالخارج منا يدّعي النبوة فإنّه مجنون. وكانوا ينفّرون الناس عنه بأنّه ساحر أو كاهن أو شاعر فأنزل الله عليهم خزيا فماتوا شرّميتة. والمعنى أنذرتكم مثل ما نزل على المقتسمين. وفي بعض الروايات أنّ المقتسمين هم اليهود والنصاري (۱۱ واختلفوا في أنّ الله لم سمّاهم مقتسمين؟ لأنّهم المجمَعكوا ألقرآن استهزاء به كقسمة الجزور، فقال وكفروا بالباقي، وقيل: لأنّهم اقتسموا القرآن استهزاء به كقسمة الجزور، فقال بعضهم: سورة كذا لي وسورة كذا لي. أو قال بعضهم: سحر. وقال بعضهم: شعر. وقال بعضهم: شعر. وقال بعضهم:

١\_مجمع البيان، ج٦، ص١٣٠.

الملائكة بالحجارة حتَى ماتوا شرَ ميتة، فالتشبيه يرجع إلى هذا.

المعنى: وقل إنّي أنا النذير المبين عذاباً كما أنزلنا على المقتسمين، أو المعنى إنّا آتيناك السبع المثاني كما آتينا العذاب على المقتسمين، والجملة المعترضة بقوله: ﴿ وَلَا تَمُدَّنَّ عَيّنَكَ ﴾ وقعت بين المشبّه والمشبّه به للتسلية من حال الرسول. ومفرد «العضين» عضة مثل ثبة، وأصلها عضوة أي: قطعة والتعضية التجزية فالمعنى جزءوا القرآن أجزاء متفرّقه.

فَوْرَيِكَ لَنَسْنَلَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَاعْرَضَ عَنِ اَلْمُشْرِكِينَ ﴾ إنّا كَفَيْنَكَ السُّنَهْزِءِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهِ إِلَى اللَّهُ مَا اللَّهِ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْمُ اللللللللَّهُ الللْمُلِمُ اللللللِّهُ الللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللْمُلْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلِمُ الللللْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ ا

لمَا بين سبحانه كفرهم بالقرآن عقبه بأنّهم المسؤولون أجمعون وأقسم بنفسه أنّهم المسؤولون أو جميع الخلق مسؤولون عن الكفر وغيره من عامّة أفعالهم ﴿ فَأَسْدَعُ ﴾ وفرّق بين الحقّ والباطل وأبن ما أمرتك لهم، وتكلّم جهاراً لهم، وتأويل الصدع في الزجاج بتباين بعض عن بعض ﴿ وَأَعْرِضْ عَنِ المُشْرِكِينَ ﴾ ولا تلتفت إلى لومهم ولا تبال بهم.

﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ وشرّهم بأن أهلكناهم، وبيان إهلاكهم أن جبرئيل أتى النبيّ والمستهزئون يطوفون بالبيت فأشار جبرئيل إلى بعض منهم بساقه وإلى بعض برأسه وبعينه فمرضوا في برهة قليلة من الزمان وماتوا شرّميتة (١٠).

﴿ وَلَقَدَّ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدَّرُكَ ﴾ من سفاهة قومك واستهزائهم لك فقل:

١- انظر: نورالثقلين. ج٣. ص٣٣.

سبحان الله وبحمده واحمد ربّك على نعمه إليك، وكن من المصلّين، قال ابن عبّاس: (كان رسول الله إذا حزنه أمر فزع إلى الصلاة). ﴿ وَأَعْبُدُ رَبِّكَ ﴾ إلى أن ﴿ يَأْنِيكَ ﴾ الموت وهذا أمر بالإقامة على العبادة أبداً ما دام حياً، والفائدة في هذا التوقيت أن الإنسان يكون مادام عمره لابد أن لا يخلو عن النظر في عبوديّته بلحظة واحدة.

تمّت السورة.

## شُورَةُ الْغِنَالِيَ

بعضها مكّية وبعضها مدنيّة.

فضلها أبيّ بن كعب عن النبي الله على النعم الله على النعم الله على النعم الله على النعم التعم الله على النعم التي أنعمها عليه في الدنيا وأعطي من الأجر كالذي مات وأحسن الوصيّة وإن مات في يوم تلاها أو ليلة كان له من الأجر كالذي مات وأحسن الوصيّة (١).

وروى محمّد بن مسلم عن أبي جعفر الله قال: «من قرأ سورة النحل في كلّ شهر كفي المغرم في الدنيا وسبعين نوعاً من أنواع البلاء أهونه الجنون والجذام والبرص، وكان مسكنه في جنّة عدن وهي وسط الجنان». (٢)

واعلم لمّا ختم سورة الحجر بوعيد الكفّار افتتح هذه السورة بوعيدهم أيضاً، فقال:

## 

أَنَّ أَمْرُ اللَّهِ فَلَا نَسْتَعْجِلُوهُ شُبْحَنِنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۖ ثَا يُنَزِلُ ٱلْمَلَيْ كَهُ بِٱلرُّوجِ مِنْ أَمْرِهِ ـ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ١٠ أَنْ أَنذِ رُوٓا أَنَّهُ لِلَّ إِلَنهَ إِلَّا أَنَا فَأَتَّقُونِ ۖ

البيان: كان رسول اللّه ﷺ يخون المشركين بعذاب الدنيا، تارة بالقتل

١- مستدرك الوسائل، ج٤، ص٣٤٣ ومجمع البيان. ج٦، ص١٣٥.
 ٢- مجمع البيان، ج٦، ص١٣٥؛ نور الثقلين، ج٣. ص٣٨.

والاستيلاء عليهم كما حصل، وتارة بعذاب يوم القيامة وهو الذي يحصل عند قيام الساعة، ثم إن القوم لمًا لم يشاهدوا شيئاً من ذلك أقاموا على تكذيبه وطلبوا منه الإتيان بالعذاب وقالوا له: ائتنا به.

في معنى الآية أقوال: أحدها: أنّ معناه قرب أمر الله وكلّما هو آت قريب أي: قرب عقاب هؤلاء المشركين المقيمين على التكذيب. وثانيها: أن أمر الله يوم القيامة فيكون «أتى» بمعنى أمر الله أحكامه وفرائضه. وثالثها: أنّ أمر الله يوم القيامة فيكون «أتى» بمعنى «يأتي» ومستقبل هو محقّق الوقوع يأتي بلفظ الماضي فصار بمنزلة ما مضى لأنّ الله سبحانه قرّب أمر الساعة وقال: ﴿ آفَنَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ ﴾ (1).

وبالجملة قال الكفار فيما بينهم: إن محمداً يزعم أن القيامة قد قربت فامسكوا عن بعض ما تعملون حتى ننظر ما هو كائن، فلما امتدت الأيام قالوا: يا محمد ما نرى شيئاً منا تخوفنا به، فنزلت: ﴿ أَنَّتُ أَمْرُ اللّهِ ﴾ فوثب رسول الله الله الناس رؤوسهم فنزل: ﴿ فَلَا سَتَعْطِوهُ مُ سَبَحَنَكُ وَتَعَلَى ﴾ هذه كلمة تنزيه عما لا يليق به وبصفاته من أن يكون له شريك في العبادة ﴿ يُمَرِّلُ ﴾ الله الملائكة بالوحي أو بالقرآن ﴿ مِنْ أَمْرِهِ ، ﴾ لأنه حياة القلوب بسبب الإرشاد إلى حسن العاقبة والدين ﴿ عَنَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ، هممن يصلح للنبوة والسفارة بينه وبين خلقه ﴿ أَنَ أَنَدُونا أَنَّهُ ، لاَ إِلَهُ إِلاَ أَنَا فَاتَقُونِ ﴾ هذا تفسير للروح المنزل وبدل منه. أي: أيها الانبياء مروهم بتوحيدي واتقوا مخالفتي. وبين سبحانه أن الحال حال التكليف لا حال نزول العذاب وأنه لا يأخذ أحدا حتى يحتج عليه بالإنذار وبيان الأدلة.

ثمّ شرع في ذكر الدليل فقال:

خَلَقَ اَلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ تَعَالَىٰ عَمَّا بُشْرِكُوك ۖ خَلَقَ

الدسورة القمر: ١.

آلإنسَانَ مِن نُطْفَةِ فَإِذَا هُوَ خَصِيدٌ مُّبِينٌ ﴿ وَالْأَنْفَادَ خَلَقَهَا لَكُمْ مِنْهَا وَفَيْ فَيهَا جَمَالُ حِينَ فِيهَا دِفْ مُ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ مُرْعُونَ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ مُرْعُونَ وَمِينَ مَسْرَحُونَ ﴿ وَمَنْهَا تَأْكُونُوا أَنْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدِ لَرَ تَكُونُوا بَلِغِيهِ وَيَعْمِلُ أَنْقَالَكُمْ لَرَهُونُ تَحِيدٌ ﴿ وَمَنْهَا إِلَى بَلَدِ لَوْ تَكُونُوا بَلِغِيهِ إِلَّا بِشِقِ آلْأَنْفُسُ إِنَ رَبَّكُمْ لَرَهُونُ تَحِيدٌ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَهُ مُؤْفُلُ تَحِيدٌ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ إِنَ كَاللَّهُ مِنْ إِنَ كَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلْ وَقُولُ لَمْ يَعْمُ لَلْ وَقُولُ لَا يَعْمُ لَلْ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا لَهُ مُؤْفًا لَعْلَالًا لِللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللللللللّ

المعنى: خلقهما على سبيل الحقيقة فيستدل بهما على معرفته ويتوسل بالنظر إليهما إلى العلم بكمال قدرته وينتفعون بهما في الدين والدنيا فليعمل العامل ﴿ بِالْحَقِ ﴾ تقدّس من أن يكون له شريك. ثم بين دليلاً آخر فقال: ﴿ خَلَقَ آلْإِنسَانَ مِن نُطْفَة ﴾ و«النطفة» اسم للماء القليل ثم في العرف صار اسما لماء الفحل، حتى صارت هذه النطفة في تقلّب الأحوال إنساناً يخاصم عن نفسه فبين أضعف أحواله وأنقصها وأكملها منها على كمال قدرته، أو المعنى مجادل بالباطل مبين ظاهر الخصومة، وفيه تعريض لفاحش ما ارتكبه من تضييع حق نعمة الله عليه.

ثمّ بين سبحانه نعمته في خلق الأنعام فقال: ﴿ وَٱلْأَنْمَنَهُ خَلَقَهَا ﴾ أكثر ما يتناول الأنعام الإبل والبقر والغنم، وفي اللغة هي ذوات الأخفاف والأظلاف دون ذوات الحوافر ﴿ لَكُ مُ فِيهَا دِفَ ۗ ﴾ أي: لباس وما يستدفأ به مما يعمل من صوفها ووبرها وشعرها ومنافع أخر من الحمل والركوب وإثارة الأرض والزرع والنسل ﴿ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ من لحومها.

وَلَكُمُ فِيهَا ﴾ حسن منظر وزينة حين تردّونها من سراحها وحيث تأوي إليه ليلا ﴿وَحِينَ تَنْرَحُونَ ﴾ أي: حين ترسلونها بالغداة إلى مراعيها والجمال حين الإراحة أكثر من حين التسريح لأنّها تقبل ملائي البطون والضروع مع الثغاء والرغاء ويعظم موقعها عند الناظر ﴿وَتَعْمِلُ أَتْقَالَكُمُ ﴾ إلى البلاد ولم تكونوا تبلغون لولاها إلّا بالمشقّة، والشق نصف الشيء

والمشقّة، والمعنيان مناسبان. ثمّ عطف على الأنعام:

وَالْخَيْلُ وَالْجِعَالُ وَالْحَمِيرُ لِنَرْكَبُوهَا وَذِينَةً وَيَعْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَى اللّهِ فَصْدُ السّكِيلِ وَمِنْهَا جَايِّرٌ وَلَوْ شَاءً لَمَدَدِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ وَعَلَى اللّهِ فَصْدُ السّكِيلِ وَمِنْهَا جَايٍّرٌ وَلَوْ شَاءً لَمَدُ اللّهُ مَنْ السّمَاءِ مَاتًّ لَكُمْ مِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ هُو النّهِ عَلَى السّمَاءِ مَاتًّ لَكُمْ مِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ الزّنَعَ وَالزّيْوَنِ وَالنّخِيلُ وَالْأَعْنَابُ وَالْأَعْنَابُ وَالْأَعْنَابُ وَالْأَعْنَابُ وَالْخَارُ اللّهُ وَمِنْ كَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَالنّخِيلُ وَالْأَعْنَابُ اللّهُ وَمِنْ كَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

لمّا ذكر في الآية السابقة منافع الحيوانات الّتي ينتفع بها الإنسان من المنافع الضروريّة والحاجات الأصليّة ذكر في هذه الآية المنافع الغير الضروريّة فقال: وخلق «الْحَيْلُ والْبِغالُ والْحَمِيرَ» للركوب وللزينة، ونصب «زينة» على المفعول له. واحتج القائلون بتحريم لحوم الخيل بهذه الآية فقالوا: منفعة الأكل أعظم من منفعة الركوب فلو كان الأكل جائزا لكان هذا المعنى أولى بالذكر وحيث لم يذكر علمنا أنّه يحرم أكله، ثمّ إنّه سبحانه قال في صفة الأنعام: ﴿ وَمِنّهُ اللّهُ وَهَذَهُ الكلمة تفيد الحصر فيقتضي أن لا يجوز الأنعام: ﴿ وَمِنْهُ اللّهِ وَهِذِهُ الكلمة تفيد الحصر فيقتضي أن لا يجوز الأكل من غير الأنعام فوجب أن يحرم أكل لحم الخيل بمقتضى هذا الحصر.

وأجابوا بأنّه لو كان الأمر كذلك لكان قول عامّة المفسّرين والمحدّثين:
«إنّ لحوم الحمير الأهليّة حرّمت عام خيبر» باطلاً لأنّ التحريم لمّا كان حاصلاً قبل هذا اليوم لم يبق لتخصيص هذا التحريم فائدة. وقد روى البخاريّ في الصحيح مرفوعاً إلى أسماء بنت أبي بكر قالت: أكلنا لحوم الفرس على عهد

وحاصل المعنى من هذه الآيات بيان فوائد نعم الله من النعم المفيدة لدينكم ولمعايشكم كخلق الانعام للفوائد التي تحتاجونها لدنياكم وترون فوائدها وهو مفيدة لكم، وقد ذكره بطريق فوائدها وخلق ما لا تعلمون فوائدها وهو مفيدة لكم، وقد ذكره بطريق الإجمال لأن أصنافها وأنواعها خارجة عن الإحصاء ولو خاض الإنسان في شرح عجائب أحوالها لكان المذكور في المجلدات الكثيرة كالقطرة في البحر. قال ابن عبّاس: (إن على يمين العرش نهراً من نور مثل السماوات السبع ومثل الأرضين السبع والبحار السبعة، يدخل فيه جبرئيل كل سحر ويغتسل فيزداد نوراً إلى نوره وجمالا إلى جماله ثمّ ينتفض فيخلق الله من كل نقطة تقع من ريشه كذا وكذا ألف ملك يدخل منهم كل يوم سبعون ألفاً كل نقطة تقع من ريشه كذا وكذا ألف ملك يدخل منهم كل يوم سبعون ألفاً البيت المعمور، وفي الكعبة سبعون ألفاً ثمّ لا يعودون إلى أن تقوم الساعة في أنه سبحانه لا يضل أحدا ولا يغويه ولا يصدة عن الحق لأنه لو كان فاعلاً للضلال لقال:

﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ ﴾ اعلم أنه أشرف أجسام العالم السفلي بعد الحيوان النبات فاستدلّ سبحانه به، ومادة النبات الماء، والمنزل المنزل من السحاب أو

١\_سورة إبراهيم: ٣٤؛ وسورة النحل: ١٨.

من السماء و ﴿ لَكُمُ ﴾ من ذلك الماء ﴿ شَرَابٌ ﴾ تشربونه أي: منه لشربكم ﴿ وَمِنْهُ ﴾ لشرب الشجر وسقيه وحذف المضاف كقول زهير: «أ من أمّ أوفى دمنة لم تكلّم ﴿ يُسِيمُونَ ﴾ أي: دمنة لم تكلّم ﴿ يُسِيمُونَ ﴾ أي: ترعون أنعامكم، والسوم الرعي، من غير كلفة والتزام مؤونة لعلفها.

قال ابن قتيبة: المراد في هذه الآية من «الشجر» الكلاء وفي حديث عكرمة: «لا تأكلوا ثمن الشجر فإنه سحت» (١) يعني: الكلاء. وقيل: النجم ما ينجم من الأرض ممّا ليس له ساق ومن الشجر ما له ساق، وعطف الجنس على النوع والنوع على الجنس شايع، ولفظ الشجر مشعر بالاختلاط يقال: تشاجر القوم إذا اختلط أصواتهم.

وقد ذكر في خلق الأنعام، ونباتي وهو الحبوب والفواكه من عوائزيّتوك وقد ذكر في خلق الأنعام، ونباتي وهو الحبوب والفواكه من عوائزيّتوك وقد ذكر في خلق الأنعام، ونباتي وهو الحبوب والفواكه من عوائزيّتوك والنّخييل وَالْأَعْنَب وَمِن كُلّ الشّمَرَتِ ﴾ من أنواعها ومنافعها لا تعد ولا تحصى، مثلاً العنب قشرة وعجمه باردان يابسان كثيفان ولحمه وماؤه حاران رطبان لطيفان ونسبة الطبائع السفليّة إلى هذا الجسم متشابهة ونسبة التأثيرات الفلكيّة والكوكبيّة إلى الكلّ متشابهة ومع التشابه ترى هذه الأجسام مختلفة في الطبع والطعم واللون والصفة وليس ذلك إلّا لتقدير فاعل حكيم قادر في الطبع والطعم والأمور لآيات لمن تفكّر واعتبر.

﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلْتَلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ ﴾ في حركاتها المختلفة بأوقاتها وهي مقهورة بنسق لا يختلف بأمره القاهر فلو فرضنا أن حدوث الحوادث في العالم السفلي مستندة إلى الاتصالات الفلكية والتشكلات الكوكبية إلّا أنّه

١- المحلي، ابن حزم، ج٩. ص٥٥.

لابد لحركاتها من أسباب، وأسباب تلك الحركات إمّا ذواتها وإمّا أمور مغايرة لها والأوّل باطل لأن ذات الجسم لو كانت علّة لحصول هذا الجزء من الحركة لوجب دوام هذا الجزء من الحركة بدوام تلك الذات ولو كان كذلك لوجب بقاء الجسم على حالة واحدة من غير تغيّر أصلاً وعدم التغيّر يوجب كونه ساكناً لذاته ويمتنع من كونه متحرّكاً فالقول بأن الجسم متحرّك لذاته يوجب كونه ساكناً لذاته، وما أفضى ثبوته إلى عدمه كان باطلاً.

إذا ثبت هذا فنقول: إن نسبة الشمس والقمر والأنجم والأفلاك والطبائع بالنسبة إلى ورقة لطيفة من الورد نسبة واحدة ومتى كانت نسبة المؤثّر واحدة لابد وأن يكون الأثر متشابهاً ونحن نرى أن الأثر غير متشابه فنصفه في غاية السواد ونصفه في غاية البياض فاختلاف الأثر دليل قاهر على أن الطبيعة

بنفسها ليست مؤثَّرة بل هي أيضاً متأثِّرة والمؤثِّر غيرها وهو اللَّه.

وَهُوَ الَّذِى سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُمُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًا وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ لِحُمَّا طَرِيًا وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْ حِلْمَةُ نَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُواْ مِن فَضَالِهِ وَلَعَلَكُمُ مَنْكُرُونَ اللَّهُ وَالْفَى فِي الْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَمِيدَ يَضَالِهِ وَلَعَلَكُمُ مَنْكُرُونَ اللَّهُ وَالْفَى فِي الْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَمِيدَ يَسِكُمْ وَالْفَلَكُمُ مَنْكُرُونَ اللَّهُ وَالْفَى فِي الْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَمِيدَ يَسِكُمُ وَالْفَلَامُ اللَّهُ لَعَلَّكُمُ مَنْ اللَّهُ الْفَلُولُ وَاللَّهُ اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ الْفَلُولُ اللَّهُ لَلْكُولُ اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُولُ اللَّهُ اللَّ

ثم عدد نوعاً آخر من النعم فقال: ﴿ وَهُوَ الَّذِي سَخَّـرَ ٱلْبَحْـرَ ﴾ وإنّما عبر بالتسخير لأنه تعالى لما دبر الأمور على طريقة مطابقة لمصالح العباد صارت شبيهة بالعبد المنقاد المطاع فلذا أطلق على هذا النوع من التدبير لفظ التسخير.

واعلم أن علماء الهيئة قالوا: ثلاثة أرباع الأرض غائصة في الماء وذاك هو المحيط وهو كلّية عنصر الماء وحصل في هذا الربع المسكون سبعة من البحار كما قال سبحانه: ﴿ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ، سَبْعَةُ أَبِحُر ﴾ والبحر الذي سخره اللّه تعالى للناس هو هذه البحار السبعة ومعنى التسخير جعلها بحيث يتمكّن الإنسان من الانتفاع بها إمّا بالركوب أو بالغوص، ومنافع البحر كثيرة لكن ذكر سبحانه ثلاثة أنواع في الآية: الأول: ﴿ لِيَا صُلُوا مِنْهُ لَحُمُا طَرِيّا ﴾ وهو السمك مع أنّه خرج من البحر الملح الزعاق ( على هذا الحيوان الذي لحمه في غاية العذوبة فعلم أنّه إنّما حدث لا بحسب الطبيعة بل بقدرة اللّه حيث أظهر الضد من الضد. والثاني: من منافع البحر قوله: ﴿ وَلَشَتَخْرِجُوا اللّه حيث أظهر الضد من الضد. والثاني: من منافع البحر قوله: ﴿ وَلَشَتَخْرِجُوا اللّه حيث أظهر الضد من الضد. والثاني: من منافع البحر قوله:

الـ سورة لقمان: ٣٧.

۲\_ما کثر ملحه.

مِنْهُ حِلْيَةُ تَلْبَسُونَهَا ﴾ والمراد اللؤلؤ والمرجان وتزينون بها. المنفعة الثالثة: ﴿ وَتَسَرَّفُ اللهُ اللهُ مَوَاخِرَ فِيهِ ﴾ مخر السفينة شق الماء بصدرها قال ابن عبّاس، مواخر أي: جواري لتركبوها للتجارة فتطلبوا الربح من فضل الله بسفر البحر وتحصيل التجارة فيه فلعلكم إذا وجدتم فضل الله وإحسانه تقدمون بالشكر له.

﴿ وَأَلْفَىٰ فِى الْأَرْضِ رَوَسِكَ ﴾ أي: جبال عاليات ثابتات لئلاً تميد وتتحرك وتضطرب وجعل فيها أنهاراً وطرقا لكم. ﴿ أَن تَصِدُ بِحَمْ ﴾ كقوله: ﴿ يُبَيِّنُ اللهُ لَحَكُمُ أَن تَضِلُوا ﴾ أي: كراهة أن تضلوا ومعنى الإلقاء الجعل والخلق كقوله تعالى: ﴿ وَأَلْفَيْتُ عَلَيْكَ مَعَبَةً مِنِي ﴾ وجعل في الأرض الجعل والخلق كقوله تعالى: ﴿ وَأَلْفَيْتُ عَلَيْكَ مَعَبَةً مِنِي ﴾ وطرقا لكي تهتدوا وأظهر فيها إعلامات إحتى يتمكن الإنسان من الاستدلال بها فيصل بواسطتها إلى مقصوده، وهذه العلامات هي الجبال والرياح حتى قيل: إن جماعة كانوا يشمون التراب ويتعرفون الطرق.

وَ وَالمراد بالنجم، قبل: المراد بالنجم، قبل: المراد بالنجم، قبل: المراد بالنجم الثريّا والفرقدان وبنات النعش والجدي. قال ابن عبّاس: سألت رسول الله عن النجم فقال: «الجدي علامة قبلتكم وبه تهتدون في برّكم وبحركم» ("). وقال أبو عبد الله: «نحن العلامات والنجم رسول الله» (أ). وقال: «إنّ الله جعل النجوم أماناً لأهل السماء وجعل أهل بيتي أماناً لأهل الأرض» (أ).

﴿ أَفَمَن يَغَلُّقُ كُمَن لَّا يَغَلُقُ ﴾ لما ذكر الدلائل على وجود القادر وشرح

١\_ سورة النساء: ١٧٦.

۲\_سورة طه: ۳۹.

٣- تفسير مجمع البيان، ج٦، ص١٤٦؛ وبحار الأنوار، ج٢٤، ص٦٧.

٤- الكافي، ج ١، ص٢٠٧؛ وتفسير العياشي، ج٢، ص٢٥٦، وشواهدالتنزيل، الحسكاني، ج١، ص٤٢٦.

٥-مجمع البيان، ج٦. ص١٤٦؛ شواهدالتنزيل، الحسكاني، ج١. ص٤٢٦.

أنواع النعم أتبعه بذكر إبطال عبادة غيره وكيف يحسن في العقول الاشتغال بعبادة ما سواه؟ فقال: ﴿ أَفَمَن يَخَلُقُ كُمَن لَّا يَخْلُقُ ﴾ ولا يقدر؟ أفلا تنبّهون وتلتفتون! ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَةً أَلَّهِ ﴾ أي: إنَّكم لا تعرفونها على سبيل التمام والكمال، وإذا لم تعرفوها امتنع منكم الشكر كاملاً ولذلك قال: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَغَفُورٌ ﴾ للتقصير الصادر عنكم في القيام بالشكر و﴿ رَّحِيثٌ ﴾ بكم حيث لم يقطع نعمه عنكم بسبب تقصيركم.

وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَعْلَقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ ۞ أَمْوَتُ غَيْرُ أَخْيَـآ ۚ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ۚ إِلَا هُكُمْ إِلَٰهُ ۗ وَحِدٌّ فَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ قُلُوبُهُم مُنكِرَةٌ ۗ وَهُم شُسْتَكُمْرُونَ ﴿ لَا جَرَمَ أَنَ آللَهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ۚ إِنَّهُ لَا يَحِبُ ٱلْمُسْتَكَبِينَ اللهُ

لمًا تقدّم سبحانه الدعاء إلى عبادته بذكر نعمه عقبه بذكر علمه بسريرة كلِّ أحد وعلانيته وذكر بطلان الإشراك في عبادته فقال: ﴿ وَٱللَّهُ يَعَلَمُ مَا تُسِرُّونَ ﴾ وما نظهرونه فيجازيكم على أفعالكم. ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ ﴾ غيره، المراد به الأصنام الَّتي لا يمكنها خلق شيء بل هي مخلوقة منحوتة من الحجر والخشب ونحوهما، ثمّ قال: هي ﴿ أَمُوَتُّ ﴾ ثمّ أكد بقوله: ﴿ غَيْرُ أَخْيَـاتُو ﴾ ونفى الحياة عنها على الإطلاق فإن من الأموات من سبقت له الحياة أو من الأشياء ما له حالة منتظرة في الحياة بخلاف الأصنام فإنّه ليس له حياة سابقة ولا منتظرة. وقيل: إنّ المراد إنّ الّذين يعبدون الأصنام أموات وفي حكم الكفّار لذهابهم عن الدين والحياة الأبديّة.

﴿ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ قيل: المراد الكفّار لا يعلمون متى يبعثون. وقيل: المراد الأصنام. والضمير في ﴿وَمَا يَشُعُرُونَ ﴾ عائد إلى الأصنام، والضمير في "يبعثون" إلى الكفّار يعني: أنّ الأصنام لا يشعرون متى تبعث عبدتهم ولا تعلم وقت بعث عبدتهم، فكيف يكون لهم وقت جزاء منهم على عبدتهم؟ وقيل: إنّ ناساً كانوا يعبدون الملائكة فقال الله: إنّهم أموات أي: سيموتون وغير باقية حياتهم وما يشعرون الملائكة متى يبعثون ولا علم لهم بموتهم وبعثهم.

ثم قرر بأن ﴿ إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَعِدُ فَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ﴾ أي: الذين يؤمنون بالآخرة يوغبون في الفوز بالثواب الدائم ويخافون الوقوع في العذاب الدائم إذا سمعوا الدلائل والترغيب والترهيب، وأمّا الذين لا يؤمنون بالآخرة وينكرونها فيبقون منكرين لكل كلام يسمعونها ويخالف قولهم ويستكبرون عن الرجوع من كفرهم فلا ﴿ جَرَمَ ﴾ وهذه الكلمة بمنزلة اليمين أي: حقّاً. ومعنى الجرم الكسب يعني: لا يحتاج علم هذا الأمر إلى اكتساب علم، بل هو معلوم ﴿ أَنَ اللّهُ يَعْلَمُ ﴾ سرّهم وعلنهم وإنّه لا يحب الذين يأنفون أن يكونوا أنناعاً للأنباء و يتكبّه ون.

## خَيْلِاينَ فِيهَا ۚ فَلَيِثْسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَيِّرِينَ ۖ

﴿ وَإِذَا قِيلَ ﴾ لمشركي قريش ﴿ مَّاذَا أَنزَلَ رَبُّكُو ﴾ على محمد؟ أجابوا هذا المنزل في زعمكم هو عندنا أحاديث الأولين الكاذبين، وروي أنّها نزلت في المقتسمين ('' إذا سألهم الناس عمّا أنزل الله على رسول الله ﴿ قَالُوا ﴾ أحاديث ﴿ الأَولِينَ ﴾ ليصدون الناس عن رسول الله، على كل عقبة على طريق مكة أيام الحج أربعة منهم.

وَلِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُمْ ﴾ واللام للعاقبة أي: كان عاقبة أمرهم حين فعلوا ذلك أن حملوا أوزار كفرهم تامة ﴿ يَوْمَ اَلْقِينَمَةٌ وَيَنْ أَوْزَارِ اللّذِينَ أَصَلُوهم عن الحق وأغووهم بِعَنْرِ عِلْمٍ ﴾ أي: يحملون بعض أوزار الّذين أضلوهم عن الحق وأغووهم وهو وزر الإضلال، ولم يحملوا وزر غوايتهم وضلالهم وعلى هذا ما روي عن النبي النبي الله الله على المهدى فاتبع فله معل أجورهم من غير أن ينقص من أجورهم شيئاً وأيما داع دعى إلى الهدى فاتبع عليه فإن عليه معل أوزار من اتبعه من غير أن ينقص من أوزارهم "" شيئاً ﴿ أَلَا سَاءً ﴾ أي: بئس الوزر والحمل حملهم. ﴿ قَدْ مَصَكَرَ اللّذِينَ ﴾ قبل هؤلاء المشركين بأنبيائهم من جهة التكذيب. ﴿ قَدْ مَصَكَرَ الّذِينَ ﴾ أمر الله التي بنوها من أطراف قواعد بنيانهم فهدمها، عن ابن عبّاس: المراد منهم نمرود بن كنعان، بني صرحاً عظيماً ببابل طوله خمسة آلاف ذراع ـ وقيل: فرسخان ـ ورام منه الصعود إلى السماء ليقاتل أهلها فأرسل الله ريحاً فألقت رأس الصرح في البحر وخرً عليهم الباقي، هو (" البناء الذي بناه بخت نصر. وقيل: هو مثل لبناء الكفر. فحينئذ

الـ مجمع البيان، ج٦، ص١٥٠؛ وموسوعة التاريخ الإسلامي، ج١، ص٦١٤.

٢\_ مستدرك الوسائل، ج١٢، ص ٢٣٠؛ والتبيان، ج٦، ص ٣٧٢.

ا\_كذا في الأصل.

المعنى: عاد ضرر الكفر على الكافرين.

﴿ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ ٱلسَّقَفُ ﴾ وإنّما قال: ﴿ مِن فَوْقِهِمْ ﴾ مع أن السقف لا يكون إلّا من فوق لأحد وجوه: منها أنّه للتوكيد كقولهم: «مشيت برجلي» ومنها أنّما قال ذلك ليدلّ على أنّهم كانوا تحتهم ﴿ وَأَتَسَاهُمُ ٱلْعَدَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشَعُرُونَ ﴾ أي: جاءهم عذاب الاستئصال من حيث لا يعلمون ولا يتوقّعون العذاب. ﴿ ثُمَّةً ﴾ مع ذلك ﴿ يَوْمَ ٱلْقِيسَةِ يُحْزِيهِمْ ﴾ ويفضحهم يوم القيامة ﴿ وَيَقُولُ ﴾ اللّه ﴿ أَنِنَ شُرَكَآءِى ﴾ في زعمكم واعتقادكم ﴿ ثَمَنَقُونَ ﴾ وتعادون المؤمنين أو تعادوني وتشاركونهم معي.

﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ الْمَوْمَنِينَ الْمُوْا ٱلْمِلْمَ اللّه وبدينه من المؤمنين \_ وقيل: هم الله الملائكة \_ : ﴿ إِنَّ ٱلْمِؤْى ٱلْمُوْمَ وَٱلسُّوّءَ عَلَى ٱلْكَانِينَ اللّه والجاحدين لنعم الله ﴿ ٱلَّذِينَ تَنَوَفَنَهُمُ ٱلْمَلَيْكَةُ طَالِعِي آنفُسِهِم ﴾ أي: يقبض ملك الموت وأعوانه أرواحهم ففارقوا الدنيا وهم ظالمون لانفسهم ﴿ فَأَلْقُوا ٱلسّلَمَ ﴾ أي: استسلموا وانقادوا حين لا ينفعهم الانقياد ويقولون عند الموت أو عند القيامة: ﴿ مَا صَحُنّا نَعْمَلُ ﴾ من شرك، والمراد بالسوء الشرك فقالت الملائكة رداً عليهم.

ثم اختلفوا فالذين جوزوا الكذب على أهل القيامة قالوا: هذا القول منهم على سبيل الكذب لغاية الخوف. والذين لا يجوزون الكذب قالوا: معنى هُومًا كُنَّا نَعْمَلُ مِن شُومٍ ﴾ باعتقادنا وعند أنفسنا.

فردَ عليهم ﴿ بَنَىٰ ﴾ عملتم السوء والشرك ﴿ إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ ﴾ بعملكم ﴿ فَأَدْخُلُوا ﴾ بعملكم ﴿ فَأَدْخُلُوا ﴾ طبقات ﴿ فَلَيِنْسَ ﴾ ودركاتها حال كونكم مؤبّدين فيها ﴿ فَلَيِنْسَ ﴾ المثوى ﴿ مَثْوَى ﴾ المتعظم عن قبول الحق، واللام للتأكيد.

وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا مَاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمُ قَالُواْ خَيْرُا ۖ لِلَّذِينَ ٱحۡسَنُواْ فِي هَنذِهِ اللَّهُ لِيَا لِلَّذِينَ ٱخۡسَنُواْ فِي هَنذِهِ اللَّهُ لِيَا حَسَنَاتُ وَلَدَارُ الْاَحْتِرَةِ خَيْرٌ وَلَيْعُمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ جَنَتُ عَدْدِ عَدْدِ اللَّهُ لِيَا عَمْدُ اللَّهُ اللّ

لمًا ذكر حال الكافرين وأقوالهم عقبه بذكر أقوال المؤمنين فقال: ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ أَتَّقَوْاً ﴾ الشرك والمعاصي وهم المؤمنون ﴿ مَاذَا ﴾ أي: أي شي، ﴿ أَنزَلُ رَبُّكُمْ قَالُوا ﴾ أنزل الله ﴿ مَيْرًا ﴾ لأن القرآن كله هدى وشفاء وخير. قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ﴾ بجوز أن يكون هذه جملة مستأنفة ابتداء كلام من الله للمحسنين ﴿ فِي هَذِهِ الدُّيْرَا ﴾ حسنة ومكافأة لهم، وهي الثناء والمدح على ألسنة المؤمنين والتوفيق للإحسان.

﴿ وَلَذَارُ ٱلْآخِرَةِ ﴾ أي: وما يصل إليهم من ثواب الآخرة ﴿ خَيْرٌ ﴾ ممّا يصل إليهم من ثواب الآخرة ﴿ خَيْرٌ ﴾ ممّا يصل إليهم من كلام المتّقين ﴿ وَلَيْعُمَ دَارُ يَصِل إليهم في الدنيا، ويجوز أن يكون من كلام المتّقين ﴿ وَلَيْعُمَ دَارُ الْمُتّقِينَ الّذينَ اتّقوا عقاب اللّه.

والظاهر أن هذا الكلام كان في أيّام الموسم يأتي الرجل مكّة فيسأل من المشركين عن محمّد رَبِينَة وأمره فيقولون: إنّه ساحر وكاهن وكذّاب. ويأتي المؤمنين ويسألهم عن محمّد رَبِينَة وما أنزل اللّه عليه فيقولون: خيراً. وقيل: المراد ﴿وَلَيْعُمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ المراد الدار الدنيا للمتّقين لأنّهم نالوا فيها الثواب الجزيل والجزاء الحسن.

وقيل: المعنى: ولنعم دار المتّقين ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا ﴾ عدن دائم يدخلونها ﴿ تَجْرِى مِن ﴾ تحت الجنات ﴿ ٱلأَنْهَارُ ۖ لَمُمْ فِيهَا مَا يَشَآءُونَ ﴾ ويشتهون من النعم ﴿ كُذَلِكَ ﴾ يجازي الله الذين اتقوا الشرك والمعاصي وهم ﴿ اللَّذِينَ نَوَفَعُهُمُ الْمَلَتِكُةُ طَيِّبِينَ ﴾ الاعمال صالحين طاهرين القلوب من دنس المعاصي طيبة نفوسهم لعلمهم بمالهم عند الله من الثواب يقول الملائكة لهم: سلامة لكم من كل سوء ﴿ آدَخُلُوا الْجَنّة ﴾ أي: حصلت لكم الجنّة، وقيل: إنّما يقولون ذلك عند خروجهم عن قبورهم. ﴿ هَلَّ يَنظُرُونَ ﴾ أي: إن هؤلاء المكذّبين بنبوتك، ولا يزجرون عن الكفر ولا يقبلون القرآن ﴿ إِلّا أَن الاستنصال ذلك وقيل القوم ﴿ أَلَذِينَ مِن قَبِّلِهِم ﴾ بالانبياء فأصابهم العذاب المعجل. ﴿ وَمَا ظَلَمَهُ اللّه وَلَكِن ﴾ هم ظلموا أنفسهم واستوجبوا ما نزل بهم المعجل. ﴿ وَمَا ظَلَمَهُ اللّه عَمالهم ﴿ وَمَاقَ ﴾ ونزل بهم على وجه الإحاطة بجوانبهم عقاب استهزائهم.

وَقَالَ الَّذِينَ اَشْرَكُوا لَوْ سَاءَ اللهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ، مِن شَيْءُ وَلَا اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُوا ﴾ مع الله إلها آخر ﴿ لَوْ شَآءَ ٱلله ﴾ وأراد ﴿ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ ، ﴾ وأراد ﴿ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ ، ﴾ شيئاً من عَبَدْنَا مِن دُونِهِ ، ﴾ شيئاً من الأصنام والأوثان ﴿ غَنُ وَلَا ءَابَآؤُنَا ﴾ الذين اقتدينا بهم كما تقوله الجبريّة ﴿ وَلَا

ءَاكِأَوُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ، ﴾ من البحيرة والسائبة وغيرهما بل شاء منًا ذلك.

فأنكر الله سبحانه هذا القول عليهم وقال: ﴿ كُذَالِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن مَلِ فَعَلُوا مثل فعلهم وقالوا مثل قولهم وفعلوا مثل فعلهم ﴿ فَهَلُ عَلَى ٱلرَّسُلِ إِلَّا ٱلْبَكَعُ ﴾ الظاهر، وهذا الإنكار من الله رد صريح على مذهب الجبرية حيث وبتخهم على هذا القول.

وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي حَمُّلِ ﴾ جماعة وقرن ﴿ رَّسُولًا ﴾ كما بعثناك ليقول الرسول لهم ﴿ أَبِ اَعْبُدُوا اللّه وَاجْتَيْبُوا الطَّنغُوتَ ﴾ ويعني: بالطاغوت الشيطان وكل داع إلى الضلالة ﴿ فَمِئنَهُم مَّنَ ﴾ هداه ﴿ اللّه هُواللّه ﴾ بأن لطف له بما علم أنه يؤمن عنده فأمن فسمي ذلك اللطف هداية، ويجوز أن يريد: فمنهم من هداه الله إلى الجنة بإيمانه. ولا يجوز أن يكون المعنى (١٠). ويريد بالهداية هنا نصب الأدلة كما في قوله: ﴿ وَأَمّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ ﴾ (١) لأنه سبحانه سوى في ذلك بين المؤمن والكافر وسوى التوفيق بين الضعيف والشريف.

﴿ وَمِنْهُم مَّنَ حَقَّتُ عَلَيْهِ الطَّمَلَالَةُ ﴾ أي: ومنهم من أعرض عمّا دعا إليه الرسول فخذله الله فثبت عليه الضلالة ولمزمته فلا يؤمن ووجبت عليه الضلالة وهي العذاب، وقد سمّى الله العقاب ضلالاً بقوله: ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَشُعُرٍ ﴾ (٣).

﴿ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَهُ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴾ الذين عاقبهم الله إن لم تصدّقوني وانظروا كيف صارت عاقبتهم.

﴿ إِن تَحْرِضَ عَلَىٰ هُدَنهُم ﴾ أي: على أن يؤمنوا ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ ﴾ هذا تسلية للنبيّ في دعائه لمن لا يفلح بالإجابة لانهماكه في الكفر.

١ ـ كذا في الأصل.

٢\_ سورة السجدة: ١٧.

٣ سورة القمر: ٤٧.

وفي هذا البيان إعلام للنبيّ بأنّهم لا يؤمنون أبداً وإذا كان الأمر كذلك فإنّ اللّه لا يهديهم بل يضلّهم على المعنى الّذي فسرناه أي: يعاقبهم، وليس المراد ما فسره أهل الجبر.

سبب النزول: قالوا: كان لرجل من المسلمين على مشرك دين فتقاضاه فوقع في كلامه: والذي أرجوه بعد الموت إنّه لكذا. فقال المشرك: وإنّك لتزعم أنّك تبعث بعد الموت واقسم بالله ﴿ لَا يَبْعَثُ أَلِلَهُ مَن يَمُوتُ ﴾ فأنزل الله الآية، عن أبي العالية. أي: حلفوا بالله مجتهدين في أيمانهم وبلغوا في القسم كلّ مبلغ ﴿ لَا يَبْعَثُ أَلِلَهُ مَن يَمُوتُ ﴾ ولا يحشرهم يوم القيامة ولا يحيي من يموت بعد موته.

فكذَّبهم الله بقوله: ﴿ لَكُ ﴾ يحشرهم الله وعدهم به وعليه سبحانه إنجازه وتحقيقه ﴿ حَقًا ﴾ ذلك الوعد ليس فيه خلف إذ لو لا البعث لما حسن التكليف لأن التكليف إنّما يحسن لإثابة أو لعقوبة ﴿ وَلَكِنَ أَحَىٰ آلنَاسِ لَا التكليف فيه لأن الله إنّما يحشر الخلائق ﴿ لِيُمَنِينَ فَي صحة ذلك ووجه الحكمة فيه لأن الله إنّما يحشر الخلائق ﴿ لِيُمَنِينَ فَي المحقى فيما كانوا فيه يختلفون ﴿ وَلِيَعْلَمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ في الدنيا.

وإنّما أنكروا البعث بزعمهم يلاعون بالعلم الضروريّ بأنّ الشيء إذا فنى وصار عدما محضاً ونفيا صرفا فإنّه بعد العدم لا يعود بعينه بل العائد يكون شيئاً آخر، والحال في أمر القدرة أنّ البنية ليست شرطاً في الإيجاد وأنّه تعالى كونه موجداً للأشياء ومكونا لها لا يتوقف على سبق مادة ولا مدة ولا ألة وإنّما يكونها بمحض مشيئته وقدرته فقال: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيءِ إِذَا أَرَدْنَهُ أَن ﴾ يكون ﴿ نَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ ولا يتعذر عليه سبحانه شيء. ولو قال قائل: إن قوله: ﴿ كُن ﴾ إن كان خطابا مع المعدوم فهو محال وإن كان خطابا مع الموجود كان أمراً بتحصيل الحاصل.

فالجواب أنّ هذا تمثيل لنفي الكلام من تعقّلاتهم وليس خطابا للمعدوم لأنّ ما أراد الله كائن، والغرض من الإيجاد الإسراع بالإرادة كقوله: ﴿ وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَحِدَةً كَلَمْتِج بِالْبَصَرِ ﴾ (''.

وَالَّذِينَ هَاجَكُواْ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ لَنُبُوِنَنَهُمْ فِي الدُّنِيَا حَسَنَةٌ وَلاَجْرُ الْآخِرَةِ أَكْبُرُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللّهِ مِنَالُواْ وَعَلَى رَبِهِمْ بَنُوكَ لُونَ ﴿ وَمَا الرَّسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلّا رِجَالًا نُوجِي إِلَيْهِمْ فَسَنَالُواْ أَهْلَ الذِّكِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ بِالْبِيَنَتِ وَالزَّبُرُ وَالزَّلْنَا إِلَيْهِمْ فَلَعَلَهُمْ بَنَفَكُرُونَ ﴾ فالبَيْنَتِ وَالزَّبُرُ وَالزَّلْنَا إِلَيْكَ الذِكْرَ لِنُنَاقِ لِلنّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَهُمْ بَنَفَكُرُونَ ﴾

نزلت الآية الأولى في المعذّبين بمكّة مثل صهيب وعمّار وبلال وخباب وغيرهم مكّنهم الله بالمدينة، وذكر أنّ صهيبا قال لأهل مكّة: أنا رجل كبير إن كنت معكم لم ينفعكم وإن كنت عليكم لم يضرّكم فخذوا مالي ودعوني فأعطاهم ماله وسار إلى رسول الله فقال له بعض أصحاب النبيّ: ربح البيع يا صهيب.

المعنى: ﴿ وَاللَّذِينَ ﴾ فارقوا أوطانهم وديارهم فراراً بدينهم واتّباعا لنبيّهم في سبيله ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا ﴾ ظلمهم المشركون وعذّبهم الكافرون وبخسوا

١\_سورة القمر: ٥٠.

حقوقهم ﴿ لَنَّبُونَنَهُمُ ﴾ وننزلنهم بلدة ﴿ حَسَنَةً ﴾ بدل أوطانهم وهي المدينة أو لنعطينهم حالة حسنة ﴿ وَلَأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ ٱكْبَرُ ﴾ مما أعطيناهم في الدنيا. وهذا صهيب هو الذي قال عمر في حقّه: نعم الرجل صهيب لو لم يخف الله لم يعصه. وهو ثناء عظيم يريد: لو لم يخلق الله النار لأطاعه وما خالفه. والضمير في قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُونَ ﴾ عائد إلى الكفّار أو المستضعفين أو المهاجرين.

﴿ ٱلَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ بدل من قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَكُرُوا ﴾ أي: صبروا على الشدائد في طاعة اللَّه وتوكّلوا في أمورهم على اللّه.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ ﴾ من الأمم الماضية ﴿ إِلَّا رِجَالًا ﴾ من البشر، وذلك أنّ مشركي قريش كانوا ينكرون أن يرسل إليهم بشر مثله فبيّن الله سبحانه أنّه لا يصلح من يكون رسولاً إلّا وأن يكون من جنسهم حتّى يخاطبهم ويخاطبونه ويباشرون ويعاشرون معه. ﴿ فَنْتَلُوّا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ وفي أهل الذكر أقوال:

أحدها: أن المقصود بأهل العلم العلماء بأخبار من مضى من الأمم سواء كانوا مؤمنين أو كافرين، وسمّي العلم ذكراً لأن الذكر هو ضد السهو فهو بمنزلة السبب المؤدي إلى العلم فحسن أن يقع موقعه.

وثانيها: أن المراد بأهل الذكر أهل الكتاب ويخاطب مشركي قريش وأنّهم كانوا يصدّقون أخبار اليهود والنصارى من كتبهم.

وثالثها: أنّ المراد بأهل الذكر أهل القرآن لأنّ الذكر هو القرآن، ويقرب منه ما رواه جابر ومحمّد بن مسلم عن أبي جعفر أنّه قال: «نعن أهل الذكر» (۱)، وقد سمّى اللّه رسوله ذكراً في قوله: ﴿ يَكُرُا \* رَّسُولًا ﴾ (۲).

١- بصائرالدرجات، ص٥٨؛ والكافي، ج١، ص ٢١٠؛ والتوحيد، للصدوق، ص ٣٢٠. ٢ـ سورة الطلاق: ١١ـ١٠.

واحتج نفاة القياس بهذه الآية فقالوا: المكلّف إذا نزلت به واقعة فإن كان عالماً بحكمها لم يجز له القياس وإن لم يكن عالماً بحكمها وجب عليه سؤال من كان عالماً بها لظاهر هذه الآية، ولو كان القياس حجة لما وجب عليه سؤال العالم لأجل أنّه يمكنه استنباط الحكم بواسطة القياس فتجويز العمل بالقياس يوجب ترك العمل بظاهر هذه الآية، فوجب أن لا يجوز.

وأجاب مثبتوا القياس كالرازيّ بأنّ جواز العمل بالقياس بإجماع الصحابة والإجماع أقوى.

﴿ يَالْبَيْنَتِ وَالزَّبُرِ ﴾ متعلَق بأرسلنا أي: أرسلنا الرسل. وأرسلناك بالبشرى والكتب ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ القرآن بالبشرى والكتب ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ القرآن ﴿ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِم ﴾ من الأحكام والدلائل على توحيد الله والشرائع ﴿ وَلَعَلَهُمْ يَنَعَكَّرُونَ ﴾ بالنظر المؤدي إلى المعرفة.

أَفَأَمِنَ ٱلَّذِينَ مَكَرُوا ٱلسَّتِنَاتِ ٱن يَغْسِفَ ٱللهُ بِهِمُ ٱلأَرْضَ أَوْ يَأْنِيهُمُ ٱلْعَدَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ اَوْ يَأْخُذَهُمْ فِى تَعَلَّيْهِمْ فَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ اَوْ يَأْخُذَهُمْ فِى تَعَلَّيْهِمْ فَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ اَوْ يَأْخُذَهُمْ فِى تَعَلَيْهِمْ فَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ اَوْ يَأْخُذُهُمْ عَلَى تَعَوَّفِو فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَهُونَ رَجِيعُ ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنَ عَنَا اللَّهُ مَنَ الْمَنْوَنِ وَمَا فِى الْفَرْضِ مِن دَاقِةٍ وَالْمَلَتِهِكَةُ وَهُمْ لَا يَسَجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَنُونِ وَمَا فِى الْأَرْضِ مِن دَاقِةٍ وَالْمَلَتِهِكَةُ وَهُمْ لَا يَسَمَّدُ مَا فِي ٱلسَّمَنُونِ وَمَا فِى الْأَرْضِ مِن دَاقِةٍ وَالْمَلَتِهِكَةُ وَهُمْ لَا يَسَمَّذُ مَا فِي ٱلسَّمَنُونِ وَمَا فِى الْأَرْضِ مِن دَاقِةٍ وَالْمَلَتِهِكَةُ وَهُمْ لَا يَسَمَّدُ مَا فِي ٱلسَّمَنُونِ وَمَا فِى الْفَرْضِ مِن دَاقِةٍ وَالْمَلَتِهِكَةُ وَهُمْ لَا يَسَمَّدُ مَا فِي ٱلسَّمَنُونِ وَمَا فِى الْفَرْضِ مِن دَاقِةٍ وَالْمَلَتِهِكَةُ وَهُمْ لَا يَسَمَّدُ مَا فِي ٱلسَّمَونِ وَمَا فِى الْفَرْضِ مِن دَاقِةٍ وَالْمَلَتِهِكَةُ وَهُمْ لَا يَشْتَكَمِرُونَ ﴾ يَعْافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ هُمْ وَلَا هُمُ مُونَ وَيَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ هُونَ وَنَهُمْ مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ هُونَ الْمَالِمُهُمْ فَيَوْمَ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ هُونَ وَهُمْ لَالْمَلْكُمْ لَوْلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ هُونَ وَيَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ هُونَ وَيَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ الْهَالِهُ مُعْمَلِي وَالْمَلْكِيْكُونَ السَلَيْكُونَ مَا يُولِعُونَ مَا يُؤْمَرُونَ السَّهُمُ وَلَا الْمُعْمَلُونَ مَا يُؤْمِنُ وَالْمَلْكُونَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ مُؤْمِنَ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُعْمِلُونَ الْمُؤْمِنَ الْمُعْمَالَونَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْ

المكر عبارة عن السعي بالفساد على سبيل الإخفاء، والتقدير في الآية: المكرات السيئات. والمراد الذين كانوا يسعون في إيذاء رسول الله ﷺ على سبيل الخفية فهد: هم الله بأمور أربعة:

الأوَّل: ﴿ أَن يَخْسِفَ اللَّهُ بِهِمُ ٱلأَرْضَ ﴾ كما خسف بقارون.

والثاني: أن ﴿ يَأْنِيَهُمُ ٱلْمَـذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ ويفجؤهم بغتة كما فعل بقوم لوط.

والثالث: أن ﴿ وَأَخُذَهُمْ فِي تَقَلِّيهِمْ ﴾ في أسفارهم ويهلكهم وهم لا يعجزون الله بسبب ضربهم في البلاد البعيدة بل يدركهم حيث كانوا أو يأخذهم بالليل والنهار في إقبالهم وإدبارهم وذهابهم ومجيئهم.

والرابع: ﴿ أَوْ يَأْخُذُهُمْ عَلَى تَغَوُّفِ ﴾ وقرئ بالحاء المهملة من الحافة إذا تنقّصته من حافاته.

وَيَخَافُونَ أَن يَنزِل بِهِم العذاب كما نزل بتلك أو بأن ينقص من أموالهم فيخافون أن ينزل بهم العذاب كما نزل بتلك أو بأن ينقص من أموالهم وأنفسهم بالبلايا والأسقام إن لم يعذبهم بعذاب الاستئصال. وإنّما أمهلكم لتتوبوا وترجعوا ﴿ وَلَنَ رَبُّكُمْ لَرَهُونَ ﴾ بكم و وَرَحِيمُ ﴾ عليكم. ﴿ أَوَلَمْ يَرَوًا ﴾ وينظروا هؤلاء الكفار الذين جحدوا وحدانيّة الله وكذّبوا نبيّه ﴿ إِلَى مَا خَلَقَ الله وينظروا هؤلاء الكفار الذين جحدوا وجبل وبناء وجسم فإذا يتميّل ﴿ وَلِلنَهُ عَنِ ﴾ وجانب اليسار كالشمس مثلاً إذا طلعت وأنت متوجه إلى القبلة كان الظلال قدامك وإذا ارتفعت الشمس كان الظلال عن يمينك فإذا كان بعد ذلك كان خلفك فإذا كان قبل أن تغرب الشمس كان عن يسارك فهذا تفيّو الشيء، ومعنى سجود الظلّ دورانه من جانب إلى جانب لانقياده فهذا تفيّو الشيء، ومعنى سجود الظلّ دورانه من جانب إلى جانب لانقياده بالتسخير ﴿ وَهُمُ وَحِرُونَ ﴾ ومسخرون وذليلون.

فإن قيل: الظلال ليست من العقلاء فكيف جاز جمعها بالواو والنون؟ لأنّه لمّا وصفهم بالانقياد والطاعة أشبهوا العقلاء.

والسجود على قسمين: سجود على سبيل الحقيقة كسجود المسلمين لله تعالى، وسجود هؤلاء عبارة عن الانقياد ويرجع حاصل هذا السجود إلى أنّها تذلّ بانقيادها بأنّها ممكنة الوجود والعدم قابلة لهما وأنّه لا يترجّح أحد الطرفين إلّا لمرجّح. وبالجملة فمن الناس من قال: المراد بالسجود المذكور في الآية السجود بمعنى الانقياد والتواضع والدليل عليه أنّ اللائق بالدابّة ليس إلّا هذا السجود. ومنهم من قال: المراد بالسجود هو المعنى الحقيقي، أو يكون السجود في حقّ الملائكة والمسلمين على سبيل الحقيقة وفي الباقي يكون السجود في حقّ الملائكة والمسلمين على سبيل الحقيقة وفي الباقي بمعنى الانقياد الحقيقي، وقد صح عن النبي والتيامة يرعد فرانصهم من مخافة الله في السماء السابعة سجودا منذ خلقهم الله إلى يوم القيامة يرعد فرانصهم من مخافة الله لا تقطر من دموعهم قطرة إلا صارت ملكاً فإذا كان يوم القيامة رفعوا رؤوسهم وقالوا: ما عبدناك حقّ عبادتك». (1)

لمّا بيّن في الآية الأولى أن كلّ ما سوى اللّه سواء كان من عالم الأرواح أو من عالم الأجسام منقاد خاضع لجلال اللّه أتبعه في هذه الآية بالنهي عن الشرك بقوله: ﴿ لا نَنْجُدُوۤا إِلَهُ بِينِ ٱتۡنَيۡنِ ﴾ أي: لا تعبدوا مع اللّه إلها آخر فتشركوا بالعبادة بينهما وذكر اثنين \_ كما يقال: فعلت ذلك الأمرين اثنين \_ للتأكيد ﴿ فَإِيَّنَى ﴾ فارهبوا عقابي وسطواتي ولا تخشوا غيري، وهذا رجوع من الغيبة إلى الحضور للالتفات، ويفيد الكلام الحصر لأن الموجود إمّا قديم وإمّا

١- بحار الأنوار، ج٦٧، ص٣٣٨؛ ومجمع البيان، ج٦. ص١٦٤؛ وتفسير الصافي، ج٣. ص١٣٩.

محدث فالقديم هو الإله فهو واحداً فما سواه محدث، وحدث بتخليق ذلك القديم وإذا كان كذلك فلا رغبة إلّا إليه ولا رهبة إلّا منه.

ثم قال: وبتخليقه خلقت السماوات والأرض وله الطاعة دائمة واجبة على الدوام أي: إنّه يعبد دائماً وغيره إنّما يعبد في وقت دون وقت. وقيل: معنى «واصبا» أي: خالصاً ﴿ أَفَعَيْرَ اللّهِ ﴾ تخشون؟ استفهام بمعنى التوبيخ أي: كيف تعبدون غيره ولا تتّقونه؟

﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةِ ﴾ ولكم من الصحة والرزق فكل من جهة الله ﴿ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ اَلضَّرُ ﴾ من المرض والبلاء وسوء الحال ﴿ فَإِلَيْهِ ﴾ تتضرّعون وتستغيثون لصرفه ﴿ ثُمَّ إِذَا كَشَفَ الضُّرَ عَنكُمْ ﴾ ورفع ما حل بكم من الضرّ والشدّة عاد طائفة منكم إلى الشرك بربّهم في العبادة جهلاً منهم، ويقابلون النعمة بالكفران، وهذا عجب من فعل العاقل المميّز.

﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَانَيْنَهُمْ ﴾ قيل: إن اللام للعاقبة أي: آل أمرهم في مقابلة إنعامنا عليهم إلى الكفر. وقيل: اللام للأمر على وجه التهديد أي: ليفعلوا ما شاؤوا فإن الله يجازيهم جزاءهم وتمتّعوا أيّها الكفّار في الدنيا قليلاً ﴿ فَسَوْفَ مَعْلَمُونَ ﴾ ما يحل بكم في العاقبة من العقاب وأليم العذاب.

ثمَ ذكر سبحانه فعلاً آخر من أفعال المشركين فقال: ﴿ وَيَجَعَلُونَ ﴾ المشركون ﴿ وَيَجَعَلُونَ ﴾ المشركون ﴿ إِنَهِ بِهَا ﴾ المشركون ﴿ إِنَهِ بِهَا ﴾ المشركون ﴿ إِنَهِ بِهَا ﴾ المشركون ﴿ إِنَّهِ بِهَا اللهِ اللهُ اللهُ

من أموالهم من الحرث والزرع وغيره بقولهم: هذا لله وهذا لشركائهم، وربّما اعتقدوا في بعض الأشياء أنّه إنّما حصل بإعانة بعض الأصنام كما أنّ المنجّمين يوزّعون موجودات هذا العالم على الكواكب السبعة فيقولون بزعمهم: لزحل كذا من المعادن والنبات، وللمشتري كذا، فكذا هاهنا.

فأقسم الله سبحانه بنفسه أنّه يسألهم، وهذا تهديد شديد. قيل: هذا السؤال يقع عند الموت ومعاينة ملائكة العذاب. وقيل: عند عذاب القبر. وقيل: في الآخرة.

ومن كلماتهم الفاسدة أنهم ﴿ يَجْعَلُونَ لِلّهِ الْبَنَتِ ﴾ وهم خزاعة وكنانة الذين يقولون: الملائكة بنات الله. ويضيفون إليه ما يكرهونه ويجعلون لانفسهم ما يحبّونه ويشتهونه لأنهم كانوا يكرهون البنات ويحبّون البنين، فنزّه نفسه عن هذه المقالة. وإنّما أطلقوا لفظ البنات على الملائكة لأنهم لمّا كانوا مستورين عن العيون أشبهوا النساء في الاستتار، كما أنّ قرص الشمس يجري مجرى المستتر عن العيون بسبب ضوئه الباهر فأطلقوا عليه لفظ التأنيث.

﴿ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم ﴾ بأنه قد ولد لهم بنت ﴿ ظُلَ وَجَهُهُ ﴾ أي: صار وجهه متغيراً إلى السواد لما يظهر فيه أثر الكراهة والكآبة وهو ممتلئ غيظاً وكراهة، والكظيم المغموم الذي يطبق فاه لا يتكلّم من الغيظ والحزن، ماخوذ ممتا يشد به فم القربة.

﴿ يَنَوْرَىٰ مِنَ ٱلْغَوْمِ ﴾ أي: يستخفي من القوم الذين يستخبرونه عمّا ولد له استنكافاً منه وخجلا وحياء ﴿ مِن سُوَّهِ مَا بُشِرَ بِهِ ، ﴾ من الانثى، وقبحه عنده وبنظره يميل نفسه ويتدبّر في أمر البنت المولود له أيمسك المولود على ذل وتحمّل العار؟ أم يخفيه في التراب ويدفنه حياً؟ وهو الوئد الذي كان من عادتهم دفنه ﴿ أَلَا سَانَهُ مَا يَخَكُمُونَ ﴾ في ارتكاب هذا الأمر الشنيع وكانوا

يُؤْوَدُ الْجَعَالَ اللهِ عَلَى اللهِ

يفعلون هذا الفعل خوفاً من الفقر وخوفا من لحوق العار.

وكان الرجل في الجاهليّة إذا ظهر آثار الطلق بامرأته اختفى من القوم إلى أن يعلم ما يولد له، فإن كان ذكراً انبسط روح قلبه ووصل إلى الأطراف لا سيّما الوجه فأشرق الوجه وتلألأ واستنار وظهر الفرح في بشرته من تلك البشارة، وإن كان أنثى احتبس الروح في باطن القلب فاغبر واسود وجهه وبشرته وكمد.

وروي أن قيس بن عاصم قال: يا رسول الله إنّي واريت ثماني بنات في الجاهليّة، فقال الله المعتق عن كلّ واحدة منهن رقبة (١). وقال الله الله الله الله في الجاهليّة فقد هدمه الإسلام وما في الإسلام يهدمه الاستغفار». وكانوا مختلفين في قتل البنات: فمنهم من يحفر الحفيرة ويدفنها حياً فيها إلى أن تموت، ومنهم من يرميها من شاهق جبل، ومنهم من يغرقها، ومنهم من يذبحها فبئس الحكم حكمهم.

ثم قال سبحانه: ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ﴾ أي: إن لهؤلاء الكفّار الّذين وصفهم الله ﴿ مَثَلُ ٱلسَّوْءِ ﴾ وهي الصفة القبيحة كسواد الوجه والحزن والجهل والاحتياج والخوف من الفقر ﴿ وَبِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى ﴾ والصفة الحسنة من السلطنة والقدرة والاستغناء عن الولد والصاحبة.

فلو قيل: كيف يمكن الجمع بين قوله: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى ﴾ وقوله: ﴿ وَلِلَّهِ مَثْلِهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَى ﴾ وقوله: ﴿ فَلَا تَشْرِبُواْ لِللَّهِ الْأَمْثَالَ ﴾ (١) الجواب أن المراد بالأمثال الأشباه أي: لا تشبّهوا الله بشيء، والمراد بالمثل الأعلى الوصف الأعلى وهو كونه قادراً عالماً حياً قيوروماً وأمثاله، وهو الغالب المقتدر على حكمه.

١- التبيان، ج١٠، ص٢٨٢: ومجمع البيان، ج١٠. ص٢٧٥.

ا ـ سورة النحل: ٧٤.

احتج الطاعنون بعصمة الأنبياء بقوله: ﴿ وَلَوْ بُوَاخِذُ اللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِعِمِ ﴾ فأضاف الظلم إلى كل الناس ولا شك أن الظلم من المعاصي وهذا يقتضى كون كل إنسان آتياً بالذنب والمعصية.

والجواب أنّه ثبت بالدليل والنص أن كل الناس ليسوا ظالمين لأنه تعالى قال: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا الْكِنَابَ الَّذِينَ اصطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِدِ. وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُم سَائِقٌ ﴾ '' ولو كان المقتصد والسابق ظالماً لفسد ذلك التقسيم، فعلم أن المقتصدين والسابقين ليسوا ظالمين، ولا يجوز أن يقال: كل الخلق ظالمون.

وبالجملة المعنى: أخبر سبحانه أنّه لو كان يؤاخذ الكفّار والعصاة ويعاجلهم بالعقوبة لما ترك على ظهر الأرض من الظالمين من أحد ولكن يمهلهم ويؤخرهم إلى وقت معلوم مسمّى وهو يوم القيامة أو وقت لا يكون في بقائهم مصلحة كما إذا كان يعرف أنّهم لا يؤمنون ولا يخرج من نسلهم مؤمن، وإنّما يؤخرهم

أ سورة فاطر: ٣٢.

فِينَ الْغَالَ اللَّهُ الْغَالَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّلْمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّمِيلُولِي الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّلْمِلْمُلْمِلْمُلْمِلْمُلْمُ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّمِلْمُلْمُلْمُ الللللَّمِلْمُلْمُلْمُ الللَّمِلْمِلْمُ اللَّهِ الللَّمِي اللللَّمِلْمُلْمُلْمُ الللَّهِ الللَّمِ

تفضَّلاً منه سبحانه ليراجعوا التوبة أو لما في ذلك من المصلحة.

قالت المعتزلة: إن الآية صريحة على أن الظلم والمعاصي ليست فعلاً لله بل يكون أفعال العباد لأنه تعالى أضاف ظلم العباد إليهم وما أضافه إلى نفسه فلو كان خلقاً لله لكانت مؤاخذتهم لها ظلماً من الله تعالى، ولما منع الله الظلم عن العباد فبأن يكون سبحانه منزهاً عن الظلم أولى.

ويدل أيضاً دليل آخر على هذا المعنى وهو أن أعمالهم مؤثّرة في وجوب الثواب والعقاب.

وهاهنا مسألة: وهي أن الذي معلوم من حاله أنّه لا يؤمن فيما بعد هل يجوز اخترامه (۱) أو لا؟ فقال بعض: يجوز لأن التكليف تفضّل فلا تجب التبقية، وهو قول أبي هاشم وإليه ذهب المرتضى قدّس روحه. وقال آخرون: لا يجوز اخترامه ويجب تبقيته، وهو قول البلخي وأبي علي الجبّائي وإليه ذهب الشيخ الشيخ المفيد أبو عبد اللّه.

فلو قيل: إنّ الظالم يستحقّ العقوبة بظلمه فما بال الحيوانات تؤخذ بغير جرم كزمان نوح مثلاً؟ لأنّ الظالم يظلم نفسه وغيره حتّى أنّ الحبارى تهلك فيه أو كارها بظلم الظالم.

فالجواب أنّه لها كالأمراض النازلة بالأولياء وغير المكلّفين فيعوضون عنها، ثمّ إنّها خلقت للمكلّفين فإذا هلك المكلّف فلا فائدة في بقائها بعدهم. ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ ﴾ سبق معناه كراراً. ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلّهِ مَا يَكْرَهُونَ ﴾ حكى عن الكفّار أنّهم يجعلون ما يكرهون لانفسهم للّه أي: البنات الّتي يكرهونها يصفون الله بذلك ويحكمون به له ﴿ وَتَصِفُ ٱلْسِنَتُهُمُ ٱلْكَذِبَ ﴾ يكرهونها يصفون اللّه بذلك ويحكمون به له ﴿ وَتَصِفُ ٱلْسِنَتُهُمُ ٱلْكَذِبَ ﴾ وهو ما يقولون: ﴿ أَنَ لَهُمُ ٱلمُسْتَىٰ ﴾ أي: لهم البنون، وقيل: معناه أنّهم مع

ا-الاخترام: الإهلاك.

قبح قولهم يزعمون أنّهم فازوا برضوان الله بسبب هذا القول القبيح وأنّهم يعتقدون بأنّهم على الدين الحقّ والمذهب الحسن ويحكمون لأنفسهم بالجنّة والثواب من الله.

فإن قيل: كيف يحكمون بهذا الحكم وهم كانوا منكرين للقيامة والحشر؟ قلنا: كلّهم ما كانوا منكرين للقيامة وكان في العرب جمع يقرّون بالبعث، وكذلك كانوا يربطون البعير النفيس والفرس الجواد على قبر الميّت ويتركونه إلى أن يموت ويقولون: إنّه يحشر فيكون معه مركوبه. وكان بعضهم يقول: إن كان محمّد صادقاً فيما يقول من أمر البعث والآخرة فنحن أهل الجنّة، وهذا القول منهم كذب ألسنتهم.

وقرئ «الكذب» بضم الذال والباء على معنى الصفة للألسنة جمع كاذب.

فرد سبحانه قولهم، فقال: ﴿ لَا جَكُرُمُ أَنَّ لَمُمُ ٱلنَّارَ ﴾ أي: ليس الأمر على ما وصفوا وكسب فعلهم وقولهم حقاً أن لهم النار أو لابد أن لهم النار ﴿ وَأَنَّهُمُ مُفْرَطُونَ ﴾ قرئ بصيغة الفاعل أي: إنّهم مفرطون على أنفسهم بالذنوب والافتراء على الله، أو المعنى أي: صاروا ذوي فرط وسبقة وعجلة إلى النار، كأنّهم أرسلوا من يهيئ مواضع في النار. وأمّا بصيغة المفعول المعنى أنّهم متروكون في النار قال الكسائى؛ ما أفرطت أي: ما تركت أو مفرطون أي: معجلون.

قالت المعتزلة: الآية تدلُ على فساد قول المجبّرة من وجوه:

الأوّل: لو لا كان خالق أعمالهم هو الله فلا فائدة في التزيين.

والثاني: أنَّ ذلك التزيين لمَا كان بخلق اللَّه لم يجز ذمَّ الشيطان بسببه.

والثالث: أن التزيين هو الذي يدعو الإنسان إلى الفعل، وإذا كان حصول الفعل فيه بخلق الله كان ضروريًا فلم يكن التزيين داعياً.

والرابع: أنّ على قولهم، الخالق لذلك العمل أجدر أن يكون وليّهم من الداعي لهم.

والخامس: أنّه تعالى أضاف التزيين إلى الشيطان، ولو كان ذلك المزيّن هو اللّه لكانت إضافته إلى الشيطان كذباً.

﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ ﴾ ثم بين أنّه ما أنزلنا عليك القرآن ﴿ إِلّا لِتُبَيِّنَ لَمُمُ ﴾ بواسطة بيانات هذا القرآن الأشياء الّتي اختلفوا فيها، وما اختلفوا فيه هو الدين مثل التوحيد والشرك والطاعة والمعصية واثبات المعاد ونفيه ومثل الأحكام من الواجب والحرام وغيره، وأنزلناه ﴿ مُدَى وَرَحَمَ لَي يَقَومِ وَمثل الأحكام من الواجب والعرام وغيره، وأنزلناه ﴿ مُدَى السَّمَاءِ ﴾ غيثاً ومطرا يُؤمِنُونَ ﴾ ثم أخبر عن بعض نعمه فقال: ﴿ وَاللّهُ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ ﴾ غيثاً ومطرا فأحيا بذلك الماء الأرض بعد موتها أي: أحياها بالنبات بعد جدوبها وقحطها ويبسها ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ الإنزال لحجة وآية ﴿ لِنَوْمِ يَسَمَعُونَ ﴾ الأدلة بعين الإنصاف والتدبّر.

 فِيهِ شِفَآءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ ۞ وَٱللَّهُ خَلَقَكُو ثُوَ يَنَوَلَكُمُ وَمِنكُو مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَىٰ لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ۞

اعلم أن المقصود الأعظم من القرآن العظيم الإلهيّات والنبوّات والمعاد والأحكام فلا جرم يذكر في الأدلّة نفي الإلهيّات بالأجرام الفلكيّة والإنسان والحيوان والنبات وعجائب الأرض والبحار وأمثالها فعطف هذه الآية على ما تقدّم فقال: ﴿ وَإِنّ لَكُونِ فِي ٱلْأَنْعَيْمِ ﴾ أي: الأنعام الثلاثة من الإبل والبقر والغنم لعظة واعتبارا ودلالة على قدرة الله ﴿ نُنقِبِكُم مِنَا فِي بُطُونِهِ ﴾ أي: من بعض ما في بطونه، قال الكسائيّ: لفظ «الانعام» مفرد ومعناه جمع كالرهط والقوم فيجوز أن يؤتى الضمير بالتذكير والتأنيث كما قال في سورة المؤمنين ﴿ فِي بُطُونِهَا ﴾ (١) وثفله فرثا أي: سرجيناً وأعلاه دماً وأوسطه لبنا فيجري الدم في العروق واللبن وينفله فرثا أي: سرجيناً وأعلاه دماً وأوسطه لبنا فيجري الدم في العروق واللبن في الضرع ويبقى الفرث وهو السرجين فذلك قوله: ﴿ وَلَهِ لَنَا مَن مَدر في الضرع ويبقى الفرث وهو السرجين فذلك قوله: ﴿ وَلَوْ مَن وَلَوْ مَن وَلَوْ مَن عَير أَن يختلط بهما قادر على على إخراج الموتى من الأرض وأيضا لكم طريق استدلال وعظة فيما أخرج لكم).

﴿ وَمِن ثَمَرَتِ النَّخِيلِ وَالْأَعْنَتِ ﴾ ما ﴿ نَنْخِدُونَ مِنْهُ سَكَرًا ﴾ وماء الموصولة مضمرة في الكلام كقوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمَ رَأَيْتَ نَعِيمًا ﴾ (ا) والتقدير: ما ثمّ رأيت نعيما، كذلك هاهنا.

وفي تفسير السكر وجوه: الأوّل: الخمر سمّيت بالمصدر من سكر سكراً وسكرا نحو رشداً ورشدا.

المؤمنون: ٣١.

ا\_سورة الإنسان: ٣٠.

فإن قيل: الخمر محرّمة فكيف ذكرها الله في معرض الأنعام؟ فأجابوا أن هذه السورة مكّية وتحريم الخمر نزل في سورة المائدة فكان نزول هذه الآية قبل تحريم الخمر. وقيل: لا حاجة إلى إلزام النسخ لأنّه خاطب المشركين وعد أنعامه عليهم من الثمرات، والخمر من أشربتهم فكانت نعمة عليهم. وقيل: المراد بالسكر ما يشرب من أنواع الأشربة ممّا يحل والرزق الحسن ممّا يؤكل فالمعنى حينئذ: تتخذون منها أصنافاً من الأشربة والأطعمة.

وقال ابن عبّاس: (السكر ما حرّم من ثمرها والرزق الحسن ما أحلّ من ثمرها وأنّه نبّه سبحانه في هذه الآية على تحريمها لأنّه ميّز بينهما وبين الرزق، فوجب أنّ الرجوع عن كونه حسناً بحسب الشريعة وهذا إنّما يكون كذلك إذا كانت محرّمة).

قال الطبرسيّ: وقد أخطأ من تعلّق بهذه الآية في تحليل النبيذ لأنّه سبحانه إنّما أخبر أنّه خلق هذه الثمار لينتفعوا بها فاتَخذوا منها ما هو محرّم عليهم، ولا فرق بين قوله هذا وبين قوله: ﴿ نَتَخُدُونَ أَيْمَنَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ ﴾ (١٠)

﴿ إِنَّ فِى ذَٰلِكَ ﴾ وهذه الأحوال لا يقدر عليها إلَّا إله، فيحصل بالتفكّر فيها حجّة لمن تفكّر وتعقّل.

وهاهنا تحقيق وهو أنّه أنّ اللبن والدم يتولّدان في الكرش بمادّتهما ولذلك ما ترى في كرشها دماً ولا لبناً ولكن الحيوان إذا تناول الغذاء وصل ذلك الغذاء إلى معدته إن كان إنساناً وإلى كرشه أن كان من الأنعام فإذا طبخ وحصل الهضم الأوّل فما كان صافياً انجذب إلى الكبد، وما كان كثيفا نزل إلى الأمعاء، ثمّ ذلك المجذوب منه في الكبد ينضج وينطبخ في الكبد ويصير

١\_ سورة النحل: ٩٢.

٢\_ مجمع البيان، ج٦. ص١٧٥.

دماً، وذلك هو الهضم الثاني، ويكون ذلك الدم مخلوطاً بالصفراء والسوداء وزيادة المائية، فما كان من الصفراء فيذهب إلى المرارة، وما كان من السوداء فيذهب إلى الرئة والكلية ومنها إلى فيذهب إلى الطحال، وما كان من الماء فيذهب إلى الرئة والكلية ومنها إلى المثانة وما صفى من الدم فإنّه يدخل في الأوردة وهي العروق النابتة من الكبد وهناك يحصل الهضم الثالث، وبين الكبد والضرع عروق كثيرة فيصب الدم من تلك العروق إلى الضرع، والضرع لحم غددي رخو أبيض فيقلّب الله الدم عند الصبابه إلى ذلك اللحم الأبيض الغددي الرخو من صورة الدم إلى صورة اللبن.

فإن قبل: هذه المعاني حاصلة في الحيوان الذكر، فلم لم يحصل منه اللبن؟ لأن مزاج الذكر من كل حيوان يجب أن يكون حاراً يابساً ومزاج الأنثى بارداً رطباً والحكمة فيه أن الأنثى لابلا من مزيد الرطوبة ورطوبة كثيرة لتولد الولد ولو لا الرطوبة الكثيرة غالبة لما كان بدن الأم قابلا لتمدد الولد وما كان يحصل الاتساع لأن يكبر الولد، ثم إن الرطوبات تصير مادة لنمو بدن الجنين فحينئذ عند انفصال الجنين تنصب إلى الثدي والضرع لتصير مادة لغذاء الطفل فالسبب الذي لأجله يتولّد اللبن من الدم في الأنثى غير حاصل في الذكر فظهر الفرق. فالمراد من قوله: ﴿ مِنْ بَيْنِ فَرَثُ وَدَمِ كُ يعني: هذه الثلاثة تتولّد في موضع واحداً وبداهة العقل يحكم بأن هذه الكيفيّات المختلفة المتفاوتة المتضادة، لا تحصل إلًا بتدبير الفاعل الحكيم والمدبّر الرحيم.

﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى اَلْغَلِ ﴾ أي: ألهمها، والوحي على وجوه: منها وحي النبوة، ومنها الإلهام كقوله: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أَمِ مُوسَىٰ ﴾ أن ومنها الإلهام كقوله: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أَمِ مُوسَىٰ ﴾ أن سَيِحُوا ﴾ أن سَيِحُوا ﴾ أن وأصل الوحي عند العرب أن يلقي الإنسان إلى

١\_سورة القصص: ٧.

۲\_سورة مريم: ۱۱.

صاحبه شيئاً بالإخفاء والاستتار. والمعنى: ألهم الله النحل اتّخاذ المنازل والمساكن والأوكار والبيوت في الجبال والشجر بيوتاً ﴿ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾ ويسقفون من الكروم وأمثالها لأجل الخلايا الّتي تعسل فيها. وإنّما أتى بلفظ الأمر وإن كانت النحل مما لا يعقل الأمر اتساعاً.

وَ مُعَ كُلِى مِن كُلِ الشَّرَتِ ﴾ فانظر أيها الإنسان إلى هذه الدلائل كيف يهديك إلى معرفة الخالق؟! لأنه سبحانه بين إخراج الألبان من النعم بذلك الترتيب المذكور، ثم إخراج السكر والرزق الحسن من الأثمار، ثم إخراج العسل من هذا الحيوان الضعيف بهذا الترتيب الذي ينبّه بأنّها تبني البيوت من أضلاع متساوية لا يزيد بعضها على بعض، والعقلاء من البشر لا يمكنهم مثل تلك البيوت إلّا بآلات وأدوات كالمسطر والفرجار.

وقد ثبت في الهندسة أن تلك البيوت لو كانت مشكّلة بأشكال سوى المسدّسات فإنّه كان يبقى بالضرورة فيما بين تلك البيوت فرج خالية ضائعة، فإهداء هذا الضعيف الى هذه الحكمة الخفيّة ليس إلّا بإلهام الخالق الحكيم.

ثم إن النحل يحصل فيما بينها واحداً يكون كالرئيس للبقية وهو عظيم الجئة ونافذ الحكم على البقية وهم يخدمونه ويحملونه عند الطيران، وذلك من الأعاجيب، ثم إنّها قد تنفر من وكرها وتذهب مع الجمعيّة إلى موضع آخر فإذا أرادوا عودها إلى وكرها ضربوا الطنبور والآلات الموسيقي وبواسطة تلك الألحان يقدرون على عودها، وهذه حالة عجيبة فمعنى الوحي بالنسبة إلى الموحى إليه معنى خاص.

وإنّما سمّي هذا الحيوان نحلا لأنّ الله سبحانه نحل الناس العسل الّذي يخرج منها، والنحل يذكّر ويؤنّث، وبلغة أهل الحجاز مؤنّثة وكذلك كلّ جمع ليس بينه وبين واحده إلّا الهاء.

وجه لطيف كلّه، مثلاً يحدث في الهواء أحياناً طلّ لطيف في الليالي ويقع ذلك لطيف كلّه، مثلاً يحدث في الهواء أحياناً طلّ لطيف في الليالي ويقع ذلك الطلّ على أوراق الأشجار وأزهارها وتكون تلك الأجزاء الطلّية صغيرة متفرّقة على الأزهار والأوراق بحيث لا يرى، وقد تكون كثيرة بحيث يجتمع منها أجزاء محسوسة كالترنجبين والمن، والقسم الأول من الطلّ فهو الذي ألهم اللّه هذا النحل حتى تلتقط تلك الذرات غير المرئية في الأزهار بأفواهها وتأكلها وتغتذي بها فإذا شبعت التقطت مرة أخرى من تلك الأجزاء وذهبت بها إلى بيوتها ووضعتها هناك مدخرة لنفسها غذاءها فإذا اجتمعت المدخرة فذاك هو العسل.

ومن الناس من يقول: إن النحل يأكل من تلك الأجزاء الطلّية من الأزهار والأوراق العطيرة أشياء ثم إنّه تعالى يقلّب المأكول في داخل بدنها عسلاً ثم إنّها تقيء مرّة أخرى فذاك هو العسل، والقول الأول أقوى لأن طبيعة الترنجبين أقرب من العسل لأنًا نشاهد أن هذا النحل إنّما يتغذّى بالعسل، ولذلك أنّا إذا استخرجنا العسل من بيوت النحل نترك لها بقية من ذلك لأجل أن يتغذّى بها.

فقوله: ﴿ كُلِي ﴾ معناه ثمّ كلي من كلّ ثمرة تشتهينها من هذه الأجزاء الطلّيّة على الأزهار فإذا أكلتها فاسلكي في الطريق الّذي ألهمك اللّه وذلّل ذلك الطريق وسخّره لك.

وقيل: إن ﴿ ذُلُكُ ﴾ حال عن النحل لا عن الطريق أي: فاسلكي منقادة ومقهورة لأمر ربّك هذا، وإن الله سبحانه جعل لنظم العالم لكلّ فئة وجماعة يعسوباً هو آمرها يقدّمها ويحامي عنها ويسوسها، والجماعة تتبعه وتقتفي أثره ومتى فقدته انحلٌ نظامها وتفرّقت شذر مذر، وإلى هذا المعنى أشار علي لله

وقال: «أنا يعسوب المؤمنين»(١).

ثم قال: ﴿ يَغَرُجُ مِنْ بُطُونِها ﴾ وهذا الكلام رجوع من الخطاب إلى الغيبة للالتفات لأن الغرض من هذا البيان أن يحتج المكلف به على قدرة الله وحسن تدبيره فكأنه عدل عن خطاب النحل بما سبق ذكره وخاطب الإنسان أي: إنّا ألهمنا النحل بذلك الترتيب لأجل أن يخرج من بطونها ﴿ شَرَابُ مُخْنِلِفُ أَوْنَهُ مُ ﴾ والمراد من بطونها أي: من أفواهها وكل تجويف في داخل البدن فإنّه يسمّى بطناً ألا ترى أنّهم يقولون: بطون الدماغ. هذا على معنى القسم الأول وعلى معنى القسم الأول وعلى معنى القسم وكونه شراب معلوم لأنّه تارة يشرب وحده وتارة يتُخذ منه الأشربة، وكونه مختلف اللون منه أحمر وأصفر وأبيض.

والمقصود من هذا الكلام إبطال القول بالطبع لأن هذا الجسم مع كونه متساوي الطليعة لما حدث على الألوان المختلفة دلَ على أن حدوث تلك الألوان بتدبير الفاعل المختار لا لأجل الطبيعة لأن الطبيعة الواحدة لا تختلف. (٦)

﴿ فِيهِ شِفَآهُ لِلنَّاسِ ﴾ وفيه قولان: الأول \_ وهو الصحيح \_ أنّه صفة للعسل، فإن قيل: كيف يكون شفاء للناس وهو يضر بالصفراء ويهيّج المرار؟ قلنا: إنّه لم يقل لكلّ الناس ولمّا كان شفاء للبعض صلح بأن يوصف. والقول الثاني أنّ الضمير عائد إلى القرآن وعلى هذا المعنى فقصة النحل تمّت عند قوله: ﴿ يَغَرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ ثُمُنْلِقُ أَلْوَنَهُ ﴾ ثمّ ابتدأ وقال: ﴿ فِيهِ شِفَآهُ لِلنَّاسِ ﴾ أي: في هذا القرآن ما هو شفاء للناس من الكفر والبدعة.

١- نهج البلاغة، ج٤، ص٧٥، حكمت ٣١٦؛ والخصال، للصدوق، ص٣٣٣؛ والاختصاص،
 للمفيد، ص١٥١؛ وبحار الأنوار، ج٨، ص٣٣٣.

٢ـ اختلاف الألوان ناش عن صغر النحل وكبرها. والدليل على اللَّه أظهر من أن نحتاج إلى هذه التكلفات.

ويؤيّد قول من قال: إنّ الضمير عائد إلى العسل ما روي عن أبي سعيد الخدريّ أنّه جاء رجل إلى رسول الله ﷺ وقال: إنّ أخَي يشتكي بطنه، فقال ﷺ «اسقه عسلاً».

فذهب الرجل ورجع وقال: قد سقيته فلم يغن عنه شيئاً، فقال ﷺ: «اذهب واسقه عسلاً».

فذهب فسقاه فكأنّما نشط من عقال فقال الشيئي: «صدق الله وكذب بطن أخيك» (أ). وحملوا قوله الله الله على قوله تعالى: ﴿ فِيهِ شِفَاتٌ لِلنّاسِ ﴾. ﴿ إِنّ فِي ذَلِكَ الدقائق والمعارف دلالات على وجود الواحد الأحد المدبّر للأمور لمن تفكّر واعتبر.

﴿ وَاللَّهُ خَلَفَكُمْ ثُمُ يَنُوفَنَكُمْ وَمِنكُم مَن يُرَدُ إِلَىٰ أَرْدَلِ الْمُثُرِ لِكَىٰ لَا يَعْلَرَ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ فَيَرِ ﴾ أي: أوجدكم وأنعم عليكم بضروب النعم الدينيّة والدنيويّة، ثمّ يميتكم ويفنيكم ومنكم من يبقيه حتّى يصير إلى أدون العمر ويصل إلى حال الهرم والخرف فيظهر النقصان في جوارحه وحواسته، ورووا عن علي عليّه الله أرفل العمر خمس وسبعون سنة» (١).

﴿ لِكُنَّ لَا يَعْلَمُ بَعْدَ عِلْمِ ﴾ أي: ليرجع إلى حال الطفوليّة بنسيان ما كان يعلم لأجل الكبر فيصير كأنّه لا يعلم شيئاً ممّا كان علمه، إنّ الله عليم بمصالح عباده قدير على تغيير أحوالهم.

وهاهنا تحقيق شريف: وهو أن الطباعيّين قالوا: إنّ بدن الإنسان مخلوق من المنيّ ومن دم الطمث، والمنيّ والدم جوهراًن رطبان حارّان والحرارة إذا

١- عوالي اللئالي، ج٢، ١٤٩؛ وبحار الأنوار، ج٦١، ص٢٣٣.

٢\_مجمع البيان، ج٦، ص١٧٧؛ وبحار الأنوار، ج٦٦. ص١٨٦.

١\_بحار الأنوار، ج٦٦. ص١٨٦.

عملت في الجسم الرطب قلّلت رطوبته وأفادته نوع يبس فلا يزال ما في هذين الجوهرين من قوة الحرارة يقلُّل ما فيه من الرطوبة حتَّى تتصلُّب الأعضاء فإذا تمَّ تكون البدن وكمل بتفصّل الجنين. ثم إن ما في البدن من الحرارة يعمل في الرطوبة ويقلُّلها وتحصل للبدن ثلاثة أحوال: الأولى: أن تكون رطوبة البدن زائدة على حرارته وحينئذ تكون الأعضاء قابلة للتمدّد والنماء والازدياد، وذلك هو سنّ النشوء والنماء وذلك نهايته إلى ثلاثين أو خمس وثلاثين سنة. الحالة الثانية: أن تصير رطوبات البدن أقلُّ ما كانت فتكون وافية بحفظ الحرارة الغريزيَّة إلَّا أنَّها لا يكون زائدة على قدر الرطوبة وهذا هو سنّ الوقوف وغايته خمس سنين، وعند تمامه يتمّ الأربعون. الحالة الثالثة: أن تقلُّ الرطوبات وتصير بحيث لا تكون وافية بحفظ الحرارة الغريزيّة وعند ذلك يظهر النقصان. ثمّ هذا النقصان قد يكون خفيّاً وهو سنَّ الكهولة، وتمامه إلى ستَّين سنة، ثمَّ يكون ظاهراً وهو سنَّ الشيخوخية وتمامه إلى مائة وعشرين سنة. هذا تمام القول منهم. قال الرازي: وهذا القول ضعيف جداً لأنَّا نقول: إنَّ الحرارة الغريزيَّة في بدن الإنسان الكامل إمَّا أن يكون هي عين ما كان حاصلاً في جوهر النطفة أو صارت أزيد ممًا كانت والأول باطل، لأنَّ الحارَّ الغريزيِّ الحاصل في جوهر النطفة كان بمقدار جرم النطفة ولا شكَّ أنَّ جرمها كان قليلا صغيرا فهذا البدن بعد كبره لو لم يحصل فيه من الحرارة الغريزيّة إِنَّا ذَلَكَ القدر كَانَ في غَايَة القُلَّة ولم يظهر فيه أثر في هذا البدن أصلاً، وأمَّا الثاني بأن الحرارة الغريزيّة تتزايد بحسب تزايد الجثّة والبدن وإذا تزايدت الحرارة الغريزيّة ساعة فساعة وثبت أنّ تزايدها موجب تزايد القوّة والصحة ساعة فساعة فوجب أن يبقى البدن الحيوانيّ أبداً في التزايد والتكامل، وحيث لم يكن الأمر كذلك علمنا أنّ ازدياد حال البدن الحيوانيّ وانتقاصه ليس بحسب الطبيعة بل بسبب الفاعل المختار. وَٱللّهُ فَضَلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرِّزْفِ فَمَا ٱلَّذِينَ فُضِلُواْ بِرَآذِي رِزْفِهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَآةً أَفَبِنِعْمَةِ ٱللّهِ يَجْحَدُونَ ﴿ وَكَالَهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَزْوَجِكُمْ بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَنْوَجَكُمْ بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُمْ مِنْ الطَّيِبَاتِ أَفَيالَبْطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ اللّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ مِنَ الطَّيِبَاتِ أَفَيالَبْطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ اللّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِنَ ٱلسَّمَونِ وَالْأَرْضِ شَبْنًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ فَا مَنْ السَّمَونَ وَالْأَرْضِ شَبْنًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ فَا لَكُونَ مِنْ فَاللّهُ مِنْ أَلْفَهُ مِنْ أَلْفَالُونَ اللّهُ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِنَ ٱلسَّمَونَ وَالْأَرْضِ شَبْنًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ فَا مَنْ السَّمَونَ وَالْأَرْضِ شَبْنًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ فَا مَنْ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ شَبْنًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ فَا لَلْ مَنْكُونَ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لَا يَمْلُونَ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لَا يَمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ السَّمَوْنَ لَا يَعْلَمُ وَالنّهُ لَا يَعْلَمُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لَا يَعْلَمُ وَاللّهُ اللّهُ مَا لَا يَعْلَمُ مُونَالًا إِلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وهذا بيان آخر من أحوال الإنسان حال حياته وذلك أنّا نرى أكيس الناس وأكثرهم فهماً وعقلا يفنى عمره في طلب القدر القليل من المال ولا يتيسر له ذلك، ونرى أجهل الناس وأقلّهم عقلاً تنفتح عليه أبواب الدنيا، وكلّ شيء خطر بباله فإنّه يحصل له في الحال ولو كان السبب جهد الإنسان وعقله لوجب أن يكون الأعقل أغنى وأفضل، لكن الأمر ليس كذلك. قال المتنبّي: بالجد لا بالمساعي يدرك الشرف تمشي الجدود أقوام وإن قعدوا

وقال ابن الراونديّ:

كم عاقل عاقل أعيت مذاهب

وجاهل جاهل تلقــاه مرزوقـــاً<sup>(١)</sup>

فلمًا رأينا أنّ الأعقل أقلّ نصيباً والأخسّ والأجهل أوفر نصيباً علمنا أنّ ذلك بقسمة القسّام كما قال سبحانه: ﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

ومـــن الــــدليل علــــى القضــــاء وكونــــه بـــؤس اللبيـــب وطيـــب عـــيش الأحمـــق

ا مفيض القدير، ج ٤، ص٧٠٨.

١\_سورة الزخرف: ٣٢.

وهذا التفاوت غير مختص بالمال بل في الذكاء والبلادة، والحسن والقبح، والعقل والحمق، والصحة والسقم، وبالجملة وستع سبحانه على بعض وقتر على بعض على حسب المصلحة. ﴿ فَمَا اللَّذِبَ فَضِلُوا مِرْآدِى ﴾ أي: بجاعلي ﴿ رِزْقِهِمْ ﴾ في المعنى قولان:

أحدهما: أن الخلق لا يشركون عبيدهم وأزواجهم في أموالهم حتى يكونوا سواء، ويرون ذلك نقصا فلا يرضون لأنفسهم هذا الأمر فكيف يشركون عبدي ومخلوقي في ملكي وسلطاني، ويوجهون العبادة إليهم؟ وكيف أنتم أيها النصارى تشركون عيسى عبدي معي شريكاً في العبادة؟ قيل: نزلت في نصارى نجران.

والمعنى الثاني: أنّ الّذين فضّلهم اللّه في الرزق من الأحرار لا يرزقون مماليكهم، بل اللّه رازق المالك والمملوك لأنّ الّذي ينفقه المولى على المملوك إنّما ينفقه ممّا رزقه اللّه فاللّه رازقهم جميعاً.

﴿ فَهُمْ فِيهِ سَوَآهُ ﴾ أي: المالك والمملوك في ذلك الرزق. ولما كان المعطي لكل الخيرات والرزق هو الله فمن أثبت شريكاً لله فقد أضاف إليه بعض تلك الخيرات فكان جاحدا لكونها من عند الله كما أن أهل الطبائع وأهل النجوم يضيفون أكثر هذه النعم إلى الطبائع وإلى النجوم وهذا معنى ﴿ أَهَلِ النَّهِ يَجْتَمَدُونَ ﴾ .

﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنَ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا ﴾ وهذا نوع آخر في تعداد نعم الله على عبيده، المراد أنّه سبحانه خلق حواء ابتداء ثمّ الحكم عامّ في جميع الذكور والإناث أي: إنّه خلق النساء من أنفسكم وأصلكم وسنخكم ليتزوج بهن الذكور، ومن أنفسكم أي: بعضكم من بعض.

قال الطبيعيّون: إنّ المنيّ إذا انصب إلى الحصّة اليمني من الذكر

وانصب منها إلى الجانب الأيمن من الرحم كان النسل ذكراً تاماً في الذكورة، وإن انصب إلى الجانب الأيسر من الرجل وانصب منها إلى الجانب الأيسر من الرحم، كان النسل أنثى تاماً في الأنوثية، وإن انصب إلى الحصة اليمنى، ثمّ انصب إلى جانب الأيسر من الرحم كان الولد ذكراً في طبيعة الإناث، وإن انصب إلى الحصة اليسرى، ثمّ انصب منها إلى الجانب الأيمن من الرحم كان النسل أنثى في طبيعة الذكور، وكلها بتقدير العزيز العليم.

﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَزْوَجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً ﴾ والحفيد من يسرع في العمل بطاعتك والأعوان والخدام والمراد أنّه يحصل لكم من نسائكم لكم بنين وأعوان. وقيل: الحفيد قوم المرأة. ﴿ وَرَزَفَكُم مِن الطّيبَنَتِ ﴾ من المطعومات اللذيذة سواء كانت من النبات أو من الحيوان، ومع ذلك يصدتون الباطل أن لي شريكاً وصاحبة وولدا، ويكفرون بنعمة اللّه أي: يحرّمون ما أحل الله ويحلّلون ما حرّم الله ﴿ وَيَعْبُدُونَ ﴾ غير ﴿ اللّهِ مَا لا يَمَلِكُ لَهُمْ ﴾ ولا يقدر على قليل ولا كثير ﴿ وَلا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ وذكر الجمع بالواو والنون، وهو مختص بأهل العلم لأنه سبحانه عبر على عقيدتهم كما أنّه سبحانه عبر على عقيدتهم كما أنّه سبحانه عبر الماه عبر الماه والحقيقة في نفس الأمر.

﴿ فَلَا ﴾ تجعلوا ﴿ يَعْلَمُ ﴾ الأشباه والأمثال في العبادة ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ ﴾ ضرر عبادتكم للغير وإثبات الشريك ﴿ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَ ﴾.

ضَرَبَ اللّهُ مَشَلًا عَبْدًا مَمْلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءِ وَمَن زَّزَقْنَـهُ مِنَّا رِزْقًا حَسَـنَا فَهُوَ يُنفِقُ مِنْهُ سِرًّا وَجَهْرًا هَلَ يَسْتَوْرَتُ الْحَمْدُ لِلّهِ بَلْ أَحْتَنَاهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾

أكّد إبطال مذهب عبدة الأصنام بهذا المثل، المراد أنّا لو فرضنا ﴿عَبْدُا مَعْلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ وفرضنا حراً كريماً غنياً كثير الإنفاق سراً وجهرا فصريح العقل يحكم بأنّه لا يجوز التسوية بينهما في الإجلال والتعظيم فلمّا لم يجز التسوية بينهما مع أنّهما مستويان في البشريّة فكيف يجوز للعاقل أن يسوي بين اللّه القادر على الرزق والحياة وبين الأصنام الّتي لا تملك ولا تقدر؟ وقيل: إنّ هذا المثل للكافر والمؤمن لأنّ الكافر لا خير عنده والمؤمن يكسب الخير.

﴿ وَمَن زَّزَقَنَاهُ ﴾ يريد حراً ملكناه مالاً ونعمة ﴿ فَهُوَ يُنفِقُ ﴾ من ذلك المال ﴿ مِنَّ وَجَهُـرًا ﴾ لا يخاف من أحد، وإنّما قيّد العبد بالمملوك احترازاً عن المكاتب، أو المراد عباد الله لأنّهم أيضاً عبيد.

واحتج الفقهاء بهذه الآية على أن العبد لا يملك شيئاً، فإن قيل: ظاهر الآية تدل على أن عبدا من العبيد لا يقدر على شيء، فلم قلتم: كل عبد كذلك؟ لأنه ثبت في أصول الفقه أن الحكم المذكور عقيب الوصف المناسب مشعر بالعلية لذلك الحكم فكونه عبداً وصف مشعر بالمقهورية والذلة.

﴿ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ حكم مذكور عقيبه فهذا يقتضي أنّ العلَّة \_ لعدم القدرة على شيء \_ كونه موصوفاً بالعبديّة فثبت العموم.

وهاهنا دليل آخر وهو أنّه تعالى قال بعده: ﴿ وَمَن رَزَقُنَ مُ مِنّا رِزْقًا حَسَنَا ﴾ فميّز هذا القسم الثاني عن القسم الأوّل وهو العبد بهذه الصفة فوجب أن لا يحصل هذا الوصف للعبد حتى يحصل الفرق بين القسم الثاني والقسم الأوّل، ولو ملك العبد لكان الله قد ملّكه رزقاً حسناً.

ثَمُ قال: ﴿ مَلْ يَسْتَوُرُكَ ﴾ على سبيل الإنكار أي: لا يستوون.

﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ ﴾ المعنى: حقيقة الحمد لله، وليس الحمد للأصنام. أو قل يا محمّد: الحمد لله. ولكن مع هذه البيانات ﴿ أَكَثَرُهُمْ ﴾ لا يفهمون.

وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَىءٍ وَهُوَ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَىءٍ وَهُوَ وَمَن حَكُلُّ عَلَى مَوْلَىٰلُهُ أَيْنَمَا يُوَجِّهِةً لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلَ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن

يَأْمُرُ بِٱلْعَدَلِ وَهُوَ عَلَى صِرَطٍ مُّستَفِيمِ ۚ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَٰتِ
وَٱلْأَرْضِ وَمَا أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَا كَلَمْتِ ٱلْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ إِنَ ٱللَّهَ عَلَى
كَالْمُ فَيْ وَمَا أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَا كَلَمْتِ ٱلْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ إِنَ ٱللَّهَ عَلَى
كُلِ فَنَى وَمَا أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَا كَلَمْتِ ٱلْبَصَدِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ إِنَ ٱللَّهَ عَلَى
كُلِ فَنَى وَ مَدِيرٌ اللَّ

ثم ﴿ شَرَبَ ﴾ سبحانه ﴿ مَثَلًا ﴾ آخر لإبطال عبدة الأصنام وهو أن الأبكم العاجز العي المعجم المقطوع اللسان، أو معنى «الأبكم» المطبق الذي لا يسمع ولا يبصر مع أنّه غير قادر على أمر من الأمور حقيراً كان الأمر أو جليلا، الصفة الثانية ﴿ وَهُو كَالَ ﴾ وثقيل على مولاه.

الصفة الثالثة: ﴿ أَيْنَمَا ﴾ يرسل ﴿ مَوْلَىنَهُ ﴾ لامر يرجع خائباً ﴿ هَلَ يَسْتَوِى ﴾ مثل هذا الرجل مع رجل فصيح ﴿ يَأْمُورُ بِٱلْعَدَٰلِ ﴾ والحق ويدعو إلى الخير والرشد ﴿ وَهُوَ عَلَى صِرَطٍ ﴾ ودين قويم لا يستوون البتّة.

وحاصل المعنى أن الأبكم العاجز أذا لا يكون مساوياً في الفضل مع الناطق الكامل مع استوائهم في البشريّة فلأن يحكم بأن الجماد لا يكون مساوياً لربّ العالمين في المعبوديّة كان أولى.

﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ ﴾ ولما مثل المؤمن بالذي يأمر بالعدل، والكافر بالأبكم وصف نفسه سبحانه أنّه المختص بعلم الغيب وهو ما غاب عن جميع الخلائق. ثمّ قال بعد ذكر العلم ذكر القدرة: وما أمرنا في الساعة إلّا كطرف العين أو كرد البصر ولا يقتدر عليه شيء. قيل: معنى «أو» بل هو في الأمر أقرب من ذلك لأنّ اللّه على كلّ شيء قدير.

وَٱللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا نِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْنًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا نِكُمْ السَّمْعَ وَاللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُ اللَّهُ مُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّه

يُؤْمِنُونَ اللَّى وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ سَكَنَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِن جُلُودِ الْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ مِن جُلُودِ الْأَنْعَامِ بُيُوتَا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَشْعَارِهَا وَأَشْعَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَنْنَا وَمَتَنَعًا إِلَى حِينِ (\*\*)

المعنى: ثمّ عدد نعما بقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِن بُطُونِ أُمّهَا لِكُمْ ﴾ منعماً عليكم بذلك وأنتم ﴿ لا تَعَلّمُون شَيْئا ﴾ من منافعكم ومضاركم، وتفضّل عليكم بالحواس الصحيحة التي هي طرق المدركات، وأنعم عليكم بالقلوب التي تفقهون بها الأشياء لتعقلوا عظمة الله.

والأفئدة جمع فؤاد نحو أغربة وغراب ولم يجمع فؤاد على أكثر العدد وإنّما جمع على القلّة لأن السمع والبصر كثيران وإن الفؤاد قليل لأن الفؤاد خلق للمعارف الإلهية وأكثر الخلق ليسوا كذلك بل مشغولون بالأفعال البهيميّة والصفات السبعيّة فكأن فؤادهم ليس بفؤاد ولهذا أتى بجمع القلّة. قوله: ﴿ لَعَلَّكُمْ نَشْكُرُونَ ﴾ أي: لكى تشكروه وتحمدوه.

﴿ أَلَمْ يَرُوا ﴾ وقرئ بالتاء، ألم يتفكّروا وينظروا ﴿ إِلَى ٱلطّيْرِ ﴾ مذلَلات للطيران من غير أن يعتمد على شيء ﴿ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا اللهُ ﴾ من السقوط على الأرض من الهواء فيمسك الهواء تحت الطير حتى لا تقع كإمساك السابح في الماء حتى لا ينزل فيه فخلق الطير خلقة معها يمكنه الطيران وأعطاه جناحا يبسطه مرة ويكسره مرة مثل ما يسبح السابح في الماء، وخلق الهواء خلقة لطيفة رقيقة يسهل بسببها خرقه والنفاذ فيه، وجسد الطير جسم ثقيل والجسم الثقيل يمتنع بقاؤه في الجو معلقا من غير دعامة تحته ولا علاقة فوقه فحينئذ الممسك هو الله.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ لدلالات للمؤمنين لأنّهم المنتفعون به. ثمَ عدّد نعمة أخرى بقوله: ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِن بُيُوتِكُمْ سَكَنَا ﴾ أي: موضعا تسكنون فيه

ممّا تتّخذون من الحجر والمدر والخشب والآلات وهذا القسم من البيوت لا يمكن نقله بل الإنسان ينتقل إليه، والقسم الثاني القباب والخيام والفساطيط وإليها الإشارة بقوله: ﴿وَجَعَلَ لَكُم مِن جُلُودِ ٱلْأَنْعَنَمِ بِيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ﴾ وإليها الإشارة بقوله: ﴿وَجَعَلَ لَكُم مِن جُلُودِ ٱلْأَنْعَنِمِ بِيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ﴾ ويمكن نقله وتحويله من مكان إلى مكان وكانت العرب تعمل البيوت من الأدم والشعر ﴿وَمِن أَصَوَافِها ﴾ والصوف وكانت العرب تعمل البيوت من الأكسية والشعر منها للجول وأثاث البيت أو العليظ منها والوبر اللطيف منها للأكسية والشعر من المعزى، والمتاع ما يفرش الصوف من الضأن، والوبر من الإبل، والشعر من المعزى، والمتاع ما يفرش ويزيّن به في البيت إلى زمان.

ثم عدد نعما أخر أضافها إلى ما عدده فقال: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِمَا خَلَقَ ﴾ من الأشجار والأبنية أشياء تستظلون بها في الحرّ والبرد ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ ... أَكُمْ ... أَكُمْ اللّه الله أي: مواضع تسكنون بها من كهوف وثقوب وتأوون إليها. ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ ﴾ أي: ما تلبسونه من قميص وكساء من القطن والكتان وغيرهما ﴿ تَقِيكُمُ ٱلْحَرِ بُ ولم يقل: وتقيكم البرد لأن ما يقي الحرّ من شأنه أن يقي البرد والذين خوطبوا بذلك أهل حرّ في بلادهم فحاجتهم إلى وقاية الحرّ أكثر وذكر أحد الضدين تنبيه على الآخر لأن العلم بأحد الضدين يستلزم العلم بالضد الآخر لأن الإنسان متى خطر بباله الحرّ خطر بباله البرد يستلزم العلم بالضد الآخر لأن الإنسان متى خطر بباله الحرّ خطر بباله البرد وأصريبيل تَقِيكُم ﴾ شدة الطعن والضرب ويدفع عنكم سلاح أعدائكم يوم

البأس والشدّة. ﴿ كَنَالِكَ يُسِتُمُ نِصَمَتُهُ عَلَيْكُمْ ﴾ أي: مثل ما جعل لكم هذه الأشياء وأنعمها عليكم. ﴿ لَعَلَكُمْ ﴾ يا أهل مكة تعلمون وتدبّرون أن أحدا لا يقدر على هذا غيره فتوحّدوه وتصدّقوا رسله. ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا ﴾ وأعرضوا عن الإيمان والتصديق بك يا محمّد ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ﴾ التبليغ والبلاغ اسم والتبليغ المصدر مثل الكلام والتكليم.

ثم أخبر سبحانه عن الكفار أنهم ﴿ يَعْرِفُونَ يَعْمَتَ ٱللّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ أي: يعرفون نعم الله عليهم بما يجدونه من خلق نفوسهم وإكمال عقولهم وخلق المنافع التي ينتفعون بها، ومع ذلك ينكرون أنها من جهة الله خاصة بل يضيفونها إلى أوثان ويشكرون ويشركون الأوثان عليها ويقولون: رزقنا بشفاعة آلهتنا.

وقيل: المعنى أنّهم يعرفون محمداً أنّه من نعم الله لهم ثمّ يكذّبونه ويجحدون نبوته ﴿وَأَكُورُكُمُ ٱلْكَفِرُونِكَ ﴾ لأنّ منهم من لم تقم الحجة عليه إذ لم يبلغ حدّ التكليف لصغره، أو كان ناقص العقل أو لم تبلغه الدعوة فلا يقع عليه اسم الكفر أو لأنّه علم سبحانه أنّ فيهم من يؤمن ويصدّق نبوته. وقيل: إنّه من الخاص في الصيغة والعام في المعنى وأراد جميعهم الكافرون.

وَيَوْمَ نَبْعَتُ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا ثُمَّ لَا يُؤَذَتُ لِلَّذِينَ كَعَفُرُواْ وَلَاهُمْ يُسْتَعْنَبُونَا ﴿ وَإِذَا رَءَا الَّذِينَ ظَلَمُواْ الْعَذَابَ فَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُمْ وَلَاهُمْ يُنْظَرُونَ ۖ ۞

لمّا بيّن حال منكري النعمة وكفرهم عقّبه بوعيدهم فقال: واذكر يا محمّد حين ﴿ بَنْعَتُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا ﴾ وهم الأنبياء والعدول من كلّ عصر يشهدون على الناس بأعمالهم، قال الصادق الله «لكلّ زمان وامّة إمام تبعث كلّ يشهدون على الناس بأعمالهم، قال الصادق الله الكلّ زمان وامّة إمام تبعث كلّ

أمّة بإمامهم "". وفائدة الشهادة مع علم الله بذلك أن ذلك أهول للنفس وأعظم للعذاب والخزي والفضيحة بحضرة الملأ مع جلالة الشهود ولأن الناس إذا علموا أن العدول يشهدون عند الله بين يدي الخلائق فإن ذلك يكون زجرا لهم عن المعاصي. ﴿ ثُمّ لا يُؤذَنُ ﴾ للكفار بالكلام والاعتذار ولا يسمع لهم العذر ولا يسمع لهم ﴿ وَلا هُم يُسْتَعْنَبُونَ ﴾ أي: لا عتاب هناك لهم لأنه إنما يقع العتاب إذا كان الأمر على طريق أنّه إذا عاتبه رجع إلى الرضا. وهذا دليل على أنّه سبحانه راسخ في غضبه وسطوته.

﴿ وَإِذَا رَهَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ أنفسهم بالكفر والعذاب، ووصلوا إليه فعند ذلك لا ﴿ يُخَفَّفُ عَنْهُمُ ﴾ وهم لا يمهلون وتحقيقه ما يقوله المتكلمون من أن العذاب يجب أن يكون خالصاً عن شوائب النفع.

۱ـ تفسير القمي، ج١، ص٣٨٨؛ ومجمع البيان، ج٦، ص١٨٨؛ ونورالثقلين، ج٣، ص٣٧؛ وبحار الأنوار، ج٧. ص٣٠٨.

المعنى أنّه تعالى يبعث الأصنام الّتي كان يعبدها المشركون، والمقصود من إعادتها أنّ المشركين يشاهدونها في غاية الذلّة والحقارة، وكلّ ذلك ممّا يوجب زيادة الغمّ والحسرة وتكميل العذاب لهم وإنّما وصفهم بالشركاء لأنّهم جعلوها شركاء في العبادة مع اللّه، وجعلوا لها نصيباً من أموالهم فحكى اللّه عن المشركين أنّهم إذا رأوا تلك الشركاء. ﴿ قَالُوا رَبّنا هَنُولاً عَهُ شُرَكا وَاللّهُ هَذَا القول من المشركين إحالة هذا النّينَ كُنّا نَدْعُوا مِن دُونِكَ ﴾ والمقصود من هذا القول من المشركين إحالة هذا الذنب على الأصنام وظنّوا أنّ هذا القول ينجيهم من عذاب الله او ينقص من عذابهم فعند ذلك تكذّبهم الأصنام.

﴿ فَأَلْقُوا إِلَيْهِمُ ٱلْقُولَ إِنَّكُمْ لَكَ لَكِ يَجْنِي: أَنَّ اللَّه يَخْلُقُ الْحَيَاةُ وَالْعَقَلُ وَالْعَقَلُ وَالْعَقَلُ وَالْعَقَلُ وَالْعَقَلُ وَالْعَقَلُ وَالْعَقَلُ وَالْعَقَلُ وَلِيْقُولُونَ لِلْمُشْرِكِينَ: إِنَّا مَا أُمُونَاكُمْ بِعِبَادِتِنَا وَلَكُمْ: إِنَّا الْفُصِلُ لَانْفُسِكُمْ وَأَنْكُمْ لَكَاذُبُونَ فِي قُولُكُمْ: إِنَّا آلِهَةً.

﴿ وَأَلْقَوْا إِلَى اللّهِ يَوْمَهِ إِ السَّلَا ﴾ يعني: استسلم المشركون وما عبدوهم من دون اللّه لأمر اللّه في ذلك اليوم، وانقادوا لحكمه قسرا لا اختيارا واعترفوا بما ينكرونه من توحيد اللّه، وبطل ما كانوا يأملونه ويتمنّونه من الأماني الكاذبة من أن آلهتهم تشفع لهم.

﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَنَّمُوا ﴾ وأعرضوا غيرهم عن اتّباع الحقّ أو المراد صدّوا المسلمين عن البيت الحرام ﴿ وِذِنّهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ ﴾ على صدّهم عن دين اللّه زيادة على كفرهم. قيل: زدناهم الأفاعي والعقارب في النار لها أنياب كالنخل الطوال، عن ابن مسعود. وقيل: هي أنهار من صفر مذاب كالنار يعذّبون بها أو زيدوا على عذاب الكفر حيّات كأمثال الفيلة والبخت وعقارب كالبغال الدلم تلسع إحداهن فيجد صاحبها سمّها أربعين خريفاً.

وقيل: يخرجون من النار إلى الزمهرير فيبادرون من شدّة عذاب البرد

إلى النار بصدّهم عن دين الله.

﴿ وَيَوْمَ نَغَتُ فِى كُلِ أَمْةِ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِنْ أَنفُسِهِم ﴾ أي: من أمثالهم من البشر ويجوز أن يكون ذلك الشهيد نبيتهم الذي أرسل إليهم ويمكن أن يكون المؤمنون يشهدون عليهم بما فعلوه من المعاصي ﴿ وَجِئْنَا بِكَ ﴾ يا محمّد ﴿ وَجِئْنَا بِكَ ﴾ يا محمّد ﴿ شَهِيدًا عَلَىٰ هَنَوُلاَهِ ﴾ أي: قومك وامتك وتم الكلام.

ثم قال: ﴿ وَنُزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ ﴾ يعني: القرآن بياناً لكل أمر مشكل وكل ما يحتاجون إليه فإنه ما من شيء يحتاج الخلق إليه في أمر دينهم إلا وهو بين في الكتاب إمّا بالتنصيص عليه أو من بيان النبي الله الذي يستنبطه منه ويستنبطه الحجج القائمون مقامه بنصه ﴿ وَهُدُى وَرَحْمَةً ﴾ أي: القرآن هدى ورحمة وبشارة لهم بالنعيم المقيم. ﴿ إِنَّ ٱللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدَلِ ﴾ وهو الإنصاف بين الخلق الذي ليس فيه ميل ولا اعوجاج وقوله: ﴿ آلِإِحْسَنِ ﴾ أي: الإحسان إلى الناس والتفضل والبذل في السعي الجميل لأمورهم.

وقيل: المراد من العدل التوحيد ومن الإحسان أداء الفرائض. وقيل: العدل في الأفعال والإحسان في الأقوال. ويأمركم بإعطاء الأقارب حقّهم وصلتهم، وقيل: المراد بذي القربي قرابة النبي النبي الذين أرادهم الله بقوله: المراد بذي القربي القربي قرابة النبي النبي الذين أرادهم الله بعوله: المراد بنبي المراد بنبي القربي القربي القربي المرادي عن أبي جعفر (١) قال النبي النبي المردي عن أبي جعفر (١) قال النبي النبي المن هم». (٢)

وهذه الآية وهي ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ، إلخ﴾ أجمع آية في القرآن من الفرائض والسنن ومكارم الأخلاق.

١\_سورة الأنفال: ٤٢.

ا مجمع البيان، ج٦. ص ١٩١.

٢ المصدر السابق نفسه.

روي عن ابن عبّاس: (أن عثمان بن مظعون الجمحيّ قال: ما أسلمت أولاً إلّا حياء من محمّد الشيخة، ولم يتقرر الإسلام في قلبي فحضرته ذات يوم، فبينما هو يحدّثني إذ رأيت بصره شخص إلى السماء، ثمّ خفضه عن يمينه ثمّ عاد لمثل ذلك فسألته فقال: بينما أنا أحدّتك إذا بجبرئيل نزل عن يميني فقال: يا محمّد إن اللّه يأمر بالعدل والإحسان العدل شهادة أن لا إله إلّا اللّه والإحسان القيام بالفرائض وإيتاء ذي القربي أي: صلة ذي القربي فويَنتَعَن عَن الفَرتَي فَو وَالْبَعْي عَن شريعة ولا سنة فو وَالْبَعْي الاستطالة قال عثمان: فوقع في قلبي الإسلام).

وعن ابن مسعود: (هي أجمع آية في القرآن، وليس من خلق سيّئ إلّا نهى اللّه عنه في هذه الآية وليس من خلق حسن كان يعمل ويستحبّ إلّا أمر اللّه به في هذه الآية).

وعن عكرمة أنّه والله على الله على الوليد بن مغيرة فاستعاده، ثمّ قال: «وإنّ عليه لطلاوة وأنّ له لحلاوة». (٢)

<sup>1</sup>\_كنز العمال، ج١٢، ص ٥٢٠؛ الدرّ المنثور، ج٣، ص ٥٤.

٢\_ مناقب آل أبي طالب، ج ١، ص٩٤؛ وبحار الأنوار، ج٩، ص١٦٧؛ ونورالثقلين، ج٥، ص٤٥٦.

وعن النبي ﷺ «أنّه كتب الإحسان على كلّ شيء فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة وليحدّ أحدكم شفرته وليرح ذبيحته» (١).

وقيل: معنى قوله تعالى: ﴿وَيَنْغَلَ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ﴾ كلَ الذنوب سواء كانت صغيرة أو كبيرة وسواء كانت في القول أو في الفعل. وقيل في المنكر: إنّه الكفر. وقيل في البغي: البغي مطلق الظلم. واعلم أنّ اللّه لمّا أمرك بالعدل فهو أحقّ بالعدل وأن لا يظلم أحدا بل يتفضّل.

وَأُوْفُواْ بِعَهْدِ اللّهِ إِذَا عَهَدَتُمْ وَلَا لَنقُضُوا الْأَيْمُنَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللّهَ عَلَيْتِكُمْ كَنِيلاً إِنّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ وَلَا تَكُونُوا جَعَلْتُمُ اللّهَ عَلَيْتِكُمْ كَنِيلاً إِنّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ أَيْمَنَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ فَاللّهِ يَفْضَتُ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَةٍ أَنصَكَنّا نَتَخِذُونَ أَيْمَا يَبْلُوكُمُ اللّهُ بِدٍ وَلَيُبَيِّنَ لَكُمْ يَوْمَ أَنْ مِن أُمّة إِنّهَا يَبْلُوكُمُ اللّهُ بِدٍ وَلَيُبَيِّنَ لَكُمْ يَوْمَ اللّهُ يَعْمَلُونَ لَكُو يَوْمَ اللّهُ يَعْمَلُونَ اللّهُ وَلَكُمْ يَوْمَ اللّهُ لَكُمْ يَوْمَ اللّهُ وَلَكُمْ عَلَاكُمُ مَا كُمْتُمْ فَعَلُونَ ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَجَعَلَكُمُ مَا كُمْتُمْ فَعَلُونَ ﴿ وَلَكُمْ يَوْمَ اللّهُ وَلَكُمْ عَمَا كُمْتُمْ وَعَلَمُ اللّهُ وَيَعْمِونَ اللّهُ وَلَكُمْ عَمَا كُمْتُمْ وَعَلَيْ اللّهُ وَلَكُمْ عَلَاكُمْ مَا كُمْتُمْ وَلَكُمْ عَلَاكُمُ مَا كُمْتُوا اللّهُ وَلَكُمْ عَلَاكُمْ مَا كُمْتُمْ وَلَكُمْ عَلَاكُمْ مَا كُمْتُونَ اللّهُ وَلَوْفُوا اللّهُ وَلَكُمْ عَلَالُهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَكُمْ عَلَاللّهُ اللّهُ وَلَكُمْ عَلَالُهُ اللّهُ وَلَكُمْ عَلَالُهُ عَلَى اللّهُ وَلَكُونُ اللّهُ وَلَكُمْ عَلَالُهُ اللّهُ وَلَكُمْ عَلَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالُمُ عَلَالُهُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَقَوْ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاكُمْ عَلَاللّهُ وَلَكُمْ عَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا الللّهُ اللللّهُ وَلَا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللللللللللللللّ

المعنى: لمّا أمر الله سبحانه بالعدل والإحسان ونهى عن المنكر والعدوان أمر في هذه الآية الأمر بالوفاء بالعهد والنهي عن نقض الإيمان فقال: ﴿ وَأَوَفُوا بِعَهَدِ اللّهِ إِذَا عَنهَدَتُم ﴾ قال ابن عبّاس: (الوعد من العهد). وقال المفسرون: العهد الّذي يجب الوفاء به والوعد هو الّذي يحسن فعله وإذا عاهد الله ليفعلنه فانّه يصير واجباً عليه.

﴿ وَلَا نَنفُضُوا ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا ﴾ هذا نهي عن حنث الإيمان

١- المبسوط، ج ١١. ص٢٢٦؛ وجواهر الكلام، ج٣٦. ص١٢٤؛ وبحار الأنوار، ج٦٢، ص٣١٦.

وحنث الإيمان هو أن ينقضها بمخالفة موجبها وارتكاب ما يخالف عقدها. والمراد بقوله: ﴿ بَمَّدَ تَوْكِيدِهَا ﴾ أي: بعد عقدها وإبرامها وتوثيقها باسم الله وتشديدها بالعزم والعقد على اليمين بخلاف لغو اليمين.

﴿ وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمُ كَفِيلًا ﴾ أي: جعلتم الله حسيباً فيما عاهدتموه عليه وذلك أن من حلف بالله فكأنّه أكفل الله بالوفاء بما حلف ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا نَفْعَلُونَ ﴾ من نقض العهد والوفاء به.

وهذه الآية نزلت في الذين بايعوا النبي الشيخ على الإسلام فقال سبحانه للمسلمين الذين بايعوه: لا يحملنكم قلّة المسلمين وكثرة المشركين على نقض البيعة أي: أثبتوا على ما عهدتم عليه الرسول الشيخ وقيل: نزلت في قوم حالفوا قوماً فجاءهم قوم آخر وقالوا: نحن أكثر عدداً وأقوى، فنقضوا ذلك العهد.

﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا ﴾ أي: لا تكونوا كالمرأة التي غزلت ثمّ نقضت غزلها ﴿ مِنْ بَعْدِ ﴾ فتلها وإصرارا وإبراما. وهي امرأة حمقاء مشهورة بالحمق كانت تغزل مع جواريها إلى انتصاف النهار، ثمّ تأمرهن أن ينقضن ما غزلن ولا يزال دأبها، واسمها ريطة بنت عمر بن كعب، وكانت تسمّى خرقاء مكة. و ﴿ أَنْكَنّا ﴾ أي: جعلت غزلها أنكاثاً وأقطاعا وأجزاء أي: ردّت المغزولة بعد الغرل بحالة الصوفية و ﴿ أَنْكَنّا ﴾ إمّا مفعول ثان لنقضت أو حال.

﴿ لَتَنْخِذُونَ أَيْمَنَكُمُ دَخَلًا بَيْنَكُمُ ﴾ أي: تجعلون يمينكم خيانة ومكرا لأنهم كانوا حين يعاهدون ويحلفون يضمرون الخيانة والناس يسكنون إلى عهدهم.

﴿ أَن تَكُونَ أُمَّةً هِى أَرْبَىٰ مِنْ أُمَّةٍ ﴾ أي: لا تنقضوا العهد بسبب أن تكونوا أعلى وأقوى وأكثر من قوم، أي: لا تجعلوا أيمانكم سبباً لخديعة ومكر في أموركم لمداراة مقاصدكم بل عليكم الوفاء بالعهد واليمين

و ﴿ إِنَّمَا ﴾ يختبركم ﴿ آللَهُ ﴾ بالأمر بالوفاء. والهاء في «به» على الأمر بالوفاء وهذا الاختبار ليقع الجزاء بحسب العمل. وليفصَلنَ ﴿ لَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ مَا كُنتُمْ ﴾ في صحته ﴿ لَكُونَ ﴾.

وَلَوْ شَآءَ الله لكان سؤالهم عنها عبثاً. كَاكُم مهتدين، ويعني: بالمشيئة القدرة على سبيل الإلجاء وولككن يُضِلُ مَن يَشَآءُ به بالخذلان وبالحكم على الضلال بسبب سوء اختيارهم واستحقاقهم وكية في مَن يَشَآءُ به بالتوفيق والحكم عليه بالهداية بسبب الإطاعة والاستحقاق والدليل على أن المراد من المشيئة الإلجاء أنه تعالى قال: بعده ولايتشكان عَمّا كُنتُر تَعمَلُونَ به ولو كانت أعمال العباد بخلق الله لكان سؤالهم عنها عبثاً.

﴿ وَلَا نَشَخِذُوا أَيْمَنَكُمُ دَخَلًا ﴾ نهى سبحانه عن إضمار الخلف والحنث في العهد واليمين فتضلّوا عن الرشد بعد أن كنتم على هدى من الإيمان ﴿ وَتَذُوقُوا ﴾ العذاب بما منعتم الناس عن دين الله.

وَلَا نَشْتَرُواْ بِعَهْدِ ٱللّهِ ثَمَنَا قَلِيلًا إِنَّمَا عِندَ ٱللّهِ هُوَ خَيْرٌ لَكُو إِن كُنتُهُ تَعْلَمُونَ ﴿ اللّهِ مَا عِندَكُمْ يَنفَذُ وَمَا عِندَ ٱللّهِ بَاقٍ وَلَنجْزِيَنَ ٱلّذِينَ صَبَرُواً تَعْلَمُونَ ﴿ مَا عِندَ أَللّهِ بَاقٍ وَلَنجْزِينَ ٱلّذِينَ صَبَرُواً أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ أَنْ مَن عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكْرٍ أَوْ أَنْتَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنَّحْيِينَا لَهُ حَيَوْهُ طَيِّبَةٌ وَلَنجْزِينَا لَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا أَنْنَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنَّحْيِينَالُهُ حَيَوْهُ طَيِّبَةٌ وَلَنَجْزِينَا لَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا

١- مجمع البيان، ج٦، ص١٩٥؛ وتفسير الصافي، ج٣. ص١٥٢.

٢ المصدر السابق نفسه.

١\_مجمع البيان، ج٦. ص١٩٥.

كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْمَانَ فَاسْتَعِذَ بِاللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ إِنَّهُ لِيَسَ لَهُ سُلْطَنَهُ عَلَى ٱلَذِينَ مَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِيهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ إِنَّمَا سُلْطَنَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ، مُشْرِكُونَ ﴾ اللَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ، مُشْرِكُونَ ﴾

المعنى: ﴿ وَلَا نَتُمْتَرُوا ﴾ أي: لا تخالفوا عهد الله بسبب شيء يسير تنالوه من حطام الدنيا فتكونوا قد بعتم عظيم ما عند الله بالشيء الحقير، إن الذي عند الله من الثواب على الوفاء بالعهد ﴿ عَيْرٌ لَكُو ﴾ وأشرف مما تأخذونه من عرض الدنيا فإن القليل الذي يبقى خير من الكثير الذي يفنى، فكيف بالكثير الذي يبقى في مقابلة القليل الذي يفنى؟ ﴿ إِن كُنتُمُ فَكِيف بالكثير الذي يبقى في مقابلة القليل الذي يفنى؟ ﴿ إِن كُنتُمُ تَعْلَمُونَ ﴾ وتميزون بين الخير والشر ﴿ مَا عِندَكُمْ بَنفَدُ ﴾ ويفنى ﴿ وَمَا عِندَ اللَّهِ بَاقٌ وَلَنَجْزِيرَتَ ٱلَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ على الطاعات ﴿ أَجْرَهُم ﴾ وثوابهم.

وإنّما قيّد سبحانه بقوله: ﴿ يَأْخَسُنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ لأن الجزاء يترتّب بالطاعات من الواجبة والمندوبة وأمّا المباحة لا تقع عليه الجزاء ولذا قال: ﴿ بِأَخْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾. ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكْرٍ أَوْ أَنثَىٰ ﴾

١\_ مجمع البيان، ج٦، ص١٩٧.

سواء كان العامل ذكراً أو أنثي.

فإن قيل: إنّ لفظة ﴿ مَنْ عَمِلَ صَـٰلِكًا ﴾ تفيد العموم فما الفائدة في ذكر الذكر والأنثى؟

الجواب أن الآية في الوعد للخيرات والمبالغة في تقرير الوعد من أعظم دلائل الكرم والرحمة، وإثباتا للتأكيد ودفعا للإزالة وهم التخصيص.

﴿ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ يفيد أن العمل الصالح يفيد الأثر بشرط الإيمان، وظاهر قوله: ﴿ وَهُو مُؤْمِنٌ ﴾ يفيد أن على أن قوله: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْفَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ ﴾ (العموم ويدل على أن العمل الصالح يفيد الأثر، سواء كان مع الإيمان أو مع عدم الإيمان.

فالجواب أن إفادة العمل الصالح للحياة الطيّبة الباقية الدائمة مشروطة بالإيمان، وأمّا الجزاء المنقطع أو تخفيف العذاب وأمثاله، فيقع أيضاً للكافر والمؤمن، ﴿ فَلَنَهُ عِينَهُ عَيَوْةً طَيّبَةً ﴾ قيل: المراد الرزق الحلال. وقيل: القناعة والرضا بما قسم الله. وقيل: إنّها الجنّة لأنه لا يطيب لأحد حياة إلّا في الجنّة وقيل: رزق يوم بيوم وقيل: حياة طيّبة في القبر.

﴿ فَإِذَا فَرَأْتَ ٱلْفُرْدَانَ ﴾ أي: إذا أردت يا محمّد أن تقرأ القرآن ﴿ فَأَسْتَعِذَ بِأُلِمَهِ مِنَ ﴾ شرّ ﴿ ٱلشَّيْطَانِ ﴾ المرجوم المطرود. والاستعاذة استدفاع الأدنى بالأعلى على وجه الخضوع والتذلّل وتأويله: استعذ باللّه من وسوسة الشيطان عند قراءتك من الزلل والخلل والوسواس.

﴿ إِنَّهُۥ لَيْسَ لَهُۥ سُلطَنُ ﴾ يعني: أنّ الشيطان ليس له قدرة قاهرة ﴿ عَلَى اللَّهِ وَالْمَتُوكُلُ عَلَيْه، أي: لا يقدر على أن يكرههم على المعاصي ﴿ إِنَّمَا ﴾ سلطته ﴿ عَلَى اللَّهِ وَلَمْتُونُ ﴾ يطيعونه ويقبلون دعاءه ويتبعون إغواءه ﴿ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى

١ ـ سورة الزلزلة: ٧.

سبب النزول: قال ابن عبّاس: كان إذا نزلت آية فيها شدة ثمّ نزلت آية فيها شدة ثمّ نزلت آية فيها لين قالت كفّار قريش: إنّ محمّداً يسخر بأصحابه يأمر هم اليوم بأمر وغدا يأمر بأمر وإنّه لكاذب ويقول من عند نفسه، فأجاب سبحانه عن شبهتهم بأنّ اللّه أعلم بمصالحهم وينزّل ما ينزّل على ما توجب المصلحة وهم ﴿لَا يَعْلَمُونَ ﴾ سبب ورود النسخ.

المعنى: ثمّ أخبر عن حال الكفّار ﴿ وَإِذَا ﴾ نسخنا ﴿ وَايَهُ ﴾ وآتينا آية أخرى مكانها.

﴿ قُلْ ﴾ يا محمد ﴿ نَزَلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ ﴾ أي: أنزل الناسخ جبرئيل ﴿ مِن زَيِكَ بِالْحَقِينَ ﴾ الصحيح الثابت ﴿ لِيُثَنِّتَ الَّذِينَ عَامَنُوا ﴾ بما فيه من الحجج والبيّنات فيزدادوا يقيناً، ومعنى تثبيته سبحانه معونته وتوفيقه عز وجل إلى الثبات على الإيمان والطاعة ﴿ وَهُدُى وَبُشْرَك ﴾ أي: وهو أي: النازل هدى وبشارة بالجنّة والثواب.

﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعُلِّمُهُ بَشَرٌ ﴾ ثمّ أجاب سبحانه عن شبهة أخرى من المشركين أي: إنّا نعلم أنّ الكفّار يناقشون ويقولون: إنّ القرآن ليس من عند الله وإنّما يعلّم النبيّ إنسان.

واختلفوا في ذلك الإنسان قيل: هو عبد لبني عامر بن لؤي اسمه «يعيش» وكان يقرأ الكتب. وقيل: «عداس». وقيل: كان بمكة نصراني أعجمي اللسان اسمه بلقام يتكلم بالروميّة.

وقيل: سلمان الفارسيّ. وقال عبد الله بن سلام: كان غلامان نصرانيّان من أهل عين التمر كانا يقرءان كتاباً لهما بلسانهم وكان رسول الله ﷺ ربّما مرّ بهما واستمع لقراءتهما فقالت قريش: إنّما يتعلّم منهما.

فألزمهم الله الحجة وأكذبهم بهذه الآية بأن قال: ﴿ لِلَكَاثُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ اللهِ القول يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ اللهِ القول اللهِ القول اللهِ القول اللهِ القول اللهِ اللهِ اللهِ القول العجميّ ﴿ أَعْجَمِيّ ﴾ ولم يقل سبحانه: عجميّ لأن العجميّ هو المنسوب إلى العجم وإن كان فصيحاً، والأعجميّ هو الذي لا يفصح وإن كان عربيّاً. فرد سبحانه قولهم بأن لسان هذا البشر الذي يزعمون أنّه يعلمك أعجميّ لا يفصح ولا يتكلّم صحيحاً لسان هذا البشر الذي يزعمون أنّه يعلمك أعجميّ لا يفصح ولا يتكلّم صحيحاً وفصيحا، فكيف يتعلّم منه من هو في أعلى طبقات الفصاحة والبيان؟

﴿ وَهَنَا ﴾ القرآن ﴿ لِسَانُ عَكَرَفِ ﴾ ظاهر وقد عجز جميعهم عن الإتيان بسورة وآية مثله، وهو بلغتهم فكيف يأتي الأعجمي الخارج عن الفصاحة بمثله؟ ثم إن أمر التعليم والتعلّم لا يتأتّى بجلسة ولا جلستين ولا يتم بالخفية بل التعليم والتعلّم يحتاج إلى أزمنة متطاولة، ولو كان كذلك لاشتهر فيما بين الخلق، ثم الاحتجاج بهذه الكلمات الركيكة دلالة على نبوته و المنطقة المنا بين الخلق، ثم الاحتجاج بهذه الكلمات الركيكة دلالة على نبوته و المنطقة المنا المناهد المناهد الكلمات الركيكة دلالة على نبوته و المنطقة المناهد الكلمات الركيكة دلالة على نبوته و المنطقة المناهد المناهد الكلمات الركيكة دلالة على نبوته و المنطقة المناهد الكلمات الركيكة دلالة على نبوته و المناهد المناهد الكلمات الركيكة دلالة على نبوته و المناهد ا

ثمّ أتبع بالوعيد لهم على ما قالوه بقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾ ومعجزات القرآن ﴿ لَا يَهْدِيهِمُ ٱللَّهُ ﴾ إلى طريق الجنّة بسبب عدم الإيمان والقابليّة، والمراد بالهداية الهدى الّذي يكون ثواباً على الإيمان.

ثمّ قال: ﴿ إِنَّمَا يَفْتَرِى ﴾ ويخترع ﴿ آلْكَذِبَ الَّذِينَ ﴾ لا يصدقون ﴿ إِنَّايَنَ اللّهِ ﴾ دون من آمن لأن الإيمان يحجز عن الكذب ﴿ وَأُولَتِكَ مُمُ مُ الْكَذَبِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ الكذب لازم لهم ومن عادتهم وهذا كقولك للكاذب: كذبت وأنت كاذب. الكذب لازم لهم ومن عادتهم وهذا كقولك للكاذب: كذبت وأنت كاذب. زيادة في الوصف بالكذب كما قال: إنّما يفتري الكذب. وفي الحديث مرفوعاً أنّه قيل: يا رسول اللّه المؤمن يزني؟ قال: «قد يكون ذلك»، قيل: يا رسول اللّه المؤمن يرني؟ قال: «قد يكون ذلك»، قيل: يا رسول اللّه المؤمن يكذب؟ قال: «لا»، ثمّ تلا هذه الآية. (۱)

مَن كَفَرَ بِأَلِهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ إِلَا مَنْ أُحَيْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنًا الْإِيمَنِ وَلَنَكِن مَن شَرَحَ بِأَلْكُفْرِ صَدْلًا فَعَلَيْهِ مْ غَضَبٌ مِن اللّهِ وَلَهُمْ عَذَاتُ عَظِيمٌ آنَ اللّهُ وَلَهُمْ عَذَاتُ عَظِيمٌ آنَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى عَذَاتُ عَظِيمٌ آنَ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى الْقَوْمَ الْحَكَفِرِينَ آنَ الْحَيْرِةَ وَأَن اللّهُ كَا لَيْنِ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللّهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللللل

في هذه الآية بيان من يكفر بلسانه وقلبه ومن يكفر بلسانه دون قلبه. النزول: قيل: نزل قوله: ﴿إِلَّا مَنْ أَكْتِرِهَ وَقَلْبُهُ، مُطْعَيِنٌ ۖ بِٱلْإِيمَانِ ﴾ في جماعة اكرهوا وهم عمار وياسر أبوه وامّه سميّة وصهيب وبلال وخباب

١- الدعوات، الراوندي، ص١١٨؛ ومشكاة الأنوار، على طبرسي، ص٣٠٣؛ وبحار الأنوار، ج٦٩، ص٢٦٣.

عذبوا وقتل ياسر وامرأته وأعطاهم عمّار بلسانه ما أرادوا منه، فأخبر سبحانه بذلك رسول الله، فقال قوم: كفر عمّار! فقال: كلّا إنّ عمّارا مليء إيمانا من قرنه إلى قدمه، واختلط الإيمان بلحمه ودمه.

وجاء عمّار إلى رسول الله وهو يبكي، فقال الشيئة: «ما وراءك يا عمّار؟» فقال الشيئة: «ما وراءك يا عمّار؟» فقال شرّ يا رسول الله، ما تركت حتّى نلت منك وذكرت آلهتهم بخير. فجعل رسول الله يمسح عينيه ويقول: «إن عادوا لك فعد لهم بما قلت»، فنزلت الآية (۱).

وقيل: نزلت في ناس من أهل مكّة آمنوا وخرجوا يريدون المدينة فأدركهم قريش وفتنوهم فتكلّموا بكلمة الكفر كارهين. وقيل: إنّ ياسراً وسميّة أبوي عمّار أوّل شهيدين في الإسلام. وجواب الشرط في قوله: ﴿ مَن كَفَرَ ﴾ .

﴿ فَعَلَيْهِمْ غَضَبُ مِنَ اللّهِ ﴾ بمعنى أنّه جواب من قوله: ﴿ مَن شَرَحَ بِاللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِن اللّهِ مِنْ مَدَدًا ﴾ وهذا الجواب الثاني يغني عن جواب قوله: ﴿ مَن كَعَرَ بِاللّهِ مِنْ بِعَني عَن جواب قوله: ﴿ مَن كَعَرَ بِاللّهِ مِنْ بِعَني عَن جواب قوله: ﴿ مَن كَعَرَ بِاللّهِ مِنْ بِعَني عَن جواب قوله الأول محذوف. بعد إيمَنيهِ ﴾ مثل قولهم: «من يأتينا فمن يحسن نكرمه» فجواب الأول محذوف.

﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا ﴾ نزلت في عيّاش بن أبي ربيعة أخّي أبي جهل من الرضاعة وأبي جندل بن سهيل بن عمرو والوليد بن مغيرة وغيرهم من أهل مكّة فتنتهم المشركون فأعطوهم بعض ما أرادوا، ثمّ إنّهم هاجروا بعد ذلك وجاهدوا، فنزلت الآية.

وبالجملة فتلخيص المعنى أنّ من كفر باللّه وارتدّ بعد الإسلام وشرح بالكفر صدراً، أي: فتحه ووسّعه لقبول الكفر.

فلو قيل: إن المكره ليس بكافر فكيف صح الاستثناء؟ لأن المكره لمّا ظهر منه الكفر كرهاً والكافر طوعاً فصح المشاكلة فصح الاستثناء.

وهؤلاء المكرهين قد عذّبوا وأخذوا والبسوا الدروع الحديد واجلسوا

ا مجمع البيان، ج٦، ص٢٠٣.

في الشمس، فبلغ منهم الجهد بحر الحديد والشمس، وأتاهم أبو جهل يشمتهم ويوبخهم ويشتم سمية، ثم طعن الحربة في عضوها. وقيل: ما نالوا غير بلال فإنهم جعلوا يعذبونه فيقول: أحد أحد حتى ملوا فكتفوه وجعلوا في عنقه حبلاً من ليف ودفعوه إلى صبيانهم يلعبون به حتى ملوه فتركوه، قال عمّار: كلّنا نكلّم بالّذي أرادوا غير بلال، فهانت عليه نفسه. قال خباب: لقد أوقدوا لى ناراً على ودك ظهرى.

﴿ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ ﴾ على وجه التقيّة خوف الإتلاف مكرهاً. ﴿ وَقَلْبُهُۥ مُطْمَيِنٌ بِٱلْإِيمَانِ ﴾ ساكن ثابت بالإيمان، وهذا يدلُ على أن محلَ الإيمان هو القلب إمّا الاعتقاد وإمّا كلام النفس.

والركون إليها طلباً لها دون الآخرة ﴿ وَأَنَ اللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْفَوْمَ ٱللَّهِ مَوْ وَالتلذّذ فيها والركون إليها طلباً لها دون الآخرة ﴿ وَأَنَ اللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْفَوْمَ ٱلْكَنْمِينَ \* أُولَتِيكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ ﴾ وختم ﴿ عَلَى قُلُوبِهِ مَ وَسَمِعِهِمْ وَأَبْصَنَرِهِمْ ﴾ بسوء أُولَتِيكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ ﴾ وختم ﴿ عَلَى قُلُوبِهِ مَ وَسَمِعِهِمْ وَأَبْصَنَرِهِمْ ﴾ بسوء اختيارهم الكفر، وأنهم بمنزلة الغافلين.

ثم قال: ﴿ لَا جَمَرُمَ أَنَّهُمْ فِى الْآخِرَةِ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴾ وهذا تأكيد لحكم الخسار عليهم لأنهم المحرومون من الجنّة وعذّبوا بالنار. ثمّ قال سبحانه: ﴿ ثُمَرَ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فُيَسْتُوا ﴾ وعذّبوا في اللّه فأعطوا بعض ما أرادوا الكفّار ليسلموا من شرّهم، ﴿ ثُمَّ جَمْهَدُوا ﴾ مع النبي ﷺ ﴿ وَصَكَبُرُوا ﴾ على الدين والجهاد ﴿ إِنَ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِ ﴾ تلك الفتنة والفعلة النّي فعلوها من التفوّة بكلمة الكفر ﴿ لَغَنْفُورٌ رَّحِيثٌ ﴾.

يَوْمَ تَأْنِي كُلُ نَفْسِ تُجَدِّلُ عَن نَفْسِهَا وَتُوَفَّى كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۚ آَنَ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْبَةً كَانَتْ ءَامِنَةُ مُطْمَيِنَةُ يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَ فَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِمَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ بَصَنعُونَ ﴿ وَلَقَدْ جَآءَهُمْ رَسُولُ مِنْهُمْ فَكُذُوهُ فَأَخَذَهُمُ ٱلْعَذَابُ وَهُمْ ظَلِمُونَ ﴿ فَكُنُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ أَلَقَهُ مَلَالِمُونَ ﴿ فَكُنُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ أَلَقَهُ مَلَالًا طَيِّبًا وَٱشْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴿ إِنَّهَا إِنَّهَا مَكَنكُمُ النَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴿ إِنَّ إِنَّهَ إِنَّهُ مِن إِنَّهُ مَلَا عَلَا مَا اللّهُ إِلَيْهُ وَلَكُمْ الْمَنتِنَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمَ ٱلْمِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ مُن الشّهُ عَنور رَحِيمٌ ﴿ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ مُن الْمَنتَةُ وَالدّمَ وَلَحْمَ ٱلْمِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ مُن الشّهُ عَنور رَحِيمُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا عَلَا فَإِلَى آللّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ ﴿ اللّهِ اللّهُ عَلَا اللّهُ وَلَا عَلَا فَإِلَى آللّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ ﴿ وَلَا عَلَا فَإِلَى آللّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ ﴿ وَلَا عَلَا وَلَا عَالِ فَإِلَى آلِلّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ اللّهِ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَولُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَلَا عَالِهِ فَإِلَى آلِلّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ ﴿ وَلَا عَالِهُ فَاللّهُ عَنُولًا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَالَهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَالَهُ عَلَى اللّهُ عَلَولَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَالًا مَا عَلَا اللّهُ عَلَولَ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَا عَلَالًا عَلَالُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَولًا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَالُهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَالَ اللّهُ عَلَا عَلَالًا لَا عَلَالَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللل

الظرف إمّا متعلق بقوله: ﴿إِنَّ رَبُّكَ ... لَغَـفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ أو الكلام على سبيل العظة والتذكير أي: اذكر ﴿ يَوْمَ تَأْتِي ﴾ والمراد باليوم يوم القيامة ﴿ تُجَدِدُكُ ﴾ وتخاصم الملائكة ﴿ عَن نَفْسِهَا ﴾ كلُّ نفس ويقول: ﴿ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشَرِكِينَ ﴾'' ويحتجَ بما ليس فيه حجّة و﴿ تُوَافِّن كُلُّ نَفْسٍ ﴾ جزاء ﴿ مَّا عَمِلَتْ ﴾ من خير وشرَ ﴿وَهُمْ لَا يُظْـلَمُونَ ﴾ في ذلك ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا ﴾ والمراد أن مثلكم يا أهل مكَّة كمثل تلك القرية، أي: مثل قرية ﴿ كَانَتُ ءَامِنَـةً ﴾ مأمون أهلها لا يقار عليهم قارة ساكنة لا يحتاجون إلى الانتقال عنها بخوف أو ضيق يحمل إليه الرزق الواسع ﴿ مِن كُلِّ ﴾ بلد ﴿ فَكَ مَرَنَ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ ﴾ أي: كفر أهل تلك القرية، ولم يؤدّ شكرها فأخذهم الله بسوء صنيعهم بالخوف والجوع، وسمّي أثر الجوع والخوف لباساً لأنّ أثر المشقّة يظهر على الإنسان كما يظهر اللباس والزيّ على الإنسان، ويشملهم المشقّة كما يشمل اللباس البدن. وقيل: المراد بالقرية مكَّة فعذَّبهم الله بسوء صنيعهم بالجوع سبع سنين حتَّى أكلوا القدّ والعلهز والجيف وهو الوبر يخلط بالدم وهم مع ذلك خائفون وجلون من أصحاب النبي، وذلك حين دعا عليهم النبي الله فقال: «اللهم اشدد وطأتك على مضر واجعل عليهم سنين كسني يوسف النا». (١)

١ سورة الأنعام: ٣٢.

١ ـ جوامع الجامع، ج٢، ص ٣٥٤، وانظر: الخلاف، للطوسي، ج١، ص ٣٧٤.

ونقل: أن ابن الراوندي الزنديق المعروف قال لابن الأعرابي الأديب: هل يذاق اللباس؟ فقال ابن الأعرابي: لا بأس أيها النسناس هب أنّك تشك أن محمداً ما كان نبيّاً أمّا كان عربيّاً؟ وكان مقصود ابن الراوندي الطعن في الآية، وهذا الأحمق كأنّه ما قرع سمعه الاستعارة أما سمع قول الشاعر الاعرابي حيث قال: ومن يذق الدنيا فإنّي طعمتها وسيق إلينا عذبها وعذابها

والعذاب ليس من المذوقات وقد استعمل كثيراً، فالمراد بهذه الاستعارة أنّ الجوع أحاط بهم من الجهات وأشملهم فأشبه اللباس.

﴿ وَلَقَدَ جَآءَ هُمْ مَ سُولٌ مِنْهُمْ ﴾ لما ذكر سبحانه المثل ذكر الممثل فقال: ﴿ وَلَقَدَ جَآءَ هُمْ ﴾ يعني: أهل مكة ﴿ رَسُولٌ مِنْهُمْ ﴾ أي: من سنخهم يعرفونه بأصله ونسبه ﴿ فَكَذَبُوهُ فَأَخَذَهُمُ ٱلْعَذَابُ ﴾ قيل: القتل يوم بدر. وقيل: المجاعة المعروفة التي أكلوا الجيف والعظام. وذلك بسبب ظلمهم وكفرهم فاتركوا الكفر والشرك حتى تأكلوا فلهذا السبب قال: ﴿ فَكُنُواْ مِمَا رَزَقَكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ وَاحلها لكم ﴿ وَالْمَواد مِن الأمر الإباحة أي: كلوا من الغنائم وما رزقكم اللّه وأحلها لكم ﴿ وَاشْكُرُواْ ﴾ عليه الإباحة أي: كلوا من الغنائم وما رزقكم اللّه وأحلها لكم ﴿ وَاشْكُرُواْ ﴾ عليه الله.

الحلال الطيّب واتركوا الخبائث وهي ﴿ أَلْمَيْنَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ ﴾ وما لم الحلال الطيّب واتركوا الخبائث وهي ﴿ أَلْمَيْنَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ ﴾ وما لم يذكر اسم الله عليه حين الذبح، وذكر اسم الآلهة عليه \_ والتفصيل وذكر في سورة البقرة \_ إلّا حين الاضطرار، فإنّه يجوز حين الاضطرار من غير تعد في حدود الله وبغي فحينئذ ﴿ فَإِنْ اللهُ عَفُورٌ رَّحِيثٌ ﴾.

وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَكُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنَدَا حَلَكُ وَهَنَدَا حَرَامٌ لِنَفْتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ ﴿ ثَالَى مَتَنَعُ قَلِيلٌ

## وَلَهُمُ عَذَابُ أَلِيمٌ ١

أكد سبحانه بهذه الآية أن لا يخالفوا الأوامر والنواهي في التحليل والتحريم، أي: ﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَا ﴾ أحللتموه بلسانكم ﴿ الْكَذِبَ هَنَدًا حَلَلٌ وَهَنَدًا حَرَامٌ ﴾ كالميتة تقولون: هذا حرام، لتكذبوا ﴿ عَلَى اللّهِ ﴾ في كالميتة تقولون: هذا حرام، لتكذبوا ﴿ عَلَى اللّهِ ﴾ في إضافة التحليل والتحريم إليه، ﴿ إِنَّ اللّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ ﴾ و«الكذب» وصف للألسنة بمعنى الكاذب أو بمعنى الكلم الكواذب، أو هو جمع الكذاب أي: المفترين على الله لا ينجون من عذاب الله ولا ينالون خيراً ﴿ مَتَنَعٌ قَلِيلٌ ﴾ ينتفعون به أيّاماً قلائل ﴿ وَهَمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ في الآخرة.

وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمَنَا مَا قَصَصْنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلٌ وَمَا ظَلَمَنَكُمْمَ وَلَكِن كَانُوَا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَكَ لِلَذِينَ عَمِلُواْ ٱلسُّوَءَ بِجَهَالَةِ ثُمَّ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ وَأَصْلَحُوٓاْ إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ آَنَ

لمّا بين ما يحلّ ويحرم لأهل الإسلام أتبعه ببيان ما خصّ به اليهود من المحرّمات فقال: ﴿ وَعَلَى ﴾ اليهود ﴿ حَرِّمْنَا مَا فَصَصْنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلُ ﴾ في سورة الأنعام بقوله: ﴿ وَعَلَى اللَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُفْرٍ ﴾ إلى آخر الآية وهي نزلت قبل ﴿ وَعَلَى الْمُتَنَهُمْ ﴾ ولكن ظلموا بالكفر والعصيان والجحود بأنبياء الله واستحقّوا بذلك تحريم هذه الأشياء عليهم.

ثم ذكر حال التائبين فقال: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ ﴾ الذي خلقك ﴿ لِلَّذِيكَ عَمِلُوا اللَّهُ لا يمنعهم من التوبة وحصول المغفرة والمحالفة لأمر الله لا يمنعهم من التوبة وحصول المغفرة والرحمة ﴿ بِمَهَنلَةِ ﴾ السيئات أو بجهالتهم العاقبة وعدم التدبر بعقابه لغلبة الشهوة ﴿ مُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ﴾ ما عملوا وعلموا ﴿ وَأَصْلَحُوا ﴾ أعمالهم أو

١ـ سورة الأنعام: ١٤٦.

دخلوا في الصلاح وأصلحوا أحوالهم وأفعالهم ﴿إِنَّ رَبَّكَ ﴾ من بعد التوبة والجهالة أو المعصية ﴿لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ وأعاد قوله: ﴿إِنَّ رَبَّكَ ﴾ للتأكيد، والضمير في ﴿بَعَدِهَا ﴾ يعود إلى الفعلة والمقصود التأكيد والمبالغة بأن ربك من بعد الرجوع عن السوء والتوبة لغفور لذلك السوء، رحيم يثيب على طاعته، والغرض إظهار العناية من حضرته الكريم، والتعريض لوصف الحال والربوبيّة، والإضافة إلى ضميره ﴿ مع ظهور الأثر في التائبين للإيماء إلى أن إفاضة آثار الربوبيّة من المغفرة والرحمة عليهم بتوستطه ﴿ وكونهم من أتباعه وامّته.

وحاصل الكلام أن الإنسان وإن كان قد أقدم على المعاصي دهراً دهيراً وأمدا مديداً فإذا تاب عنه وآمن وأتى بالأعمال الصالحة فهو غفور له ورحيم به، ويخلصه من العذاب.

المعنى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ أي: قدوة ومعلّما للخير، قال ابن الأعرابي: يقال للرجل العالم: أمّة، أو المعنى إمام هدى. وقيل: سمّاه أمّة لأن قوام الأمّة كان به وقام بأمر الأمّة وانفرد في دهره بالتوحيد فكان مؤمناً والناس كلّهم كانوا كفّاراً. وإنّ إبراهيم حاز من الفضائل البشريّة ما لا تكاد توجد في

أحد بزمانه حسبما قيل. ليس على الله بمستنكر أن يجمع العالم في واحداً فكيف لا وهو رئيس أهل التوحيد وقدوة أهل التحقيق، جادل أهل الشرك وألقمهم الحجر ببيّنات باهرة لا تبقى ولا تذر وأبطل مذاهبهم الزائفة بالبراهين القاطعة.

﴿ قَانِتَا ﴾ ومطيعا ودائما على عبادة الله ﴿ حَنِيفًا ﴾ مستقيماً غير مائل عن الحقّ وهو الإسلام ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ \* شَاكِرًا ﴾ لانعم الله معترفاً بها ﴿ أَجْتَبَنهُ ﴾ الله واختاره ﴿ وَهَدَنهُ إِلَى صِرَطِ مُسْتَفِيمٍ ﴾ وهو الإسلام والتوحيد.

﴿ وَمَاتَيْنَهُ ﴾ وأعطيناه ﴿ فِي ٱلدُّنَيَا حَسَنَةً ﴾ ونعمة سابقة في نفسه وفي أولاده وهو قول الأمّة: كما صلّيت على إبراهيم وآل إبراهيم. أو النبوّة والرسالة. وقيل: المراد بالنعمة هي أنّه ليس من أهل دين إلّا وهو يرضاه ويتولّاه.

وقد اجتهد في تقرير دلائل التوحيد مع ملك زمانه بقوله: ﴿ وَيُمِيتُ ﴾ (أ) ثمّ أبطل عبادة الأصنام والكواكب بقوله: ﴿ لَا أَيْتِ الْحِبُ الْمَوْمِيتُ ﴾ (أ) ثمّ كسر الأصنام حتى آل الأمر إلى أن ألقوه في النار ﴿ وَإِنّهُ فِي الْاَحْرَةِ لِينَ الْقَلِيمِينَ ﴾ ولم يقل في أعلى منازل الصالحين مع اقتضاء حاله ذلك ترغيبا في الصلاح ودرجة الصالحين، وناهيك بهذا الترغيب في الصلاح وبهذا المدح لإبراهيم. ﴿ ثُمّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ أي: أمرناك باتباع ﴿ مِلّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾ أي: مائلاً إلى الحق وخلع الأنداد، ومتى قيل: إن نبينا كان أفضل منه فكيف أمر الفاضل باتباع المعضول؟ فالجواب أن إبراهيم سبق إلى اتباع الحق لسبقة زمانه ولا يكون في سبق المفضول إلى متابعة الحق نقص الفاضل في اتباعه، ولما وصف يكون في سبق المفضول إلى متابعة الحق نقص الفاضل في اتباعه، ولما وصف سبحانه بأن إبراهيم ﴿ مَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ فيقتضي أن يكون محمد الشين الممروراً بهذا الأمر وليس المعنى أنه يَشِينُ مامور بجميع شريعة إبراهيم.

١ ـ سورة البقرة: ٢٥٨.

٢ سورة الأنعام: ٧٦.

والأرض وهو السبت، إلا شرذمة منهم رضوا بالجمعة، فأذن الله لهم في السبب وابتلاهم بتحريم الصيد فيه، ثمّ جاءهم عيسى بالجمعة أيضاً في الأسبوع يوماً واحداً المعبادة، وأن يكون ذلك اليوم الجمعة، فأبوا عليه وقالوا: نريد اليوم الذي فرغ الله فيه من خلق السماوات والأرض وهو السبت، إلا شرذمة منهم رضوا بالجمعة، فأذن الله لهم في السبب وابتلاهم بتحريم الصيد فيه، ثمّ جاءهم عيسى بالجمعة أيضاً فقالت النصارى: لا نريد أن يكون عيدهم بعد عيدنا، واتخذوا الأحد.

فالمراد من قوله: ﴿ إِنَّمَا جُعِلَ السَّبْتُ عَلَى اللَّهِ الْخَتَلَفُوا فِيهِ ﴾ على نبيّهم موسى حين أمرهم بالجمعة فاختاروا السبت، فاختلافهم في السبت كان اختلافاً على نبيّهم موسى في ذلك اليوم. وليس المعنى أن اليهود اختلفوا فيه، فمنهم من قال بالسبت، ومنهم من لم يقل به لأن اليهود اتَّففوا على ذلك.

وفي العقل وجه يدل على أنّ الجمعة أفضل من السبت، وذلك لأن أهل الملل اتفقوا على أنّه تعالى خلق العالم في ستّة أيّام، وبدأ بالخلق والتكوين من يوم الأحد وتم في يوم الجمعة وهو يوم الكمال والتمام، وحصول الكمال يوجب الفرح الكامل والسرور العظيم، فحينئذ جعل يوم الجمعة يوم العيد أولى من غيره. وفي الآية قول آخر في معنى اختلافهم بأنّهم أي: اليهود أحلوا الصيد في السبت تارة وحرّموه تارة وكان الواجب عليهم أن يتُفقوا في تحريمه على كلمة واحدة.

ثمّ قال سبحانه: ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْلِفُونَ ﴾ أي: سيحكم للمحقّين بالثواب وللمبطلين بالعقاب. والنظم أنّه لمّا أمر سبحانه باتباع الحق حذراً من وقوع الاختلاف ذكر في هذه الآية مفاسد الاختلاف الذي وقع لليهود في اختلاف السبت، وآل أمرهم بأن مسخوا قردة وخنازير.

أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَبَحَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ الْحَسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَ عَن سَبِيلِةِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِأَلْمُهْ تَدِينَ ﴿ وَهُو أَعْلَمُ بِمِنْ مَا عُوفِئْتُم بِهِ وَلَيْن صَبَرْمُم اللَّهُ وَإِن عَاقِبُتُم فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوفِئْتُم بِهِ وَلَيْن صَبَرْمُم لَهُو خَيْرٌ لِلصَّنَدِينَ ﴿ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللّهُ وَلَا تَحْدَن لَهُ وَلَا تَحْدَن اللّهِ عَلَى اللّهِ عَدَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا تَحْدُلُونَ ﴿ وَمَا صَبْرُكَ إِلّهُ بِاللّهُ وَلَا تَحْدَن اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

المعنى: أمر الله نبيّه بالدعوة إلى الخلق فقال: ﴿ أَدْعُ ﴾ الخلق إلى دين الله لأنه الطريق إلى مرضاته ﴿ يِأَلِحُكُمَةِ ﴾ أي: بالقرآن، وسمّي القرآن حكمة لأنّه يتضمّن الأمر بالحسن والنهي عن القبيح، وأصل الحكمة معناه المنع، وإنّما قيل لها: حكمة، لأنّها بمنزلة المانع عن الفساد وما لا ينبغي أن يختار، وقوله: ﴿ وَالْمَوْعِظَةِ الْمُسَنَةِ ﴾ أي: الوعظ الحسن وتليين القلوب بما يوجب القبول والخشوع ﴿ وَبَحَدِلْهُم ﴾ وناظرهم بالقرآن وبأحسن ما عندك من الحجج، والكلمة الّتي ﴿ وَمَ المُحَنَّ ﴾ والتقدير: أن ادع الناس بأحد هذه الطرق الثلاث بالقرآن وبالموعظة الحسنة والمجادلة بالطريق الأحسن.

ولمًا كان سبحانه عالماً بأن جواهر النفوس البشرية مختلفة فبعضها مشرقة صافية قليل التعلّق بالجسمانيّات كثيرة الانجذاب إلى عالم الروحانيّات وبعضها مظلمة كدرة قويّة التعلّق بالجسمانيّات عديمة الالتفات إلى الروحانيّات، ويمتنع زوالها فقال: اشتغل أنت بالدعوة ولا تطمع في حصول الهداية للكلّ فإنّه تعالى أعلم بضلال النفوس الضالّة الجاهلة، وبإشراق النفوس المشرقة الصافية المهتدية.

﴿ وَإِنَّ عَاقَبُنُمُ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوفِبْتُم بِهِ ﴾ أي: وإن أردتم معاقبة غيركم على وجه المكافاة، فعاقبوا بقدر ما عوقبتم به ولا تزيدوا عليه. قيل: إن المشركين لما قتلوا حمزة ومثّلوا بقتلى احد وبحمزة الله فشقّوا بطنه وأخذت هند بنت عتبة بن أبي سفيان كبده فجعلت تلوكه، وجدعوا أنفه واذنه، قال المسلمون: لئن أمكننا الله منهم لنمثّلن بالأحياء فضلاً عن الأموات، فنزلت الآية. وقيل: نزلت الآية قبل أن يؤمر النبي المشكل بقتل المشركين على العموم وأمر بقتال من قاتله في هذه الآية.

﴿ وَلَهِن صَبَرْتُم ﴾ وتركتم المكافاة والقصاص وجرعتم مرارته ﴿ لَهُوَ خَبُرٌ لِلصَّدِينِ ﴾ وأنفع لهم، وليس يا محمد إلّا بتوفيق اللّه وتيسيره ﴿ وَلَا عَدْزَنْ ﴾ يا محمد على المشركين في إعراضهم عنك فإنه يكون الظفر لك عليهم. ﴿ وَلَا تَلْكُ ﴾ صدرك ﴿ فِي ضَيْقٍ ﴾ من مكرهم بك وبأصحابك، فإن اللّه يرد كيدهم في نحورهم ويحفظكم من شرورهم ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ الّذِينَ أَصَافًا والفواحش والكبائر بالنصرة والحفظ، ومع الذين أحسنوا بالقيام فيما فرض عليهم.

## شِوْلَةُ الْانْسِرَالِهُ

## 

شُبْحَنَ ٱلَّذِى أَشْرَىٰ بِعَبْدِهِ، لَيْلًا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَرَكْنَا حَوْلَهُ، لِنُرِيَهُ، مِنْ مَايَنْئِنَا ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞

«سبحان» منصوب على المصدر أي: أسبّح اللّه تسبيحاً وسبحانا، فالتسبيح هو المصدر و«سبحان» علم للتسبيح كعثمان للرجل، وحيث كان المسمّى معنى لا عيناً وجنسا لا شخصاً لم تكن إضافته مثل حاتم طيّ. وانتصابه بفعل محذوف من جنسه ومعنى التسبيح التباعد والتنزّه.

ا\_مجمع البيان، ج٦، ص٢١٣.

٢\_ ثواب الأعمال، للصدوق، ص١٠٧؛ وتفسير الصافي، ج٣. ص٢٢٩؛ نور الثقلين. ج٣. ص٩٧.

نزلت الآية في إسرائه، وكان ذلك بمكة صلّى المغرب في المسجد الحرام. فأمّا الحرام، ثمّ اسري به في ليلته ثمّ رجع فصلّى الصبح في المسجد العرام. فأمّا الموضع قيل: أسري به من المسجد بعينه، وهو الّذي يدلّ عليه القرآن، وروي عن النبي مَن الله قال: «بينا أنا في المسجد الحرام في الحجر عند البيت بين النائم واليقظان إذا أتاني جبرئيل بالبراق». وقيل: أسري به من دار أمّ هاني بنت أبي طالب. فعلى هذا القول المراد بالمسجد الحرام الحرم لإحاطته بالمسجد.

والقول بمعراج الروح دون الجسد باطل جداً من وجوه: الأوّل تصدير الآية بالتنزيه وما يتضمّن من التعجّب فإنّ الروحانيّ ليس بمثابة الاستنكار والاستبعاد والمعجزة، ولو لم يكن مستبعدا ما كذّبت قريش.

واختلفوا في ذلك الليل، قيل: كان قبل الهجرة بسنة وقبل البعثة. والمسجد الأقصى البيت المقدّس، وإنّما قال: ﴿ الْأَقْصَا ﴾ لبعد المسافة بين المسجد الحرام وبينه مسيرة أربعين ليلة. ﴿ بَرّكُنَا حَوْلَهُ ﴾ بالثمار والأزهار والخصب والفواكه، أو بسبب أنّه مقر الأنبياء ومهبط الملائكة.

وقد وردت روايات كثيرة في عروج نبيّنا إلى السماء، رواها كثير من الصحابة، مثل ابن عبّاس، وابن مسعود، وأنس، وجابر بن عبد الله، وحذيفة، وعائشة، وأمّ هانئ وغيرهم، عن النبي الشي وزاد بعضهم ونقص بعض وينقسم جملتها إلى أربعة أوجه:

أحدها: ما يقطع على صحّته لتواتر الأخبار به وإحاطة العلم بصحّته.

وثانيها: ما ورد في ذلك ممّا يجوّزه العقول ولا تأباه الأصول فنحن نجوّزه، ثمّ نقطع على أنّ ذلك كان في يقظته دون منامه.

وثالثها: ما يكون ظاهره مخالفاً لبعض الأصول إلّا أنّه يمكن تأويلها على وجه يوافق المعقول، فالأولى أنّ نأوّله على ما يطابق الحقّ.

ورابعها: ما لا يصح ظاهره ولا يمكن تأويله إلّا على التعسّف فالأولى أن لا نقبله، ولكن الكلّ متّفقون على الجملة أنّه ﷺ عرج بجسده إلى السماوات، إنّما الاختلاف في بعض الكيفيّات.

أمًا الوجه الأوّل من الوجوه الأربعة المقطوع به أنّه أسري به على الجملة.

وأمّا الثاني فمنه ما روي أنّه أطاف في السماوات ورأى الأنبياء والعرش والسدرة المنتهى والجنّة والنار، ونحو ذلك وذلك أيضاً مقبول. وأمّا الثالث فنحو ما روي أنّه رأي قوماً في الجنّة يتنّعمون فيها وقوما يعذّبون فيها، فيحمل على أنّه وأي صفتهم أو أسماءهم. وأمّا الرابع الغير المقبول فنحو ما روي أنّه وحب كلّم اللّه سبحانه جهرة ورآه وقعد معه على سريره (٢)، ونحو ذلك ممّا يوجب ظاهره التشبيه والتجسّم والله تعالى تقدّس عن ذلك، وكذلك ما روي أنّه شقّ بطنه وغسل إلّا أنّه كان طاهرا مطهراً من كلّ سوء وعيب، وكيف يطهر القلب وما فيه من الاعتقاد بالماء؟ (٣) ولو أنّ هذه الفقرة أي: شقّ البطن ممكن التأويل.

١- مجمع البيان، ج٦، ص٢١٥؛ وتفسير الميزان، ج١٦، ص٣٤.
 ٢- مجمع البيان، ج٦، ص٢١٥؛ وتفسير الميزان، ج١٦، ص٣٤.
 ٣ـ بحار الأنوار، ج١٨، ص٢٨٢.

وبالجملة فمن جملة ما روي في قصة المعراج أن النبي والله فاذا جبرنيل ومعه جبرنيل وأنا بمكة فقال: قم يا محمد فقمت معه، وخرجت إلى الباب فإذا جبرنيل ومعه ميكانيل وإسرافيل فأق جبرئيل بالبراق وكان فوق الحمار دون البغل خده كخد الإنسان وذنبه كذنب البقر وعرفه كعرف الغرس، وقوائمه كقوائم الإبل، عليه رحل من الجنة، وله جناحان من فخذيه، فقال لي جبرئيل: اركب، فركبت ومضيت حتى انتهيت إلى بيت المقدس».

ثمّ ساق الحديث إلى أن قال والمنظرة الله التهيت إلى بيت المقدس إذا بملائكة من السماء نزلت بالبشارة والكرامة من عند ربّ العزة وصليت في بيت المقدس». وفي بعض الروايات: «بشرفي إبراهيم في رهط من الانبياء ثمّ وصف موسى وعيسى، ثمّ أخذ جبرنيل بيدي إلى الصخرة فأقعدني عليها فإذا معراج إلى السماء لم أر معلها حسناً وجمالا، فصعدت إلى السماء الدنيا ورأيت عجانبها وملانكتها يسلمون علي، ثمّ صعد بي جبرنيل إلى العانية فرأيت فيها عيسى بن مريم ويحيى بن زكريًا، ثمّ صعد بي إلى العائقة فرأيت فيها يوسف، ثمّ إلى الرابعة فرأيت فيها إدريس، ثمّ إلى الخامسة فرأيت فيها هارون، ثمّ صعد بي إلى السادسة فإذا فيها خلق كثير يموج بعضهم في بعض وفيها الكروبيين، ثمّ إلى السماء السابعة رأيت إبراهيم».

قال: "ثمّ جاوزناها متصاعدين إلى أعلى عليين". ووصف الله ذلك إلى أن قال: "ثمّ كلّمني ربّي وكلّمته، ورأيت الجنة والنار والعرش والسدرة، ثمّ رجعت إلى مكة فلما أصبحت حدّثت به الناس فكذّبني أبو جهل والمشركون، وقال مطعم ابن عدي: أتزعم أنّك سرت مسيرة شهرين في ساعة؟ أشهد أنّك كاذب، ثمّ قالت قريش: أخبرنا عما رأيت"، فقال المله المربت بعير بني فلان وقد ضلوا بعيرا لهم وهم في طلبه وفي حمله وفي رحلهم قعب مملوء من ماء فشربت الماء ثمّ غطيته كما كان" فاسألوهم هل وجدوا الماء في القدح؟ قالوا: هذه آية، قال المله المربت بعير بني فلان فنفر بكرة فلان

170 ......

فانكسرت يدها فاسألوهم عن ذلك». فقالوا: هذه آية أخرى، ثمّ خرجوا يشتدّون نحو الثنيّة، وهم يقولون: لقد قضى محمّد بيننا وبينه قضاء بيّنا وجلسوا ينتظرون متى تطلع الشمس فيكذّبوه، فقال قائل: والله إنّ الشمس قد طلعت. وقال الآخر: والله هذه الإبل قد طلعت يقدمها أورق فبهتوا ولم يؤمنوا (١).

وفي «تفسير العيّاشي» عن أبي عبد الله قال: «لما أسري برسول الله إلى السماء الدنيا لم يمرّ بأحد من الملائكة إلا استبشر، قال: ثمّ مرّ بملك حزين كتيب، فلم يستبشر به فقال المُشِيّة: يا جبرئيل ما مررت بأحد من الملائكة إلا استبشري إلا هذا الملك فمن هذا؟ فقال: هذا مالك خازن جهنم وهكذا جعله الله، فقال له النبيّ: يا جبرئيل اسأله أن يرينا، قال: فقال جبرئيل: يا مالك هذا محمد رسول الله الله الله وقد شكا إليّ فقال: ما مررت بأحد من الملائكة إلا استبشري إلا هذا فأخبرته أن هكذا جعله الله وقد سألني أن أسألك أن تربه جهنم، قال: فكشف له عن طبق من أطباقها، قال: فما رئي بعد ذلك رسول الله ضاحكاً حتى قبض "".

وعن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله الصادق: «أنّ جبرئيل احتمل رسول الله حتى انتهى به إلى مكان من السماء، ثمّ تركه وقال له: ما وطئ نبيّ قطّ مكانك». (")

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم القميّ عن الباقر للله أنّه للله ـ أي: الباقر ـ كان جالساً في المسجد الحرام فنظر إلى السماء مرة وإلى الكعبة مرة وقال: هو شبّحن الّذِي المسجد العرام فنظر إلى السماء مرة وإلى الكعبة مرة وقال: هو شبّحن الّذِي أَسْرَي بِمَبْدِهِ لَيْلا مِن الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا ﴾ وكرر ذلك ثلاث مرات ثم التفت إلى إسماعيل الجعفي فقال: أي شيء يقولون أهل العراق في هذه الآية يا عراقي؟ قال: يقولون: أسرى به من المسجد الحرام

١\_بحار الأنوار، ج١٨، ص٢٧٥؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٢١٦.

٢- تفسيرالعياشي، ج٢، ص ٢٧٧؛ ومجمع البيان، ج٦، ص ٢١٧؛ وعن العياشي.
 ٣- بحار الأنوار، ج١٨، ص ٣٧٥.

إلى بيت المقدس، فقال النه: «ليس كما يقولون ولكنه أسري من هذه إلى هذه» \_ وأشار بيده إلى السماء \_ وقال: «ما بينهما حرم» (١٠).

والعيّاشيّ عن الصادق أنّه سئل عن المساجد الّتي لها الفضل فقال: «المسجد الحرام ومسجد الرسول، قيل: والمسجد الاقصى؟ فقال: ذلك في السماء أسري إليه رسول الله، فقيل له: إنّ الناس يقولون: إنّه بيت المقدس، فقال: مسجد الكوفة فضل منه». (1)

وفي «الكافي» عنه الله أنّه سئل: كم عرج برسول الله؟ فقال: «مرّتين». (")
وفي «العيون» عن النبي النبي قال: «إنّ الله سخّرلي البراق وهي من دوابّ
الجنة فلو أنّ الله أذن لها لجالت الدنيا والآخرة في جرية واحدة». (")

والقميّ عن الصادق: «جاء جبرنيل وميكانيل وإسرافيل بالبراق إلى رسول الله فأخذ واحداً بالركاب وسوى الآخر ثيابه عليه فتضعضعت البراق فلطمها جبرئيل ثم قال: اسكني يا براق فما ركبك نبيّ قبله ولا يركبك بعده، فرفعته ارتفاعاً ليس بالكثير ومعه جبرئيل يريه الآيات في السماوات والأرض قال المشترة فبينا أنا في سيري إذ نادى مناد عن يساري: يا محمد، فلم اجبه ولم ألتفت اليه، ثم نادى مناد عن يساري: يا محمد، فلم اجبه ولم أستقبلتني امرأة كاشفة عن ذراعيها عليها من كل محمد، فلم اجبه ولم ألتفت إليه، ثم استقبلتني امرأة كاشفة عن ذراعيها عليها من كل زينة الدنيا فقالت: يا محمد انظرني حتى اكلمك، فلم ألتفت إليها ثم سرت فسمعت صوتا أفزعني فجاوزت فنزل بي جبرئيل فقال: صلّ، فصليت، فقال: تدري أين صليت؟ قلت: لا، فقال: صلّيت بطيبة وإليها مهاجرك، ثم ركبت فعضينا ما شاء الله، ثم قال في: انزل فصل، فنزلت وصليت، فقال: أقدري أين صليت؟ قلت: لا، قال: صلّيت

١\_ تفسير القمى، ج٢، ص٢٤٣.

٢\_ تفسيرالعياشي، ج٢، ص٢٧٩، وتفسير الصافي، ج٣. ص١٦٦؛ وعن العياشي.

٣\_ الكافي، ج ١، ص٤٤٣.

٤\_عيون أخبار الرضائكية. ج١، ص٣٥٪

بطور سينا حيث كلّم الله موسى تكليماً. ثمّ ركبت فمضينا ما شاء الله ثمّ قال لي: انزل فصل، فنزلت وصلّيت، فقال: أتدري أين صلّيت؟ قلت: لا، قال: صلّيت ببيت لحم بناحية بيت المقدس حيث ولد عيسى بن مريم.

ثمّ ركبت فعضينا حيث انتهينا إلى بيت المقدس فربطت البراق بالحلقة الّتي كانت الأنبياء تربط بها فدخلت المسجد وجبرنيل إلى جنبي فوجدنا إبراهيم وموسى وعيسى فمن شاء من أدبياء الله فقد جمعوا إليّ وأقيمت الصلاة فلما اصطفوا واستووا أخذ جبرنيل بعضدي فقدّمني وأممتهم ولا فخر، ثمّ أتاني الخازن بثلاث أوان: إناء فيه لبن وإناء فيه ماء وإناء فيه خمر، وسمعت قائلاً يقول: إن أخذ الماء غرق وغرقت اممته وإن أخذ الخمر غوى وغوت اممته وإن أخذ اللبن هدي وهديت اممته. قال: فأخذت واللبن وشربت منه فقال جبرنيل: هديت وهديت أممتك، ثمّ قال جبرنيل: ماذا رأيت في مسيرك؟ فقلت: ناداني مناد عن يميني، فقال: أو أجبته؟ قلت: لا، فقال: ذاك داعي اليهود ولو أجبته لتهودت أممتك من بعدك. ثمّ قال: ماذا رأيت؟ قلت: ناداني مناد عن يساري، فقال: أو أجبته لتنصرت أممتك من بعدك. ثمّ قال: ماذا رأيت؟ قلت: ناداني مناد عن يمادي أليت أمرأة كاشفة عن ذراعيها عليها من كل ينهدك. ثمّ قال: ماذا لي: أو كلمتها؟ قلت: لا، فقال: زينة الدنيا ولو كلمتها لاختارت أممتك للدنيا على الآخرة.

ثمّ سمعت صوتا أفزعني فقال جبرنيل: هذه صخرة قذفتها في جهتم منذ سبعين عاماً فهذا حين استقرَت \_قالوا: فما ضحك رسول الله حتَى قبض \_قال: فصعد جبرنيل وصعدت معه إلى سماء الدنيا وعليها ملك يقال له: إسماعيل وهو صاحب الخطفة الذي قال الله: ﴿ إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْفَطْفَةَ فَأَنْبَعَهُ، شِهَاتٌ ثَافِتٌ ﴾ وتحت حكمه سبعون ألف ملكه فقال إسماعيل: يا جبرئيل من هذا معك؟ فقال: محمد، قال: أو قد

١ـ سورة الصافات: ١٠.

بعث؟ قال: نعم، ثم فتح الباب فسلمت عليه وسلم علي واستغفرت له واستغفر لي وقال لي: مرحباً بالأخ الصالح والنبي الصالح.

وتلقتني الملانكة حتى دخلت السماء الدنيا فما لقيني ملك إلا ضاحكاً مستبشرا حتى لقيني ملك من الملانكة لم أر خلقاً أعظم منه كريه المنظر ظاهر الغضب، فقال لي مثل ما قالوا من التحية إلا أنه لم أر فيه الاستبشار فيمن رأيت من البشارة من الملانكة، فقلت: من هذا يا جبرنيل؟ فإني قد فرعت منه، فقال جبرنيل؛ ينبغي أن تفزع منه فكأنا نفزع منه، إن هذا مالك خازن النار لم يضحك قط ولم يزل منذ ولاه الله جهتم يزداد غيظاً وغضبا على أعداء الله فينتقم الله به منهم، ولو ضحك الى أحد كان قبلك أو كان ضاحكاً إلى أحد بعدك لضحك إليك، ولكنه لا يضحك، فقلت لجبرنيل و وجبرنيل بالمكان الذي وصفه الله ﴿ أُمَاعٍ ثُمَ أَمِينٍ ﴾ " \_ الا تأمره أن يريني النار؟ فقال جبرنيل: أر محمداً النار، فكشف عنها غطاء وفتح منها بابا وخرج لهيب ساطع في السماء وفارت فارتفعت حتى ظننت لتناولني مما رأيت، فقلت: يا جبرنيل: قل له فليرذ عليها غطاءها، فأمرها: ارجعي فرجعت إلى مكانها الذي يا جبرنيل: قل له فليرذ عليها غطاءها، فأمرها: ارجعي فرجعت إلى مكانها الذي خرجت منه.

ثمّ مضيت فرأيت رجلاً آدم جسيماً فقلت: من هذا يا جبرنيل؟ فقال: هذا أبوك آدم، فإذا هو يعرض عليه ذرّيته، فيقول: روح طيب وريح طيبة من جسد طيب، ثمّ تلا رسول الله سورة المطفّفين على رأس سبع عشر آية: ﴿كُلّا إِنَّ كِنَبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلْتِينَ ﴿ وَمَا أَدْرَبْكَ مَا عِلْيُونَ \* كِنَبُ مَرْفُومٌ \* يَشْهَدُهُ ٱلمُفَرِّونَ ﴾ ألى آخرها، قال: فسلّمت على أبي آدم وسلّم علي واستغفر لي وقال: مرحباً بالابن الصالح والنبي الصالح والمبعوث في الزمن الصالح.

١ سورة التكوير: ٢١.

٢ـ سورة المطففين: ١٨\_ ٢١.

قم مررت بملك من الملائكة جالس على مجلس، وإذا جميع الناس بين ركبتيه وبيده لوح من نور ينظر فيه، مكتوب فيه كتاب ينظر فيه لا يلتف يميناً وشمالا مقبلاً عليه كهيئة الحزين، فقلت: يا جبرئيل من هذا؟ قال: هذا ملك الموت دانب في قبض الأرواح. فقلت: يا جبرئيل ادنني منه حتى أكلمه فأدناني منه فسلمت عليه، فقال له جبرئيل: هذا محمّد نبيّ الرحمة الذي أرسله الله إلى العباد فرحب بي وحيّاني بالسلام وقال: ابشر يا محمّد فإني أرى الخير كلّه في أمّتك، فقلت: الحمد لله المئان ذي النعم على عباده، ذلك من فضل ربي ورحمته عليّ. فقال جبرئيل: هو أشد الملائكة عملاً. فسألت منه أكل من مات أو يموت فيما بعد هذا يقبض روحه؟ قال: نعم، قلت: ويراهم حيث كانوا ويشهدهم بنفسه؟ فقال: نعم. فقال ملك الموت: ما الدنيا كلّها عندي فيما سخّرها الله لي ومكّنني عليها إلّا كالدرهم في كفّ الرجل يقلبه كيف يشاء وما من دار الله وأن لي فيكم عودة وعودة حتى لا يبقى منكم أحد. فقال رسول الله والميّث: كفي عليه فإنّ لي فيكم عودة وعودة حتى لا يبقى منكم أحد. فقال رسول الله والموت.

قال: ثمّ مضيت فإذا بقوم بين أيديهم مواند من لحم طيّب ولحم خبيث يأكلون اللحم الخبيث ويدعون الطيّب، فقلت: من هؤلاء يا جبرنيل؟ قال: هؤلاء الّذين يأكلون الحرام ويدعون الحلال وهم من أمّتك.

فقال رسول الله: ثمّ رأيت ملكاً من الملائكة جعل الله أمراً عجيباً نصف جسده النار ونصف الآخر ثلجاً فلا النار يذيب الثلج، ولا الثلج يطفئ النار، وهو ينادي بصوت رفيع: سبحان الذي كفّ حرّ هذه النار وكفّ برد هذا الثلج، اللهم مؤلف بين الثلج والنار ألف بين قلوب عبادك المؤمنين. فقلت: من هذا يا جبرنيل؟ فقال: هذا ملك وكلّه الله بأكناف السماء وأطراف الأرض وهو أنصح ملائكة الله لأهل الأرض من عباده المؤمنين يدعو لهم بما تسمع منذ خلق. وملكان يناديان في السماء أحدهما يقول:

اللهم أعط كل منفق خلفاً. والآخر يقول: اللَّهم أعط كلّ ممسك تلفاً. ثمّ مضيت فإذا بأقوام لهم مشافر كمشافر الإبل يقرضون اللحوم من جنوبهم ويلقون في أفواههم، فقلت: من هؤلاء؟ فقال: هؤلاء الهمازون اللمازون. ثم مضيت فإذا أنا بأقوام يرضخ رموسهم بالصخر، فقلت: من هؤلاء؟ قال: هؤلاء الَّذين ينامون عن صلاة العشاء ثمّ مضيت فإذا بأقوام تقذف النار في أفواههم وتخرج من أدبارهم. فقلت: من هؤلاء؟ قال: هؤلاء ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ آمُوَلَ ٱلْمِتَنَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَازًّا وَسَيَصَلَوَكَ سَعِيرًا ﴾(''. ثمّ مضيت بأقوام يريد أحدهم أن يقوم فلا يقدر من عظم بطنه فقلت: من هؤلاء؟ قال: هؤلاء الَّذين يأكلون الربي لا يقومون إلَّا كما يقوم الَّذي يتخبطه الشيطان من المس، وإذا هم بسبيل آل فرعون يعرضون على النار غدواً وعشيًا يقولون: ربّنا متى تقوم الساعة؟ قال: ثمّ مضيت فإذا بنسوان معلّقات بعديهن فقلت: من أولات؟ فقال: النساء اللواتي يورثن أموال أزواجهنَ أولاد غيرهم، ثمّ قال النبيّ: واشتذ غضب الله على امرأة أدخلت على قوم في نسبهم من ليس منهم فاطلع على عوراتهم وأكل خزائنهم. ثمّ مررنا بملانكة الله خلقهم الله كيف شاء ووضع وجوههم كيف شاء ليس من أطباق أجسادهم إلّا وهو يسبَح الله ويحمده من كلّ ناحية بأصوات مختلفة أصواتهم مرتفعة بالتحميد والبكاء من خشية الله. فسألت جبرنيل عنهم. فقال: كما ترى خلقوا إنّ الملك منهم إلى جنب صاحبه ما كلّمه قطّ ولا رفعوا رموسهم إلى ما فوقها ولا خفضوها إلى ما تحتها خوفاً لله وخشوعا. فسلَّمت عليهم فردّوا عليّ إيماء برموسهم لا ينظرون إليّ من شدّة الخشوع فقال لهم جبرنيل: هذا محمّد نبيّ الرحمة أرسله الله على العباد رسولاً ونبيًا، وهو خاتم النبوة أفلا تكلّموه؟ فلمّا سمعوا ذلك من جبرئيل أقبلوا على بالسلام وأكرموني وبشروني بالخير لي ولأمتى.

ثمَ صعدنا إلى السماء الثانية فإذا فيها رجلان متشابهان فقلت: من هذان؟ قال:

١ ـ سورة النساء: ١٠.

أبناء الخالة يحيى وعيسى فسلمت عليهما وسلما علي واستغفرت لهما واستغفرا لي وقالا: مرحباً بالأخ الصالح والنبئ الصالح.

ثمُ صعدنا إلى السماء الثالثة فإذا فيها رجل فضل حسنه على سائر الخلق كفضل قمر ليلة البدر على سائر النجوم، فقلت: من هذا يا جبرئيل؟ فقال: هذا أخوك يوسف، فسلمت عليه وسلم علي واستغفرت له واستغفر لي وقال: مرحباً بالأخ الصالح والنبي الصالح والمبعوث في الزمن الصالح، وإذا فيها ملائكة عليهم من الخشوع مثل ما وصفت في السماء الأولى والثانية، وقال لهم جبرئيل في أمري مثل ما قال للآخرين وصنعوا لي مثل ما صنعوا.

ثمّ صعدنا إلى السماء الرابعة وإذا فيها رجل فقلت: من هذا؟ قال: هذا إدريس رفعه الله مكاناً عليّاً، فسلّمت عليه وسلّم عليّ واستغفرت له واستغفر لي، وإذا فيها من الملائكة مثل ما في السماوات فبشروني بالخير لي ولأمّتي، ثمّ رأيت ملكاً جالساً على سرير تحت يديه سبعون ألف ملك تحت يدكل ملك سبعون ألف ملك فوقع في نفس رسول الله ﷺ أنّه هو، فصاح به جبرنيل وقال: قم، فهو قائم إلى يوم القيامة.

ثمَ صعدنا إلى السماء الخامسة فإذا فيها رجل كهل عظيم العين لم أر كهلاً أعظم منه حوله ثلّة من امّته فأعجبني كثرتهم فقلت: من هذا؟ فقال: هذا هارون بن عمران، فسلّمت عليه وسلّم علي، وكذلك.

ثم صعدنا إلى السماء السادسة وإذا فيها رجل آدم طويل عليه سمرة ولولا أنّ عليه على عليه قميصين لنفذ شعره فيهما. وسمعت يقول: يزعم بنو إسرائيل أنّي أكبر ولد آدم على الله وهذا رجل أكبر على الله مني، فقلت: من هذا؟ فقال: هذا أخوك موسى بن عمران، فسلمت عليه وسلم عليّ وكذلك من الملائكة معل ما في السماوات.

ثمّ صعدنا إلى السماء السابعة فما مررت بملك من الملائكة إلّا قالوا: يا محمّد احتجم وأمر أمّتك أن يحتجموا. وإذا فيها رجل أشمط الرأس واللحية جالس على كرسي

فقلت: يا جبرنيل من هذا الذي في السماء السابعة؟ فقال: هذا أبوك إبراهيم وهذا محلك ومحلّ من اتقى من أمتك، ثم قرأ ﴿ إِنَ أَوْلَى اَلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ اَتَبَعُوهُ وَهَذَا النَّيِيُ وَمَالًا النَّبِي وَمَحلّ من اتْقَى من أمتك، ثم قرأ ﴿ إِنَ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ اتَبَعُوهُ وَهَذَا النَّبِي وَمَالًا عَلَى وَاللَّهُ وَلِيُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ أن فسلمت عليه وسلم علي وقال: مرحباً بالنبي الصالح والابن الصالح والمبعوث في الزمن الصالح. وإذا فيها من الملائكة الخشع مثل ما في السماوات فبشروني بالخير لي ولامتي.

قال رسول الله: ورأيت في السماء السابعة بحار من نور يتلألأ يكاد تلالؤها يخطف بالأبصار، وفيها بحار مظلمة فكلما فزعت ورأيت سألت جبرنيل فقال: ابشر يا محمد واشكر كرامة ربك واشكر الله ما صنع إليك، قال: فتبتني الله بعونه وقوته حتى كثر قولي لجبرنيل ويعجبني فقال جبرئيل: يا محمد تعظم ما ترى؟ إنّما هذا خلق من خلق ربك خلق ربك فكيف بالخالق الذي خلق ما ترى وما لا ترى أعظم من هذا من خلق ربك إنّ بين الله وبين خلقه تسعين ألف حجاب وأقرب الخلق إلى الله أنا وإسرافيل بيننا وبينه أربعة حجب: حجاب من نور وحجاب من ظلمة وحجاب من الغمام وحجاب من ماء.

قال المنتقان ورأيت من العجانب الذي خلقه الله وسخّر به على ما أراد ديكا ورجلاه في تخوم الأرضين السابعة ورأسه عند العرش وله جناحان إذا نشرهما جاوزا المشرق والمغرب فإذا كان في السحر نشر جناحيه وخفق بهما وصرخ بالتسبيح يقول: سبحان الملك القدوس سبحان الله الكبير المتعال لا إله إلا هو الحيّ القيّوم، فإذا قال ذلك صاح ديك الأرض كلّها، ولذلك الديك زغب أخضر وريش أبيض كأشد بياض». وبالجملة فالحديث طويل فأسقطت منه بعضاً إلى أن ينتهي الحديث قال رسول الله: «فلمًا انتهيت إلى سدرة المنتهى فإذا الورقة منها تظل أمّة من الأمم

١\_سورة آل عمران: ٦٨.

٢- الزغب: صغار الشعر.

YVY ......

فكنت منها كما قال الله: ﴿ قَابَ قَرْمَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ أن فناداني ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْ لِلهِ إِلَيْهِ مِن رَبِهِ اللهِ أَكْبِر الله أكبر، فقال الله: صدق عبدي. فقال: أشهد أن لا إله فإذا ملك يؤذن فقال: الله أكبر الله أكبر، فقال الله: صدق عبدي. فقال: أشهد أن محمداً رسول الله، إلا الله: صدق عبدي، إن محمداً عبدي ورسولي أنا بعثته وانتجبته، فقال: حي على الهلاة، فقال: صدق عبدي دعا إلى فريضتي فمن مشى إليها راغباً فيها محتسبا كانت كفارة لما مضى من ذنوبه، فقال: حي على الفلاح، فقال الله: هي الصلاح والنجاح والفلاح. ثم أنمت الملائكة في السماء كما أنمت الأنبياء في بيت المقدس.

ثم غشيني ضبابة (" فخررت ساجداً فناداني ربي أني قد فرضت على كلّ نبيّ كان قبلك خمسين صلاة وفرضتها عليك وعلى أمتك فقم بها أنت في أمتك. فقال النبيّ: فانحدرت إلى إبراهيم فلم يسألني عن شيء حتى انتهيت إلى موسى، فقال: ما صنعت يا محمد؟ فقلت: قال ربيّ: فرضت على كلّ نبيّ كان قبلك خمسين صلاة وفرضتها عليك وعلى أمتك. فقال موسى: إنّ أمتك آخر الأمم وأضعفها وإنّ ربّك لا يردّك شيئاً فارجع إلى ربّك فاسأله التخفيف لأمتك فرجعت إلى ربيّ حتى انتهيت إلى السدرة فخررت ساجداً، ثمّ قلت: فرضت عليّ وعلى أمتي خمسين صلاة فخفف عني، فوضع عني عشراً فرجعت إلى موسى فأخبرته، قال: ارجع واسأل التخفيف، وهكذا في كلّ رجعة أفعل حتى وصلت إلى خمس فرجعت إلى موسى وأخبرته فقال: لا تطبق أمتك، فقلت: قد استحيت من ربيّ ولكن أصبر عليها، فناداني مناد كما صبرت عليها فهذه الخمس بخمسين كلّ صلاة بعشر ومن همّ من أمتك بحسنة يعملها فعملها كتبت له عشراً وإن

١\_ سورة النجم: ٩.

٢\_ سورة البقرة: ٢٨٥.

٣ الغمام الرقيق يغشى الأرض.

لم يعمل كتبت له واحدة، ومن هم بسيئة من أمّتك فعملها كتبت عليه واحدة وإن لم يعملها لم أكتب عليه. فقال الصادق للنه: «جزى الله موسى عن هذه الأمّة خيراً». (١)

فهذا مختصر تفسير قوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا ... ﴾ فكلمة ﴿ سُبْحَنَ ﴾ معناه إبراء الله وتنزيهه عمّا لا يليق به من الصفات، وقد يراد به التعجيب يعني: سبحان الذي سيّر عبده محمّداً! وهذا الأمر من عجيب قدرة الله، تعجيب ممّن لم يقدر الله حق قدرته وأشرك في عبادته غيره، ولمّا كان هذا الأمر مشاهدة العجب حسن التسبيح.

قال أكثر المفسرين: أسري برسول الله من دار أمّ هانئ أخت عليّ بن أبي طالب<sup>(۲)</sup> وزوجها هبيرة بن أبي وهب المخزوميّ وكانﷺ نائماً تلك الليلة في بيتها، وإنّ المراد بالمسجد الحرام هنا مكّة والحرم، ومكّة كلّها مسجد. وقيل: الإسراء من نفس المسجد الحرام.

﴿ إِلَى اَلْمَسْجِدِ اَلْأَقْصَا ﴾ أي: بعيد المسافة وقد بورك حوله من الأثمار والأشجار والزرع والنبات والأمن، أو لأنّه مقرّ الأنبياء ومعبد لهم ومقدّس عن الشرك، واجتمع فيه بركة الدين والدنيا ﴿ لِنُرِيَهُ مِنْ ﴾ عجائب حججنا لأن كلّما رآه ﷺ في تلك اللّيل آيات باهرات ﴿ إِنَّهُ ﴾ تعالى ﴿ سَمِيعُ ﴾ بأقوال من كلّما رآه ﷺ والمعراج.

وهاهنا تحقيق للرازي وهو إثبات الجواز العقلي لأن الحركة الواقعة في السرعة إلى هذا الحد ممكنة في نفسها والله قادر على جميع الممكنات والدليل على أن الحركة الواقعة إلى هذا الحد من السرعة ممكنة أن الفلك

١- تفسير القمي، ج٢، ص١٢.

٢- الرسائل التسع، المحقق الحلي. ص٣٢٩، وانظر: مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٥٣؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٢١٧.

الأعظم يتحرك من أول الليل إلى آخره ما يقرب من نصف الدور فعلى هذا أن يقال: إن رسول الله والله الله المعظم فكان حصول الحركة بمقدار نصف القطر، فلما حصل في ذلك القدر من الزمان حركة نصف الدور، فكان حصول الحركة بمقدار نصف القطر أولى بالإمكان فهذا برهان قاطع على أن الارتقاء من مكة إلى ما فوق العرش في مقدار ثلث من الليل أمر ممكن في نفسه، وإذا كان كذلك كان حصوله في كل الليل أولى بالإمكان.

ثم إنه ثبت في الهندسة أن قرص الشمس يساوي كرة الأرض مائة وستين وكذا مرة وإنّا نشاهد أن طلوع الشمس والقمر يحصل في زمان سريع أقل من دقيقة، فذلك يدل على أن بلوغ الحركة في السرعة إلى الحد المذكور أمر ممكن في نفسه.

وهاهنا وجه آخر وبيان أوضح وهو أنّه كما يستبعد في العقل صعود الجسم الثقيل من مركزه إلى ما فوق العرش فكذلك يستبعد نزول الجسم اللطيف الروحاني الخفيف من فوق العرش إلى مركز الأرض، فإن كان القول بمعراج محمد الله في الليلة الواحدة ممتنعاً في العقل كان القول بنزول جبرئيل من العرش إلى مكة في اللحظة الواحدة ممتنعاً ولو حكمنا بهذا الامتناع كان ذلك طعنا في نبوة جميع الأنبياء وطعنا في أصل النبوة فثبت أن القائلين بامتناع حصول حركة سريعة إلى هذا الحد يلزمهم القول بامتناع نزول جبرئيل في اللحظة الواحدة من العرش إلى مكّة، ولما كان ذلك باطلاً كان ما ذكروه باطلاً.

فإن قالوا: نحن لا نقول: إن جبرئيل جسم ينتقل من مكان إلى مكان وإنّما نقول: المراد من نزول جبرئيل هو زوال الحجب الجسمانية عن روح محمّد الله حتى يظهر في روحه من المكاشفات والمشاهدات بعض ما كان حاضراً متجليّاً في ذات جبرئيل.

قلنا: تفسير الوحي بهذا الوجه هو قول الحكماء وأمّا جمهور أهل الإسلام مطلقاً فهم مقرّون أنّ جبرئيل جسم وأنّ نزوله عبارة عن انتقاله من عالم الأفلاك إلى مكّة كما أنّ الذي عنده علم من الكتاب أحضر عرش بلقيس مع حجمه من أقصى اليمن إلى أقصى الشام في مقدار لمح البصر، وإذا كان هذا ممكناً كان ذاك ممكناً على أنّ الأمور الإعجازيّة لابد وأن يكون خارجة عن الطبيعة العاديّة وإلّا لم يكن معجزة كما في عصا موسى، فلمّا صح حصول مثل هذه الحركة السريعة في بعض الأجسام صح إمكانها في سائر الأجسام والأجسام متماثلة في تمام الماهيّات، وإذا كانت الرياح تسير بسليمان إلى المواضع البعيدة في الأوقات القليلة كما قال سبحانه: ﴿ عُدُوهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ ﴾ (١) فكيف لا يتعقّل أنّ البراق مع أمر اللّه أقل قورة من الهواء المتموّج.

وعلى قول من يقول: الحيوان إنّما يبصر المبصرات لأجل أنّ الشعاع يخرج من عينيه ويتصل بالمبصر في لحظة واحدة وهذا الأمر من الحسيّات فالذي أودع في إنسان العين هذه القوّة السريعة أسرى بعين الإنسان أعني أحمد الشخ هذا السرى، وفي هذا المقدار من البيان كفاية لمن أسلم وجهه لقدرة الله فثبت أنّ هذا الأمر ممكن الوجود في نفسه وقد نطق به الكتاب والسنّة وأقصى ما في الباب أنّه من العجائب فانقلاب عصى صغيرة ثعباناً يبلع سبعين ألف حبلاً وخروج الناقة العظيمة من الجبل الأصم أيضاً عظيم، فيلزم للمنكر بفساد القول بجميع المعجزات والنبوّات.

وَءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئَابَ وَجَعَلْنَهُ هُدَى لِبَنِيَ إِسْرَّءِيلَ أَلَّا تَنَخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلًا آنَّ ذُرِيَةً مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٌ إِنَّهُ كَانَ عَبْدُا شَكُورًا آنَّ

۱\_ سورة سيأ: ١٢.

\$\$\$ [[注: 10 ] [[Li] [

لمّا ذكر في الآية السابقة إكرامه محمّداً بالإسراء ذكر في هذه الآية الرام موسى بالكتاب يعني: التوراة، وجعلنا بواسطة التوراة خروج بني إسرائيل من ظلمات الجهل إلى هداية الإيمان، وقلنا لهم: لا تتخذوا غيري ربّا، وقرئ «يتخذوا» بالياء. وفي هذه الآية صنعة الالتفات وصنعة الالتفات كقوله تعالى: ﴿ وَاَنطَلَقَ النّلا مِنهُم أَنِ اَمْشُوا ﴾ (ا) فكذلك الصرف من الغيبة إلى الخطاب والنهي بقوله: ﴿ أَلّا تَنَّخِذُوا ﴾ وحاصل الكلام من ذكر تشريف محمّد بالإسراء ومن تشريف موسى بالتوراة وحاصل هذه التشريفات والهدايات النمخض في التوحيد والنهي عن الاتكال بغير الله.

ثمّ قال سبحانه: ﴿ ذُرِّيَةً مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٍ ﴾ وفي نصب ذريّة قولان: قيل: منصوب على النداء يعني: لا تتخذوا يا ذريّة من حملنا مع نوح في السفينة لأنّ الناس كلّهم ذرّيّته لأنّه كان معه في السفينة سام وحام ويافث كقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلنَّاسُ ﴾ (''). وقيل: النصب على المفعوليّة والتقدير: لا تتخذوا ذريّة نوح من دوني تكلون إليهم أموركم أي: لا تكلون أموركم إلى غير الله.

ثم وصف نوحاً بالشكر وقال: ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا ﴾ كثير الشكر، وروي أنّه الله كان إذا أراد الإفطار عرض طعامه على من آمن به، فإن وجده محتاجا آثره به، وروي أنّه الله كان إذا أكل قال: «الحمد لله الذي أطعمني ولو شاء أجاعني»، وإذا شرب قال: «الحمد لله الذي أسقاني وإن شاء أظمأني»، وإذا اكتسى قال: «الحمد لله الذي كساني ولو شاء أعراني»، وإذا احتذى قال: «الحمد لله الذي حذاني ولو شاء أحراني»، وإذا احتذى قال: «الحمد لله الذي حذاني ولو شاء أعراني»، وإذا احتذى قال: «الحمد لله الذي

۱\_سورة ص: ٦.

٢\_ سورة الحج: ١.

٣\_ جامع البيان، ج١٥. ص٧٧، وتاريخ مدينة دمشق. ج٦٢، ص٢٧٤.

ووجه ملاءمة الآية لما قبله تفسير لما قال تعالى: ﴿ أَلَا تَنَخِذُوا مِن دُونِي وَحِيلًا ﴾ ووحدوني، وأن العبد لو يرى حصول نعمة وشكر ربّه ولا يرى تلك النعمة إلّا من فضل الله فوحده فقال: اقتدوا به ووحدوني ولا تشركوا بي شيئاً.

وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ فِي ٱلْكِنْبِ لَنُفْسِدُنَ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّنَيْنِ وَلَنَعْلُنَّ عُلُو عُلُوًا كَبِيرًا ﴿ فَإِذَا جَمَاءَ وَعْدُ أُولَنَهُمَا بَعَثَنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَنَا أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاشُواْ خِلَنَلَ ٱلدِيارِ وَكَانَ وَعْدًا مَفْعُولًا ﴾ ثُمَرَ رَدَدْنَا لَكُمُ ٱلْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَكُم بِأَمْوَلِ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَكُمْ أَكُثَرَ نَفِيرًا ﴾ أَلْوَلِ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَكُمْ أَكُثَرَ نَفِيرًا ﴾

القضاء فصل الأمر على إحكام وبمعنى الخلق والإحداث قال: ﴿ فَقَضَـٰهُنَّ سَمَوَاتٍ ﴾ " وبمعنى الإيجاب كما قال: ﴿ وَقَعَنَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعَبُدُوۤا إِلَاۤ إِلَآ الْمَعْنَى الإعلام والإخبار بما يكون من الأمر وهو المعنى هاهنا.

أي أوحينا إليهم وأخبرناهم في التوراة أن أنتم يا بني إسرائيل النُغْسِدُنَ ﴾ وستفسدون في البلاد الّتي تسكنونها وهي بيت المقدس كرتين، والمراد بالفساد الظلم وأخذ المال وسفك الدماء وقتل الأنبياء. وفسادهم الأوّل: قتل ذكريًا، والثاني: قتل يحيى. وتستعلون على الناس استعلاء عظيماً.

﴿ فَإِذَا جَاءً ﴾ وقت انتقام فساد الأول ﴿ بَعَثَنَا عَلَيْكُمْ ﴾ قوماً ﴿ أُولِى اللَّهِ مَن بَأْسِ ﴾ ونجدة أي: خلّينا بينكم وبينهم وغلبوكم وخذلوكم. واختلف أنهم من هم؟ فقيل: شابور ذو الأكتاف من ملوك فارس في قتل زكريًا وسلّط عليهم في قتل يحيى بخت نصر. وقيل: الفساد الأول قتل شعيباً والثاني قتل يحيى وأن زكريًا مات حتف أنفه. وقيل: كان الأول داود قتل جالوت، والثاني بخت نصر. وفيل: فطافوا وسط الديار يترددون وينظرون هل

ا\_سورة فصلَت: ٢٣.

٢ سورة الإسراء: ٢٣.

بقي منهم أحد لم يقتلوه؟ وكان موعود اللَّه كائناً لا خلف فيه.

وَالْقَوَةُ وَوَجَعَلَنَكُمْ الْكُمْ الْكَوْرَةُ ﴾ يا بني إسرائيل وعاد ملككم على ما كان وَوَالْمَدُونَكُم بِأَمْوَلِ ﴾ وأكثرنا لكم أموالكم وأولادكم ورددنا لكم الكرة والعدة والقوة وَجَعَلَنَكُم أَكْثَرُ ﴾ عدداً وأنصارا من عدوكم، قالوا: إن في الفساد الأوّل سلّط الله عليهم بخت نصر فقتل منهم أربعين أو سبعين ألفاً ممن يقرأ التوراة وذهب بالبقيّة إلى بابل فبقوا هناك في الذلّ إلى أن قيض الله ملكاً آخر فغزا أهل بابل واتّفق أن تزوّج بامرأة من بني إسرائيل فطلبت تلك المرأة من ذلك الملك أن يرد بني إسرائيل إلى بيت المقدس ففعل وبعد مدة قامت فيهم الأنبياء ورجعوا إلى أحسن ما كانوا فهو قوله: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَةَ ﴾.

وقيل: إنّ اللّه ألقى الرعب من بني إسرائيل في قلوب المجوس، فلمّا كثرت معاصيهم أزال الرعب عن قلوب المجوس فقصدوهم وبالغوا في قتلهم وإهلاكهم.

وحاصل الكلام أن إضافة هذا الفعل من حيث الأمر جزاء على فعلهم والمراد من هذا البعث التخلية وعدم المنع وهذه التخلية بسبب إقدامهم على الفساد وسوء اختيارهم، فوقع الأمر جزاء أو عقوبة.

إِنْ أَحْسَنَتُمْ أَحْسَنَتُمْ لِأَنفُسِكُمُ وَإِنْ أَسَأَتُمْ فَلَهَا فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ ٱلآخِرَةِ لِيَسْتُوا وُجُوهَ حَمُمُ وَلِيَدْ ثُمُوا الْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَةٍ لِيسَتُوا وُجُوهَ حَمُمُ وَلِيَدْ ثُمُوا الْمَسْجِدَ حَكَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَةٍ وَلِيسَتُوا وَبِعَمَلنا وَلِيسَتَجِدُ اللهِ مَنْ أَوْلَا مَرَةٍ وَلِيسَةً وَلِي عَدَا وَجَعَلنا وَلِيسَتَجِوا مَا عَلَوْا تَشِيرًا آنَ عَسَى رَبُّكُو أَن يَرْجَمَكُو وَإِن عُدَامُ عَدَا وَجَعَلنا جَهَنَّمَ لِلْكَيْفِرِينَ حَصِيرًا آنَ

شرح الله في الآية بأن إذا أطعتم فقد أحسنتم إلى أنفسكم وإن أصررتم على المعصية والكفر فقد أسأتم على أنفسكم، أي: إذا أطعتم يفتح الله لكم أبواب الخيرات والبركات وإذا خالفتم يفتح الله لكم أبواب العقوبات. ومعنى "فلها" أي: فإليها وعليها، وحروف الإضافه والنسبة يقوم بعضها مقام بعض كقوله: ﴿ إِنَّنَ رَبِّكَ أَوْحَى لَهَا ﴾ أي: أوحى إليها. وإنّما قال: "فَلَها" للتقابل وذكر الإحسان في الآية مرتان والإساءة مرة إشعارا بأن جانب الرحمة غالب على جانب العقوبة.

﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ ٱلْآخِرَةِ ﴾ معناه وعد المرة الأخيرة وهي إقدامهم على قتل يحيى ﴿ لِيَسْتُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ وإنّما عز الإساءة إلى الوجوه لأن آثار الأعراض النفسانيّه الحاصلة في القلب إنّما تظهر على الوجه، فحسنت النسبة إلى الوجوه، لأن المبعوثين هم الذين يسوءونهم بالقتل والأسر فتبيّن أولاً هذا الأثر في الوجه، وقرئ «ليسوء» بفتح الهمزة، وقرئ بالنون «لنسوء» والقراءة المشهورة «ليسوءوا» بقرينة ﴿ وَلِيَدَخُلُوا الْمُسَجِدَ كَمَا ﴾ أي: مسجد بيت المقدس ونواحيه.

أي وليستولوا على البلد لأنه لا يمكنهم دخول المسجد إلا بعد الاستيلاء على البلد ﴿ وَلِسُ مَرِّوا ﴾ ويد مروا الاستيلاء على البلد ﴿ وَلِسُ مَرِّوا ﴾ ويد مروا ما غلبوا ويهلكوا من بلادكم تدميرا، مدة علوهم وغلبتهم ﴿ عَسَىٰ رَبُكُو ﴾ يا بني إسرائيل ﴿ أَن يَرْمَكُو ﴾ بعد انتقامه منكم إن تبتم ورجعتم إلى طاعته ﴿ وَإِنْ عُدَتُم ﴾ إلى الفساد ﴿ عُدْنا ﴾ بكم إلى العقاب لكم والتسليط عليكم كما فعلنا فيما مضى. قيل: إنهم عادوا بعد الأولى والثانية فسلط الله عليهم المؤمنين يقتلون ويأخذون منهم الجزية.

﴿ وَجَعَلْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَنْفِرِينَ ﴾ سجناً، ومحبسا، وكان بين الفساد الأوّل والثاني الّذي قتل في الفساد الثاني يحيى مائة سنة، وقتل بخت نصّر من بني إسرائيل مائة ألف وثمانين ألفاً وخرّب بيت المقدس إلى أن بناه أصحاب رسول الله.

١ ـ سورة الزلزلة: ٥.

إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي آقُوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَاتِ أَنَّ لَمُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴿ وَأَنَّ ٱلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ أَعْتَدْنَا لَمُمْمُ الصَّلِحَاتِ أَنَّ لَمُمْمَ أَجْرًا كَبِيرًا ﴿ وَأَنَّ ٱلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ أَعْتَدُنَا لَمُمْمُ عَنَوْلًا ﴿ عَذَابًا ٱلِيسَانُ عَجُولًا ﴿ وَجَعَلْنَا مَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً وَجَعَلْنَا ٱلْتِنَا وَالنَّهَارَ ءَاينَتِنَ فَهَ حَوْنَا مَايَةَ ٱلْتَلِ وَجَعَلْنَا مَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَعْلَمُوا عَكَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْجِسَابُ وَكُلَّ شَيْءِ فَصِيلًا ﴾ وَلَمَانَ مُلْمُوا عَكَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْجِسَابُ وَكُلَّ شَيْء فَصِيلًا ﴾ وَلَمَانَ مُنْ وَلِتَعْلَمُوا عَكَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْجِسَابُ وَكُلَّ شَيْء فَصِيلًا ﴾ وَلَمْ اللهُ اللهُ

النظم: لممّا بين في الآية السابقة إنّا آتينا موسى الكتاب كذلك آتيناك يا محمّد القرآن ﴿ إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى ﴾ إلى الأحسن الأقوم من جميع الأديان والكتب، ويرشد إلى الكلمة التي هي أعدل الكمالات وهي كلمة التوحيد والإيمان به وبرسله والعمل بطاعته ﴿ وَبُبَيْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ ﴾ بأن لهم ثواباً عظيماً على طاعتهم ويبشر أيضاً بأن ﴿ اللّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللّذِخرة ﴾ هيأنا لهم عذاب النار الموجع وإنّما سمّي الثواب الأجر لأنه يستحق في مقابلة العمل كالاجرة التي في مقابلة العمل.

والزجر على نفسه وأهله وولده بما لا ينبغي أن يستجاب له فيه كما يدعو والزجر على نفسه وأهله وولده بما لا ينبغي أن يستجاب له فيه كما يدعو لنفسه بالخير فلو أجاب إليه دعاءه لأهلكه لكنّه لا يجيب دعاءه بفضله ورحمته، وقيل: معناه أن الإنسان قد يطلب الشر لاستعجاله المنفعة المتصورة عند نفسه ويدعو في طلب المحظور كدعائه في طلب المباح ووكان الإنسان ضجر لا عَبُولًا في بالدعاء في الشر عجلته بالدعاء في الخير أي: إن الإنسان ضجر لا صبر له لا على ضراء ولا على سراء، وروي عنه أنّه أراد به آدم للنه لما انتهت النفخة إلى سرته أراد أن ينهض فلم يقدر فشبّه الله ابن آدم بأبيه في

الاستعجال وطلب الشيء قبل وقته (١)، والقياس في «يدع» بالواو إلَّا أنَّه حذف في المصحف عن الكتابة لكن لم يحذف في المعنى لأنَّها في موضع الرفع ونظيره ﴿ سَنَدُعُ ٱلرَّبَائِنَةُ ﴾ ( ) ونظير ﴿ وَسَوْفَ يُؤْتِ ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ( ) ونظير ﴿ يَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ ﴾ ( في كان بالواو لكان صواباً أيضاً، هذا كلام الفراء.

﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ﴾ ولمّا ذكر في الآية السابقة النعمة الدينيّة من القرآن والرسول أتبعه بذكر النعم الدنيويّة، أي: كما أنّ القرآن ممتزج من المحكم والمتشابه، فكذلك الدهر مركب من الليل والنهار، فالمحكم كالنهار، والمتشابه كالليل، وأردف بذكر الدلائل التوحيديّة وهو عجائب العالم العلويّ والسفليّ أي: جعلهما دليلين للخلق على مصالح الدين والدنيا، أمّا الدين فمن تغييرهما يستنبط الإنسان على وجود الإله القادر المقدر لأن كونهما متعاقبين على الدوام ومتغيّرين أقوى دليل على أنّهما غير موجودين لذاتهما، ولابدّ لهما من فاعل، وأمّا في الدنيا فلأن مصالح الدنيا لا تتمّ إلّا بالليل والنهار.

﴿ فَمَحَوَّنَا ٓ مَايَةً ٱلَّتِلِ ﴾ بالنهار وآية النهار بالليل يعني: طمسنا آية الليل وهي القمر ومحونا نورها ﴿ وَجَعَلْنَا ءَايَةَ ٱلنَّهَارِ ﴾ أي: الشمس ﴿ مُبْصِرَةً ﴾ ونيَرة مضيئة للأبصار يبصر أهل النهار بها، والمراد من المحو ما لا يبصر كالشيء الممحوّ من الكتاب وآية الليل نفسه وظلمته وآية النهار ضوؤه.

ثم بين سبحانه الغرض في ذلك فقال: ﴿ لِنَبْتَعُوا فَضَلَا مِن رَّبِّكُمْ ﴾ ولتسكنوا وتستريحوا بالليل وتطلبوا المعاش في النهار بأنواع الأمور المباحة، وهذا الاختلاف فيه فائدة أخرى وهي أنّه تعلمون منه عدد أشهركم وسنينكم

١ ـ مجمع البيان، ج٦، ص٢٢٦.

٢\_سورة العلق: ١٨.

٣ سورة النساء: ١٤٦.

٤٤ سورة ق: ٤١.

وحسابكم بعضكم بعضاً لأوقات معاملاتكم وصومكم وصلاتكم وحجَكم وسائر الأمور المتعلّقة بالأوقات.

وَكُلَّ إِنسَنِ ٱلْزَمْنَاهُ طَلَهِرَهُۥ فِي عُنُقِهِ ۚ وَنُخْرِجُ لَهُۥ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ كِتَبَا يَلْقَنهُ مَنشُورًا ﴿ اَقْرَأَ كِلَنْبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ مَنِ ٱلْهَنَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْنَدِى لِنَفْسِهِ ۚ وَمَن ضَلَ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلَا نُزِرُ وَازِرَهُ وَزَرَ أَخْرَىٰ وَمَا كُنًا مُعَذِبِينَ حَتَى نَعْتَ رَسُولًا ﴿ ﴾

المعنى: الإنسان يقع على المذكر والمؤنّث وإذا أردت الفصل قلت: رجل وامرأة. وكذلك فرس يقع على المذكر والمؤنّث، واشتقاقه من الإنس، وهو فعلان عند البصريّين، وعند الكوفيّين هو من النسيان حذفت الياء تخفيفاً، والطائر هاهنا عمل الإنسان شبّه بالطائر الذي يسنح ويتبرّك به، والطائر الذي يبرح فيتشاءم به، وعند العرب أنّه إذا كان الطير سانحاً أمكن الرأى وإذا كان بارحاً لا يمكنهم بزعمهم، قال الكميت:

ولا أنا ممّن يزجر الطير همّـه أصاح غراب أم تعرّض تعلب(١)

وإنّما خص العنق بالذكر أي: لازم ولاصق العمل بالعنق كلزوم القلادة للعنق، والعرب يقيم هذا العضو مقام الذات يقال: أعتقت الرقبة، أي: كلّ العبد. يريد أنّ الطوق يزين المحسن والغلّ يشين المسيء فعمل الإنسان شبه الطائر الميمون والطائر المشئوم.

﴿ وَنُخْرِجُ لَهُ, يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ كِتَبَا ﴾ كتبه الحفظة من أعمالهم يرى ذلك الكتاب مفتوحاً ﴿ مَنشُورًا ﴾ عليه ليقرأه ويعلمه، والهاء في «له» عائد إلى العامل أو العمل يقال له: ﴿ آقَرَأُ كِننبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ﴾ أن جعل نفسك محاسبا لنفسك

١ ـ الأمالي، للسيد المرتضى، ج١، ص٤٧.

وذلك اليوم يقرأ من لم يكن في الدنيا قارئاً.

﴿ مَّنِ ٱهْتَدَىٰ ﴾ في الدنيا إلى دين الله وطاعته فمنفعته اهتدائه راجعة إلى الله ﴿ وَمَن ضَلَّ ﴾ عن الدين في الدنيا فإنّما ضرره وضرر ضلاله راجع إلى نفسه، ولا تحمل نفس حاملة حمل أخرى وثقل ذنوب غيره أي: لا يعاقب أحد بذنوب غيره، وفي هذه الآية دلالة على بطلان قول من يقول: إنّ أطفال الكفّار يعذّبون مع آبائهم في النار.

وأومًا كُنّا مُعُذِيبِنَ ﴾ أي: ما نعذَب قوماً بعذاب الاستئصال إلا بعد الإعذار إليهم والإنذار لهم بأبلغ الوجوه وهو إرسال الرسل إليهم مظاهرة في العقل وإن كان يجوز مؤاخذتهم على العقليّات معجلاً كالإيمان بالله. وبالجملة قال بعض: إن الآية عامّة في العقليّات والسمعيّات، وقال الأكثرون من المفسّرين وهو الأصح -: إن المراد من الآية أنّه لا يعذَب أحدا في الدنيا ولا في الآخرة إلّا بعد البعثة. فتكون الآية خاصة فيما يتعلّق بالسمع في الشرعيّات، وأمّا ما كانت الحجة فيه من جهة العقل وهو الإيمان بالله فإنّه يجوز العقاب بتركه وإن لم يبعث الرسول عند من قال: التكليف العقليّ ينفك من السمعيّ، بتركه وإن لم يبعث الرسول عند من قال: التكليف العقليّ ينفك من السمعيّ، على أنّ المحققين منهم يقولون: إنّه وإن جاز التعذيب عليه قبل بعثة الرسل لكنّه سبحانه لا يفعل ذلك ولا يعاقب أحدا حتّى ينفذ المنبّهين إلى الحق لكانة عن هذا الأمر وهذا لا يدلّ على أنّه لو لم يبعث رسولاً لم يحسن منه أن الآية عن هذا الأمر وهذا لا يدلّ على أنّه لو لم يبعث رسولاً لم يحسن منه أن يعاقب العبد إذا ارتكب القبائح العقليّة.

وَإِذَاۤ أَرَدُنَاۤ أَن نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُثْرَفِبِهَا فَفَسَقُواْ فِبِهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَرْنَهَا تَالِمُونِ مِنْ بَعْدِ نُوجٌ وَكَفَىٰ بِرَبِكَ بِدُنُوبِ عِبَادِهِ عَبَادِهِ عَلَيْهَا اللهُ عَلَيْهَا مَا نَشَآهُ لِمَن نُرْبِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَمَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآهُ لِمَن نُرْبِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَمَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآهُ لِمَن نُرْبِيدُ

ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَمَ يَصْلَمُهَا مَذْمُومًا مَذَحُورًا ﴿ وَمَنَ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهُم مَشْكُورًا ﴿ كُلُّا صَعَيْهُم مَشْكُورًا ﴾ كُلُّا نُمِثُ هَلَـُولَا ﴾ كُلُّا هَلَـُولَا ﴾ مَعْلُولًا ﴿ فَعَلَمُ مَعْلُولًا ﴾ فَعَلَمُ مَعْلُولًا ﴿ فَعَلَمُ مَعْلُولًا ﴾ فَعَلَمُ مَعَلَمُ مَعَ مَعْلَمُ مَعَ مَعْلِمَ مَعَلَمُ مَعَ مَعْلِمَ مَعَلَمُ مَعَ مَعْلِمَ مَعَلَمُ مَعَ مَعْلِمَ مَعَ مَعْلِمَ مَعَ مَعْلِمَ مَعَ مَعْلِمَ مَعَ مَعْلَمُ مَعَ مَعْلَمُ مَعَ مَعْلَمُ مَعَ مَعْلَمُ مَعَ مَعْلُمُ مَعَ مَعْلَمُ مَعَ مَا مَعَ مُولًا مَعَ مَا مَعَ مَا مَعَ مُولًا مَعَ مَا مُعَ مَا مَعَ مَا مَعَ مَا مَعَ مَا مَعَ مَا مَعَ مَا مَعَ مُعْلَمُ مَعَ مَا مَعَ مُعْلَمُ مَعَ مَا مَعَ مُعْلَمُ مَا مَعَ مُعْلَمُ مَعَ مُعْلَمُ مَعَ مُعْلَمُ مَعَ مُعْلَمُ مَعَ مَا مَعَ مُعْلَمُ مَعُ مُعْلَمُ مَعَ مُعْلَمُ مَعَ مُعْلَمُ مَعَ مُعْلَمُ مَعَ مُعْلَمُ مَعَ مُعْلَمُ مَعَ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْمَلُمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُه

اللغة: قرئ «آمرنا» بالمد و«أمرنا» بالتشديد، وعلى القراءة المشهورة يكون المعنى ﴿ وَإِذَا أَرَدُنَا أَن نُهُلِكَ ﴾ أهل ﴿ وَرَنَة أَمَرَنَا ﴾ رؤساءهم ومتنعميهم ومتموليهم بالطاعة والإيمان واتباع الرسل أمراً بعد أمر تكريراً عليهم، وبيّنة بعد بيّنة إعذارا لهم وتوكيدا للحجة عليهم ﴿ وَفَفَسَقُوا فِهَا ﴾ بالخلاف والتمادي في العصيان ﴿ وَمَحَنَ عَلَيْهَا ﴾ الوعيد ﴿ وَدَمَرْنَهَا ﴾ وأهلكناها إهلاكاً.

وإنّما خص المترفين بالذكر لأن غيرهم تبع لهم فيكون الأمر لهم أمراً لأتباعهم فيكون حينئذ قوله: ﴿ أَمْرَنَا مُثْرَفِهَا ﴾ جواباً لإذا، وإليه يؤول ما روي عن ابن عبّاس وسعيد ابن جبير أن معناه: أمرناهم بالطاعة فعصوا وفسقوا، كقولك: أمرتك فعصيتني. ويشهد بصحة هذا المعنى الآية المتقدّمة وهي قوله: ﴿ مَن اَهْتَدَىٰ فَإِنّما يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ، ۔ إلى قوله ـ وَمَا كُنّا مُعذِبِينَ حَقّى نَبَعَثَ رَسُولًا ﴾ على أنّه لم يجز في العقول تقديم إرادة العذاب على المعصية لأنّه عقوبة عليها ويستحقّه لأجلها، فمتى لم توجد المعصية لم يحسن فعل العقاب، وإذا لم يحسن فعله لم يحسن إرادته. وقد ذكروا وجوها أخر وهو أن قوله: ﴿ أَمْرَنَا مُثَرِفِهَا ﴾ من صفة القرية وتقديره: وإذا أردنا أن نهلك قرية صفتها أنّا كنا قد أمرنا مترفيها ففسقوا فيها. فلا يكون لإذا جواب ظاهر في اللفظ للاستغناء عنه بما في الكلام من الدلالة عليه، ونظيره ﴿ حَقَّ إِذَا جَوَابُ طَاهُوهَا إِذَا كُلُولَا عَلَيْهِ، ونظيره ﴿ حَقَّ إِذَا جَوَابُ طَاهُولَا عَلَى اللهُ الله عليه، ونظيره ﴿ حَقَّ إِذَا جَوَابُ اللهُ الله عليه، ونظيره عنه بما في الكلام من الدلالة عليه، ونظيره ونظيره إِذَا جَوَابُ اللهُ عَلَيْهِا فَلَا يَكُولُولُهُا اللهُ عَلَيْهُ إِذَا أَمُولًا عَنْهُ إِذَا فَيَالَاهُمُ إِذَا عَنْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ إِذَا مَنْهُ الْمَافِي الكلام من الدلالة عليه، ونظيره عنه بما في الكلام من الدلالة عليه، ونظيره عنه بما في الكلام من الدلالة عليه، ونظيره المُنْفِيْهُ إِذَا الْمَافَا فَيَالُمُ المُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْهُ الْمُنْهُ اللهُ الله

وَفُتِحَتْ أَبْوَبُهُا ـ إلى قوله ـ فَيَعُمَ أَجْرُ ٱلْعَنمِلِينَ ﴾(`` فلم يأت لإذا جواب في طول الكلام للاستغناء عنه.

ووجه آخر أن الآية محمولة على التقديم والتأخير وتقديرها: إذا أمرنا في قرية بالطاعة فعصوا أردنا إهلاكهم. وممّا يمكن أن يكون شاهداً لهذا الوجه قوله: ﴿إِذَا قُمَّتُمْ إِلَى الطَّهَلَوْةِ فَاعْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾ والطهارة إنّما تجب قبل القيام إلى الصلاة، والأصبح القول الأول.

قال الكعبي: إن سائر الآبات دلت على أنّه لا يبتدئ بالتعذيب والإهلاك لقوله: ﴿ مَا يَفْعَكُ اللّهُ وَالإهلاك لقوله: ﴿ وَمَا سَعُمْ لَا يُغَيِّرُ مَا بِعَوْمٍ... ﴾ وقوله: ﴿ وَمَا صَعْنَا مُهْلِكِ الْقُمْرَكِ إِلّا يُعْدَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَءَامَنتُمْ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَا صَعْنَا مُهْلِكِ الْقُرَتِ إِلّا وَقُولُه: ﴿ وَمَا صَنّا مُهْلِكِ الْقُرَتِ إِلّا وَقُولُه: ﴿ مَن الْهَتَدَىٰ فَإِنّها يَهْتَدِى لِنَفْسِيمٌ وَمَن صَلّا فَإِنّها وَاللّه عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا ﴾ ومن المحال أن يقع بين آيات القرآن تناقض فيجب حمل هذه الآية على تلك الآيات، ولأنه تعالى لا يعذب أحدا بما يعلمه منه ما لم يعمل به. قوله: ﴿ فَحَقَ عَلَيْهَا الْهَوْلُ ﴾ أي: وجب حينئذ على أهلها الوعيد والهلاك.

﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ ٱلْقُرُونِ ﴾ والأمم الماضية المكذّبة ﴿ مِنْ بَعْدِ ﴾ زمان ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ الْقُرُونِ ﴾ والأمم الماضية المكذّبة ﴿ وَلَمْ والقون مائة ﴿ وَعَلَى وَمَانُكُ هَذَا، لأنّ "كم" للتكثير كما أنّ "ربّ للتقليل. والقون مائة وعشرون سنة. وقيل: ثمانون سنة. ﴿ وَقِيل: ثمانون سنة. ﴿ وَقِيل: ثمانون سنة. ﴿ وَكَنَىٰ ﴾ ربّك عالماً ﴿ بِذُنُوبٍ ﴾ خلقه ﴿ بَصِيرًا ﴾ بها يجازيهم عليها.

١\_ سورة الزمر: ٧٤\_٧٤.

٢ سورة المائدة: ٦.

٣ـ سورة الرعد. ١١.

٤\_ سورة النساء: ١٤٧.

٥ سورة القصص: ٥٩.

٦ سورة الإسراء: ١٥.

ثمّ بين سبحانه أنّه يدبّر عباده بحسب ما يراه من المصلحة فقال: ﴿ مَن لَكُ يُرِيدُ ٱلْمَاجِلَةَ ﴾ أي: النعم العاجلة وهي الدنيا فعبّر عنها بصفتها ﴿ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآهُ ﴾ من البسط والتقتير، وعلّق ذلك بمشيئته لا بمشيئة العبد وقد يشاء العبد ما لا يشاؤه الله فلا يعطيه لكونه مفسدة لمن يريد إعطاءه بحسب المصلحة ﴿ ثُوثُمّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنّمَ يَصَلَنهَا ﴾ ويحترق بنارها ﴿ مَذْمُومًا مَدْحُورًا ﴾ مبعداً من الرحمة.

﴿ وَمَنْ أَرَادَ آلَاكِخِرَةَ ﴾ بشرط أن ينبغي لها بالأعمال الصالحة والنيّات الصادقة لأن الأعمال بالنيّات وأن استفادة القلب بمعرفة الله لا تحصل إلّا بعد الخلوص، وبكون السعي والعمل بموجب ما اقتضته الشريعة النبويّة من غير تبديل وتحريف كعبدة الأوثان، فهؤلاء الموصوفون بهذه الصفات يصير فيمنّهُم ﴾ مقبولاً ومبرورا ويكونون مشكورون على طاعتهم.

﴿ كُلًا نُبِدُ ﴾ التنوين عوض عن المضاف إليه أي: كلّ واحداً من الفريقين ممن يريد الدنيا وممن يريد الآخرة أي: البرّ والفاجر، والمؤمن والكافر نعطيهم في الدنيا من المال والنعمة، وأمّا الآخرة فللمتّقين خاصّة ﴿ وَمَا كَانَ ﴾ رزق ﴿ رَبِكَ ﴾ ممنوعا عن الكافر لكفره وعن الفاجر لفسقه.

فإن قيل: هل يجوز أن يريد المكلّف بعمله العاجل والآجل؟ نعم إذا جعل العاجل تبعاً للآجل كالمجاهد في سبيل اللّه يقاتل لإعزاز دين اللّه ويجعل الغنيمة تبعاً ولكن بالعكس لا يجوز.

﴿ أَنْظُرُ ﴾ يَا محمد الله ﴿ كَيْفَ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ بأن جعلنا بعضهم أغنياء وبعضهم فقراء وبعضهم موالي وبعضهم عبيداً وبعضهم أصحاء وبعضهم مرضى حسب ما علمناه من المصلحة ﴿ وَلَلْآخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَنتِ ﴾ أي: درجات الآخرة ومراتبها أعلى وأفضل وهي مستحقة على قدر الأعمال

فينبغي أن يكون سعيهم لها أكثر. وهُ لا يَحْمَلُ ايها الإنسان هُ مَعَ اللهِ إِنها الإنسان هُ مَعَ اللهِ إِنها الإنسان هُ مَعَ اللهِ الله مَا عشت هُ مَذْمُومًا على لسان العقلاء والأنبياء والملائكة وهُ مَغَذُولًا الله على الله المن العقلاء والأنبياء والملائكة وهُ مَغَذُولًا الله الأخرة ولا ينصرك الله ويكلك الله إلى ما أشركت به. ومعنى القعود الذل والخزي والخسران. والنظم في الآية مربوط بعضه ببني إسرائيل وما فعل بهم في الكرة الأولى والثانية فبين سبحانه أنّه من عادته أنّ من يستحق العذاب ويريد إهلاكه فإنّما يهلك القرى بعد أن أمر مترفيها بالطاعة ففسقوا، فيكون إهلاكهم بالاستحقاق لا على الابتداء.

وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعَبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِخْسَنَا إِمَّا يَبْلُغَنَ عِندَكَ الْحَيَّرِ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا نَقُل لَمُّمَا أَنِ وَلَا نَهُرَهُمَا وَقُل لَهُمَا فَوْلَا حَيْرِيما ﴿ وَلَا نَهُرَهُمَا وَقُل لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِ فَوْلًا حَيْرِيما ﴿ وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِ فَوْلًا حَيْرِيما كُونُ إِن تَكُونُوا الشَّا فِي نَفُوسِكُوا إِن تَكُونُوا صَلِحِينَ فَإِنّهُ مَا يَلْ نَفُوسِكُوا إِن تَكُونُوا صَلِحِينَ فَإِنّهُ مَا فَالَهُ بِمَا فِي نَفُوسِكُوا إِن تَكُونُوا صَلِحِينَ فَإِنّهُ مَا كُلُهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللللل

لما ذكر في الآية السابقة ما هو الركن الأعظم في الإيمان أتبعه بذكر ما هومن شعائر الإيمان فقال سبحان: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ ﴾ أي: أمر ربك أمراً باتاً وألزم وأوجب ﴿ وَأَلَّا تَعَبُدُوا إِلَا إِيَاهُ ﴾ فإن قيل: إن الأمر لا يكون أمراً بأن لا يكون الشيء لأن الأمر يقتضي إرادة المأمور به والإرادة لا تتعلق بأن لا يكون الشيء وإنما تتعلق الإرادة بحدوث الشيء. فالجواب أنه أراد منكم عبادته على وجه الإخلاص وكره عبادة غيره وعبر من ذلك بقوله: أمر أن لا تعبدوا إلا إيّاه وقضى وأمر بالوالدين وأوصى لهما ﴿ إِحْسَنا ﴾ لأن الوصية أمر، وأردف هذا الأمر بالأمر الأوّل لأن السبب الحقيقي في وجود الإنسان هو تخليق الله وإيجاده والسبب الصوري والظاهري هو الأبوان، والشكر للمنعم تخليق الله وإيجاده والسبب الصوري والظاهري هو الأبوان، والشكر للمنعم

YA4 ......

فإن قيل: الوالدان إنّما طلباً تحصيل اللذّة لنفسهما فلزم منه دخول الولد في الوجود وحصوله في عالم الآفات فأيّ إنعام للأبوين على الولد؟

حكي أن واحداً من المتسمين بالحكمة كان يضرب أباه ويقول: هو اللذي أدخلني في عالم الكون والفساد وعرض للموت والفقر، وأظن أنه أخ لأبي العلاء المعرى في طريقة الزندقة لأن أبا العلاء لما مات أوصى أن يكتب على قبره: هذه جناة أبي علي وما جنيت على أحد: وليت شعري كيف نطق هذا الجاهل في الدين؟ حيث اعتقد هذا الإعتقاد الرجس، فهو عارض الله في ملكه وأمره لأن الروح من أمره. فالجواب من هذه المناقشة الملعونة أنه هب أنهما في أول الأمر طلباً اللذة إلّا أن الاهتمام بإيصال الخيرات ودفع الآفات من أول دخول الولد في الوجود إلى وقت بلوغه أو أكثر أليس إنه أعظم وأشد من جميع ذلك.

والحاصل أن المعنى أمر ربّك أن تحسنوا إلى الوالدين. وأتى بكلمة «إحسانا» منكراً ليدل على العموميّة في الإحسان.

﴿ إِمَّا يَبَلُغَنَ ﴾ و اإن الكلمة شرطيّة و الما البضا شرطيّة كقوله: ﴿ مَا نَنسَخَ مِنْ ءَايَةٍ ﴾ (أ) فلما جمع هاتين الكلمتين أفاد التأكيد في معنى الاشتراط إلّا أن علامة الجز لم تظهر مع نون التأكيد لأن الفعل مبنيّ مع نون التأكيد أي: إن عاش ﴿ عِندَكَ ﴾ أيّها الإنسان ﴿ أَحَدُهُما ﴾ من الوالدين حتى يكبر، يريد أن

١\_مجمع البيان، ج١٠، ص٣٨٦، وانظر: بحار الأنوار، ج٦٨، ص ٤٤ـ

٣\_ سورة البقرة: ١٠٦.

يبلغ ﴿ أَوّ ﴾ يبلغا ﴿ كِلاهُمَا ﴾ في السنّ مبلغاً يصيران في السنّ بمنزلة الطفل الذي يحتاج إلى متعهد وخصّ بحال ﴿ الصحاحة في تلك الحالة أكثر إلى التعهّد والمعاعة الوالدين على كلّ حال لأن الحاجة في تلك الحالة أكثر إلى التعهّد والمخدمة. وقيل: إن الكبر في الآية راجع إلى المخاطب أي: أنت إذا بلغت الكبر وقد بقي معك أبواك أو أحدهما ﴿ فَلَا تَقُل لَمُ مَا أَنِ ﴾ قال الصادق الله الوعلم الله لفظة أو جز في عقوق الوالدين لأق به ». وفي خبر آخر: «أدن العقوق أو علم الله شيئاً أيسر منه وأهون منه لنهى عنه، فليعمل العاق ما يشاء أن يعمل فلن يدخل الجنة » ( وقيل: معنى قوله: بلغا من الكبر ما يبولان ويحدثان فلا تتقذّر منهما وأمط عنهما كما كانا يميطان عنك في صغرك. وكلمة أف فيها سبع لغات: كسر الفاء وفتحها، وضمتها منوناً وغير منون فهذه ستّة، والسابعة بالياء «أفّي» بالإضافة إلى نفسه، وهي كلمة تدلّ على الضجر وكلمة كراهة.

﴿ وَلَا نَنْهُرَهُما ﴾ أي: لا تزجرهما بصياح وغلظة ولا تمتنع من شيء أراداه كما قال: ﴿ وَأَمَّا التَّآبِلُ فَلَا نَنْهَرٌ ﴾ (٢) وخاطبهما بقول رقيق حسن بعيد عن اللغو والقبيح. وقيل: معناه: قل لهما قول العبد المذنب للسيّد والمولى ﴿ وَأَخْفِضَ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذَّلِ ﴾ أي: بالغ لهما في التواضع والخضوع قولاً وفعلا وشفقة عليهما، من خفض الطائر جناحه إذا ضم فرخه إليه كأنّه قال تعالى: اضم أبويك إلى نفسك كما كانا يفعلان بك وأنت صغير». قال أبو عبد الله الله الله المعناه لا تملاً عينيك من النظر إليهما إلا برأفة ورحمة ولا ترفع صوتك فوق أصواتهما ولا يديك فوق يديهما ولا تتقدّم قدّامهما وادع لهما بالمغفرة والرحمة في حياتهما وبعد

١ ـ انظر: الكافي، ج٢، ص٣٤٩، مشكاة الأنوار، ص ٢٨١.

٢ــ سورة الضحى: ١٠.

الإخلا

مماتهما جزاء لتربيتهما إيّاك في صباك وهذا إذا كانا مؤمنين»(١٠).

و﴿ رَبُكُرُ أَعْلَمُ بِمَا فِي نَفُوسِكُو ﴾ تضمرون من البرّ والعقوق ﴿ إِن تَكُونُواْ صَلِحِينَ ﴾ وطائعين لله ممّن بدرت منه نادرة، وهو لا يضمر عقوقاً فإنّ اللّه للراجع عن دينه غفور.

وروى هشام بن سالم عن أبي عبد الله الله الله المالة أربع ركعات يقرأ في كلّ ركعة خمسين مرّة سورة التوحيد هي صلاة الأوّابين». وقيل: الله ين يصلّون بين المغرب والعشاء.

وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُۥ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّيِيلِ وَلَا نُبُذِرْ تَبَّذِيرًا ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِينَ كَانُوٓا إِخْوَنَ ٱلشَّينَطِينَ وَكَانَ ٱلشَّيْطِينُ لِرَبِهِ؞ كَفُورًا ﴿ وَإِمَّا نَعْرِضَنَ عَنْهُمُ ٱبْنِغَآهُ رَحْمَةِ مِن زَيِكَ زَجُوهَا فَقُل لَهُمْ فَوْلًا مَيْسُورًا ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَنَقْعُدَ مَلُومًا تَحْسُورًا ﴾ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ عَنُولَةً إِلَى عَنْقَاهُ وَلَا نَبْسُطُهُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاهُ وَيَقَدِرُ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ، خَبِيرًا بَعِيدًا إِنْ يَصَالُ ﴾

قيل في تفسير العامة: وصّى سبحانه لغير الوالدين من القرابات والمساكين وأبناء السبيل بأن توفّى حقوقهم بعد أن وصّى للوالدين. وقيل: المراد بذي القربى قرابة النبي كالتي والقميّ: عنى قرابة رسول الله خاصة فاطمة ونزلت الآية فيها فجعل لها فدك، والمراد بالمسكين من ولد من فاطمة وابن السبيل من ذريّتها. (٢) وسنورد قصّة فدك مفصّلة في سورة الروم إن شاء الله.

وفي «الكافي» عن الكاظم للناهِ في حديث له مع المهدي العبّاسي: «إنّ الله لمّا فتح على نبيّه فدك وما والاها لم يوجف عليه بخيل ولا ركاب فأنزل الله هذه

الدالكافي، ج٢، ص١٥٨، وتفسيرالعياشي، ج٢، ص٢٨٥. الدانظر: تفسير القمي، ج٢، ص١٨.

الآية على النبي ﴿ وَمَاتِ ذَا ٱلْقُرْدِنَ حَقَّهُ ﴾ ولم يدر رسول الله من هم، فراجع في ذلك جبرنيل وراجع جبرنيل ربّه فأوحى الله إليه أن ادفع فدك إلى فاطمة فدعاها رسول الله وقال: يا فاطمة إنّ الله أمرني أن أدفع إليك فدك، فقالت: قد قبلت يا رسول الله من الله ومنك»، الحديث.

وفي «العيون» عن الرضا في حديث له مع المأمون، والآية الخامسة قول الله: الله ومَاتِ ذَا ٱلْقُرْفِي عَلَى رسول الله وهم الله العزيز الجبّار بها واصطفاهم على الأمّة فلمّا نزلت هذه الآية على رسول الله والله والله فقال: ادعوا لي فاطمة فدعيت له فقال الله والله وال

﴿ وَلَا بُدِيرًا ﴾ قيل: إن المبذر الذي ينفق المال في غير حقه والتبذير في اللغة إفساد المال وإنفاقه في السرف، قال عثمان بن الأسود؛ كنت أطوف في المسجد مع مجاهد فرفع رأسه إلى أبي قبيس وقال: لو أن رجلاً أنفق مثل هذا في طاعة الله لم يكن سرفاً ولو أنفق درهماً واحداً في معصية الله كان من المسرفين، وأنفق بعضهم نفقة في خير فاكثر فقيل له: لا خير في السرف، فقال: لا سرف في الخير.

ثمَ قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِينَ كَانُوٓاً إِخْوَنَ ٱلشَّينَطِينِ ﴾ والمراد من هذه الاخوة التشبّه بهم في هذا الفعل القبيح أي: قرناؤهم في الدنيا والآخرة، كما قال سبحانه: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْيَنِ نُقَيِّضٌ لَهُ, شَيْطَكُنَا فَهُوَ لَهُ, قَرِينٌ ﴾ (١).

١ ـ الكافي، ج ١، ص٥٤٣.

٢\_عيون أخبار الرضالمك، ج٢، ص ٢١١.

١\_سورة الزخرف: ٣٦.

النال النال

﴿ وَكَانَ ٱلشَّيَطُانُ لِرَبِهِ كُفُورًا ﴾ أي: كان الشيطان من قديم مذهبه كثير الكفر يكفر مرة بعد أخرى. قال بعض العلماء: خرجت هذه الآية على وفق عادة العرب وذلك لأنهم كانوا يجمعون الأموال بالنهب والغارة، ثم كانوا ينفقونها في طلب الخيلاء والتفاخر وكان المشركون ينفقون أموالهم ليصدوا الناس عن الإسلام وتوهين أهله، فنزلت هذه الآية تنبيها على قبح أعمالهم.

وَإِنّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ أَبْتِغَانًا رَحْمَةِ مِن رَّبِكَ نَرْجُوهَا ﴾ أي: إنك إن اعتراك الاضطرار بأن تعرض عنهم حياء فلا تعرض عنهم وقل لهم إلخ لأنه والقربي سئل ولم يكن له شيء يعرض حياء. إنك إن أعرضت عن ذي القربي والمسكين وابن السبيل حياء من التصريح بالرة بسبب الفقر والقلة وفَقُل لَهُم قَوْلاً الله سهلا لينا وقوله: وأبْتِغانة رَحْمَةِ مِن رَبِكَ كه كناية عن الفقر لأن فاقد المال يطلب إحسان الله فلما كان فقد المال سبباً لهذا الطلب أطلق اسم السبب على المسبب فسمي الفقر بابتغاء رحمة الله، والحاصل أن عند حصول الفقر لا تترك تعهدهم بالقول الجميل والكلام الحسن بل تعدهم بالوعد الجميل والرد بالطريق الأحسن في القول.

﴿ وَلَا يَخْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً ﴾ لمنا أمر سبحانه رسوله بالإنفاق في الآية المتقدّمة علّمه أدب الإنفاق نظير ما وصف عباده المؤمنين في الإنفاق في سورة الفرقان فقال في السورة: ﴿ وَالّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِقُواْ وَلَمْ يَقَتُمُواْ وَكَمْ يَقَتُمُواْ وَكَمْ يَقَتُمُواْ وَكَمْ يَقَتُمُواْ وَكَمْ يَقَتُمُوا وَكَمْ يَقَتُمُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ الوصف فقال: ﴿ وَلَا يَتَمِلُ ذَلِكَ الوصف فقال: ﴿ وَلَا يَتَمَلُ مَدُكَ ﴾ أي: لا تمسك عن الإنفاق بحيث تضيق على نفسك وأهلك في وجوه صلة الرحم وسبيل الخيرات للفقراء كالمغلولة الممنوعة من الانبساط كالذي يداه مشدودة ولا تتوسّع توسّعاً مفرطا بحيث لا يبقى في

١\_ سورة الفرقان: ٦٧.

كَفَكُ شيء وتعطي جميع ما عندك ﴿ فَلَقَعُدَ ﴾ من العمل وتلوم نفسك وتلام ﴿ فَكُمُ اللهِ عَلَمُ وَلَامِ الْمُعْدِرُ المنقطع له وسط الطريق، وتبقى متحسرًا مغمومًا.

روي أن امرأة بعثت ابنها إلى رسول الله ﷺ وقالت: قل له: إنّ امّي تستكسبك درعا فإن قال: حتّى يأتينا شيء، فقل له: إنّها تطلب قميصك، فأتاه وقال له ما قالت له، فنزع ﷺ قميصه ودفعه إليه ولم يجد ﷺ شيئاً يلبسه ولم يمكنه الخروج إلى الصلاة فلامه الكفّار، وقالوا: إنّ محمداً اشتغل بالنوم واللهو عن الصلاة.

﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ﴾ ويوستع تارة ﴿وَيَقَدِرُ ﴾ أخرى بحسب المصلحة مع سعة خزائنه إنّه عليم بأحوالهم بصير بمصالحهم.

وَلَا نَفْنُلُواْ أَوْلَنَدُكُمْ خَشْيَةً إِمْلَقِ غَنْ نَرْزُقُهُمْ وَإِبَاكُورُ إِنَّ قَنْلَهُمْ كَانَ خِطْكا كِيمِرًا ۞ وَلَا نَقْرَبُواْ الزِّنَّ إِنَّهُ, كَانَ فَنجِشَةً وَسَاةً سَبِيلًا ۞ وَلَا نَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَمَن قُيْلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَمَلُنَا لِوَلِيّهِ. سُلْطَنَا فَلا يُسْرِف فِي الْفَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ۞ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ الْبَيْهِ إِلَا بِالنِّي هِيَ اَحْسَنُ حَتَى يَبْلُغَ أَشُدَّهُمْ وَأَوْفُواْ بِالْعَهَدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَشُولًا ۞ وَلَا لَقَرْبُواْ مَالَ الْبَيْهِ إِلَا بِالْقِي هِيَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُواْ بِالْفِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمُ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ۞

النظم: لمنا ذكر سبحانه في الآية السابقة أنّه المتكفّل بالرزق حيث قال: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ يَبْشُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ﴾ وعلّم البرّ بالوالدين أتبعه في هذه الآية كيفيّة البرّ بالأولاد وعدم الخوف من الفقر بقوله: ﴿ وَلَا نَفْنُلُوا أَوْلَدَكُمُ ﴾ خوف الفقر لان العرب كانوا يندون البنات خوف الفقر لعجز البنات عن الغزو والكسب وعدم قدرتهن على النهب والغارة ويخافون أن فقرها ينفّر

١\_مجمع البيان، ج٦. ص ٢٤٤. وزبدة البيان، ص ٣٨٤.

كفاءها عن الرغبة فيها، فيحتاجون ويضطرون إلى إنكاحها بغير كفوها فيلحقهم بذلك عار فقال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْنُلُوا أَوْلَندَكُمْ ﴾ والولد وصف مشترك بين الذكور والإناث، ثم قال: ﴿ فَتَن نَرْزُفُهُمْ وَإِيّاكُمْ ﴾ وأخبر سبحانه بأنّه متكفّل برزقهم ورزق آبائهم ﴿ إِنّ قَنْلَهُمْ ﴾ في الجاهليّة ﴿ كَانَ ﴾ إثما عظيماً عند الله وهو اليوم كذلك.

﴿ وَلَا نَقْرَبُوا الزِّنَ ﴾ وهو وطي المرأة حراماً بلا عقد ولا شبهة عقد ولا شبهة عقد ولا نقرضَة كانَ فَنَحِثَة ﴾ ومعصية كبيرة عظيمة وبئس الطريق الزني. وفيه إشارة إلى أن العقل يقبّح الزني من حيث إنّه لا يكون للولد نسب معلوم إذ ليس بعض الزناة أولى به من بعض فيؤدي ذلك إلى قطع الأنساب وإبطال المواريث وصلة الرحم وحقوق الآباء على الأولاد وذلك مستنكر في العقول.

قال عثمان بن الخطّاب المعروف بأبي الدنيا: سمعت عليّاً أمير المؤمنين يقول: «سمعت رسول الله ﷺ يقول: في الزني ستّ خصال ثلاث في الدنيا، وثلاث في الآخرة فأمّا اللواتي في الدنيا فيذهب بنور الوجه، ويقطع الرزق، ويسرع الفناء، وأمّا اللواتي في الآخرة فغضب الربّ، وسوء الحساب، والدخول في النار، أو الخلود في النار». ('')

١\_ مستدرك الوسائل، ج١٤، ص٣٣٣.

وفي «الكافي» عن الكاظم النائج أنّه سئل عن هذه الآية قبل: ما هذا الإسراف الذي نهى الله عنه؟ قال النائج: «نهى أن يقتل غير قاتله أو يمثل بالقاتل»، قبل: فما معنى ﴿ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴾ قال: «وأي نصرة أعظم من أن يدفع القاتل إلى أولياء المقتول فيقتله ولا تبعة تلزمه من قتله في دين ولا دنيا». (1)

وفي «الكافي» و«العيّاشي» عنه لمنيّه: «إذا اجتمع عدّة على قتل رجل واحد حكم الوليّ أن يقتل أيهم شاء وليس له أن يقتل أكثر من واحد، إنّ الله يقول: ﴿وَمَن قَيْلَ مَظْلُومًا ﴾ إلى قوله: ﴿ فَلَا يُسْرِف فِي ٱلْفَتْلِ ﴾ ». (")

وفي «الكافي» عن الصادق النه «نزلت في الحسين النه لو قتل أهل الأرض به ما كان مسرفا». (٣)

وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمِيْمِ النسل وذلك يوجب المنع من المنهيّات، الأول الزنى لأنّه كان يوجب انقطاع النسل وذلك يوجب المنع من دخول الناس في الوجود لأن اختلاط الأنساب موجب لمنع الاهتمام بتربية الأولاد وذلك يوجب انقطاع النسل فثبت أن الزنى والقتل يرجع حاصله إلى النهي عن إتلاف النفوس فلمّا ذكر الله هذين الأمرين أتبعه بالنهي عن إتلاف الأموال وأحق الناس بالنهى عن إتلاف أموالهم هو البتيم لأنه لصغره وكمال عجزه يعظم ضرره بإتلاف ماله لأنّه لا يقدر على دفع الضرر عن نفسه فلهذا خصّهم بالنهي عن إتلاف أموالهم. وفي تفسير قوله: ﴿ إِلَّا بِالَّتِي هِنَ أَحْسَنُ ﴾ وجهان بالنهي عن إتلاف أموالهم. وفي تفسير قوله: ﴿ إِلَّا بِالَّتِي هِنَ أَحْسَنُ ﴾ وجهان الأول إلّا بالتصرف الذي ينميه ويكثره. الثاني إذا احتاج احتياجا شديداً أكل بالمعروف فإذا أيسر قضاه كما قال سبحانه: ﴿ وَلَا تَأْكُوهَا إِسْرَاقًا وَبِدَارًا أَن

١\_الكافي، ج٧، ص ٣٧١.

٢\_ تفسير العياشي، ج٢، ص ٢٩٠، الكافي، ج٧، ص ٢٨٥.

٣\_الكافي، ج٨، ص ٢٥٥.

يَكُبُرُواْ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعَفِفَ ﴾ (ا واعلم أن الولي تبقى ولايته على اليتيم إلى أن يبلغ أشده وهو بلوغ النكاح كما بينه في آية أخرى قال: ﴿ وَاَبْنَلُواْ الْيَنَعَىٰ حَقَىٰ إِنَا بَلَغُواْ النِّكَاحَ فَإِنْ ءَاشَتُم قِبْهُم رُشُدًا فَادَفَعُواْ إِلَيْهِم أَمُوَلَكُم ﴾ (ا والمراد بالأشد بلوغه إلى حيث يمكنه بسبب عقله ورشده القيام بمصالح ماله وعند ذلك تزول ولايته عن اليتيم.

﴿ وَأَوْفُوا بِٱلْعَهْدِ ﴾ واعلم أن كلّ عقد يقدم لأجل توثيق الأمر وتوكيده فهو عهد، وبالجملة مقتضى الآية أن كلّ عقد وعهد مشروع جرى بين إنسانين فإنّه يجب عليهما الوفاء بمقتضاه كعقود البيع والشركة واليمين والصلح والنكاح إلّا ما خرج بدليل منفصل فإنّه غير مشروع.

ويؤكّد هذا النص أيضاً آيات أخر دالَة على الوفاء بالعهود والعقود كقوله: ﴿ وَالْمُوفُونَ يَعَهْدِهِمْ إِذَا عَنهَدُوا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهِينَ هُمْ لِأَمْنَكَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴾ فالأصل في العقود الصحة ووجوب الالتزام به نعم لو وجدنا نصا أخص من هذه النصوص يدلّ على البطلان والفساد قضينا به تقديماً للخاص على العام وبهذا الطريق تصير أبواب المعاملات على طولها مضبوطة معلومة ويكون الإنسان مطمئن القلب في العمل، ثمّ قال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولًا ﴾ يراد صاحب العهد كان مسئولا عنه.

﴿ وَأَوْفُوا ٱلْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ ﴾ والمقصود منه إتمام الكيل وذكر الوعيد الشديد في نقصانه في موضع آخر بقوله: ﴿ وَنِثُواْ الْمُطَفِفِينَ ﴾ ( ﴿ وَزِنُواْ

ا\_سورة النساء: ٦.

٢ سورة النساء: ٦.

٣\_سورة البقرة: ١٧٧.

٤ سورة المؤمنون: ٨٠ وسورة المعارج: ٣٢.

١\_سورة المطفّفين: ١.

بِٱلْقِسَطُاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ ﴾ وهو الميزان صغر أم كبر والمستقيم الذي لا بخس فيه ولا غبن وهو العدل أي: ما يكال وما يوزن فلابلاً وأن يكون بالتمام من دون نقص، وذلك ﴿ عَلَيْ ثَوَابًا ﴾ وأقرب إلى الله ﴿ وَلَحْسَنُ ﴾ عاقبة ومرجعا، والقسطاس في معنى الميزان، وقيل: القبّان. وقيل: إنّه بالروميّة واستعملته العرب والأصح أنّه لغة العرب ومأخوذ من القسط والاستقامة والاعتدال الّذي لا يميل إلى أحد الجانبين.

وَلَا نَفْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّنْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُوْلَكِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولَا ﷺ

وَلَا نَقَفُ ﴾ مأخوذ من القفا أي: لا تتبّع ولا تقف ما لا علم لك به من قول أو فعل وحاصله يرجع إلى النهي عن الحكم بما لا يكون معلوماً وهذه قضيّة كليّة يندرج تحتها أنواع كثيرة. وفيه وجوه وكل واحداً من المفسّرين حمله على واحداً من تلك الأنواع: الأوّل: نهى المشركين عن المذاهب الّتي كانوا يقلّدون آباءهم في الإلهيّات فقال: ﴿ إِنْ هِي إِلاّ آتياً أُلَّا الله المذاهب الّتي كانوا يقلّدون آباءهم في الإلهيّات فقال: ﴿ إِنْ هِي إِلاّ آتياً أُلَّا الله المذاهب الله وَوَالله الله الله وَالله الله الله وَوَالله وَلله الله وَوَالله الله وَوَالله وَوَالله الله وَوَالله وَوَالله الله وَوَالله الله وَوَالله الله وَوَالله الله وَوَالله وَوَالله الله وَوَالله الله وَوَالله الله وَوَالله وَالله وَالله وَوَالله وَوَالله وَوَالله وَوَالله وَلله وَالله وَوَالله وَالله وَال

١\_سورة النجم: ٢٣.

يفيد إلّا الظنّ، والظنّ مغاير للعلم فالحكم في دين الله بالقياس حكم بغير المعلوم فوجب أن لا يجوز لقوله: ﴿ وَلَا نَفْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمُ ﴾. وأجاب مثبتو القياس بأن الحكم في الدين بمجرّد الظنّ جائز بإجماع الأمّة في صور كثيرة: أحدها أن العمل بالفتوى عمل بالظنّ وهو جائز، والعمل بالشهادة عمل بالظنّ وإنّه جائز، والاجتهاد في طلب القبلة لا يفيد إلّا الظنّ وأنّه جائز، وقيم المتلفات واروش الجنايات لا سبيل إليها إلّا بالظنّ وهو جائز، وكون هذه الذبيحة ذبيحة المسلم مظنون لا معلوم وبناء الحكم عليه جائز. وقوله الله النعن نحكم بالظاهر، "تصريح بأن الظنّ معتبر في مثل هذه الأنواع.

﴿ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ ﴾ يسأل عمّا سمع والبصر عمّا رأى والقلب عمّا عزم عليه إنّ أصحابها مسؤولون.

وروى عليّ بن إبراهيم في تفسيره عن أبي حمزة الثماليّ عن أبي جعفر الله على الله عمرك فيما أفنيته وجسدك فيما أبليته؟ ومالك من أبن كسبته؟ وأبن وضعته؟ وعن حبنا أهل البيت». (1)

«المرح» شدة الفرح أي: ﴿لَا نَتْشِ ﴾ على وجه البطر والخيلاء والتكبّر ﴿إِنَّكَ ﴾ أيها الإنسان ﴿لَن ﴾ تشق ﴿ٱلأَرْضَ ﴾ من تحت قدمك بكبرك

١- إيضاح الفوائد، ج٣، ص٤٨٦؛ وجواهر الكلام، ج٤، ص٤٩٨.

٢- تفسير القمي، ج٢، ص ٢٠؛ وتفسير أبي حمزة الثمالي، ص ٢٣٠.

﴿ وَلَن تَبْلُغُ لَلِجُبَالَ ﴾ بتطاولك، فما وجه هذه المنابزة؟ لأن من الناس من يمشي في الأرض بطرا يدق قدميه عليها ليرى بذلك قدرته وقوته ويرفع رأسه وعنقه، فبين سبحانه أنه ضعيف لا يقدر أن يخرق الأرض بدق قدميه على الأرض حتى ينتهى إلى آخرها وأن طوله كلما يتطاول لا يبلغ طول الجبال، فعلم الله عباده التواضع والوقار.

﴿ كُلُّ ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى جميع ما تقدّم من المنهيّات كان معصيته عند الله ﴿ مُكُرُوهًا ﴾ لا يريدها ولا يرضاها، وفي هذه الآية دلالة واضحة على بطلان قول المجبّرة بأنّه تعالى يكره السيّئات وإذا كرهها فكيف يريدها ويخلقها؟ وهذا أمر ممتنع. قوله: ﴿ وَلِكَ مِمَّا اَوْحَى إليّكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ ﴾ إشارة إلى جميع ما تقدّم في هذه الآيات من الأوامر والنواهي وهي تقرب من واحداً وعشرين حكماً:

عِلْمُ ﴾ والواحد والعشرون: ﴿ وَلَا نَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ﴾ . وبالجملة هذه الأمور ممّا أوحى الله من الحكمة المؤدية إلى المعرفة بالحسن والقبيح.

﴿ وَلَا تَخْعَلُ مَعَ اللَّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ ﴾ في إقرارك واعتقادك وفعلك، والخطاب للنبيّ والمراد به الأمّة فإنّك إذا فعلت ذلك طرحت ﴿ فِ جَهَنَّمَ مَلُومًا مَّذَحُورًا ﴾ مبعداً عن رحمة الله.

وَلَقَدْ صَرِّفْنَا فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لِيَذَكَّرُواْ وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا نَفُورًا ﴿ قُل لَوْ كَانَ مَعَهُ، وَلَقَدْ صَرِّفْنَا فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لِيَذَكَّرُواْ وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا نَفُورُا ﴿ قُلُ مَعْلَى عَمَّا يَقُولُونَ وَلَا تُمْ فَي اللَّهُ مُن اللَّهُ عَمَّا يَقُولُونَ عَلَى اللَّهُ عَمَّا يَقُولُونَ عُلَوْلَ كَا يَكُولُونَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللل

التصريف عبارة عن صرف الشيء من جهة إلى جهة نحو تصريف الرياح وتصريف الأمور ثمّ تستعمل لفظ التصريف كناية عن التبيين لأنّ من حاول بيان شيء فإنّه يصرف كلامه من نوع إلى نوع، ومن مثال إلى مثال

١\_سورة النجم: ٢١.

٢\_سورة الطور: ٣٩.

ليقوى ويوضح البيان.

﴿ وَلَقَدُ صَرَّفْنَا ﴾ أي: بيّنًا ﴿ فِي هَٰذَا ٱلْفَرْءَانِ ﴾ ضروبا من كلّ بيان ومثل.

ومفعول «صرّفنا» محذوف ﴿لِيَذْكَرُوا ﴾ ويتفكّروا فيها فيعلمون الحقّ وليؤمنوا ولكنّهم يعكسون الأمر ﴿وَمَا يَزِيدُهُم ﴾ تصريف البيان ﴿إِلّا ﴾ تباعداً عن الحقّ. وشبّههم الله بالدواب النافرة.

﴿ قُل لَوْ كَانَ مَعَهُمُ عَالِمَةً ﴾ أي: لو فرضنا وجود آلهة مع الله لغلب بعضهم بعضاً وحاصله، يرجع إلى دليل التمانع ولطلبوا الآلهة سبيلاً إلى مغازة مالك العرش ومغالبة ومنازعته والكفوية معه ليصفو له الملك.

ثمّ نزّه سبحانه نفسه من أن يكون له شريك في الإلهيّة فقال: ﴿ سُبْحَنَهُۥ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَقُولُونَ ﴾ عن قولهم ﴿ عُلُوّا كِيرًا ﴾ وليس المراد من هذا التعالي العلو المكافي بل التعالي عن النظير والشريك وجعل مصدراً مكان مصدر كقوله: ﴿ وَتَبْتَلُ إِنّهِ تَبْيِيلاً ﴾ (")

وجرى ذلك مجرى التسبيح باللفظ ورتما يكون التسبيح من طريق الدلالة أقوى وجرى ذلك مجرى التسبيح باللفظ ورتما يكون التسبيح من طريق الدلالة أقوى لأنه يؤدي إلى العلم وليس في شيء من الموجودات إلّا ويسبّح بحمد الله من جهة خلقته إذ كلّ موجود سوى القديم حادث، وحدوثه يدعو إلى صانع غير مصنوع وقيل: إن كلّ شيء على العموم من الحيوان والنبات والجماد يسبّح الله حتى صرير النبات وخرير الماء ﴿ وَلَكِنَ لّا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ حيث لم تنظروا فتعلموا كيف دلالتها على توحيده ﴿ إِنَّهُ، كَانَ خَلِمًا ﴾ يمهلكم على كفركم فتعلموا كيف دلالتها على توحيده ﴿ إِنَّهُ، كَانَ خَلِمًا ﴾ يمهلكم على كفركم فتعلموا كيف دلالتها على توحيده ﴿ إِنَّهُ، كَانَ خَلِمًا ﴾ يمهلكم على كفركم

١\_سورة نوح: ١٧.

٢\_سورة المزمّل: ٨.

وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّهُ أَن يَفْقَهُوهُ وَفِى مَاذَانِهِمْ وَقُرَا وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَحْدَهُ، وَلَوْا عَلَىٰ أَدْبَرِهِمْ نَفُورًا ﴿ فَا غَنُورُا ﴿ فَا عَلَىٰ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ اللَّهُ يَسْتَمِعُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ الللّهُ الل

نزلت في قوم كانوا يؤذون رسول الله الله الذا قرأ القرآن على الناس. روي أنّه الله كان كلّما قرأ القرآن قام عن يمينه رجلان وعن يساره آخران من ولد قصى يصفقون ويصفرون ويخلطون عليه بالأشعار.

وعن أسماء أنه الله كان جالساً ومعه رجل من أصحابه إذا أقبلت أمّ جميل امرأة أبي لهب وبيدها فهر تريد رسول الله والله وهي تقول: «مذمّماً أتينا، ودينه قلينا، وأمره عصينا»، فقال أبو بكر: يا رسول الله معها حجر أخشاها عليك، فتلا الله هذه الآية فجاءت وما رأت رسول الله.(۱)

وروي ابن عبّاس: (أن أبا سفيان والنضر بن الحرث وأبا جهل وغيرهم كانوا يجالسون النبي الشيخ ويستمعون إلى حديثه فقال النضر يوماً: ما أدري أن محمداً ما يقول، غير أنّي أرى شفتيه يتحرّك بشيء. وقال أبو جهل: هو مجنون. وقال أبو لهب: هو كاهن. وقال حويطب بن عبد العزّى: هو شاعر، فنزلت هذه الآية).

وكان النبي ﷺ إذا أراد تلاوة القرآن قرأ قبلها ثلاث آيات وهي قوله في سورة الكهف: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُورِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرًّا ﴾(١)

١- انظر: تفسير ابن كثير، ج٣، ص٤٧.

١\_سورة الكهف: ٥٧.

وفي النحل ﴿ أُولَنَهِكَ ٱلَّذِبَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمَ ﴾ ('' وفي حم الجاثية ﴿ أَفَرَمَيْتَ مَنِ ٱتَّغَذَ إِلَنَهَ مُونَهُ ﴾ ('' إلى آخر الآية، فكان الله يحجبه ببركات هذه الآيات عن عيون المشركين وهو المراد من قوله: ﴿ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَّسَتُورًا ﴾.

فلو قيل: يقتضي أن يقال: حجاباً ساتراً، الجواب: حجاب يخلقه الله في عيونهم بحيث يمنعهم ذلك الحجاب عن رؤية النبيّ وذلك الحجاب شيء لا يراه أحد فكان مستوراً من هذا الوجه، أو كما يجوز أن يقال: لابن وتامر يعني: ذو لبن وذو تمر فكذلك يقال: مستور معناه ذو ستر، والدليل عليه قولهم: مرطوب أي: ذو رطوبة، ولا يقال: رطيبة. ويقال: جارية مغنوجة أي: ذات غنج. وقال الأخفش: هاهنا المستور بمعنى الساتر، فإن الفاعل قد يجيء بلفظ المفعول كما يقال: مشؤوم وميمون وإنّما هو شائم ويامن.

وَ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمَ أَكِنَةً أَن يَفَقَهُوهُ وَفِي مَانَابِهِمْ وَقُرًا ﴾ وسترا بسبب عدم قبولهم قول الحق وشدة امتناعهم عن قبول نبوته، وإنّما نسب الله ذلك الكن والحجاب إلى نفسه لأنه لما خلّاهم مع أنفسهم وما منعهم بطريق الإلجاء صارت تلك التخلية كأنّها هي السبب لوقوعهم في تلك الحالة، كما أنّ السيّد إذا لم يراقب حال عبده بسوء فعله فإذا ساءت سيرته فيقول السيّد: أنا الذي ألقاك في هذه الحالة بسبب أنّه ما رقبت حالك. لكنّ السبب الواقعيّ هو سوء فعل العبد واختياره، فلذلك صحت الإضافة.

﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْفَرْءَانِ وَحَدَهُۥ ﴾ أي: وإذا ذكرت الله بالتوحيد وأبطلت الشرك تركوا ذلك المجلس و﴿ وَلَوْا عَلَىٰ أَدْبَارِهِمْ نَفُورًا ﴾ نافرين فيكون

١ـ سورة النحل: ١٠٨.

٢ سورة الجاثية: ٣٣.

المصدر بمعنى الفاعل أو «نفور» جمع نافر مثل شهود جمع شاهد وقعود جمع قاعد.

ثم قال سبحانه: ﴿ غَنُ أَعْلَرُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ اللهِ أَي: ليس يخفى علينا حال هؤلاء المشركين وغرضهم من الاستماع إليك بل معلوم عندنا ونعلم حال ما يصغون إلى سماع قراءتك وحال ما يقومون من عندك ويتناجون فيما بينهم ويستهزءون، ويقولون: هو شاعر وكاهن ومجنون.

وَ وَانَمَا كَانُوا يَقُولُونَ الله وَانَمَا كَانُوا يَقُولُونَ الله المتنفير عنه. وقيل: المسحور واختلط عليه أمره وإنّما كانوا يقولون ذلك للتنفير عنه. وقيل: المسحور هاهنا بمعنى الساحر. وقيل: المسحور الفاسد المخدوع المعلّل. ثم قال سبحانه: على وجه التعجّب من قبيح فعالهم: ﴿ انظر ﴾ يا محمّد ﴿ كَيْفَ مَرَبُوا لَكَ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ أي: شبّهوا لك الأشباه بقولهم: شاعر وساحر. وضلّوا بهذه الأقوال عن قبول الحق ﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴾ أي: لا يجدون حيلة وطريقا إلى بيان تكذيبك إلّا البهت الصريح وضلّوا عن الطريق المستقيم وهو دين الإسلام.

وَقَالُوٓا أَوِذَا كُنَا عِظَلَمَا وَرُفَنَا أَوِنَا لَمَبْعُونُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴿ قُلْ كُونُواْ حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا ﴿ أَوْ خَلْقًا مِمَنَا يَحَكُبُرُ فِ صُدُورِكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِى فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّوَ فَسَيُنْوَضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُمْ وَيَقُولُونَ مَتَى هُوِّ قُلْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَرِيبًا ۞ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَنَسْنَجِيبُونَ بِحَمْدِهِ، وَتَظُنُّونَ إِن لِيَثْتُمْ إِلَا قَلِيلًا ۞

قال المنكرون للبعث من المشركين: إنّا إذا متنا وانتشر لحومنا وصرنا عظاماً وترابا وغبارا أنبعث بعد ذلك ﴿ خَلْقًا جَدِيدًا ﴾؟ وإنّما قالوا ذلك على وجه الإنكار بصورة الاستفهام ﴿ قُلْ ﴾ لهم يا محمّد ﴿ كُونُوا حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا ﴾ أي: اجهدوا في أن تكونوا حجارة أو حديداً في الشدة والقوة ﴿ أَوْ خَلْقًا ﴾ هو

أعظم من ذلك عندكم وأصعب فإنكم لا تفوتون الله وسيحييكم بعد الموت. وقال ابن عبّاس: (المراد بقوله: ﴿ أَوْ خَلْقًا مِمَّا يَكُبُرُ فِي صُدُورِكُو ﴾ هو الموت والمقصود المبالغة)، أي: لو صارت أبدانكم نفس الموت فالله يعيدها فضلاً عن التراب والرفات مثل أن يقال: لو كنت عين الموت فالله يحييك.

وحاصل المعنى أن القوم استبعدوا أن يردهم إلى حال الحياة بعد أن صاروا عظاماً ورفاتا، لأنها صفات منافية لقبول الحياة بحسب الظاهر فبين الله سبحانه بأنه قدروا أن انتهاء أجسامكم بعد الموت إلى صفة أخرى أشد منافاة لقبول الحياة من التراب والعظام مثل أن تصير حجارة أو حديداً فإن المنافاة بين العظمية بين الحجرية والحديدية وبين قبول الحياة أشد من المنافاة بين العظمية والترابية وبين قبول الحياة أبدان الناس موصوفة بالحديدية بعد الموت أو أكبر فالله تعالى يعيد الحياة إليها ويجعلها حياً عاقلاً كما كان.

﴿ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنا ﴾ أي: إنّك يا محمّد إذا قلت لهم: البعث، سيقولون لك من بحيينا؟ ﴿ قُلِ اللّذِي ﴾ خلقكم ﴿ أَوَلَ مَرَّوَ ﴾ فإن من قدر على ابتداء الشيء كان على إعادته أقدر، وإنّما قال ذلك لهم لأنّهم كانوا يقرّون بأن النشأة الأولى خلقها الله ﴿ فَسَيُنْوَعْنُونَ ﴾ أي: يتحرّكون ﴿ إِلَيْكَ رُمُوسَهُمْ ﴾ النشأة الأولى خلقها الله ﴿ فَسَيُنُوعْنُونَ ﴾ أي: يتحرّكون ﴿ إِلَيْكَ رُمُوسَهُمْ ﴾ تحريك المستهزئ المستخف المستبطئ ويقولون: ﴿ مَقَىٰ ﴾ يكون البعث؟ ﴿ قُلُ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَرِيبًا ﴾ لأن ما هو آت قريب، قال الحسن: وكأنّك بالدنيا لم تكن وكأنّك بالأخرة لم تزل.

﴿ يَوْمَ يَدَعُوكُمْ ﴾ معناه عسى أن يكون بعثكم قريباً أيّها المشركون يوم يدعوكم من قبوركم إلى الموقف على ألسنة الملائكة فيقولون: أيّها العظام النخرة والجلود البالية عودي كما كنت ﴿ فَتَسْنَجِيبُونَ ﴾ مضطرين معترفين بأن الحمد لله هناك لأن المعارف يومئذ ضروريّة، قال سعيد بن جبير:

يخرجون من قبورهم يقولون: سبحانك وبحمدك، لكن لا ينفعهم الحمد في ذلك اليوم، لأن إبليس ذلك اليوم موحّد.

و الدنيا الدنيا إلى الآخرة وإنّما استقصروا لبنهم في الدنيا لعلمهم بطول السرعة انقلاب الدنيا إلى الآخرة وإنّما استقصروا لبنهم في الدنيا لعلمهم بطول مكثهم في الآخرة. وقيل: إن معنى الآية من قوله: ﴿ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَيَ الآخِرةِ. وقيل: إن معنى الآية من قوله: ﴿ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَيَ اللّهِ ويحمدونه على فَتَسَنَجِيبُونَ اللّه ويحمدونه على إحسانه ويستقلون مدّة لبنهم في البرزخ لكونهم في قبورهم منعمين غير معذّبين، وأيّام السرور والرخاء قصار.

وَقُل لِمِبَادِى يَقُولُوا الَّتِي هِى آخْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنَغُ بَيْنَهُمُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنَغُ بَيْنَهُمُ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِهِ بَسَنِ عَدُوَّا مُبِينَا ﴿ ثَرَبُكُمْ أَعْلَمُ بِكُرُّ إِن يَشَأْ يَرْحَمَّكُمْ أَوْ إِن يَشَأْ يَمُونِ يَعْمَرُ وَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ﴿ وَرَبُّكُمْ وَمَا أَمْرَا اللَّهُ وَلَا يَشِي السَّمَوْتِ وَاللَّرْضِ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

المراد من العباد في الآية المؤمنون لأن لفظ العباد في أكثر الآيات مختص بالمؤمنين كقوله: ﴿ فَلَيْتِرْ عِبَادِ \* ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ ﴾ (١) وقال: ﴿ فَأَدْخُلِي مُخْتِكَ ﴾ (١) وقال: ﴿ فَأَدْخُلِي عِبَدِي ﴾ (١) وقال: ﴿ فَأَدْخُلِي عِبَدِي ﴾ (١) وقال: ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ ٱللَّهِ ﴾ (١) .

ولممّا ذكر سبحانه الحجّة اليقينيّة في إبطال الشرك بقوله: ﴿ لَوْ كَانَ مَعَهُۥ عَلِمَهُ كُمَا يَقُولُونَ إِذَا لَّابَنَغُوا إِلَىٰ ذِى ٱلْمُرْشِ سَبِيلًا ﴾ " بدليل التمانع وذكر الحجّة اليقينيّة في صحّة المعاد بقوله: ﴿ قُلِ ٱلَّذِى فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّزَ ﴾ قال في هذه الآية

١\_سورة الزمر: ١٧، ١٨.

٢ـ سورة الفجر: ٢٩.

٣ سورة الإنسان: ٦.

١ ـ سورة الإسراء: ٤٢.

بقوله: ﴿ وَقُل لِعِبَادِى ﴾ إذا أردتم إيراد الحجة على المخالفين فاذكروا الدليل بالطريق الأحسن وهو أن لا يكون ذكر الحجة بالشتم والسب، وذلك لأن ذكر الحجة لو اختلط به شيء من السب والشتم لقابلوكم بمثله كما قال: ﴿ وَلَا تَشَبُّوا اللَّذِينَ يَدَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدَوًا بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ ويزداد الغضب وتتكامل النفرة، ويمتنع حصول المقصود ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنغَعُ بَيَنهُم ﴾ أي: متى صارت الحجة ممزوجة بالبذانة صارت سبباً لثوران الفتنة، ثم قال سبحانه: ﴿ وَلَنَّ الشَّيْطَانَ ﴾ عداوته مع الإنسان قديمة.

وسبب النزول أن المشركين كانوا يؤذون النبي وأصحابه وكان الأصحاب يقولون للنبي: الذن لنا في قتالهم. فأنزل الله هذه الآية، ثم قال سبحانه: ﴿ زَبُكُمْ أَعْلَمُ بِكُمْ إِن يَشَأَ يَرَحَمَكُمْ ﴾ بإخراجكم من مكة وتخليصكم من إيذائهم ﴿ أَوْ إِن يَشَأَ يُعَذِبُكُمْ ﴾ بتسليطهم عليكم وهو أعلم بالمصلحة. وقيل: معناه إن يشأ يرحمكم بفضله وإن يشأ يعذبكم بعدله، فيكون الخوف منه والرجاء إليه.

ثمّ خاطب النبي وَ الله الإيمان شاءوا أم أبوا فإن أجابوك، وإلّا فلا شيء إنّا أرسلناك داعياً لهم إلى الإيمان شاءوا أم أبوا فإن أجابوك، وإلّا فلا شيء عليك فإن عقاب ذلك يحلّ بهم. وقيل: إن المراد من قوله: ﴿ وَقُل لِعِبَادِى ﴾ هاهنا الكفّار ولا يبعد في هذا الخطاب ليكون سبباً لجذب قلوبهم وميل طباعهم إلى الدين. ﴿ وَرَبُّك أَعْلَمُ بِمَن فِي السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ لمّا ذكر ﴿ رَبُّكُم المناعهم إلى الدين. ﴿ وَرَبُّك أَعْلَمُ بِمَن فِي السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ لمّا ذكر ﴿ رَبُّكُم الله وجودات السماوية والأرضية ولهذا السبب فضل بعض الناس على بعض وبعض النبين على بعض.

١- سورة الأنعام: ١٠٨.

وإنّما خص داود بالذكر لوجوه: الأول: أن داود كان ملكاً عظيماً، ثمّ إنّه لم يذكر ما آتاه من الملك تنبيها على أنّ التفضيل الّذي ذكره التفضيل بالعلم لا بالمال.

والوجه الثاني: في التخصيص أنّه كتب في الزبور أنّ محمّداً خاتم النبيّين وأنّ امّته خير الأمم كما قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبَنَكَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعّدِ الذِّيرِ أَنَ الْمَتِهُ عَبَدُورِ مِنْ بَعَدِ الذِّيرِ أَنَ ٱللَّهُ مَا قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبَنَكَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعَدِ اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَيْ اللّهُ وَلَمْ محمّد وامّته، والزبور عبارة عن المزبور.

والوجه الثالث: أن كفّار قريش ما كانوا أهل نظر بل كانوا يرجعون إلى اليهود في استخراج الشبهات، واليهود كانوا يقولون: إنّه لا نبيّ بعد موسى ولا كتاب بعد التوراة، فنقض الله كلامهم بإنزال الزبور على داود.

قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُهُ مِن دُونِهِ، فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ ٱلضَّرِ عَنكُمْ وَلَا يَقْدِيلُا ﴿ ثَالَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

سبب النزول: كان بعض المشركين يقولون: نحن نعبد بعض المقربين من عباد الله فقوم عبدوا الملائكة، وقوم عبدوا عزيرا، وقوم عبدوا المسيح، وقوم عبدوا نفراً من الجن فنزلت الآية: إن هُ اللّذِينَ الله تزعمونهم آلهة لا هُ يَمْلِكُونَ كُشْفَ ٱلطّبُرِ عَنكُم الله وجلب النفع لكم اللهوكلا المحالة التي تكرهونها إلى حالة تحبونها ومن كان بهذه الصفة فإنه لا يصلح للإلهية ولا يستحق العبادة.

ثمّ رجع سبحانه إلى ذكر الأنبياء والموحّدين في الآية الأولى فقال: ﴿ أُولَيَهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ ﴾ إلى الله ويطلبون القربة و﴿ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ بالعبادة إليه

ا\_سورة الأنبياء: ١٠٥.

﴿ أَيُّهُمْ ﴾ أفضل و﴿ أَقْرَبُ ﴾ وذكر ذلك حثًا على الاقتداء بهم وترك هذه الطريقة الخبيثة. فليكن الإنسان يرجوا رحمة الله ويخاف عذابه ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ ﴾ يجب أن يحذر منه.

وَإِن مِن قَرْبَةٍ إِلَّا غَنُ مُهْلِكُوهَا فَبْلَ يَوْمِ الْفِيكَمَةِ أَوْ مُعَذِبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا كَانَ ذَلِكَ فِى الْكِئْبِ مَسْطُورًا ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِالْآبَنِ عَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِالْآبَنِ مِسْطُورًا ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِالْآبَنِ مِا الْأُولُونُ وَءَالَيْنَا نَمُودَ النَّاقَةَ مُنْصِرَةً فَظَلَمُوا بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِالْآبَنِ فَلَا اللّهِ الْآبَانِ وَمَا لَكَ إِلّا يَعْفِيفًا ﴾ وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِنّ رَبَّكَ أَمَاطُ بِالنَّاسِ وَمَا فَرُمَا مُرْسِلُ بِالنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْمُونَة فِي الْقُرْمَانُ وَمَا مَنْفِئَا اللّهِ اللّهُ عَلَيْنَا كِي فِيفًا اللّهِ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ثمّ أرشد سبحانه الخلق فقال: ﴿ وَلِن مِن قَرْبَةِ إِلَّا غَنُ مُهْلِكُوهَا ﴾ بإماتة أهلها ﴿ أَوْ مُعَذِبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا ﴾ وهو عذاب الاستئصال فيكون هلاك الصالحين بالعذاب في الدنيا فإنّه يفنى الناس ويخرب البلاد قبل يوم القيامة ثمّ يقوم القيامة. وقيل: المراد بذلك قرى الكفر والضلال دون قرى الإيمان والمراد بالهلاك التدمير.

﴿ كَانَ ذَٰلِكَ فِي ٱلْكِئْبِ مَسْمُورًا ﴾ وذلك كائن البتّة وهذا الحكم في الكتاب الكبير مكتوب وواقع لا محالة.

﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِآلاَيْتِ ﴾ التي يقترحونها المشركون منك كقولهم: «اجعل لنا الصفا ذهبا» وأمثاله، إلّا تكذيب الأمم المتقدّمة لأنّهم اقترحوا من أنبيائهم وأتيناهم الآيات الّتي اقترحوها ولم يؤمنوا مع ذلك فاستحقّوا معاجلة العذاب فعذّبناهم بعذاب الاستئصال فحال قومك كذلك لو نأتيهم ما يقترحون لوجب أن نعذّبهم بعد الإتيان وعدم إيمانهم والحكمة اقتضت إمهالهم فلذلك

السبب منعنا بإتيان الآيات المقترحة كما أنّه ﴿ مَاتَيْنَا ﴾ قوم ﴿ ثَمُودَ ﴾ آية السبب منعنا بإتيان الآيات المقترحة كما أنّه ﴿ مَاتَيْنَا ﴾ وما آمنوا فعذّبناهم لأنّهم ظلموا بالآية وأنكروها، لكنّ الحكمة اقتضت أن تكون شريعتك مؤبّدة إلى يوم القيامة وهذا ينافي عذاب الاستئصال.

﴿ مُبْصِرَةً ﴾ أي: آية يستدل بها على صدق الرسول ﴿ فَظَلَمُوا ﴾ وجحدوا بأنّها من عند اللّه وظلموا أنفسهم بوقوع العذاب عليهم ﴿ وَمَا نُرْسِلُ بِأَلَاكِ وَجِرا و ﴿ فَغُرِيفًا ﴾ لهم من عذاب اللّه.

ثمّ خاطب نبيّه فقال: واذكر الوقت الذي ﴿ قُلْنَا لَكَ ﴾ يا محمّد ﴿ إِنَّ اللّٰهِ اَلَمَا عِلَمَ عِلْما بَاحوالهم وبما يفعلون من الطاعة والمعصية أي: إن حكمته وقدرته محيطة بالناس فهم في قبضته والمقصود أنّهم لا يقدرون على أمر من الأمور في إيذائك ونحن ننصرك حتّى تبلغ رسالتك وتظهر ديني كما قال في موضع: ﴿ وَاللَّهُ يُمّصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ ('' وقيل: معنى قوله: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ أَمَاطُ بِالنَّاسِ ﴾ (أن وقيل: معنى قوله: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ أَمَاطُ بِالنَّاسِ ﴾ المراد بالناس في هذه الآية أهل مكة وإحاطة الله بهم هو أنّه بفتحها للمؤمنين ويظهر دولتك عليهم. ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرُّدَيَا ﴾ فيه أقوال:

أحدها: أن المراد بالرؤيا رؤية العين وهي ما ذكره في أوّل السورة من إسراء النبي النبي المقدس وإلى السماوات في ليلة إلّا أنّه لمّا رأى ذلك ليلا وأخبر بها حين أصبح سمّاها رؤيا وسمّاها فتنة لأنّه أراد بالفتنة الامتحان ليعرض للمصدّق بذلك جزيل ثوابه والمكذّب به أليم عقابه.

وثانيها: أنّها رؤيا نوم رآها ﷺ أنّه سيدخل مكّة وهو بالمدينة فقصدها فصدّها المشركون في الحديبيّة عن دخولها حتّى شكّ قوم منهم عمر، ودخلت عليهم الشبهة فقالوا: يا رسول اللّه أليس قد أخبرتنا أنّا ندخل

١\_ سورة المائدة: ٦٧.

المسجد الحرام أمنين؟ فقال ﷺ «أو قلت لكم أنكم تدخلونها العام؟» قالوا: لا فقال: «للخلتها إن شاء الله»، ورجع ثمّ دخل مكّة في العام القابل فنزل: ﴿ لَقَدَ صَدَفَكَ اللهُ رَسُولَهُ ٱلرُّهَ يَا بِٱلْحَقِّ ﴾ ((((\*))) وإنّما كان ذلك فتنة وامتحانا.

وممًا يؤكّد هذا المعنى قول عائشة لمروان: لعن اللّه أباك وأنت في صلبه فأنت بعض من لعنه اللّه. فلو قيل: إنّ رسول اللّه ما كان له منبر بمكّة. فالجواب أنّه رأى أن له بالمدينة منبراً يتداوله بنو أميّة. وقيل: إنّ الشجرة الملعونة في القرآن أي: الزقّوم وإنّما سمّي فتنة لأنّ المشركين كانوا يقولون: إنّ محمّداً يوعدكم بنار تحرق الحجارة، ثمّ يزعم أنّه تنبت فيها الشجرة.

﴿ فِي ٱلْقُدْرَ اللَّهِ معناه: الَّتِي ذكرت في القرآن، ﴿ وَنُخَوِّفُهُمْ ﴾ أي: نرهبهم

١\_سورة الفتح: ٢٧.

٢- مجمع البيان، ج٦، ص٢٦٦؛ وتنبيه الغافلين، شرف الإسلام ابن الكرامة، ص١٠٢؛ وبحار الأنوار، ج٨٥، ص١٥٥.

٦- مناقب آل أبي طالب، ج٣، ص١٩٧؛ والتبيان، ج٦، ص٤٩٤؛ وبحار الأنوار، ج٩، ص١١٩.
 ٤- تفسير العياشي، ج٢، ص٢٩٧؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٢٦٦.

٥- نور الثقلين، ج٤، ص١٠٩؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٢٦٦، وانظر: تفسير القمي، ج٢. ص١٣٤.

بما نقص عليهم في هلاك الأمم الماضية وبما نرسل من الآيات ﴿ فَمَا يَزِيدُهُمْ ﴾ ذلك ﴿ إِلَّا مُلغَيْنَا ﴾ وعتوا في الكفر عظيماً لأنهم لا يرجعون عن كفرهم.

النظم: لممّا وصفهم بقوله: ﴿ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا طُغْيَنَا كِبَـيرًا ﴾ وإن القوم نازعوا رسول الله وأنكروا رسالته لأجل الكبر والحسد شرح في هذه الآية أن الذي حملهم على هذا الأمر وهو الكبر حمل إبليس على ما حمل.

وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

واختصر الكلام لكونه مفهوما من سياق الكلام، والكاف لتأكيد الخطاب لا محل لها من الإعراب، أي: أخبرني أنت عن هذا الذي كرّمته عليّ وأمرتني بالسجود له، لم كرّمته علىّ ومقصوده الاستصغار والاستحقار أي: أهذا من

الذين كرّمته علي؟ وحذف حرف الاستفهام من هذا استغناء عنه بسبب الاستفهام الأول في ﴿ أَرَءَيْتَ ﴾ . ﴿ لَهِ الْمَا أَخَرْتَنِ ﴾ حياً ﴿ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ واللام توطئة للقسم، وجوابه ﴿ لَأَحْسَنِكَ ثَرُيّبَتَهُ ﴾ أي: لاستأصلهم ﴿ إِلّا قَلِيلًا ﴾ مأخوذ من احتنك الجراد الأرض إذا جررد ما عليها، أو المعنى لاقودنهم، من حنكت الدابة واحتنكتها إذا جعلت في حنكها الاسفل حبلاً تقودها به، وإنّما ادّعى اللعين هذا الأمر لأنه قد جرت بوسوسة آدم فلم يجد له عزما فعلم أن أولاده أضعف منه.

﴿ قَالَ ﴾ تعالى ﴿ آذَهَبُ ﴾ يا إبليس ﴿ فَمَن تَبِعَكَ ﴾ من ذريّته واقتفى أثرك وقبل منك ﴿ فَإِنَ جَهَنَّمَ جَزَآؤُكُمْ جَزَآءُ مَوْفُوزًا ﴾ كاملاً ﴿ وَاسْتَفَرْزَ مَنِ أَسْتَطَعْتَ ﴾ أي: استزل من اقتدرت ﴿ مِنْهُم ﴾ بوسوستك وأضلَهم بدعوتك وهذا تهديد بصورة الأمر ﴿ يِصَوْتِكَ ﴾ أي: بالغناء والمزامير والملاهي أو كل صوت يدعا به إلى الفساد فهو من صوت الشياطين.

وأتباعك وأعوانك، وكل راكب أو ماش في معصية الله من الإنس والجن فهو وأتباعك وأعوانك، وكل راكب أو ماش في معصية الله من الإنس والجن فهو من جند إبليس من خيله ورجله. و«الباء» زائدة وقوله: ﴿وَأَتَبِتُ عَلَيْهِم بِغَيْلِكَ وَرَجِلكَ ﴾ أي: استعن على إغوائهم بخيلك ورجلك، وقرئ بكسر الجيم وبضمها وعلى هذا المعنى يكون الباء غير زائدة ﴿وَشَارِكُهُم فِي ٱلْأَمَولِل وَبضمها وعلى هذا المعنى يكون الباء غير زائدة ﴿وَشَارِكُهُم فِي المال وبضمة أما المشاركة في الأموال عبارة عن كل تصرف قبيح في المال سواء كان ذلك التصرف بسبب أخذه من غير حقه أو وضعه في غير حقه فيدخل فيه المعاملات الفاسدة كالربى والغصب والسرقة وغيرها والبحيرة والسائبة وتبتّك آذان الأنعام وجعل المال لغير الله، وأما المشاركة في الأولاد والسائبة وتبتّك آذان الأنعام وجعل المال لغير الله، وأما المشاركة في الأولاد والدعاء إلى الزنى وتسمية أولادهم بعبد اللات والعزّى وترغيب أولادهم في

الأديان الباطلة وقتل الأولاد ووأدهم وكلّ تصرّف في الأولاد على وجه يؤدّي ذلك إلى ارتكاب منكر أو قبيح.

﴿ وَعِدْهُمْ ﴾ بالأماني الكاذبة وطول الأمل ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا عُرُورًا ﴾ أي: يزيّن لهم الخطاء أنّه صواب زي به إثر يعني: الّذين يطيعونني لا نفاذ لك «عليهم وكفى بربَّك» حافظاً لعباده من الشرك إن أطاعوه.

رَّبُكُمُ اللَّذِى بُرْخِى لَكُمُ الْفُلْكِ فِى الْبَحْرِ لِتَبْنَعُوا مِن فَضَالِهِ ۚ إِنَّهُ وَكَانَ بِكُمُ الظُّرُ فِى الْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّا أَهُ اللَّهُ عَنكُمْ الظُّرُ فِى الْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّا أَلَا فَمَا نَجْمَعُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللَّهُ الل

لمّا تقدّم ذكر الشيطان وعبدته من المشركين احتج في هذه الآية بدلائل التوحيد فقال: ﴿ رَبُّكُم ﴾ أي: خالقكم الذي يجري لكم السفن في البحر بما خلق على وجه يمكن جري السفن على الماء لتطلبوا من فضل الله بركوب السفن لصلاح دنياكم من التجارة والأمن من الغرق ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِكُمْ بَرْكِي السفن لصلاح دنياكم من التعمة. ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ الفَّرُ فِ الْبَعْرِ ﴾ والخوف الشديد من الغرق فسد ﴿ مَن تَدْعُونَ إِلّا إِنَّاهُ ﴾ أي: في تلك الحالة لا يتضرع إلى الله ﴿ فَلَنّا نَجْنَكُم الله عَلَيْكُم من الله والإخلاص ﴿ وَكَانَ المهلكة والغرق وأخرجكم ﴿ إِلَى اللّه عند الله عنه والمنعم الله بسبب أنّه عند الشدة يتمستك برحمته وعند الراحة يعرض عنه ويتمستك بغيره.

والمراد أنّه كما هو قادر على أن يُعْسِفُ بِكُمْ جَانِبَ آلْبَرَ اللهِ والمراد أنّه كما هو قادر على أن يغيبهم ويغرقهم من جانب البحر تحت الماء كذلك قادر على أن يغيبكم في الأرض تحت التراب أي: هبوا أنّكم نجوتم من هول الغرق فكيف أمنتم من هول البر؟ فمن جانب البحر إذا حصل الهلاك فبالغرق، ومن جانب البر يحصل بالخسف فكيف تأمنون أن يأتيكم من جانب الفوق بإمطار الحجارة عليكم؟ و«الحاصب» التراب الذي فيه حصباء والحاصب كاللابن والتامر أي: ذو الحصباء والحامب كاللابن والتامر أي: يرسل عليكم ريحاً كاسراً قويًا تكسركم وتكسر أشجاركم بسبب كفركم، ثم يرسل عليكم ريحاً كاسراً قويًا تكسركم وتكسر أشجاركم بسبب كفركم، ثم لا تجدوا لكم من يتبعنا بإنكار ما نزل بكم بأن يصرفه عنكم ويؤاخذنا ويطالبنا بدمانكم ويقول: لم فعلت هذا بهم؟ وليس لكم ثائر وناصر.

لمّا تقدّم قول إبليس: ﴿ هَنْوَا اللَّذِي كَرَّمْتَ عَلَى ﴾ ذكر في هذه الآية تكرمة بني آدم بأنواع الإكرام وفنون الأنعام فقال: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا ﴾ بأمور بالقوة المدركة والنطق وأمور عديدة منها تسليطهم على غيرهم وتسخير الحيوانات لهم وجعل محمّد ﷺ من البشر وأنّهم يعرفون الله ويأتمرون بأمره اختيارا وأشياء كثيرة لا تعد، بها فضّل الله بني آدم على غيره، والأناس يذكر بعضها.

اعلم أن الإنسان جوهر متركب من النفس والبدن فالنفس الإنساني أشرف النفوس السفليّة وبدنه أشرف الأجسام السفليّة وللإنسان والحيوان قوى متشاركة النيزاة النيزاة النيزاة النيزان المستعدد المستعد

كالاغتذاء والنمو والتوليد والحساسية والحركة فهذه القوى الخمسة متشاركان.

ثم إن الإنسان اختص بقوة أخرى وهي القوة العاقلة المدركة للكلّيات وحقائق الأشياء كما هي وهذه القوة من تلقيح الجواهر القدسيّة الإلهيّة فهذه القوة لا نسبة لها في الشرف إلى تلك القوى الخمسة النباتيّة والحيوانيّة فظهر أنّ الإنسان أشرف النفوس الموجودة في عالم السفليّ.

وأمّا شرافة التي تتعلّق بالبدن الإنساني بالنسبة إلى أبدان غيره من الشرف أحدها: روى ميمون بن مهران عن ابن عبّاس في تفسير قوله: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا ﴾ قال: (كلّ شيء يأكل إنّما يأكل بقيه غير ابن آدم فإنّه يأكل بيده). قيل: إن الرشيد أحضرت عنده أطعمة فدعا بالملاعق وعنده أبو يوسف فقال له: قد جاء في التفسير عن جدتك في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي ّادَمَ ﴾ جعلنا لهم أصابع يأكلون بها فرد الرشيد الملاعق وأكل بعد ذلك بيده وأصابعه.

ثم إن الإنسان فضل بالكلام وقادر على بيان مقصوده كاملاً من بيان حاجة أو ألم أو لذَة فيستريح نفسه بالبيان وإن كان أخرسا فبالإشارة يريح نفسه ويظهر مقصوده بخلاف سائر الموجودات. ثم فضل الإنسان بحسن الصورة والدليل عليه قوله تعالى: ﴿وَصَوَرَكُمْ مَا فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ ﴾ (١٠) ﴿فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنَ صُورَكُمْ ﴾ (١٠) ﴿فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْخَيَلِقِينَ ﴾ (١٠)

والخامس من الفضائل المختصّة للإنسان أن آتاه الله الخطّ لأن يتمكّن أن يودع معلوماته في الكتاب ولا يضيع علمه المستنبط، وإلى هذه الفضيلة الكاملة أشار سبحانه: ﴿ أَمْرَا وَرَبُكَ ٱلْأَكْرَمُ \* الّذِي عَلَمُ بِٱلْفَلِمِ \* عَلَمُ آلإنسَنَ مَا لَوْ يَعْلَمُ ﴾ (''.

١\_ سورة التغابن: ٣.

٢\_سورة المؤمنون: ١٤.

١\_ سورة علق: ٣\_ ٥.

والسادس: أنَّ أجسام هذا العالم من البسائط والمركّبات مسخّرة وخادمة للإنسان، أمّا البسائط كالأرض والماء والهواء والنار مسخّرة لفوائد الإنسان وهو دائماً ينتفع بها فالأرض كالام المربية والمهد وتربية المنافع للإنسان، وأمّا الماء فمعلوم نفعه للزرع والضرع، وأمّا الهوى فهو مادّة حياتنا ولو لا هبوب الرياح لاستولى النتن على هذه المعمورة، وأمّا النار ففيها طبخ الأغذية وقائمة مقام الشمس والقمر في ليالي مظلمة، والدافعة لضرر البرد، وأمًا المركّبات فهي أيضاً مسخّرة لهذا العالم الّذي ينتفع منه الإنسان من المعادن والآثار العلوية والنبات والحيوان وأمثالها فهذا العالم بأسره جار مجرى قرية معمورة وجميع منافعها مصروفة ومعدة للإنسان، فهو كالرئيس المخدوم والملك المطاع والباقي كالخدم وكلّ ذلك يدلُّ على كونه مخصوصاً من عند الله بمزيد التكريم والتفضيل. بقى القول في أفضليّته من الملك أم لا فهو على القول بالاختلاف.

والسابع: أنَّ الموجودات إمَّا أن يكون أزليًا وأبديًا معا وهو اللَّه سبحانه. وإمّا أن يكون لا أزليًا ولا أبديًا وهو عالم الدنيا مع كلّ ما فيه من النبات والحيوان والجماد وهذا أحسن الأقسام، وإمّا أن يكون أزليًا لا أبديًا وهو ممتنع الوجود لأنّ ما ثبت قدمه امتنع عدمه، وإمّا أن لا يكون أزليًا ولكنّه أبديَ وهو الإنسان والملك ولا شك أنّ هذا القسم أفضل من القسم الثاني والثالث فثبت أن الإنسان أشرف أكثر المخلوق.

والثامن: أنَّ العالم العلويُّ أشرف من العالم السفليُّ وروح الإنسان من جنس الأرواح العلويّة والجواهر القدسيّة وليس في موجودات العالم السفليّ شيء حصل فيه شيء من العالم العلوي إلَّا الإنسان فوجب كون الإنسان أشرف موجودات العالم السفليّ. والتاسع: أن أشرف الكلّ من الموجودات هو الله وكلّ موجود كان قربه من معرفة اللّه أتم وجب أن يكون أشرف فلا شك أن الإنسان إذا كان قلبه مستنيرا بمعرفة اللّه ولسانه مشرّفا بذكر آلاء اللّه وجوارحه مكرّمة بطاعة اللّه أشرف من غيره من الموجودات السفليّة. ولما ثبت أن الإنسان موجود ممكن لذاته والممكن لذاته لا يوجد إلّا بإيجاد الواجب لذاته فكلّما حصل للإنسان من المراتب العالية فهي حصلت بإحسان اللّه إليه وإنعامه تعالى فلهذا المعنى قال: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيّ ءَادَمَ ﴾.

﴿ وَمَعْلَنَاهُمْ فِى الْبَرِ ﴾ على الخيل والبغال والحمير والإبل [و] في ﴿ أَلْبَحْرِ ﴾ على السفن وهذا من مؤكدات التكريم لأنه تعالى سخر هذه الدواب له حتى يركبها ويغزو ويحمل عليها وكذلك تسخير السفن والمياه له ﴿ وَرَنَفَنَنَهُم مِنَ الطّبِبَنْتِ ﴾ لأن الأغذية إمّا حيوانيّة وإمّا نباتيّة وكلا القسمين إنّما يتغذّى الإنسان منها بألطفها وأطيبها بعد التنقية الكاملة والنضج التام البالغ بخلاف غيره ﴿ وَفَضَلْنَكُهُمْ عَلَ كَثِيمٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴾ بأمور خلقيّة ذاتيّة كالعقل واكتساب المعارف الإلهيّه.

والذين توقّفوا على أفضليّة البشر من الملك كابن عبّاس والزجّاج استدلّوا بهذه الآية لأن قوله تعالى: ﴿ وَفَضَلْنَهُمْ عَلَى صَيْمِ مِمّنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴾ يدلّ على أنّه قد حصل في مخلوقات اللّه شيء لا يكون الإنسان مفضّلا عليه وكلّ من أثبت هذا القسم قال: إنّه هو الملائكة فيقتضي أن الملك أفضل من البشر. وأجابوا عن هذا القول وقالوا: إن المراد بالتفضيل ما فضّلهم الله من فنون النعم الّتي عددنا بعضها، وقالوا: إنّ المراد بالكثير في الآية الجميع بوضع الكثير موضع الجميع، ثمّ إنّه إذا سلّم أن المراد بالتفضيل زيادة الثواب وأنّ لفظة «من» في قوله: ﴿ مِّمَنَ خَلَقْنَا ﴾ يفيد التبعيض فلا يمتنع زيادة الثواب وأنّ لفظة «من» في قوله: ﴿ مِّمَنَ خَلَقْنَا ﴾ يفيد التبعيض فلا يمتنع

أن يكون جنس الملائكة أفضل من جنس بني آدم والفضل من بني آدم يختص بالأنبياء بقليل من كثير فعلى هذا غير منكر أن يكون الأنبياء أفضل من الملائكة وإن كان جنس الملائكة أفضل من جنس بني آدم.

واحتجوا في تفضيل بني آدم بما روي عن زيد بن أسلم أنّه قال: قالت الملائكة ربّنا إنّك أعطيت بني آدم الدنيا يأكلون فيها ويتنعّمون ولم تعطنا ذلك فأعطنا ذاك في الآخرة فقال الله: وعزّتي وجلالي لا أجعل ذرّيّة من خلقت بيدي كمن قلت له: كن فكان.

و يَوْمَ نَدْعُواْ كُلُ أَنَاسٍ بِإِمَنْمِعِمْ ﴾ وقرئ بالياء والنون أي: أن ينادي يوم القيامة هاتوا متبعي ابراهيم هاتوا متبعي موسى هاتوا متبعي محمد الشيخ فيقوم أهل الحق الذين اتبعوا أنبياءهم فيأخذون كتبهم بأيمانهم، ثمّ ينادي هاتوا متبعي الشيطان وهاتوا متبعي رؤساء الضلال. وروي عن علي المنه الأنمة إمام هدى وإمام ضلالة "أن

وقيل: معناه المراد من الإمام كتابهم الذي انزل عليهم من أوامر الله ونواهيه فيقال يا أهل القرآن ويا أهل الإنجيل وهكذا. وقيل: معناه: بمن يأتمون به عن علمائهم وأثمتهم.

ويجمع هذه الأقوال ما روي عن الرضا عليّ بن موسى المنظم بالأسانيد الصحيحة أنّه روى عن آبائه عن النبي الشيرة أنّه قال: «يدعى كلّ أناس بإمام زمانهم وكتاب ربّهم وسنة نبيّهم» ((). وروي عن الصادق أنّه قال: «ألا تحمدون الله إذا كان يوم القيامة يدعى كلّ قوم إلى من يتولّونه ودعينا إلى رسول الله ودعيتم إلينا قال: فإلى أين

۱\_مجمع البيان، ج٦، ص٢٧٥؛ وتنبيه الغافلين، ص١٠١؛ وبحار الأنوار، ج٨. ص٨. ١\_عيون أخبار الرضالمﷺ، ج١، ص٣٧؛ ومسند زيد بن على، ص٤٩٥.

ترون يذهب بكم؟ إلى الجنة وربّ الكعبة قالها ثلاثا» (١٠). وقيل: يعني: بكتابهم الذي فيه أعمالهم. وقيل: بامتهاتهم صوناً عن افتضاح أولاد الزنى ورعاية لشرف عيسى والجنين، فحينئذ إمام جمع أم.

﴿ فَمَنَ أُوتِيَ كِيَنِهُمُ بِيَمِينِهِ، ﴾ واعطى كتاب عمله الَّذي فيه طاعاته بيمينه ﴿فَأَوْلَتَهِكَ يَقَرَهُونَ كِتَنْبَهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِمِلًا ﴾ فرحين مسرورين لا يستنكفون عن قراءته لما يرون فيه الجزاء من الثواب ولا ينقصون ثواب أعمالهم مقدار فتيل وهو المفتول الّذي في شقّ النواة، والفتيل الّذي في بطن النواة والنقير في ظهرها والقطمير قشر النواة، وإعطاء الكتاب باليمين علامة الرضا والخلاص، وباليسار ومن وراء الظهر علامة الهلاك. ﴿ وَمَن كَاتَ فِي هَنذِهِ أَعْمَىٰ ﴾ هذه إشارة إلى ما تقدّم من النعم أي: ومن كان من هذه النعم والعبر أعمى ﴿ فَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ ﴾ وقيل: إشارة إلى الدنيا أي: من كان في الدنيا عن آيات الله أعمى ضالًا عن الحقّ ذاهباً عن الدين فهو في الآخرة أشدّ تحيّرا عن طريق الجنّة فإنّ من ضلّ عن معرفة اللّه في الدنيا يكون يوم القيامة منقطع الحجّة فالأوّل: اسم وأعمى الثاني: أفعل التفضيل من العمي. وقيل: المعنى من كان في الدنيا أعمى القلب فإنّه في الآخرة يحشر أعمى العين عقوبة له على ضلالته في الدنيا. وقيل: من كان في الدنيا ضالًا فهو في الآخرة أضلَ لأنَّه لا يقبل توبته، والتأويل أنَّه إذا عمي في الدنيا وقد عرَّفه اللَّه الهدى وجعل له التوبة وصلة فعمي عن رشده فلم يتب فهو في الآخرة أشدَ عمى وأضلَ سبيلاً.

وَإِن كَادُواْ لِنَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِى أَوْحَبْنَاۤ إِلَيْكَ لِنَفْتَرِى عَلَيْنَا غَيْرَةٌ ۗ وَإِذَا لَاَتَّغَذُوكَ خَلِيلًا ﴿ وَلَوْلَاۤ أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَدْ كِدَثَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ

١\_مناقب أل أبي طالب، ج٢، ص٢٦٤؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٢٧٥.

## شَيْئًا قَلِيلًا ﴿ إِذَا لَأَذَقَنَكَ ضِعْفَ ٱلْحَيَوْةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ثُمَّ لَا يَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا ۞

سبب النزول فيه أقوال:

أوّلها: أنّ قريشا قالت للنبيّ: لا ندعك تستلم الحجر حتّى يستلم بآلهتنا فحدّث نفسه وقال: «ما عليّ في أن ألمّ بها والله يعلم أنّي لكاره لها ويدعو إلى استلام الحجر»، فنزلت وهذا قول سعيد بن جبير.

وثانيها: أنّهم قالوا: كفّ عن آلهتنا وشتمها واطرد هؤلاء السقاط الّذين رائحتهم رائحة الصنان حتّى نجالسك ونسمع ما تقول، فطمع ﷺ في إسلامهم فنزلت.

وثالثها: أن رسول الله الله الخرج الأصنام من المسجد فطلبت قريش منه أن يترك صنماً كان على المروة فهم بتركه ثم أمر بعده بكسره فنزلت. رواه العيّاشيّ بأسناده. (۱)

ورابعها: أنّها نزلت في وفد ثقيف قالوا: نبايعك على أن تعطينا ثلاث خصال: لا ننحني أي: لا نصلّي، ونكسر أصنامنا بأيدينا وتمتّعنا باللات سنة فقال المستخلية الاخير في دين ليس فيها ركوع ولا سجود، فأمّا كسر أصنامكم بأيديكم فذاك لكم وأمّا الطاعة للات فإنّي غير ممتّعكم بها». وقام رسول الله وتوضأ فقال عمر بن الخطاب: ما بالكم أذيتم رسول اللّه إنّه لا يدع الأصنام في أرض العرب؟ فما زالوا به حتّى أنزل اللّه هذه الآية، عن ابن عبّاس. (1)

وخامسها: أنَّ وفد ثقيف قالوا: أجَلنا سنة حتَّى نقبض ما يهدي لألهتنا

١- تفسير العياشي، ج٢، ص٣٠٦؛ ومجمع البيان، ج٦. ص٢٧٧، عن العياشي؛ وبحار الأنوار.
 ج١٧، ص٥٣.

١- مجمع البيان، ج٦، ص٢٧٧، عن العياشي؛ وبحار الأنوار، ج١٧، ص٥٣.

فإذا قبضنا ذلك كسرناها وأسلمنا. فهم الشيخ بتأجيلهم، فنزلت، عن الكلبيّ عن عطيّة عن ابن عبّاس.

المعنى: «إن» مخفّفة واللام هي الفارقة بينها وبين النافية أي: إنّ الشأن قاربوا أن يفتنوك ويخدعوك فاتنين فيوقعوك في الفتنة ويصرفونك عمّا ﴿ أَوْحَيْمَنَا إِلَيْكَ ﴾ أي: القرآن وحكمه لأن إعطاءهم ما سألوا مخالف لحكم الفرآن ﴿ لِنَفْتَرِى عَلَيْمَنَا ﴾ غير ما أوحي إليك ﴿ وَإِذَا ﴾ لو فعلت ما يريدون ﴿ لَا تَعْمَلُوكَ خَلِيكُ ﴾.

﴿ وَلَوْلاً ﴾ ولو لا عصمتنا لك وتثبيتنا إيّاك على الحق ﴿ لَفَدْ كِدتَ ﴾ تميل ﴿ إِلَيْهِمْ ﴾ ركونا ﴿ قَلِيلًا ﴾ أي: لقد قاربت بسبب سكوتك عن جوابهم طمعاً في إيمانهم أن تعطيهم بعض سؤالاتهم ولم تفعله، ولو فعلته لعذّبناك العذاب المتضاعف ألمه، لأن الذنب منك أعظم، أو المراد عذاب الدنيا وعذاب الآخرة، ولا شك أن مراده سبحانه تخويف امّته لئلاً يركن أحد من المؤمنين إلى أحد من المشركين في شيء من أمور الدين وأحكام الله، وإن رسول الله معصوم، ولو أنّه لو حدثت نفسه لهذا الأمر أيضاً ليس معصية لأنه رفعت عن امّته ما حدثت به نفسهم ما لم تعمل به، أو تتكلّم به.

النبي اللهم لا تكلني إلى نفس طرفة عين ابداً». (١)

وَإِن كَادُواْ لِيَسْتَفِزُّونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا ۚ وَإِذَا لَا يَلْبَنُونَ خِلَافَكَ إِلَّا قَلِيـلَا ﴿ سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن رُّسُلِنَا ۖ وَلَا يَجِدُ لِسُنَتِنَا تَحْوِيلًا ﴿ ﴾

١\_مجمع الزوائد، الهيثمي، ج١٠. ص ١٨١.

سبب النزول: نزلت في أهل مكة لمّا همّوا بإخراج النبيّ من مكّة، وقيل: نزلت في اليهود بالمدينة لمّا قدم رسول اللّه المدينة قالوا: إنّ هذه الأرض ليست بأرض الأنبياء وإنّما أرض الأنبياء الشام فامض إلى الشام.

المعنى: أرادوا وقربوا أن يزعجوك من أرض مكة بالإخراج. وقيل: وليَسْتَفِزُّونَكَ عَلَى معناه ليقتلوك، وإنّهم لو أخرجوك لكانوا لا يلبتون بعد خروجك وإلّا قليلاً على من الزمان ومدة يسيرة. وقيل: المراد إلّا ناساً قليلاً منهم، يريد من انقلت منهم يوم بدر وأسلموا. والّذين سعوا في إخراجه من منكة قتلوا يوم بدر وما لبثوا. كما أنّه و سُنّة كه من قبلك من الأمم الّذين فعلوا بأنبيائهم كذلك وأخرجوا أنبياءهم عذبناهم واستأصلناهم وهذه عادتنا من قبل في الأمم وكل يَجدُه لعادتنا تغييراً.

أَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ الَّيْلِ وَقُرْءَانَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴿ وَمِنَ الْيَلِ فَتَهَجَّدَ بِهِ، نَافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَن الْفَجْرِ كَانَ مَشَهُودًا ﴿ وَمِنَ الْيَلِ فَتَهَجَّدَ بِهِ، نَافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴿ وَقُل رَبِ أَدْخِلِنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي بَبْعَثَكَ رَبُكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴿ وَقُل رَبِ آدْخِلِنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَأَجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلطَننَا نَصِيرًا ﴿ وَقُلْ جَآءَ الْحَقُ مُوزَعَقُ الْمَا لَكَانَ رَهُوقًا ﴿ وَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

النظم: لما قال سبحانه: ﴿ وَإِن كَادُواْ لِبَسْتَفِزُونَكَ ﴾ أخرج الكلام في مخرج هذا المعنى أنّك يا محمّد لا تبال بسعيهم في إخراجهم إيّاك من بلدك ولا تلتفت إليهم واشتغل بعبادة الله وداوم على الصلاة فإنّه يدفع عنك شرّهم ويجعل دينك غالباً على أديانهم نظير قوله: ﴿ فَاصّبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيّحْ بِحَمّدِ رَبِّكَ قَبّلَ مُللّحِ الشّميس وَقَبْلَ غُرُوبِهَا ﴾ ()

ا\_سورة طه: ١٣٠.

واختلفوا في معنى الدلوك قبل: معناه دلوكها أي: غروبها، وسمّي الغروب دلوكا لأن الناظر يدلّك عينيه ليتبيّنها. وقبل: الدلوك زوالها وميلها إلى غروبها لأن الناظر إليها أيضاً يدلّك عينيه لشدة شعاعها وعليه الأكثرون فعلى هذا يتعلّق الحكم بميلها عن كبد السماء إلى وقت الظلمة. وغسق الليل هو أوّل بدء الظلمة وسواده. وقبل: غسق الليل انتصاف الليل، عن أبي جعفر وأبي عبد الله للمله الله المراد من الآية بيان الصلوات الخمس لا بيان صلاة واحدة بأن الله جعل من دلوك الشمس الذي هو الزوال إلى غسق الليل وقتاً للصلوات الأربع إلّا أن الظهر والعصر اشتركا في الوقت من الزوال إلى الغسق الغروب والمغرب والعشاء الآخرة اشتركا في الوقت من الغروب إلى الغسق الغروب والمغرب والعشاء الآخرة اشتركا في الوقت من الغروب إلى الغسق أي: شدة سواد الليل وانتصافه.

ثم أفرد سبحانه صلاة الصبح بالذكر وعطف على قوله: إوا أقم ﴿ قُرْءَانَ الْفَجْرِ ﴾ فهذا بيان وجوب الصلوات الخمس وبيان أوقاتها، ويؤيد ذلك ما رواه العيّاشيّ بالإسناد عن عبيد بن زرارة عن أبي عبد اللّه قال في هذه الآية: "إنّ الله افترض أربع صلوات أوّل وقتها من زوال الشمس إلى انتصاف الليل إلّا أنّ هذه قبل هذه "". وإلى هذا ذهب المرتضى في أوقات الصلاة، وقال في قوله تعالى: ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ يدل على أنّ الصلاة لا يكون إلّا بقراءة لأنّ قوله: (أقم الصلاة) و(أقم قرآن الفجر) قد امر فيه أن يقيم الصلاة بالقراءة حتى سمّيت الصلاة قرآنا فلا يكون الصلاة إلّا بقراءة.

﴿ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجِرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ أي: إنّ صلاة الصبح تشهدها ملائكة الليل وملائكة النهار.

١\_مجمع البيان، ج٦، ص٢٨٢؛ وبحار الأنوار، ج٧٩، ص٣٢٠.
 ٢\_ تفسير العياشي، ج٢، ص٣١٠.

واعلم أن منشأ الاختلاف في الآية أن قوله: ﴿ أَفِرِ الصّلَوْةَ لِدُلُوكِ الشّمْسِ اللّهِ عَسَقِ النّبِل ﴾ هل بيان أوقات الصلوات الاربع أو الثلاث راجع إلى اختلاف معنى الدلوك والغسق كما عرفت فإن حملت معنى الغسق على أول دخول الظلام لم يدخل فيه إلّا الظهر والعصر والمغرب، وإن حملت معنى الغسق على اشتداد الظلمة وانتصاف الليل دخلت فيه الصلوات الأربع كما هو الصحيح، فعلى هذا بأن يكون الزوال وقتاً والغسق وقتاً والفجر وقتاً وهذا يقتضي أن يكون الزوال وقتاً للظهر والعصر فيكون هذا الوقت مشتركا بين هاتين الصلاتين وأن يكون أول المغرب وقتاً للمغرب والعشاء، فيكون هذا الوقت مشتركا أيضاً بين هاتين الصلاتين فهذا يقتضي جواز الجمع على الترتيب أي: بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء مطلقاً.

وسئل عن الصادق الله عن أفضل المواقيت في صلاة الفجر فقال: "مع الفجر إنّ الله يقول: ﴿ وَقُرْءَانَ الْفَجْرِ الْنَ قُرْءَانَ الْفَجْرِ الْنَ الْفَجْرِ الْنَ الْفَجْرِ الْنَ الْفَجْرِ الْنَ الْفَجْرِ الْنَ الْفَجْرِ الْنَفِيرِ وَالْفَقَهَاء بِيَنُوا عَنْ نَورِ الصباح، وهذا يدلّ على أنّ التغليس أفضل من التنوير والفقهاء بينوا أنّ السنة أن يكون القراءة في هذه الصلاة أطول من القراءة في غيرها ولعل معنى قوله: "حتى يعرف المعديق من العدو" لا ينافي كون التغليس أفضل من التنوير لطول القراءة فينتهي إلى التنوير لأنّ الإنسان إذا شرع في الصلاة في الظلمة وامتدت الصلاة بسبب ترتيل القراءة وتكثيرها زالت الظلمة وظهر الضوء وحضرت الملائكة وعرجت ونزلت وشهدت لهم عند الله بصلاتهم الفوء فيقول الله للملائكة: "اشهدوا أنّي قد غفرت لهم". وهذا معنى قوله: ﴿ إِنَّ قُرْءَانَ الْفَجْرِكَاكَ مَشّهُودًا ﴾.

١- الكافي، ج٣. ص٢٨٣؛ وثواب الأعمال، ص٣٦.

الأعرابي: هجد الرجل إذا نام، وهجد الرجل إذا صلّى من الليل. فعند هذا يكون من الأعرابي: هجد الرجل إذا نام، وهجد الرجل إذا صلّى من الليل. فعند هذا يكون من الأضداد. وقيل: الهجود لغة النوم وشرعا لمن قام من النوم إلى الصلاة يقال له: المتهجد فحيننذ يحمل على إلقاء الهجود عن نفسه للصلاة يقال: رجل متحرج متأثّم ومتحوب أي: ملقي الحرج والإثم والحوب عن نفسه.

وقال الحجّاج بن عمر المازني: أيحسب أحدكم إذا قام من الليل فصلى حتى يصبح أنّه قد تهجّد إنّما تهجّد الصلاة بعد الرقاد ثمّ صلاة أخرى بعد رقده هكذا كانت صلاة رسول اللّه. إذا عرفت هذا فلا يبعد أنّه سمّي تهجّداً لهذا السبب. وقوله: ﴿ وَمِنَ ﴾ في قوله: ﴿ وَمِنَ النِّيلِ ﴾ لابلاً له من متعلّق، والفاء في قوله: ﴿ وَمِنَ النِّيلِ الله من معطوف عليه، والتقدير قم: من الليل أي: في بعض الليل فتهجّد بالصلاة المشتملة على القرآن. ومعنى النافلة زيادة على الأصل. واختلفوا بأنّ صلاة الليل هل كانت واجبة على النبي أم لا؟

في «التهذيب» عن الصادق الله فقال: «فريضة على رسول الله». (١)

وفي «الخصال» فيما أوصى به النبي الشخط علياً: «يا علي ثلاث فرحات للمؤمن في الدنيا: لقاء الإخوان والإفطار من الصيام والتهجد في آخر الليل» (ألم وفي «العلل» عن الصادق الشخط بعملاة الليل فإنها سنة نبيتكم ودأب الصالحين قبلكم، ومطردة الداء من أجسادكم». (ألم

وعن السجّاد الله أنّه سئل ما بال المتهجّدين بالليل من أحسن الناس وجهاً؟ قال: «الأنّهم خلوا بالله فكساهم الله من نوره». (١)

١\_ من لا يحضره الفقيه، ج١، ص ٤٨٤.

٢\_ خصال، للصدوق، ص١٢٥.

٣\_انظر: كنز العمال، ج٧، ص٧٨٦.

١\_وسائل الشيعة (الإسلامية )، ج٥, ص٢٧٦؛ الأمالي للطوسي، ص٢٨٢.

وبالجملة في أخبارنا أنّ اللّه أوجب على نبيّه صلاة الليل له نافلة ولأمّته غير واجبة، ولهم كفّارة وفضيلة لأنّ النبي الشي لم يكن له ذنب حتى تكون له كفّارة بل زيادة الدرجات ولأمّته كفّارة الذنوب. ووجوب صلاة الليل عليه الشيخ من خصائصه من الخلق وتبيّن من قوله: "نافِلَةً لَكَ» أنّ وجوب التهجّد مخصوص به، ووجوب الصلوات الخمس به وبامّته لتقييد الأمر بالتهجّد بهذا القيد وإلّا لم يكن لهذا القيد فائدة في الكلام.

ثم قال: ﴿ عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَعْمُودًا ﴾ قال أهل المعاني "عسى" كلمة من الله واجب لأنها يفيد الإطماع ومن أطمع إنساناً ثمّ حرّمه كان عاراً. وفي معنى المقام قيل: إنّه الشفاعة. قال المفسرون: على أنّه مقام الشفاعة كما قال المفسرون: على أنّه مقام الشفاعة كما قال المنتخذ في هذه الآية: "هو المقام الذي اشفع لأمّتي فيه" (ا)، وقالوا: إن الحمد إنّما يكون على الأنعام وهذه الشفاعة أنعم الله رسوله فحمدوه على الأنعام. ومما يؤكّد هذا المعنى الدعاء: وابعثه المقام المحمود الذي يغطبه به الأولون والآخرون، واتّفقوا على أن المراد منه الشفاعة، وقيل ـ والقائل حذيفة ـ: يجمع الناس في صعيد فلا تتكلّم نفس فأول مدعو محمد الني فيقول الشفاء يبن يديك وبك وإليك المبيك وسعديك والشرّ ليس إليك، والمهدي من هديت وعبدك بين يديك وبك وإليك لا ملجأ ولا منجا منك إلّا إليك تباركت وتعاليت سبحانك ربّ البيت (") فهذا هو المواد من المقام.

۱\_مسند أحمد، ج۲، ص ٤٤١، وتفسير ابن كثير، ج۳. ص٦٢. ٢\_انظر: منتهي المطلب، ج١، ص٢٦٨.

779......

بالصديقين والشهداء ثمّ بالصالحين فيحمد أهل السماوات وأهل الأرض فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ، إلخ ﴾ فطوبي لمن كان له في ذلك اليوم حظّ ونصيب، وويل لمن لم يكن له حظ ونصيب، ('). وفي روضة الواعظين عن النبي والمقام الذي أشفع لأمّتي، قال: وقال وقال والله الله المعمود تشفعت في أصحاب الكبائر من أمّتي فيشفعني الله فيهم والله لا تشفعت فيمن آذى ذرّيتي». (')

وعنه الله العرق فيقولون انطلق بنا إلى آدم يشفع لنا، فيأتون آدم فيقولون له: اشفع لنا عند ربّنا، فيقول: إنّ لي ذنباً وخطيئة فعليكم بنوح فيأتون نوحاً فيردّهم إلى من يليه حتى ينتهوا إلى عيسى الله فيقول: عليكم بمحمد المرابعة فيعرضون أنفسهم عليه فيقول: انطلقوا. فينطلق بهم إلى باب الجنة ويستقبل باب الرحمن ويخر ساجداً، فيمكث ما شاء الله فيقول: ارفع رأسك واشغع تشفّع، وسل تعطى، وذلك قوله: ﴿ عَسَى آن يَبْمَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴾ وهو المقام الذي يعطى فيه لواء الحمد فيوضع في كفّه ويجتمع تحته الأنبياء والملائكة فيكون أول شافع وأول مشفّع.

﴿ وَقُلَ ﴾ يا محمّد ﴿ رَبِّ أَدْخِلْنِى مُدْخَلَ صِدْقِ ﴾ أي: أدخلني في جميع ما أرسلتني به إدخال صدق ﴿ وَأَخْرِجْنِى ﴾ منه إخراج ﴿ صِدْقِ ﴾ أي: أعنّي على الوحي والرسالة.

وقيل: معناه أدخلني المدينة وأخرجني منها إلى مكّة للفتح. وقيل: إنّه امر بهذا الدعاء إذا دخل في أمر أو خرج من أمر. وقيل: أدخلني القبر عند الموت مدخل صدق وأخرجني منه عند البعث مخرج صدق ما يحمد عاقبته.

١\_التوحيد للصدوق، ص ٢٦١.

۲ــ روضة الواعظين، ص٢٧٣.

٣ـ تفسير القمي، ج٢، ص٢٥؛ وبحار الأنوار، ج٨، ص٣٥.

وقيل: أدخلني في الصلاة مع الصدق والإخلاص وأخرجني مع الإخلاص والقبول.

﴿ وَاجْعَلْ لِي مِن لِّدُنْكَ سُلُطُنْنَا نَصِيرًا ﴾ أي: اجعل لي عزا أمتنع به ممّن يحاول صدّي عن إقامة أمرك أو حجة على أن أتقوى بها على من عاداني فيك أقهر بها العصاة فنصر المَنْظُ بالرعب حتى خافه العدو على مسيرة شهر.

﴿ وَقُلَ ﴾ يا محمد ﴿ جَآءَ ٱلْحَقَّ ﴾ وهو الإسلام ﴿ وَزَهَقَ ٱلْبَنطِلُ ﴾ وهو الإسلام ﴿ وَزَهَقَ ٱلْبَنطِلُ ﴾ وهو الكفر والشرك.

وقيل: الحقّ القرآن والباطل الشيطان. روي عن عبد اللّه بن مسعود أنّه قال: (دخل النبيّ مكّة وحول البيت ثلاثمائة وستّون صنماً فجعل يطعنها ويقول: «جاء الحقّ وزهق الباطل»، فجعل الصنم ينكب لوجهه حين يقرأ يَهْشِينُ هذه الآية، ويقولون أهل مكّة: ما رأينا رجلاً أسحر من محمد المُشِينُ (۱)

وَنُنَزِلُ مِنَ ٱلْفُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَخَمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينٌ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا آنَ وَاللَّهُ الظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا آنَ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ كَانَ خَسَارًا آنَ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ كَانَ يَعَانِبِهِ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ كَانَ يَعُوسَانَ فَلَ عَلَى اللَّهُ عَلَى شَاكِلَتِهِ وَرَبُكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ هُوَأَهْدَىٰ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ كَانَ مَنُوسَانَ فَلَ اللَّهُ مِنْ هُوَأَهْدَىٰ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ هُوَأَهْدَىٰ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ الللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللللْهُ الللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللل

المعنى: اعلم أن ﴿ وَمَنَ ﴾ في الآية للجنس لا للتبعيض أي: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ﴾ هذا الجنس من الكلام الذي هو القرآن ﴿ مَا هُوَ شِفَآهُ ﴾ من الأمراض الروحانيّة والعقائد الفاسدة والأخلاق المذمومة لأن أشد المفاسد فساد العقائد الفاسدة في الإلهيّات والنبوّة والبعث، والقرآن مشتمل على رفع هذه المفاسد بالدلائل الواضحة ويدفع العيوب الباطنة فكان شفاء من هذا النوع من المرض.

وأمّا كونه شفاء من الأمراض الجسمانيّة فلأنّ التبرّك بقراءته يدفع كثيراً من الأمراض واعترف الجمهور من الفلاسفة وأصحاب الطلسمات بأنّ

١\_مناقب أل أبي طالب، ج١، ص١٠٤: وبحار الأنوار. ج١٧. ص٣٨٢.

لقراءة الرقيّ المجهولة والعزائم التي لا يفهم منها شيء آثار عظيمة في تحصيل المنافع ودفع المضارّ فلأن تكون القراءة من القرآن سبباً لحصول المنافع ودفع المضارّ كان أولى، على أن وردت أخبار في بعض الآيات لأمور، ويؤيد هذا المعنى ما روي أنّ النبي الشيخة قال: «من لم يستشف بالقرآن فلا شفاه الله».(١)

وأمّا كونه رحمة للمؤمنين ونعمة لهم لأنّهم المنتفعون من القرآن، ولكنّ الظالمين لا يزدادون عنده إلّا الخسار والعقاب لكفرهم به ولعلّ المعنى أنّ القرآن يظهر ما هم فيه من الكيد والمكر فيفتضحون بذلك.

﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَنِ ﴾ وكثرت نعمته ﴿ أَعْرَضَ ﴾ عن ذكرنا وولَى وبعد بنفسه وجانبه عن القيام بحقوق إنعامنا وشكرنا وتباعد عنا عن الشكر والدعاء وتكبّر ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ ﴾ وأسباب المحنة وأصابه الفقر لم يصبر ويكون قنوطا ومأيوسا من رجاء الفرج بخلاف المؤمن فإنّه يرجوا الفرج والروح على هذا، فيكون المراد بالآية خاصاً وإن كان اللفظ عاماً.

﴿ قُلَ ﴾ يا محمّد لهم: ﴿ كُلُّ يَعْمَلُ ﴾ على طبيعته وطريقته الّتي تخلّق بها من المؤمن والكافر حسب عادته ولهذا قال: ﴿ فَرَبُكُمْ أَعْلَمُ بِمَنَ هُوَ أَهْدَىٰ سَبِيلًا ﴾ أي: يعلم أي: الفريقين على الهدى وأيهما على الضلالة. وقال بعض أرباب اللسان: هذه الآية أرجى آية في كتاب الله لأن الأليق بكرمه العفو عن عبادة فهو يعمل به.

وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجِ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْـرِ رَبِى وَمَاۤ أُونِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيـلَا ﷺ وَلَهِن شِئْنَا لَنَذْهَبَنَ بِٱلَّذِى ٓ أَوْحَيْـنَاۤ إِلَيْكَ ثُمَّ لَا يَجِـدُ لَكَ بِهِـ،

١ ـ مكارم الأخلاق، الشيخ الطبرسي، ص٣٦٣؛ وبحار الأنوار، ج٨٩ ص١٧٦.

عَلَيْنَا وَكِيلًا ﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِن رَبِكَ إِنَّا فَضَلَهُ، كَانَ عَلَيْكَ اِنَّ فَضَلَهُ، كَانَ عَلَيْكَ كَيْكَ كَيْبِكُ الْفَيْ فَضَلَهُ، كَانَ عَلَيْكَ الْفَيْفِ فَلَا كَيْبِهِ الْجَنْمُ عَلَيْ الْفَيْفِ اللَّهِ الْمُعْفِيلُ اللَّهِ الْمُعْفِيلُ اللَّهُ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللْهُ الللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْ

اختلف في الروح المسئول عنه قيل: إنّهم سألوا عن الروح الذي في بدن الإنسان وهو سبب الحياة ما هو؟ والسائلين هم اليهود. وقيل: إنّهم سألوا عن قدمها وحدوثها أهي مخلوقة محدثة أم قديمة؟ وقيل: سألوا عن جبرئيل أو عن ملك من الملائكة له سبعون ألف وجه لكل وجه سبعون ألف لسان يسبّح اللّه بجميع ذلك على ما روي عن علي المالان، أو عيسى فإنّه سمتي بالروح. وقيل: سألوا عن الروح الذي هو القرآن كيف يتلقّن منه بالملك؟ وكيف صار نظمه وترتيبه مخالفاً لأنواع كلامنا من الخطب والأشعار، وقد سمتى اللّه تعالى القرآن روحاً في قوله: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِن أَمْرِنَا ﴾ فقال سبحانه: ﴿ قُلُ كُهُ يَا محمّد: إن ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْناً إِلَيْكَ رُوحًا مِن أَمْرِنا هُون أَمْرِ فَا أَنْزله علي دلالة على نبوتي وليس من فعل المخلوقين ولا ممّا يدخل في إمكانهم الإتيان بمثله كالخطب والأشعار الّتي يأتون بها فعلى هذا القول في إمكانهم الإتيان بمثله كالخطب والأشعار الّتي يأتون بها فعلى هذا القول فقد وقع الجواب موقعه.

وأمّا على معنى سؤالهم من حدوث الروح أم قدمه أيضاً فقد وقع الجواب أيضاً موقعه فقال: ﴿ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْـرِ رَبِّى ﴾ أي: من فعله وخلقه أي: حادث وليس بقديم، ومعنى الأمر الفعل ولفظ الأمر قد جاء بمعنى الفعل

۱ــالتبيان، ج٦، ص٥١٥؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٢٨٨. ٢ــسورة الشورى: ٥٢.

TTT .....

قال: ﴿ وَمَا أَمْنُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ ﴾ أو أمّا على كون سؤالهم عن ماهيّة الروح الّذي تتعلّق الحياة بها وهي سارية في البدن فقد عدل عن جوابهم لعلمه بعدم فهمهم هذا الأمر، وأدعى إلى الصلاح لأنّهم لا يستفيدون من الجواب شيئاً فكلّمهم في معرفة الروح إلى ما في عقولهم فقال: من أمر «كن» وتعلّق القدرة بإيجادها.

وبالجملة اختلف العلماء في ماهيّة الروح فقيل: إنّه جسم رقيق هوائيً متردّد في مخارق الحيوان وهو مذهب أكثر المتكلّمين، واختاره الأجلّ المرتضى قدّس سرّه. وقيل: جسم هوائيّ على بنية حيوانيّة في كلّ جزء منه حياة عن عليّ بن عيسى، قال: فلكلّ حيوان روح وبدن إلّا أنّ فيهم من الأغلب عليه الروح ومنهم من الأغلب عليه البدن.

وقيل: إنّ الروح عرض، ثمّ اختلف فيه فقيل: هو الحياة الّتي يتهيّأ به المحلّ لوجود القدرة والعلم والاختيار، وهو مذهب الشيخ المفيد أبو عبد الله محمّد بن محمّد بن النعمان والبلخيّ والمعتزلة البغداديّة.

وقال بعض العلماء: إن الله خلق الروح من ستّة أشياء من جوهر النور والطيب والبقاء والحياة والعلم والعلو ألا ترى أنّه مادام في الجسد كان نورانياً يبصر بالعينين ويسمع بالأذنين ويكون طيباً فإذا خرج عن الجسد نتن الجسد، ويكون باقياً فإذا فارقه الروح بلى وفنى، ويكون حياً وبخروجه يصير ميتاً، ويكون عالماً فإذا خرج منه الروح لم يعلم شيئاً، ويكون علوياً لطيفاً توجد به الحياة بدلالة قوله في صفة الشهداء: ﴿ بَلَ أَخْيَا مُ عِندَ رَبِهِمْ يُرْدَقُونَ ﴾ (٢).

وَوَمَا أُوتِيتُم مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ قيل: هو خطاب للنبيّ وغيره أي: ما أوتيتم العلم، المنصوص عليه شيء يسير بالنسبة إلى غير المنصوص عليه

ا\_سورة هود: ۹۷.

٢ ـ سورة أل عمران: ١٦٩.

فإن معلومات الله لا نهاية لها. وقيل: الخطاب لليهود الذين سألوا عن الروح فقالت اليهود عند ذلك: قد أعطانا الله التوراة فقال التي «التوراة في علم الله قليل». (١)

واعلم أن للناس في حقيقة الإنسان مذاهب فجمهور المتكلّمين يقولون: إن الإنسان عبارة عن هذه البنية المحسوسة وعن هذا الجسم المحسوس، ويقولون: إن الإنسان يحتاج تعريفه إلى ذكر حد أو رسم. وبعض أنكروا هذا القول، ويقولون: إن العلم الضروري يحكم بأن هاهنا شيئا غير الإنسان بقوله: أنا، وعلمت، وسمعت، وفرحت، وغضبت فالمشار إليه بقوله: أنا إمّا جسم أو عرض أو مجموع الجسم والعرض أو شيء مغاير للجسم والعرض. والذي يدل على أنه لا يمكن أن يكون الإنسان هو هذا الجسم المحسوس وجوه:

الوجه الأوّل: أنّ العلم البديهيّ حاصل بأنّ أجزاء هذه الجثّة متبدّلة بالزيادة والنقصان تارة بحسب النمو والذبول وتارة بحسب السمن والهزال، والمتبدّل المتغيّر غير الثابت الباقى.

الوجه الثاني: أن الإنسان حال ما يكون مشتغل الفكر نحو أمر معين مخصوص فإنّه في تلك الحالة يكون غافلاً عن جميع أجزاء بدنه وأعضائه وأبعاضه مجموعها ومفصّلها وهو مع ذلك غير غافل عن نفسه المعيّنة بدليل أنّه في تلك الحالة قد يقول: غضبت واشتهيت وأبصرت، وتاء الضمير كناية عن نفسه فهو في تلك الحالة عالم بنفسه وغافل عن جملة بدنه وعن كلّ من أعضائه والمعلوم غير ما هو غير معلوم فالإنسان يجب أن يكون مغايراً لجملة هذا البدن.

الوجه الثالث: أنَّ الإنسان قد يكون حياً حال ما يكون البدن ميتاً فوجب

١\_مجمع البيان، ج٦. ص٢٨٩: بحار الأنوار، ج٥٨. ص٣.

الوجه الرابع: أن الإنسان إذا ضاع عضو من أعضائه مثل أن تقطع يداه أو رجلاه أو تقلع عيناه أو تقطع أذناه إلى غيرها من الأعضاء فإن ذلك الإنسان يجد من قلبه وعقله أنّه هو عين ذلك الإنسان ولم يقع في ذلك الإنسان تفاوت حتّى أنّه يقول: أنا ذلك الإنسان الذي كنت موجوداً قبل ذلك إلا أنّهم قطعوا يدي ورجلي، وذلك برهان يقيني على أن ذلك الإنسان شيء مغاير لهذه الأعضاء وذلك يبطل قول من يقول: الإنسان عبارة عن هذه البنية المخصوصة، وأنت إذا تكلّمت مع زيد وقلت له: افعل كذا ولا تفعل كذا، فالمخاطب والمأمور والمنهي ليس هو جبهة زيد ولا أنفه ولا عينه والمأمور شيء مغاير لهذا البدن.

١ـ سورة آل عمران: ١٦٩.

٢\_بحار الأنوار، ج٦، ص٢٠٧.

٣ الحدائق الناظرة، ج٧، ص٤٤٣؛ وبحار الأنوار، ج٥٨، ص٧.

٤ بحار الأنوار، ج٥٨، ص٧، شرح مئة كلمة، ابن ميثم البحراني. ص١٣.

فإن قيل: لم لا يجوز أن يقال: المأمور جملة هذا البدن لا شيء من أعضائه؟ قلنا: توجّه التكليف على الجملة إنّما يصح لو كانت الجملة فاهمة عالمة فلو كانت الجملة فإمّا أن يقوم بمجموع البدن علم واحداً ويقوم بكل واحداً من الأجزاء علم على حدة، والأول: يقتضي قيام العرض بالمحال الكثيرة وهو محال. والثاني: يقتضي أن يكون كل واحداً من أجزاء البدن عالما مدركا على سبيل الاستقلال والعلم الضروري يحكم بأن الجزء المعين من البدن ليس فاهما عالماً على سبيل الاستقلال فيسقط السؤال.

واحتج القائلون بحدوث القرآن وأنّه مخلوق وليس بقديم قالوا: والّذي يقدر على إزالته والذهاب به يستحيل أن يكون قديماً.

﴿ إِلَّا رَحْمَةُ مِن رَّبِكَ ﴾ على الاستثناء المنقطع يعني: لكن رحمة ربّك تركته لك وما ذهب به وهذه منّة من اللّه عليه ﴿ إِنَّ فَضَلَهُ ﴾ وامتنانه بسبب إبقاء القرآن والعلم ﴿ عَلَيْكَ كَيْمِكَ ﴾ بسبب إنزال القرآن عليك وجعلك سيّد ولد آدم وختم بك النبيّين وأعطاك المقام المحمود.

﴿ قُل لَينِ ٱخْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ ﴾ قل يا محمّد لهؤلاء الكفّار: لئن

اجتمعت الإنس والجن متعاونين متعاضدين ﴿ عَلَىٰ أَنُ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَلَا ٱلْقُرْءَانِ ﴾ وجامعيته وجودة المعاني والخلو من التناقض، وكونه من الطبقة العليا ﴿ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ ، وَلَوْ مَن الطبقة على بيت يُعْمِلُهُم لِبَعْضِ ﴾ معيناً مثل ما يتعاون الشعراء على بيت شعر فيقيمونه، وللناس فيه قولان:

منهم من قال: القرآن في نفسه معجز. ومنهم من قال: إنّه لبس في نفسه معجزاً إلّا أنّه تعالى لمّا صرف دواعيهم عن الإتيان بمعارضته مع أنّ تلك الدواعي كانت قويّة فكانت هذه الصرفة والمنع معجزة.

والبيان في هذه المسألة: أن القرآن إمّا في نفسه يكون معجزاً أو لا يكون فإن كان معجزاً فقد حصل المطلوب وإن لم يكن معجزاً بل كانوا قادرين على الإتيان بمعارضته وكانت الدواعي متوفّرة على الإتيان بهذه المعارضة وما كان لهم عنها صارف ومانع، وعلى هذا التقدير فإن الإتيان بمعارضته عندهم واجب فعدم الإتيان بهذه المعارضة مع التقديرات المذكورة يكون نقضاً للعادة فيكون مع التحدي معجزاً فئبت الإعجاز.

وفي هذه الآية أيضاً دلالة على أن السؤال بالروح وقع عن القرآن لأنّه من تمام الآية ومن تمام ما أمر اللّه نبيّه أن يجيبهم.

﴿ وَلَقَدُ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ ﴾ أي: ولقد أخبرناهم وبيّنًا لهم في هذا القرآن من كلّ ما يحتاجون إليه في دينهم ودنياهم ليتفكّروا فيها ﴿ فَأَنَى آكُثُرُ ٱلنَّاسِ ﴾ من القبول وزادوا جحودا للحق كأنه قبل: فلم يرضوا ﴿ إِلَّا كُثُورًا ﴾ لأن لفظ «أبي» معناه النفي.

وَقَالُواْ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفَجُّرَ لَنَا مِنَ ٱلأَرْضِ يَنْبُوعًا ﴿ أَوْ تَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ الْأَنْهِا لَهُ عَلَىٰكُمَا اللَّهُ الْوَالْمُ الْوَالْمُ اللَّهُ اللْلُهُ اللَّهُ اللللْمُولِمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ الللْمُولُمُ الللْمُولِمُ الللْمُؤْمِنُ اللْمُولُولُولُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُل

سبب النزول: (قال ابن عبّاس: إنّ جماعة من قريش وهم عتبة وشيبة ابنا ربيعة وأبو سفيان بن الحرب والنضر بن الحارث والأسود بن المطّلب وزمعة بن الأسود والوليد بن مغيرة وأبو جهل بن هشام وعبد الله بن هشام وعبد اللَّه بن أميَّة وأميَّة بن خلف والعاص بن الوائل وبنيه ومنبَّه ابنا الحجَّاج وأبو البحتريّ بن هشام اجتمعوا عند الكعبة وقال بعضهم لبعض: ابعثوا إلى محمّد ﷺ فكلّموه وخاصموه فبعثوا إليه أنّ أشراف قريش قومك قد اجتمعوا لك، فبادر إليهم ظنًا منه ﷺ أنَّهم بدأً لهم في أمره وكان حريصاً على رشدهم فجلس إليهم فقالوا: يا محمّدﷺ إنّا دعوناك لنعذر إليك فلا نعلم قوماً أدخل على قومه ما أدخلت على قومك: شتمت الآلهة وعبت الدين وسفّهت الأحلام وفرقت الجماعة فإن كنت جئت بهذا لتطلب مالا أعطيناك وإن كنت تطلب الشرف سوّدناك علينا وإن كانت علَّة غلبت عليك طلبنا لك الأطبّاء. فقال المُنظِين الله عنه من ذلك بل بعنني الله إليكم رسولاً وأنزل كتاباً فإن قبلتم ما جنت به فهو حظكم في الدنيا والآخرة وإن ترذوه أصبر حتى يحكم بيننا». قالوا: فإذن بلدتنا مكَّة ضيَّقة فاسأل ربُّك أن يسيّر هذه الجبال ويجري لنا أنهاراً كأنهار الشام والعراق وأن يحيي ويبعث من مضى وليكن فيهم قصيّ فإنّه شيخ صدوق لنسألهم عمّا تقول أحق أم باطل؟ فقال ﷺ: «ما بهذا بعثت». قالوا: فإن لم تفعل ذلك فاسأل ربّك أن يبعث ملكاً يصدّقك ويجعل لنا جنّات وكنوزا وقصورا من ذهب. فقال الشيئة: «ما بهذا بعثت وقد جنت بما بعثني الله به فإن قبلتم وإلّا فهو يحكم بيني وبينكم». قالوا: فأسقط علينا السماء كما زعمت إن ربّك إن شاء فعل ذلك. قال: «ذاك إلى الله إن شاء فعل». وقال قائل منهم: لا نؤمن لك حتّى تأتى بالله والملائكة قبيلاً.

فقام النبي النبي النبي النبي الله بن أمية المخزومي ابن عمته عاتكة بنت عبد المطلب فقال: يا محمد الله عرض عليك قومك ما عرضوا فلم تقبله ثم سألوك لانفسهم أموراً فلم تفعل، ثم سألوك أن تجعل ما تخوفهم به فلم تفعل فو الله لا أؤمن بك أبداً حتى تتخذ سلماً في السماء وترقى فيه وأنا أنظر ويأتي معك نفر من الملائكة يشهدون لك وكتابا يشهد لك. وقال أبو جهل بن هشام المخزومي: إنّه أبى إلا سب الآلهة وشتم الآباء وأنا أعاهد الله لأحملن حجراً فإذا سجد ضربت رأسه فانصرف رسول الله حزيناً لما رأى من قومه، فنزلت الآية).(1)

المعنى: لمَا بين إعجاز القرآن عقب البيان بأنهم أبوا إلّا الكفر والطغيان واقترحوا من الآيات ما ليس لهم ذلك وقالوا: ﴿ لَنَ نُوْمِنَ لَكَ ﴾ ونصدةك ﴿ حَقَى ﴾ تشقّق ﴿ لَنَا ﴾ من أرض مكة علينا ينبع منه الماء في وسط مكة ﴿ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنّةٌ ﴾ تجنّها وتسترها الاشجار ﴿ مِن نَجْيلٍ ﴾ وأعناب ﴿ فَنُنْفَجِرَ ٱلْأَنْهَارَ ﴾ من الماء وسطها تشقيقا حتى يجري الماء تحت الاشجار ﴿ أَوْ تُسْقِطَ ٱلسَّمَآءَ ﴾ علينا قطعا قد تركب بعضها على بعض.

﴿ كُمَا زَعَمْتَ ﴾ أي: كما كنت تخوفنا من انشقاق السماء وانفطارها بزعمك ﴿ أَوْ تَأْتِى بِأَشَهِ وَٱلْمَلَةِ كَهِ قبيلة قبيلة أو متقابلين حتّى نشاهدهم

١\_مجمع البيان، ج٦، ص٢٩٢، بحار الأنوار، ج٩. ص١٢٠.

ويشهدون بأنك نبيّ ودعوتك حقّ وهذا يدل على أنّ القوم كانوا مشبّهة مع شركهم ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ ﴾ من ذهب ونقوش أو تصعد ﴿ فِ اَلسَّمَاء ﴾ وإذا صعدت لم نصدقك ﴿ حَقَ تُنزّل ﴾ على كل واحداً منا ﴿ كِنَابًا ﴾ من الله شاهداً بصحة نبوتك ﴿ فَنَمْرُونُهُ ﴾ وهو مثل قوله: ﴿ بَلْ يُرِيدُ كُنُ اَمْرِي مِنْهُمْ أَن مُونَى مَنْهُمْ أَن مُمُعُنَا ثُنَظَرَهُ ﴾ وهو مثل قوله: ﴿ بَلْ يُرِيدُ كُنُ اَمْرِي مِنْهُمْ أَن

﴿ فَلَ ﴾ يا محمد تلا تنزيها لله من كل قبيح وبراءة من كل سوء، لأنهم لما قالوا: تأتي بالله أو ترقى في السماء إلى عند الله لاعتقادهم أن الله جسم قال: قل: ﴿ سُبَّحَانَ رَبِي ﴾ عن كونه بصفة الأجسام وتعظيما له وطيبا عن أن يحكم عليه عبيده حتى يفعل المعجزات باقتراحاتكم ويجوز عليه المقابلة والنزول ﴿ مَنَ كُنتُ إِلَّا بَشَرَا رَسُولًا ﴾ أي: هذه الأشياء ليس في طاقة البشر أن يأتي بها فلا أقدر بنفسي أن آتي بها كما لم يقدر من كان قبلي من الرسل فلا تطالبوني بما لا يطالب به البشر.

﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ ﴾ بيان الآية أن القوم استبعدوا أن يكون الرسول من جنس البشر بل كانوا يقولون: إن الله لو أرسل رسولاً فينبغي أن يكون من الملائكة، فأجاب عن قولهم: وما يمنعهم أن يؤمنوا بمن أرسلنا من البشر إذ معه الهدى والمعجزة، والمعجزة سواء أظهرت على يد البشر أو على يد الملك لابد وأن يصدتوا ووجب الإقرار برسالته؟ فهذا القول منهم تحكم فاسد.

والجواب الثاني عن استبعادهم وهو أن أهل الأرض لو كانوا ملائكة لكان من الواجب أن يكون رسولهم من الملائكة لأن الجنس إلى الجنس أميل وكذلك لو كانوا بشراً لكان رسولهم بشراً.

ئم بعد نقض شبهاتهم هددهم سبحانه بقوله: ﴿ قُلْ كَ عَلَى بِاللَّهِ

١\_سورة المدثر: ٥٢.

شَهِيدًا ﴾ في صدقي والاعاثي وحاكم بيني وبينكم ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَيِرًا ﴾ أخبر وأبصر بظواهرهم وبواطنهم ويعلم أنهم إنّما يوردون هذه الشبهات لمحض الحسد والعناد وحب الدنيا والاستنكاف عن الانقياد للحق. وقيل: معنى الآية أنّ العرب قالوا: كنّا ساكنين مطمئنين فجاء محمد فأزعجنا وشوَش علينا أمرنا. فبين سبحانه قل لهم: لو كانوا ملائكة مطمئنين لأوجبت الحكمة إرسال الرسل إليهم فكذلك أهل الأرض لابد وأن يرسل إليهم رسولاً منهم للهداية وإنّهم أحوج إلى الرسول من الملائكة.

وهاهنا سؤال: إذا جاز أن يكون الرسول إلى النبيّ ملكاً ليس من جنسه فجاز أن يكون الرسول إلى الناس أيضاً ملكاً ليس من جنسهم.

فالجواب أن النبي وصاحب الرسالة والمعجزة قد اختير من بينهم للنبوة فصارت حاله مقاربة حال الملك وليس كذلك غيره من الناس ويجوز له أن يرى الملائكة كما يرى بعضهم بعضاً بخلاف الأمّة وله مزيّة على الأمّة واختصاصات دون غيره. وأيضا فإن النبيّ بنفسه يحتاج إلى معجزة يعرف بها رسالة نفسه كما احتاجت الأمّة إلى معجزة فجعل الله موجب يقينه ومعجزة نفسه رؤيته للملك.

## رَحْمَةِ رَبِّنَ إِذَا لَأَمْسَكُمْمُ خَشْبَةَ ٱلْإِنفَاقِ ۚ وَّكَانَ ٱلْإِنسَانُ قَـتُورًا ﴿ اللَّهِ

لمّا أجاب سبحانه عن شبهاتهم واقتراحاتهم وأردفها بالوعيد الإجمالي وهو قوله: ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَبِرًا بَعِبِيرًا ﴾ ذكر في هذه الآية الوعيد الشديد على سبيل التفصيل بقوله: ﴿ وَمَن يَهْدِ اللّه ﴾ والأشاعرة فسروا الآية بسبق حكم الله عليهم بالهداية والضلال تعالى الله عن هذه النسبة وإنّما المعنى والمراد: من يحكم الله له بسبب قبوله الإيمان وإطاعته أمره على الحقيقة ﴿ فَهُو اللّهُ مَنْ يَعْدُ اللّه عليه بسبب جحوده وإنكاره ليس له ولي ولا ناصر. والمعتزلة ومن يحكم الله عليه بسبب جحوده وإنكاره ليس له ولي ولا ناصر. والمعتزلة فسروا الإضلال والضلال في مطلق أمثال هذه الآيات الإضلال عن طريق الجنّة وعلى منع الألطاف لعدم الاستحقاق وعلى التخلية وعدم التعرض بالمنع عن الكفر كما هو الحق في مذهب أهل الحق والعدليّة.

﴿وَغَضَّرُهُمْ يَوْمَ ٱلْفِيَكُمَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ﴾ أي: يسحبون على وجوههم في النار، أو المعنى يمشون حقيقة من وجوههم.

روى أبو هريرة أنّه قيل: يا رسول اللّه كيف يمشون على وجوههم؟ قال: «إنّ الّذي يمشيهم على أقدامهم قادر على أن يمشيهم على وجوههم». (۱) هوعمًا الله عمّا يسرّهم ﴿وَشُمّا ﴾ لا ينطقون بحجة تنفعهم ﴿وَسُمّا ﴾ عمّا يمتّعهم كأنّهم عدموا هذه الجوارح لأنّهم لا يسمعون ولا يرون ولا يتكلّمون لأنّ اللّه يقول: ﴿وَرَهَا المُجْرِمُونَ اَلنّارَ ﴾ (۱) وقال: ﴿ يَعَمُوا لَمَا تَعَيْظُا وَرَفِيراً ﴾ (۱) وقال: ﴿وَعَلَى الحقيقة يحشرون على هذه الصفة وقال: ﴿وَعَوْ مُنَالِكَ ثُبُولاً ﴾ (۱) وقيل: على الحقيقة يحشرون على هذه الصفة عميا كما عموا عن الحق في الدنيا، بكما كما سكتوا عن كلمة الإخلاص

١- التبيان، ج٧، ص٤٨٩؛ وكنز العمال، ج١٤، ص٣٦٠.

٢ ـ سورة الكهف: ٥٣.

٣ سورة الفرقان: ١٢.

ا\_سورة الفرقان: ١٣.

والحقّ، صمّا لتركهم سماعهم القرآن وإصغائهم الباطل. ولا ينافي الأمرين لأنّ مواقف القيامة كثيرة. ﴿ مَّأُونَهُمْ ﴾ ومستقرَهم ﴿ جَهَنَّمُ صُلَّمًا ﴾ سكن التهاباً ﴿ زِدْنَنَهُمْ ﴾ اشتعالا فيكون كذلك دائماً سرمداً.

﴿ وَاللَّهُ ﴾ الَّذي تقدّم ذكره من العذاب ﴿ جَزَآؤُهُم ﴾ استحقّوه ﴿ بِأَنَّهُمُ كَا اللَّهُ وَمِن تَكذيبهم أَنّهم قالوا: إذا صرنا مترضرضين مثل هذا التراب نبعث ونحيى ثانياً؟ ليس الأمر كذلك من مات قات.

﴿ أَوْلَمْ يَرُوا ﴾ ويعلموا ﴿ أَنَ أَلَهُ الّذِي ﴾ يقدر على ﴿ خَلَقَ ﴾ ما هو أعظم وهو ﴿ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فَادِرُ عَلَى أَن ﴾ يخلقهم ثانياً بعد الفناء. وعبر بالمثل أي: الإعادة مثل الابتداء والإعادة أسهل وأهون من الإنشاء، وإذا كان قادراً على أمثالهم كان قادراً على إعادتهم بأعيانهم إذ البنية والمادة ليس شرطاً في القدرة. وأراد بمثلهم إيّاهم عيناً لأن مثل الشيء مساوله في جهاته ويعبر بالمثل عن الشيء نفسه يقال: مثلك لا يفعل كذا أي: أنت لا تفعل كذا.

ثم قال: ﴿ وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلًا لَا رَبِّ فِيهِ ﴾ أي: جعل لإعادتهم وقتاً لا شك في وقوعه كائن لا محالة، أو جعل لهم آجلاً يعيشون في الأجل ثمّ يخترمون عنده ﴿ وَفَا لَكُ الظَّالِمُونَ ﴾ لأنفسهم بفعل المعاصي ﴿ إِلَّا ﴾ جحودا بآيات الله ونعمه.

ثم قال: ﴿ قُل ﴾ لهم يا محمد الله الله وملكون خَرَابِن ﴾ أرزاق الله وملكتم مقدورات نعمة ﴿ رَبِّ إِذَا لَأَمْسَكُنُم ﴾ عن البذل والإسخاء خشية الفقر والفاقة ﴿ وَكَانَ ٱلإِنسَنُ قَتُورًا ﴾ شحيحاً بخيلاً، ولما كان الأكثر في طباعهم البخل جاز الإطلاق ولو أن يكون بعضهم أجوادا كرماء.

وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَىٰ تِشْعَ ءَايَنتِ بَيِنَنَتُّ فَسَّتَلْ بَنِيَ إِسْرُوْمِيلَ إِذْ جَآءَهُمْ فَقَالَ لَهُ، فِرْعَوْنُ إِنِّ لَأَظُنُّكَ يَنْمُوسَىٰ مَسْجُورًا ﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَـُـُولَآهِ إِلَّا رَبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنِي لَأَظُنُّكَ يَنْفِرْعَوْثُ مَشْبُورًا ﴿ فَا أَرَادَ أَن يَسْتَفِزَهُم مِنَ ٱلأَرْضِ فَأَغْرَقَنَهُ وَمَن مَّعَهُ جَمِيعًا۞ وَقُلْنَا مِنْ بَعْدِهِ، لِبَنِيَ إِشْرَهِيلَ ٱسْكُنُواْ ٱلأَرْضَ فَإِذَا جَآةً وَعْدُ ٱلْآخِرَةِ جِثْنَا بِكُمْ لَفِيفًا ۞

المقصود من هذا الكلام الجواب عن اقتراحاتهم عن قولهم: «لن نؤمن لك حتّى تأتينا بهذه المعجزات الّتي اقترحناها» فجاوبهم سبحانه بأنًا ﴿ عَالَيْنَا مُوسَىٰ ﴾ معجزات مساوية لما طلبتموها بل أعظم منها فلو حصل في علمنا أنّها مصلحة لفعلناها كما فعلنا في حق موسى. وقد ذكر في القرآن أشياء كثيرة من معجزات موسى النه منها: إزالة العقدة من لسانه وذهبت العجمة وصار فصيحاً، وانقلاب العصا ثعباناً، وتلقف الحيّة حبالهم وعصيّهم مع كثرتها، واليد البيضاء، والطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم، وشق البحر والحجر وإظلال الجبل وإنزال المن والسلوى عليه وعلى قومه، وأخذهم بالسنين ونقص من الثمرات، والطمس على أموالهم من الأطعمة والدقيق والدراهم والدنانير.

روي أن عمر بن عبد العزيز سأل محمد بن كعب عن الآيات لموسى فقال: منها حلّ عقدة اللسان والطمس ثمّ قال: يا غلام أخرج ذلك الجراب فأخرجه فنفضه فإذا فيه بيض مكسور وجوز مكسور وفول وحمّص وعدس كلّها حجارة. وتخصيص التسعة بالذكر لا يقدح ثبوت الزائد عليه.

وقد قيل في الآيات التسع: الأحكام التسع، كما روى صفوان بن غسال أنّه قال: إنّ يهوديّاً قال لصاحبه: اذهب بنا إلى هذا النبيّ نسأله عن تسع أيات، فذهبا إلى النبيّ وسألاه عنها فقال الشخيّة: «هن أن لا تشركوا بالله شيئاً ولا تسرقوا ولا تزنوا ولا تقتلوا ولا تسحروا ولا تأكلوا الربي ولا تقذفوا المحصنة ولا تولّوا الفرار يوم الزحف، وعليكم خاصمة اليهوديّان فقبلا

#### يديه ورجليه وقالوا: نشهد أنَّك نبيّ ولو لا نخاف القتل لاتبعناك». (١)

﴿ فَسَنَلَ بَنِي إِسْرَبُويِلَ ﴾ والمراد من الأمر عن هذا السؤال ليس للاستفادة من العلم بالآيات وإنّما المقصود أن يظهر لعامّة اليهود صدق ما ذكره الرسول فالسؤال سؤال استشهاد وقرئ «فسأل» بصيغة الماضي. روي عن ابن عبّاس أنّه قرأ فسأل بني إسرائيل أي: فسأل موسى فرعون بني إسرائيل أن يرسلهم معه.

فقال له فرعون لمنا جاءه موسى: ﴿ إِنِّ لَأَطْنُكَ يَكُوسَىٰ مَسْحُورًا ﴾ أي: ساحراً ووضع المفعول موضع الفاعل كما يقال: مشئوم وميمون في معنى شائم ويامن. وقيل: معناه أنّه سحر بك وأنت مخدوع فقال له موسى: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ ﴾ يا فرعون أنّه ﴿ مَا أَنزَلَ ﴾ هذه الآيات ﴿ إِلّا رَبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الّذي يا فرعون أنّه ﴿ مَا أَنزَلَ ﴾ هذه الآيات ﴿ إِلّا رَبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الّذي خلقهن أنزلها ﴿ بَصَآبِرَ ﴾ وحججا وبراهين للناس يبصرون بها أمور دينهم، وأدلّة على نبوتي لأنك تعلم أنّها ليست من السحر. وروي أن علياً الله قال: «إنّ الضمير في دعلمت، للمتكلم، قال: والله ما علم عدو الله ولكن موسى هو الذي علم».

﴿ وَلِنِي لَأَظُنُّكَ يَنفِرْعَوْبَ ﴾ هالك لكفرك وينادى لك بالويل والثبور، والمراد بالظنَ هاهنا الظنَ لا العلم.

﴿ فَأَرَادَ أَن يَسْتَغِزَهُم ﴾ أي: أراد فرعون أن يزعج موسى ومن معه من أرض مصر وفلسطين واردن بالنفي عنها، وقيل: أراد بأن يقتلهم ﴿ فَأَغَرَقَنَهُ ﴾ وجنوده ﴿ جَيِعًا ﴾ بحيث لم ينج منهم أحد ولم يهلك من بني إسرائيل أتباع موسى أحد ﴿ وَقُلْنَا مِنْ بَعْدِ ﴾ هلاك فرعون وقومه ﴿ لِبَنِيَ إِسْرَتُوبِلَ السّكُنُوا ﴾ أرض مصر والشام ﴿ فَإِذَا جَآةَ وَعَدُ ﴾ الكرة ﴿ الْآيِخِرَةِ ﴾ أو نزول عيسى ﴿ جِنْنَا أَرض مصر والشام ﴿ فَإِذَا جَآةَ وَعَدُ ﴾ الكرة ﴿ الْآيِخِرَةِ ﴾ أو نزول عيسى ﴿ جِنْنَا بِعض لا يَعْارفون وقيل: معناه جميعاً أولكم وآخركم.

المجمع البيان، ج٦، ص٣٠٠؛ والتبيان، ج٦، ص٥٢٧

والنظم في الآية أن قوم موسى لمّا اقترحوا الآيات وآتيناهم ولم يؤمنوا فعذّبناهم بعذاب الاستئصال فلو نأتي لقومك ما اقترحوا ولم يؤمنوا يجب أن نعذّبهم أيضاً والحكمة لا تقتضي ذلك.

### وَمِآلُحَقِ أَنزَلْنَهُ وَمِآلُحَقِ نَزَلُ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ۗ

أي القرآن عليك ﴿ أَنزَلْنَهُ ﴾ بالصواب ويكون أن يعمل به. ويؤمن به وقيل: الضمير في أنزلناه إلى موسى كقوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا لَلْمَدِيدَ ﴾ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَثِّرًا ﴾ بالجنّة لمن أطاعك ومنذرا بالنار لمن عصاك.

وَفُرْهَ أَنَا فَرَقَنَاهُ لِنَقْرَآهُ, عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثِ وَزَلْنَهُ نَبْرِيلاً ﷺ قُلْ ءَامِنُواْ بِهِ أَنِ لَا نُوْمِهُواً إِنَّ اللَّذِينَ أُونُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُشْلَى عَلَيْهِمْ يَجْرُونَ لِلأَذْقَانِ سُبَحَلَ رَبِنَا لَمَفْعُولاً ﷺ وَيَعْرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَقُولُونَ سُبْحَلَ رَبِنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِنَا لَمَفْعُولاً ﴾ وَيَجِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُ هُمْ خُشُوعًا ﴿ إِنَّ مَا وَعُواْ اللَّهُ أَوْ ادْعُواْ الرَّمْنَانُ أَيْنَا لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُ هُمْ خُشُوعًا ﴾ فَي ادْعُواْ اللَّهُ أَوْ الرَّعْمَانُ أَيْنَا اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

المعنى ثمّ عطف على ﴿ وَبِالْغَقِ أَنْزَلْنَهُ ﴾ أي: وأنزلنا عليك: ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَنا بِهُ التشديد والتخفيف أي: فضلناه سورا وآيات، أو المعنى فرقنا به الحق عن الباطل، أو بعضه خبراً وبعضه أمراً ونهيا وبعضه وعداً ووعيدا فأنزلناه متفرقا لم ننزله جميعاً إذ كان بين أوله وآخره نيّف وعشرون سنة ﴿ لِلنَقْرَآهُ مَكَى النّاسِ عَلَى ﴾ تؤدة وتثبّت ليكون أمكن في قلوبهم ويكونوا أقدر على التأمّل فيه والعمل به ولا تعجل في تلاوته فلا يفهم عنك وتقرأه عليهم شيئاً فشيئاً ﴿ وَنَزَلْنَهُ ﴾ على حسب الحوائج ووقوع الحوادث، قال ابن عبّاس:

(لئن أقرأ سورة البقرة وارتّلها أحبّ إليّ من أقرأ القرآن). وعن عبد اللّه بن مسعود قال: (لا تقرءوا القرآن في أقلّ من ثلاث واقرءوا في سبع).

﴿ فَلَ ﴾ يا محمد لهؤلاء المشركين: ﴿ مَامِنُوا بِمِ ؛ ﴾ أي: بالقرآن ﴿ أَوْ لَا نُوْمِنُواً ﴾ فإنّ إيمانكم ينفعكم ولا ينفع غيركم وترككم الإيمان يضرّكم ولا يضرَ غيركم ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ أُوثُوا ٱلْعِلْمَ مِن مَبْلِهِ ۚ ﴾ أي: الّذين أعطوا علم التوراة من قبل نزول القرآن كعبد الله ابن سلام وأمثاله وعلموا وعرفوا صفة النبي المشيئة قبل مبعثه ﴿إِذَا يُشَلَّىٰ عَلَيْهِم ﴾ القرآن يسقطون على الوجوه ساجدين. وإنَّما خص الذقن لأن من سجد كان أقرب شيء من جبهته إلى الأرض الذقن. والذقن مجمع اللحيتين، ثمّ إنّ الإنسان إذا استولى عليه الخوف من اللّه أو الشوق فربّما سقط على الأرض في معرض السجود كالمغشيّ عليه ومتى كان كذلك كان خروره على الذقن فقوله: ﴿ يَغِرُونَ لِلْأَذْقَانِ ﴾ كناية عن غاية ولهه وخوفه وخشيته، والعرب يقول إذا خرّ الرجل ووقع على وجهه: فلان خرّ للذقن، ولا يقال: خرّ على الذقن. قوله: ﴿ وَيَقُولُونَ سُبْحَنَ رَبِّنَا ۚ إِن كَانَ وَعَدُ رَيِّنَا لَمُفَعُولًا ﴾ أي: يقولون في سجودهم: سبحان ربّنا، أي: ينزّهونه ويعظّمونه إنّه كان وعد ربّنا حقّاً يقيناً أي: وعد الّذي وعدنا بإرسال محمّد ﷺ وإنزال القرآن حقّ وثبت. وهذا يدلّ على أنّ هؤلاء كانوا من أهل الكتاب لأنّ الوعد ببعثة محمّدﷺ سبق في كتابهم فهم كانوا ينتظرون إنجاز ذلك الوعد.

ثم قال: ﴿ وَيَخِرُونَ لِلْأَذَقَانِ يَبْكُونَ ﴾ والفائدة في هذا التكرار اختلاف الحالتين وهما خرورهم للجسود وخرورهم حال كونهم باكين عند استماع القرآن ويدل عليه قوله: ﴿ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ والمقصود من بيان الآية تحقير الكفّار وعدم الاعتناء بشأنهم والاكتراث بإيمانهم وامتناعهم بأنهم إن لم يؤمنوا به فقد آمن به من هو خير منهم وهم الموصوفون.

والواو للتخير بمعنى ادعوا الله أو ادعوا الرحمن سمّوا بهذا الاسم لا المسمّى، والواو للتخير بمعنى ادعوا الله أو ادعوا الرحمن سمّوا بهذا الاسم أو بهذا الاسم. والتنوين في «أي» عوض عن المضاف إليه أي: هذا الاسمين سمّيتم فللمسمّى ﴿ الْأَسَمَاءُ لَقُسُنَى ﴾ وهو ذاته عز وجل.

و«ما» موصولة كرّرت مع «أيّ» لاختلاف اللفظين تأكيداً كما قالوا: ما رأيت كاللّيلة ليلة، وتقديره: أي: شيء واسم من أسمائه تدعونه به جائز.

و«أو» معناه الإباحة فإن أسماءه تنبئ عن صفات حسنة أو أفعال حسنة فأمّا أسماؤه المنبئة عن صفات ذاته فهو القادر العالم الحيّ السميع البصير القديم. وأسماؤه المنبئة عن صفات أفعاله الحسنة فنحو الخالق والرازق والعدل والمحسن والمجمل والمنعم والرحمن والرحيم.

وأمّا ما أنبأ عن المعاني الحسنة فنحو الصمد فإنّه يرجع إلى أفعال عباده وهو أنّهم يصمدونه في الحوائج ونحو المعبود والمشكور. بيّن اللّه في هذه الآية أنّه واحداً وإن اختلف أسماؤه وصفاته.

وفي الآية دلالة على أنّه سبحانه لا يفعل القبائح مثل الظلم وغيره لأنّ أسماءه حينلذ لا تكون حسنة فإنّ الأسماء قد تكون مشتقّة من الأفعال فلو فعل الظلم لاشتق منه اسم كالظالم كما اشتق من العدل العادل.

واحتج الجبّائي بهذه الآية فقال: لو كان هو الخالق للظلم يصح أن يقال: يا ظالم، وصدق عليه هذا الاسم وحينئذ يبطل ما ثبت من هذه الآية من كون أسمائه بأسرها حسنة.

وذكروا في سبب نزول هذه الآية قيل: إنّ النبي الشيئة كان ساجداً ذات ليلة بمكة يدعو: «يا رحمن يا رحيم». فقال المشركون: هذا يزعم أن له إلها واحداً وهو يدعو مثنى مثنى، عن ابن عبّاس. وثانيها أنّ المشركين قالوا: أمّا

الرحيم فنعرفه وأمّا الرحمن فلا نعرف إلّا رحمن اليمامة. وقيل: إنّ اليهود قالوا: إنّ ذكر الرحمن في القرآن قليل وهو في التوراة كثير. وقد شرحنا هذا البيان في سورة الأعراف.

ولا بَحْتُهُر بِصَلائِك وَلا يُعْافِق بِهَا ﴾ اختلف في معناه: روي أن النبي صلى الله عليه وآله كان إذا صلى جهر في صلاته والمشركون يسمعونه فشتموه وآذوه فأمره سبحانه بترك الجهر وكان ذلك بمكة في أول الأمر، روي ذلك عن أبي جعفر وأبي عبد الله. (1) وقيل: إن معناه: لا تجهر بإشاعة صلاتك عند من يؤذيك ولا تخافت بها عند من يلتمسها منك. وقيل: المراد بالصلاة الدعاء والمسألة، لا ترفع صوتك فتذكر ذنوبك فيسمع ذلك فتعير بها فالجهر بالدعاء منهي عنه والمبالغة في الإسرار غير جائزة والمستحب التوسيط فالجهر بالدعاء منهي عنه والمبالغة في الإسرار غير جائزة والمستحب التوسيط وهو أن يسمع نفسه قال ابن مسعود: لم يخافت من أسمع أذنيه. وقيل: معنى عنه لا تجهر جهراً يشتغل به من يصلي بقربك ولا تخافت بها حتى لا تسمع معناه لا تجهر جهراً يشتغل به من يصلي بقربك ولا تخافت بها حتى لا تسمع نفسك. وقريب من هذا المعنى ما رواه أصحابنا عن أبي عبد الله أنه قال: نفسك. وقريب من هذا المعنى ما رواه أصحابنا عن أبي عبد الله أنه قال:

﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنْجِذُ وَلِمَا ﴾ فيكون الولد هو الشيء المتولد من جزء من أجزاء شيء آخر فكل من له ولد فهو مركب من الأجزاء والمركب محدث والله سبحانه قديم و فلا يستحق الربوبيّة فهذا المنفي من صفة السلوب ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ شَرِيكُ ﴾ بدليل التمانع وهذا أيضاً من السلوب ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِن يَكُن لَهُ مَريكُ الله محتاج إلى الغير ولا يستحق خصوص الحمد له ﴿ وَكَثِرَهُ ﴾ عن النقائص والقبائح فكبّره ونزهه عنها تنزيهاً.

١\_بحار الأنوار، ج٨٢ ص ٧٠.

وهذه الآية ردّ على اليهود والنصارى حين قالوا: اتّخذ اللّه ولداً. وعلى مشركي العرب حيث قالوا: لبّيك لا شريك لك إلّا شريك هو لك. وعلى الصابئين والمجوس حين قالوا: لو لا أولياء اللّه لذلّ اللّه.

وفي كيفيّة تكبير اللّه وتعظيمه اختلاف شديد بين الأشاعرة أي: الجبريّة والمعتزلة أي: العدليّة فقال: أهل الجبر والسنّة: إنّا نحمد اللّه ونكبّره عن أن يجري في سلطانه شيء لا على وفق حكمه وإرادته فالكلّ واقع بقضاء اللّه. وقالت المعتزلة: إنّا نكبّر اللّه عن أن يكون فاعلاً لهذه الأمور القبيحة بل نعتقد أن حكمته يقتضي التنزيه عنها وعن إرادتها.

قيل: إن الأستاذ أبا إسحاق الإسفرايني كان جالساً عند الصاحب بن عباد الوزير فدخل القاضي عبد الجبّار بن أحمد الهمداني فلمًا رآه قال: سبحان من تنزه عن الفحشاء. فقال الأستاذ أبو إسحاق: سبحان من لا يجري في ملكه إلّا ما يشاء. أقول: بداهة العقل يحكم بأن قائل هذا الكلام لا ينبغي أن يقال له: الأستاذ لأن قوله ما أقربه إلى الشعوذة! لأنّه سبحانه إذا أراد وخلق الكفر وشاء له القبيح فبماذا يعاقبه؟

فلو صدر مثل هذا الأمر من عبد أسود لقبّحه جميع أهل الدنيا على أنّ التنزيه والتكبير لابد وأن يكون بصفات مقدّسة عالية من جلاله ولطفه وعدله وأين هذا الأمر من العدل؟ هيهات! قال الشاعر:

ألقاك في اليم مكتوفا وقال لـك إيـاك إيـاك أن تبتـلّ بالمـاء

وكثرة الذكر والتعظيم لله من خصائص المؤمنين ولهذا شرَّفوا بالتشريفات المخصوصة.

تمَت السورة.

# ينونو البكونون

مكيّة إلّا آية ﴿وَآصَيْرِ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدَعُونَ رَبَّهُم ﴾('' فإنّها نزلت في المدينة. عدد آيها مائة وإحدى عشر.

فضلها: أبي بن كعب قال: «من قرأها فهو معصوم ثمانية أيّام من الغتن فإن خرج الدجّال حتى في تلك الثمانية عصمه الله من فتنته ومن قرأ الآية الّتي في آخرها وهي ﴿ قُلْ إِنَّمَا آنَا بَشَرٌ ﴾ (٢) حين يضجع في منامه كان له نور يتلألأ إلى الكعبة حشو ذلك النور ملاتكة يصلّون عليه حتى يقوم من مضجعه فإن كان في مكّة فتلاها كان له نور يتلألأ إلى البيت المعمور حشو ذلك النور ملاتكة يصلّون عليه حتى يستيقظ. (٦)

عن سمرة بن جندب قال: «من قرأ عشر آيات من سورة الكهف حفظاً لم يضرّه فتنة الدجّال، ومن قرأ السورة كلّها دخل الجنّة»(1).

وعن النبي الله قال: «ألا أدلكم على سورة شيمها سبعون ألف ملك حين نزلت عظمتها ما بين السماوات والأرض؟» قالوا: بلى. قال المنافظة: «سورة أصحاب الكهف، من قرأها يوم الجمعة غفر الله له إلى الجمعة الأخرى وزيادة ثلاثة أيّام وأعطي

٣ مجمع البيان، ج٦، ص٣٠٧ وص٣٠٨. ٤ المصدر السابق نفسه.

١ سورة الكهف: ٢٨.

٢ سورة الكهف: ١١٠.

٣\_مجمع البيان، ج٦، ص٣٠٧ وص٣٠٨.

٤\_ المصدر السابق نفسه.

نوراً يبلغ السماء ووقي فتنة الدجّال»(١).

وروى الواقديّ بإسناده عن أبي الدرداء عن النبي َ الله قال: «من حفظ عشر آيات من أوّل سورة الكهف ثمّ أدرك الدّجال لم يضرّه ومن حفظ سورة البقرة كانت له نوراً يوم القيامة». (١)

#### بِسُــــــِوْاللَّهُ الرَّحْمَرُ الرَّحِيمِ

ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئنَبُ وَلَمْ يَخْعَلُ لَهُ عِوَجَالٌ فَيِسَمًا لِيُمُنذِ وَلَمْ يَخْعَلُ لَهُمْ عِوَجَالٌ فَيْسَمَا لِيَمُنْ وَلَمُنْ لِمَنْ اللَّهِ الْمَالِحَتِ أَنَّ لَمُنْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

أ المصدر السابق نفسه.

۲\_مجمع البيان، ج٦. ص٣٠٧ وص٣٠٨.

المصدر السابق نفسه.

عُد تفسير العياشي، ج ٢، ص ٣٢١.

ختم الله سورة بني إسرائيل بالتحميد وبدأ الله هذه السورة بالتحميد لاتُصال الجنس بالجنس.

المعنى: يقول الله لخلقه: قولوا واعتقدوا أن كل ﴿ اَلْحَمَدُ ﴾ وحقيقته ﴿ يَلِمَ اللَّهُ عَبْدِهِ ﴾ محمد ﴿ يَلُمُ القرآن حال كون القرآن قيماً معتدلاً مستقيماً لا تناقض فيه. وجعله قيماً لأمور الدين يلزم الرجوع إليه كقيم الدار الذي يرجع إليه في أمرها.

وقيل: قيَماً أي: قائماً دائماً. يدوم ويثبت إلى يوم القيامة لا ينسخ.

﴿ إِنْكُنْذِرَ بَأْتُ شَدِيدًا مِن لَدُنْهُ ﴾ معناه ليخوف العبد الذي أنزل عليه الكتاب الناس عذاباً شديداً وأنكالا وسطوة من عند الله إن لم يؤمنوا ﴿ وَبُبَقِيرَ الشَوْمِنِينَ اللَّهِ الناس عذاباً شديداً وأنكالا وسطوة من عند الله إن لم يؤمنوا ﴿ وَبُبَقِينَ اللَّهِ العاملين الشَوْمِنِينَ اللَّهِ العاملين عن المعاصي ﴿ أَنَّ لَهُمْ ﴾ ثواباً ﴿ حَسَنًا ﴾ في الآخرة بالطاعات والمنتهين عن المعاصي ﴿ أَنَّ لَهُمْ ﴾ ثواباً ﴿ حَسَنًا ﴾ في الآخرة على إيمانهم وذلك الأجر هو الجنّة ﴿ مَنكِيْنِينَ فِيهِ ﴾ ولابثين في ذلك الثواب مؤبّدين لا ينتقلون عنه.

﴿ وَبُنذِرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا ٱلْمَعَكُذَ ٱللّهُ وَلَدًا ﴾ أي: ليحذر الّذين قالوا: الملائكة بنات الله وهم قريش أو اليهود والنصارى. والإنذار في الآية الأولى يعمّ جميع الكفّار وفي هذه الآية القائلين باتّخاذ الولد وليس لهؤلاء القائلين بهذا القول الشنيع علم ومأخذ إلّا التقليد لآبائهم الجهلة من غير حجّة.

١\_ سورة النساء: ٨٢.

وَكُبُرُتَ كُلِمَ عَلَى الفاعليّة وبالنصب على الفاعليّة وبالنصب على التعيز، والنصب أبلغ لأن فيه معنى التعجّب كأنّه قيل: ما أكبرها كلمة! ومعنى التعيز أنّك إذا قلت: كبرت الكلمة أو المقالة، يتوهم أنّها كبرت كذبا أو جهلاً فلما قلت: كلمة، ميزتها من محتملاتها فانتصب على التميز. ووصف الكلمة بالخروج من الأفواه توسع ومجاز وإن كانت الكلمة عرضاً لا يجوز عليه الدخول ولا الخروج والحركة والسكون ولكن لما كانت الكلمة قد عليه الدخول ولا الخروج والحركة والسكون ولكن لما كانت الكلمة قد تحفظ وتثبت وتقرأ فجاز وصفها بالخروج، وذكر الأفواه تأكيداً وتصريحا في القبح فون يَعُولُون في أي: ما يقولون في إلّا كَذِبًا في وافتراء على الله.

﴿ فَلَمَلُكَ ﴾ مهلك ﴿ فَلَسَكَ ﴾ يا محمد إعلى آثار إقومك إن لم يصد قوا ﴿ بِهَاذَا ٱلْحَدِيثِ ﴾ أي: القرآن الذي أنزل عليك تلهفاً وحزنا. وقيل: معنى ﴿ عَلَى مَاتَنِهِم ﴾ أي: بعد موتهم لشدة شفقتك عليهم، وهذه معاتبة من الله لرسوله على شدة وجده وكثرة حرصه على إيمان قومه حتى بلغ ذلك به مبلّغاً يقربه إلى الهلاك. وإطلاق القرآن على الحديث يدل على حدوثه ويدل على فساد القول بالقدم.

إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبَلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلَا ۚ وَإِنَّا لَهَ عَلَا اللهُ وَإِنَّا لَهُ عَلَا اللهُ وَإِنَّا لَهُ عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ۞

ثمّ بين سبحانه ابتداء خلقه بالنعم ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ ﴾ من الأنهار والأشجار وأنواع المخلوقات من الحيوان والنبات والجماد حلية وزينة للأرض ولأهلها لنختبرهم أن أيهم ﴿ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ بطاعة الله والأطوع له ليظهر المطيع والعاصي، وإنّا لمخربون الأرض بعد عمارتها وجاعلون ما على الأرض مستويا يابساً لا نبات عليها بلقع.

فتبيّن بهذا التقرير أنّ اللّه سبحانه أراد من الخلق العمل الصالح وعلى

أنّ أفعالهم هي الصادرة من جهتهم ولو لا ذلك لما صحّ الابتلاء، وفي ذلك بطلان قول أهل الجبر.

أَمْرَ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ ٱلْكُهْفِ وَٱلرَّفِيمِ كَانُواْ مِنْ ءَايَنِنَا عَجَبُّا الْ إِذَ أَوَى الْفِتْيَةُ إِلَى الْكَهْفِ فَقَالُواْ رَبَّنَا ءَانِنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةُ وَهَيِّيْ لَنَا مِن أَمْرِنَا رَشَكُ الْ الْكَهْفِ فَقَالُواْ رَبَّنَا ءَانِنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةُ وَهَيِّيْ لَنَا مِن أَمْرِنَا رَشَكُ اللهِ أَمْ فِي الْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا اللهُ أَمْرِنَا رَشَكُ اللهِ مَعْ الْمَكَافِقُ سِنِينَ عَدَدًا اللهُ اللهِ اللهُ ا

«الكهف» المغارة في الجبل إلّا أنّه واسع فإذا صغر فهو غار، والرقيم الكتابة والعلامة والنقش للتعرفة.

سبب النزول: عن ابن عبّاس وجماعة: (أنّ النضر بن الحارث بن كلدة وعقبة بن معيط أنفذهما قريش إلى أحبار اليهود بالمدينة وقالوا لهما: سلاهم عن محمّدﷺ وصفا لهم وصفه وأخبراهم بقوله فإنّهم أهل الكتاب الأوّل وعندهم من علم الأنبياء ما ليس عندنا. فخرجا حتّى أتياً المدينة فسألا أحبار اليهود عن النبي الله وقالا ما قالت قريش فقال لهما أحبار اليهود: سلوه عن ثلاث فإن أخبركم بهن فهو نبيّ مرسل وإن لم يخبر فهو رجل متقوّل: سلوه عن فتية ذهبوا في الدهر الأول ما كان أمرهم فإنّه قد كان لهم حديث عجيب، وسلوه عن رجل طواف قد بلغ مشارق الأرض ومغاربها ما كان نبأه؟ وسلوه عن الروح ما هو؟) وفي رواية أخرى فإن أخبركم عن الثنتين ولم يخبركم بالروح فهو نبيّ. فانصرفا إلى مكّة فقالا: يا معاشر قريش قد جثناكم بفصل ما بينكم وبين محمّد وقصًا عليهم القصّة، فجاءوا إلى النبيّ فسألوه فقال: «أخبركم بما سألتم عنه غداً». ولم يستثن فانصرفوا عنه فمكث خمس عشرة ليلة لا يحدث إليه في ذلك وحيا ولا يأتيه جبرنيل، حتَّى أرجف أهل مكَّة وتكلِّموا في ذلك فشق ذلك على رسول الله ﴿ إِنَّ اللَّهُ ﴿ إِنَّا لِللَّهُ ﴿ وَاءَهُ عَلَيْهُ ثُمَّ جَاءُهُ

جبرئيل عن الله بسورة الكهف وفيها ما سألوه من أمر الفتية والرجل الطوّاف وأنزل عليه ﴿ وَيَتَــُنُونَكَ عَنِ الرَّوجِ ﴾ الآية.

وبالجملة قوله: ﴿ أَمْ حَسِبْتَ ﴾ أحسبت ﴿ أَنَّ ﴾ قصة ﴿ أَصَحَبُ الْكُهْفِ ﴾ كان أمراً عجيباً ﴿ وَمِنْ ءَايَنِنَا ﴾ فلا تحسبن ذلك فإن من كان قادراً على تخليق السماوات والأرض كيف يستبعدون من قدرته حفظ طائفة مدة ثلاثمائة سنة أو أكثر في النوم؟ والمراد بالكهف كهف الجبل الذي آوى إليه القوم الذين قص الله أخبارهم. واختلف في معنى الرقيم، فقيل: إنّه اسم الوادي الذي كان فيه الكهف. وقيل: الكهف هو الغار في الجبل، والرقيم نفس الجبل. وقيل: الرقيم القرية التي خرج منها أصحاب الكهف. وقيل: هو لوح من حجارة كتبوا فيه قصة أصحاب الكهف ثم وضعوه على باب الكهف.

وقيل: جعل ذلك اللوح في خزائن الملوك لأنه من عجائب الأمور. وقيل: إن أصحاب الرقيم هو النفر الثلاثة الذين دخلوا في الغار فانسد عليهم. وقيل: إن الناس رقموا حديثهم نقرا في جانب الجبل. وقيل: الرقيم اسم الكلب. «والعجب» مصدر بمعنى المعجوب منهم.

﴿ إِذْ أَوَى الْفِتْمِةُ إِلَى الْكَهْفِ ﴾ أي: اذكر لقومك إذا التجؤوا أولنك الشّباب إلى المغارة الوسيعة وجعلوها مأواهم هرباً بدينهم إلى الله ﴿ فَقَالُوا ﴾ حين آووا إليه ﴿ رَبَّنا مَانِنا مِن لَدُنك رَحْمة ﴾ أي: نعمة ننجو بها عن قومنا وفرّج عنا ما نزل بنا ﴿ وَهَيِئ ﴾ وأصلح ﴿ لَنَا مِنْ أَمْرِنا ﴾ ما نصيب به الرشد ومخرجا من الغار بسلامة من ديننا ويستر لنا من أمرنا ما نصل به رضاك. وكان هؤلاء الفتية آمنوا باللّه تعالى وكانوا يخفون الإسلام خوفاً من ملكهم، وكان اسم الملك دقيانوس واسم مدينتهم أقسوس وكان ملكهم يعبد الأصنام ويقتل من خالفه. وقيل: إنّه كان مجوسياً يدعوا إلى دين المجوس والفتية كانوا على خالفه. وقيل: إنّه كان مجوسياً يدعوا إلى دين المجوس والفتية كانوا على

دين المسيح. وقيل: كان الفتية من خواص الملك وكان يستر كل واحداً منهم إلى إيمانه عن صاحبه ثم اتّفق أنّهم اجتمعوا وأظهروا أمرهم وهربوا بدينهم إلى الكهف خوفاً من الملك. وقيل: إنّهم كانوا قبل بعث عيسى.

وسددنا آذانهم بالنوم الغالب عن نفوذ الأصوات إليها سنين كثيرة لأن النائم وسددنا آذانهم بالنوم الغالب عن نفوذ الأصوات إليها سنين كثيرة لأن النائم إنما ينتبه بسماع الصوت. وبين سبحانه بهذه العبارة على أنهم لم يموتوا وكانوا نياماً في أمن وراحة، وهذا من فصيح لغات القرآن التي لا يمكن أن يترجم بمعنى أحسن من هذا المعنى، وكناية عن الإنامة الثقيلة الشبيهة بالموت من دون الموت. والمفعول في قوله: ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَى اَذَانِهِم ﴾ محذوف أي: فضربنا حجاباً على آذانهم سنين ذات عدد كثيرة. ﴿ ثُمُ مَنْهُم ﴾ وأيقظناهم من نومهم ﴿ لِنَعْلَرُ أَيُ اَلِمْزَيْنِ الحصى لِما لَيْتُوا أَمْدًا ﴾ معناه: ليظهر معلومنا بموجب علمنا ولننظر أي: الحزبين من المؤمنين والكافرين من ليظهر أصحاب الكهف عد أمد لبثهم في الكهف بعد خروجهم من بيتهم. وقيل: المراد بالحزبين لما استيقظوا اختلفوا في مقدار لبثهم. وقرئ ليعلم على البناء للمجهول وعلى هذا التقدير لا يلزم محذور تجدد العلم.

والنظم في الآية للحثّ على الاقتداء بهم ولبيان أنَّه لا يضرَّك كفر قومك والله ناصرك وحافظك من أعدائك كما حفظ أصحاب الكهف. وقيل: اتَصل بقوله: ﴿ وَبُبَشِّـرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: وينصر المؤمنين كما نصر أصحاب الكهف.

غَنُ نَقُصُ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِ إِنَّهُمْ فِنْيَةً وَامَنُوا بِرَبِهِمْ وَزِدْنَهُمْ هُدًى ﴿ وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ فَامُوا فَقَالُوا رَبُنَا رَبُ السَّمَوَتِ هُدًى ﴿ وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ فَامُوا فَقَالُوا رَبُنَا رَبُ السَّمَوَتِ هُدَى الْأَرْضِ لَن نَدْعُوا مِن دُونِهِ إِلَيْهَا لَقَدْ قُلْنَا إِذَا شَطَطًا ﴿ هَنَوُلاَهِ قَوْمُنَا وَالْأَرْضِ لَن نَدْعُوا مِن دُونِهِ إِلَيْهَا لَقَدْ قُلْنَا إِذَا شَطَطًا ﴾ هَنَوُلاَهِ قَوْمُنَا أَقَى ذُوا مِن دُونِهِ عَالِهَةً لَوْلا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطَانِ بَيَنِ فَمَن اللَّهُ فَمَنْ وَنِهِ عَالِهَةً لَوْلا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطَانِ بَيَنِ فَمَن

أَظْلُمُ مِمَّنِ آفَتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبَا ﴿ وَإِذِ آعَنَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ فَأْوَرًا إِلَى ٱلْكَهْفِ يَنشُرْ لَكُوْ رَبُّكُم مِن رَّحْمَتِهِ، وَيُهَيِّىٰ لَكُو مِنْ أَمْرِكُو مِرْفَقًا ﴿ فَأَوْرًا إِلَى ٱلْكَهْفِ يَن اللَّهِ عَلَيْكَ مِنْ أَمْرِكُو مِرْفَقًا ﴿ فَا اللَّهُ عَلَيْكَ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكَ مِا محمَد ﷺ فَسَلَا عَلَيْكُ مِا محمَد ﷺ خبرهم بالصدق والصحة.

﴿إِنَّهُمْ فِشَيَةً ﴾ شباب أحداث ﴿ اَمَنُوا ﴾ بالله ﴿ وَزِدْنَهُمْ ﴾ نصرة في الدين ورغبة في الثواب والثبات بالألطاف المقوية لدواعيهم بحسن اختيارهم. وعبّر عنهم بالفتية لأن أصل الفتوة الإيمان بالله والمراد بالفتوة بذل الندى وترك الأذى والشكوى واجتناب المحارم واستعمال المكارم.

﴿ وَرَبَطْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾ أي: قوّبنا قلوبهم بالتوفيق والألطاف حتّى وطُّنوا أنفسهم على إظهار الحقِّ والصبر على المشاقِّ ومفارقة الوطن ﴿إِذَ قَامُواً ﴾ بين يدي ملكهم الجبّار العاتي دقيانوس الّذي كان يفتن أهل الإيمان عن دينهم ﴿فَقَالُوا ﴾ بين يديه ﴿رَبُّنَا رَبُّ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الذي نعبده ﴿ لَن نَدْعُوا ﴾ غيره وإن دعونا غيره وعبدنا إلها آخر فقد ﴿ قُلْنَا ﴾ حينئذ قولاً مجاوزا للحدّ غاية في البطلان ﴿ هَـٰٓتُؤُلَّهِ قَوْمُنَا ﴾ وأهل بلدنا اتخذوا من دون الله آلهة يعبدونها ﴿ لَوْلَا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطَنَنِ ﴾ أي: هلَّا يأتون هؤلاء الَذين يعبدون غير الله بحجّة ظاهرة ودليل على إلهيّة اَلهتهم ﴿ فَكُنَّ أَظُلُمُ مِمَّنِ ٱفْنَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ﴾ وزعم أنَّ له شريكاً في العبادة والإلهيَّة. ﴿وَإِذِ آغَنَّزُلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ ﴾ وهذا القول من قول تلميخا وهو رئيس أصحاب الكهف قال لهم أي: لأصحابه: وإذا تنحَيتم واعتزلتم وبرأتم عن عبدة الأصنام وعن أصنامهم فإنَّكم لن تتركوا عبادة اللَّه فأووا وصيروا ﴿ إِلَى ٱلْكُهْفِ﴾ واجعلوا مأواكم هناك ﴿يَنشُرُ لَكُو رَبُّكُم ﴾ من نعمته ويبسط لكم رحمته ﴿ وَيُهَيِّينَ لَكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ مِرْفَقًا ﴾ أي: يسهل عليكم ما تخافون من الملك

وظلمه ويأتيكم باليسر والرفق. وكلّما ارتفقت به فهو مرفق، وفي هذا دلالة على عظم منزلة الهجرة في الدين وعلى قبح المقام في دار الكفر إذا لا يمكن المقام فيها إلّا بالمتابعة لأهل الكفر.

وإيّاك ومجالسة الجليس السوء الأحمق الفاجر فإنّك تكتسب منه الشرّ والقساوة وعدم المبالات بالمعاصي وقلّة الخوف الّذي هو سوط اللّه وإذا قلّ الخوف كثر المعاصى.

وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَرَوَرُ عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ ٱلْمَهِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ ٱلْمَنْمَالِ وَهُمْ فِي فَجْوَةٍ مِنْةُ ذَلِكَ مِنْ وَلِئَتِ ٱللَّهِ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُو ٱلْمُهْتَدِّ وَمَن يُعْدِلًا فَهُمْ أَلْكُهُمْ وَمَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُو ٱلْمُهْتَدِ وَمَن يُعْدِلًا فَكُن يَحْدَ لَهُ، وَلِيًا ثُمُ شِدًا ﴿ وَمَعْسَبُهُمْ أَيْقَ الْحَاظَ وَهُمْ رُفُودٌ وَلَقَلِهُمُ ذَاتَ ٱلْمَينِ وَذَاتَ ٱلشِمَالِ وَكُلُهُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ لَو وَنُقَلِبُهُمْ ذَاتَ ٱلْمَينِ وَذَاتَ ٱلشِمَالِ وَكُلُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ لَو الطَّلَعَت عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِنْتَ مِنْهُمْ رُعْبَا ﴿ ﴾

المعنى: ثمّ بين سبحانه حالهم في الكهف أي: لو رأيتها لترى ﴿ الشَّمْسَ الْمَاكَ ﴾ تميل وقت طلوعها عن كهفهم إلى جهة اليمين ﴿ وَإِذَا غَرَبَت ﴾ الشمس أي: وقت غروبها تعدل وتجاوز عنهم جهة ﴿ الشِّمَالِ ﴾ من الكهف أي: لا تدخل كهفهم وتجاوزهم منحرفة عنهم ﴿ وَهُمْ فِي فَجَوَةٍ مِنْهُ ﴾ من الكهف الكهف أي: في فضاء منه بحيث لا يراهم من كان ببابه وينالهم نسيم الريح.

وأدات النيمين الله وأصله أن ذات صفة أقيمت مقام الموصوف لأنها تأنيث «ذو» في قوله: «رجل ذو مال وامرأة ذات مال» والتقدير كأنّه قيل: «تَتَزاور عن كَهْفِهِم على جهة موصوفة باليمين. والمقصود من هذا البيان أن الشمس إذا طلعت منع الله ضوء الشمس من الوقوع على أبدانهم حتى تفسد أبدانهم وإذا غربت كانت على شماله فضوء الشمس ما كان يصل إلى داخل الكهف.

و﴿ ذَالِكَ ﴾ الحفظ في هذه المدّة الطويلة ﴿ مِنْ مَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾ الدالَّة على

عجائب قدرته وبدائع حكمته، وكان رغبتهم في الإيمان بإعانة الله ولطفه مع وجود قدرة دقيانوس الكافر وأصحابه وكذلك قال: ﴿ مَن يَهْدِ اللهُ فَهُوَ الْمُهْنَدِ ﴾ بحسن إيمانه واختياره مثل أصحاب الكهف [ومن يضلله] عن طريق الجنّة والخير بسبب عدم قبوله الإيمان مثل دقيانوس وأصحابه فلا يوجد له ناصر ومرشد.

﴿ وَتَحْسَبُهُمْ أَنْقُكَاظًا وَهُمْ رُقُودٌ ﴾ يعني: لو رأيتهم حسبتهم منتبهين وهم في الحقيقة نائمون الأنهم مفتَحة العيون يتنفسون كأنهم يتكلّمون ولا يتكلّمون وينقلبون أحياناً كما ينقلب اليقظان.

﴿ وَنُقَلِبُهُمْ ﴾ تارة عن اليمين إلى الشمال وتارة عن الشمال إلى اليمين كما ينقلب النائم لأنهم لو لم ينقلبوا لأكلتهم الأرض ولبليت ثيابهم لطول مكثهم على جانب واحداً. وقيل: كانوا يقلبون كل عام مرتين. وقيل: مرة.

﴿ وَكُلْبُهُم ﴾ قال ابن عبّاس وأكثر المفسّرين: (إنّهم هربوا من ملكهم ليلا فمرّوا براع معه كلب فتبعهم الراعي على دينهم ومعه كلبه). وقيل: إنّهم مرّوا بكلب فتبعهم فطردوه فعاد ففعلوا ذلك مرارا فقال لهم الكلب: ما تريدون منّي لا تخشوا خيانتي فأنا احب أولياء اللّه فناموا حتّى أحرسكم. وقيل: كان ذلك الكلب كلب صيدهم أصفر اللون. وقيل: أنمر واسمه قطمير ومكث معهم ثلاث مائة وتسع سنين بغير طعام ولا شراب ولا نوم ولا قيام.

وَلَابَسِطُ ذِرَاعَيْهِ ﴾ كافتراش السبع بالفناء من الكهف أو من الفجوة لأن الكفّار خرجوا إلى باب الكهف في طلبهم ثمّ انصرفوا ولو رأوا الكلب على باب الغار لدخلوه. ولمّا انصرف الكفّار آيسين عنهم ولم يجدوا أحدا سدّوا باب الغار بالحجارة فجاء رجل بماشية إلى باب الغار وأخرج الحجارة ودفعها واتّخذ لماشيته كنّا عند باب الغار وهم كانوا في فجوة من الغار.

وَلَو الطّلَقَتَ عَلَيْهِم لَولَيْتَ مِنْهُمْ وَاللهِم أَلِها الناظر عليهم أيها الناظر عليهم ورأيتهم في كهفهم لفررت عنهم هرباً لاستيحاشك الموضع ولملئ قلبك روعا لأن الله منعهم بالرعب لئلاً يصل إليهم أحد حتى يبلغ الكتاب أجله، كما نصر نبينا محمد والله المعنى بالرعب مسيرة شهر أو شهرين. ولا يمتنع أن الكفار لما أتوا باب الكهف فزعوا من وحشة المكان حيث جعل الله هذه الوحشة في قلوبهم فسدتوا باب الكهف ليهلكوا فيه وجعل سبحانه هذا الأمر لطفاً لهم لئلاً ينالهم مكروه من سبع وغيره وليكونوا محروسين من كل سوء.

وقيل: إنّه قد طالت أظفارهم وشعورهم ولذلك يأخذ الرعب منهم. وهذا لا يصح لقوله سبحانه: حكاية عنهم ﴿لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾

وروى سعيد بن جبير عن ابن عبّاس قال: (غزوت مع معاوية نحو الروم فمرّوا بالكهف الذي فيه كان أصحاب الكهف فقال معاوية: لو كشف لنا عن هؤلاء فنظرنا إليهم. فقلت له: ليس هذا لك فقد منع ذلك من هو كان خير منك قال الله: ﴿ لَو اَطَلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِوَارًا وَلَمُلِئْتَ مِنْهُمْ رُعْبًا ﴾ فقال معاوية: لا أنتهي حتى أعلم علمهم فبعث رجالا فلمًا دخلوا الكهف أرسل الله عليهم ريحاً فأحرقتهم).

وَكَذَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ قَالُواْ بَيْنَهُمْ قَالَ فَآبِلُ مِنْهُمْ كَمْ لِمِنْتُمْ قَالُواْ رَبُكُمْ أَعْلَرُ بِمَا لِمِثْتُمْ فَكَابَعَثُواْ أَحَدَكُم لِمِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ قَالُواْ رَبُكُمْ أَعْلَرُ بِمَا لِمِثْتُمْ فَكَابُعَتُواْ أَحَدَكُم بِرِزْقِ مِنْهُ بِوَرِقِكُمْ هَاذِهِ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ فَلْمَنظُرْ أَنَّهَا أَذَكَ طَعَامًا فَلْمَأْتِكُم بِرِزْقِ مِنْهُ وَلِي يَشْعَرَنَ بِحَثْمُ أَحَدًا اللهِ إِنْهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُو يَرْجُمُوكُمْ وَلِيكَانَا عَلَيْكُو يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعْمِيدُو وَلَا يُشْعِرَنَ بِحَثْمُ أَحَدًا اللهِ إِنْهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُو يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعْمِيدُو وَلَا يُشْعِرَنَ بِحَثْمُ أَحَدًا اللهِ إِنْهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُو يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعْمِيدُونَا إِذًا أَبَكًا إِنَا اللهَا لَا اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

المعنى: كما فعلنا بهم الأمور العجيبة وحفظناهم تلك المدّة المديدة بعثناهم من تلك الرقدة وأيقظناهم من تلك النومة الّتي أشبهت الموت ليكون وَمَانِعَنُواْ اَحَدَكُم بِوَرِفِكُمْ هَنذِهِ اللهِ والورق الدراهم من الفضّة، وكان معهم دراهم عليها صورة الملك الذي كان في زمانهم فوإلى المَدينة الله أي المدينة التي خرجوا منها فولَيْنَظُر أَيُّهَا أَزْنَى طَعَامًا اللهِ أي: أطهر وأحل ذبحه قال ابن عبّاس: لأن عامتهم كانت مجوساً وفيهم شرذمة مؤمنون يحفظون إيمانهم وقيل أطيب طعاماً أو أكثر فولَيْنَانِكُم بِرِزْقِ مِنْهُ الله يعني: فليأتكم بما ترزقون أكله فولَيْنَلَطف الله وليدقق النظر ويتحيّل حتّى لا يطلع عليه أحد أو يتلطف في الشراء فلا يماكس البائع ولا ينازعه فولَا يُشْمِرَنَ بِحَثُم الله ولا ينازعه فولا يمكن أبه المدينة.

﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُوا ﴾ ويطلعوا ﴿ عَلَيْكُو ﴾ وبمكانكم يقتلوكم بالرجم وهو من أخبت القتل. أو المعنى: يرجموكم باللسان ويشتموكم أو يردّوكم إلى ﴿ مِلْتِهِمْ وَلَن تُفْلِحُوا إِذًا أَبِكُما ﴾ إذا رددتم عن دينكم.

فإن قيل: من أكره على الكفر فأظهره فإنّه يفلح فكيف يصح الآية؟ فالجواب: أن ﴿ يُعِيدُوكُم ﴾ دون الإكراه ويمكن أن يكون ذلك الوقت ما كان يجوز التقيّة في إظهار الكفر.

وَكَذَالِكَ أَعْثَرْنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُواْ أَنَ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ لَا رَبْبَ فِيهَا إِذْ يَتَنَـٰزَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ فَقَالُواْ آبْنُواْ عَلَيْهِم بُنْيَنَأَ رَبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِنْ قَالَ ٱلَذِينَ عَلَبُواْ عَلَىٰ آمْرِهِمْ لَنَتَخِذَتَ عَلَيْمِ مَسْجِدًا ﴿ سَيَقُولُونَ مَسَةُ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ رَجْنًا بِٱلْغَيْبِ ثَلَنَهُ تَرَابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَبَقُولُونَ خَسَةُ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ رَجْنًا بِٱلْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةُ وَثَامِنُهُمْ فَلُ أَيْ أَعْلَى بِعِدَ نِهِم مَا يَعْلَمُهُمْ إِلَا قَلِيلًا فَلِيلًا فَلَيلًا ثَمَادِ فِيهِمْ إِلّا مِلَّةً ظَهِرًا وَلَا نَسْتَفْتِ فِيهِم مِنْهُمْ أَحَدًا ۞ وَلَا نَقُولَنَ فَلَا تُمَادِ فِيهِمْ إِلَّا مِلَةً ظَهِرًا وَلَا نَسْتَفْتِ فِيهِم مِنْهُمْ أَحَدًا ۞ وَلَا نَقُولَنَ لِشَانَ وَيَا مِنْهُمْ أَحَدًا ۞ وَلَا نَشُولَنَ لِشَانَ وَاللّهُ وَاذْكُر زَبّكَ إِذَا نَسِيتَ لِشَانَ وَاللّهُ وَاذْكُر زَبّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَى أَن يَهْدِينِ رَقِي لِأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا أَنْ يَشَاءَ ٱلللّهُ وَاذْكُر زَبّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَى أَن يَهْدِينِ رَقِي لِأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا رَشَدًا أَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاذْكُر زَبّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَى أَن يَهْدِينِ رَقِي لِأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا رَشَدًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا نَصْحَى أَن يَهُمْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّه

أعثر على غيره أي: أعلمه وعثر اطّلع. ودخل الواو في قوله: ﴿وَتَامِنُهُمْ ﴾ ولم يدخل في الأولين لأن هاهنا عطف جملة على جملة وبيانه: أنّ الجملتين الملتبسة إحداهما بالأخرى وهي أن تكون إحداهما غير أجنبيّة مع الأخرى فهو على ضربين: إحداهما أن تعطف بحرف العطف والآخر أن توصل بها بغير حرف العطف مثل أن تكون إحدى الجملتين صفة والاخرى حالاً أو الثانية تفسير الأولى فما كان من قبيل هذه الجمل المذكورة يؤتى بغير حرف العطف مثل الجملتين الأوليين في الآية فإن ﴿ رَّابِعُهُمْ كُلُّهُمْ ﴾ وصف لثلاثة وكذلك ﴿سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴾ صفة لخمسة ولا وجه لإدخال حرف العطف لأن الصفة تبين الموصوف وتخصّصه فلو عطفت لخرجت بالعطف من أن يكون صفة والصفة هو الموصوف في المعنى ولذلك لا يدخل العطف بين الحال وذي الحال الَّتي تكون تفسيراً لما قبلها ونحو قوله: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ (١). ثم قال: ﴿ لَمُم مَّغَفِرَهُ ۗ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ﴾ فالمغفرة تفسير الوعد الَّذي وعدوا. وبحرف العطف نحو قوله: ﴿وَبَقُولُونَ خَسَةٌ سَادِشُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴾ أي: هم سبعة وثامنهم كلبهم. وقيل: إنّ الأصل في المبالغة في العدد السبعة لأنّ

١ سورة المائدة: ٩.

جلائل الأمور سبعة سبعة فإذا وصلوا إلى الثمانية ذكروا لفظاً يدل على الاستيناف فقالوا: وثمانية. وهذه الواو تسمّى واو الثمانية كقوله: ﴿وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنكَرِ ﴾ (١) لأن هذا هو العدد الثامن من الأعداد المتقدّمة. وردّ القفّال هذا القول والدليل عليه قوله: ﴿ هُو اللّهُ الّذِي لاّ إِلَهُ إِلّا هُو المَيْكُ الْقُدُوسُ السَّلَامُ الْمُقَوِّمُ المُمْقَيِمِ الْمُعَامِدُ المُعَامِدُ الواو في السَّلَامُ الْمُقَوِمُ اللّهُ الله الله الموافع الذي قررناه من أن مثل هذه الجمل يجوز النام حرف العطف وتركه ففي الآية من المواضع الذي اتي بحرف العطف.

﴿ وَكَذَلِكَ أَعَثَرْنَا عَلَيْهِمْ ﴾ المعنى: أي: كما أعناهم وربطنا على قلوبهم وقلّبناهم وبعثناهم عن نومهم لما فيها من الحكم والاعتبار فكذلك أعثرنا واطّلعنا غيرهم على أحوالهم فكان الإعثار سبباً لحصول العلم للغير.

والسبب في ذلك أن الرجل منهم لما ذهب إلى السوق ليشتري الطعام وأخرج الدراهم لئمن الطعام قال صاحب الطعام: هذه النقود غير موجودة في هذا اليوم وإنّها كانت موجودة قبل هذا الوقت بمدة طويلة ودهرا داهراً فلعلَك وجدت كنزاً، واختلف الناس فيه وحملوا ذلك الرجل إلى الملك فقال الملك: من أين وجدت هذه الدراهم؟ فقال: بعث بها أمس شيئاً من التمر وخرجنا فراراً من الملك دقيانوس فعرف الملك أنّه ما وجد كنزاً وأن الله بعد موته.

ولنعيد شطراً من أحوالهم وهو أنّه لمّا هرب أصحاب الكهف على اختلاف عددهم من الملك دقيانوس المجوسيّ وكانوا وزراء الملك قيل: ثلاثة عن يمينه وأربعة عن يساره.

ا\_سورة التوبة: ١١٢.

٢\_ سورة الحشر: ٢٣.

فهربوا بدينهم إلى الكهف. قيل: إنّه استحضر دقيانوس بأمرهم في الكهف بعد مدة فأمر أن يسد عليهم باب الكهف ويدعوهم كما هم في الكهف يموتوا عطشاً وجوعا ليكن كهفهم الّذي اختاروه قبرا لهم، وهو يظنّ أنَّهم أيقاظ. ثمَّ إنَّ الرجلين المؤمنين كتبا شأن الفتية وأنسابهم وأسماءهم وخبرهم في لوح من رصاص وجعلاه في تابوت من نحاس وجعلا التابوت في البنيان الَّذي بنيا على باب الكهف حين بنيا وقالاً: لعلَّ يظهر على هؤلاء الفتية قوما مؤمنين قبل يوم القيامة ليعلموا خبرهم حين يقرءون هذا اللوح. ثمَّ انقرض أهل ذلك الزمان وخلقت بعدهم قرون وملوك كثيرة وملك تلك البلاد ملك صالح يقال له «ندليس» وقيل «بندوسيس» فتحرّب الناس في زمانه أحزاباً منهم من يعلم أنَّ الساعة حقَّ ويؤمن، ومنهم من يكذُّب فكبر ذلك على الملك الصالح وبكي إلى اللَّه وتضرَّع وقال: أي: ربُّ قد ترى اختلاف هؤلاء فابعث لهم آية تبيّن بها أنّ البعث حقّ وأنّ الساعة آتية لا ريب فيها فألقى اللّه في نفس رجل من أهل ذلك البلد الذي فيه الكهف أن يهدم البنيان الذي على فم الكهف فيبنى به حظيرة لغنمه وكان راعياً ففعل ذلك وبعث الله الفتية من نومهم فأرسلوا أحدهم ليطلب طعاماً لهم ففعل فاطّلع الناس على أمرهم من الدراهم القديمة واتي به الملك الصالح فلمًا بلغه الخبر استحمد اللَّه وركب الملك هو وأهل مدينته حتَى أتوا الكهف فذلك قوله: ﴿ وَكَذَالِكَ أَغْثَرُنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوٓا أَنَ وَعْدَ ٱللَّهِ ﴾ بالبعث والثواب والعقاب ﴿حَقٌّ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ ﴾ كذلك ﴿ اللَّهُ لَا رَبُّ فِهَا ﴾ لأن من قدر على أن يقيم جماعة تلك المدة المديدة أحياء ثمّ يوقظهم قدر على أن يميتهم ثمّ يحييهم بعد ذلك.

قوله تعالى: ﴿إِذْ يَلَنَـٰزَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ ﴾ أي: أعثرنا عن هؤلاء حين يتنازعون بينهم أمرهم. واختلف في المراد بهذا التنازع فقيل: يتنازعون في صحّة البعث فالقائلون به استدلّوا بهذه الواقعة على صحّة البعث والحشر.

وقيل: إن الملك وقومه لممّا رأوا أصحاب الكهف ووقفوا على أحوالهم عادوا إلى كهفهم فأماتهم اللّه فعند هذا اختلف الناس فقال قوم: إنّهم نيام كالكرّة الأولى. وقال آخرون: الآن ماتوا، فهذا أمر التنازع على هذا القول الثاني.

والقول الثالث: في التنازع أن بعضهم وهم الكفّار قال: الأولى أن يسدّ باب الكهف لئلّاً يدخل عليهم أحد ولا يقف على أحوالهم إنسان وقال آخرون وهم المسلمون: بل الأولى أن يبنى على باب الكهف مسجد. وهذا القول يدل على أن القائلين بهذا القول كانوا عارفين بتوحيد الله ومعترفين بالعبادة.

والقول الرابع: أنّهم تنازعوا في قدر مكثهم وعددهم وأسمائهم وذلك أنّه لمّا دخل الملك عليهم مع الناس سقطوا ميّتين دفعة، فقال الملك: إنّ هذا الأمر عجيب فما ترون؟

فاختلفوا فيما يرون فقال بعضهم: ابنوا عليهم بنياناً واستروهم في البنيان كالقبر. وقال غيرهم غيره. فقال سبحانه: ﴿ رَّبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ ﴾ ويمكن هذا الكلام من كلام المتنازعين لما لم يهتدوا إلى حقيقة الأمر قالوا: ربّهم أعلم بهم. ويمكن أن يكون من كلامه سبحانه رداً للخائضين في حديثهم.

ثم ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ غَلَبُواْ عَلَىٰٓ أَمْرِهِمْ ﴾ أي: الملك المسلم أو رؤساء البلد ﴿ لَنَـتَخِذَتَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴾ نعبد الله ونستبقي آثارهم بسبب ذلك المسجد فيعبد الناس فيه ببركاتهم.

وروي أن أصحاب الكهف لما دخل صاحبهم إليهم وأخبرهم بما كانوا عنه غافلين في مدّة مقامهم سألوا الله أن يعيدهم إلى حالتهم الأولى فأعادهم إليها وحال بين من قصدهم وبين الوصول إليهم بأن أضلَهم عن الطريق إلى

الكهف فلم يهتدوا إليه.(١)

ثم بين تنازعهم في عددهم فقال: ﴿ سَيَقُولُونَ ﴾ أي: سيقول من المختلفين في عددهم ﴿ ثَلَاثَةُ ﴾ أي: هم ثلاثة ﴿ زَابِعُهُمْ كَأَبُهُمْ ﴾ وروي أن السيّد والعاقب وأصحابهما من أهل نجران كانوا عند النبي المنظم فجرى ذكر أصحاب الكهف فقال السيّد ـ وكان يعقوبياً ـ : كانوا ثلاثة رابعهم كلبهم أي: جاعلهم أربعة كلبهم. وقال العاقب ـ وكان نسطوريًا ـ : كانوا ﴿ خَسَةُ سَادِمُهُمْ كَلَبُهُمْ ﴾.

وقال المسلمون: كانوا ﴿ سَبْعَةُ وَتَامِنُهُمْ كَانُبُهُمْ ﴾ قال أكثر المفسرين: هذا الأخير هو الحقّ ويدلّ عليه وجوه:

الوجه الأول: أن الواو في قوله: ﴿ وَثَامِنُهُمْ ﴾ هي الواو الّتي تدخل على الجملة الواقعة حالاً عن المعرفة في الجملة الواقعة حالاً عن المعرفة في نحو قولك: جاءني رجل ومعه آخر. وفائدتها توكيد ثبوت الصفة للموصوف فكانت هذه الواو دالّة على صدق الّذين قالوا: إنّهم كانوا سبعة وثامنهم كلبهم. ويدل بالتأكيد على أن قول الآخر قول ثابت متقرر عن ثبات وعلم.

الوجه الثاني: أنّه خص هذا القول بهذا الحرف الزائد وهو الواو فوجب أن يحصل به فائدة زائدة وهذه الفائدة تخصيص هذا القول بالإثبات والتصحيح.

الوجه الثالث: أنّه تعالى أتبع القولين الأولين بقوله: ﴿ رَجْمَا بِالْغَيْبِ ﴾ وتخصيص الشيء بالوصف يدل على أنّ الحال في الباقي بخلافه فوجب أن يكون المخصوص بالظن والرجم هذان القولان الأولان وأن يكون القول الثالث مخالفاً لهما في كونهما رجماً بالغيب.

الوجه الرابع: أَنَّه تعالى قال: ﴿ قُل ﴾ يا محمَّد ﴿ زَيِّ أَعْلَمُ بِعِدَتِهِم مَا

١\_ التبيان، ج٧، ص٢٥: ومجمع البيان. ج٦. ص٣٢٨.

يَعْلَمُهُمْ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ والقائل بالقول الأخير كان المسلمون وهم كانوا قليلين فوجب أن يكون المراد من ذلك القليل هؤلاء المسلمون قال علي بن أبي طالب الخلالة الخلالة العلاقة كانوا طالب الحلالة العلاقة كانوا معين الملك وكان عن يساره مرنوس، ودبرنوس وسبادنوس، وكان الملك المعتبيشر هؤلاء الستة في مهماته، والسابع هو الراعي الذي وافقهم لما هربوا من ملكهم والسم كلبهم قطمير "(). وكان ابن عباس يقول: أنا من أولئك العدد القليل وكان يقول: إنهم سبعة وثامنهم كلبهم.

وَلَا تُمَارِ فِيهِم اَي: لا تجادل الخائضين في عددهم وشأنهم والله مِن فَي عددهم وشأنهم والله مِن فَي عدد أين، وهو أن تقول لهم: أثبتهم عدداً وخالفكم غيركم والعلم عند الله وولا تَسْتَفْتِ في عدد أهل الكهف من أهل الكتاب ومن جهتهم والمحكم في والخطاب للنبي الله على والمراد غيره.

﴿ وَلَا نَقُولُنَ لِشَائَ إِنِ فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا ﴿ إِلَّا أَن يَشَآءَ ﴾ أي: إلّا أن تقول: إن شاء الله، وهذا معنى الاستثناء ﴿ وَأَذْكُر رَّبَكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ الاستثناء أي: إذا حلفت مثلاً وقلت: والله لافعلن كذا. ولم تستثن فمتى ما ذكرت أي: إذا حلفت مثلاً وقلت: والله لافعلن كذا. ولم تستثن فمتى ما ذكرت فاستثن وإن كان قد تذكّرت بعد أربعين صباحاً. وفي «الفقيه» عن الصادق الله الله الله الله الله الله وبين أربعين يوماً متى ما ذكر ". (٢)

وأصل القصّة أن رسول اللّه يَنْظُؤُ أتاه ناس من اليهود فسألوه عن ثلاث مسائل فقال لهم: «تعالوا غداً أجيبكم». ولم يستثن فاحتبس عنه جبرئيل أربعين يوماً ثمّ أتاه فقال: ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ ... ﴾.

١- انظر: مجمع البيان، ج٦، ص٣٢٩. ومعجم البلدان. ج٣، ص٣١.

٢- انظر: تتمة الحداثق الناظرة، ج٢، ص١٦٧.

في «المجمع» إذا استثنى الإنسان بعد النسيان فإنّه يحصل له ثواب المستثنى إن يؤثّر الانفصال في الاستثناء وإبطال الحنث وسقوط الكفّارة.(1)

وفي «الكافي» عن الصادق أنّه أمر بكتاب في حاجة فكتب ثمّ عرض عليه ولم يكن فيه استثناء فقال النّه: «كيف رجوتم أن يتم هذا وليس فيه استثناء؟ انظروا في كلّ موضع لا يكون فيه استثناء فاستثنوا فيه» (٥). وفي «التهذيب» ما يقرب منه وزاد: ثمّ دعا بالدواة وقال: «الحق فيه إن شاء الله». (٦)

﴿ وَقُلْ عَسَىٰ أَن يَهْدِيَنِ رَبِي ﴾ أي: أرجو أن يأتيني بالآيات والحجج والعلوم المستورة أقرب رشداً وكمالا من قصة أصحاب الكهف، وقيل: معنى الآية أنّه إذا وعد بشيء وقال معه: إن شاء الله، فيقول: عسى أن يهدين ربّي بشيء أحسن وأكمل ممّا وعدتكم به كما فعل الله به حيث آتاه من العلوم والبيّنات وقصص الأنبياء والأخبار المغيبة ما هو أعظم من قصّة الكهف.

وَلَبِثُواْ فِى كَهْفِهِمْ ثَلَثَ مِائَةِ سِنِينَ وَٱزْدَادُواْ تِسْعَالَ ۚ قُلِ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا لَهُم بِمَا لَهُمْ مِمَا لَهُمْ مِمَا لَهُمْ مِمَا لَهُمْ مِمَا لَهُمْ مِمَا لَهُمْ مِن

١ ـ سورة طه: ١١٥.

٢\_سورة البقرة: ٣٥. وسورة الأعراف: ١٨.

٣\_الكافي، ج٧. ص٤٤٨، ووسائل الشيعة (الإسلامية) ج١٦، ص١٥٥.

٤\_ مجمع البيان، ج٦، ص ٣٣٠.

٥\_ الكافي، ج٢، ص٦٧٣؛ وتفسير الصافي، ج٣، ص٢٣٩. عن الكافي.

٦\_ تهذيب الأحكام، ج٨، ص٢٨٢.

دُونِـهِ، مِن وَلِيَ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ، أَحَـدًا ۞ وَٱتْلُ مَاۤ أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن صَحِتَابِ رَيِكُ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ، وَلَن تَجِدَ مِن دُونِهِ، مُلْمَتَعَدًا۞

المعنى: قيل: إن هذا من كلام القوم وتتمة كلامهم حيث قال: ﴿ مَيْمُولُونَ ثَلَنَّهُ تَابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴾ وكذا إلى أن قال: ﴿ وَلَبِثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ﴾ أي: إن أولئك الأقوام قالوا: ذلك، ويؤكده أنّه تعالى قال بعده: ﴿ قُلِ اللهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِهُواْ ﴾ وقيل: وهو من كلام الله لأن قوله: ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَنَّةٌ زَابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴾ هو كلام قد تقديم وتخلّل بينه وبين هذا الكلام ما يوجب انقطاع أحدهما عن الآخر وهو قوله: ﴿ قُلِ اللهُ أَمْلُ مِنْ اللهُ وَلَهُ اللهُ أَعْلَمُ اللهُ دون ما يَعْلِمُ أَلُهُ عَيْبُ السَّمَنُونِ فِي قَلْدُ أَنْكُم ارجعوا إلى خبر الله دون ما يقوله أهل الكتاب.

وهاهنا بحث وهو أن حمزة والكسائيّ قرءا بثلاثة سنين بغير تنوين بطريق الإضافة وجعلوا سنين عطف بيان أو التميز لقوله: ثلاثمائة لأن ثلاثمائة لم يعرف أنّها أيّام أم شهور أم سنون؟

فلما قال: سنين، صار هذا بياناً لقوله: ﴿ ثَلَنتَ مِأْتَةِ ﴾ فلو قيل: إن الواجب في الإضافة أن يقال: ثلاثمائة سنة على الإفراد. فالجواب أنّه يجوز وضع الجمع موضع الواحد في التمييز كقوله: ﴿ بِاللّٰخَسَرِينَ أَعْمَلًا ﴾ (١) أي: عملاً على أن هذا الضرب من العدد الذي يضاف إلى الأجساد غالباً نحو ثلاثمائة رجل وأربعمائة ثوب، فقد جاء كثيراً مضافاً إلى الجمع قال أبو العلاء: «يد بخمس مئين عسجد اوديت» وفي نصب سنين على البدليّة أو عطف البيان أو التمييز ويجوز بالجرّ فيكون نعتا للمائة.

﴿ وَٱزْدَادُواْ تِسْعًا ﴾ فإن قيل: لم لم يقل سبحانه: ثلاثمائة وتسع سنين، وما

ا\_سورة الكهف: ١٠٣.

الفائدة في قوله: ﴿ وَالْدَادُواْ يَسْعًا ﴾ ؟ قيل: إنّه حكاية كلام أهل الكتاب واختلافهم في المدّة فقال بعضهم: ثلاثمائة وازدادوا بعضهم تسعا وقيل: هو من كلام اللّه روي عن علي الله أنّه قال عند أهل الكتاب أنّهم لبثوا ثلاثمائة سنة شمسيّة واللّه تعالى ذكر السنة القمريّة، والتفاوت بينهما في كلّ مائة سنة ثلاث سنين فيكون العدد ثلاثمائة وتسع سنين وإذا كان المراد هذا المعنى فوجب أن يكون سوق الكلام كما سبق.

ثم اختلف الناس في زمان أصحاب الكهف قيل: إنّهم كانوا قبل موسى الله وإن موسى ذكرهم في التوراة وبهذا السبب سألوا أهل التوراة عن النبيّ هذا السؤال. وقيل: إنّهم دخلوا الكهف بعد المسيح.

وبالجملة و المستر الله أعلم بيما لم الم أو أخبر بغيبه وهو الحق والصدق. اله السّمَوَرت وَالاَرْضِ أَلِيم بِهِ، وَأَسْمِع الله هذا لفظ التعجب كقولك: ما أحسنه أي: كثر تعجب بصيرة الله وعلمه ولا يخفى عليه شيء فيعلم ما غاب في السماوات والأرض من دون الله من ناصر يتولَى نصرتهم الوكلا يُشْرِك الله سبحانه الله السماوات والأرض من دون الله من ناصر يتولَى نصرتهم الله أو المعنى أنّه سبحانه الإي حكم الله أو المعنى أنّه سبحانه لا يشرك في حكمه بما يخبر به من الغيب أحدا، وعلى قراءة الخطاب معناه: ولا تشرك أنت أيّها الإنسان في حكمه أحدا. الله وأتلُ مَا أُوجِى إليّك الله أي: اقرأ واتبع ما أوحي اليك من هذا القرآن والزم العمل به لأن التلاوة يتناول القراءة والمتابعة.

ثم قال سبحانه: ﴿ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ ، ﴾ أي: يمتنع تطرق التبديل إليه فلو قيل: على هذا فيجب أن لا يتطرق النسخ إليه، قلنا: النسخ ليس تبديلاً لأن المنسوخ ثابت في وقته إلى وقت الناسخ فالناسخ الغاية فكيف يكون تبديلاً؟ ﴿ وَلَن يَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴾ أي: إن لم تتبّع القرآن فلن تجد من دون الله

ملجأ وحرزا وجانبا تميل إليه، مأخوذ من اللحد وهو الميل.

وَآصَيْرِ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْعَدُوةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَةٌ, وَلَا نَقْلُ عَنْهُمْ ثُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنِيَّا وَلَا نُطِغ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ, عَن ذِكْرِنَا وَأَتَبَعَ هَوَنهُ وَكَاكَ أَمْرُهُ, فُرُطًا ۞ وَقُلِ ٱلْحَقُ مِن زَبِكُنَّ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُونُ إِنَّا أَعْتَذَنَا لِلظَّلِلِمِينَ نَازًا أَحَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيمُوا يُغَاثُوا مِمَا وَمَا عَلَيْهُمْ مُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيمُوا يُغَاثُوا بِمَآءِ كَالْمُهُلِ يَشْوِى ٱلْوُجُوءً بِنْسَ الشَّرَابُ وَسَآءَتْ مُرْتَفَقًا أَنْ

سبب النزول: نزلت في سلمان وأبي ذر وعمّار وصهيب وخباب وغيرهم من فقراء الأصحاب وبيان ذلك أن بعض الأشراف من قريش والمؤلّفة قلوبهم جاءوا إلى رسول اللّه مثل عيينة الحصن والأقرع بن حابس وذويهم وقالوا: يا رسول اللّه إن جلست في صدر المجلس ونخيت عنّا هؤلاء وأرواح صنائهم -وكانت عليهم جبّات الصوف - جلسنا نحن إليك وأخذنا عنك فلا يمنعنا من الدخول عليك إلّا هؤلاء، وكان النبي المشركين طمعاً في إيمان أتباعهم ولم يمل إلى الدنيا وزينتها قط ولا إلى أهلها وإنّما كان يليّن في بعض الأحابين للرؤساء لهذه الجهة فخوطب بهذه الآية.

﴿ وَاصِيرَ ﴾ أي: احبس ﴿ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ ﴾ يداومون على الدعاء والصلاة عند الصباح والمساء لا شغل لهم غيره ويستفتحون يومهم بالدعاء ويختمونه بالدعاء ويختمونه بالدعاء ويختمونه بالدعاء على يُريدُونَ وَجُهَهُ ﴾ ورضاه ورضوانه وتعظيمه والقربة إليه من دون السمعة والرياء.

﴿ وَلَا تَغَدُ عَيْنَاكَ ﴾ أي: لا تتجاوز عيناك عنهم بالنظر إلى غيرهم من أبناء الدنيا ﴿ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّيْا ﴾ أي: مريداً مجالسة أهل الشرف. والغرض بيان أن الإقبال يكون على فقراء المؤمنين وأن لا يرفع نظره عنهم.

والخطاب له لئلاً يكترث للأغنياء من الكفّار ويكون عذراً له لكنّ المراد الأمّة. ﴿ وَلَا نُطِغَ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ ﴾ أي: ولا تطع من جعلنا قلبه غافلاً عن ذكرنا بسبب تعرّضه للغفلة وسوء اختياره المعصية على الطاعة ولهذا قال سبحانه:

\* ﴿ وَالنَّبَعَ هَوَنهُ ﴾ ومثله: ﴿ وَلَلْمَا زَاغُوا أَزَاغَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ (١) أو يكون معنى «أغفلنا» نسبنا قلبه إلى الغفلة كما يقال: أكفره أي: نسبه إلى الكفر.

قال الكميت:

وطائفة قد أكفرونسي بحبتكم وطائفة قالوا مسميء ومـذنب(٢)

أو معنى «أغفلنا قلبه» أي: جعلنا غفلاً ولم نسمة بسمة قلوب المؤمنين لتعرفه الملائكة بتلك السمة تقول العرب: فلان أغفل ماشيته، إذا لم يسمها بسمة تعرف أو المعنى: لا تطع من تركنا قلبه وخلينا بينه وبين الشيطان بتركه أمرنا وبسبب ترك الأمر أعرضنا عنه قوله: ﴿وَاَتَّبَعَ هَوَنهُ ﴾ في شهواته ﴿وَكَانَ أَمْرُهُم ﴾ سرفاً وإفراطا وتجاوزا عن الحلة.

وَقُلِ ﴾ يا محمد لهؤلاء الذين أمروك بتنحية الفقراء: ﴿ الْحَقُ ﴾ هذا القرآن والحكم ﴿ مِن تَبِيكُمُ فَمَن شَآء فَلْيُؤْمِن ﴾ ويقبل ﴿ وَمَن شَآء فَلْيَكُفُر ﴾ ويأبى له الاختيار، وهذا تهديد ووعيد بصورة الأمر ولذلك عقبه بقوله سبحانه: ﴿ إِنَّا أَعَدُنَا ﴾ وهيأنا للكافرين ﴿ الظّليمِينَ ﴾ أنفسهم بعبادة غير الله ومخالفة أو امره ﴿ نَارًا أَحَاطَ بِهِم ﴾ سرادق وحائط من نار يحيط بهم، والسرادق هو الحجرة التي تكون حول الفسطاط تحيط من جميع الجهات، والمراد أنّه لا مخلص من النار، وقيل: المراد من هذا السرادق الدخان الذي

١\_سورة الصف: ٥.

٢\_ التبيان، ج٣، ص٢٨٣.

وصفه الله في قوله: ﴿ أَنَطَلِقُوٓا إِلَىٰ ظِلِّ ذِى ثَلَثِ شُعَبٍ ﴾ (١) وقالوا: هذه الإحاطة بهم إنّما يكون قبل دخولهم النار فيغشاهم ويحيط بهم كالسرادق.

وصفة أخرى لهذه النار وهي قوله: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُعَاثُواْ بِمَآءِ كَالْمُهُلِ ﴾ واختلف في معنى المهل قيل: إنّه دردي الزيت، عن ابن مسعود. وقيل: كلّ شيء أذبته من ذهب أو نحاس أو فضّة فهو المهل. وقيل: إنّه الصديد والقيح. وقيل: إنّه ضرب من القطران. وهذه الاستغاثة لأجل العطش فيعطون هذا المهل.

ثمّ قال سبحانه: ﴿ بِنْسَ الشَّرَابُ ﴾ هذا الماء الذي هو المهل ﴿ يَشُوِى الْوَجُوهَ ﴾ يذهب بفروة الرأس ﴿ وَسَآءَت مُرْتَفَقًا ﴾ أي: ساءت النار منزلاً ومجتمعا للرفقاء لأن أهل النار يجتمعون رفقاء كأهل الجنّة والرفقاء فهم الكفّار والشياطين. وقيل: المراد من قوله: ﴿ مُرْتَفَقًا ﴾ أي: متكناً لأن الاتكاء يكون بالمرفق والمرتفق موضع الاستراحة.

إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنَ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴿ الْفَائِهِ مُنَاتُ عَدْنِ تَجْرِى مِن تَخْنِهِمُ ٱلْأَنْهَرُ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِن عَمَلًا ﴿ الْوَائِهِ لَى لَمُعْمَ جَنَّتُ عَدْنِ تَجْرِى مِن تَخْنِهِمُ ٱلْأَنْهَرُ يُحَلِّونَ فِيهَا مِن أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَيَلْبَسُونَ ثِيَابًا خُفْرًا مِن شَندُسٍ وَإِسْتَبْرَقٍ مُتَكِيعِينَ فِيهَا عَلَى أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَيَلْبَسُونَ ثِيَابًا خُفْرًا مِن شُندُسٍ وَإِسْتَبْرَقٍ مُتَكِيعِينَ فِيهَا عَلَى اللَّوَابُ وَحَسُنَتَ مُرْتَفَقًا ﴿ آَنِهُ لِنَا اللَّهُ اللَّهُ

لمّا ذكر الوعيد للكفّار أردفه بوعد المؤمنين فقال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ ﴾ أي: لا وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ ﴾ من الطاعات ﴿ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجَرَ مَنَ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ أي: لا نترك أعمالهم تذهب ضياعاً بل نجازيهم ونوفيهم من غير بخس.

والآية تدلَ على أن العمل شرط لحصول هذه المثوبات لأن العطف يدلّ على المغايرة، وكذلك تدلّ على أنّ المؤمن يستوجب بحسن عمله،

ا\_سورة المرسلات: ٣٠.

ولكن عند أهل السنّة أنّ الاستيجاب يحصل بحكم الوعد، وعند المعتزلة لذات الفعل. وتكرير كلمة «إن» لبيان تأكيد تحقّق الوعد والعمل كقول الشاعر:
إنّ الخليفة إنّ اللّـه سـربله سربله ملك به ترجى الخـواتيم

ولمًا أثبت الأجر لهم أردفه بالتفصيل: الأوّل صفة مكانهم وهو قوله: ﴿ أُولَيّكُ لَمُمْ جَنّتُ عَدّنِ ﴾ و «العدن عبارة عن الثبوت والإقامة أي: دار الإقامة لأنّهم يبقون فيها ببقاء اللّه دائماً. وقيل: المراد بالعدن بطنان الجنّة ووسطها وهي جنّة من الجنان، وإنّما جمع لسعتها وكلّ ناحية منها تصلح أن تكون جنّة تجري من تحتها الأنهار لأنّهم على غرف فيها والأنهار تجري في أخاديد من الأرض فلذلك قال: ﴿ يَهُون عَيْنِمُ ٱلْأَنْهَدُ مُكَلّون فِيها مِنْ أَسَاوِد مِن دَهَب الله أي المواد من فضة وسوار من ذهب وسوار من لؤلؤ وياقوت يحلّيهم الله أو تحلّيهم الملائكة فالسوار من الذهب في هذه الأية ومن فضة لقوله تعالى: ﴿ وَمُلّوا أَسَاوِد مِن فِضّة لِباس الزينة وأمّا لباس التستر فقوله: ﴿ وَيَلْبَسُونَ ثِيابًا خُفْرًا مِن سُنتُون ﴾ وهذه الثلاثة لباس الزينة وأمّا لباس التستر فقوله: ﴿ وَيَلْبَسُونَ ثِيابًا خُفْرًا مِن سُلُون ﴾ وهو الديباج الرقيق اللطيف. والثاني على قسمين رقيق غاية، وغليظ منسوج بالذهب. قال الشاعر:

تراهن يلبسن المشاعر مرة وإستبرق الديباج طورا لباسها

﴿ مُُتَّكِدِينَ فِيهَا عَلَى ٱلأَرَآبِكِ ﴾ الأريكة السرير والفرش في الحجال، وإنّما خصَّ الاتّكاء في الذكر لأنّه يفيد معنى الأمن والراحة والسلامة قوله: ﴿ فِيعَمَ ٱلثَّوَابُ ﴾ أي: طاب ثوابهم وعظم ﴿ وَحَسُنَتُ ﴾ الأرائك موضع ارتفاق ومجتمعا ومنزلا.

١\_ سورة الإنسان: ٢١.

٢\_سورة الحج: ٢٣ وسورة الفاطر: ٣١.

وَأَضْرِبْ لَمُمْ مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِلْأَحَدِهِمَا جَنَّايَٰنِ مِنْ أَعْنَابٍ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلٍ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا ١٠٠ كِلْتَا ٱلْجَنَّلَيْنِ ءَالَتْ أَكُلَهَا وَلَمْ تَظْلِر مِنْهُ شَيْئًا وَفَجَّزْنَا خِلْلَهُمَا نَهُرًا اللَّ وَكَانَ لَهُ. نُمَرٌ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ، وَهُوَ يُحَاوِرُهُۥ أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالَا وَأَعَزُّ نَفَرًا شَ وَدَخَلَ جَنَّـتَهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ، قَالَ مَا أَظُنُّ أَن بَبِيدَ هَلَذِهِ أَبَدُا ۞ وَمَآ أَظُنُ ٱلسَّنَاعَةَ قَـآبِمَةً وَلَـمِن رُّدِدتُ إِلَىٰ رَبِي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُۥ وَهُوَ يُحَاوِرُهُۥ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِي خَلَقَكَ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَيْكَ رَجُلا ۖ لَكِنَّا هُوَ ٱللَّهُ رَبِّي وَلَآ أَشْرِكُ بِرَقِيَ أَحَدًا ۞ وَلَوْلَآ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ ٱللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِٱللَّهِ ۚ إِن تَــَرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَالًا وَوَلَدًا ۞ فَعَسَىٰ رَبِّيٓ أَن يُؤْتِيَنِ خَيْرًا مِن جَنَّئِكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَنُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا ﴿ أَوْ يُصْبِحَ مَآؤُهَا غَوْرًا فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ. طَلَبُ ا ﴿ وَأُحِيطَ بِنُمَرِهِ. فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَّيْهِ عَلَىٰ مَا أَنفَقَ فِيهَا وَهِيَ خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَلَيْنَنِي لَرّ أُشْرِكَ بِرَيِّنَ لَحَدًا اللَّ وَلَمْ تَكُن لَهُۥ فِئَةٌ ينَصُرُونَهُۥ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مُنلَصِرًا ﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَنِيَةُ لِلَّهِ ٱلْحَقِّ ۚ هُوَ خَيْرٌ ثُوَابًا وَخَيْرُ عُقْبًا ۞

سبب النزول: إنّ الكفّار افتخروا على المسلمين بثروتهم وأموالهم فبيّن اللّه في هذه الآية أنّه ذلك ممّا لا يوجب الافتخار لاحتمال أن يصير الغني فقيراً والفقير غنياً، وأمّا الّذي يوجب الافتخار بطاعة اللّه وتقواه، وضرب مثلاً لهذا المعنى في الآية فقال: ﴿ وَأَضْرِبُ ﴾ يا محمّد ﴿ فَمُم مَّنَلا رَجُلَيْنِ ﴾ أي: مثل حال الكافرين والمؤمنين بحال رجلين كانا أخوين في بني إسرائيل: أحدهما كافر اسمه براطوس والآخر مؤمن اسمه يهوذا ورثا من أبيهما ثمانية ألف دينار فقال دينار فقال

در الكرين ال

المؤمن: اللهم إنّي أشتري منك أرضاً في الجنّة بألف دينار فتصدّق به ثم بنى أخوه داراً بألف دينار فقال المؤمن: اللهم إنّي أشتري منك داراً في الجنّة بألف فتصدّق به ثم تزوّج أخوه امرأة بألف دينار فقال المؤمن: اللهم إنّي جعلت ألفاً لصداق حور العين، ثم اشترى أخوه خماً وضياعا بألف فقال المؤمن: اللهم إنّي اشتريت منك الولدان بألف، فتصدّق به ثم أصابه حاجة فجلس لأخيه على طريقه فمر به أخوه في حشمة فتعرض له فطرده ووبّخه على التصدّق بما له.(1)

وَجَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّنَيْنِ ﴾ وصف سبحانه تلك الجنّة بصفات كونها جنّة أي: مستترة بظل الاشجار، وأصل الكلمة من الستر والتغطية والصفة الثانية وَحَفَفْنَهُما بِنَخْلِ ﴾ أي: جعلنا النخل محيطاً بالجنتين نظير قوله: ﴿ مَافِينَ مِنْ مَنْ مَوْلِهِ الْمَافِعِ مَا النّفِلِ اللّهُ وَالمحافّة جانب الشيء ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا ﴾ حَوْلِهِ اللّه الأراضي جامعة لأقسام المنافع من الأقوات والفواكه.

﴿ كِلْتَا ٱلْجِنْنَيْنِ ءَانَتُ أَكُلَهَا وَلَمْ تَظْلِم مِنْهُ شَيْئًا ﴾ أي: كلّ واحدة من البستانين آتت ثمرتها وغلّتها، وسمّاه أكلا لأنّه مأكول ﴿ وَلَمْ تَظْلِم ﴾ أي: ولم تنقص منه شيئاً بل تثمر على التمام والكمال ﴿ وَفَجَرْنَا خِلَنَاهُمَا ﴾ ووسطهما شققنا ﴿ فَهَرًا ﴾ يسقيهما من غير كلاً وتعب بدوام الماء فيهما.

و و كَانَ لَهُ نُمَرُ ﴾ قرئ بفتح الثاء أي: كان للرجل ثمر ملكه، أو الضمير راجع إلى النخل أي: كان للنخل ثمر. وقرئ بضم الثاء والميم والمعنى كان للرجل الذهب والفضة مع هذين البستانين ﴿ فَقَالَ لِصَنْجِهِ ، وَهُو يُحَاوِرُهُ ﴾ أي: قال الكافر لصاحبه المؤمن وهو يخاطبه ويراجعه في الكلام من الحور وهو

١\_الدرّ المنثور، ج٥، ص٢٧٥.

٢\_ سورة الزمر: ٧٥.

الرجوع: ﴿ أَنَا آكُنُرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَزُ نَفَكَ ﴾ والمسلم كان يحاوره بالوعظ والدعوة بالإيمان والبعث وقال الكافر: أنا أكثر منك مالاً وعشيرة وأصحابا وترفّع عليه بجاهه وماله.

ثم أخبر الله عن حاله فقال: ﴿ وَدَخَلَ جَنَّمَهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ ﴾ لجحوده الإيمان والبعث وأفرد الجنّة بعد التثنية وأضافها إليه لأن المراد ملكه ولم يقصد الجنّة ولا الجنّتين. ثم حكى سبحانه عن الكافر أنه قال: و﴿ مَا أَظُنُ أَن ﴾ تغني هذه الجنّة لإعجابه بها وغروره ببهجتها والمراد أنها لا تبيد مدة حياته لكثرة ثمارها وحسن بهجتها ثم قال الكافر: ﴿ وَلَين رُودتُ إِلَى رَقِ ﴾ كما تزعم أنت ثمارها وحسن بهجتها ثم قال الكافر: ﴿ وَلَين أن الساعة تقوم فعلى زعمك لئن قامت وبعثت بعقيدتك لا بعقيدتي لأنّي ما أظن أن الساعة تقوم فعلى زعمك لئن قامت أكرمني في الدنيا، وظنّ جهلاً أنه اوتي ما أوتي لكرامته على الله.

﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ ﴾ المؤمن وهو يخاطبه ويرشده ﴿ أَكَفَرَتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَعَ ثُمَّ سَوَّعَكَ رَجُلًا ﴾ وإنّما كفّره لأنّه أنكر القيامة حيث قال: ﴿ وَمَا أَظُنُ السَّاعَة قَابِمَةً ﴾ وهذا يدلّ على أن منكر البعث كافر بالله. وقوله: ﴿ وَمَا أَظُنُ السَّاعَة مَا إِسْارة إلى بدو خلق الإنسان وقوله: ﴿ مُمَّ سَوَّعَكَ ﴾ وقوله: ﴿ مَنْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

ثم قال المؤمن: ﴿ لَكِنّا هُو اللّهُ رَقِي ﴾ قال أهل اللغة: لكنّا، أصله لكن أنا فحذفت الهمزة وألقيت حركتها على نون لكن فأجمعت النونان فأدغمت نون لكن في نون البعد وتحذف الألف في الوصل وتثبت في الوقف وإثبات الألف في لكنّا عوض عن الهمزة من أنا، ويمكن أن هذه الألف تلحق للوقف مثل الهاء في قوله: ﴿ مَا هِيمَة ﴾ ... ﴿ حِسَابِيمٌ ﴾ ... ﴿ حَسَابِيمٌ الله مَا الله عنه الضمير ضمير

١ ـ سورة القارعة: ١٠. سورة الحاقة: ٢٦.

الشأن تقديره: لكن أنا أقول: هو الله ربّي وخالقي ﴿ وَلَا أَشْرِكُ بِرَقِيَ أَحَدًا ﴾ في عبادتي، وإنّما استحال الشرك في العبادة لأنّها لا تستحق إلّا بأصول النعم وذلك لا يقدر عليه أحد إلّا اللّه فلا يجوز أن يعبد غير المنعم.

﴿ وَلَوْلَا إِذْ دَخَلَتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَاءَ الله لَا قُوَّةً إِلَّا بِٱللَّهِ ﴾ وقال له: هلّا حين دخلت بستانك فرأيت تلك الثمار والنعمة والزرع شكرت الله وقلت: الذي شاء الله كان وحصل وإنّي وإن تعبت جمعه وليس ذلك إلّا بقدرة الله وتيسيره، ولو شاء فحال بيني وبين ذلك ولنزع عنّي هذه النعمة.

ثمّ رجع إلى نفسه وقال: ﴿إِن تَسَرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَالًا وَوَلَدًا \* فَعَسَىٰ رَقِ أَن يُؤْرِينِ خَسَرًا وَأَقلَ منك رَقِ أَن يُؤْرِينِ خَسَرًا وَأَقلَ منك فلعلَ اللّه أَن يؤتيني بستاناً في الآخرة أو في الدنيا والآخرة ﴿وَرُرْسِلَ ﴾ على جنتك عذاباً أو ناراً من السماء فيحرقها، وذلك الحسبان حساب ما كسبت يداك. وحسبان مثل غفران وبطلان أي: مقدار ما قدره الله.

وقيل: معنى الحسبان مرامي من عذابه إمّا برد وإمّا حجارة أو غيرهما من أنواع العذاب ﴿فَنُصْبِعَ ﴾ جنتك أرضاً مستوية لا نبات عليها تزلق عنها القدم فتصير أضر أرض بعد أن كانت أنفع أرض ﴿ أَوْ يُصْبِعَ مَآوُهَا ﴾ غائراً ذاهباً في باطن الأرض ﴿ فَلَن تَسْتَطِيعَ ﴾ لطلب الماء إذا غار في الأرض أثراً تطلبه ولن تستطيع رده. وبالجملة إلى هنا انتهى مناظرة الصاحبين.

ثمّ قال سبحانه: ﴿ وَأُحِيطَ بِنَمَرِهِ ﴾ أي: أهلك الأشجار ونخيله فهلكت عن آخرها في الخسر، إنّ اللّه أرسل عليها ناراً فأهلكها وغار ماؤها ﴿ فَأَصْبَعَ ﴾ هذا الكافر ﴿ يُقَلِّبُ كُفَيّهِ ﴾ تحسراً وتأستفا ﴿ عَنْ مَا أَنفَقَ ﴾ في الجنة من المال، وتقلّب الكفين عبارة عن شدة الندم والتحسر ﴿ وَمِي ﴾ أي: الجنة ساقطة على سقوفها وما عرش لكرومها وما بني من البناء فيها وندم على

الكفر لفناء ما له لا لوجوب الإيمان فلم ينفعه، ولو ندم على الكفر فأمن بالله تحقيقا لانتفع به.

﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَئِيَةُ لِلَّهِ ٱلْحَقِّ ﴾ هنالك أي: يوم القيامة وذلك الموضع الولاية والنصرة لله ينصر بها أوليائه على أعداءه هذا كقوله: ﴿ لِمَنِ ٱلْمُلَّكُ ٱلْيُوْمُ لِلَّهِ

١\_سورة آل عمران: ١٧٣.

٢\_ سورة أل عمران: ١٧٥.

٣ سورة الأنبياء: ٨٧.

٤\_ سورة الأنبياء: ٨٨.

٥\_ سورة غافر: ٤٤.

٦ـ سورة غافر: ٤٥.

٧\_انظر: من لا يحضره الفقيه، ج٤. ص٣٩٢. مشكاة الأنوار، ص٣١٤.

يُن الكُنْكَ

الْوَيَجِدِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ وَبِعض القراء قرءوا الولاية بالفتح قالوا: لأن الكسر في فعالة يجيء فيما كان صنعة كالكتابة والإمارة والخلافة وأشباهها وليس هنا تولَي أمر بل إنّما هو الولاية من الدين وكذلك التي في الأنفال.

﴿ مَا لَكُمُ مِن وَلَنَيْتِهِم مِن شَيْءٍ ﴾ ففي هذين الموضعين يفتح الواو، وأيضا الحقّ قرئ بكسر القاف صفة لله، وقرئ بالرفع صفة للولاية، وكذلك ﴿ عُفِّكَ ﴾ قرئ بسكون القاف كفعلى، وبضم القاف وكليهما بمعنى العاقبة.

وَٱضْرِبْ لَهُمْ مَّثُلَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا كَمَآءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَٱخْلَطَ بِهِۦ نَاضِرِبْ لَمُهُم مَّثُلُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا كُمَآءٍ أَنزَلْنَهُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقْلَدِرًا ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ مُقْلَدِرًا ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ مُقْلَدِرًا ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ مُقْلَدِرًا ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ مَنْ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهِ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّلْ مَا عَلَىٰ كُلُّولِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلَّ عَلَىٰ كُلُّ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ كُلَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلَّ عَلَىٰ مُسْتَوالِ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلُّولِ عَلَىٰ كُلِّ عَلَيْ عَلَىٰ كُلَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلَّ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ عَلَى كُلُّ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ كُلَّ عَلَىٰ كُلَّ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلَّ عَلَى كُلَّ عَلَى كُلِّ عَلَى كُلِّ عَلَىٰ كُلَّ عَلَى كُلِّ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى كُلَّ عَلَى كُلِّ عَلَى كُلَّ عَلَى عَلَيْ عَلَى كُلَّ عَلَى عَلَى عَلَى كُلّ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَ

المقصود ضرب مثل آخر لحقارة الدنيا وزينتها فقال سبحانه: ﴿ وَٱصْرِبْ ﴾ يا محمد لهؤلاء المفتخرين بأموالهم على فقراء المؤمنين أن مثل الحياة الدنيا ﴿ كَمَا لَهُ أَنزَلْنَهُ مِنَ السّمَاءِ ﴾ فنبت بسبب ذلك الماء نبات الأرض والتف بعضه ببعض بروق حسناء وغضاضة، وبعد مدة قليلة يصبح هذا النبات كسيراً مفتّة ﴿ لَذَرُوهُ الرِيْنَحُ ﴾ وتنقله من موضع إلى موضع والذرو والتذرية يطير الريح الأشياء الخفيفة في كل جهة أي: انقلاب الدنيا بأهلها كانقلاب هذا النبات ﴿ وَكَانَ أَلِلَهُ عَلَى كُلُ شَيْءِ مُقَلِدِلًا ﴾ قادراً لا يجوز عليه المنع. ثم قال:

١\_سورة غافر: ١٦.

## وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنَهَا ۚ وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ١٠٠٠

﴿ اَلْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُونَ ﴾ أي: إن الإنسان يتفاخر بهما ويتزين بهما في الدنيا ولا ينتفع منهما في الآخرة، وإنّما سمّا هما زينة لأن في المال جمالاً وفي البنين قوّة ودفعا فصارا زينة لكن لا يبقيان ﴿ وَالْبَنِينَ تُواَبُا ﴾ وأصدق ﴿ أَمَلًا ﴾ والعبادات الدينيّة والطاعات والحسنات ﴿ خَيْرُ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا ﴾ وأصدق ﴿ أَمَلًا ﴾ لأنّها غير فانية وسائر زهرات الدنيا والآمال الكاذبة المنقطعة فانية، ومن المعلوم أن الباقي خير من الفاني.

روى أنس بن مالك عن النبي الشير أنه قال لجلسائه: «خذوا جنتكم»، قالوا: أحضر عدو يا رسول الله؟ قال الشيرة «جنتكم من النار، قولوا سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر، فإنهن المقدمات وهن المجيبات وهن المعقبات وهن الباقيات العمالحات».

ورواه أصحابنا عن أبي عبد الله عن أبائه عن النبي ﷺ ثمّ قال: ولذكر الله أكبر، قال: «ذكر الله عند ما أحل أو حرّم». (١)

وروي عن النبي المسلوات المحمس، عن ابن مسعود وجماعة، وروي ذلك عن أبى عبد الله النبي النبي

وروي عنه أيضاً: (أن من الباقيات لقيام الليل). وقيل: إن الباقيات الصالحات هن النيّات الصالحة. والأولى حملها على العموم فيدخل فيها

١- انظر: الأمالي، للطوسي، ص٦٧٧.

٢\_ مجمع البيان، ج٦، ص٣٥٢، ونور الثقلين، ج٣. ص٢٦٣.

٣ راجع المصادر السابقة.

وَ وَنَوْمَ نُسَيِّرُ الْجِبَالَ ﴾ قيل: ابتداء كلام: واذكر يوم نسيّر الجبال، يعني: يوم القيامة، وتسيير الجبال قلعها عن أماكنها فإن الله يجعلها هباء منثورا. وقيل: يسيّرها على وجه الأرض كما يسيّر السحاب في السماء ثمّ يجعلها كثيباً مهيلاً ثمّ يصيّرها هباء منثورا في الهواء. وقيل: متعلّق قوله: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ لَهُ مَا قبله وتقديره: الصالحات خير ثواباً في هذا اليوم.

﴿ وَتَرَى آلاَرْضَ بَارِزَةً ﴾ أي: ظاهرة ليس عليها شيء من جبل أو بناء أو شجر يسترها عن عيون الناظرين. وقيل: معناه وترى باطن الأرض ظاهراً قد برز من كان في بطنها فصاروا على ظهرها فهو مثل قول النبي المنظية: «ترمي الأرض بأفلاذ كبدها» (٢) ﴿ وَحَمَيْرُنَهُمْ ﴾ وبعثناهم من قبورهم وجمعناهم في الموقف ﴿ فَلَا نُغَادِرٌ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ أي: لم نترك منهم أحدا إلّا حشرناه.

﴿ وَعُرِضُوا ﴾ أي: المحشورين يعرضون على الله يوم القيامة أي: مصفوفين صفاً بعد صف كالصفوف في الصلاة. وقيل: صفاً واحداً جميع أهل الدنيا لا يحجب بعضهم بعضاً ويقال لهم: ﴿ لَقَدَ جِنْتُمُونَا ﴾ فرادى ﴿ كَمَا خَلَقْنَكُم أُوّلَ مَرَةٍ ﴾ عراة حفاة بغير أموال ولا أعوان قالت عائشة بعد الحديث: أما يستحيي بعضهم من بعض؟ فقال ﴿ فَقَالَ مِنْ اللهِ فَيْ اللهِ فَيْ اللهُ ا

الدالاختصاص، للمفيد، ص٦٦٪ ومناقب آل أبي طالب. ج٣، ص٣٤٢؛ وبحار الأنوار، ج٣٣، ص٢٥٠. ٢ـ التبيان، ج٧، ص٥٣؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٣٥٢.

٣ـ سورة عبس: ٣٧.

١\_ نور الثقلين، ج٣. ص٢٦٦.

على المؤمنين بالأموال والأنصار تنكرون البعث والقيامة.

وضعت الصحائف من بني آدم في أيديهم، وقبل: وضع الحتاب اسم جنس يعني: وضعت الصحائف من بني آدم في أيديهم، وقبل: وضع الحساب فعبر عن الحساب بالكتاب ﴿ فَنَرَى الْمُجْرِمِينَ ﴾ خائفين ﴿ مِمّا فِيهِ ﴾ من الأعمال السيئة ﴿ وَيَقُولُونَ يَنَوْيَلْنَنَا ﴾ احضري هذه لفظة يقولها الإنسان إذا وقع في شدة فيدعو على نفسه بالويل والثبور، يحصل لهم خوف العقاب من الحق وخوف الفضيحة عند الخلق ﴿ مَالِ هَذَا الْكِتَبِ ﴾ وصحيفة العمل ﴿ لَا يُعَادِرُ صَغِيرَة ولا كَبِيرة، وانَتْ الصغيرة والكبيرة مع أنّه وصف الذنب لمعنى الفعلة والخصلة.

﴿ وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا ﴾ أي: مكتوباً مثبتاً ويجدون جزاء ما عملوا حاضراً فجعل وجود الجزاء كوجود الاعمال توسّعاً ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ أي: لا ينقص ثواب ما عملوا من الحسنات ولا يزيد في عقاب مسيء. وفي هذه الآية دلالة على أنّه سبحانه لا يعاقب الأطفال لأنّه إذا كان لا يزيد في عقوبة المذنب فكيف يعاقب من ليس بمذنب؟

المقصود من ذكر الآيات المتقدّمة أنّ المشركين كانوا يتكبّرون ويفتخرون على فقراء المؤمنين بأموالهم وشرفهم فذكر أنّ الكبر طريقة إبليس وأنتم لا تقتدوا به ولا تتولّوه، وبيان ما أورث الكبر للشيطان من سوء العاقبة الكنف الكنف

حتَى تحترزوا من هذه الطريقة السيّئة. والتكرّر في القرآن في هذه المسألة وأشباهها لأجل أهمّيّة الأمر فإن الاستكبار إشراك ومعارضة مع الربوبيّة.

اذكر يا محمد ﴿ إِذْ قُلْنَا ﴾ وأمرنا ﴿ لِلْمَلَئِيكَةِ آسْجُدُواْ لِلْاَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَاَ الْحِلِلْمَلَئِيكَةِ آسْجُدُواْ لِلَاَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَاَ الْعِلْمِينَ ﴾ قد مر تفسيره فيما تقدّم. ﴿ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ ﴾ ومجمله أن للناس في هذه المسألة أقوال:

القول الأول: أنّه من الملائكة وكونه من الملائكة لا ينافي كونه من الجنّ ولهم فيه وجوه: الأول أنّ قبيلة من الملائكة يسمّون بذلك لقوله: ﴿ وَجَعَلُواْ بِسَّهِ شُرَكاءَ الجِنّ لِلسَّةِ الْمَلائكة بِنَات اللّه. الثاني: الجنّ سمّوا جنّا للاستتار والملائكة كذلك فهم لهذا المعنى داخلون في الجنّ. الثالث: أنّه كان ملكاً خازن الجنّة ونسب إلى الجنّة كنسبة البصري والكوفي والشامي. وعن سعيد بن جبير أنّه كان من الجنانين الذين يعلمون في الجنان حيّ من الملائكة يصوغون حلية أهل الجنّة مذ خلقوا رواه القاضى في تفسيره عن هشام عن سعيد بن جبير.

والقول الثاني من الأقوال الثلاثة: أنّه من الجنّ الّذين هم الشياطين الّذين خلقوا من نار وهو أبوهم.

والقول الثالث من الأقوال الثلاثة: كان من الملائكة فمسخ.

ودليل من قال: إنّه ليس من الملائكة، أنّه تعالى أثبت له ذريّة ونسلا في هذه الآية وهو قوله: ﴿ أَفَنَتَخِذُونَهُ، وَذُرِيَتَنَهُ، أَوْلِيكَاءَ مِن دُونِ ﴾ والملائكة ليس لهم ذريّة ولا نسل فوجب أن لا يكون إبليس من الملائكة. بقي أن يقال: إنّ اللّه أمر الملائكة بالسجود فلو لم يكن من الملائكة فكيف تناوله

١ــ سورة الصافات: ١٥٨.

٢\_ سورة الأنعام: ١٠٠.

ذلك الأمر؟ وأيضا لو لم يكن من الملائكة كيف يصح استثناؤه منهم؟ وقد شرّح هذه المسألة في سورة البقرة. وفي كيفيّة ذريّة إبليس قيل: يتولّدون كما يتوالد بنو آدم. وقيل: يدخل ذنبه في دبره فيبيض وتنفلق البيضة عن جماعة من الشياطين.

﴿ فَغَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ۚ ﴾ أي: خرج بترك السجود عن طاعة ربّه.

ثم خاطب الله الكافرين فقال: ﴿ أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرَيَّتُهُۥ أَوْلِيكَاءً مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُونَ ﴾ وذريّته أعداء لكم والعاقل حقيق بأن يتهم عدوء على نفسه ولا يتولّاه. بئس البدل طاعة الشيطان عن طاعة الرحمن، وولاية الشيطان عن ولاية الرحمن، والمخصوص بالذم ولاية الرحمن، وتقدير الآية: بئس البدل من الله إبليس. والمخصوص بالذم مضمر فسر بقوله: ﴿ بَدَلًا ﴾ على البدلية.

وَمَا اَشْهَدَ اللّهِمْ عَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ معناه ما أحضرت إبليس وذريّته حين خلقت السماوات والأرض مستعينا بهم أو ما أحضرت المشركين وقت خلق السماوات ولا استعنت ببعضهم على خلق بعضهم ولم يكونوا موجودين وقت خلق السماوات فمن أين جعلوا لي شريكاً، ونسبوا أن الملائكة بنات الله، ومن أين ادّعوا ذلك؟ ﴿ وَمَا كُنتُ مُتَخِذَ المُغِلِينَ ﴾ أي: الشياطين الذين يضلون الناس أو ما اتّخذت المضلين من الشيطان والإنسان عوناً لي على خلقتهم وما كانوا فمن أين لهم قابليّة الولاية والإطاعة منكم إليهم؟ والولاية لله. ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ ﴾ يريد يوم القيامة يقول الله للمشركين وعبدة الأصنام: ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ ﴾ يريد يوم القيامة يقول الله للمشركين وعبدة الأصنام: ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ ﴾ المشركون أي: يدعونهم أي: هونهم.

﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم ﴾ أي: المؤمنين والكافرين ﴿ مَوْبِقًا ﴾ وهو اسم واد عميق فرق الله به بين المؤمنين والكافرين وأهل الهدى وأهل الضلالة، وقيل: معناه جعلنا حاجزا بين المعبودين وعبدتهم وأدخلنا من كان من المعبودين مثل الملائكة والمسيح الجنّة وأدخلنا العابدين النار. وقيل ﴿ مَوْبِقًا ﴾ أي: عداوة مهلكة.

وعن أنس بن مالك أنّه قال: الموبق واد في جهنّم من قيح ودم، والمقصود من هذه الآية إلزام المشركين بالحجج الظاهرة وبيان أنّه المتفرّد بالحقّ والابتداع لا شريك له فيه، ويوم خلق السماوات والأرض ما كنتم ولا كان إبليس فلا ينبغي أن تشركوا معه في العبادة غيره إلها.

ثمّ بين سبحانه حال المجرمين يعني: المشركين أو هو عامّ في أصحاب الكبائر، لمّا رأوا النار وهي تتلظّى عليهم حيفاً وإحاطة ﴿فَظَنُوا ﴾ أي: علموا ﴿أَنَهُم ﴾ داخلون فيها وواقعون في عذابها ﴿وَلَمْ يَجِدُوا ﴾ بدّاً ومعدلا ينصرفون إليه ليتخلّصوا منها. وقيل: معنى ﴿مُوَاقِعُوهَا ﴾ أي: مخالطوها.

﴿ وَلَقَدُ صَرِّفَنَا ﴾ وبيّنَا ﴿ فِي هَذَا الْقُدُوَانِ لِلنَّاسِ مِن حَكْلِ مَثَلِ ﴾ وتصريفها ترديدها من نوع واحداً وأنواع مختلفة ليفكّروا فيها ومع ذلك يكون ﴿ آلِإِنسَنُ أَحَىٰ أَنَى عَدَلًا ﴾ قيل: المراد بالإنسان في الآية الكافر ويدل عليه قوله: ﴿ وَبُونَ مُؤْوَا بِالْفِينَ حَكَا مُؤُوا بِالْبِيلِ ﴾ وقيل: المراد بالإنسان النضر بن الحارث لأنّه كان كثير الجدل في آيات النبيّ. وقيل: يريد أبي بن خلف، وهو

كان كذلك قوله: ﴿ وَمَا مَنَعُ آلنَّاسَ أَن يُوْمِنُواْ إِذْ جَآهَهُمُ ٱلْهُدَىٰ ﴾ أي: ما منعهم من الإيمان بعد مجيء الدلالة [و] من أن ﴿ يَسَتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ ﴾ على ما سبق من معاصيهم إلّا أن تطلب أن ﴿ تَأْنِيَهُمْ ﴾ عذاب الاستئصال، وتأتيهم من حيث لا يشعرون كالأمم المتقدّمة ﴿ أَوْ يَأْنِيَهُمُ ٱلْعَذَابُ ﴾ عياناً مقابلة يرونها حتى يؤمنوا إلجاء، أو هذا كقول القائل لغيره: ما منعك أن تقبل قولي إلّا أن تضرب. و «قبلا» قرئ بضم القاف والباء وبفتح القاف وسكون الباء، والمعنى على قراءة الضمّين معنى المقابلة، وبالفتح والسكون معنى القبل والسابق.

﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ أي: لم نرسل الرسل إلى الخلق ﴿ إِلَّا مُبَشِرِينَ ﴾ إذا أطاعوا ومخوفين لهم بالنار إذا عصوا ﴿ وَبُحَندِلُ ﴾ الكفّار دفعاً عن مذاهبهم ويخاصم ﴿ اللَّذِينَ حَكَفَرُوا ﴾ وأتوا بالباطل وغرضهم أن يزيلوا الحق عن مقرة قال ابن عبّاس: (يريد المستهزئين والمقتسمين، وجدالهم ﴿ إِلْلِبَطِلِ ﴾ اقتراحاتهم الآيات على أفواههم ليبطلوا ما جاء به محمد). يقال: أدحضت حجته إذا أبطلتها، فإذا ﴿ المَّغَذُوا النِّيقِ ﴾ أي: القرآن ﴿ وَمَا أُنذِرُوا ﴾ وتخوفوا به من البعث والنار ﴿ مُرُوا ﴾ به.

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِرٌ بِنَايَنتِ رَبِهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِى مَا قَدْمَت بِدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى فَلُوبِهِمْ أَكْنِهِمْ أَكْنِهِمْ وَقُرَّ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن قُلُوبِهِمْ أَكْنَهُمْ إِذَا أَبَدًا ﴿ وَوَ يَا اَلْهُورُ ذُو ٱلرَّحْمَةِ لَوْ يُؤَاخِدُهُم بِمَا كَسَبُوا يَخْتَدُوا إِذًا أَبَدًا ﴿ وَرَبُكَ ٱلْغَفُورُ ذُو ٱلرَّحْمَةِ لَوْ يُؤَاخِدُهُم بِمَا كَسَبُوا لَعَجَلُ فَهُمُ ٱلْعَذَابُ بَل لَهُم مَوْعِدُ لَن يَجِدُوا مِن دُونِهِ مَوْمِلًا ﴿ وَيَلْكَ لَا اللَّهُمُ مَا ظَلَمُوا وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَوْعِدًا ﴿ أَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا ظَلَمُوا وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَوْعِدًا ﴿ أَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّاللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّالَةُ اللللللَّهُ الللللللللللَّا الللللللل

لمَا حكى عن الكفّار جداً لهم بالباطل شرح في بيان مخازيهم وظلمهم فقال: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ﴾ ترد عليه الحجج والآيات الواضحة ووعظ بالقرآن وأدلّة التوحيد ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ﴾ جانباً ﴿ وَنَشِى مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ ﴾ من الأعمال المنكرة الّتي

صدرت منه والمراد من النسيان التشاغل والتغافل عن كفره وعصيانه استخفافا به.

ثم قال: ﴿إِنَّا ﴾ بسبب إعراضهم عن الآيات استحقّوا أن نجعل ﴿عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً ﴾ وأغطية أن تفقه ﴿وَفِى ءَاذَانِهِمْ وَقُرا ﴾ أن تسمع ﴿وَإِن تَدْعُهُمْ ﴾ أنت يا محمد ﴿إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُواْ ﴾ ما داموا معرضين عن الحق ﴿ أَبَدَا ﴾ وقد خرج مخبره موافقاً لخبره لأنّهم ماتوا على كفرهم.

﴿ وَرَبُّكَ ﴾ الساتر على عباده الغافر لذنوب المؤمنين والإفضال على خلقه، وقيل: معناه ﴿ أَلْفَقُورُ ﴾ للتائب و ﴿ ذُو الرّحمة يؤخَرهم ليتوبوا. ﴿ لَوَ يعجل. وقيل: الغفور لا يؤاخذهم عاجلا، ذو الرحمة يؤخَرهم ليتوبوا. ﴿ لَوَ يُؤَانِذُهُم بِمَا كَسَبُوا لَعَجَلَ هُمُ الْعَذَابَ ﴾ في الدنيا ﴿ بَلَ لَهُم مَّوَيدٌ ﴾ وهو يوم القيامة والبعث ﴿ لَن يَجِدُوا مِن دُونِهِ، مَوْبِلًا ﴾ أي: ملجا ومحرزا. وقيل: منجا ينجيهم يقال: لا وآلت نفسه أي: لا نجت.

﴿ وَتِلْكَ ٱلْفُرَى ﴾ إشارة إلى قرى عاد وثمود وغيرهما ﴿ أَهْلَكُنَّهُمْ لَمَّا طَامُوا ﴾ بتكذيب أنبياء الله وجحود آياته ﴿ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم ﴾ أي: لوقت إهلاكهم ﴿ مَوْعِدَا ﴾ معلوماً يهلكون فيه لمصلحة اقتضت تأخيره إليه، وإنما قال: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْفُرَى مَا لَهُلَكُنَّهُمْ ﴾ ولم يقل: أهلكناها لأن القرية لا يستحق الهلاك وإنما يستحق الهلاك وإنما يستحق الهلاك أهلها.

وَإِذَ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَنهُ لَا آبَرَحُ حَقَىٰ أَبَلُغَ مَجْمَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِى حُقُبًا (آ) فَلَمَّا بَلَغًا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا حُوتَهُمَا فَأَغَّذَ سَبِيلَهُ فِ آمْضِى حُقُبًا (آ) فَلَمَّا جَاوَزًا قَالَ لِفَتَنهُ ءَالِنَا غَدَآءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَلَا نَصَبًا (آ) فَلَمَّا جَاوَزًا قَالَ لِفَتَنهُ ءَالِنَا غَدَآءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَلَا نَصَبًا (آ) قَالَ أَرَءَيْتَ إِذْ أَوْنِنَا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِنِي نَسِيتُ ٱلحُوتَ وَمَا أَنسَانِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرُهُ وَأَتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ عَجَالَ آ) قَالَ ذَاكِ لَلْكَ

## مَا كُنَّا نَبْغُ فَأَرْتَدًا عَلَى ءَاثَارِهِمَا قَصَصَا ١٠٠

سبب النزول: القميّ: لمّا سأل اليهود النبيّ عن قصّة أصحاب الكهف وأجابهم الله سألوا وقالوا: أخبرنا من العالم الذي أمر الله موسى أن يتبعه وما قصّته فأنزل الله الآية (١). وكان سبب ذلك أنّه لمّا كلّم الله موسى تكليما وأنزل عليها الألواح كما قال الله: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلُواحِ مِن كُلّ شَيْء وَانزل عليها الألواح كما قال الله: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الله لله الله عد المنبر مَّوعِظُة وَتَقْصِيلًا لِكُلِّ شَيْء ﴾ (١) ورجع موسى إلى بني إسرائيل صعد المنبر فأخبرهم أن الله قد أنزل التوراة وكلّمه، قال في نفسه: ما خلق الله خلقاً أعلم منى! فأوحى الله إلى جبرئيل: أدرك موسى فقد هلك وأخبره أن عند ملتقى البحرين عند الصخرة رجل أعلم منك فسر إليه وتعلّم من علمه، فنزل جبرئيل على موسى وأخبره فذلً موسى في نفسه وعلم أنّه أخطأ ودخله جبرئيل على موسى وأخبره فذلً موسى في نفسه وعلم أنّه أخطأ ودخله الرعب فقال لوصيّه يوشع ابن نون: إن الله قد أمرني أن أتبع رجلاً عند ملتقى البحرين وأتعلّم منه فتزود يوشع حوتاً مملوحاً وخرجا.

والعيّاشيّ عن الصادق النبيّا قال: «بينا موسى قاعد في ملا من أصحابه بني إسرائيل إذ قال له رجل: ما أرى أحدا أعلم بالله منك! قال موسى: ما أرى فأوحى الله إليه: بل عبدي الخضر فتوجّه إليه، فكان له آية الحوت أن افتقده، وكان من شأنه ما قصّ الله في هذه الآية». (")

المعنى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِغَتَـنهُ ﴾ أكثر المفسّرين على أنّه موسى بن عمران وفتاه يوشع بن نون وسمّاه فتاه لأنّه صحبه وخدمه ولازمه سفرا وحضرا وتلمّذه كما خاطبه ﴿ وَالِنا عَدَآهَ نَا ﴾ ويوشع ابن نون بن إفرائيم بن

١ ـ تفسير القمى، ج٢، ص٣٧.

٢\_سورة الأعراف: ١٤٥.

٣- تفسير العياشي، ج٢، ص٣٣٤.

يوسف بن يعقوب، لكن اليهود يقولون: إن موسى الذي طلب الخضر هو موسى بن ميثا بن يوسف وكان قبل موسى بن عمران إلّا أن الجمهور على أنّه موسى بن عمران، لأن إطلاقه يوجب صرفه إلى موسى بن عمران.

قال عليّ بن إبراهيم: حدثني محمد بن عليّ بن بلال، قال: اختلف يونس وهشام بن إبراهيم في العالم الذي أتاه موسى أيهما كان، وهل يجوز أن يكون على موسى حجة في وقته وهو حجة الله على خلقه؟ فكتبوا إلى أبي الحسن الرضائية يسألونه عن ذلك فكتب الهي في الجواب: «أقى موسى إلى العالم فأصابه في جزيرة من جزائر البحر، فسلم عليه موسى فتعجب من السلام إذ كان بأرض ليس بها هذه التحية، قال: من أنت؟ قال: أنا موسى بن عمران إلى خضر، قال له خضر: أنت موسى بن عمران الذي كلم الله موسى تكليماً؟ قال: نعم، قال: فما حاجتك؟ قال: جنت لتعلمني ممًا علمت رشداً، قال: إني وكلت بأمر لا تعليقه ووكلت أنت بأمر لا أطبقه، الخبر بطوله. (1)

﴿ لَا أَبْرَحُ حَقَى أَبْلُغَ مَجْمَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ ﴾ معناه لا أزال ثابتاً أمضي وأمشي ولا أسلك طريقاً آخر حتى أبلغ ملتقى البحرين: بحر الروم وبحر فارس، وممّا يلي المغرب بحر الروم وممّا يلي المشرق بحر فارس. وقيل: هو طنجة وإفريقيّة وكان وعد أن يلقى الخضر بذلك المكان.

﴿ أَوْ أَمْضِيَ حُقُبًا ﴾ أي: دهراً طويلاً. وقيل: «الحقب» سبعون سنة. وقيل: ثمانون سنة ﴿ فَلَمَّا بَلَفَا بَحْمَعَ بَيْنِهِمَا ﴾ أي: الموضع الذي يجتمع فيه رأس البحرين ﴿ نَسِيَا حُوتَهُمَا ﴾ أي: تركاه. وقيل: إنّه ضلّ الحوت عنهما حين [اتّخذ الحوت سبّيلَة فِي الْبَحْرِ سَرَباً] أي: مسلكاً يذهب فيه، وذلك أن موسى وفتاه تزودا حوتاً مملوحاً أو طريّاً على قول \_ ثمّ انطلقا يمشيان على شاطئ

١\_ تفسير القمي، ج٢، ص٣٨.

البحر حتّى انتهيا إلى صخرة على ساحل البحر فأويا إليها.

وقيل: عنده ماء تسمّى عين الحياة فجلس يوشع بن نون وتوضأ من ذلك العين فانتضح على الحوت شيء من ذلك الماء فعاش ووثب في الماء وجعل يضرب بذنبه الماء فكان لا يسلك طريقاً في البحر إلّا صار ماء جامداً فذلك معنى قوله: ﴿ فَا لَغَذَ سَيِيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرَيًا ﴾.

وقيل: إن موسى الله سأل ربّه أي: عبادك أحب إليك؟ قال: الّذي يقضي بالحق ولا يذكرني ولا ينساني، قال: فأي عبادك أقضى؟ قال: الّذي يقضي بالحق ولا يتبع الهوى. قال: فأي عبادك أعلم؟ قال: الّذي يبتغي علم الناس إلى علمه عسى أن يصيب كلمة تدلّه على هدى أو تردّه عن ردى، فقال موسى: إن كان في عبادك من هو أعلم منّى فادللني عليه.

فقال: أعلم منك الخضر. قال: فأين أطلبه؟ قال: على الساحل عند الصخرة، قال: يا رب كيف لي به؟ قال: تأخذ حوتاً في مكتل فحيث فقدته فهو هناك. فقال لفتاه: إذا فقدت الحوت فأخبرني، فذهبا يمشيان ورقد موسى واضطرب الحوت وطفر إلى البحر فلمًا جاء وقت الغداء طلب موسى الحوت فأخبره فتاه بوقوع الحوت في البحر فرجع موسى من ذلك الموضع الدي طفر الحوت في البحر فإذا رجل مسجى بثوبه فسلم عليه إلى الموضع الذي طفر الحوت في البحر فإذا رجل مسجى بثوبه فسلم عليه موسى فقال: وأنى بأرضك السلام؟ فعرقه نفسه، فقال: يا موسى أنا على علم علمني الله لا أعلمه أنا. فلمًا ركبا علمني الله لا تعلمه أنت، وأنت على علم علما الله لا أعلمه أنا. فلمًا ركبا السفينة جاء عصفور فوقع على حرفها فنقر في الماء فقال الخضر: ما ينقب هذا العصفور من هذا البحر، مقدار علمي وعلمك بالنسبة إلى علم الله أقل وأقل من هذه القطرة.

لمًا بلغ موسى وفتاه مجمع بينهما وموضع الموعود به طفرت السمكة

إلى البحر وسارت. وفي كيفية طفرها أقوال: قيل: إن الفتى كان يغسل السمكة لأنها كانت مملحة فحين الغسل طفرت وسارت. وقيل: إن يوشع توضأ في ذلك المكان فنضح الماء على الحوت المالح فعاش ووثب في الماء على أنَّقَذَ سَيِيلَهُ في ألبَحْرِ سَرَيًا ﴾ أي: سلكا كالسرب وهو النفق.

قيل: أمسك الله جرية الماء على الحوت فصار كالطاق عليه معجزة لموسى أو لخضر. ﴿ فَلَمَّا جَاوَزًا ﴾ مجمع البحرين الذي كان الموعد هناك وأدلجا وسارا الليل كله والغد إلى الظهر وجاع موسى الله فعند ذلك قال لتلميذه يوشع: ﴿ وَ النَّا غَدَا مَنَا ﴾ أي: ما نتغدى به وهو الحوت ﴿ لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَاذَا ﴾ تعبا وإعياء. قيل: إنّه الله له ينصب ولم يجع قبل ذلك.

و قال عندها و أرّويت إذ أويناً إلى الصّخرَة على واسترحنا عندها و أربيت المؤوت على معناه الأصلي سبت المؤوت على معناه الأصلي المرده تعجيب الأمر وغرابته، وهذا أسلوب معتاد بين الناس يقول أحدهم لصاحبه \_ إذا نابه أمر غريب \_ : أرأيت وشاهدت ما وقع لي من الأمر؟ وهذا التعجب لأجل أن هذه كانت علامة لوصولهم إلى العالم وأن موسى كان يعلم هذه العلامة لكن يوشع ما كان يعلم هذه العلامة لكن استغرابه من نسيانه هذا الأمر العظيم وعدم ذكره لموسى. ولعل نسبة النسيان إليهما في أمر الحوت بالنسبة إلى موسى عدم بيان هذه العلامة ليوشع.

إن موسى لممّا طلب الغداء من يوشع تذكّر يوشع قصّه الحوت، وذكر لموسى أنّه لمّا نزلنا إلى الصخرة تركت الحوت وفقدته. وقيل: معناه نسيته أن أذكر لك قصّة الحوت عند الصخرة. ثمّ اعتذر فقال: ﴿ وَمَا أَنسَنِيهُ إِلَّا الشّيطَنُ أَن أَن أَذَكُرُهُ ﴾ لأنّه لو ذكرها لموسى لما جازها موسى ولما نالهما النصب الذي أشكاه. ﴿ وَاَتَّخَذَ سَيِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ عَجَبًا \* قَالَ ذَلِكَ مَا كُنّا نَبْغُ فَأَرْتَدًا عَلَى ءَاثَارِهِمَا

قَصَصَا ﴾ أي: سبيلاً عجباً، واتخاذا عجيباً و﴿عَجَبًا ﴾ صفة لمصدر محذوف وهو اتخاذاً عجباً وهو انقلابه من المكتل وإلقاء نفسه في البحر على الغفلة وهو مملوح، بل مأكول منه على قول.

وقيل: إن ﴿ عَلَيْهُ عَنَى كلام موسى تعجبًا منه ومن نسيانه من هذا الأمر. ويمكن أن يكون هذا النسيان يكون الإنساء من الله فإنه لما استعظم علم نفسه بالوحي والتكلم والعلم بالتوراة وأحكامها أزال الله عن قلبه هذا العلم الضروري تنبيها لموسى على أن العلم لا يحصل إلّا بتعليمه وحفظه على القلب والخاطر.

﴿ قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغِ ﴾ أي: قال موسى: ذلك الأمر ما كنّا نطلب من العلامة ﴿ قَالَزَتَدًا عَلَى ءَاثَارِهِمَا ﴾ أي: آثار نفسهما وعادا عودهما على بدنها في العلامة ﴿ قَارَتُكُ عَاءا منه يقتصّان آثار المسير ﴿ قَصَصَا ﴾ ويتبعانها \_ ويوشع أمام موسى \_ حتّى انتهيا إلى مدخل الحوت.

قال ابن عبّاس: (دخل موسى الكورة على أثر الحوت وفي الطاق الذي وقع في الماء بقدرة من ورود السمكة فيه فلقي الخضر هناك). ﴿ نَبْغ ﴾ أصله نبغي حذفت الياء تخفيفاً لدلالة الكسرة وكان القياس عدم الحذف لأن الحذف مع الساكن بعده لا المتحرك كقوله: «ما نبغي اليوم» فلمًا حذفت مع الساكن حذفت مع غير الساكن.

فَوَجَدَا عَبْدُا مِنْ عِبَادِنَا ءَالَبْنَهُ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا وَعَلَمْنَهُ مِن لَدُنَا عِلْمَا اللهِ عَلَى أَن تُعَلِمَنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا اللهِ عِلْمَا اللهِ عَلَى أَن تُعَلِمَنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا اللهُ عَلَى أَن تُعَلِمَنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا اللهُ عَلَى إِن مَسْرَا اللهُ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَوْ تَجُطُ بِهِ عَبْرُا اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى مَا لَوْ تَجُطُ بِهِ عَبْرُا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

المعنى ﴿ فَوَجَدًا ﴾ موسى وفتاه وهو يوشع وصادفا ﴿ عَبْدًا مِنَ عِبَادِنَا ﴾ قائماً على الصخرة يصلّي وهو الخضر واسمه بنيا بن ملكان، وإنّما سمّي خضرا لأنّه إذا قعد أو نزل في مكان اخضر ما حوله. وروي مرفوعاً أنّه قعد على فروة بيضاء فصارت تحته خضراء.

وقيل: إنّه رآه على طنفسة خضراء فسلَم عليه فقال: وعليك السلام يا نبيّ اللّه نبيّ بني إسرائيل، فقال له موسى: وما أدراك من أنا؟ ومن أخبرك أنّي نبيّ؟ قال: من دلُك عليّ.(١)

واختلف في هذا العبد فقيل: إنّه كان ملكاً أمر الله موسى أن يأخذ عنه ما حمله إيّاه من بواطن الأشياء وعلومها. وقال الأكثرون: إنّه من البشر، ثمّ اختلفوا فقال جماعة: إنّه كان نبيّاً لأنّه لا يجوز أن يتبع النبيّ غير النبيّ. ومتى قيل: كيف يكون نبيّ أعلم من موسى في وقته؟ قلنا: يجوز أن يكون الخضر خص بعلم ما لا يتعلق بالأداء فاستعلم موسى من جهته ذلك العلم فقط وإن كان موسى أعلم منه في العلم الذي يؤدّيه من قبل الله.

وقال الأكثرون: إنَّه كان نبيًّا واستدلُوا بوجوه:

الوجه الأوّل: قوله تعالى: ﴿ وَالْمَيْنَةُ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا ﴾ والرحمة هي النبوّة بدليل قوله تعالى: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾ (٢) وقوله: ﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُوَا النبوّة بدليل قوله تعالى: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةً مِن رَبِّك ﴾ (٣) وقوله: ﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُوَا أَن يُلْقَىٰ إِلَيْكَ الصّحِتَنبُ إِلّا رَحْمَةً مِن رَبِّك ﴾ (٣) والمراد من هذه الرحمة النبوّة. ولقائل أن يقول: سلّمنا أن النبوّة رحمة أمّا لا يلزم أن يكون كل رحمة نبوة. الوجه الثاني: قوله: ﴿ وَعَلَّمَنَّهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾ وهذا يقتضي أنّه تعالى الوجه الثاني: قوله: ﴿ وَعَلَّمَنَّهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾ وهذا يقتضي أنّه تعالى

١ مجمع البيان، ج٦، ص٣٦٧؛ وانظر: تفسير التعلبي، ج٣، ص٥٣٣.

٣ـ سورة الزخرف: ٣٢.

٣ سورة القصص: ٨٦.

علَّمه لا بواسطة تعليم البشر بل علَّمه بالوحي من اللَّه وهذا معنى النبوَّة.

الوجه الثالث: أن ذلك العبد أظهر الترفّع على موسى حيث قال له:
﴿ وَكَيْفَ تَصَبِرُ عَلَى مَا لَوَ يَجُعُكُ بِهِ مُنْزًا ﴾ وأمّا موسى فإنّه أظهر التواضع له حيث قال: ﴿ وَلَا أَعْصِى لَكَ أَمْرًا ﴾ وهذا يدل على أن ذلك العالم كان فوق موسى ومن لا يكون نبياً لا يكون يتفوّق على النبيّ.

الوجه الرابع: في أثناء القصّة يقول: ﴿ وَمَا فَعَلَنُهُۥ عَنَ أَمْرِى ﴾ معناه فعلته بوحى اللّه وهو يدلّ على النبوة.

﴿ وَالْيَنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا ﴾ هي الوحي ﴿ وَعَلَمْنَاهُ مِن لَدُنَا عِلْمًا ﴾ قيل: علَمناء ممّا يختص بنا من العلم وهو بعض علم الغيب قال الصادق الله «كان عنده علم لم يكتب لموسى في الألواح. وكان موسى يظن أنّ جميع الأشياء في تابوته وأنّ جميع العلم كتب له في الألواح». (١)

﴿ قَالَ إِنَّكَ ﴾ أي: قال خضر لموسى: يثقل عليك الصبر ولا يخف عليك تحمله، ولم يرد أنه لا يقدر على الصبر لأن الخضر كان يعلم أن موسى يأخذ الأمور على ظواهرها وهو مأمور بذلك والخضر كان يحكم بما أعلمه الله من بواطنها، فلا يسهل على موسى مشاهدة ذلك.

﴿ وَكَيْفَ نَصْبِرُ عَلَى مَا لَرَ نَجُطَ بِهِ عَبْرًا ﴾ أي: كيف تصبر على ما ظاهره

١ تفسير العياشي، ج٢. ص ٣٣١؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٣٦٨.

عندك منكر وأنت لم تعرف باطنه؟ والمراد بالخبر هاهنا العلم.

فقال موسى ﴿ فَهُ وهُو خَاضَعُ لَهُ يَسْتَلَطَفُهُ عَلَى نَفْسُهُ كَي يَقْبُلُهُ ﴿ مَنَامَ اللَّهُ صَابِرًا ﴾ ولا أخالفك في أمر بشرط المشيئة.

القمي: عن أحدهما عليه في حديث: «ولم يرغبوا إلينا في علمنا كما رغب موسى إلى العالم وسأله الصحبة ليتعلم منه العلم ويرشده» أن قال الصادق عليه «كان موسى أعلم من الخضره. (١)

﴿ قَالَ ﴾ خضر لموسى: ﴿ فَإِنِ أَتَبَعْتَنِى ﴾ واقتفيت أثري ﴿ فَلَا تَسْتَلْنِى عَن مَوسى لخضر المِثْنَا لا يستلزم أن يكون خضر أعلى شأنا من موسى لأن الخضر إمّا أن يقال: كان من بني إسرائيل أو ما كان فإن قلنا: كان من بني إسرائيل كان من أمّة موسى وتابعا له، والامّة لا تكون أعلى حالاً من النبيّ. وإن قلنا: إنّ الخضر ما كان من بني إسرائيل، لم يجز أن يكون أفضل من موسى لقوله لبني إسرائيل: ﴿ وَأَنِي فَضَلْتُكُمْ عَلَى الْمَارِينَ الْمَارِينَ عَن شَيء أفعله ممّا تنكره حتّى افسره لك.

فَانطَلَقَا حَتَىٰ إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخَرَفْنَهَا لِنُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ حِنْتَ شَيْئًا إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَنْفُونَ الْعَلَهَا لَقَدْ حِثْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴿ قَالَ اللَّهِ عَلَيْ مَا مُعَى صَابُرًا ﴿ قَالَ لَا حِثْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴿ فَالَ اللَّهِ فَالَ لَا اللَّهِ مَا مَا مَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

١\_الاختصاص، للمفيد، ص٢٥٩؛ وبحار الأنوار، ج٢، ص٢٠٨.

٢\_ تفسير العياشي، ج٢. ص ٢٣٠: وبحار الأنوار، ج١٣. ص٣٠٣.

٣\_الكافي، ج ١، ص ٢٦١.

٤ـ سورة البقرة: ٤٧. ١٣٢.

نُوَاخِذْنِي بِمَا نَسِيتُ وَلَا تُرْجِقْنِي مِنْ أَمْرِي عُسْرًا ﴿ فَأَنطَلَقَا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلَامًا فَقَنْلَهُ قَالَ أَقَنَلْتَ نَفْسًا زَكِيَّةً بِغَيْرِ نَفْسِ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا نُكْرًا ﴿ فَالَ قَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّكُ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَهْرًا ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ إِنَّاكُ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَهْرًا ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّاكُ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَهْرًا ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

﴿ فَٱنطَلَقَا﴾ يمشيان في الساحل يعني: موسى والخضر ولم يذكر يوشع ولعلَّ أنّ موسى لمَنِه بعثه لأمر ولذلك تأخّر عنهما.

فانطلقا على الساحل وأرادا أن يعبرا في البحر إلى أرض أخرى فأتيا معبراً، فعرف صاحب السفينة الخضر فحملهما فلما ركبا في السفينة خرق الخضر السفينة حتى دخلها الماء. وقيل: إن الخضر قلع لوحين مما يلي الماء فحشاهما موسى بثوبه وقال منكراً عليه: ﴿ أَخَرَقْنَهَا لِنُغْرِقَ أَهْلَهَا ﴾ وما قال: لنغرق لأنّه أشفق على القوم أكثر من إشفاقه على نفسه جرياً على عادة الأنبياء.

ثم قال: بعد إكباره هذا الأمر ﴿ لَقَدْ جِنْتَ شَيِّنًا إِمْرًا ﴾ أي: منكراً عظيماً يقال: أمر الأمر أمراً إذا كبر وعظم.

فقال له الخضر الله الخضر الله أقُلُ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبَرًا ﴾ أي: ألم أقل لك حين رغبت في اتباعي: إن نفسك لا تطاوعك على الصبر معي؟ فتذكر موسى ما بذل له الشرط.

ثم قال معتذرا مستقيلاً: ﴿ لَا نُوَاخِذُنِ بِمَا نَسِيتُ ﴾ أي: غفلت عن التسليم لك وترك الإنكار عليك. قيل: المراد من النسيان معناه الحقيقي وهو ضد الذكر. وقيل: المراد ترك العهد لا بمعنى الغفلة والسهو. وقال موسى: ﴿ وَلَا تُرْفِقْنِى ﴾ وتكلفنى ﴿ عُسْرًا ﴾ ومشقة ولا تضيق على الأمر في صحبتي إياك.

﴿ فَأَنْطَلَقَا حَتَى إِذَا لَقِيَا غُلَمَا فَقَنْلَهُ ﴾ فخرجا من البحر وانطلقا يمشيان في البرّ فلقيا غلاماً يلعب مع الصبيان، وكان من أحسن الغلمان وأصبحهم وأجملهم، وقيل: كان شابًا بالغاً حتى يستحق القتل، والرجل يسمّى غلاماً

قالت ليلى الأخيلية:

شفاها من الداء العضال الّذي بها علام إذا هر الفتاة شفاها

فذبحه بالسكّين. وقيل: صرعه ونزع رأسه من جسده.

﴿ قَالَ ﴾ موسى للخضر ﴿ أَفَنَلْتَ نَفْسًا زَكِيَّةٌ ﴾ بريئة من الذنوب ﴿ يِغَيْرِ ﴾ قتل ﴿ نَفْسٍ ﴾ تريد القود ﴿ لَقَدْ جِئْتَ شَنِئًا ﴾ منكراً فظيعا غاية وإنّما قال ذلك لأن قلبه صار كالمغلوب عليه حين رأى قتله ﴿ قَالَ ﴾ العالم: ﴿ أَلَمْ أَقُل لَكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِى صَبْرًا ﴾.

قَالَ إِن سَأَلْنُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَنِّخِنِي قَدْ بَلَغْتَ مِن لَدُنِي عُذُرُانَ فَأَنطَلَقَا حَتَى إِذَا أَنْيَا أَهْلَ فَرْبَةٍ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَن يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَ فَأَفَامَةٌ، قَالَ لَو شِثْتَ لَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴿ قَالَ هَذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَيَنِيكُ سَأَنبِنَكُ بِنَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ فَا السَّفِينَةُ فَكَانَتُ لِيمَا لَكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرُدتُ أَن أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَلِكُ يَأْخُذُكُم سَفِينَةٍ فَكَانَتُ لِمَسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرْدَتُ أَن أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَلِكُ يَأْخُذُكُم سَفِينَةٍ فَكَانَتُ عَصَبُا ﴿ وَأَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَ الْمَعْنَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرْدَتُ أَن أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَلِكُ يَأْخُذُكُم سَفِينَةٍ عَصَبُا ﴿ وَأَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَ أَبُوهُمُ الْمُعْمَا الْمَعْنَ عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالَ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

المعنى: قال له موسى جواباً له: ﴿إِن سَأَلْنُكَ عَن شَيْعٍ ﴾ بعد هذه المرة فلا تتركني أصحبك أو أصاحبك فقد وجدت من عند نفسي عذراً والمانع حينئذ من قبلي لا من قبلك لأنه خالفتك ثلاث مرات. روي عن النبي الشيئة قال: «رحم الله أخي موسى استحى قال ذلك ولو لم يقل ذلك ولبث مع صاحبه لأبصر

أعجب الأعاجيب». (1)

قيل: إن أهل تلك القرية لما سمعوا نزول هذه الآية استحيوا من هذا العار وجاءوا إلى رسول الله بحمل من الذهب وقالوا: يا رسول الله نشتري بهذا الذهب أن تجعل الباء في الآية تاءاً حتى تصير القراءة هكذا «فأتوا أن يضيّفوهما» أي: أتوا أن يضيّفوهما وكان إتيان أهل القرية إليهما لأجل الضيافة وقالوا: غرضنا منه أن يندفع عنا هذا اللؤم. فامتنع رسول الله وقال: تغير النقطة الواحدة يوجب دخول الكذب في كلام الله وذلك يوجب القدح في العبوديّة بالنسبة إلى الربوبيّة.

والحاصل ﴿ فَوَجَدًا فِيهَا جِدَارًا ﴾ في القرية ماثلاً، ونسبة الإرادة إلى الجدّار استعارة، كقول الشاعر:

يريد الرمح صدر أبي بسراء ويرغب عن دماء بني عقيسل

مع أن الإرادة والرغبة من صفة الأحياء. ﴿ يَنقَضَ ﴾ إذا أسرع سقوطه من انقضاض الطائر. أو المعنى: انشق طولاً ﴿ فَأَقَامَهُ ﴾ خضر قبل: رفع الجدار بيده وسواه ﴿ فَالَ ﴾ موسى إنهم لما بخلوا بالطعام ﴿ لَوَ شِئْتَ ﴾ لعملت هذا بأجر تأخذه منهم حتى كنا نسد به جوعنا ﴿ قَالَ ﴾ الخضر: ﴿ هَندَا ﴾ وقت

١ــ تفسير الصافي، ج٣، ص٢٥٤؛ وبحار الأنوار، ج١٣، ص٢٨٤.

٢\_ مجمع البيان، ج٦، ص ٣٧٤.

﴿ فِرَاقُ ﴾ اتَّصالنا أو هذا الَّذي قلته سبب الفراق ﴿ بَيَّنِي وَيَتَّنِكَ ﴾.

ثم قال: سأخبرك بتفسير الأشياء التي لم تستطع على الإمساك عن السؤال عنها ﴿ صَبّرًا \* أَمّا السّفِينَةُ \* أَي: السبب في خرق السفينة فهو أنّها كانت لفقراء لا شيء لهم ما يكفيهم قدر معاشهم ﴿ يَعْمَلُونَ \* بهذه السفينة في الْبَحْرِ \* ويتعيّشون بها ﴿ فَأَرَدتُ أَنَ \* أحدث عيبا فيها وكان قدامهم وقصدهم ﴿ مَلِكُ يَأْخُذُ كُلُّ سَفِينَةً \* صحيحة ﴿ عَمّبًا \* والوراء كما يطلق على الخلف يطلق على الخلف يطلق على الخلف أي: يتعاقبهم ملك يأخذ السفائن الصحيحة، ولم يعلم أصحاب السفينة وعلم به الخضر ففعل ذلك للمصلحة.

وَمَا الْعَلَامِ وَكَامَا الْفُلَامُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ ﴾ وأمّا الغلام فكان كافراً وإنّما قتلته لكفره ولعلمي بأنه لو بقي برهق أبويه طغيانا فكرهت أن يرهق الغلام الكافر أبويه إثما وظلما وهذا من كلام الخضر ﴿ فَأَرَدْنَا أَن يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْلًا مِنهُ رَكُوهُ ﴾ أي: أقرب رَكُوهُ ﴾ أي: ولداً خيراً منه دينا وطهارة وصلاحا ﴿ وَأَقْرَبَ رُحُما ﴾ أي: أقرب عظفاً على والديه ورحمة في الكافي والفقيه والمجمع عن الصادق المنه والعياشي عن أحدهما المنها بد لا عن الغلام المقتول ابنة فولد منها سبعون نبياً " وقيل: لو عاش كان فيه مهلكتهما ومعلوم أن رضى المرء بما قسم الله له خير له ممّا رضي لنفسه في الحديث: «ما قضي لك يا ابن آدم فيما تكره خير لك ممّا قضي وأنت تحبّ فاستخر الله وارض بقضائه ". (")

وفي قتل الغلام دلالة على وجوب اللطف على ما نذهب إليه لأنّ المفهوم من الآية أنّه بتدبير اللّه لم يكن يجوز خلافه، وأنّه إذا علم من حال

<sup>1</sup>\_مجمع البيان، ج٦، ص٣٧٦، وتفسير الصافي. ج١٣، ص٢٥٦. ٢\_انظر: الدرّ المنثور، ج٤، ص٢٣٨، قريبٌ بهذه المعنى.

الإنسان أنّه يفسد عند شيء يجب عليه في الحكمة أن يذهب بذلك الشيء حتّى لا يقع هذا الفساد. ومتى قيل: إنّه لو حصل لنا العلم بذلك كما حصل لذلك العالم هل كان يحسن منّا القتل؟ قلنا: إنّ هذا العلم لا يحصل إلّا للأنبياء وعند حصول العلم به يحسن ذلك.

ومتى قيل: إنّ اللّه كان قادراً على إزالة الحياة من الغلام بالموت من غير ألم فيزول التبقية الّتي هي المفسدة من غير إدخال إيلام عليه بالقتل فلم أمر بالقتل؟

فجوابه أن الله قد علم أن أبويه لا يثبتان على الإيمان إلَا بقتل هذا الغلام فتعيّن وجه وجوب القتل وأن تبقية الغلام إذا كانت مفسدة فالله مخيّر في إزالتها بالموت من غير ألم وبالقتل لأن القتل وإن كان فيه ألم يلحق المقتول كان بإزائه أعواضا كثيرة يوازي ذلك الألم فيصير القتل في مقابلة الممنافع العظيمة كأنّه ليس بألم ويدخل في قبيل الإحسان.

﴿ وَأَمَّا ﴾ سبب بناء ﴿ اَلْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَنَمَيْنِ يَقِيمَيْنِ فِي اَلْمَدِينَةِ وَكَانَ ﴾ تحت الجدار ﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَنلِكُ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبَلُغَا لَحَدَار ﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَنلِكُ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبَلُغَا أَشَدَهُمَا صَنلِكُ وَاختلف في هذا الكنز: فقيل: المراد بالكنز المال. وقيل: العلم.

في "المعاني" عن أمير المؤمنين، والقميّ عن الصادق الليّظ: "كان ذلك الكنز لوحاً من ذهب فيه مكتوب: بسم الله الرحمن الرحيم لا إله إلّا الله محمّد رسول الله (" عجبت لمن يعلم أنّ الموت حتى كيف يفرع؟ عجبت لمن يؤمن بالقدر كيف يحزن؟ عجبت لمن يرى الدنيا وتصرّف أهلها يحزن؟ عجبت لمن يرى الدنيا وتصرّف أهلها حالاً بعد حال كيف يطمئن إليها؟" وفي "الكنز" روايات أخر بزيادة ونقيصة.

١ـ محمد رسول الله والأثمة حجج الله ...[القمي]
 ١ـ تفسير القمي، ج٢، ص٤، ومعاني الأخبار، ص٢٠٠.

والعيّاشيّ عن الصادق ﷺ؛ «إنّ الله ليحفظ ولد المؤمن إلى ألف سنة وإنّ الغلامين كان بينهما وبين أبويهما سبعمائة سنة».(''

وعنه الله الله المسلح بصلاح الرجل المؤمن ولده وولد ولده ويحفظ في دويرته ودويرات حوله فلا يزالون في حفظ الله لكرامة المؤمن على الله ثم ذكر الفلامين». وقال الله تر أن الله شكر صلاح أبويهما لهما؟»(٢)

وفي «العوالي» عنه التجاز «لما أقام العالم الجدّار أوحى الله إلى موسى إني مجازي الأبناء بسعي الآباء إن خيراً فخير وإن شراً فشرّ، لا تزنوا فتزني نساؤكم، من وطئ فراش مسلم وطئ فراشه كما تدين تدان فين سبحانه حفظ الكنز للغلامين بصلاح أبيهما ولم يذكر منهما صلاحاً». وروي عن الصادق الله كان بين ذلك الأب الصالح وبينهما سبعة آباء، (1)

﴿ وَأَرَادَ رَبُكَ أَن ﴾ ينتهيا إلى الوقت الذي يعرفان فيه نفع أنفسهما ويكبرا ويعقلا ﴿ وَيَسْتَخْرِمَا كَنزَهُمَا ﴾ ﴿ وَمَا ﴾ فعلت ذلك من قبل نفسي وإنّما فعلته من قبل الله يريد أنّه انكشف لي علم من الله ﴿ وَلِكَ ﴾ بيان ما ثقل عليك يا موسى مشاهدته ووقوعه واستنكرته، ونسب هذه الأمور إلى أمر الله وهناك نسب الإرادة في قوله: ﴿ فَأَرُدتُ أَنْ أَعِبَهَا ﴾ إلى نفسه.

في «العلل» عن الصادق الله «وإنّما نسبها إلى نفسه لعلّة ذكر التعييب» (١٠). تأمّل في حسن المحاورة وحفظ الأدب في الكلام.

وقال أبو على الجبّائيّ: لا يجوز أن يكون الخضر حياً إلى وقتنا هذا

۱ م تفسير العياشي، ج٢، ص٢٣٦.

٢\_ تفسير العياشي، ج٢، ص٢٣٧؛ ومجمع البيان، ج٦. ص٣٧٧.

٣\_عوالي اللثالي، ج٣، ص٥٤٧.

٤ مجمع البيان، ج٦، ص٣٧٧، وانظر: علل الشرايع، ج١، ص٦٢؛ وبحار الأنوار، ج١٣، ص٢٨٩. ا علل الشرايع، ج١، ص٦٦.

لأنَّه لو كان لعرفه الناس ولم يخف مكانه ولأنَّه لا نبيَّ بعد نبيَّنا.

قال صاحب «المجمع»: وهذا القول غير صحيح لأن تبقيتة في مقدرة الله ويمكن أن يكون والناس يشاهدونه ولا يعرفونه ويكون هذه خرق العادة ومثل هذه الأمور الغريبة بالنسبة إلى الأنبياء والأولياء غير مستبعد، وقوله: «لا نبيّ بعد نبيّنا» مسلّم ولكن نبوة الخضر كانت قبل نبوة نبيّنا وأمّا شرعه له كان له شرع خاص \_ فإنّه منسوخ بشريعة نبيّنا ولو كان داعياً إلى شريعة من تقدّمه من الأنبياء فإن شريعة نبيّنا ناسخة لها فلا يؤدي إلى ما قاله الجبّائي. (١) وَيَسْتَلُونَكُ عَن ذِى ٱلْقَرْنَايِّ قُلْ سَأَتْلُواْ عَلَيْكُم مِنْهُ فِحَرًا ﴿ إِنّا مَكّنَا لَكُ مَغْرِبَ لَكُمْ مِنْهُ فِحَدًا إِنّا بَلَغَ مَغْرِبَ لَهُ مُ فَانَعُ سَبَبًا ﴿ عَلَيْكُم مِنْهُ وَحَدًا إِنّا بَلَغَ مَغْرِبَ لَهُ مُ فَرْبَ وَمَا قَلْمَا قُومًا قُلْنَا يَلَذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَنْ نَعْدِبَ وَلِمَا فَالله الْمَ مَنْهُ وَوَجَدَ عِندَهَا فَوْمًا قُلْنَا يَلَذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن نَتُوخَ فِيمَ عَنْهِ فَوَجَدَ عِندَهَا فَوْمًا قُلْنَا يَلَذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن نَتُوخَ فِيمَ عَنْهُ فَوَا أَمَا مَن ظَلَوَ فَسَوْفَ نُعَذِبُهُ مُ مُذَا إِلَى مَيْهِ لَكُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْكُمُ عَدَوْلَ اللّهُ وَيَعَدَ فِيمَا لُكُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْكُمُ مُنْ فَلَوْ فَسُوفَ نُعَذِبُهُ مُولًا لَكُونَ لَهُ اللّهُ مَن عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن عَلَيْهُ مُن عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُن عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله

المعنى: قد بيّنًا أنّ اليهود أمروا المشركين أن يسألوا عن النبيّ اللَّيْلَةِ عن قصّة أصحاب الكهف وعن الروح وعن قصّة ذي القرنين.

فالمراد من قوله: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ ﴾ هو ذلك السؤال ويسألونك بصيغة الاستقبال للدلالة على إصرارهم على السؤال إلى ورود الخوف.

وفي ذي القرنين أقوال:

الأوّل: هو الإسكندر بن فيلقوس اليونانيّ والدليل عليه أنّ القرآن دلّ على أنّ الرجل المسمّى بذي القرنين بلغ ملكه إلى أقصى المغرب بدليل قوله: ﴿ حَقَّةَ إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا نَغُرُبُ فِي عَيْنٍ جَمَّةً ﴾ وأيضا بلغ ملكه قوله: ﴿ حَقَّةً ﴾ وأيضا بلغ ملكه

١- مجمع البيان، ج٦. ص٣٧٧.

إلى أقصى المشرق بدليل قوله: ﴿ حَتَىٰ إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمِينِ ﴾ وأيضا بلغ ملكه أقصى الشمال بدليل أن يأجوج ومأجوج قوم من الترك يسكنون في أقصى الشمال، وبدليل أن السد المذكور في القرآن يقال في كتب التواريخ: إنّه مبني في أقصى الشمال فهذا الإنسان المسمّى بذي القرنين في القرآن قد دل القرآن على أن ملكه بلغ أقصى المغرب والمشرق والشمال، وهذا هو تمام القدر المعمور في الأرض.

والملك الذي اشتهر بهذا العنوان من بسط الملك والقدرة ليس مذكور في التاريخ والدنيا إلا الإسكندر. وذلك على ما قيل له لما مات أبوه جمع ملوك الروم بعد أن كانوا طوائف ثم جمع ملوك المغرب وقهرهم وأيعن حتى انتهى إلى البحر الأخضر، ثم عاد إلى مصر فبنى الإسكندرية وسماها باسم نفسه، ثم دخل الشام وقصد بني إسرائيل وورد بيت المقدس وذبح في مذبحه، ثم انعطف إلى أرمينية وباب الأبواب ودانت له العراقين والقبط والبربر ثم توجّه نحو داراً بن داراً وهزمه مرات إلى أن قتله صاحب حرسه فاستولى الإسكندر على ممالك الفرس.

ثم قصد الهند والصين وغزا الأمم البعيدة ورجع إلى خراسان وبنى المدن الكثيرة ورجع إلى العراق ومرض بشهر زور ومات بها.

فلمًا ثبت بالقرآن أن ذا القرنين كان رجلاً ملك الأرض بالكلّية أو ما قرب منها وثبت بعلم التواريخ أن الّذي هذا شأنه ما كان إلّا الإسكندر وجب القطع بأن المراد بذي القرنين هو الإسكندر بن فيلقوس اليونانيّ.

وذكروا في سبب تسميته بهذا الاسم وجوهاً: الأوّل لأجل بلوغه قرني الشمس مطلعها ومغربها كما لقّب أردشير بن بهمن بطول اليدين لنفوذ أمره حيث أراد وإلّا ما كان طول في يديه. وقيل: اسمه مرزبان بن مرزويه بن يافث بن نوح. وقيل: من أحفاد كهلان سبأ بن يعرب بن قحطان. وقيل: هو تَبُع الأكبر أوّل التبايعة. وقيل: إنّه أفريدون بن النعمان الّذي قتل الضحّاك.

وذكر أبو الريحان المنجّم البيرونيّ في كتابه المسمّى بـــ«الآثار الباقية من القرون الخالية» أن ذا القرنين هو أبو كرب الحميريّ وأنّ ملكه بلغ مشارق الأرض ومغاربها وهو الذي افتخر به التبّع اليمانيّ حيث قال:

قد كان ذا القرنين جدي تبعـاً ملكاً علا في الأرض غير مفنّـد

بلغ المشارق والمغارب يبتغي أسباب أمر من حكيم مرشد

ويمكن أن يكون هذا القول قريباً من الصحّة لأنّ الأذواء كانوا من اليمن مثل ذي المنار وذي نواس وذي النون وذي رعين وذي يزن وذي جدن.

ولكن القول الصحيح الأول الذي بيان سعة ملكه في القرآن حسبما يستفاد من التاريخ إنّما هو الإسكندر الرومي، وروي: أهل النجوم قالوا له: إنّك لا تموت إلّا على أرض من حديد وتحت سماء من خشب. وكان يدفن كنز كل بلدة فيها ويكتب ذلك بصفته وموضعه فبلغ بابل وسقط عن دابّته فرعف فبسطت له دروع فنام عليها فآذته الشمس فأظلوه بترس فقال: هذه أرض من حديد وسماء من خشب، فأيقن بالموت فمات وهو ابن ألف وثمانية سنة. وقيل: ثلاثة آلاف سنة. واختلف في نبوته بعد الاتفاق على إسلامه وولايته فقيل: كان نبياً لقوله تعالى: ﴿ وَمَانِينَهُ مِن كُلِ شَيْءِ سَبَا ﴾ وظاهر أنه متناول للتمكين في الدين وكماله بالنبوة ولقوله: ﴿ وَمَانِينَهُ مِن كُلِ شَيْءٍ سَبَا ﴾ ومن جملة الأشياء النبوة.

والصحيح أنّه ما كان نبيّاً ولا ملكاً بل كان ملكاً عادلاً صالحاً كما روي عن أمير المؤمنين النبي أنّه سئل عن ذي القرنين أنبيًا كان أم ملكاً؟ فقال النبي «لا نبيّاً ولا ملكاً بل هو عبد أحب الله فأحبه الله ونصح لله فنصح له فبعثه إلى قومه فضربوه على قرنه الأيمن فغاب عنهم ما شاء الله أن يغيب ثم بعثه الله ثانية فضربوه

قرنه الأيسر فغاب عنهم ثم بعثه العالثة فمكن الله له في الأرض، ولعل البعثة الولاية لا النبوّة»، ثم قال أمير المؤمنين: «وفيكم معله، يعني: نفسه الشريفة». (١)

ومعنى قوله: ﴿ إِنَّا مَكَّنَا لَهُ, فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: جعلنا له مكنة وقدرة على التصرّف في الأرض من حيث التدبير والرأي والأسباب حيث سخر له السحاب ومد له في الأسباب وبسط له النور وكان الليل والنهار عنده سواء وسهل عليه المسير في الأرض وذلَل له طريقها حتّى تمكّن منها أنّى شاء.

﴿ وَ النِّلَادُ مِن كُلِّ شَيْءِ سَبُّنا ﴾ أي: أعطيناه من كلّ شيء علماً يتسبّب به إلى إرادته وبلوغ حاجته ويستعين به الملوك على فتح البلاد والغلبة عليهم ﴿ فَأَنْبَعَ سَبَبًا ﴾ أي: كلّما أراد حصوله أتبع سبباً من الأسباب الّتي اوتي في المسير من بلد إلى بلد ومن قوم إلى قوم حتّى يفوز بمرامه ومقصده.

وَحَقَّتُ إِذَا بِلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ ﴾ أي: انتهى إلى آخر العمارة من جانب المغرب من الشمس وبلغ قوماً لم يكن وراءهم أحد إلى موضع غروب الشمس ولم يرد بذلك أنّه بلغ إلى موضع الغروب لأنّه لا يصل إليه أحد أي: تراءى له كأن الشمس تغرب في عين كما أنّ من كان في البحر رأى الشمس كأنّها تغرب في الماء ومن كان في البرّ يراها كأنّها تغرب في الأرض الملساء لأنّ الشمس لا تزايل الفلك ولا تدخل عين الماء ﴿وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْمًا ﴾ أي: إذا بلغ منتهى الأرض من جهة المغرب بحيث لا يتمكن أحد من بلوغه فضلاً عن مجاوزته ووقف على حافة البحر المحيط الغربي المسمّى باقيانوس الذي فيه الجزائر الخالدات وجد الشمس تغرب في عين ذات طين أسود ذات حمئة وماء حارة، وقرئ «حامية» أي: حارة ولا تنافي. ووجد عند العين أو الشمس أناساً.

﴿ قُلْنَا يَنْذَا ٱلْقَرْنَيْنِ ﴾ واستدلَ الذاهبون بنبوته بهذا الخطاب لأن الوحي والخطاب لا يجوز إلّا على الأنبياء. وكانوا قوماً لباسهم جلود الوحوش

١- تفسير الصافي، ج٣، ص٢٥٩، وتفسير القمي، ج٢. ص ٤٠.

وطعامهم من البحر وما لفظه البحر وكانوا كفّارا فخيّر اللّه ذا القرنين بين أن يعذّبهم بالقتل إن أقاموا على كفرهم وبين المنّ عليهم والعفو عنهم. وهذا التخيير على معنى الاجتهاد في أصلح الأمرين كما خيّر محمّداً بين المنّ على المشركين وبين قتلهم.

وقال الأكثرون: التعذيب هو القتل وأمّا اتّخاذ الحسنى فيهم فهو تركهم أحياء والدعوة إلى الإسلام بالإرشاد إلى الشرائع، هذا على قول من قال بنبوته ومن لم يقل بنبوته قال: ذلك الخطاب بواسطة نبيّ ذلك العصر أو كان ذلك إلهاماً لا وحياً بعد أن كان ذلك التخيير موافقاً لشريعة ذلك النبيّ.

وقيل: إن ذا القرنين خيّر بين القتل والأسر. وقيل: «إمّا» و«أمّا» للتوزيع دون التخيير أي: ليكن شأنك إمّا التعذيب وإمّا الإحسان فالتعذيب لمن بقي على الكفر وأمّا الإحسان لمن تاب فقضى ذو القرنين فيهم بقضاء اللّه.

وهِ قَالَ أَمَّا مَن ظَلَمَ ﴾ وبقي على كفره ﴿ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ ﴾ بالقتل وفعل، وعن قتادة: أنّه كان يطبخ من كفر ولم يؤمن بالقدر، ومن آمن فأعطاه وكساه، فقال ذو القرنين: من لم يؤمن اعذّبه وبعد عذابي ﴿ ثُمَّ بُرُدُ إِلَى رَبِهِ ﴾ في الآخرة ﴿ فَيُعَذِّبُهُ ﴾ في الآخرة ﴿ عَذَابِ النار، وفيه دلالة ظاهرة على أنّ الخطاب لم يكن بطريق الوحي وأنّ مقاولته كانت مع نبيّ عصره أو مع من كان بحضرته.

وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا فَلَهُ, جَزَآة الْحُسُنَى وَسَنَقُولُ لَهُ, مِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا ﴿ ثُمُ اللّهُ مَ اللّهُ اللّهُ مَ اللّهُ اللّهُ مَ اللّهُ اللهُ مَ اللهُ اللهُ مَ اللهُ اللللهُ اللهُ الله

﴿ أُمُّ أَنْبُعَ سَبَبًا ﴾ أي: قصد طريقاً آخر ليؤديه ذلك السبب إلى ﴿ مَطْلِعَ الشَّمْيِنِ ﴾ كما أن السبب الأولى أداه إلى مغرب الشمس فأراد أن يصل أقصى شرق الأرض فبلغ موضع ابتداء العمارة من الجانب الذي تطلع من ذلك الجانب الشمس في وَجَدَهَا ﴾ أي: الشمس ﴿ تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ جَعَل لَهُم قِن دُونِهَا سِنْرًا ﴾ أي: لم يكن في تلك الأرض جبل ولا شجر ولا بناء يسترهم ولم يعلموا صنعة البناء ولا صنعة اللبوس.

العيّاشيّ عن أمير المؤمنين الله الله قوم قد أحرقتهم الشمس وغيّرت أحسادهم والوانهم حتى صيرتهم كالظلمة الله ألله في الله المجمع الله الذا طلعت الشمس يغورون في المياه والأتراب وإذا غربت تصرّفوا في أمورهم فيكون عند طلوع الشمس يتعذّر عليهم التصرّف في المعاش وعند غروبها يشغلون بتحصيل مهمّات المعاش حالهم بالضد من حال الناس.

وقيل: معنى قوله: ﴿ لَوْ غَعَلَ لَهُم مِن دُونِهَا سِتُرًا ﴾ أنّه لا ثياب على جلودهم وأبدانهم كسائر الحيوانات عراة أبداً كما قيل: إنّ حال أكثر من يسكن البلاد القريبة من خط الاستواء كذلك. وقد ذكر في بعض كتب التواريخ أن ذا القرنين مع أن الله هيّأ له الأسباب وذلّل له السحاب للسير قطع هذه المسافة في اثني عشرة سنة حتّى بلغ مطلع الشمس.

وذكر في التفسير: أنّ بعضهم قال: سافرت سنين حتّى جاوزت الصين غاية فسألت عن هؤلاء القوم فقيل لي: بينك وبينهم مسيرة يوم وليلة فبلغتهم فإذا أحدهم يفرش أذنه الواحدة ويلبس الأخرى، ولمّا قرب طلوع الشمس سمعت كهيئة الصلصلة فغشي عليّ ثمّ أفقت وهم يمرخوني ويمسحوني بالدهن فلمّا طلعت الشمس إذا هي فوق الماء كهيئة الزيت فأدخلوني سربالهم فلمّا ارتفع النهار جعلوا يصطادون السمك ويطرحونه في الشمس فينضج

١- تفسير العياشي، ج ٢، ص ٣٤٢؛ وتفسير الصافي، ج٣، ص ٢٦٢، عن العياشي.
 ٢- مجمع البيان، ج٦، ص ٣٨٢.

وإنَّما لم يكن لهم بناء قيل: لأنَّه لا يثبت لهم بناء.

وَ كُذَاكِ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبُرًا أَي: حكم هؤلاء الذين في المطلع حكم أولئك الذين في المغرب. وقيل: معنى و كُذَاكِ أي: أتبع سبباً لبلوغ المشرق مثل ما أتبع سبباً لبلوغ المغرب. وثم الكلام عند قوله: و كُذَاكِ أَنْ عُمْ الكلام المتحانه فقال: وقد علمنا ما كان عند ذي القرنين من العدة والعدد والآلات والسياسة.

أو المعنى: قد علمنا بصلاحه واستقلاله بما ملكناه قبل أن يفعله كما علمناه بعد فعله ولم يخف علينا حاله. و«كذا» إشارة إلى حسن صنيع ذي القرنين وعلى المعنى الثاني ﴿كَنَالِكَ وَقَدْ أَحَطَنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبْرًا ﴾ جملة واحدة. ﴿ثُمُّ أَنْبَعَ سَبَبًا ﴾ أي: ثم أتبع مسلكاً ثالثاً مما يبلغه قطراً من أقطار الأرض وأخذ في طريق آخر.

حَقَّىٰ إِذَا بَلَغُ بَيْنَ ٱلسَّذَيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِ مَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلَا ﴿
قَالُواْ يَنَذَا ٱلْفَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوعَ وَمَأْجُوعَ مُفْيدُونَ فِي ٱلأَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْبُما عَلَىٰ قَالُواْ يَنَذَا ٱلْفَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوعَ وَمَأْجُوعَ مُفْيدُونَ فِي ٱلأَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْبُما عَلَىٰ أَن تَجْعَلُ بَيْنَا وَيَبْنُونِ بِفُوقَوْ أَجْعَلُ أَن تَجْعَلُ بَيْنَا وَيَبْنَهُمْ مَرْدُمَا ﴿ عَالَى اللَّهِ عَلَيْهِ مَقَى إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ الصَّلَعَيْنِ قَالَ ٱنفُخُواْ أَن يَنكُونُ وَيَهْبُهُمْ رَدْمًا ﴾ اللَّه اللَّهُ عَلَيْهِ قِطْمُ رَا إِنَّ فَالَ اللَّهُ عَلَيْهِ فَعْلَمُ وَيَعْمُونُ لَكُونِ أَفْرُونِ أَفْرِعُ عَلَيْهِ قِطْمُ رَا إِنَّ فَمَا السَّطَلُعُواْ أَن اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ قِطْمُ رَا إِنَّ فَمَا السَّطَلُعُواْ أَن اللَّهُ عَلَيْهِ قَطْمُ رَا إِنَّ فَهُوا مَن اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ قِطْمُ رَا إِنْ فَمَا السَّطَى عُوا أَن اللَّهُ عَلَيْهِ وَعِلْمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَعِلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى الْمُؤْلِقُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ ال

اعلم لمنا بلغ المشرق والمغرب أتبع مسلكاً ثالثاً ﴿ حَتَىٰ إِذَا بَلَغَ ﴾ موضع ﴿ السَّدَيْنِ ﴾ قرئ بالضم والفتح وقيل: بالضم ما فعله الله وبالفتح ما أحدثه الناس.

واختلف في موضع السدّين قيل: في ناحية الشمال. وقيل: جبلان بين أرمينيّة وآذربايجان. وقيل: هذا الموضع في مقطع أرض الترك. وحكى محمّد بن جرير الطبريّ في تاريخه: أنّ صاحب آذربايجان أيّام فتحها وجّه إنساناً أتى إليه من ناحية الخزر فشاهده ووصف أنّه بنيان رفيع وراء خندق عميق وثيق منيع.

وذكر ابن خرداد في كتاب «المسالك والممالك»: أنّ الواثق بالله رأى في المنام كأنّه فتح هذا الردم فبعث الخدم إليه ليعاينوه فخرجوا من باب الأبواب حتّى وصلوا إليه وشاهدوه ووصفوا أنّه بناء من لبن من حديد مشيود بالنحاس المذاب وعليه باب مقفّل. ثمّ إن ذلك الإنسان لمّا حاول الرجوع أخرجهم الدليل على البقاع المحاذية لسمرقند. قال أبو الريحان البيروني المنجّم: مقتضى هذا البيان أنّ موضعه في الربع الشمالي الغربي من المعمورة.

وبالجملة لممّا بلغ ذو القرنين موضع السدّين ﴿وَجَدَ ﴾ بقربهما أو ورائهما ومجاوزا عنهما أمّة من الناس ﴿ لَا يَكَادُونَ يَغْفَهُونَ ﴾ وقرئ يغقهون من باب المتعدّي، أي: قوماً لا يعرفون غير لغة أنفسهم وما كانوا يفقهون لسان ذي القرنين، وعلى معنى تعدية الفعل أي: لا يقدرون إفهام غيرهم قولاً.

فإن قيل: إذا كانوا لا يعرفون لغة غير لغتهم أو لا يقدرون إفهام غيرهم كيف قالوا: ﴿ يَنَذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفَيدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ وكيف فهم منهم ذو القرنين هذا المعنى؟

الجواب أن قوله ﴿ لَا يَكَادُونَ ﴾ أنّه لا يدلّ على أنّهم لا يفهمون شيئاً أبداً بل كلمة «كاد» يدلّ على أنّهم يفهمون ويفهمون لكن على صعوبة ومشقّة أي: لا يكادون يفهمونه ويفتهمون إلّا بعد مشقّة وصعوبة شديدة كالإشارة والقرينة ونحوها.

وفي اشتقاق يأجوج ومأجوج وأنهما من أي: الطائفة اختلاف قيل: إنهما اسمان أعجميّان موضوعان بدليل منع الصرف. وقيل: مشتقّان: فيأجوج مشتق من تأجّج النار وتلهّبها فلسرعتهم في الحركة سمّوا بذلك ومأجوج من موج البحر. وقيل: من تأجّج الملح لمناسبة الشدة. وقيل: من أجّ الظليم إذا هرول وسمعت حفيفه في عدوه. وأمّا أنّهم من أي: الأقوام فقيل: إنهما قبيلتان من ولد يافث بن نوح. وقيل: يأجوج من الترك ومأجوج من جيل. وقال الضخاك: هم جيل من الترك. وقال السدي: الترك سرية من يأجوج ومأجوج، خرجت لأمر فضرب ذو القرنين السلا فبقيت خارجة عن السلا فجميع الترك منهم.

وعن قتادة: أن يأجوج ومأجوج اثنتان وعشرون قبيلة سد ذو القرنين على إحدى وعشرين قبيلة منهم وبقيت واحدة فسموا الترك لأنهم تركوا خارجين. قال أهل التاريخ: أولاد نوح ثلاثة: سام وحام ويافث فسام أبو العرب والعجم والروم، وحام أبو الحبشة والزنج والنوبة، ويافث أبو الترك والخزر والصقالبة ويأجوج ومأجوج.

والحاصل ﴿ قَالُوا ﴾ بواسطة مترجمهم على قول، أو بالذات على قول، فكان فهم ذو القرنين كلامهم من الأسباب الّتي آتاه اللّه ﴿ يَذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُعُ ﴾ ومُأْجُوجَ ﴾ خلف هذين الجبلين يفسدون أرضنا لأنهم إذا كان أبان زرعنا وثمارنا خرجوا علينا من هذين الجبلين ويأكلون زروعنا حتّى لا يبقون منها شيئاً. وقيل في كيفيّة إفسادهم لهؤلاء الساكنين في موضع السدّين: إنّ يأجوج ومأجوج يقتلونهم ويأكلون لحومهم فضلاً عن زروعهم، وهم أقسام.

ثمّ من الناس من وصفوهم بقصر القامة وصغر الجثّة لكن لكثرتهم لا يتمكّنون هؤلاء منهم. ومن الناس وصفهم بطول القامة وكبر الجثّة وأثبتوا لهم مخاطب في الأظفار وأضراساً كأضراس السباع.

فحكى الله مقول قولهم لذي القولين أنّهم قالوا له: ﴿ فَهَلَ نَجْمَلُ لَكَ خَرْمًا عَلَى اللّهِ السلطان. وقيل: الخرج والخراج معناه واحداً. وقيل: الخرج الجزية والخراج في الأرض كالزكاة.

فقال ذو القرنين: ﴿مَا مَكَّنِى فِيهِ رَبِّى خَيْرٌ ﴾ أي: ما أعطاني من المال والسعة والأسباب خير ممّا تبذلون لي من الخراج فلا حاجة بي إليه ﴿ فَأَعِنُونِ ﴾ وامددوني برجال وآلة أبني بها سداً بينكم وبينهم، والردم هو السد ردمت الباب أي: سددته وردمت الثوب بالرقعة أي: سددت خرقه ﴿ الله وَ الله وَ الله وَ الله و الله و الله و الله و الكبيرة فوضعوا بعضها على بعض حتى صارت بحيث تسد ما بين الجبلين إلى أعلاهما ثم وضع المنافخ عليها حتى صارت الزبر كالنار ثم صب النحاس المذاب على الحديد المحمى فالتصق بعضه ببعض وصار جبلاً صلداً.

وهذا الأمر خارق على العادة بل كرامة قاهرة باهرة لأن هذه الزبر الكثيرة التي تسدّ بين الجبلين من الأسفل إلى أعلاهما إذا نفخ عليها بحيث تصير مثل النار كيف يقدر الإنسان على القرب منها والنفح عليها فكأنّه تعالى صرف تأثير تلك الحرارة العظيمة من أبدان النافخين عليها والملتزمين بأفعالها.

قال صاحب «الكشّاف» الزمخشري: قيل: بعد ما بين السدّين مائة فرسخ، والصدفان بفتحتين جانباً الجبل لأنهما يتصادفان ويتقابلان. والقطر النحاس المذاب وتقدير الآية: آتوني قطراً افرغ عليه قطراً، وسمّي قطراً لأنه يقطر من شدّة ميعانه، ﴿ فَمَا أَسْطَنَعُوا ﴾ فحذف التاء لقرب المخرج من الطاء أي: فما قدروا بعد على الصعود لملاسته وارتفاعه وما قدروا على تخريبه ونفيه لأجل صلابته وثخانته.

ثمّ حمد الله ذو القرنين و ﴿ قَالَ هَذَا ﴾ إشارة إلى السدّ أي: هذه النعمة من الله عليّ بإتمامه وعلى عباده براحتهم من شرّ المفسدين ﴿ فَإِذَا جَآهَ وَعَدُ رَبِّ ﴾ أي: القيامة ودنت جعل السدّ ﴿ وَكُلّ بَالمد أي: مدكوكاً ومسوّى بالأرض وكل ما انبسط بعد الارتفاع فقد اندك وقرئ بغير المد المد وقري وحكايته.

القميّ: إذا كان قبل يوم القيامة في آخر الزمان انهدم ذلك السدّ وخرج يأجوج ومأجوج إلى الناس وأكلوا الناس وهو قوله: ﴿ حَقَّتَ إِذَا فُلِحَتّ

يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِن كُلِّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ ﴾(١).

وعن الصادق ﷺ: «ليس منهم رجل يموت حتى يولد له من صلبه ألف ولد ذكر»، ثمّ قال: «هم أكثر خلق خلقوا بعد الملائكة» (٢٠).

في «الخصال» عن الصادق الله «الدنيا سبعة أقاليم يأجوج ومأجوج والروم والصين والزنج وقوم موسى وإقليم بابل» (٣).

وعن النبي ﷺ: «أنّه عدّ من الآيات الّتي يكون قبل الساعة خروج يأجوج ومأجوج»(١).

وعن النبي: سئل عن يأجوج ومأجوج فقال: «يأجوج ومأجوج أمتان وكل أمّة أربعمائة أمّة لا يموت الرجل منهم حتى ينظر إلى ألف ذكر من صلبه كل قد حمل السلاح»، قيل: يا رسول الله صفهم لنا، قال: «هم ثلاثة أصناف: صنف منهم مثل الأرز – والأرز شجر بالشام طويل – وصنف منهم طولهم وعرضهم سواء، وصنف منهم يفترش أحدهم إحدى أذنيه ويلتحف بالأخرى ولا يمرون بفيل ولا جمل ولا وحش ولا خنزير إلا أكلوه ومن مات منهم أكلوه ومقدّمتهم بالشام وساقتهم بخراسان يشربون أنهار المشرق وبحيره طبريّة» (٥).

وقيل: إن آدم ﷺ احتلم ذات يوم وامتزجت نطفته بالتراب فخلق الله من ذلك الماء يأجوج ومأجوج، فهم متصلون بنا من جهة الأب.

وجاء في الحديث عنه ﷺ في «الأمالي»: «أنّهم لينقرون بمعاولهم دانبين فإذا كان الليل قالوا: غداً نفرغ، فيصبحون وهو أقوى منه بالأمس حتى يسلم رجل منهم حين يريد الله أن يبلغ أمره فيقول ذلك الذي أسلم: غداً نفتحه إن شاء الله، فيصبحون

ا\_سورة الأنبياء: ٩٦.

٢- تفسير القمي، ج ٢، ص ٤١؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٢٦٤؛ وبحار الأنوار، ج ١٢، ص ١٧٨.
 ٣- الخصال، للصدوق، ص ٣٥٧.

٤ تفسير الصافي، ج٦، ص ٢٦٤.

٥ تفسير القرطبي، ج١١، ص٥٧؛ الدرّ المنثور، ج٤، ص ٢٥٠.

ثم يغدون عليه فيفتحه الله. فو الذي نفسي بيده فيخرجون على الناس، (١)، إلخ.

وفي حديث آخر: "فيخرجون على الناس فيشربون المياه ويتحصّن الناس في حصونهم منهم فيرمون سهامهم إلى السماء فترجع السهام وفيها كهيئة الدماء فيقولون: قد قهرنا أهل الأرض وعلونا أهل السماء! فيبعث الله بققا \_ وفي نسخة نققا بالنون، وبالباء جمع البق، وبالنون جمع النق وهو العقرب أو الضفادع \_ في أقفائهم فيدخل البقق في آذانهم فيهلكون بها»(").

قال النبي الشيرة التهارية الأرض لتسمن وتسكر من لحومهم سكراً»، قيل له: يا رسول الله متى كان كذلك؟ قال الشيخة: «حين لا يبقى من الدنيا إلا مثل صبابة الإناء» (٣).

والعيّاشيّ: عن الصادق للنه في تأويل قوله تعالى: ﴿ أَجْعَلْ بَيْنَكُو وَبَيْنَهُمْ وَمَا السَّطَاعُوا وَدَمّا ﴾ قال في تأويل الآية: الردم التقيّة ﴿ فَمَا السَّطَاعُوا الله على حيلة، والعمل به هو الحصن لهُ نَقْبًا ﴾ قال: «إذا عملت بالتقيّة لم يقدروا لك على حيلة، والعمل به هو الحصن الحصين صار بينك وبين أعداء الله سد لا يستطيعون له نقبا. ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ رَفِ جَعَلَهُ وَكَا قَال: رفع التقيّة عند الكشف فينتقم من أعداء الله» (٤).

وَتَرَكُنَا بَعْضَهُمْ بَوْمَهِذِ بَمُوجُ فِى بَعْضِ وَنُفِخَ فِى الصَّورِ لَحَمَعْنَهُمْ جَمَعًا ﴿ وَعَرَضَنَا جَهَنَمُ يَوْمَهِذِ لِلْكَفوِينَ عَرَضًا ﴿ اللَّذِينَ كَانَتْ أَعْيَنَهُمْ فِى غِطَآءٍ عَن ذِكْرِى وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ

١\_الأمالي، الطوسي، ص٣٤٦.

٢ـ بحار الأنوار، ج٦، ص٢٩٨؛ ونورالثقلين، ج٣. ص٢٠٩.

٣\_انظر: الأمالي، للطوسي، ص٣٤٦؛ وبحار الأنوار، ج٦، ص٣١١.

٤ تفسير العياشي، ج٢، ص ٣٥١، وتفسير الصافي، ج٣، ص ٢٦٥.

كَفَرُواْ بِنَايَنتِ رَبِهِمْ وَلِقَآمِهِ. فَحَبِطَتْ أَعْمَنْكُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَهُمُ يَوْمَ ٱلْقِيَنَمَةِ وَزْنَاكُ ذَلِكَ جَزَآؤُهُمْ جَهَنَّمُ بِمَاكَفَرُواْ وَأَتَّخَذُوٓاْ ءَايَنتِي وَرُسُلِي هُزُوًاكُنْ

المعنى: الضمير في ﴿وَتَرَكْنَا بَعْضَهُم ﴾ قيل: راجع إلى الخلق من الجن والإنس. وقيل: راجع إلى يأجوج ومأجوج يوم انقضاء السد يموجون في الدنيا بين الناس مختلطين لكثرتهم كحال الموج في البحر باضطراب أمواجه وذلك لقرب الساعة.

ثم ذكر سبحانه فقال: ﴿وَتُغِخَ فِي الصُّورِ ﴾ لأن خروج يأجوج ومأجوج من أشراط الساعة. واختلف في الصور قيل: هو قرن ينفخ فيه. وقيل: صور جمع صورة فإن الله يصور الخلق في القبور كما صورهم في الأرحام ثم ينفخ فيهم كما نفخ وهم في أرحام أمهاتهم. وقيل: إنّه ينفخ إسرافيل في الصور ثلاث نفخات فالنفخة الأولى نفخة الفزع والثانية النفخة التي يصعق من في السماوات والأرض بها فيموتون، والثالثة نفخة القيام لرب العالمين فيحشر الناس بها من قبورهم.

وَعَرَضَنَا جَهَنَّمُ عَمَا ﴾ أي: حشرناهم يوم القيامة كلّهم في صعيد واحداً وَوَعَرَضَنَا جَهَنَّمُ ﴾ وأبرزناها لهم حتى شاهدوها ورأوا ألوان عذابها قبل دخولها. ثمّ وصف سبحانه الكافرين فقال: ﴿ اللَّذِينَ كَانَتَ أَعْبُنُهُمْ فِي غِطَاءٍ عَن ذِكْرِى ﴾ ذكر السبب الذي استحقوا به النار أي: الذين غفلوا عن الاعتبار بقدرتي الموجب لذكري والتفكّر في آياتي ودلائل توحيدي فصاروا بمنزلة من يكون في عينه غطاء يمنعه عن الإدراك ﴿ وَكَانُوا لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمّاً ﴾ أي: من كثرة الغفلة كان يثقل عليهم سماع القرآن وذكر الله كما يقال: فلان لا يستطيع أن ينظر إليك ولا يتمكّن من استماع كلامك ويثقل عليه ذلك.

القميّ: عن الصادق في هذه الآية قال الله يعني بالذكر ولاية عليّ الله القميّ: عن الصادق في هذه الآية على الله ال القمية الم قال:كانوا لا يستطيعون إذا ذكر عليّ الله عندهم أن يسمعوا ذكره لشدّة بغضهم له

ولأهل بيته»(١). وعلى هذا فتمام الآية يؤول معناه في حقّ المنكرين للولاية.

ورفع الباء (٢) بقراءة أمير المؤمنين الله أي: أفكافيهم الذين اتّخذوا وعبدوا إلها غيري، أو أفظنوا الذين اتّخذوا عباداً غيري عبدوهم كالمسيح والملائكة ألذين عبدوهم واتتخذوهم أرباباً ينصرونهم ويدفعون عقابي عنهم ليس الأمر كذلك بل هم براء منهم ومن كلّ مشرك بالله في أنّ أعندنا هو وهو ما يقام للضيف مما حضر من الطعام.

﴿ وَالْمَهُ لَهُ لَهُ لَهُ مَا مَحَمَد: ﴿ هَلَ ﴾ نخبركم ﴿ إِالْأَخْسَرِنَ أَغْنَلًا ﴾ والجمع في صيغة المتكلّم للإيذان بمعلوميّة الخبر عند المؤمنين وإنّما أتى بصيغة الجمع في العمل وقال: ﴿ أَغْنَلًا ﴾ للإيذان بتنوّعها من أعمالهم الحسنة بزعمهم الباطل، وهم كفّار أهل الكتاب اليهود والنصارى ﴿ الّذِينَ ﴾ يظلّ و﴿ سَلَّ سَعَيْهُمْ ﴾ واجتهادهم ﴿ فِ الْمَيْوَ الدُّنيَا وَمُمْ يَحْسَبُونَ أَنّهُمْ ﴾ بفعلهم محسنون وأن أفعالهم طاعة وقربة.

القميّ: نزلت في اليهود وجرت في الخوارج. وعن الباقر النهج. «هم النصارى والقسيسون والرهبان وأهل الشبهات والأهواء من أهل القبلة والحروريّة وأهل البدع» (٣٠٠).

وفي «الاحتجاج» عن امير المؤمنين الخابي أنّه سئل عن هذه الآية فقال: «كفرة أهل الكتاب اليهود والنصارى وقد كانوا في زمانهم على الحق فابتدعوا في أديانهم وهم يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً».

ثمَ قال الليج: «وما أهل النهروان منهم ببعيد» (١). والعيّاشيّ عنه الليّه مثله. وفي

١ - تفسير القمي، ج٢، ص٤٧.

٢\_ انظر: فتح القدير، ج٣، ص٣١٥.

٣ تفسير القمى، ج٢، ص٤٦.

١ ـ الاحتجاج، ج١، ص٣٨٨.

الجوامع عنه اللجاز (١) هي كقوله: ﴿ عَامِلَةٌ نَامِبَةٌ ﴾ (١) وقال: منهم أهل حرور أي: الخوارج.

﴿ أُولَٰتِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَبِّهِمُ وَلِقَآبِهِ غَبِطَتْ ﴾ أي: أولئك جحدوا بحجج الله وبيّناته. والمراد باللقاء لقاء جزائه في الآخرة فبطلت وضاعت ﴿ أَعْمَنْكُمْ ﴾ الّتي عملوها لأنهم أوقعوها على خلاف الوجه الّذي أمرهم الله به فلا قيمة لعملهم عندنا ولا قدر ولا وزن لها.

وَذَلِكَ ﴾ أي: حبوط الأعمال وخيبة القدر. والإشارة إلى هذه الأمور المذكورة ثمّ ابتدأ سبحانه فقال: ﴿ جَزَاؤُمُ جَهَا ﴾ بسبب كفرهم واتخاذهم آياتي من الرسل والقرآن مهزوءا به فقوله تعالى: ﴿ فَيَطَتْ أَعْنَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ الرسل والقرآن مهزوءا به فقوله تعالى: ﴿ فَيَطَتْ أَعْنَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ الرسل والقرآن مهزوءا به فقوله تعالى: ﴿ فَيَطَتْ أَعْنَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَمُ لا يُومَى الرسل والقرآن مهزوءا به فقوله تعالى: ﴿ فَيَالُهُ عَلَى الله لا يومنع المهل الحسنات ينصب لعملهم ميزان الانحباط أعمالهم والميزان إنّما يوضع الأهل الحسنات والسيئات ليتميّز به مقادير الطاعات والمعاصي وذلك في الموحدين بطريق الكميّة وأمّا الكفر وإنكار آيات اللّه ورسله وأوليائه فإحباطه للعمل بحسب الكيفيّة دون الكميّة، فحينئذ لا يوضع لهم الميزان الأنها قد حبطت.

وفي «الاحتجاج» عن أمير المؤمنين في حديث يذكر فيه أهل الموقف وأحوالهم: «ومنهم أتقة الكفر وقادة الضلالة فأولئك لا يقيم لهم يوم القيامة وزناً ولا يعبأ بهم لأنهم لم يعبنوا بأمره ونهيه وهم في جهنم خالدون تلفح وجوههم النار وهم فيها كالمحون» (").

وفي «العيون» عن الرضائل فيما كتبه للمأمون: «ويجب البراءة من أهل المتقدّمين من غير مقدّم ومن أبي مومى الأشعري وأهل ولايته الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً أولئك الذين كفروا بآيات ربّهم بولاية

١- تفسير الصافي، ج٣، ص٢٦٧؛ ونورالثقلين، ج٣، ص٣١٢ وغيرهما من الجوامع عنه النبخة
 ٢- سورة الغاشية: ٣.

٣ـ الاحتجاج، ج ١، ص٣٦٤.

أمير المؤمنين، ولقائه أي: كفروا بأن لقوا الله بغير إمامته فحبطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزنا فهم كلاب أهل النار»(١).

لمّا تقدّم ذكر حال الكافرين عقبه بذكر حال المؤمنين فقال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ﴾ صدقوا الله ورسله ﴿ وَعِلْوا ﴾ الأعمال الصالحة من أداء الفرائض والسنن، والعطف يدلّ على المغائرة ﴿ كَانَتْ لَمَمُ ﴾ جنّة ﴿ الْفِردُوسِ ﴾ قيل: الفردوس، وسط الجنّة وأفضلها. وعن كعب: ليس في الجنان أعلى من جنّة الفردوس، وفيها الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر. وعن مجاهد: «الفردوس» هو البستان بالروميّة. وعن النبي كَ الله قال: «الجنة مائة درجة ما بين كل درجتين مسيرة مائة عام والفردوس أعلاها درجة ومنها الأنهار الأربعة والفردوس من فوقها فإذا سألتم الله الجنة فاسألوه الفردوس فإنّ فوقها عرش الرحمن ومنها يتفجّر أنهار الجنة "...

وَنُزُلاً ﴾ على المعنيين يمكن عبارة عن المأوى أو عبارة عمّا يحضر للضيف من الطعام والتشريفات. دائمين في تلك الجنّات لا يطلبون عن تلك الجنات تحوّلاً إلى موضع آخر لطيبتها وحصول مرادهم فيها.

ثم أمر الله سبحانه نبيّه فقال: ﴿ قُل الله المحمّد لجميع المكلّفين بعد ما ذكر في هذه السورة من أنواع الدلائل والبيّنات وشرح بعض أقاصيص الأولين: إنّ البحار كيف ما فرضت في الاتساع والعظمة لو جعلت بمنزلة المداد \_ والمداد اسم لما تمدّ به الدواة من الحبر ولما يمدّ به السراج من

١\_عيون أخبار الرضاء الله ج١، ص١٣٣.

٢ـ انظر: مجمع البيان، ج٦. ص٣٩٤؛ وبحار الأنوار، ج٨، ص١٩٦.

السليط \_ وأردت أن تكتب كلمات الله وحكمه وعلمه لنفدت، ومعلوم أنّ المتناهي لا يفي البتّة لغير المتناهي.

روي أن حيي بن أخطب قال: في كتابكم: ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكَمَ فَقَدَ أُوتِى خَيْرًا كُوْنِهُمْ ﴾ ثُمّ تقرءون ﴿ وَمَا أُونِيتُم مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيـلَا ﴾ " فنزلت هذه الآية يعنى: أن ذلك خير كثير ولكنه قطرة من بحر كلمات الله.

وروى عكرمة عن ابن عبّاس قال: (لمّا نزل: ﴿وَمَا أُوتِيتُه مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا فَلِيكُ ﴾ قالت اليهود: أوتينا علماً كثيراً أوتينا التوراة وفيها علم كثير فأنزل الله هذه الآية). ثمّ علّم اللّه نبيّه التواضع فأمره أن يقرّ على نفسه بأنّه مع أنّه مخاطب الوحي ومكرّم بالقرآن والنزول عليه فإنّه آدميّ كغيره.

و ﴿ أَنَا ﴾ في البشريّة ﴿ مِنْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَىٰ أَنَمَا ۚ إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُ ﴾ لا شريك له ولا فضل إلّا بالدين والنبوّة ولا علم إلّا ما علّمنيه اللّه ﴿ فَنَ كَانَ ﴾ يطمع في ﴿ لِفَانَ ﴾ تواب ﴿ رَبِهِ عَلَمُ ويأمل الوقوف بين يديه ويخشى لقاء عقابه لان الرجاء يشتمل المعنيين الخوف والأمل. قال الشاعر:

فلاكلَ ما ترجو من الخير كـائن ولاكلَ ما ترجو من الشـرَ واقـع

﴿ فَلَيَعْمَلُ عَمَلًا مَـٰلِمًا ﴾ خالصاً للّه يتقرّب به ولا يجعل بعبادة اللّه أحدا شريكاً من ملك أو نبيّ أو بشر أو حجر أو شجر، لا يرائي في عبادته أحدا.

عن سعيد بن جبير وغيره: جاء رجل إلى النبي ﷺ فقال: إنّي أتصدّق وأصل الرحم ولا أصنع ذلك إلّا للّه فيذكر ذلك منّي وأحمد عليه فيسرتني ذلك وأعجب به»، فسكت رسول اللّه ولم يقل شيئاً فنزلت الآية (۱).

قال عطا عن ابن عبّاس: أنّ اللّه تعالى قال: ﴿ وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِهِ ۚ أَمَدًا ﴾ ولم يقل: «ولا يشرك به» لأنّه أراد العمل الّذي يعمل للّه ويحبّ أن يحمد

١- سورة البقرة: ٢٦٩.

٢ سورة الإسراء: ٨٥.

١- مجمع البيان، ج٦. ص٣٩٦؛ وعدة الداعي، ابن فهد الحلي. ص٢٠٩.

عليه، قال: ولذلك يستحب للرجل أن يدفع صدقته إلى غيره ليقسمها كيلاً يعظّمه من يصله بها.

وروي عن النبي ﷺ أنّه قال اللّه عزّ وجلّ: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك فمن عمل عملاً أشرك فيه غيري فأنا منه بريء فهو الّذي أشرك (١١).

وروي أن أبا الحسن الرضائية دخل يوماً على المأمون فرآه يتوضّأ للصلاة والغلام يصب على يده الماء فقال: «لا تشرك بعبادة ربّك أحدا» فصرف المأمون الغلام وتولّى إتمام وضوئه بنفسه (۳).

وعن الصادق الله أنّه سئل عن هذه الآية فقال: «العمل العبالع المعرفة بالانتة ولا يشرك بعبادة ربّه أحدا التسليم لعليّ ولا يشرك معه بالخلافة من ليس ذلك لها أهل»(1).

والقميّ عنه النجاز «ولا يشرك بعبادة ربّه أحدا، قال: لا يتخذ مع ولاية آل محمّد غير ولايتهم، والعمل الصالح ولايتهم»(٥).

وقيل: إن هذه الآية آخر أية نزلت من القرآن. وفي «الكافي»: آخر سورة نزلت ﴿إِذَا جَاءَ نَصَبُرُ ٱللَّهِ ﴾ وأوّل ما نزلت بسم الله ﴿أَفَرَأُ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ﴾.

وروى الشيخ أبو جعفر بن بابويه بإسناده عن عيسى بن عبد اللَّه عن

<sup>1</sup>\_الجواهر السنيّة، الحر العاملي، ص١٦٩؛ ومجمع البيان، ج٦. ص٣٩٦؛ وبحار الأنوار، ج٦٧. ص٢٢٣.

٢\_مجمع البيان، ج٦، ص٣٩٦، بحار الأنوار، ج٦٩، ص٢٨٢.

٦ المصدر السابق نفسه.

٤ـ تفسير العياشي، ج٢، ص٣٥٣؛ وتفسير الصافي، ج٣، ص ٢٧٠؛ وبحار الأنوار، ج٣٦، ص ١٠٦٠٥ـ تفسير القمى، ج٢، ص٤٤.

جدّه عن أمير المؤمنين المنه قال: «ما من عبد يقرأ ﴿ قُلْ إِنَّمَا آنَا ﴾ إلى آخره إلا كان له نور إلى المورد في مضجعه إلى بيت الله الحرام فإن كان من أهل البيت الحرام كان له نور إلى بيت المقدس» (١٠).

وقال أبو عبد الله الصادق: «ما من عبد يقرأ آخر الكهف عند النوم إلّا تيقظ في الساعة التي يريدها»<sup>(۲)</sup>.

هنا ينتهي الجزء السادس من الكتاب مشتملا على سور: يوسف، الرعد، إبراهيم، الحجر، النحل، الإسراء والكهف. وبهذا الجزء ينتصف القرآن الكريم، وفَقنا الله لإتمامه.

المثواب الأعمال، ص١٠٧.

٢\_ الكافي، ج٢، ص٠٤٠؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج١، ص٤٧١؛ ومجمع البيان، ج٦، ص٣٩٦.

## فهرس الأحاديث

# (أ)

| أتى موسى إلى العالم فأصابه في جزيرة من جزائر البحر ٢٩١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اجتمع أهل النار في النار ومعهم من يشاء اللَّه من أهل القبلة١٦٦٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠         |
| الآدميّ بنيان الربّ، ملعون من هدم بنيان الربّ١٥٥٠                                                     |
| أدنى العقوق أفّ ولو علم اللّه شيئاً أيسر منه وأهون منه لنهي عنه٢٩٠                                    |
| إذا اجتمع عدّة على قتل رجل واحد حكم الوليّ أن يقتل أيّهم شاء                                          |
| إذا آذاك البراغيث فخذ قد حامن الماه فاقرأ عليه سبع مرات                                               |
| إذا أقبلت عليكم أطراف النعم فلاتنغروا أقصاها بقلة الشكر                                               |
| إذا عملت بالتقيّة لم يقدروالك على حيلة                                                                |
| إذا عملت سيَّنة فاعمل حسنة بجنبها تمحها                                                               |
| إذا قست المقام المسود تشفّعت في أصحاب الكبائر من أمّتي بالقام المسود تشفّعت في أصحاب الكبائر من أمّتي |
| ألا أدلكم على سورة شيّعها سبعون ألف ملك حين نزلت عظمتها ما بين السماوات والأرض ٢٥١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠        |
| إنّ أخوف ما أخاف عليكم اثنان                                                                          |
| أنَّ أَرِدُلُ الْعِيرِ خَس وِسبِعون سنة                                                               |
| إنَّ أقوام سائر الأنبياء استهزءوا بمم فأطلت لهم المدَّة بتأخير العقوبة١٣٢٠                            |
| إنَّ الأَثْبَة إمام هدى و إمام ضلالة                                                                  |
| إنّ الّذي يمشيهم على أقدامهم قادر على أن يمشيهم على وجوههم٢٤٢                                         |
| إنَّ الرجل من شيعتنا ليموت فيسقط من الشجرة ورقة١٤٨٠                                                   |
| يَّتُ الشَّجْرَةُ المُلْعُونَةُ فِي الْقَرَآنِ هِي بِنُو أُمِيَّةً٢٦٢                                 |

|                                         | نهرس الأحاديث                                                                       |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٣٥                                     | أنبياءالله لا يموتون و لكن ينقلون من دار إلى دار                                    |
| ۱٤۸                                     | أنت الشجرة وعليّ غصنها وفاطمة ورقها والحسن والحسين ثمارها                           |
|                                         | إنَّما أنت منذر، ثمَّ ردِّها إلى صدر عليَّ ، ثمَّ قال                               |
|                                         | أنَّه عدَّ من الآيات الَّتِي يكون قبل الساعة خروج يأجوج ومأجوج                      |
|                                         | أنَّه كان بين ذلك الأب الصالح وبينهما سبعة آباء                                     |
| Y£ Y                                    | أنَّه كتب الإحسان على كلَّ شيء فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة                            |
| ٤١٤                                     | أنَّهُم لينقرون بمعاولهم دائبين فإذا كان الليل قالوا                                |
|                                         | أنَّهُ ما ابد لا عن الغلام المقتول ابنة فولد منها سبعون نبيًا                       |
|                                         | أيَّماعبدأنعماللَّه عليه فأقرَّ مجابقلبه وحمداللَّه عليها بلسانه                    |
|                                         | (ب)                                                                                 |
| * 1 *                                   | بيناأنا في المسجد الحرام في الحجر عند البيت                                         |
| ۳۹۰                                     | بيناموسي قاعد في ملاً من أصحابه بني إسرائيل إذ قال له رجل                           |
|                                         | (ت)                                                                                 |
| ٠٦٢                                     | تبدّل الأرض بنار فتصير الأرض كلّها يوم القيامة ناراً                                |
| ٠٦٢                                     | تبدّل الأرض خبزة نقيّة يأكل الناس منهاحتي يفرغ من الحساب                            |
| rar                                     | ترمي الأرض بأفلاذ كبدها                                                             |
| لى الطريقلى                             | تعلّموامن أنسابكم ماتصلون بدأرحامكم وتعلّموامن النجوم ماتستدلّون بدعا               |
|                                         | (ع)                                                                                 |
| ۲۰۱                                     | الجديعلامة قبلتكم وبه تحتدون في بركم وبحركم                                         |
| ess                                     |                                                                                     |
| FAY                                     | جنَّتكم من النار ، قولواسبحان اللَّه والحمد للَّه ولا إله إلَّا اللَّه واللَّه أكبر |
| "£4,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |                                                                                     |

| 773                                                                         | نقتیانیاللات ای ۲ |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| ( <del>c</del> )                                                            |                   |
| الحمدلله الذي أسقاني وإن شاء أظمأني                                         | ***               |
| الحمدلله الّذي أطعمني ولوشاه أجاعني                                         | YYY               |
| الحمدلله الذي حذاني ولو شاه أحفاني                                          | ***               |
| الحمدللَه الَّذي كساني ولو شاء أعراني                                       | ***               |
| (J)                                                                         |                   |
| الدنياسبعة أقاليم يأجوج ومأجوج والروم والصين والزنج وقومموسي و              | بم بابل           |
| (د)                                                                         |                   |
| رحم اللَّه أخي موسى استحى قال ذلك ولمو لم يقل ذلك                           | <b>٣11</b>        |
| رحماللَّه أخَّي يوسف لو لم يقل                                              | ٥٦ ٢٥             |
| رحم الله يوسف لولا الكلمة الَّتي قالها لما لبث في السجن هذه المدَّة الطويلة | ٤٧                |
| (س)                                                                         |                   |
| سلَّمواعلى عليَّ بإمرة المؤمنين                                             | T { { }           |
| سورة أصحابالكهف.منقرأهايوم الجمعة غغر اللَّه له إلى الجمعة الأخر:           | τοι               |
| (ص)                                                                         |                   |
| صلاة أربع ركعات يقرأ في كل ركعة خسين مرّة سورة التوحيد هي صلاة الأ          | ۲۹۱               |
| صلة آل محمّد معلّقة بالعرش يقول                                             | 116               |
| صلة الرحم وبرّ الوالدين يهوّنان الحساب                                      | 118               |
| (ض)                                                                         |                   |
| ضمّ أبويك إلى نفسك كما كانا يفعلان بك و أنت صغير                            | *4                |

|      | (ع)                                                               |
|------|-------------------------------------------------------------------|
| A £  | عاش يعقوب مع يوسف بمصر عامين                                      |
| ٤٠٢  | عجبت لمن يعلم أنَّ الموت حقَّ كيف يفرح                            |
| ۲    | علّم جبرئيليوسف في حبسه                                           |
|      | العلم علمان علم علّمه الملائكة ورسله وأنبياه، وعلم عنده مخزون     |
| A A  | العلماه أمناه الرسل على عباد اللّه من حيث يحفظون لما يدعونهم إليه |
| o    | علَّموا أرقَاءكم سورة يوسف فإنَّه أيَّما مسلم تلاها               |
| **v  | عليكم بصلاة الليل فإنحاسنة نبيتكم ودأب الصالحين قبلكم             |
| ٤٣١  | العملالصالح المعرفة بالأثمّة ولايشرك بعبادة ربّه أحدا             |
|      | (ف)                                                               |
| * 40 | في الزنى ستَ خصال ثلاث في الدنيا، وثلاث في الآخرة                 |
|      | (ق)                                                               |
| ١٧٤  | قبل آدم الّذي هو أبونا قدانقضي ألف ألف آدم أو أكثر                |
| \    | قستمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين                                 |
|      | (ك)                                                               |
| ٤٠٢  | كان ذلك الكنز لوحاً من ذهب فيه مكتوب                              |
|      | كان رسول اللَّه إذا سمع الرعد والصواعق قال                        |
|      | كان عنده علم لم يكتب لموسى في الألواح                             |
|      | كان ليعقوب أخمؤاخ فقال لهيوماً                                    |
|      | کانموسی أعلم من الخضرکان موسی أعلم من الخضر                       |
| o Y  | كانت دعوة إبراهيم لناخاصة                                         |
|      | كانواسبعة وأسماؤهم تمليخا،مكسلمنا،مسلثينا                         |
|      | كفرة أهل الكتاب اليهودو النصاري و قد كانوا في زمانهم على الحقّ    |

| مَعْتَنَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مُعَالِينًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال | £¥/ | ١ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---|
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---|

### (J)

| 90                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لاتأكلواثمن الشجر فإنّدسحت                                                                                                           |
| لا تلقّنوا الكذب أولادكم فيكذبوا، فإنّ بني يعقوب لم يعلموا١٤                                                                         |
| لاخير في دين ليس فيها ركوع ولا سجود                                                                                                  |
| لاصلاة إلَّابِفاتحة الكتاب ولا يجوز الإبدال                                                                                          |
| لانبيّ بعدنبيّنا لانبيّ بعدنبيّنا                                                                                                    |
| لانبيّاً ولاملكاً بلهو عبد أحبّ اللّه فأحبّه اللّه ونصح لله فنصح له                                                                  |
| لكل زمان واتمة إمام. تبعث كل أمّة بإمامهم                                                                                            |
| للعبدأن يستثن مابينه وبين أربعين يوماً مق ماذكر بمريد                                                                                |
| لمَا أُسري برسول اللّه إلى السماء الدنيالم يمرّ بأحد من الملائكة إلّا استبشر                                                         |
| لما أقام العالم الجدَّار أوحى اللَّه إلى موسى                                                                                        |
| لما أقبل يعقوب إلى مصر خرج يوسف ليستقبله                                                                                             |
| لما ألقى إخوة يوسف يوسف في الجبّ نزل عليه جبر ثيل                                                                                    |
| لو علم اللّه لفظة أو جز في عقوق الوالدين لأتي به                                                                                     |
| لوكانشي ويسبق القدر لسبقته العينلعين                                                                                                 |
| لوكنت بين موسى والخضر لأخبرتهما أتي أعلم منهما                                                                                       |
| ليس شيء من ذلك بل بعثني اللّه إليكم رسولاً وأنزل كتاباً                                                                              |
| ئيس منّا من لم يستغن بالقرآن ومن اوتي القرآن                                                                                         |
| ليسمنهم رجل يموت حتى يولدله من صلبه ألف ولدذكر                                                                                       |
|                                                                                                                                      |
| (م)                                                                                                                                  |
| ما أحد أعلم بكتاب اللَّه بعد النبيِّ من عليَّ بن أبي طالب ومن الصالحين من أولاده ١٣١                                                 |
| ما بحذابعثت وقد جثت بمابعثني اللَّه بدفإن قبلتم و إلَّا فهو يحكم بيني وبينكمما بعثني اللَّه بدفإن قبلتم و إلَّا فهو يحكم بيني وبينكم |
| ماعليّ في أن ألهجا واللَّه يعلم أنيّ لكاره لها ويدعو إلى استلام الحجر                                                                |
| ماقضي لك يا ابن آ دم فيما تكره خبر لك ممّا قضي                                                                                       |

| فهرس الأحاديث                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ماكان في الجاهليّة فقدهدمه الإسلام وما في الإسلام يهدمه الاستغفار                   |
| مامن عبديقرأ آخر الكهف عندالنوم إلّا تيقّظ في الساعة الّتي يريدها                   |
| مررت بعير بني فلان فنفر بكرة فلان فانكسرت يدها فاسألوهم عن ذلك٢٦٥                   |
| مررت بعير بني فلان وقد ضلّوا بعيرالهم وهم في طلبه٢٦٤٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| مررت بيوسف ليلة عرج بي إلى السماء فقلت لجبر نيل ٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠    |
| ملك مؤكّل بالسحاب معد مخاريق من ناريسوق بما السحاب حيث شاء اللّه                    |
| من أكثر قراءة الرعد لم يصبه اللَّه بصاعقة و إن كان مؤمناً ادخل الجنَّة بغير حساب١٩٣ |
| من حفظ عشر آيات من أوّل سورة الكهف ثمّ أدرك الدجّال لم يضرّه                        |
| من شرب الخمر لم تقبل صلاته أربعين يوماً                                             |
| من صلّى صلاة يراثي بما فقد أشرك ومن صام صوما يراثي به فقد أشرك ٢١٠٠٠٠٠٠٠٠٠          |
| من قرأ سورة إبراهيم والحجر أعطي من الأجر عشر حسنات١٣٣٠٠٠٠٠٠                         |
| من قرأ سورة إبراهيم والحجر في ركعتين جميعاً في كلّ جمعة                             |
| من قرأ سورة الكهف في كلّ ليلة الجمعة لم يمت إلّا شهيداً                             |
| من قرأ سورة الكهف يوم الجمعة فهو معصوم إلى ستّة أيّام من كلّ فتنة ٢٥٢               |
| من قرأ سورة النحل في كلّ شهر كفي المغرم في الدنيا                                   |
| من قرأ سورة بني إسرائيل ثمّ رقّ قلبه عند ذكر الوالدين                               |
| من قرأ سورة بني إسرائيل في كلّ ليلة جمعة                                            |
| منقرأ سورة يوسف في كل يوم أو في كل ليلة منقرأ سورة يوسف في كل يوم أو في كل ليلة     |
| من قرأ عشر آيات من سورة الكهف حفظاً لم يضرّه فتنة الدجّال ٣٥١                       |
| من لم يستشف بالقرآن فلاشفاه اللّه                                                   |
| من لم يشكر الناس لم يشكر اللّه ٢٨٩٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠              |
| (ن)                                                                                 |
| نحن العلامات والنجم رسول الله ٢٠١                                                   |
| نحن المتوسمون. والسبيل فينامقيم ١٨٤                                                 |

| مُفَتَلَيَّا فِلْكُلُولُ /ج ٦ | £٣•                                                             |
|-------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ***                           | نحن أهل الذكر                                                   |
| ١٥٧                           | نحن بقيّة تلك العترة                                            |
| ۲۹٦                           | نزلت في الحسين النهالا وقتل أهل الأرض به ما كان مسرفا           |
| Y47                           | نىمىأنىيقتلغىرقاتلەأو يمثلبالقاتل                               |
|                               | (•)                                                             |
| ١٧٥                           | هذا أخّي ووصيتي ووزيري ووارثي عليّ ابن أبي طالب                 |
|                               | (و)                                                             |
| ١٧٩                           | وإنّ اللَّه وضع الجنان على العرض                                |
|                               | (ي)                                                             |
| ٤١٤                           | يأجوج ومأجوج أمتان وكل أمّة أربعمائة أمّة                       |
| 177                           | يبدّل اللّه الأرض غير الأرض فيبسطها ويمدّها مدّالأديم           |
| 177                           | يحشر الناس يوم القيامة على أرض بيضاء كقرصة النقيّ               |
| ٣٢٠                           | يدعى كل أناس بإمام زمانهم وكتاب رتهم وسنة نبيتهم                |
| ٣٢٩                           | يلجم الناس يوم القيامة العرق فيقولون انطلق بنا إلى أدم يشفع لنا |
|                               | ينادي مناديوم القيامة يسمع الخلائق                              |
|                               |                                                                 |

#### المصيادن

- ١\_القرآن الكريم، كتاب الله تبارك وتعالى الحي القيوم.
- ٢\_ الصحيفة السجادية، الإمام على بن الحسين المناه (السجاد) (ت ٩٤ هـ ق)
- ٣\_الاحتجاج، الطبرسي أبو منصور أحمد بن علي بن أبي طالب (ت ٥٨٨ هــ ق).
  - ٤\_ أحكام القرآن، الجصاص، أبي بكر أحمد بن علي الراذي.
- ٥-الاختصاص، الشيخ المفيد، أبو عبدالله محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي
   (ت ٤١٣ هـ ق).
  - ٦\_ أسباب النزول، الواحدي، أبوالحسن علي بن أحمد بن محمّد النيسابوري (ت ٤٦٨ هـ ق).
- ٧\_الإستبصار فيما اختلف من الأخبار، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسى، (ت ٤٦٠ هـق).
- الإستبصار في نسب الصحابة الأنصار، عبدالله بن أحمد بن موفق الدين ابن قدامة
   (ت: ٦٢٠ هـ.ق).
- ٩\_أسد الغابة في معرفة الصحابة، إبن الأثير الجزري، عزالدين علي بن أبي الكرم محمد
   بن محمد بن عبدالكريم الشيباني (ت ٦٣٠ هـ. ق).
- ١٠ إعاله الطالبين علي حل الفاظ فتح المعين. بكري المكي ابن السيد محمد شطا عمر
   الله الدمياطي.
  - ١١\_الألفية والنفلية، الشهيد الأول محمد بن مكي العاملي.
  - ١٢\_الأمالي الشيخ الطوسي، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق).
    - ١٣\_ الأمثال في القرآن الكريم، ابن قيم الجوزية.
    - ١٤\_ بحار الأنوار، المجلسي، محمّد باقر محمّد تقي (ت ١١١٠ هـ ق).
- ١٥\_البداية والنهاية، ابن كثير، ابو الفداء، عماد الدين اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ ق).

١٦ـ بصائر الدرجات في فضائل آل محمد الهيئة الصفار، محمد بن حسن (ت ٢٩٠ هـ ق).
 ١٧ـ تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي (ت ١٢٠٥ هـ ق).

- ١٨ـ تاريخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون (ت ٨٠٨ هــق).
- ١٩\_ تاريخ (الرسل والأمم والملوك)، أبو جعفر محمّد بن جرير الطبري (ت ٣١٠ هــ ق).
- ٢٠ تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ابو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله الدمشقي
   (ت ٥٧١هـــ ق).
  - ٢١ـ التبيان في تفسير القرآن، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق).
- ٢٢ تحرير الأحكام الشرعية على مذهب الامامية، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٧٢٦ هـق).
- ٣٣ ـ التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلِّي (ت ٨٤١ هـ ق).
- ٢٤ تحف العقول، ابن شعبة، أبو محمّد الحسن بن علي بن الحسين الحرّاني الحلبي (ت ٣٨١ هـ. ق).
- ٢٥ تحفة الأحوذي (شرح جامع الترمذي)، محمد بن عبد الرحمن المباركفوري الهندي. ٢٦ تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٧٢٦ هــق).
  - ٧٧ ـ تذكرة الموضوعات، أبو الفضل محمد بن طاهر بن أحمد المقدسي.
- ٢٨ تفسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم)، محمد بن محمد
   العمادي أبو السعود.
  - ٢٩\_ تفسير البغوي (معالم التنزيل في تفسير القرآن)، حسين بن مسعود البغوي (ت ٥١٦ هـ ق).
- ٣٠ـ تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل وأسرار التأويل)، أبو سعيد عبد الله بن عمر الشيرازي البيضاوي (ت ٦٩١ هـ. ق).
- ٣١ تفسير الثعلبي (الكشف والبيان عن تفسير القرآن)، ابو اسحاق احمد بن ابراهيم الثعلبي النيشابوري (ت ٤٣٧ هـ. ق).
  - ٣٢ تفسير الجلالين. جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي.
  - ٣٣- تفسير روح المعاني. ابو الفضل، شهاب الدين محمود الألوسي البغدادي (ت ١٢٧٠ هـ ق).
- ٣٤ـ تفسير الوازي (روض الجنان وروح الجنان في تفسيرالقرآن)، ابوالفتوح حسين بن على الرازي.

المصادر .....ا

٣٥\_ تفسير السمرقندي (بحر العلوم)، نصر بن محمد بن احمد السمرقندي.

٣٦\_التفسير الصافي، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ ق).

٣٧\_ تفسير العياشي، ابن عياش، أبو النصر محمّد بن المسعود بن محمّد التميمي الكوفي السمر قندي (من أعلام القرن الثالث الهجري).

٣٨\_ تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، أبو الفداء اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٤ هـ ق). ٣٩\_ تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، القرطبي، أبو عبدالله محمد أحمد الأنصاري (ت ٧٤١ هـ ق).

- ٤٠ تفسير القمي، القمي، أبو الحسن علي بن ابراهيم بن هاشم (ت ٣٠٧ هـ. ق).
- ٤١ تفسير الكشاف (الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل)، ابو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري (ت ٥٣٨ هـ ق).
  - ٤٢\_ التفسير المنسوب الى الإمام العسكري عليه.
  - ٤٣\_ تفسير جوامع الجامع، فضل بن حسن الطبرسي (ت ٥٤٨ هـ. ق).
  - 21\_ تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، محمد بن محمد رضا القمي المشهدي.
  - ٤٥ ــ تفسير نور الثقلين، عبد علي بن جمعة العروسي الحويزي (ت ١١١٢ هـ. ق).
  - ٤٦\_ تنبيه الخواطر ونزهة النواظر المعروف بمجموعة ورام، ورام بن أبي فراس (ت ٢٠٥ هــ ق).
- ٤٧\_ تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبيين، شرف الاسلام بن سعيد المحسن بن كرامة (ت ٤٩٤ هـ. ق).
  - ٤٨ تنزية الأنبياء، الشريف المرتضى، على بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ ق).
  - ٤٩\_ تهذيب الأحكام، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق).
- ٥٠ ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، ابو منصور عبد الملك بن محمد الثعالبي النيسابوري (ت ٤٢٩ هـ ق)
- ٥١\_ثواب الأعمال وعقاب الأعمال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن بابويه
   القمى (ت ٣٨١ هــ ق)
  - ٥٢\_ جامع أحاديث الشيعة، السيد حسين البروجردي، (ت ١٣٨٠ هــ ق)
  - ٥٣ جامع الأخبار، محمد بن محمد الشعيري (من اعلام القرن السادس الهجري).

٥٤\_ جامع البيان عن تأويل القرآن، الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ. ق).

- ٥٥ جامع السعادات، العلامة النراقي، محمد مهدي بن أبي ذر (ت ١٢٠٩ هـ. ق).
- ٥٦\_ جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي البصري الدوسي (ت ٣٢١ هـ ق).
- ٥٧ الجواهر السنية في الأحاديث القدسية، محمد بن حسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ ق).
- ٥٨ جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، محمد حسن بن باقر النجفي (ت ١٢٦٦ هـ. ق).
- ٥٩ الحبل المتين في أحكام الدين، الشيخ البهائي، الشيخ محمد بن حسين العاملي (ت ١٠٣٠ هـ ق).
  - ٦٠ الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة. الشيخ يوسف البحراني (ت ١١٨٦ هـ ق).
- ٦١\_ حلية الأبرار في أحوال محمّد وآله الأطهار للبيّلاً، السيد هاشم البحراني (ت ١١٠٧ هـ. ق).
- ٦٢\_الخصال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١هــ ق).
- ٦٣ الدر المنثور في التفسير بالمأثور، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر (ت ٩١١ هـ. ق).
  - ٦٤ الدعوات (سلوة الحزين)، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).
  - ٦٥ رسائل المرتضى، الشريف المرتضى، على بن الحسين الموسوي (ت ٢٣٦ هـ. ق).
  - ٦٦ـ روضة الواعظين وبصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٥٠٨ هـ ق).
  - ٦٧\_ زاد المسير في علم التفسير، عبد الرحمن بن على بن محمد بن الجوزي (ت ٥٩٧ هـ ق).
- ٦٨\_ زبدة البيان في أحكام القرآن. المقدس الأردبيلي، احمد بن محمد (ت ٩٩٣ هـ. ق).
- ٦٩ سعد السعود، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم على بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق).
  - ٧٠ سنن ابن ماجة، ابن ماجة، أبو عبدالله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٥ هــ ق).
- ٧١ سنن أبي داود، أبو داود السجستاني، سليمان بن الأشعث بن اسحاق بن بشير بن سداد الأزدى (ت ٢٧٥ هـ ق).
  - ٧٢\_السنن الكبري، البيهقي، أبوبكر أحمد بن الحسين بن على (ت ٤٥٨ هـ ق).

المصادر .......

٧٣\_سير أعلام النبلاء، الذهبي، أبو عبدالله شمس الدين محمّد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨هـ ق).

٧٤\_السيرة الحلبية (انسان العيون في سيرة الأمين والمأمون)، الحلبي، على بن إبراهيم الحلبي الشافعي.

٧٥\_ شجرة طوبي، محمد مهدي الحاثري.

٧٦\_ شرح احقاق الحق، السيد شهاب الدين المرعشي النجفي (ت ١٤١١ هـ. ق).

٧٧\_شرح أصول الكافي، المولى محمد صالح المازندراني (ت ١٠٨١ هـ. ق).

٧٨\_ شرح الأزهار (المنتزع المختار من الغيث المدرار)، أحمد بن يحيي (ت ٨٤٠ هـ. ق).

٧٩\_شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، عبدالحميد بن هبة الله بن محمد بن الحسين المدانني المعتزلي (ت ٦٥٥ هـ. ق).

٨٠ شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، الحاكم الحسكاني، عبيدالله بن عبدالله بن أحمد الحذاء
 الحنفي النيسابوري (من أعلام القرن الخامس الهجري) (المتوفى بعد سنة ٤٧٠ هـ ق).

٨١ صحيح البخاري، البخاري، أبو عبدالله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم بن مغيرة بن بودزيه الجعفى (ت ٢٥٦ هـ ق).

٨٢\_ صحيح مسلم، القشيري النيسابوري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج (ت ٢٦١ هـ ق).

٨٣\_ الطبقات الكبري، ابن سعد الواقدي، محمّد بن سعد بن منيع الزهري الكاتب (ت ٢٣٠ هـ ق).

٨٤ عدة الداعي ونجاح الساعي، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت ٨٤١ هـ ق)

٥٨ علل الشرايع، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي
 (ت ٣٨١هـــ ق).

٨٦\_عوالي اللآلي العزيزيّة، ابن أبي جمهور، محمّد بن علي بن ابراهيم الاحسائي (من أعلام القرن التاسع الهجري).

٨٧ عيون أخبار الرضالينيم، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١ هــ ق).

٨٨\_ عيون الحكم والمواعظ، علي بن محمد الليثي الواسطي (من اعلام القرن السادس الهجري). ٨٩\_ فتح الباري بشرح صحيح البخاري. العسقلاني، أحمدبن علي بن حجر (ت ٨٥٢ هـ ق). ٩٠ الفتوحات المكية، محمد بن علي بن محمد بن عربي الحاتمي الطائي الأندلسي (ت ١٢٤٠ هـ ق).

- ٩١ فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم على بن
   موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق).
- ٩٢\_الفصول المهمة في معرفة أحوال الأثمة الله ابن الصباغ، على بن محمد بن أحمد المالكي المكي (ت ٨٥٥هـ ق).
  - ٩٣ فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).
- ٩٤ فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم على بن موسى
   بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق).
- ٩٥ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف (ت ١٠٣١ هـ. ق).
  - ٩٦ قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن على بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ ق).
  - ٩٧ الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ ق).
- ٩٨ كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني،
   اسماعيل بن محمد (ت ١١١٩ هـ ق).
  - ٩٩ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).
- ١٠٠ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين على بن حسام الدين (ت ٩٧٥ هــ ق).
  - ١٠١-كنز الفوائد، محمد بن على الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ. ق).
- ١٠٢ كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٠٣١ هــ ق).
  - ١٠٣\_لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٧١١هـ ق).
    - ١٠٤\_لسان الميزان، الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت ٨٥٢ هـ. ق).
- ١٠٥ـ مجمع البيان في تفسير القرآن، الطبرسي، أبو علي الفضل بن الحسن بن الفضل (ت ٥٤٨ هـ. ق).

١٠٦\_المجموع في شرح المهذب، يحيي بن شرف النووي (ت ٦٧٦ هــ ق).

- ١٠٧\_المحاسن، ابو جعفر احمد بن محمد بن خالد البرقي. (ت ٢٨٠ هـ. ق).
- ١٠٨\_المحجة البيضاء في تهذيب الإحياء. المولى محسن الغيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ ق).
  - ١٠٩\_المحصول في علم الأصول. محمد بن عمر بن الحسين الرازي (ت ٦٠٦ هـ ق).
- ۱۱- المحلى في شرح المجلى بالحجج والآثار، ابو محمد على بن احمد بن سعيد بن
   حزم الأندلسي الظاهري (ت ٤٥٦ هـ. ق).
- ١١١\_مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، حسين بن محمد تقي النوري الطبرسي(ت ١٣٢٠هــ ق).
- 117\_مصباح المتهجد. ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت 372 هــ ق).
- 117\_المصنف في الأحاديث والآثار، ابن ابي شيبة، أبوبكر عبدالله بن محمّد بن ابراهيم بن عثمان العنبسي الكوفي (ت ٢٣٥ هــ ق).
- 118\_مكارم الأخلاق. ابو نصر رضي الدين حسن بن فضل الطبرسي (من اعلام القرن السادس الهجري).
- 110\_الملاحم والفتن، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هــ ق).
- ۱۱٦\_من لايحضره الفقيه، الشيخ الصدوق. أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمى (ت ٣٨١ هـ ق).
- ١١٧ ـ مناقب آل أبي طالب، ابن شهر أشوب، ابو جعفر رشيد الدين محمد بن علي السروى المازندراني (ت ٥٨٨ هـ ق).
  - ١١٨ ـ الميزان في تفسير القرآن، السيد محمد حسين الطباطبائي (ت ١٤٠٢ هـ ق).
- 119\_النصائح الكافية. السيد محمد بن عقيل بن عبد الله بن عمر بن يحيى العلوي (ت ١٣٥٠ هـ. ق).
- ١٢٠ وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، محمد بن الحسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ. ق).

#### المحتويات

| <b>0</b> | سورة يوسف         |
|----------|-------------------|
| ٩٣       |                   |
| ١٣٣      |                   |
| 170      | سورة الحجر        |
| 197      | سورة النحل        |
| ١٢٦      |                   |
| ۳۵۱      | سورة الكهف        |
| ٤٣٣      | والأحاديثالأحاديث |
| ٤٣١      |                   |
| ٤٣٩      |                   |