

## بهشاير المالات المالات

تأبيف النَّيِّيِّ لِمُنْ يَعْظَيُّ الْمُخْاشِرِيِّ الْمُعْلَمِيِّ الْمُعْلَمِيِّ الْمُعْلَمِيِّ الْمُنْ الْمُعْلَمِي

الججلكألتشابع

بَجَنِينَ (النِّيْرُوَرُونِيْرُلِينِينَ (الْحِارِثِي

> مراجعة وتهايس جُمَّلَتَ يَحَيُّ إِلْمَا الْهِيْرِيِّ جُمَّلَتَ يَحَيُّ الْمُعَالِمِيْنِيِّ

من ين المعروات المعرب العوت العوت العوت العوت العوت العواد العرب العوت العرب العوت العرب العوت العرب



الحائري الطهرائي، السيد ميرعلي (١٣٧٠ ـ ١٣٥٢ هـ)

تفسير مقتتيات الدرر و ملتقطات الثمو

العنوان عالمؤلف: تفسير مقتنيات الغيرو / تاليف السيد ميرعلي الحائري الطهراني

تحقيق: محمدوحيد الطبسي الحائري / مراجعة وتلقيق: محمدتقي الهاشمي /

تصحيح: حسين طه نيا

الناشر: قم. دارالكتاب الإسلامي، ٢٠١٢م \_ ١٣٩١ هـ. ش

المجموعة: (١ \_ ١٢ مجلد) لغة الكتابة: اللغة العربية

الموضوع: تفاسير شيمية ـ القرن ١۴ هـ

تسلسل: ۱۳۸۸ کم ۲۳ و BP ک

تسلسل دیریی: ۲۹۷/۱۷۹

رقم الإيداع بالمكتبة الوطنية: ١٨٢٧٥٨٦

## با مشارکت و حمایت معاونت امور فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی چاپ و منتشر گردید

| السيد مير علي الحائري الطهراني     |                        |
|------------------------------------|------------------------|
| <u>-</u>                           | المؤلفالمؤلف           |
| مؤسسة دارالكتاب الإسلامي           | التاشر                 |
| الأولى ١٤٣٣ هـ / ٢٠١٢ م            | الطبعةا                |
| مستاره                             | المطبعةا               |
|                                    | عدد المطيوع            |
| ٤ ٩ ــ ٢٧٦ ـ ١٦٥ ـ ١٦٥ ـ ١٢٥ ـ ٨٧٨ | الترقيم الدولي للمجموع |
| ۹۷۸ _ ۹٦٤ _ ٤٦٥ _ ۲۸۲ <b>_ ۷</b>   | الترقيم الدولي (ج ٧)   |
|                                    | السعر                  |

قم ـ ميدان المعلم ـ شارع سمية ـ رقم ٢٢ ـ رقم المبنى ٢٦ تليفون: ٧٧٣٠٩٩٤ ـ ٧٧٤٤٩٧٠ فاكس: ٧٨٣٧٣٨٣

900000

## ينون برنين المستحدث ا

هي مكية. فضلها: أبي بن كعب عن النبي الشي قال: «من قرأها أعطي من الأجر بعدد من صدّق بزكريًا وكذّب به ويحيى ومريم وعيسى ومومى وهارون وإسحاق ويعقوب وإسماعيل عشر حسنات وبعدد من دعا لله ولداً ومن لم يدع له ولداً». (١) وقال الصادق الشياء عمن أدمن قراءة سورة مريم لم يمت في الدنيا حتى يصيب منها ما يفنيه في نفسه وماله وولده وكان في الآخرة من أصحاب عيسى بن مريم وأعطي من الأجر في الآخرة بمقدار ملك سليمان بن داود في الدنياء. (١)

## بِسُــــــِاللَّهُ الرَّحْيَزِ الرَّحِيَدِ

حَنِّهُ عِنَّالًا اللهِ عَامِدُهُ وَعَمَّتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيًّا اللهُ إِذْ نَادَعَ رَبَّهُ نِدَاّةً خَفِيَّا اللهُ

وذلك أنَّ زكريًا سأل ربّه أن يعلّمه الأسماء الخمسة الطيّبة فأهبط الله جبرنيل فعلّمه إيّاها فكان زكريًا إذا ذكر محمّداً وعليّاً وفاطمة والحسن صلوات الله عليهم

۱ـ مجمع البیان. ج ٦، ص ٣٩٧؛ وجامع أحادیث الشیعة. ج ١٥، ص ١٠١، وتفسیر نورالثقلین،
 ج ٣، ص٣١٩.

٢\_ ثواب الأعمال، ص ١٠٨؛ ومجمع البيان، ج ٦، ص ٣٩٧.

أجمعين سري عنه همه وانجلى كربه وإذا ذكر الحسين الله خنقته العبرة ووقعت عليه البهرة والحيرة فقال ذات يوم: إلهي ما بالي إذا ذكرت أربعا منهم تسليت بأسمائهم من الهموم وإذا ذكرت الحسين تدمع عيني وتتور زفرقي؟ فأنبأه تعالى عن قضته فقال: هو حسّم على العموم وإذا ذكرت الحسين تدمع عيني وتتور زفرقي؟ فأنبأه تعالى عن قضته فقال الحسين والعين عطشه والعماد صبره فلمّا سمع بذلك زكريًا لم يفارق مسجده ثلاثة أيام ومنع فيها من الدخول عليه الناس وأقبل على البكاء والنحيب وكانت ندبته: إلهي أتفجع خير خلقك بولده؟ أتنزل بلوى هذه الرزية بفنائه؟ إلهي أتلبس عليًا وفاطمة ثياب هذه المصيبة؟ إلهي أتحل كرب هذه الفجيعة بساحتهم؟ ثمّ كان يقول: إلهي ارزقني ولداً تقرّ به عيني عند الكبر واجعله وارثي ووصيّي واجعل محلّه مني محل الحسين فإذا رزقتيه فافتني بحبّه ثم فجّعني به كما تفجع محمّداً حبيبك الشيء بولده، فرزقه يحيى وفجّعه به فافتني بحبّه ثم فجّعني به كما تفجع محمّداً حبيبك الشيء ولده، فرزقه يحيى وفجّعه به فافتني بحبّه ثم فجّعني به كما تفجع محمّداً حبيبك الشيء ولده، فرزقه يحيى وفجّعه به

وفي «المناقب» عنه للنيلة مثله.(٣)

وفي «معاني الأخبار» عن الصادق معنى ﴿ حَكَ هَمِ مَسَى الْحَالَي الهادي الهادي العالم العادق الوعد». (٢) وعنه النبية: «كاف لشيعتنا هاد لهم ولي لهم عالم بأهل الولي العالم العمادق الوعد». (١) عنه المنزلة التي وعدهم إيّاها في بطن القرآن». (١)

وعن أمير المؤمنين التلا أنَّه قال في دعائه: «يا كهيعص». (٥)

﴿ ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُۥ زَكَرِيًّا ﴾ أي: هذا ذكر رحمة ربّك وبيان

۱ کمال الدین، ج ۲، ص ٤٦١؛ وتفسیر نور الثقلین، ج ۲، ص ۳۲۰؛ والاحتجاج، ج ۲، ص ۲۷۳. ۲ المناقب، ج ٤، ص ٨٤.

٣ معاني الأخبار، ص ٢٢؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٢٧٣.

عمماني الأخبار، ص ٢٨؛ وبحارالأنوار، ج ٨٩، ص ٢٧٧؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٢٧٣.

٥- مستدرك الوسائل، ج ١١، ص ١٠٥، ح ١٢٥٤٢؛ ويحار الأانوار، ج ٣٦، ص ٤٦١؛ ومجمع البيان، ج ٦، ص ٤٠١.

v ......

رحمته لزكريًا ويعنى: بالرحمة إجابته إيّاه حين سأله الولد.

وقد اختلف العلماء في حروف المعجم الّتي في القرآن من فواتح السور وقد شرح مفصّلاً في سورة البقرة لكنّ الّذي يختص بهذا الموضع ما ذكر في حديثين قبيل هذا عن الحجّة للغلام.

وقد روى ابن عبّاس: (أن هذه الكلمات ثناء من الله على نفسه وكلّ حرف ينبئ عن معنى مثلاً «الكاف» كفاية الله عبده مثلاً وهكذا). وبعض أنكروا هذا القول ويقولون: لا يجوز أن يودع في معاني الألفاظ ما لا تدلّ عليه اللغة لا بالحقيقة ولا بالمجاز ويقولون: ليست دلالة الكاف على الكافي أولى من دلالته على الكريم أو على الكبر فيكون حمله بعضاً دون البعض تحكما إلّا أن يكون ورد هذا المعنى والتأويل عن النبي الله أو المعصوم فذلك دليل صحيح قاهر.

وبالجملة ففي كلمة «ذكر» أربعة أوجه وبالوجوه يختلف الإعراب والمعنى في الجملة «ذكر» بصيغة المصدر وبصيغة الماضي مخفّفة أو مشددة وبصيغة الأمر، أمّا صيغة المصدر فلابلة من ذكر رحمة ربّك على الإضافة وأمّا صيغة الماضي مشددة فلابلة من نصب رحمة على المفعولية ورفع زكريًا على الفاعلية، وأمّا بصيغة الماضي المخفّف رفع الباء في ربّك على الفاعلية ونصب زكريًا على المفعولية وأمّا صيغة الأمر فلابلة من نصب رحمة.

والحاصل بناء على أن «كهيعص» اسم للسورة فالمعنى هذا المعلوم مسمّى بـ «كهيعص» فهذه الحروف مرفوعة على الخبريّة تقديره: هذا كهيعص وإنّما صحّت الإشارة إليه مع عدم جريان ذكره لأنّه على جناح الذكر فصار في حكم الحاضر كقولك: هذا ما اشترى فلان والحال أنّه بعد ما اشترى أو على أنّه مبتدأ وخبره ﴿ ذِكُرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ ﴾ أي: المسمّى به ذكر رحمة ربّك على أنّه مبتدأ وخبره ﴿ ذِكُرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ ﴾ أي: المسمّى به ذكر رحمة ربّك

ولكن الأول أولى وعليك بتعبير المعنى على الوجوه الأربعة المذكورة فرحمته سبحانه لعبده زكريًا حين دعا ربّه دعاء خافيا سراً غير جهر في نفسه لا يريد به رياء، وفي هذا دلالة على أن المستحب في الدعاء الإخفاء وأن ذلك أقرب للإجابة كما في الحديث: دخير الدعاء الخفئ وخير الرزق ما يكفي». (1)

وقيل: إنّما أخفى دعاءه لئلًا يهزأ به الناس فيقول: انظروا إلى هذا الشيخ الكبير يسأل الولد. وقيل: أسرّه خوفاً من مواليه. وقيل: خفي صوته قهراً لضعفه وهرمه كما جاء في صفة الشيخ: صوته خفات وسمعه تارات.

وإن قيل: من شرط النداء الجهر فكيف الجمع بين كونه نداء وخفيّاً؟ فالجواب أنّه أتى بندائه أقصى ما قدر عليه من رفع الصوت إلّا أنّ الصوت كان ضعيفاً بسبب الكبر فكان نداء بحسب قصده وخفيّاً بحسب الواقع.

قَالَ رَبِ إِنِي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي وَآشَتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَكَيْبًا وَلَمْ أَكُولُ مِدُعَآمِكَ رَبِ شَقِيتًا ﴿ وَإِنِي خِفْتُ ٱلْمَوْلِيَ مِن وَرَآهِ ى وَكَانَتِ أَمْرَأَنِي عَاقِرًا فَهَبَ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيَّا ﴿ وَلِيَّا ﴿ يَرْتُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبُ ۚ وَأَجْعَكُلُهُ رَبِ رَضِيتًا ﴾ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقد ذكرنا في الحديث السبب في دعوته الولد وسؤاله من الله قال زكريًا في دعائه حال الصلاة: ربّ إنّ عظمي ضعيف. وإنّما أضاف الوهن إلى العظم لأنّ العظم مع صلابته إذا ضعف فكيف باللحم والعصب، والبطش إنّما يكون بالعظم دون غيره ﴿وَأَشْتَهَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا ﴾ أي: عمّ الرأس البياض من الشعر وهو نذير الموت، وتلألأ الشيب لكثرة بياضه وغرضه إظهار عجزه وتذلّله لا تعريفا.

١\_مجمع البيان، ج ٤، ص ٧٧؛ وج ٦، ص ٤٠١.

﴿ وَلَمْ أَكُنُ ﴾ بدعائي إيّاك فيما مضى من الأيّام مخيبا محروماً وإنّك عودتني بحسن الإجابة وما خيّبتني فيما سألتك بل استجبت لي ولم أكن محروماً يقال: شقى فلان بحاجته إذا تعب ولم يحصل مطلوبه.

وقيل: العمومة وبنو العمّ عن أبي جعفر التيليا<sup>(۱)</sup> وقيل: بنو العمّ وكانوا أشرار بني العمومة وبنو العمّ عن أبي جعفر التيليا<sup>(۱)</sup> وقيل: بنو العمّ وكانوا أشرار بني إسرائيل وقيل: الورثة وهم الذين يلونه في النسب. والموالي يراد به الذين يخلفون بعده إمّا في السياسة والدين أو في المال الذي كان له. قيل: إنّه خاف منهم بعده على إفساد الدين. وقيل: خاف أن ينتهي أمره إليهم بعد موته في ماله لأنّهم ما كانوا صالحين.

﴿ وَكَانَتِ آمْرَاَنِي ﴾ أي: امرأتي في الحال ذا عقر لا تحول ولودا ففي الأخبار عنها بلفظ الماضي لتقادم العهد وإشعارا بهذا المعنى.

﴿ وَهُوَ لِلهِ إِن اللَّهُ وَلِيّا ﴾ أي: ولداً يلي أمري ويكون أولى بميراثي ﴿ يَرِنُنِ ﴾ قرئ مجزوما أي: إن تهبه لي يرثني وإن قرأته مرفوعاً جعلته صفة «لولي» والمعنى اجعل لي وليّا وارثاً لي غير هؤلاء الموجودين وقيل: طلب من يقوم مقامه ولداً كان أو غيره، والأقرب هو الأول يرثني من مالي ﴿ وَبَرِثُ مِنْ اللهِ يَمْقُوبَ ﴾ النبوة ويرث منّي النبوة. «يعقوب» هو يعقوب بن ماثان وأخوه عمران بن ماثان أبو مريم أمّ عيسى النبية. وقيل: هو يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم لأن زكريّا كان متزوّجاً باخت مريم ونسبها يرجع إلى يعقوب لأن نسبها من ولد سليمان بن داود وهو من ولد يهودا بن يعقوب. وزكريّا من ولد هارون وهو من لاوي بن يعقوب.

واستدل أصحابنا بالآية على أن الأنبياء يورثون المال وأن المراد بالإرث

١ـ مجمع البيان، ج ٦، ص ٤٠١؛ وبحار الأنوار، ج ١٤، ص ١٧٥.

المذكور في الآية المال دون العلم والنبوة لأن لفظ الميراث في اللغة والشريعة لا يطلق إنّا على ما ينتقل من الوراث إلى الوارث كالأموال ولا يستعمل في غير المال إنّا على سبيل التوسيّع والمجاز، ولا يعدل عن الحقيقة إلى المجاز بغير دلالة.

وأيضاً فإن زكريًا الله قال في دعائه: ﴿وَالْجَعَلَةُ رَبِ رَضِيبًا ﴾ أي: اجعل يا ربّ ذلك الولي الذي يرثني مرضيًا عندك ممتثلاً لأمرك ومتى حملنا الإرث على النبوة لم يكن لذلك معنى وكان هذا الكلام لغواً ألا ترى أنّه لا يحسن أن يقول أحد: اللّهم ابعث لنا نبيّاً واجعله صالحاً عاقلا مرضيّاً في أخلاقه وإن زكريًا كان يخاف الموالي بسبب عدم استحقاقهم بوراثة المال وإلّا فهو أعلم باللّه أنّه سبحانه لا يبعث من ليس بأهل النبوة.

فإن قيل: إنّ هذا الخوف إضافة الظنّة والبخل إليه. قلنا: معاذ اللّه لا يمتنع أن يأسي على بني عمّه وأقاربه إذا كانوا من أهل الفساد أن يظفروا بماله فيصرفوه فيما لا ينبغي بل في ذلك غاية الحكمة.

فإذا كان وثبت أن الأنبياء يتوارثون ويتورثون فمن أين ثبت هذا الخبر المطعون فيه حيث حرموا من حرموا؟ وعلى أن يكون خوف زكريًا من وراثة النبوة والعلم والمال فالآية صريحة أيضاً بوراثة الأنبياء.

والعجب أنّ الرازيّ استدلّ بأنّ لفظ الإرث يستعمل في وجوه: المال والمنصب والنبوّة والسيرة الحسنة كلّها أمّا في المال لقوله تعالى: ﴿ وَأَوْرُنَكُمْ وَالْمَنْكُمْ وَالْمَنْكُمْ وَأَمْوُلُكُمْ ﴾ وأمّا في العلم فلقوله: ﴿ وَلَقَدْ مَانَيْنَا مُوسَى اللّهُ مَنُ وَأَوْرُنَكُمْ وَأَوْرُنَا بَنِي العلم فلقوله: ﴿ وَلَقَدْ مَانَيْنَا مُوسَى اللّهُ مَنْ وَأَوْرُنَا بَنِي إِسْرَوِيلَ مُلْيَمَنُ دَاوُدَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَوَيِنَ سُلَيْمَنُ دَاوُدَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَوَيِنَ سُلَيْمَنُ دَاوُدَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَوَيِنَ سُلَيْمَنُ دَاوُدَ ﴾ (\*)

ا\_سورة الأحزاب: ٧٧.

٢\_سورة الغافر: ٥٣.

٣ سورة النمل: ١٦.

وهذا وراثة الملك والنبوة (۱) والعجب من الفاضل أنّه كيف خالط البعض في البعض والحالة أنّ العلم والسيرة والنبوة لا تورّث بل يجعلها الله حيث يشاء ويكمل بالاكتساب فوجب حمل الإرث على المال وإذا استعمل في غير المال فذلك توسّع والذي حمله على هذا المعنى الركيك المخل لإيراد ذلك المجعول في مورد الحديث فتأمل. وفي «الصافي» في قوله تعالى: ﴿وَالْجَعَكُلُهُ لَا رَضِياً ﴾ أي: ترضاه قولاً وفعلاً. (٢)

القمي: لم يكن يومئذ لزكريًا ولد يقوم مقامه ويرثه وكانت هدا يا بني إسرائيل ونذورهم للأحبار وكان زكريًا رئيس الأحبار وخوف زكريًا كان من أخلاقهم وفعالهم وإنفاقهم ماله في معصية الله. (٣)

يَنزَكَرِيَّا إِنَّا نَبَشِرُكَ بِعُلَامٍ أَسْمُهُ، يَعَنَى لَمْ جَعْمَل لَهُ، مِن قَبُلُ سَمِيًّا ﴿
قَالَ رَبِ أَنَّى يَكُونُ لِى غُلَامٌ وَكَانَتِ أَمْرَأَقِ عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ
أَلْكِبَرِ عِنِيًّا ﴿ فَقَ مَلَا كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَىٰ هَمِنْ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن فَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَبْنًا ﴾ قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبِّ أَجْعَكُ لِي مَانِهُ قَالَ مَايَتُكَ أَلَا مَن فَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَبْنًا ﴾ فَالَ رَبِ أَجْعَكُ لِي مَانِهُ قَالَ مَايتُكَ أَلَا تُكَلِّمُ النَّاسَ ثَلْتُ لَكُ لِي سَوِيًا ﴾ فَحَرَابٍ فَكَلَمُ النَّاسَ ثَلْتُ لَكُ لِي سَوِيًا ﴾ فَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ، مِن الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَيْحُوا بَكُمْ وَعَشِيًا ﴾ فَأَنْ عَلَى قَوْمِهِ، مِن الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَيْحُوا بَكُمْ وَعَشِيًا ﴾

المعنى هاهنا حذف وتقديره: فاستجاب الله دعاء زكريًا وأوحى إليه يا زكريًا إنّا نخبرك على ألسنة الملائكة بخبر يرى السرور بذلك الخبر في وجهك وهو أن يولد لك ابن اسمه يحيى، ولم يسمّ أحد قبله باسمه.

وفي هذا الكلام تشريف له من وجهين:

١ - تفسير الرازي، ج ٢١، ص ١٨٤.

٢ الصافي، ج ٣، ص ٢٧٤؛ وبحار الأنوار، ج ٦٤، ص ٢٧٨.

٣ تفسير القمى، ج ٢، ص ٤٨.

أحدهما: أنَّ اللَّه سبحانه تولَّى تسميته ولم يكلها إلى الأبوين.

والثاني: باسم لم يسبق إلى ذلك الاسم أحد قبله، قال أبو عبد الله الصادق النها: «وكذلك الحسين النهام لم يكن له من سمي ولم تبك السماء إلا عليهما أربعين صباحاً قيل له: وما بكاؤها؟ قال: كانت تطلع حمراء وتغيب حمراء وكان قاتل يحيى ولد زنا وقاتل الحسين ولد زناه. (۱)

وروى سفيان بن عيينة عن عليّ بن زيد عن عليّ بن الحسين قال:
«خرجنا مع الحسين التّلاِّ، فما نزل منزلا ولا ارتحل منه إلّا ذكر يحيى بن زكريًا وقال
يوماً: ومن هوان الدنيا على الله عزّ وجلّ أنّ رأس يحيى أهدي إلى بغيّ من بغايا بني
إسرائيل»!(\*) وقيل: إن معنى قوله: ﴿ لَمْ نَجْعَلَ لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيًّا ﴾ لم تلد العواقر
مثله ولداً وهو كقوله: ﴿ هَلَ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ أي: مثلاً.

واختلفوا في المنادى فقيل: هو الله وذلك لأن ما قبل الآية يدلّ على أن 
زكريًا إنّما كان يخاطب الله ويسأله بقوله: ﴿ رَبِّ إِنِّ وَهَنَ ٱلْعَظْمُ ﴾ وقوله: ﴿ وَلَمْ أَحَثُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾ وقوله: ﴿ وَلَمْ أَحَثُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾ وقوله: ﴿ وَلَمْ الله فما بعد الآية وما قبلها 
يذلّ على أنّه كان يخاطب الله فيلزم أن يكون النداء من الله للترتيب والنظم.

وقيل: هذا نداء الملك والدليل قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ مَنَادَتُهُ الْمَلَتُهِكَةُ وَهُو قَايَهُمُ يُعَبَلِي فِي الْمِعْرَابِ أَنَّ اللّهَ يُبَقِيرُكَ بِيَعْيَى ﴾ (٤) وكذلك أن زكريّا قال: ﴿ أَنَّ يَكُونُ لِي عَلَيْمٌ وَكَالَتُ الْمَرَأَقِ عَاقِرًا وَقَدْ بَلَقْتُ مِنَ ٱلْحَكِبَرِ عِتِيبًا قال: ﴿ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَكَانَتِ الْمَرَأَقِ عَاقِرًا وَقَدْ بَلَقْتُ مِنَ ٱلْحَكِبَرِ عِتِيبًا هَالَهُ عَلَىٰ مَا لَهُ عَلَىٰ مَيْنٌ ﴾ وهذا لا يجوز أن يكون كلام الله فوجب أن يكون كلام الله فوجب أن يكون كلام الملك.

١\_مجمع البيان، ج ٦، ص ٥؛ وبحار الأنوار، ج ١٤، ص ١٧٥.

٢-الإرشاد، ج ٢، ص ١٣٢؛ والمناقب، ج ٣، ص ٢٣٧؛ بحار الأنوار، ج ١٤، ص ١٧٥.

٣ سورة مريم: ٦٥.

٤\_ سورة آل عمران: ٣٩.

لكن يمكن الجمع بان يقال: حصل النداء أن نداء الله نداء الملائكة.

وفي وجه تسميته الله بيحيى ذكر الثعلبي وجوها (١٠): أحدها عن ابن عباس لأنه أحيا عقر أمّه وقيل: أحيا قلبه بالطاعة والإيمان والله سبحانه سمى المطبع حيّاً والعاصي ميّتاً بقوله تعالى: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْسَا فَأَحْيَيْنَهُ ﴾ (٢) وقال: ﴿ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ (٩) وإحياؤه بالطاعة حتّى لم يعص ولم يهم بمعصية وقيل: استشهد والشهداء أحياء عند ربّهم وقيل: إنّ يحيى أوّل من آمن بعيسى فصار قلبه حيّاً بذلك الأمر وذلك أنّ أمّ يحيى كانت حاملاً به فاستقبلتها مريم وقد حملت بعيسى فقالت لها أمّ يحيى: يا مريم أحامل أنت؟ فقالت: لما ذا تقولين؟ فقالت: إنّى أرى ما في بطني يسجد لما في بطنك. ولكن هذه الوجوه استحسانات ضعيفة لأن أسماء الألقاب لا يطلب فيها وجه الاستقاق ولهذا قالوا: أسماء الألقاب قائمة مقام الإشارات وهي لا تفيد في المسمّى صفة البتّة.

﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى غُلَنَمُ وَكَانَتِ ٱمْـرَأَقِ عَاقِـرًا ﴾ قال زكريّا: من أين لي غلام؟

فلو قيل: كيف تعجّب مع أنّه هو الّذي طلب الغلام ويشّر به فكيف يتعجّب؟ فالجواب أنّه قال ذلك لا على وجه الاستعجاب بل مقصوده الاستخبار عن كيفيّة وقوع الأمر لا أنّه تعجّب من قدرة اللّه أو كان شاكاً في وقوع الأمر بل مقصوده أن يستعلم هل يعادان شابّان أم يرزقان الولد شيخين؟

﴿ عَاقِرٌ ﴾ لأنَّ ما كان على فاعل من صفة خاصَّة بالتأنيث ممَّا لم يكن

١ تفسير الثعلبي، ج ٢، ص ٦٢؛ وتفسير الرازي، ج ٢١، ص ١٨٦.

٢ ـ سورة الأنعام: ١٢٢.

٣\_ سورة الأنفال: ٣٣.

للمذكّر أبداً فإنه لا تدخل فيه الهاء نحو حائض قال الخليل: هذه صفات مذكّرة وصفت بها المؤنّث كما وصفوا المذكّر بالمؤنّث حين قالوا: رجل ملحة وربعة وغلام بقعة. ﴿ وَقَدْ بَلَقْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِيْبَيّا ﴾ والعاقر هو الّذي غيره طول الزمان إلى اليؤس وليل عاقر أي: طويل وقد بلغت الكبر حال اليبوس والجفاف. قيل: كان له المنه تسع وتسعون سنة.

﴿ قَالَ كَذَلِكَ ﴾ أي: قال الله سبحانه: الأمر على ما أخبرتك من هبة الولد على الكبر ورد قوتك ﴿ عَلَى ﴾ أمر ﴿ مَيِنٌ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن فَبَـٰلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا ﴾ أمر ﴿ مَيِنٌ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن فَبَـٰلُ وَلَمْ تَكُ شَيئًا ﴾ أي: أوجدتك ولم تك شيئًا موجوداً فإزالة عقر زوجتك وإرجاع قوتك أيسر في الاعتبار من ابتداء الإنشاء.

وقت كونه قال في ذكريًا: ورَبِ اجْمَل لِي الله الله الله على وقت كونه قال الله: وألّا تُكلِّم النّاس ثلثت ليّال في وأنت سوي صحيح سالم من غير علّه قال ابن عبّاس: (اعتقل لسانه من غير مرض ثلاثة أيام). قالوا: اعتقل لسانه ثلاثة أيام من غير بأس ولا خرس فإنّه كان يقرء الزبور ويدعو إلى الله ويسبّحه ولكنّه لا يمكنه أن يكلّم الناس. (۱) واختلفوا في معنى وسَوِيًّا في فقال بعضهم: هو صفة لليالى الثلاث ولكنّ الأكثر قالوا: صفة لزكريًا.

﴿ فَنَرَجُ عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَىٰ إِلَيْمِ أَن سَيِّمُوا بُكُرَةً وَعَشِيًا ﴾ فخرج زكريًا على قومه قيل: كان له موضع ينفرد فيه بالصلاة والعبادة ولما يفرغ من عبادته ينتقل إلى قومه فعند ذلك أوحى وأشار إليهم. وقيل: كان موضعاً يصلّي فيه هو وغيره إلّا أنّهم كانوا لا يدخلونه للصلاة إلّا بإذنه وأنّهم اجتمعوا ينتظرون خروجه للإذن فخرج إليهم وهو لا يتكلّم فأوحى إليهم. والمراد بالوحى هاهنا لا يمكن أن يحمل على الكلام بل المراد الرمز والإشارة لأن

ا\_مجمع البيان، ج ٦، ص ٦. ٤.

الكلام كان عليه ممتنعاً فعلم يومه أن قد كان ما بشر به فكما حصل السرور له حصل لهم وظهر لهم إكرام الله تعالى لزكريًا بالإجابة فأشار إليهم وأوما بيده وقيل: كتب لهم على الأرض أن صلوا صلاة الفجر وصلاة العصر ويحتمل أن يكون أنهم كانوا يأتمون به محرابه في هاتين الصلاتين فلما اعتقل لسانه خرج على عادته وأذن لهم من غير كلام فعرفوا ذلك وإنما سمي المحراب محراباً لأن المتوجة إليه في صلاته كالمحارب للشيطان على صلاته والأصل فيه مجلس الأشراف الذي يحارب دونه ذبًا عن أهله.

وبالجملة فسكت ثلاثة أيام والسبحة استعملت في الصلاة. وعن عائشة في صلاة الضحي: إنّي لأسبّحها.

يَنِهَ فِيَ خُذِ ٱلْحَكِتَابَ بِفُوَّةٌ وَمَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكُمَ صَبِيْنَا ۞ وَحَنَانَا مِن لَدُنَا وَرَكَوْةً وَرَاتَيْنَاهُ وَلَا يَكُن جَبَارًا عَصِيبَا ۞ وَسَلَمُ وَرَكُوْةٌ وَكَانَ تَقِيبَا ۞ وَسَلَمُ وَسَلَمُ عَلَيْهِ بَوْمَ وُلِوْ يَكُن جَبَارًا عَصِيبَا ۞ وَسَلَمُ عَلَيْهِ بَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ۞

وصف سبحانه يحيى في هذه الآية وشرّفه بتشريفات أولها كونه مخاطباً من الله بقوله: ﴿ يَنْيَحْيَنَ خُذِ ٱلْكِتَبَ بِتُوَّةٍ ﴾ وهذا تشريف عظيم والكتاب المذكور يحتمل أن يكون هو التوراة الّتي أنعم الله بني إسرائيل بها ويحتمل أن يكون كاباً خص الله يحيى به كما خص الله كثيراً من الأنبياء بذلك ولكن أطبق المفسرون أن المراد بالكتاب التوراة، ومعنى بقوة أي: أنت قادر على أخذه قوي العمل به وخذه بجد وصحة عزيمة على القيام بما فيه.

﴿ وَمَانَيْنَهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيتًا ﴾ والمراد من الحكم قيل: الحكم وهو الفهم في التوراة والفقه في الدين. وقيل: المراد العقل. لكنّ القول الصحيح: المراد من الحكم النبوّة فإنّ الله أحكم عقله في حال صباه وأوحى إليه.

وقد بعث سبحانه يحيى وعيسى نبيّاً وهما صبيّان وبعث موسى

ومحمّداً وقد بلغا الأشدّ. والحكم هو ما يصلح لأن يحكم به على غيره على الإطلاق وذلك لا يكون إلّا بالنبوّة.

فإن قيل: كيف يعقل حصول العقل والفطنة والنبوّة حال الصبا.

قيل: إنّ بناء النبوّات على المعجزات، فإنّه ليس استبعاد صيرورة الصبيّ عاقلا نبيّاً أشدٌ من استبعاد انشقاق القمر وانفلاق البحر.

وَحَنَانًا مِن لَدُنّا ﴾ الحنان أصله من الحنين وهو الجزع للفراق كما يقال: حنين الناقة وهو صوتها إذا اشتاقت إلى ولدها ومنه حنّت خشبة الجذع لمنا اتّخذوا له المنبر وتحول إلى المنبر فاستعمل التحنّن على التعطّف والرحمة والحنان في الآية إمّا صفة للّه أو صفة ليحيى فإن كان صفة لله فالتقدير: وآتيناه الحكم حناناً ورحمة منّا عليه وقيل: معناه تحنّنا منه على العباد ورقّة قلب عليهم. وهذه صفة يحيى ليدعوهم إلى الطاعة. وقيل: معنى تحنّن الله عليه كان كلما كان يحيى يقول: يا الله، قال الله: لبّيك يا يحيى. وهو المروى عن الباقر الله الله الماقر الماقر الله الماقر الله الماقر الماقر الله الماقر الماقر الهاقر الله الماقر الم

﴿ وَزُكُوٰهَ ﴾ أي: وآتيناه عملاً مزكّى صالحاً مهذباً بحسن الثناء عليه أو العمل لمن فعل ديته زكاة ومقبولاً أو وجود يحيى صدقة تصدّق الله به على أبويه. وقيل: معناه هو بركة ونماء كما قال عيسى: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ﴾.(٢)

﴿وَكَانَ تَقِيّاً ﴾ أي: كان يحيى مطيعاً متّقياً لما نهى الله عنه قالوا: ومن تقواه أنّه لم يعمل خطيئة قط ولم يهم بها وإنّما أضاف الله كونه زكاة إلى نفسه وهو كان زكيًا ومطيعاً بفعله لأنّه إنّما صار النبيم كذلك في حال الصغر بألطاف الله ولذا نسبه إلى نفسه.

السالكافي، ج ٢، ص ٥٣٥؛ ويحار الأتوار، ج ١٤، ص ١٦٤. ٢ــ سورة مريم: ٣١.

﴿ وَبَرَّلَ بِوَلِدَيْهِ ﴾ أي: باراً محسناً إليهما مطيعاً لهما طالباً مرضاتهما ﴿ وَلَرْ يَكُن جَبَّادًا ﴾

متكبّراً متطاولاً على الخلق وإنّما وصفيه بالبرّ بالوالدين لأنّه لا عبادة بعد تعظيم الله مثل تعظيم الوالدين كما قال سبحانه: ﴿ وَقَنَى رَبُّكِ أَلَا تَعَبُّدُوا إِلَا الله مثل تعظيم الوالدين كما قال سبحانه: ﴿ وَقَنَى رَبُّكِ أَلَا تَعَبُّدُوا إِلَا الله مثل العبادات معرفة إِنَّاهُ وَ وَانّما نزّه عن التجبّر لأنّ رأس العبادات معرفة الإنسان نفسه بالذلّ ومعرفة ربّه بالعظمة فإنّ إيليس لمنا تجبّس تمرّد وصار مبعداً عن الرحمة والجبّار هو الذي يعاقب على غضب نفسه من غير حق ولا يرى لأحد حقاً على نفسه عن أن يلزمه قضاءه.

وعُوسيًّا ﴾ مبالغة من العاصي كما أن العليم أيلغ من العالم

﴿ وَسَلَامَ عَلَيْهِ ﴾ أي: سلام عليه منا قيل: وسلامة وأمان له ﴿ وَهَمْ وُلِدَ ﴾ من عيث الشيطان وإغوائه إيّاه ﴿ وَوَمْ يَسُوتُ ﴾ من بلاء الدنيا ومن عذاب القبر ﴿ وَيَوْمَ يُسُوتُ ﴾ من هول العطلع وعذاب النار وقوله: ﴿ حَيَا ﴾ تأكيد لقوله: ﴿ يَبُعَتُ ﴾ وقيل: يعني: أنّه يبعث مع الشهداء الأنهم وصفوا بأنهم أحياه.

قال سفيان بن عينة: أوحش ما يكون الإنسان في ثلاثة مواطن: يوم وللد فرأى نفسه خارجاً ممّا كان فيه ويوم يموت فيرى قوماً لم يكن رآهم وأحكاماً ليس له بها عهد ويوم يبعث فيرى نفسه في محشر عظيم فخص الله سبحانه يحيى بالكرامة والسلامة في المواطن الثلاثة والسلام الأول يوم الولادة بفضل وتشريف والثاني والثالث على وجه الثواب والجزاء (٢) وهذا السلام والبشارة يمكن أن يكون من الله وأن يكون من الملائكة وعلى التقديرين فدلالة شرفه وفضله ثابتة لأن الملائكة لا يسلمون إلا عن أمر الله

١- سورة الإسراء: ٢٣.

٢- انظر: مجمع البيان، ج ٦، ص ٤٠٩؛ أيضاً زاد المسير، ج ٥، ص ١٥١.

وفي هذه الآية دلالة على آداب الدعاء أحدها: نداء خفيًا وهو يدلَ على أن أفضل الدعاء ما هذا حاله ويؤكّده قوله: ﴿ آدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفّيَةً ﴾ (١) ولائن رفع الصوت مشعر بالقوة وإخفاء الصوت مشعر بالانكسار وعجز النفس.

وكذلك يستفاد من الآية أن يذكر في مقدّمة الخذعاء عجز النفس وضعفها كما في قوله تعالى عند ﴿ وَهَنَ ٱلْعَظّمُ مِنْي وَأَشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا ﴾.

ثم يستفاد من آداب الدعاء أنه أن يكون الدعاء الأجل شيء متعلّق بالدين لا لمحض الدنيا كما قال: ﴿ وَإِنِي خِفْتُ ٱلْمَوَلِيَ مِن وَرَآءِى ﴾ وكذلك أن يكون بلفظ يا رب.

وأيضاً في هذه القصّة دلالة على أنّ البنية ليست شرطاً في الإيجاد والقدرة والوسائط عند القدرة ملغاة. وأيضاً ردّ على الطباعيين.

وفي «الكافي» عنهم عليهم السلام فيما رعظ الله عيسى النه ووظيرك يحيى من خلق وهبته الأمه بعد الكبر من غير قول بها أردت بها بذلك أن يظهر لها سلطاني وتظهر فيك قدرق»: (٢)

وفي تفسير الإمام في سورة البقرة عند قوله تعالى: ﴿وَالسَّتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ
مِن رِّبَالِحِكُمْ ﴾ قال: «ما ألحق الله صبيتا برجال كاملي العقول إلا هؤلاء الأربعة:
عيني ابن مريم ويحيى بن زكريًا والحسن والحسين المَلِيّكا». (1)

وَاذَكُرْ فِي ٱلْكِنْسِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانَا شَرْفِيًّا ﴿ فَالْتَخَذَتْ مِن دُونِهِمْ جِمَابًا فَأَرْسُلْنَا ۚ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴿ فَالْتَ إِنِّ أَعُوذُ

١\_سورة الأعراف: ٥٥.

٢\_الكافي، ج ٨ ص ١٢٧؛ ويحارالأنوار، ج ١٤، ص ٢٩٤؛ وتفسير نور الثقلين، ج ٣، ص ٣٢٥. ٣\_سورة البقرة: ٢٨٢.

٤ - تفسير الإمام العسكري الله من ٦٦١؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٢٧٥.

بِٱلرَّحْمَنِ مِنكَ إِن كُنْتَ تَفِيَّا اللَّهِ قَالَ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهْبَ لَكِ غُلَمَا وَصَالَ اللَّهُ مَنْ مَنْ مِنْكُ وَلَيْمَ اللهِ عَلَمَا اللهِ عَلَمَا اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمُ اللهُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ الل

هذه قصد ثانية خارجة عن مناهج العادات وإنّما قدم قصد يحيى على قصد عيسى لأن خلق الولد من شيخين فاتيين أقرب من تخليق الولد من غير أب وأحسن الطريق إلى بيان الأمر الأحد من الأقرب فالأقرب ثم إلى الأصعب فعطف قصة عيسى على يحيى الله فقال سبحانه: وليئنه علمك يا محمد في قرآنك هذا حديث ﴿مَرْمَ ﴾ وولادتها عيسى وصلاحها في الدين ليقتدي الناس بها وليكون علمك بأحوالها من غير تعليم معلم معجزة لك ﴿إِذِ انتَبَدَتُ ﴾ وانقردت ﴿يَنْ أَهْلِها ﴾ إلى جهة المشرق وقعدت ناحية منهم ولذا اتّخذت النصارى المشرق قبلة، وفلان خلى نبذة من الناس أي: ناحية أي: اتّخذت مكاناً للعبادة متباعدة لئلًا تشتغل بكلام الناس، أو تباعدت عن قومها للعبادة حتى لا يروها.

ثم إنها مع ذلك اتّحدت وجعلت بينها وبينهم ﴿ يَهُمَّا ﴾ وحائلا أي: جعلت بين نفسها وبينهم ستراً. وقيل: إنّها لما رأت الحيض تباعدت عن مكانها المعتاد النّعد للعبادة لكي تنتظر الطهر فتغتسل ثمّ تعود إلى مكانها فلما طهرت جاءها جبرئيل.

وقيل: قعدت في مشرقة للاغتسال من الحيض محتجبة بستر تستر بها وقيل: إن زكريًا زوج أختها كان رتب لها محراباً على حدة تسكنه بقربه وتعبد فيه وكان زكريًا إذا خرج أغلق عليها قأرادت مريم أن تجد حلوة في الجبل لتمشط رأسها فانفجر السقف لها فخرجت من المكان إلى المفازة فجلست في المشرقة فتمنّت وراء الجبل فأتاها الملك والمكان الشرقي هو الذي يلى شرقى بيت المقدس.

ولمنا جلست ذاك المكان ﴿ فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنا ﴾ يعني: جبرئيل وسماه الله روحا لأنه روحاني وأضافه إلى نفسه تشريفاً له كبيتي وعبدي. وقرئ روحنا بالفتح لأنه سبب لما فيه روح العباد ولا شك أنه من المقربين ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ فَأَمَّا إِن مَن الْمُقرِّبِينَ ﴿ فَأَمَّا إِن مِن الْمُقرِّبِينَ ﴿ فَأَمَّا إِن مِن الْمُقرِّبِينَ ﴿ فَأَمَّا إِن مِن الْمُقرِّبِينَ ﴿ وَلَا يلزمنا هذه التكلفات وقد سماه الله تعالى الروح قال: ﴿ فَزَلَ هِم ٱلْقِحُ ٱلْأَمِينُ ﴾ (" ثم إنّه قال: ﴿ إِنّهَ آلَا مَا أَن الله تعالى الروح قال: ﴿ فَزَلَ هِم ٱللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الروح قال: ﴿ فَزَلَ هِم ٱللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله الله الله الله الله المَانِي الروح قال: ﴿ وَلَا يليق ذلك لجبرئيل.

واختلفوا في أنّه كيف ظهر لها أي: بصورة أي: إنسان. قيل: إنّه ظهر لها بصورة شاب أمرد حسن الوجه سوي الخلق. وقيل: ظهر لها بصورة ترب لها اسمه يوسف من خدم بيت المقدس ولا دلالة في اللفظ على التعيين فانتصب بين يديها جبرئيل بصورة آدمي صحيح لم ينقص منه شيء فلمًا رأته مريم أنكرته فاستعاذت باللّه منه.

﴿ قَالَتَ إِنِّ آعُودُ بِالرَّحْمَنِ مِنكَ ﴾ أرادت إن كان يرجى منك أن تتّقي الله فإنّي عائدة بالله منك لأنّها علمت أن الاستعادة تؤثّر في التقى كقوله: ﴿ وَدَرُوا مَا بَنِيَ مِنَ ٱلْإِيْوَا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ أي: شرط الإيمان يوجب هذا. وقيل: معناه إن النافية أي: ما كنت تقيّاً حيث استحللت النظر إليّ وخلوت في منزلي. وقيل: إنّه كان في ذلك الزمان إنسان فاجر اسمه تقيّ يتبع النساء فظنّت مريم عليها السّلام أنّه هو ذلك التقيّ.

وهاهنا بحث وهو أنّه جاء في الأخبار أن جبرئيل الله شخص عظيم الجثّة فذلك الشخص العظيم كيف بصر بدنه في مقدار جثّة الإنسان بأن

١ ـ سورة الواقعة: ٨٨ ـ ٨٩.

٢ سورة الشعراء: ١٩٣.

٣\_سورة البقرة: ٢٧٨.

تساقطت أجزاؤه وتفرّقت بنيته فحينئذ لا يبقى جبرئيل أو بأن ثداخلت أجزاؤه وذلك توجب تداخل الأجزاء والأجسام وهو محال فكيف الأمرع

والجواب أنّه لا يمتنع أن يكون جبرئيل له أجزاء أصلية وأجزاء فاضلة والأجزاء الأصليّة قليلة فيكون متمكّنًا من التشبّه بصورة الإنسان وهذا إذا جعلناه جعلناه روحانياً فأيّ استبعاد في أن يبدو تارة بالهيكل العظيم وأخرى بالهيكل الصغير.(١)

والحاصل فلمًا سمع جبرئيل للغابي منها هذه الاستعادة ﴿ قَالَ ﴾ لها: ﴿ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِلْآهَبَ لَكِ ﴾ ولداً طاهراً من الأدناس نامياً في أفعال الخير. وقيل: يريد نبيّاً.

﴿ قَالَتَ ﴾ مريم: ﴿ أَنَّ يُكُونُ لِى ظُلَمٌ ﴾ وكيف يكون لَيِّ وثلاً؟ ﴿ وَلَهُ لَمُ اللهُ العادة يَمْسَشِنِي بَشَرُ ﴾ على وجه الزوجيّة ولم أكن زانية، وإنّما قالت ذلك لأن العادة أن يكون الولد من إحدى هاتين الجهتين. وإنّما يقال: للفاجرة بغيّ لأنّها تطلب وتبغي الزنا.

وفي هذه الآيات دلالات على جواز إظهار المعجزات لغير الأنبياء خلافاً لمن قال: إن المعجزة خاصة بالنبوة لأن من المعلوم أن مريم ليست نبيّة وأن رؤية الملك على صورة البشر وبشارة الملك إيّاها وولادتها من غير وطء من الآيات الّتي آتاها اللّه من أكبر المعجزات. (٢)

وأجاب الَّذي أنكر المعجزة لغير النبيِّ وقالوا: إنَّها معجزات لزكريًّا.

وردَ هذا القول: لأن المعجز إذا كان مفعولا للنبيّ أو لأجل النبيّ فأقلّ ما فيه أن يكون للنبيّ عالماً به وزكريًا ما كان عنده علم بهذه الوقائع فكيف

۱- تفسير الألوسي، ج ١٦، ص ٧٦؛ وتفسير الرازي، ج ٢١، ص ١٩٧. ٢-بحار الأنوار، ج ١٤، ص ٢٢٤؛ ومجمع البيان، ج ٦، ص ٤١١.

يجوز جعلها معجزاً له؟ بل يمكن إرهاصاً لعيسي النِّلا أو كرامة لمريم.

قَالَ كُذَالِكِ قَالَ رَبُّكِ عَنُو غَلَىٰ هَيِنَ وَلِنَجْعَكُهُ مَائِهُ لِلنَاسِ وَرَحْمَهُ مِنْاً وَكَانَ أَمْرًا مَعْضِيا ۞ فَخَمَلَتُهُ فَانتَبَذَت بِهِ مَكَاناً قَصِيبًا ۞ فَخَمَلَتُهُ فَانتَبَذِي مِثُ فَبْلَ هَذَا وَحَنْتُ فَأَجَاءُهَا الْمَخَاشُ إِلَى جِنعِ النَّخَلَةِ قَالَتْ بَلَيْتَنِي مِثُ فَبْلَ هَذَا وَحَنْتُ نَسَبًا مَنسِيًا ۞ فَنَادَنها مِن تَعْنِهَا أَلَا تَعْزَنِي فَذ جَمَلَ رَبُكِ تَعْنَكِ سَرِيًا ۞ وَهُزِى إَيْكِ بِعِنْعِ النَّخْلَة نُسْفِط عَلَيكِ رُطُبًا جَنِينًا ۞ فَكُلِي سَرِيًا ۞ فَكُلِي مَنْوَلَ وَوَرِي عَيْنَا فَإِمَّا نَوْنَ مِنَ الْبَشْرِ أَحَدًا فَقُولِ إِنِي الْمَوْمَ الْمِنْ مِنَ الْبَشْرِ أَحَدًا فَقُولِ إِنِي الْمَوْمِ وَمَا عَلِيكُ أَمْلُوا عَلَيكِ مُومَا عَصْدُكُمْ مَن كُلُكُ وَلَا الْمَوْمِ وَمَا اللّهِ اللّهُ عَلْمُ مَن كُلُكُ أَلُوا الْمَهُ لِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَالَيْنَ الْمُعْلِى فِينَاكُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلْدُ اللّهُ عَلْدُى اللّهُ اللّهُ عَلْدُى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْدُى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللل

المعنى: ﴿ قَالَ ﴾ لها جبرئيل حين سمع تعجيبها من هذه البشارة: الأمر ﴿ كَنَالِكِ ﴾ وكما وصفت لك وإحداث الولد من غير زوج للمرأة سهل منا لا بشق علي ﴿ وَلِنَجْعَكُمُ عَايَدُ ﴾ وعلامة ظاهرة وآية جاهرة ﴿ لِلنَّاسِ ﴾ وعلى نبوته وبواءة على فعل مريم ولنجعله نعمة ﴿ مِنَا ﴾ على الخلق يهتدون بسببه ﴿ وَكَانَ ﴾ خلق عيسى ﴿ أَمْرًا ﴾ كلئناً لا محالة محتوماً قضى الله بأنه يكون.

فحملت مريم بعيسى في الحال. قيل: أخذ جبرئيل ردن قميصها بإصبعه فنفخ فيه فحملت من ساعتها ووجدت حس المحمل وقيل: نفخ في كمها فحملت. وروي عن الباقر التهاأن: «جبرئيل تناول جيب مدرعتها فنفخ فيه نفخة فكمل الولد في الرحم من ساعته كما يكمل الولد في أرحام النساء تسعة أشهر فخرجت من المستحم وهي حامل مثقل فتظرت خالتها فأنكرتها ومضت مريم على

وجهها مستحيية من خالتها ومن زكريًا وخالتها زوجة زكريًا ﴿ فَأَنتَبَذَتْ بِدِ. مَكَانَا فَعِيمًا عَلَمَا اللهُ مَا أَنْ يَتُهموها بِسِوء». (١)

واختلفوا في مدة حملها فقيل: ساعة. قال ابن عبّاس: (لم يكن بين الانتباذ والحمل إنّا ساعة واحدة لأنّه تعالى لم يذكر فصلا لأنّه قال: فحملته فانتبذت به فأجاءها المخاض، والفاء للتعقيب. وقيل: كانت مدة حملها تسع ساعات). وهذا مروي عن أبي عبد الله الله (" وقيل: ستّة أشهر. وقيل: ثمانية أشهر وهذا القول: بعيد. قال ابن عبّاس: (نظرت مريم إلى أكمة فصعدب مسرعة إليها فإذا عليها جذع نخلة نخرة ليس بها سعف).

فلمًا ولدت قالت: ﴿ يَلْلَيْنَنِي مِثُ فَبْلَ هَنْدَا وَ صَكُمْتُ نَسْيًا مَنْسِيًا ﴾ وفي التهذيب عن السجّاد الله الله وخرجت من دمشق حتى أتت كربلا في موضع قبر الحسين فم رجعت من ليلتها». (")

﴿ فَأَجَاءَهَا ٱلْمَخَاشُ ﴾ أي: ألجأها وجع الولادة إلى جذع النخلة لتستند اليها فلمًا ولدت ﴿ فَالَتَ يَنَلِنَنِي مِثُ قَبَلَ هَلَا وَصِحُنتُ نَسْمًا مَنسِيًا ﴾ أي: شيئاً متروكاً لم أك في الذكر. قيل: وإنّما تمنّت الموت كراهية أن يظنّوا بها سوءا.

وفي علّة الانتباذ قالوا وجوهاً: أحدها ما رواه الثعلبيّ في «العرائس» عن وهب قال: إنّ مريم لمّا حملت بعيسى وكانت ثلاث عشيرة سنة أو عشرين سنة وكان قد رأت حيضتين وكان مع مريم ابن عمّ لها يقال له: «يوسف النجّار» وهو يعبد في المسجد الذي كان تعبد فيه مريم قرب جبل ضهبون.

١ مجمع البيان، ج ٦، ص ٤١٧؛ وبحارالأنوار، ج ١٤، ص ٢٢٥.

٢٤ الكافي، ج ٨ ص ٣٣٢؛ ووسائل الشيعة، ج ١٥، ص ١١٦ ( إسلامية ) وانظر: مناقب آل أبي
 طالب، ج ٣، ص ١٣٤.

٣- التهذيب، ج ٦، ص ٧٣؛ وسائل الشيعة الإسلامية، ج ١٠، ص ٤٠٥؛ وتفسير نور الثقلين، ج ٣، ص ٣٢٨.

ولا يعلم في أهل زمانها أحد أشد اجتهاداً وعبادة منهما.

وأول من عرف حمل مريم يوسف فتخير في أمرها فكلما أراد أن يتهمها ذكر صلاحها وعبادتها وأنها لم يغب عنه ساعة قط وأنها ما فترت عن العبادة وقتاً وإذا أراد أن يبرأها رأى الذي ظهر بها من الحمل فتكلّم يوماً وقال: إنّه وقع في نفسي من أمرك يا مريم شيء أخبريني يا مريم هل نبت الزرع بغير بذر وهل تنبت شجرة من غير غيث وهل يكون ولد من غير ذكر؟ قالت: فغم ألم تعلم أن الله أنبت الزرع يوم خلقه من غير بذر وهذا البذر إنما حصل من الذرع الذي أنبته من غير بذر ألم تعلم أن الله أنبت الشجرة من غير غيث وبالقدرة جعل الغيث حياة الشجر بعد ما خلق كل واحد منهما على حدة أو تقول: إن الله لا يقدر على أن ينبت الشجرة ويخلق الزرع حتى استعان بالماء والبذر ولو لا ذلك ما كان قادراً؟ فقال يوسف: لا أقول هذا، ولكني أقول: إن الله قادر على ما يشاء فيقول: كن فيكون. فقالت له مريم: ولكني أقول: إن الله خلق آدم وأمرأته من غير ذكر ولا أنش؟ فعند ذلك البيان زالت الشبهة عن قلب يوسف وكان ينوب عنها في خدمة المسجد بسبب الحمل.

فلمًا دنا نفاسها أوحى الله إليها أن اخرجي من أرض قومك لئلًا يقتلوا ولدك فاحتملها يوسف إلى أرض مصر على جماز له فلمًا بلغت تلك البلاد أدركها النفاس فألجأها إلى أصل نخلة وذلك في زمان برد فوضعت عندها. (١)

والحديث الصحيح أنها خرجت بأمر الله إلى كربلا في ليلة واحدة ووضعت ورجعت في ليلتها. وقيل: السبب في خروجها أنها كانت مشهورة في بني إسرائيل بالزهد وتشاح الناس في تربيتها ثمّ تكفّل زكريّا بها ولأنّ

١- انظر: تفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢٠١؛ وتفسير الآلوسي، ج ١٦، ص ٨١.

الرزق يأتيها من عند الله وهذه الأمور والمزايا كلّها في نهاية الشهرة استحت من هذه الواقعة فذهبت إلى مكان بعيد لا يراها زكريًا. وهذه الوجوه كلّها محتملة وليس في القرآن ما يدلّ على شيء من السبب.

ومعنى المخاض تمخّض الولد في البطن وحركته للولادة.

قال في والكشّاف»: جذع نخلة يا بسة كانت في الصحراء على اختلاف الصحراء وليس لها رأس ولا ثمر ولا خضرة وكان الوقت شتاء وإن الله أرشدها إلى هذه النخلة ليطعمها منها الرطب والنخلة لا تثمر إلّا عند اللقاح ولا تلقح ولا تطلع إلّا في الربيع وإذا قطع رأسها لم تثمر قط وتموت فالله سبحانه أرشدها إلى هذه النخلة ليدل على جواز ظهور الولد من غير حياة ولقاح وأب كما أن الرطب حصل من جذع النخلة.(1)

وبالجملة فلو قيل: لم قالت: ﴿ قَالَتْ يَنَلَيْتَنِي مِثُ قَبْلَ هَانَا ﴾ مع أنّها كانت تعلم أنّ اللّه بعث جبرئيل إليها ووعدا بأن يجعلها وابنها آية للعالمين؟

الجواب: أنساها كربة الغربة: وقيل: إنّ هادة الصالحين إذا وقعوا في بلاء أن يقولوا [مثل هذا الكلام]، قال أمير المؤمنين للنيم يوم الجمل: «يا ليعني متّ قبل هذا اليوم بعشرين سعة». (\*) وعن بلال: (ليت بلالا لم تلده أمّه). وكذا قال على بن الحسين للنام يوم ورد إلى الشام.

﴿ نَسْبًا ﴾ قرئ بكسر النون أيضاً قيل: معناه خرقة ملقاة من خرق الطمث. قال صاحب «الكشّاف»: النسي ما من حقّه أن يطرح ويلقى كالذبح السم لما شأنه أن يذبح. (٣) وقيل: الحليب المخلوط بالماء الكثير ينساه أهله

۱\_الکشاف، ج ۲، شرح ص ۵۰۲.

٢\_الشافي في الإمامة، ج ٤، ص. ٣٦٠.

٣- الكشاف، ج ٢، شرح ص ٥٠٦؛ وتفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢٠٣.

لإعراضهم عنه.

وبالجملة قال ابن عباس: (فسمع جبرئيل كلامها وعرف جزعها وَفَنَادَنهَا مِن مَعْنِهَا وَكان أسفل منها تحت الأكمة ﴿ اللّهِ مَعْرَفِي ﴾ وهذا قول جماعة: إن المنادي جبرئيل ناداها من سفح الجبل. وقيل: المنادي المولود عيسى: لا تغتمي ﴿ قَدْ جَمَلَ رَبُّكِ مَعْنَكِ ﴾ أي: تحت قدميك نهرا تشربين منه شديد الجري تطهرين به، قالوا: وكان نهرا قد انقطع الماء عنه فأرسل الله الماء فيه لحاجة مريم وأحيا ذلك الجذع حتّى أثمر وأورق، وقيل: ضرب جبرئيل برجله فظهر ماء عذب. وقيل: بل ضرب عيسى المنه برجله فظهر عين ماء عدب أبي جعفر النها وقيل: السري عيسى ومعناه الشريف الرفيع.

﴿ وَهُنِينَ إِلَيْكِ بِمِنْعِ ٱلنَّمْلَةِ ﴾ أي: اجذبي إلى نفسك جذع النخلة والباء وائدة ﴿ تُسَنَقِطُ عَلَيْكِ رُطَبًا ﴾ طريًا ﴿ جَنِينًا ﴾ وقرئ بالكسر من الجيم للإتباع فقال الباقر النِّلِي: «لم يستشف النفساء بمثل الرطب». (٢) وهذه معجزات تنوف على عشيرة متوالية معجزة إثر معجزة.

﴿ فَكُلِى ﴾ يا مريم من هذا الرطب ﴿ وَاَشْرَفِى ﴾ من هذا الماء أو من عصيره ﴿ وَقَرْبَى عَيْمَا ﴾ أي: طيّبي نفساً وبرّدي عينيك سروراً بهذا الولد الّذي عندك لأن دمعة السرور باردة ودمعة الحزن حارة.

وَفَإِمَّا تَرَبِيْنَ ﴾ أصله ترأيين والاستعمال بغير الهمزة، والياء ضمير المؤنّث وإنّما حرّكت الياء لالتقاء الساكنين وهما الياء والنون الأولى والنونان أحدهما نون الرفع والآخر التأكيد كما تقول: ارضين زيداً للمرأة. وإن شرطيّة

١ مجمع البيان، ج ٦، ص ٤١٨؛ وبحار الأنوار، ج ١٤، ص ٢٢٦.

٢ مجمع البيان، ج ٦. ص ٤١٨؛ وبحار الأنوار، ج١٤، ص٢٢٦؛ والمحاسن، ج ٢. ص ٥٣٥.

أي: إذا رأيت آدميًا كان من كان فقولي: ان استنطقك وسألك عن ولدك: ﴿ إِنِّ نَذَرْتُ ﴾ لله وأوجبت على نفسي صبراً والصوم على هذا القول: معناه الصمت، وقيل: الصوم في ذلك الزمان كان يلزمه الصمت وكان في بني إسرائيل من أراد أن يجتهد صام عن الكلام كما يصوم عن الطعام فلا يتكلّم الصائم حتى يمسي.

﴿ فَلَنَ أَكُلَمَ الْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴾ وكان قد أذن لها أن يتكلّم بهذا القدر ثمّ تسكت ولا تتكلّم بشيء آخر. قيل: كان الله أمرها أن تنذر لله الصمت والصوم وإذا كلّمها أحد تؤمى بأنها نذرت صمتا لأنّه لا يجوز أن تخبر بالكذب.

والحاصل لمّا رأوه القوم وبّخوا مريم وأكّدوا توبيخهم ثانياً بقولهم: ﴿يَتَأْخُتَ هَنَرُونَ مَا كَانَ أَبُولِهِ ﴾ فيه أقوال:

أحدها: أن هارون هذا كان رجلاً صالحاً في بني إسرائيل ينسب إليه كل من عرف بالصلاح، عن جماعة هذا المعنى مرفوعاً عن النبي تلافظ (۱) حتى قيل: إنّه لمّا مات شيّع جنازة هذا الصالح أربعون ألفاً كلّهم يسمّى هارون تبرّكاً باسمه فحينئذ المعنى: يا شبيهة بهارون في الصلاح ما كان هذا الأمر معروفاً عنك.

وثانيها: أنَّ هارون كان أخاها لأبيها ليس أمّها وكان معروفاً بحسن

١- تفسير مجمع البيان، ج ٦، ص ٤١٩؛ بحار الأنوار، ج ١٤، ص ٢٢٧.

الطريقة, وثالثها: أنّ هارون المراد أخو موسى للنلا ونسبت إليه لأنّها من ولده وأعقابه وإنّما قيل: يا أخت كما يقال: يا أخا همدان أي: يا واحداً منهم.

والرابع: أنَّ هارون كان رجلاً معلناً بالفسق فنسبت إليه تشبيها لا نسبة. (١)

وبالجملة جاء بنو إسرائيل ورأوها أنّ عيسى في صدرها وأقبلن مؤمنات بني إسرائيل يبزقن في وجهها فلن تكلّمهن حتّى دخلت في محرابها فجاء إليها ذكريًا وقالت بنو إسرائيل ما قالت.

﴿ فَأَشَارَتَ ﴾ وأومأت مريم إلى عيسى أي: هذا الّذي يجيبكم. روي أنّه لمّا أشارت إليه غضبوا غضباً شديداً وقالوا: لسخريّتها بنا أشدٌ من زناها.

وفي ذلك الوقت كان عيسى يرضع فلمًا سمع ذلك ترك الرضاع وأقبل عليهم بوجهه واتّكا على يساره وأشار بسبّابته وكلّمهم بذلك ثمّ لم يتكلّم حتّى بلغ مبلغاً يتكلّم فيه الصبيان. وقيل: إنّ زكريًا النّه لمّا رأى مناظرة اليهود إيّاها فقال لعيسى: انطق بحجتك إن كنت أمرت بها، فقال عيسى عند ذلك: إنّى عبد اللّه.

والمراد بالمهد قيل: هو حجرها لما روي أنّها أخذته في خرقة فلمًا رأوها وقعت هذه المحاورات ولم يكن بعد له منزل ومهد معد والمراد الّذي من شأنه النوم في المهد كيف نكلّمه؟

فوصف عيسى نفسه بصفات عديدة لأن الكلام مثل ذلك الوقت من الرضيع موهم بعض الأمور فابتدأ عليه السلام ابتداء بما يرفع ذلك الوهم فقال: ﴿إِنِّ عَبْدُ اللَّهِ فنص على نفسه بالعبوديّة وجعل إزالة هذه الشبهة أولى من إزالة التهمة عن الزنا مع أن اللّه أعطاه هذه القوة لإزالة تهمة الزناعن عن أمّه.

١- بحارالأنوار، ج ١٤، ص ٣٢٧؛ وتفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢٠٨.

الصفة الثانية قوله: ﴿ مَاتَنْنِيَ ٱلْكَنْبَ ﴾ واختلف الناس فيه، الجمهور على أنّه قال هذا الكلام حال ما تكلّم، وقال البلخيّ: إنّما قال حين كان كالمراهق الذي يفهم. وقيل: إنّه كان في ذلك الصغر نبيّاً. وقيل: إنّ مراده حال صغره، قال: بأنّه سيبعثنى نبيّاً.

واحتج من نصَّ على فساد القول بنبوته حال صغره بأمور:

أحدها: أنّه لو كان نبيّاً في هذا الصغر لكان كمال عقله مقدّماً على ادّعائه للنبوّة إذ النبيّ لابد وأن يكون كامل العقل وكمال عقله ذلك الوقت خارق للعادة فيكون المعجز متقدّماً على التحدّى وإنّه غير جائز.

الثاني: أنّه لو كان نبيّاً في ذلك الوقت لوجب أن يشتغل ببيان الأحكام وتعريف الشرائع ولو وقع ذلك لاشتهر ولنقل فحيث لم يحصل ذلك علمنا أنّه ما كان نبيّاً في ذلك الوقت.(١)

وأجابوا عن الوجه الأول بأنه إذا أكمل الله عقله قبل دعواه يكون معجزة لزكريًا أو إرهاصاً لنبوته أو كرامة لمريم. وعن الوجه الثاني أنه يجوز تجرك بعثته إليهم من غير بيان شيء من الشرائع ثمّ بعد البلوغ أخذ في شرح الشرائع فحينئذ لا يمتنع نبوته في صغره.

واختلفوا في الكتاب قيل: هو التوراة لأن الألف واللام في الكتاب تنصرف للمعهود والكتاب المعهود لهم هو التوراة. وقيل: المراد الإنجيل لأن الألف واللام للجنس يعني: آتاني من هذا الجنس.

الصفة الثالثة قوله: ﴿ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾.

وَجَعَلَنِي مُبَارًكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْمَـنِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلرَّكَـوْةِ مَا دُمْتُ

١\_ تفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢١٣.

حَيَّا ﴿ وَبَرِّا بِوَلِدَقِ وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَارًا شَفِيًّا ﴿ وَالسَّلَامُ عَلَى بَوْمَ وَلِدِثُ وَيَوْمَ أَبْعَثُ حَيَّا ﴿ وَلِكَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمٌ فَوْلَتُ وَلِدِثُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَثُ حَيَّا ﴿ وَلِكَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمٌ فَوْلَتُ وَلِدِثُ وَلِدِثُ وَيَوْمَ أَمُوتُ ﴾ وَيَوْمَ أَنْعَ خَيَا ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ أَن بَنَخِذَ مِن وَلَدٍ سُبْحَنَهُ ﴿ إِذَا فَضَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَن بَنَخِذَ مِن وَلَدٍ سُبْحَنَهُ ﴿ إِذَا فَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَيَكُونُ ﴾

الصفة الرابعة: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ﴾ والبركة في اللغة الثبات وأصله من بروك البعير أي: جعلني ثابتاً مستقراً على دين الله ويعلم الناس دينهم ويدعوهم إلى الطريق فإن صلّوا فمن قبل أنفسهم.

عن النبي النبي النبي النب الله المعلم: الكتب. قال عيسى إلى المعلم وقالت: أدفعه إليك على أن لا تضربه. فقال له المعلم: اكتب. قال عيسى: أي: شيء أكتب؟ فقال: اكتب أبجد فرفع عيسى رأسه وقال: هل تدري ما دأبجد، فعلاه المعلم بالدرّة ليضربه فقال: يا مؤذب لا تضربني إن كنت لا تدري اسألني أنا اعلمك: الألف من آلاء الله والباء من بهاء الله والجيم من جمال الله والدال من أداء الحقّ إلى الله». (١)

وَجَمَلَنِي مُبَارَكًا ﴾ أي: مادمت في الدنيا صغيراً أكون أو كبيراً مستعلياً بالحجة وإذا جاء وقت المفارقة عن الكون في الدنيا يكر مني الله بالرفع إلى السماء أو جعلني مباركاً على الناس بحيث يحصل بسبب دعائي إحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص. روي أنّه رأته امرأة وهو يحيي الموتى ويبرأ الأكمه والأبرص فقالت: طوبى لبطن حملتك وثدي أرضعتك، فقال عيسى الله مجيباً لها: طوبى لمن تلا كتاب الله واتبع ما فيه ولم يكن جبّاراً شقيّاً.

الصفة الخامسة: ﴿ وَأَوْمَـنِنِي بِٱلصَّلُوةِ وَٱلزَّكَـوْةِ ﴾ فإن قيل: كيف أمر بالصلاة والزكاة مع أنّه كان طفلاً صغيراً والقلم مرفوع عنه؟ فالجواب أن الكلام لا يدلُ على كون الصلاة والزكاة عليه في الحال بل بعد البلوغ أو أن

١ـ تفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢١٤؛ وانظر: التوحيد الصدوق، ص ٢٣٦.

الله جعله لمّا انفصل عن أمّه بالغا كاملاً في العقل مكلّفاً بالأحكام كخلقة آدم تامّاً كاملاً مكلّفاً دفعة. وقوله: ﴿ مَا دُمّتُ حَيّا ﴾ يؤيّد هذا المعنى فإنّه يفيد أن هذا التكليف متوجه عليه في جميع زمان حياته ولم يتغيّر حين كان في الأرض وحين رفع إلى السماء وحين ينزل إلى الأرض مرّة أخرى.

الصفة السادسة: قوله تعالى: ﴿وَبَرَرًا مِرَالِمَقِ ﴾ أي: جعلني باراً ومحسناً بها أؤدي شكرها في ما قاسته بسببي.

الصفة السابعة: وما جعلني متكبّراً بل متواضعاً لها ولو كنت جبّاراً لكنت عاصياً شقياً قال عيسى: قلبي ليّن وأنا صغير في نفسي. قال بعض أهل المعرفة: لا تجد العاق إلّا جبّاراً شقيّاً.

الصفة الثامنة: ﴿ وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدِتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُّتُ حَيَا ﴾ أي: السنلامة علي من الله في هذه الأحوال الثلاث وقد مر بيئانه في أحوال يحيى. وقيل: اللام لام التعريف في السلام للعهد يعني: السلام الموجه إلى يحيى في المواطن الثلاث موجه إلي أيضاً، وقال صاحب والكشّاف»: اللام للاستغراق أي: وكلّ السلام علي وعلى أتباعي وإنّما قال هذا القول تعريضا باللعن على من اتّهم مريم أمّه بالزنا وكان يليق به في هذا المقام مثل هذا التعريض إزالة للشبهة نظير قول موسى النه الله في هذا المقام مثل هذا التعريض أزالة للشبهة نظير قول موسى النه فكأنه سأل ربّه السلامة وطلب منه ما أخبر الله فعله بيحيى. (٢)

وفي هذه الآيات دلالة على أنّه يجوز أن يصف الإنسان نفسه إذا أراد أن يعرّفها إلى غيره لا على وجه الافتخار بل على وجه حاجة لا تنقضي تلك

١\_سورة طه: ٢٧.

٢\_ تفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢١٥.

الحاجة إلّا بيان ذلك الوصف أو في مقام زوال التهمة عن نفسه وأمثال هذه الموارد فإذا لا بأس بأن يصف الإنسان نفسه ويعرف غيره بنفسه كما أن عيسى لمنا كلّمهم بهذه الكلمات علموا براءة مريم.

واعلم أن اليهود والنصارى ينكرون أن عيسى تكلّم في زمان الطفوليّة واجتجّوا عليه بأن هذا من الوقائع العجيبة الّتي تتوفّر الدواعي على نقله فلو وجدت لنقلت إلينا بالتواتر ولعرفه النصارى وهم أشد الناس بحثاً وغلواً في عيسى.

فالجواب أولا: أن عدم الوجدان عند نقلهم وأخبارهم لا يستلزم عدم الوجود والعقل يحكم على أنه تكلّم فإنه لو لا كلامه الذي دلّهم على براءة أمّه من الزنا لما تركوا في ذلك الزمان إقامة الحد على أمّه ولما سكتوا عن مثل هذا الأمر الفظيع ولما استسلموا الأمر لمريم وما عظموها هذا التعظيم الوافر بحيث يعرفون لها بالتثليث، والقرآن مصرّح ناطق بنطقه والإجماع من قاطبة المسلمين، والسنّة مشجونة بهذا الأمر ثم إنّه يمكن أن كان الحاضرون عينئذ عند كلام عيسى قليلين وغالط اليهود وقتئذ لعداوتهم ولذلك لم يشتهر عند النصارى ولم يبلغ إلى حد التواتر فانقطع الخبر عن الطبقات كما حصل عند النصارى ولم يبلغ إلى حد التواتر فانقطع الخبر عن الطبقات كما حصل مثل هذا في قصة شق القمر.

وَ وَالْكَ عِيسَى آبَنُ مَرْيَمُ قَوْلَتَ آلْحَقِ آلَذِى فِيهِ يَمْتَمُونَ ﴾ أي: ذلك الذي قال هذه الكلمات والموصوف بهذه الصفات التي منها إقراره بأنّي عبد الله عيسى بن مريم وولده هذه المرأة الموصوفة لا أنّه ابن الله وأن كلامه هذا لهو الحق المبين، أو المعنى أن نفس عيسى قول لأن الحق اسم الله فالمعنى أن عيسى قول لأن الحق اسم الله فالمعنى أن عيسى كلمة الله ولا فرق بين الكلمة وبين القول في هذا المقام.

وهذا البيان لأجل شبهات النصارى حيث بعض أثبتوا الألوهيّة وبعض جعلوا فيه جزءاً من الألوهيّة، وبعض اليهود إنّهم أضافوا إليه للنايم أموراً قبيحة

فهذا البيان ردّ لعقائدهم الفاسدة وهو معنى قوله: ﴿ الَّذِى فِيهِ يَمْتُرُونَ ﴾ ويشكُون في حقيقته فكذَبهم الله بقوله: ﴿ مَا كَانَ فِقَو ﴾ اتّخاذ الولد ولا ينبغي له لأنّ الولد لابد وأن يكون من جنس الوالد ومشابه ومتشاكل له والله تعالى ليس كمثله شيء وقوله: ﴿ مِن وَلَو ﴾ هذه أي: كلمة «من» هذه هي التي تدل على نفى الواحد والجماعة.

ثم بين سبحانه السبب في كون عيسى من غير أب فقال: السبب في تكوين عيسى لا يلزم أن يكون من أب بل السبب إذا قضى أمراً كان ولا يتعذّر عليه شيء إذا أراد حصل بغير سببيّة الأبوّة بل يحصل بسببيّة الإرادة المحضة فقوله: ﴿ مَا كَانَ بِنَّوِ أَن يَشَخِذَ مِن وَلَهِ ﴾ كقولنا: ما كان لله أن يظلم أي: لا يليق بإلهيّته وهو أمر ممتنع الحصول وبيان جهة امتناعه غير واحد ولا عشرة.

واحتج الأشاعرة بقوله: ﴿إِنَا قَمْنَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ على قدم كلام الله قالوا: لأن الآية تدل على أنه إذا أراد إحداث شيء ﴿قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ فلو كان قوله: «كن» محدثاً لافتقر حدوثه إلى قول آخر ولزم التسلسل وكأنّه خلق مخلوق مخلوقاً.

وأجاب المعتزلة بالآية على حدوث الكلام من وجوه:

أحدها: أنّه أدخل عليه كلمة «إذا» وهذه الكِلمة دالّة على الاستقبال فوجب أن لا يحصل القول إلّا في الاستقبال وهذا هو الحدوث.

والثاني: الفاء في الكلام للتعقيب والفاء في قوله: ﴿ فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن ﴾ يدلّ على تأخّر ذلك القول عن القضاء والمتأخّر عن غيره محدث.

والثالث: الفاء في قوله: «فيكون» يدلّ على حصول ذلك الشيء عقيب ذلك القول من غير فصل فيكون قول الله متقدّماً على حدوث الحادث تقدّماً بلا فصل والمتقدّم على المحدث تقدّماً بلا فصل والمتقدّم على المحدث تقدّماً بلا فصل يكون محدثاً فقول الله محدث.

وبالجملة قال الرازي: فقوله: ﴿ فَيَكُونُ ﴾ من الناس من أجرى الآية على ظاهرها فزعم أنّه تعالى إذا أحدث شيئاً قال له: ﴿ فَنَ وهذا ضعيف لأنّه إمّا أن يقول له «كن» قبل حدوثه أو حال حدوثه فإن كان قبل حدوثه كان ذلك خطابا مع المعدوم وهو عبث وإن كان الثاني فهو حال حدوثه قد وجد بالقدرة والإرادة فأيّ تأثير لقوله: «كن» وقال آخرون: «كن» عبارة عن نفاذ قدرة الله ومشيّته في الممكنات فإن وقوعها بتلك القدرة والإرادة يجري مجرى العبد المسخّر المطيع لمولاه فعبّر الله عن ذلك المعنى بهذه العبارة على سبيل الاستعارة. (1)

وهاهنا بيان مختصر للرازي في أقوال النصارى فاعلم أن مذهب النصارى متخبّط جداً. (٢)

روي أن عيسى الله لمنا رفع إلى السماء بعد أن صلبوه بزعمهم حضر أربعة من أكابر علمائهم فقيل للأول: ما تقول في عيسى؟ فقال: هو إله والله إله وأمّه إله فتابعه على ذلك جملة من الناس وهم الإسرائيليّة أهل التثليث، وقال العالم الثاني: هو الله وهم اليعقوبيّة. وقال الثالث: هو ابن الله وهم النسطوريّة. وقال الرابع: هو عبد الله وهم المسلمون منهم. وأظن أن الذين نسبوا الابنيّة تشريفاً لا حقيقة هم النسطوريّة ثمّ قالوا: بالابنيّة حقيقة بجهلهم بعد مدّة قليلة. (\*)

وقد اتَّفقوا على أنَّه سبحانه ليس بجسم ولا متحيِّز ومع ذلك فإنَّا نذكر تقسيما حاصراً يبطل مذهبهم لأتَّهم إمّا أن يعتقدوا كونه متحيِّزاً أولا فإن

١ تفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢١٨.

٢- المصدر السابق، ص ٢٠٩.

٣\_انظر: مناقب آل أبي طالب، ج ٣. ص ٥٣؛ وأيضاً روى مجلسي في البحار، ج ٣٩، ص ٧٤.

اعتقدوا كونه متحيّزاً فيفسد قولهم حدوث الأجسام وحيننذ يبطل كلّ ما فرّعوا عليه وإن اعتقدوا أنه ليس بمتحيّز فحيننذ يبطل ما يقوله بعضهم من أن الكلمة اختلطت بالناسوت اختلاط الماء بالخمر وإسراج النار بالفحم وذلك لا يعقل إلّا في الأجسام فإذا لم يكن جسماً استحال ذلك، ومن النصارى قالت: عيسى ابن الله وهم النسطوريّة ومنهم قالت: هو الله هبط إلى الأرض ثم صعد إلى السماء وهم اليعقوبيّة ومنهم الملكانيّة هو عبد الله ونبيّه معتقدهم.

ثم للناس في الإنسان قولان: عنهم من يقول: هو هذه البنية أو جسم موجود في داخلها، ومنهم من يقول: إنّه جوهر مجرد عن الجسميّة والحلول يكون في الأجسام.

فنقول: هؤلاء النصارى إمّا أن يعتقدوا أنّ اللّه أو صفة من صفاته اتّحد ببدن المسيح أو بنفسه أو يعتقدوا أنّ اللّه أو صفة من صفاته حلّ في بدن المسيح أو في نفسه أو يقولوا: لا نقول بالاتّحاد ولا بالحلول ولكن إنّه تعالى أعطاه القدرة على خلق الحياة والأجسام والقدرة وكان لهذا السبب إلهاً، أو لا يقولوا بشيء من ذلك ولكن قالوا: إنّه على سبيل التشريف اتّخذه ابنا كما اتّخذ إبراهيم على سبيل التشريف خليلاً.

فهذه الوجوه المنقولة في هذا الباب والكلُّ باطل:

أمّا القول الأوّل بالاتّحاد فهو باطل قطعاً لأنّ الشيئين إذا اتّحدا فهما حال الاتّحاد إمّا أن يكونا موجودين أو معدومين أو يكون أحدهما موجوداً والآخر معدوماً فإن كانا موجودين فهما اثنان لا واحد فالاتّحاد باطل وإن عدما وحصل ثالث فهو-أيضاً لا يكون اتّحادا بل يكون قولاً بعدم ذينك الشيئين وحصول شيء ثالث وإن بقي أحدهما وهدم الآخر فالمعدوم يستحيل أن يتّحد بالموجود لأنّه يستحيل أن يقال: المعدوم بعينه هو الموجود فظهر من

هذا البرهان الباهر أنّ الاتّحاد محال.

وأمّا الحلول ففيه مقامان فلابد من البحث عن ماهيّة الحلول حتّى يمكننا أن نعلم أنّه هل يصح على اللّه أو لا يصح فذكروا للحلول تفسيرات ثلاثة:

أحدها: كون الشيء في غيره ككون ماء الورد في الورد والدهن في السمسم والنار في الفحم واعلم أن هذا باطل لأن هذا إنّما يصبح لو كان الله جسماً وهم وافقونا على أنّه ليس بجسم.

وثانيها: حصوله في شيء على مثال حصول اللون في الجسم فنقول: المعقول من هذه التبعيّة حصول اللون الّذي هو تابع لذلك الحيّز لحصول محلّه فيه وهذا القسم إنّما يعقل في الأجسام لا في حقّ اللّه.

وثالثها: حصوله في الشيء على مثال حصول الصفات الإضافيّة للذوات وهذا أيضاً باطل لأن المعقول من هذه التبعيّة الاحتياج فلو كان سبحانه حل في شيء بهذا المعنى لكان محتاجاً ومفتقرا إلى المؤثّر وذلك محال ولا يتصور من الحلول غير هذه الأقسام الثلاثة. (۱)

ثم احتج الأصحاب في المقام الثاني على نفي الحلول مطلقاً بطريق أخر بأن قالوا: لو حل سبحانه لحل إمّا مع وجوب أن يحل أو مع جواز أن يحل والقسمان باطلان لأنّه مع فرض وجوب أن يحل يقتضي إمّا حدوث الله أو قدم المحل وكلاهما باطلان لأنّا دلّلنا على أنّ اللّه قديم والجسم محدث.

ثم أنّه لو كان حلوله واجباً لكان محتاجاً إلى المحلّ والمحتاج إلى الغير ممكن لذاته والممكن لا يكون واجباً ولو قلنا بجواز أن يحلّ وذلك أبضاً لا يجوز لأنّه لمّا كانت ذاته واجبة الوجود لذاتها وحلوله في المحلّ أمر جائز والموصوف بالوجوب غير ما هو موصوف بالجواز فيلزم أن يكون

١\_ تفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢١٠.

حلوله في المحلّ أمراً زائداً على ذاته.

وذلك محال لوجهين وبيان الوجهين أعرضنا عن تفصيله ومن أراد فليراجع «المفاتيح» للرازيّ في تفسير الآية.

وذكروا في إبطال قول النصارى وجوها أخر: أحدها أنهم وافقونا على أن ذاته سبحانه لم تحل في ناسوت عيسى الخالية بل قالوا: الكلمة حلّت فيه والمراد من الكلمة العلم، فنقول: العلم لمّا حلّ في عيسى ففي تلك الحالة إمّا أن يقال: إنّه بقي في ذات الله أو ما بقي فيها فإن كان الأوّل لزم حصول الصفة الواحدة في محلّين وذلك غير معقول وإن كان الثاني لزم أن يقال: إن الله لم يبق عالماً بعد حلول علمه وذلك ممّا لا يقوله عاقل.

قال الرازي: وقد جرت مناظرة بيني وبين بعض النصارى فقلت له: هل تسلّم أن عدم الدليل لا يدل على عدم المدلول أم لا فإن أنكرت لزمك أن لا يكون الله قديما لأن دليل وجوده هذا العالم فإذا لزم من عدم الدليل عدم المدلول لزم من عدم العالم في الأزل عدم الصانع في الأزل وإن سلّمت أنه لا يلزم ومن عدم الدليل عدم المدلول فنقول: إذا جوزت اتّحاد الله بعيسى أو علولها فيه فكيف عرفت أن كلمة الله ما حلّت في زيد وعمر بل ما حلّت في هذه الهرة.

فقال النصراني: إن هذا الكلام لا يليق بك لأنّا أثبتنا ذلك الاتّحاد والحلول بناء على ما ظهر على يد عيسى من إحياء الأموات وإبراء الأكمه والأبرص فإذا لم نجد شيئاً من هذه الآيات على يد غيره فكيف نثبت الاتّحاد أو الحلول؟

فقلت له: قد عرفت أنّك ما عرفت أول الكلام لأنّك سلّمت لي أن عدم الدليل لا يدلّ على عدم المدلول فإذا كان هذا الحلول غير ممتنع في الجملة

فأكثر ما في الباب أنّه وجد ما يدل على حصوله في حق عيسى ولم يوجد ذلك الدليل في حق زيد وعمر والسنّور ولكن عدم الدليل لا يدل على عدم المدلول ولا يلزم من عدم ظهور هذه الخوارق على يد زيد والهرة عدم ذلك الحلول فثبت أنّك مهما جوزت القول بالاتّحاد والحلول لزمك تجويز حصولهما في حق كلّ واحد منهم بل في حق كلّ حيوان ونبات والمذهب الذي يسوق قائله إلى هذا القول الركيك يكون باطلاً قطعاً.

ثمّ قلت له: وكيف دل إحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص على ما قلت؟ أليس انقلاب العصا ثعباناً أبعد من انقلاب الميّت حيّاً؟ فإذا ظهر ذلك على يد موسى ولم يدل على إلهيّته فنأن لا يدل هذا على إلهيّة عيسى أولى.

ثمّ تحقيق آخر هاهنا وهو أنّا نقول: دلالة أحوال عيسى على العبوديّة أقوى من دلالتها على الربوبيّة لأنّه كان مجتهدا في العبادة والعبادة لا تليق إلّا بالعبيد وأنّه كان للخة في نهاية البعد عن الدنيا وفي نهاية الوحشة عنها حتّى زعمت النصارى أنّ اليهود قتلوه ومن كان في الضعف هكذا فكيف يليق به الربوبيّة؟

ثم أيها الذي تدّعي لعيسى الربوبيّة هل المسيح قديم أو حادث والقول بقدمه باطل بالضرورة لأنّا نعلم أنّه ولد وكان طفلاً ثمّ صار شابّاً وكان يأكل ويشرب ويعرض له ما يعرض البشر وإن كان محدثاً كان مخلوقاً ولا معنى للعبوديّة إلّا ذلك.

فإن قيل: المعني بإلهيته أنَّه حلَّت صفة الإلهيَّة فيه.

قلنا: هب إنّه كان كذلك لكنّ الحالّ هو صفة الإله والمسيح هو المحلّ والمحلّ مخلوق محدث والمحلّ غير الحال فمن أين له الربوبيّة، النهاية أنّ الله منحه بصفة يجري على يده بقدرة الله وهذا الأمر سار وجار في سائر الأنبياء

الأكمل فالأكمل على قدر درجاتهم بل في الأولياء أين التراب ورب الأرياب؟

الخامس: أن الولد لابد وأن يكون من جنس الوالد فإن كان لله ولد فلابد أن يكون من جنسه فإذا اشتركا في بعض الوجوه فإن لم يتميّز أحدهما عن الآخر بأمر ما فكل واحد منهما هو الآخر وإن حصل الأمتياز فما به الأمتياز غير ما به الاشتراك فلزم وقوع التركيب في ذات الله وكل مركب من ممكن فالواجب ممكن وهذا خلف محال.

هذا كلّه على الحلول والاتّحاد. أمّا الاحتمال الآخر وهو أن يقال: معنى كون عيسى إلها أن اللّه خص نفس عيسى وبدنه بالقدرة على خلق الأجسام وفعل ما يريد والتصرّف في هذا العالم والمراد من الألوهيّة هذا المعنى.

قلنا: هذا أيضاً باطل لأنه لو كان قادراً على التصرف في هذا العالم مطلقاً أو كان قادراً على حلق الأجسام لما قدر اليهود على صلبه وكان يذبب عن نفسه ويخلق لنفسه عسكراً ويعارضهم. بقي احتمال آخر وهو أنه سبحانه اتّخذه ابنا لنفسه على سبيل التشريف كما قاله قوم من النصارى يقال لهم: الارميوسيّة، وهذا القول ولو كان فيه خطاء إلّا أنّه ليس فيه خطاء كثير لكنّه قول قبيح وسوء أدب في اللفظ.

١- تفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢١٢.

قرئ إن بكسر الهمزة والواو عطف على قول عيسى. تقدير الآية: قال: 

إِنِي عَبْدُ اللّهِ مَانَانِي الْكِنْبُ ﴾ ﴿ وَإِنَّ اللّهَ رَبِي وَيَبْكُرُ ﴾ كانه أخبر قومه عن بعثه ومولده ووصف ربّه بقوله: ﴿ وَإِنَّ اللّهَ رَبِي ﴾ ويجوز أن يكون إن مفتوحة عطفاً على قوله: ﴿ وَأَوْمَنَانِي بِالصّالَوْ ﴾ وأوصاني بأن لا تعبد وأغير ربّكم لأن الله ربّي وربّكم، ويجوز أن يكون ابتداء كلام من الله أمر نبيّه محمد الله بأن يقول لهم: ﴿ وَإِنَّ اللّهُ رَبِي وَرَبُّكُم نَاعَبُدُوهُ ﴾ وهذا الكلام يدل على أن مدبّر الناس ومصلح أمورهم هو الله خلاف قول المنجّمين حيث يقولون: إن مدبّر الناس ومصلح أمورهم في السعادة والشقاوة هي الكواكب ويدل على أن الإله واحد ومصلح أمورهم في السعادة والشقاوة هي الكواكب ويدل على أن الإله واحد لأن لفظ «الله» اسم علم له سبحانه.

أمّا قوله: ﴿ فَأَعْبُدُوهُ ﴾ فقد ثبت في أصول الفقه أن ترتيب الحكم على الوصف المناسب مشعر بالعلّية أي: مشعر بعلّية ذلك الوصف للحكم فههنا الأمر بالعبادة وقع مرتباً على ذكر وصف ذات متصف بصفة الربوبيّة فدل على أله إنّما تلزمنا عبادته لكونه ربّاً لنا ومنعماً على الخلايق بأصول النعم وفروعها.

﴿ هَذَا مِسْرَطٌ تُسْتَقِيمٌ ﴾ يعني: القول بالتوحيد ونفي الولد والصاحبة والتثليث والتشريك طريق مستقيم لا اعوجاج فيه ومؤد إلى الحق والجنّة إن شاء اللّه.

﴿ فَأَخْلُفَ ٱلْأَخْرَابُ مِنْ بَيْنِيمٌ ﴾ أي: تحزّبوا أهل الكتاب، والحزب المنقطع في رأيه عن غيره فصاروا حزباً حزباً كما ذكرنا من اختلاف علمائهم من اليعقوبيّة والنسطوريّة والمثلّثة وغيرهم وإنّما قال سبحانه: ﴿ مِنْ بَيْنِيمٌ ﴾ لأنّ منهم من ثبت على طريق الحقّ وقيل: «من» زائدة.

﴿ فَوَيْلًا ﴾ أي: فشدة عذاب وهي كلمة وعيد ﴿ لِلَّذِينَ كَغَرُوا ﴾ بقولهم

الباطل ﴿ مِن مَّشْهَدِ يَوْمِ ﴾ أي: حضورهم ذلك اليوم العظيم وهو يوم القيامة لشدة أهواله وعظم خوفه.

وفاعل أسمع أي وأبغير يَوْمَ يَأْتُونَنَا ﴾ وكلمة «بهم» جار ومجرور في موضع رفع وفاعل أسمع أي: ما أبصرهم وأسمعهم يوم القيامة وإن كانوا في الدنيا صماً وبكماً والتقدير هؤلاء الكفار صاروا ذوي سمع وبصر غاية وللتعجب صيغتان: ما أفعله وأفعل به والتعجب من الله غير واقع معناه أن هذا الأمر لو صدر من الخلق لكان في موضع العجب كثيراً وبهذا المعنى يضاف إليه المكر والاستهزاء وما لا يليق إلى الله.

﴿ لَكِكِنِ ٱلظَّلِيْمُونَ ٱلْيَوْمَ ﴾ في الدنيا جاهلون وفي الآخرة عارفون حيث لا ينفعهم معرفتهم هذا على أن يكون ﴿ أَسِّعْ يَهِمْ وَأَشِيرٌ ﴾ كلمة التعجب وعلى قول: الأمر أي: اسمع الناس يا محمد بهولاء الأنبياء وبين لهم فيعرفوهم فيؤمنوا بهم ولا يضلّوا والقول الأول أوجه وأظهر.

وَالْذِرْهُرُ يَوْمَ الْمُسْرَةِ ﴾ الخطاب للنبي وَالْمَا أي: خوف يا محمد كفّار مكة يوم يتحسّر المسيء هلّا أحسن العمل؟ والمحسن هلّا ازداد العمل؟ وهو يوم القيامة وروى (۱) مسلم في «الصحيح» بالإسناد عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله والله والله عنه الحل المجتة الجنة وأهل النار النار قيل: يا أهل الجنة فيشرفون وينظرون فيجاء بالموت كأنه كبش أملح فيقال لهم: أتعرفون فيقولون: هذا هذا وكل قد عرفه قال: فيقدم فيذبح ثم يقال: يا أهل الجنة خلود فلا موت ويا أهل النار خلود فلا موت ويا أهل النار خلود فلا موت قال: وذلك قوله: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْمُسْرَةِ ﴾ «ورواه أصحابنا عن أبي جعفر وأبي عبد الله الله الله المجته فرحاً في آخر الحديث: «فيفرح أهل الجنه فرحاً أبي جعفر وأبي عبد الله الله المجته في آخر الحديث: «فيفرح أهل الجنه فرحاً

١\_بحار الأنوار، ج ٨ ص ٣٤٤؛ ومجمع البيان، ج ٦، ص ٤٢٤.

لو كان أحد يومنذ ميَّتاً لماتوا فرحاً ويشهق أهل النار شهقة لو كان أحد ميَّتاً لماتوا».(١)

﴿ إِذْ قُضِىَ ٱلْأَمْرُ ﴾ وانقطعت الآمال وادخل قوم النار وقوم الجنّة وقيل: حكم بين الخلايق معناه أي: قضي على أهل الجنّة الخلود وقضي على أهل النار بالنجلود ﴿ وَمُمْ فِي غَفَلَةٍ ﴾ في الدنيا عن ذلك ومشغولون اليوم بما لا يغنيهم ولا يصدّقون بذلك.

ثم أخير سبحانه عن نفسه فقال: ﴿ إِنَّا غَنُ نَرِثُ ٱلأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا ﴾ أي: نميت سكّانها ونرثها ومن عليها من العقلاء يعني: نميت من يعقل ومن لا يعقل ونهلك الجميع فلا يبقي فيها مالك ومتصرّف ﴿ وَإِلَيْنَا ﴾ يردون بعد الموت إلى حيث لا يملك الأمر والنهى غيرنا.

وَاذَكُرُ فِي الْكِنَابِ إِنزِهِيمُ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِينًا ﴿ إِنْ قَالَ لِإَبِهِ يَتَأْبَتِ إِنَ نَعْبُدِ النَّهِ عَنَكَ شَيْنًا ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِي قَدْ جَآءَنِ مِنَ الْمِلْدِ مَا لَنْم يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِي آهْدِكَ مِنزَلِما سَوْيًا ﴿ يَتَأْبَتِ إِنَّ الشَّيْطُنَ اللَّهِ الشَّيْطُنَ إِنَّ الْمَاكُ أَن يَمَسَّكَ عَذَاتٌ مِنَ الشَّيْطُنَ الشَّيْطُنَ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ عَصِيبًا ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِّ أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَاتٌ مِنَ الشِّيطُنِ وَلِيَا ﴿ يَتَأْبَتِ إِنَّ أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَاتٌ مِنَ الرَّحْمَٰنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطُنِ وَلِيَا ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ مَالِهُتِي يَتَإِبْرَهِيمُ لَلْهُ لَكُونَ لِلشَّعْلَى وَلِيبًا ﴿ قَالَ اللَّهُ عَلَى مَا لَكُونَ لِللَّهِ مَلْمَ وَمَا نَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْكُ سَأَسْتَغَفِّرُ لَكُمْ وَمَا نَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

۱۔ بحار الأنوار، ج ۸، ص ۳٤٥؛ ومجمع البيان، ج ٦، ص ٤٣٤؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٢٨٢.

T.....

النظم: هذه هي القصّة الثالثة بعد قصّة زكريًا وعيسى والغرض بيان التوحيد والنبوّة والحشر.

وأعلم أن المشركين فريقان فمنهم من أثبت معبوداً سوى الله حياً عاقلا فاهماً وهم النصارى ومنهم من أثبت معبوداً غير الله جماداً ليس بحي ولا عاقل ولا فاهم وهم عبدة الأوثان. والفريقان وإن اشتركا في الضلال إلّا أن ضلال فريق الثاني أعظم وأقبح فلما بيّن تعالى الفريق الأوّل بيّن ضلال فريق الثاني وهم عبدة الأوثان فقال: ﴿ وَاذَكُر فِي ٱلْكِنَبِ ﴾ والواو عطف على قوله: ﴿ وَكُو رَحْتَ رَبِّكَ مَبّدَهُ زَكَرِياً ﴾ أي: بعد ذكر حال زكريًا وعيسى فاذكر حال إبراهيم وإنّما أمر بذكره لأنه الله ما كان هو وقومه ولا أهل يلدته مشتغلين بمطالعة الكتب فإذا أخبر عن هذه القصة من غير زيادة ونقصان كان ذلك إخباراً عن الغيب ومعجزاً قاهراً على نبوته.

ولأنّه كان إبراهيم أب العرب فكأنّه قال: إن كنتم مقلّدين لآبائكم على قولكم: ﴿ إِنَّا وَبَهَدُنّا عَالَةً فَا مَا أَمْةٍ وَإِنّا عَلَىٰ مَاكْرِهِم مُقْتَدُونَ ﴾ أن فأشرف آبائكم وأجلّهم إبراهيم فقلّدوه أيضاً في ترك عبادة الأوثان فإن كنتم من المستدلّين فانظروا في هذه الدلائل الّتي ذكرها إبراهيم لتعرفوا فساد عبادتكم وإمّا تقليدا له لأن كثيراً من قومه والمنظرة في زمانه كانوا يقولون: كيف نترك دين آبائنا وأجدادنا.

أو المراد أنّكم اتركوا التقليد على قولكم: ﴿إِنَّا وَبَجَدَنّا ءَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ ﴾ (٢) وقالوا: ﴿وَبَجَدُنّا مَابَاءَنَا كُمّا عَنِيرِتُ ﴾ فحكى الله سبحانه عن إبراهيم هذه الطريقة الاستدلاليّة تنبيها لهم على سقوط طريقتهم وحثاً على طريقة الاستدلاليّة النبيها لهم على سقوط طريقتهم وحثاً على طريقة الاستدلال مثل إبراهيم.

١\_سورة الزخرف: ٢٣.

٢ المصدر السابق نفسه.

﴿ إِنَّهُ كَانَ صِدِيفًا نَبِينًا ﴾ والصدّيق الكثير الصدق والّذي عادته الصدق أو الّذي يكون كثير التصديق بالحقّ حتّى يصير مشهورا به فيرجع أيضاً إلى المعنى الأول.

﴿ فَبِيَّا ﴾ أي: عليماً برسالة الله تعالى. وظهر لك مرتبة الصدق حيث اقترن بالذكر مع النبوة.

ووقعت جملة ﴿ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًّا ﴾ معترضة بين البراهيم، وبين كلمة: ﴿ إِذْ قَالَ ﴾ نظير قولك: رأيت زيداً ونعم الرجل أخاك ﴿ يَتَأَبَّتِ ﴾ والتاء عوض عن ياء الإضافه ولا يقال: يا أبتي لأنّه لا يجمع بين العوض والمعوض عنه وكذلك الهاء في يا «أبه، عوض عن ياء المتكلّم ولكن في النداء كذلك ولا يقال: أبتي بغير حرف النداء بل يقال: أبي وقد يقال: يا أبتا.

وبالجملة اذكر إذ قال إبراهيم: يا أبي ﴿ لِمَ تَمْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ ﴾ دعاء من يدعوه ﴿ وَلَا يُسْمِعُ ﴾ من يتقرّب إليه ويعبده ﴿ وَلَا يُشْنِى عَنكَ شَيْئًا ﴾ من أمور الدنيا من نفع أو ضرّ.

وَيَكَأَبَتِ إِنِي قَدَ جَآءَنِي مِنَ آلْمِلْدِ ﴾ والمعرفة ﴿ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَٱتَّبِعْنِى ﴾ على ذلك واقتد بي فيه وإن هذا الذي تعبده لا يحس ولا يعقل وأنت إنسان وتعقل وتبصر وأشرف فكيف يليق بالأشرف أن يعبد الأخس؟ فاتبع علمي ونظري ﴿ أَهْدِكَ مِرَطًا ﴾ مستوياً من غير اعوجاج مستقيم.

﴿ يَتَأْبَتِ لَا نَعَبُدِ الشَّيْطَانَ ﴾ ولا تطعه فيما يدعوك إليه لأنك إذا أطعت الشيطان فتكون بمنزلة من عبده، ومن هذا البيان تبيّن حال مطيعي الشيطان لأنه لا شبهة أن الكافر لا يعبد الشيطان بل هو أيضاً يلعنه ولكن من أطاع شيئاً فقد عبده ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ ﴾ لا ينبغي أن يطاع لأنّه ﴿ كَانَ لِلرَّحْمَانِ ﴾ عاصياً.

ثمّ إنّ من المعلوم أنّ عمّ إبراهيم الّذي عبّر بالأب للإطلاق ما كان

يعتقد أن تلك الأوثان آلهة بمعنى أنها خالقة قادرة مختارة موجدة للناس والحيوانات لأنه كان عاقلا لأن العلم بأن هذا الخشب المنحوت في ساعته لا يمكن أن يكون خالقاً للسماوات والأرض والمجنون لا يزعم هذا الأمر الفاسد فضلاً عن العاقل فلو كان كذلك لا يجوز إيراد الحجة عليه والمناظرة معه بل كان يعتقد أنها تماثيل الكواكب والكواكب هي الآلهة المدبرة لهذا العالم فتعظيم تماثيل الكواكب بموجب تعظيم الكواكب.

أو كان يعتقد أن هذه الأوثان تماثيل أشخاص معظّمة عند الله من البشر فتعظيمها يقتضى كون أولئك الأشخاص شفعاء لهم عند الله.

أو كان يعتقد أن تلك الأوثان طلسمات ركبت بحسب اتمهالات مخصوصة للكواكب قلّما يتّفق مثلها وإنّها بسبب تلك الاتصالات والتركيبات شفع لها وتنجع أمورهم بسببها وهذه جملة عقائد أهل الأصنام والأوثان فلذلك أورد إبراهيم للخاة حجّته بهذا الطريق فقال: أما إنّها لا تسمع ولا تبصر ولا تنفع ولا تضر فلا تحسن عبادتها.

وخوفه وقال: ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِيّ أَخَافُ أَن يَمَسّكَ عَذَابٌ ﴾ من جهة الله أن تبقى على كفرك وشركك فتكون موكولا إلى الشيطان ووليّه وهو لا يغنيك عن عذاب الله وتلحق به واللاحق هو الّذي يلي الشيء فتكون له قرينا في النار ولم يقل: فيكون الشيطان وليّك لأنه أبلغ في الفضيحة وهذا الخطاب من إبراهيم إليه لإطلاق الجدّ والعمّ على الأب وأنّه كان عمه أو جدّه لأمه وأن أباه الذي ولده كان اسمه تارخ لإجماع الطائفة على أن آباء نبيّنا إلى آدم كلّهم مسلمون موحدون ولما روي عنه ولي قال: «لم يزل ينقلني الله من أصلاب الطاهرين إلى أرحام المطهّرات حتى أخرجني في عالمكم». (١)

١.. أوائل المقالات، الشيخ المفيد، ص ٤٦؛ ومجمع البيان، ج ٦، ص ٤٣٦؛ وبحار الأنوار، ج ١٥، ص ١١٧.

والكافر غير موصوف بالطهارة لقوله: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ لَجَسٌّ ﴾.(١)

والحاصل ﴿ قَالَ ﴾ آزر مجيباً لإبراهيم حين دعاه إلى الإسلام: ﴿ أَرَاغِبُ أَنتَ ﴾ ومعرض ﴿ عَنْ ﴾ عبادة ﴿ وَالِهَـقِ ﴾ الّتي هي الأصنام وتارك لها ﴿ لَهِ نَنتُهِ ﴾ وتمتنع عن هذا الأمر ﴿ لَأَرْجُمَنَكَ ﴾ بالحجارة وقيل: لأرمينك بالذنب والعيب والشتم، وقيل: معناه لأقتلنك.

فانظر أيها الإنسان كيف راعى إبراهيم قضاء حقّ القرابة والإرشاد إلى الدين الذي من أعظم أنواع الإحسان وأورد كلامه باللطف ومراعاة حسن الأدب، وما أورد معروفه بالنحشونة والغلظة حتّى يصير ذلك سبباً لإعراض المستمع فيكون ذلك في الحقيقة سعياً في الإغواء فقد روي أنّ النبي المستمع قال: «أوحى الله إلى إبراهيم ألك خليلي فحسن خلقك ولو مع الكفار تدخل مداخل الأبرار فإن كلمتي سبقت لمن حسن خلقه أن أظله قحت عرشي وأن أسكنه حظيرة قدمي وأدنيه من جواري».(1)

ثمّ بعد أن هذد آزر إبراهيم بالرجم قال: إن بقيت بقربي وما بعدت عني لأرجمنك ﴿وَٱهْجُرْنِي مَلِيًّا ﴾ أي: دهراً طويلاً أو سليماً سويّاً عن عقوبتي، وأتى على فلان ملاوة من الدهر أي: زمان بعيد.

وَ قَالَ ﴾ إبراهيم: ﴿ سَلَنُمُ عَلَيْكَ ﴾ سلام توديع وهجر ومتاركة وهذا مصداق قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدُهِالُونَ قَالُواْ سَلَنَا ﴾ أن ويمكن أن يكون دعا له بالسلامة استمالة له ألا ترى أنه وعده بالاستغفار وقال: ﴿ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَقِ ﴾.

١\_سورة التوبة: ٢٨.

٢\_ تفسير الكشاف، ج ٢، شرح ص ٥١٠؛ وتفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢٢٧.

٣\_ سورة فرقان: ٦٣.

واحتج الطاعنون في عصمة الأنبياء بهذه الآية وتقريره قالوا: إن إبراهيم النبخ فعل ما لا يجوز لأنه استغفر له وهو كافر والاستغفار للكافر لا يجوز وإنه استغفر لأبيه لقوله تعالى حكاية عن إبراهيم: ﴿ سَلَمُ عَلَيْكُ سَاَسْتَغْفِرُ لَكَ رَفٍّ ﴾ وقوله: ﴿ وَاغْفِرْ لِأَيْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الضَّالِينَ ﴾ وأمّا أنه كافر فذاك بنص القرآن وبالإجماع وأمّا أن الاستغفار لا يجوز للكافر لقوله تعالى: ﴿ مَا فَذَاك بنص القرآن وبالإجماع وأمّا أن الاستغفار لا يجوز للكافر لقوله تعالى: ﴿ مَا الممتحنة: ﴿ فَدَ كَانَ لَكُمْ أَسْوَةً حَسَنَةً فِي إِنَوْهِيمَ \_ إلى قوله \_ إلّا فول المَوْمِيمَ لِأَبِيهِ لَا يَعْمَ أَسْوَةً حَسَنَةً فِي إِنَا في هذا الفعل فهذا فعل منهي عنه.

والجواب أنّ القطع على أنّ اللّه يعذّب الكافر لا يعرف إلّا بالسمع فلعل إبراهيم ما كان في شرعه ما يدلّ على القطع بعذاب الكافر.

أو أن الاستغفار قد يكون بمعنى الاستماحة كما في قوله: ﴿ قُل لِلَّذِينَ مَا مُنُوا يَغْفِرُوا لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ ﴾ (٤) وعلى هذا المعنى قال إبراهيم: سأسأل ربّى أن لا يخزيك بكفرك مادمت حيّاً بعذاب الدنيا المعجّل.

١\_سورة الشعراء: ٨٦.

٢\_ سورة التوبة: ١١٣.

٣ سورة الممتحنة: ٤.

٤ سورة الجاثية: ٤.

٥\_سورة التوبة: ١١٣.

البجحيم ثمّ قال: بعد ذلك ﴿ وَمَا كَانَ آسَيَغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَّوْعِدَةِ وَعَده وَعَدَه إِنَّاهُ فَلَمَّا نَبَيْنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوْ يَقِهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ ﴾ (١) فدلت الآية على أنه وعده بالاستغفار لو آمن فلمنا لم يؤمن لم يستغفر له بل تبرأ منه والمنع من التأسي به في ذلك لا يدل على أن ذلك كان منه معصية.

﴿ إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا ﴾ من بقيّة كلام إبراهيم أي: إنّ ربّي كان باراً لطيفاً رحيماً وعودني بإحسانه ومكرّماً لي وبما أبتغيه لعلّه يهديك.

﴿ وَأَعْتَنِهُكُمْ ﴾ وأتنحى منكم جانباً [وَ] عبادة ﴿ مَا نَدْعُونَ مِن دُونِ الْمَعْنِ ﴾ وأحبد ﴿ رَفِى ﴾ وأدعوه ﴿ عَسَىٰ ﴾ وقريب ﴿ أَلَا أَكُونَ اللَّهِ ﴾ من الأصنام وأعبد ﴿ رَفِى ﴾ وأدعوه أكما شقيتم بعبادة الأصنام وإنّما ذكر المعسى، على وجه الخضوع أو المعنى: لعلّه يقبل طاعتي وعبادتي ولا أشقي بالردّ فإن المؤمن بين الخوف والرجاء.

وَ فَلَمَّا أَعْتَرَفَكُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ آللّهِ وَهَبَنَا لَهُم إِسْحَقَ وَيَعْقُوبُ وَكُلّا جَعَلْنَا لِهِ وَفَارِقهم من أرض بابل وهاجرهم إلى الأرض المقدسة، قيل: إنّه الله لمنا قصد الشام أتى أولا حران وتزوج بسارة واختار الهجرة إلى ربّه حيث أمره الله لم يضرّه ذلك دينا ودنيا بل نفعه فعوضه أولاداً أنبياء وليس حالة للبشر أرفع من أن يجعل له رسولاً إلى خلقه ويلزم الخلق إلى طاعته والانقياد له مع ما يحصل فيه من عظيم المنزلة في الآخرة.

ثم بين سبحانه أنّه مع ذلك لهم من رحمته مع النبوة وهب له ما وهب من المال والجاه والأتباع والنسل الطاهر والذريّة الطيّبة كيف لا وقد حصل من الذريّة له من خلق الله العرش بسبب وجوده وهو أحمد المنسجة.

ثمَ قال: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيَّنَا ﴾ واستجاب الله دعوته حيث

١ـ سورة التوبة: ١١٤.

قال: ﴿ وَاَجْعَلَ فِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴾ (" فصيره قدوة للعالم كلّه حيث قال عز وجلّ: ﴿ وَلَمْ اَلْمَا اللّه عَلَيْهِ اللّه عَلَمْ الرّفِيمَ اللّه الله عَلَمْ الرّفِيمَ الله الله عَلَمْ اللّه الله عَلَمُ الله عَلَمُ اللّه عَلَمُ اللّه عَلَم وأسلم نفسه الله الله حيث قال: ﴿ أَسْلَمْتُ لِللّهُ اللّه عَلَى الله تعالى النار عليه برداً وسلاماً فقال: ﴿ قُلْنَا يَكَالُ كُونِ بَرْدَا وَسَلاماً فقال: ﴿ قُلْنَا يَكَالُ كُونِ بَرَدًا وَسَلاماً فقال: ﴿ قُلْنَا يَكَالُ كُونِ بَرَدًا وَسَلاماً عَلَى إِبْرَاهِيم وَ أَشْرِكُهُ اللّه في الصلوات الخمس حيث تقول كُونِ بَرْدًا وَسَلّاماً عَلَى إِبْرَاهِيم وَالَ إِبْرَاهِيم، وجعل موطأ قدميه مباركاً هذه الأمّة: كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم، وجعل موطأ قدميه مباركاً حيث يقول اللّه عز وجلّ: ﴿ وَالْمَافِلُونُ أَنِ اللّه اللّه اللّه فقال: ﴿ وَالْمَافُولُ اللّه اللّه الله فقال: ﴿ وَالْمَافُلُولُ اللّه اللّه عَلَى اللّه فقال: ﴿ وَالْمَافُلُولُ اللّه اللّه عَلَى اللّه فقال: ﴿ وَالْمَافُلُولُ اللّه اللّه عَلَى عَلَّ وجلّ اللّه عَلَى اللّه عَلَى عَلَى عَلَى اللّه عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللّه عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللّه الللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه ا

وَآذَكُرْ فِي ٱلْكِنْكِ مُوسَىٰ إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا وَكَانَ رَسُّولًا نِبِيَّا ﴿ وَنَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلظُّورِ ٱلْأَيْمَٰنِ وَقَرَبْنَهُ غِيَّا ﴾ وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَّحْمَلِنَا آخَاهُ هَنُرُونَ نِبِيًا ﴾ جَانِبِ ٱلظُّورِ ٱلْأَيْمَٰنِ وَقَرَبْنَهُ غِيَّا ﴾ وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَّحْمَلِناً آخَاهُ هَنُرُونَ نِبِيًا ﴾ وَكَانَ يَأْمُرُ وَالْأَكُرْ فِي ٱلْكِنْكِ إِسْمَعِيلً إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَقِدِ وَكَانَ رَسُولًا نِبَيًا ﴾ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهُدُهُ إِلَى السَّالُوةِ وَٱلزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ. مَرْضِيَا ﴾

واذكر يا محمّد في القرآن الّذي هو كتابك وكتاب الخلق إلى يوم القيامة موسى ﴿إِنَّهُۥكَانَ مُغْلَصًا﴾ بالقراءتين بفتح الّلام وكسرها أي: كان ذا

١\_سورة الشعراء: ٨٤.

٢\_ سورة الحج: ٧٨.

٣\_سورة النحل: ١٢٣.

٤ سورة البقرة: ١٣١.

٥ــ سورة الأنبياء: ٦٩.

٦-سورة البقرة: ١٢٥.

٧ـ سورة الشعراء: ٧٧.

٨ـ سورة النساء: ١٢٥.

خلوص أو أخلصه اللَّه بالنبوَّة والرسالة إلى فرعون وقومه.

قيل: إن النبوة والرسالة وصفان مختلفان لكن المعتزلة يقولون: إنّها متلازمان وعلى كونهما وصفين مختلفين يكون النداء من جانب الطور تشريفاً ثالثاً لموسى حيث يقول: ﴿وَنَندَيْنَهُ مِن جَانِ الطُّورِ ٱلْأَيْتَنِ ﴾ أي: من ناحية اليمين من الطور أو من موسى ورابعها قوله: ﴿وَفَرَبْنَهُ غَِيّا ﴾ والمراد قرب المنزلة أي: أسمعه كلامه وقيل: المراد قربه حتى سمع صرير القلم الذي كتبت به التوراة وعلى المعنيين المراد قرب الكرامة والاصطفاء لا قرب المسافة وهو سبحانه لا يوصف بالحلول في مكان فيكون أحد أقرب إليه من حيث المكان من غيره. وأنعمنا عليه بأخيه هارون وأشركناه في أمره وشددنا به أزره.

وَاذَكُرْ فِي الْكِنْكِ اللّذي هو القرآن وإنهنميلَ ابراهيم وإنّه كان صَادِقَ الْوَعْدِ إِذَا وعداً بشيء وفي به ولم يخلف وقد وصفه اللّه بهذا الخلق الشريف لأنّه روي عن ابن عبّاس أنّه وعدا صاحبا له أن ينتظره في مكان فانتظره سنة وقيل: ثلاثة أيام، أو المعنى: وعداً من نفسه، الصبر على الذبح حيث قال: وسنت إن شكة الله من المحتى العلماء عن الرجل يعد ميعاداً إلى أي: وقت ينتظره فقال: إن واعده نهاراً فكل النهار وإن واعده ليلاً فكل الليل.

﴿ وَكَانَ ﴾ إسماعيل ﴿ رَسُولًا نَبِيًّا \* وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ، بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ ﴾ فإن كان المراد بالصلاة والزكاة المفروضتين فالمراد بالأهل هنا الأمّة أجمع وإن حمل على الصلاة والزكاة المندوبتين فالمراد أهله خاصة ومن كان في داره وقربه.

وقيل: «إنّ إسماعيل بن إبراهيم مات قبل أبيه وأنّ هذا هو إسماعيل بن حزقيل بعثه الله إلى قومه فسلخوا جلدة وجهه وفروة رأسه فخيّره الله فيما شاء من عذابهم

١ سورة الصافات: ١٠٢.

فاستعفاه ورضي بعوابه وفوض أمرهم إلى الله في العفو والعقاب، رواه أبو عبد الله الله الله الله على ما ثم قال في آخر الحديث: «أتاه ملك من ربه يقره السلام ويقول: الله قد رأى ما صنع بك وقد أمرني بطاعتك فأمرني بما شنت، فقال إسماعيل: يكون لي بالحسين أسوة». (۱)

وبالجملة فالنبي مأمور بما أمر به من طاعة ربّه أن يبلّغ إلى أمّته والصلاة والزكاة من دعائم الدين النهاية أن الكيفيّة تختلف باختلاف الأمم والأنبياء والنبي الله أيضاً كان مأموراً بأن يأمر أهله بالصلاة كما قال الله سبحانه: ﴿ وَأَمْرُ أَهَلَكَ بِالصَّلَوْةِ وَأَصْطَيْرً عَلَيْهَا ﴾ (٢) ولابد أن يبدأ بأهله في الأمر بالصلاح ليجعلهم قدوة لمن سواهم كما قال الله: ﴿ وَأَنذِر عَشِيرَةًكَ بَالصلاح ليجعلهم قدوة لمن سواهم كما قال الله: ﴿ وَأَنذِر عَشِيرَةًكَ الْمُورِيَةِ وَاصْدَة بآدابها وشرائطها من فوائدها أنها تحقق معنى العبودية وصورتها وتمنع المصلّي عن ارتكاب الفحشاء والمنكر ولذلك صارت عمود الدين.

ومن آدابها الأذان والإقامة قال أبو عبد الله الله الذي الخالف إذا أقنت وأقمت ملى خلفك صفّان من الملائكة وإن أقمت ولم تؤذن صلى خلفك صفّ واحد». (4) وعن محمد بن مروان عن الصادق قال: «المؤذن يغفر له مدّ صوته» (٥)، لعل المعنى أن أذانه يغفر له ذنوباً تملأ مل صوته ووقعت الذنوب في هذا المقدار من الفضاء في الأرض ويشهد له كل شيء يسمعه وقال رسول الله في ذيل حديث: «إنّه يأتي على الناس زمان يطرحون الأذان على ضعفائهم وتلك لحوم حرمها

١ ـ كامل الزيارات، ص ١٣٨؛ والمناقب، ج ٢، ص ٢٣٨؛ بحار الأنوار، ج ٦٩، ص ٦.

٢\_سورة طه: ١٣٢.

٣ سورة الشعراء: ٢١٤.

٤ــالتهذيب، ج ٢، ص ٥٢؛ ووسائل الشيعة، ج ٤، ص ٦٢٠.

٥ التهذيب، ج ٢، ص ٥٢؛ ووسائل الشيعة، ج ٤، ص ٦١٥.

الله على التار (١)، ومن أذن سبع سنين احتساباً جاء يوم القيامة ولا ذنب له، وأوّل من يدخل الجنّة بلال».

قال شيخ الطائفة: ولا يجوز الأذان لشيء من الصلوات قبل دخول وقتها ولا بأس أن يؤذن وهو على غير وضوء ولا بأس للمؤذن إذا أذن قبل الفجر لأن ذلك ينفع الجيران لقيامهم إلى الصلاة لكن السنة فإنه ينادي مع طلوع الفجر ولا بأس على المؤذن أن يتكلّم في الأذان إذا عرض له حاجة ولكن في الإقامة مع الاختيار فلا يجوز (")، قال أبو عبد الله للينجد: «يا أبا هارون الإقامة من المملاة فإذا أقمت فلا تتكلّم ولا تؤم بيدك». (" وليتمكّن في الإقامة كما يتمكّن في الصلاة فإنه إذا أخذ في الإقامة فهو في صلاة وعن يونس الشيباني يتمكّن في الصلاة فإنه إذا أخذ في الإقامة فهو في صلاة وعن يونس الشيباني عن الصادق للنج قلت: أؤذن وأنا راكب فقال: «نعم» قلت: فأقيم وأنا راكب؟ قال: «نعم ولا وهو قاعد قال: «نعم ولا يقيم إلا وهو قائم». (٥)

قال الشيخ: وليس على النساء أذان ولا إقامة بل يتشهّدن شهادتين ولو أذّن وأقمن لم يكن مأزورات بل مأجورات. (١٦)

قال أبو عبد الله الله الذات فلا تخفين صوتك فإن الله يأجرك مد موتك». (٧)

۱. ثواب الأعمال، ص ٣٣؛ ومن لايحضره الفقيه، ج ١، ص ٣٨٣؛ والتهذيب، ج ٢، ص ٢٨٣.
 ٢ـ التهذيب، ج ٢، ص ٥٣ و ٥٤؛ وانظر: وسائل الشيعة، ج ٥، ص ٣٩١.

٣- الكافي، ج ٣، ص ٣٠٦، والاستبصار، ج ١، ص ٣٠١؛ والتهذيب، ج ٢، ص ٥٤.

٤ التهذيب، ج ٢، ص ٥٧، وص ٢٨٢؛ وسائل الشيعة، ج ٤، ص ٦٣٥.

٥ الاستبصار، ج ١، ص ٣٠٢؛ والتهذيب، ج ٢، ص ٥٦.

٦ التهذيب، ج ٢، ص ٥٧.

٧\_التهذيب، ج ٢، ص ٥٨؛ وسائل الشيعة، ج ٤، ص ٦٤٠.

وعن أبي عبد الله قال: «طول مسجد رسول الله قامة فكان الله يقول لبلال إذا دخل الوقت: اعل يا بلال فوق الجدار وارفع صوتك بالأذان فإن الله قد وكل بالأذان ريحاً ترفعه إلى السماء فإن الملائكة إذا سمعوا الأذان من أهل الأرض قالوا: هذه أصوات أمة محمد عَلَيْظِيَّ بتوحيد الله ويستغفرون لأمّة محمد عَلَيْظِ حتى يفرغوا من تلك الصلاة». (١)

وشكا هشام بن إبراهيم إلى أبي الحسن الرضاليني سقمه وأنّه لا يولد له فأمره أن يرفع صوته بالأذان في منزله قال: ففعلت فأذهب الله سقمى وكثر ولدي. (٢)

قال محمّد بن راشد: وكنت دائم العلّة ما أنفك منها في نفسي وجماعة خدمتي فلمّا سمعت من هشام عملت به فأذهب اللّه عنّي وعن عيالي السقم. قال أبو عبد الله للنابية: «من جلس ما بين أذان المغرب والإقامة كان كالمتشخط بدمه في سبيل الله». (٣)

وأمّا الصلاة فقد سئل الصادق الله عن أفضل ما يتقرّب به العباد إلى ربّهم فقال: «لا أعلم شيئاً بعد المعرفة أفضل من العبلاة». (3) وقال رسول الله: «لا يزال الشيطان زعراً من أمر المؤمن هائباً له ما حافظ على الصلوات الخمس فإذا ضيعهن اجترى عليه». (6)

وعن أبي بصير عن عبد الله قال: «صلاة فريضة خير من عشرين حجّة وحجّه خير من بيت مملوء من ذهب يتصدّق منه حتى يفنى». (١)

١- المحاسن، ج ١، ص ٤٨، والكافي، ج ٢، ص ٣٠٧؛ والتهذيب، ج ٢، ص ٥٨.

٢\_الكافي، ج ٦، ص ١٠؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج ١، ص ٢٩٢.

٣-المحاسن، ج ١، ص ٥٠؛ والاستبصار، ج ١، ص ٣٦٠؛ والتهذيب، ج ٢، ص ٦٥.

غــالكافي، ج ٣، ص ٣٦٤؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج ١، ص ٢١٠.

٥ التهذيب، ج ٢، ص ٢٣٦؛ وسائل الشيعة، ج ٤، ص ٨١.

٦\_ الكافي، ج ٢، ص ٢٦٥؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج ١، ص ٢٠٩.

قال رسول الله: «إنَّ عمود الدين العملاة وهي أوّل ما ينظر فيه من عمل ابن آدم فإن صحّت نظر في عمله وإن لم يصحّ لم ينظر في بقيّة عمله». (١)

قال رسول الله: «انتظار الصلاة بعد الصلاة كنز من كنوز الجنّة».(٢)

وعن الصادق قال: «من قبل الله منه صلاة واحدة لم يعذّبه ومن قبل منه حسنة لم يعذّبه». (۳)

قال رسول الله ﷺ: «ما من صلاة يحضر وقتها إلّا نادى ملك بين يدي الله أيها الناس قوموا إلى نيرانكم الّتي أوقد تموها على ظهوركم فأطفنوها بصلاتكم». (٤)

وعن زرارة عن الباقر الخياج قال: «بينا رسول الله جالس في المسجد إذ دخل عليه رجل فقام فصلى فلم يتم ركوعه ولا سجوده فقال الشائلة : نقر كنقر الغراب لئن مات هذا وهكذا صلاته ليموتن على غير ديني». (٥) وفي حديث آخر: «إنّ الله لا يقبل إلّا الحسن فكيف يقبل ما استخف به». (١)

وقال الباقر النياج في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ثُمْ عَلَ صَلَاتِهِمْ يُمَافِظُونَ ﴾ «هي الغريضة» وفي قوله: ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَلَن صَلَاتِهِمْ دَآبِمُونَ ﴾ (^) «هي النافلة». (١)

ومن موانع قبول الصلاة قال رسول الله ﷺ: «من تمقل ببيت شعر من الخنا أي: الفحش لم يقبل منه الصلاة الحنا أي: الفحش لم يقبل منه الصلاة

١ــ التهذيب، ج ٢، ص ٢٣٧؛ وسائل الشيعة، ج ٣، ص ٢٣.

٢ التهذيب، ج٢، ص ٢٣٧؛ وسائل الشيعة، ج ٣، ص ٨٥.

٣\_الكافي، ج ٣، ص ٢٦٦؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج ١، ص ٢١١.

٤\_ ثواب الأعمال، ص ٣٥؛ علل الشرايع، ج ١، ص ٢٤٧.

٥ انظر: المحاسن، ج ١، ص ٧٩؛ والكافي، ج ٣، ص ٢٦٨؛ التهذيب، ج ٢، ص ٢٣٩.

٦\_ التهذيب، ج ٢، ص ٢٤٠؛ والكافي ج ٢، ص ٢٦٩.

٧ سورة المعارج: ٣٤.

٨ سورة المعارج: ٢٣.

٩\_الكافي، ج ٢، ص ٢٧٠؛ التهذيب، ج ٢، ص ٢٤٠.

تلك الليلة». (١)

وعن يونس بن يعقوب قال: سمعت أبا عبد الله يقول: «حَجَّة أَفْضُل مَنُ الدنيا وما فيها وصلاة فريضة أفضل من ألف حجّة». (٢)

وقال الصادق الخابية: «إنّ الموتور أهله وماله من ضيّع صلاة العصر، قيل له: وما الموتور؟ قال: «لا يكون له أهل ولا مال في الجنّة، قيل: وما تضييعها؟ قال: «يدعها حتى تصفر الشمس وتغيب». (")

والصلاة بالجماعة تعدل بخمسة وعشرين صلاة.

قال أمير المؤمنين النهج: «من سمع النداء فلم يجبه من غير علَّه فلا صلاة له».(٤)

وعن أبي عبد الله قال: «إنّ أناساً كانوا على عهد رسول الله أبطنوا عن الصلاة في المسجد فقال رسول الله: ليوشك قوم يتركون الصلاة في المسجد أن أمر بحطب فيوضع على أبوابهم فتوقد عليهم نار فتحرق عليهم بيوتهم». (٥)

وعن أصبغ بن نباته عن علي النبخ قال: كان يقول: المن اختلف إلى المسجد أصاب إحدى العمان: أخاً مستفاداً في الله أو علماً مستطرفاً أو آية محكمة أو يسمع كلمة تدلّه على هدى أو رحمة منتظرة أو كلمة تردّه عن ردى أو يترك ذنباً خشية أو حياء».(١)

قال رسول الله علي «الاتكاء في المسجد رهبانية العرب المؤمن مجلسه

١\_التهذيب، ج ٢، ص ٢٤٠؛ وسائل الشيعة، ج ٥، ص ٨٥.

٢\_التهذيب، ج٢، ص ٢٤٠؛ وسائل الشيعة، ج ٣، ص ٢٧.

٣ التهذيب، ج ٢، ص ٢٥٦؛ وسائل الشيعة، ج ٣، ص ١١١.

٤ الكافي، ج ٢، ص ٢٧٢؛ والتهذيب، ج ٣، ص ٢٤.

٥ التهذيب، ج ٣، ص ٢٥؛ وسائل الشيعة، ج ٣، ص ٤٧٨.

٦\_الخصال، ص ٤٠٩؛ وثواب الأعمال، ص ٢٧.

مسجده وصومعته بیته».

قال أبو عبد الله: «من مثى إلى مسجد لم يضع رجلاً على رطب ولا يابس إلّا سبّحت له الأرض إلى الأرضين السابعة». (٢)

قال النبي الله له بنياناً في المسجد بيته بنى الله له بنياناً في المسجد الله الله الله بنياناً في المجته (٣)

قال النبي الشيخة: «تعاهدوا نعالكم عند أبواب مساجدكم». (١)

قال الصادق النهاية همن وقر بنخامته المسجد لقى الله يوم القيامة ضاحكاً قد أعطي كتابه بيمينه ومن تنخّع في المسجد ثمّ ردّها في جوفه إلا أبرأته». (٥)

وعن حكم بن الأنس قال: قال رسول الله المسلط المسرح في مسجد من مساجد الله سراجاً لم يزل الملاككة وحملة العرش يستغفرون له مادام في ذلك المسجد ضوء من ذلك السراج». (1)

﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلُهُ بِٱلصَّلَوٰةِ وَٱلزَّكُوٰةِ ﴾ وهي واجبة في تسعة أشياء: الذهب والفضّة والحنطة والشعير والتمر والزبيب والإبل والبقر والغنم السائمة. أمّا الذهب إذا بلغ في الوزن عشرين مثقالاً بشرط أن يكون مضروباً ففيها نصف مثقال وليس فيما دون العشرين شيء. وأمّا الفضّة إذا بلغت مائتي درهم ففيها خمسة دراهم وليس فيما دون المائتين، ليس فيها حتّى تبلغ الأربعين وفي

١ ـ الكافي، ج ٢، ص ٦٦٢؛ والتهذيب، ج ٢، ص ٢٤٩.

٢- التهذيب، ج ٣، ص ٢٥٥؛ وسائل الشيعة، ج ٣، ص ٤٨٣.

٣ ثواب الأعمال، ص ٢٧؛ التهذيب، ج ٣، ص ٢٥٥.

٤-التهذيب، ج ٣، ص ٢٥٦؛ ووسائل الشيعة، ج ٣، ص ٥٠٤.

٥-التهذيب، ج٣، ص٢٥٦؛ ووسائل الشيعة، ج٣، ص ٥٠٠.

٦\_ ثواب الأعمال، ص ٢٩؛ والتهذيب، ج ٣، ص ٢٦١.

الأربعين درهم وليس في شيء من المكسور شيء وكذلك الدنانير بعد نصاب الأوّل ليس شيء إلّا إذا بلغ أربعة وعشرين ثمّ على هذا الحساب.

والذهب والفضّة التي لا يعمل به ولا يقلّب في التجارة إذا كان مضروباً وحبيه وحبس تلزمها الزكاة في كلّ سنة إلّا أن يسبك وما كان منهما ركازاً وعليه الحول فعليه الزكاة ولا زكاة على الحليّ وإن بلغ مائة ألف وزكاته أن يعار إلّا ما فرّ به من الزكاة إذا جعله حليّاً بعد حلول وقت الزكاة عليه وأمّا إذا جعله حليّاً في أوّل السنة أو قبل أن يحول الحول فالظاهر أنّه ليس عليه شيء إذا لم يقصد الفرار.

وأمّا زكاة الحنطة والشعير والتمر والزبيب إذا بلغت بخمسة أوساق وجبت فيها الزكاة والوسق ستّون صاعاً فذلك ثلاثمائة صاع فحينئذ عليه العشر إذا اشرب بالسيح والمطر وأمّا إذا يشرب بالدوالي وأمثالها فنصف العشر ويجب إخراج الخمس بعد إخراج الزكاة ما فضل منها بعد مؤونة السنة أيضاً.

وأمّا زكاة الإبل قال الشيخ: وليس فيما دون الخمسة من الإبل شيء فإذا بلغت خمسا ففيها شاة ثمّ إلى عشره ففيها شاتان ثمّ إلى خمسة عشر ففيها ثلاث من الغنم وإلى عشرين ففيها أربع من الغنم ثمّ إلى خمس وعشرين ففيها ابنة ففيها خمس من الغنم فإذا زادت واحدة من خمس وعشرين ففيها ابنة مخاض إلى خمس وثلاثين وإذا لم تكن ابنة مخاض فابن لبون فإذا زادت واحدة على خمس وثلاثين ففيها ابنة لبون إلى خمس وأربعين والمراد من ابنة مخاض أي: ما من شأنها أن تحمل وهي ما دخلت في السنة الثانية والمراد من بنت لبون أي: ذات لبن ولو بالصلاحية وهي التي سنّها سنتان إلى ثلاث ثمّ نصاب الست وأربعين من الإبل حقّة بكسر الحاء وهي التي سنّها أربع ثمّ إحدى وستّون فجذعة بفتح الجيم والذال سنّها أربع ثمّ إحدى وستّون فجذعة بفتح الجيم والذال سنّها أربع

سنين إلى خمس ثمّ ستّ وستّون فبنتا لبون ثمّ إحدى وتسعون ففيها حقّتان ثمّ إذا بلغت مائة وإحدى وعشرين ففي كلّ خمسين حقّة وكلّ أربعين بنت لبون. (۱) قال الشهيد: (ولو لم يطابق أحدهما يجزي أقلّهما عفواً وأمّا البقر فلها نصابان ثلاثون فتبيع وهو ابن سنة إلى سنين أو تبيعة يجز في ذلك وأربعون فمسنّة أنثى سنّها سنتين إلى ثلاث وهكذا أبداً يعتبر بالمطابق من العددين). (۲)

وأمّا الغنم لها خمسة نصب: أربعون فشأة ثمّ مائة وإحدى وعشرون فشأتان ثمّ مائتان وواحدة فثلاث شيأة ثمّ مائة وواحدة فأربع على الأقوى ثمّ إذا بلغت أربعمائة فصاعداً ففي كلّ مائة شأة ويشترط فيها الحول والسوم، والسخال والأولاد إذا بلغت النصاب وبلغت حولا بإنفرادها من دون أن يتبعن المهاتهن أيضاً يجب الزكاة وابتداء حول السخال والأولاد غناؤها بالرعي ولو ثلم النصاب قبل تمام الحول فلا شيء ويجزي في الشأة الواجبة في الإبل والغنم من الضأن ما كمل سنّه سبعة أشهر ومن المعز ما كمل سنّه سنة ولا يكفي إعطاء الشأة النفساء إلى خمسة عشر يوماً عوضاً عن الزكاة وإن رضي المالك ولا المعيبة ولا المريضة ولا الهرمة وليس على الأكولة أي: المعدة للأكل زكاة ولا على فحل الضراب أيضاً انتهى مبحث الصلاة والزكاة.

﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ، بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ ﴾ قيل: كان يأمر أهله بصلاة الليل وصدقة النهار وكان إسماعيل عند ربّه بواسطة هذه الأعمال مرضيّاً عند ربّه لأنّها كلّها طاعات فحصل له عند اللّه المنزلة العظيمة.

وَٱذَكُرْ فِى ٱلْكِنَابِ إِدْرِيسَ إِنَّهُ,كَانَ صِدِيقًا نَيْبَا۞ وَرَفَعَنَاهُ مَكَانًا عَلِيًّا۞ أُولَتِهِك ٱلَّذِينَ ٱنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّيْبِيَّـنَ مِن ذُرِيَّةِ ءَادَمَ وَمِثَنْ حَـمَلْنَا مَعَ نُوجٍ وَمِن ذُرِيَّةِ

١- انظر: الخلاف، ج ٢، ص ٩، والمبسوط، ج ١، ص ١٩٢.

٢\_شرح اللمعة، ج ٢، ص ١؛ ٨ وانظر: ذخيرة المعاد. ج ١ ق ٣، ص ٤٣٤.

إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَةِ بِلَ وَمِمَنْ هَدَيْنَا وَأَجْنَبَنَا إِذَا نُنْنَى عَلَيْهِمْ ءَايَنتُ ٱلرَّحْمَنِ خَرُّواْسُجَدَا وَثِيكِنَا اللهِ فَ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُونَ وَأَيْكِنَا اللهُ فَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ثم ذكر سبحانه حديث إدريس هو جدّ أبي نوح واسمه أخنوخ سمّي إدريس لكثرة دراسته وصفه الله بأنّه صدّيق وأنّه نبيّ والوصف الثالث بأنّه رفيع المكانة أو المكان لأن الله رفعه إلى السماء وإلى الجنّة وهو حيّ لم يمت وقيل: رفع إلى السماء وقبض روحه وقيل: والقائل ابن عبّاس: جاء خليل له من الملائكة فسأله حتّى يكلّم ملك الموت ويسأله هل يمكن أن يؤخّر قبض روحه فيؤخّر فحمله ذلك الملك بين جناحيه فصعد به إلى السماء فلما كان في السماء الرابعة فإذا ملك الموت يقول: بعثت وقيل لي: اقبض روح إدريس في السماء الرابعة وأنا أقول: كيف ذلك وهو في الأرض فالتفت إدريس فرآه ملك الموت فقبض روحه هناك. (1)

وبالجملة شرّفه الله بالنبوة وأنزل عليه ثلاثين صحيفة وهو أوّل من خط بالقلم ونظر في علم النجوم والحساب وأوّل من خاط الثياب ولبسها وكانوا يلبسون الجلود.

﴿ أُولَٰتِكَ ٱلَّذِينَ ٱلْعَمَ آللَهُ عَلَيْهِم ﴾ وهو سبحانه أثنى على كل واحد ممن تقدّم ذكره بما يخصّه من الثناء ثمّ جمعهم أخيرا فقال: ﴿ أُولَٰتِكَ ٱلَّذِينَ ٱلْعَمَ ٱللهُ عَلَيْهِم ﴾ بالنبوة والكرامة من لدن زكريًا إلى إدريس وجمعهم في كونهم ﴿ مِن ذُرِيّةِ ءَادَمَ ﴾ ثمّ خص بعضهم بأنّه من ذريّة من حمل مع نوح لأن بعضهم من ذريّة آدم وهو إدريس لأنه كان قبل نوح وبعضهم من ذريّة من حمله مع نوح

۱\_ تفسير الرازي، ج ۲۱، ص ۲۲۳. وراجع: تفسير ابن كثير، ج ٣، ص ١٣٣.

وهو إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب وموسى وهارون وزكريًا ويحيى وعيسى من قبل الأمّ وهؤلاء كلّهم من أولاد إبراهيم وإبراهيم من أولاد سام بن نوح وقد فضّلوا بطهارة المولد والنسب كما فضّلوا بالأعمال الصالحة.

ثمّ بين سبحانه أنهم ﴿ وَمِمَنَ هَدَيْنَا وَأَجْنَيْنَا ﴾ بأعمالهم وهدايتنا وهم في حال وشأن ﴿ إِنَا نُنْنَ عَلَيْمٌ مَايَنتُ الرَّحْنَيٰ خَرُّواً شُجِّدًا ﴾ حال كونهم ساجدين باكين حذراً وخشوعاً وخوفاً والمراد ﴿ مِكَايَنتِ اللهِ ﴾ كتبهم المنزلة بما تتضمن الوعد والوعيد والترغيب والترهيب لأن كل ذلك إذا تأمّل المتفكر ينبغي أن يسجد عنده وأن يبكي واختلف في هذه السجود فقيل: إنّه الصلاة وقيل: المراد سجود التلاوة ﴿ وَبُكِياً ﴾ جمع باك وزنه فعول مثل قعود.

أ..الصافي، ج ٣، ص ٢٨٦؛ والكشاف، ج ٢، ص ٥١٤.

٢- تفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢٣٤؛ وتفسير النسفي، ج ٢، ص ٤١.

٣-الكشاف، ج ٢، شرح ص ٥١٤؛ وتفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢٣٤.

٤- انظر: الأمالي، الشيخ المفيد، ج ص ١٤٣؛ وبحار الأنوار، ج ٩٠، ص ٣٣٥.

٥ وسائل الشيعة، ج ٤، ص ١١٢٣؛ ومستدرك الوسائل، ج ١١، ص ٢٤٦.

قيل: المراد: أضاعوها بتأخيرها عن مواقيتها من غير أن يتركوها عن ابن مسعود وهو المرويَ عن أبي عبد الله لليَّهِ. (١)

قال ابن عبّاس: (هم اليهود تركوا الصلوات المفروضة وشربوا الخمر واستحلّوا نكاح الأخت من الأب شرّابون للقهوات اللعّابون بالكعبات ركّابون للشهوات متّبعون للّذات تاركون للجماعات والجمعات فسوف هؤلاء يلقون مجازات الغيّ والضلال). وقيل: يلقون شرّاً وخيبة وقيل: الغيّ واد في جهنم.

﴿ إِلَّا مَن ﴾ ندم ورجع إلى ما سلف ﴿ وَمَامَنَ ﴾ في مستقبل عمره ﴿ وَعَلَى مَنْكِما ﴾ وتدارك ما فات من الواجبات بل المندوبات ﴿ فَأَوْلَئِكَ يَدَّخُلُونَ لَلْمَنَكَ ﴾ وتدارك ما فات من الواجبات بل المندوبات ﴿ فَأَوْلَئِكَ يَدَّخُلُونَ لَلْمَنَكَ ﴾ ويبخسون ﴿ شَيْنًا ﴾ من ثوابهم وفي هذا دلالة على أن الله لا يمنع أحداً ثواب عمله ولا يبطله لأنه سبحانه سمّى ذلك ظلماً. و «يدخلون» قرئ مجولاً ومعلوماً.

«جنّات» بدل عن الجنّة المذكورة في الآية السابقة.

ولمًا ذكر حال التائب أنّه يدخل الجنّة وصف الجنّة في هذه الآية بأمور: أحدها قوله: ﴿ جَنَّتِ عَدْنٍ ﴾ والعدن الإقامة وصفاً على الدوام بخلاف جنّات الدنيا. ومعنى ﴿ وَعَدَ ٱلرَّحْنَنُ عِبَادَهُۥ وَٱلْمَنْتِ ﴾ أي: وعدها وهي غائبة عنهم

١ مجمع البيان، ج ٦، ص ٤٣١؛ والصافي، ج ٣، ص ٢٨٧؛ وانظر: الكافي، ج ٣، ص ٢٧٠.

غير مشاهدة لهم أو المراد أنّها للّذين يؤمنون به بالغيب ويعبدونه في السرّ والواقع. ثمّ بخلاف المنافقين فإنّهم يعبدونه في الظاهر ولا يعبدونه في السرّ والواقع. ثمّ قال سبحانه: ﴿ إِنَّهُ كَانَ وَعُدُهُ مَأْلِيّاً ﴾ يقيناً و«مأتيّا» مفعول بمعنى فاعل وما أتاك فقد أتيته وكلّ ما وصل إليك فقد وصلت إليه والمراد أن الوعد منه تعالى وإن كان بأمر غائب فهو كأنّه مشاهد.

والوصف الثاني ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًّا إِلَّا سَلَمًا ﴾ واللغو من الكلام ما من شأنه أن يلقى ويطرح أي: لا يسمعون كلاما معرضا عنه. أمّا قوله: ﴿ إِلَّا سَلَمًا ﴾ فإن قيل: إنّ السلام ليس من جنس اللغو فكيف استثنى السلام من اللغو؟ فالجواب أن يحمل على الاستثناء المنقطع أو من باب استثناء المدح بما يشبه الذمّ وهو عين المدح كقول النابغة:

ولا عيب فيهم غير أن سيوفهم بهن فلول من قراع الكتائب

والسلام محتمل أن يكون تحيّة بعضهم على بعض أو من تسليم الملائكة أو من تسليم الله سبحانه كقوله: ﴿ سَلَنُمٌ قَوْلًا مِن زَبِّ رَجِيمٍ ﴾.(١)

الوصف الثالث من الجنّة والرابع ﴿ وَهَامَ مِنْ قَبَّما بُكُرَة وَعَشِيّا ﴾ والمراد دوام الرزق كما تقول: أنا عند فلان صاحباً ومساء وبكرة وعشيّاً تريد الدوام ولا تريد بيان الوقتين لأنّه لا صباح عند ربّك ولا مساء وليس في الجنّة ليل ولا نهار والمراد أنّهم يأكلون عند مقدار الغداة والعشيّ وقد أراد الله سبحانه أن يرغّب كلّ قوم بما أحبّوه في الدنيا ولذلك ذكر أساور من الذهب والفضّة ولبس الحرير الّتي كانت عادة العجم والأرائك الّتي هي الحجال المضروبة على الأسرة وكانت من عادة أشراف العرب من اليمن ولا شيء كان أحب إلى العرب من الغداء والعشاء.

۱\_سورة يس: ۵۸.

﴿ يَلْكَ ٱلْمُنَّةُ ٱلَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ هذه الإشارة صحّت حيث إنّها غائبة ﴿ نُورِثُ ﴾ أي: نبغي عليه كما نبغى على الوارث مال المورّث وهذا الإرث لمن أطاع من عبادنا واتّقى وقيل: أورثهم الله من الجنّة المساكين الّتي كانت لأهل النار لو أطاعوا الله وأضاف العباد إلى نفسه أراد به المؤمنين.

قال بعض المعتزلة كالقاضي وأصحابه: إن في الآية دلالة على أن الجنّة يختص بدخولها من كان متّقياً والفاسق المرتكب للكبائر لا يوصف بذلك. والجواب: الآية تدل على أن المتّقي يدخلها وليس فيها دلالة على أن غير المتّقي لا يدخلها وأيضاً فصاحب الكبيرة متّق عن الكفر ومن صدق عليه أنّه متّق عن الكفر ومن مفهوم قولنا المتّقي متّق عن الكفر واذا كان صاحب الكبيرة يصدق عليه أنّه متّق وجب أن يدخل عن الكفر وإذا كان صاحب الكبيرة يصدق عليه أنّه متّق وجب أن يدخل تحته فدلالة الآية بأن صاحب الكبيرة يدخل الجنّة أولى من أن تدل على أن لا بدخلها.

وَمَا نَنَنَزُلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ ﴾ الآية سبب النزول: قيل: إن هذه الكلمات من كلام جبرئيل. وقيل: من كلام أهل الجنة حين يدخلونها فعلى كونها من كلام جبرئيل فالسبب في النزول أن قريشاً بعثت خمسة رهط إلى يهود المدينة والنصارى يسألونهم عن صفة محمد وقالت اليهود: نجده في كتابهم فسألوا النصارى فزعموا أنهم لا يعرفونه وقالت اليهود: نجده في كتابنا وهذا زمانه وقد سألنا رحمن اليمامة عن ثلاث أمور فلم يعرف فاسألوه عنهن فإن أخبركم بخصلتين منها فاتبعوه فاسألوه عن أصحاب الكهف وعن ذي القرنين وعن الروح فجاءوا يسألوه عن ذلك فلم يدر كيف يجيبهم فوعدهم أن يجيبهم فأبطأ عليه جبرئيل قيل: خمسة عشر يوماً فشق عليه وقال له النبي الشية

البطأت عني واشتقت إليك وشق ذلك عليّ قال جبرنيل: إني كنت أشوق إليك ولكني عبد مأمور إذا بعثت نزلت وإذا حبست احتبست وقال: ﴿ وَمَا نَنَازَلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ ﴾ عبد مأمور إذا بعثت نزلت وإذا حبست احتبست وقال: ﴿ وَمَا نَنَازَلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ ﴾ الله ﴿ لَهُ، مَا بَرُينَ أَيْدِينًا ﴾ حالنا ومستقبلنا وماضينا أو دنيانا وآخرتنا وما بينهما وما نساك وتركك ربّك وما كان امتناع النزول للنسيان وترك الله لك بل لامتناع الأمر به هذا إذا كان المحكيّ عن قول جبرئيل وأمّا إذا كان من قول أهل الجنّة بعد الورود فالمعنى إنّا ما نتنزًل الجنّة إلّا بأمر ربّك.

﴿ لَهُ مَا بَكِينَ أَيْدِينَا ﴾ مستقبلاً في الجنّة وما خلفنا ممّا كان في الدنيا وما بين ذلك ما بين الوقتين والنفختين أو ابتداء خلقنا ومدة آجالنا وما كان ربّك نسيّاً لشيء ممّا خلق فيترك وما يعزب عن علمه مثقال ذرة.

وقيل: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴾ ابتداء كلام منه تعالى في مخاطبة الرسول. ويتُصل به ﴿ رَّبُ اَلسَّمَوْتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَآعَبُدُهُ ﴾ فأمره بالعبادة والمصابرة على مشاق التكليف والإبلاغ.

فإن قيل: إذا كان قوله: ﴿ وَمَا نَنَفَزُلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ ﴾ كلام غيره فكيف جاز عطف هذا على ما قبله وهو قوله: ﴿ نِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِى نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًّا ﴾ من غير فصل؟

فالجواب إذا كانت القرينة ظاهرة لم يضرّ كما في قوله تعالى: ﴿إِذَا فَضَنَ أَمْرًا فَإِنَّا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ (١) هو كلام وقوله: ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ رَقِى وَرَبُّكُمْ ﴾ (٢) كلام غير اللَّه وأحدهما معطوف على الآخر.

وبالجملة ثمّ خاطب نبيّه ﷺ ﴿ هَلَ تَعْلَمُ ﴾ لربّك ﴿ سَمِيًّا ﴾ أي: من

۱-سورة البقرة: ۱۱۷؛ وسورة آل عمران: ٤٧؛ وسورة مريم: ٣٥؛ وسورة غافر: ٦٨. ٢-سورة آل عمران: ٥١.

يكون مثلاً وشبيهاً في القدرة ويكون له علامة مثله ويستحق أن يكون إلهاً إلّا هو؟ وهذا استفهام بمعنى النفي أي: لا تعلم من يسمّى ويتّسم بصفة القدرة والخلق والرزق والإجياء والإماتة والثواب والعقاب فإذا كان الأمر كذلك فالزم عبادته واصطبر عليها.

وَيَقُولُ ٱلْإِنسَانُ أَهِ ذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَبَّا ﴿ أَوَلَا يَذْ كُثُرُ ٱلْإِنسَانُ أَنَا خَلَقَنالُهُ مِن قَبْلُ وَلَتْم يَكُ شَيْئًا ﴿ فَوَرَبِكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَّيَطِينَ ثُمَّ لَنَقْنَالُهُ مِن قَبْلُ وَلَتْم يَكُ شَيْئًا ﴾ فَوَرَبِكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَّيَطِينَ ثُمُ لَنَقْنَهُ مِن كُلِي شِيعَةٍ أَبُهُمْ أَشَدُ لَنَخْضَرَنَهُمْ حَوْلَ جَهَنَمُ جِثِيًا ﴾ ثُمَّ لَنَازِعَت مِن كُلِي شِيعَةٍ أَبُهُمْ أَشَدُ عَلَى الرَّحْمَنِ عِلِيًا ﴾ عَلَى الرَّحْمَنِ عِلِيًا ﴾ عَلَى الرَّحْمَنِ عِلِيًا ﴾ ثُمَّ لَنَعْنُ أَعْلَمُ بِاللَّذِينَ هُمْ أَوْلَى بِهَا صِيلِيًا ﴾

هذه الآية جواب لمنكري الحشر ويكذّبون القيامة وإذا كان كذلك فما فائدة العبادة وقد أمر بالعبادة؟ فلهذا حكى اللّه قول منكري الحشر.

والمراد بالإنسان نوع القائلين بعدم البعث ولو أن كل نوع الإنسان لا يقول بهذا القول: لأنه لما كانت هذه المقالة موجودة في نوعهم صح إسنادها إلى جميعهم كما يقال: بنو فلان قتلوا فلاناً وإنّما كان القاتل رجل منهم أو أن هذا الاستبعاد ابتداء موجود في طبع كل إنسان إلّا أن بعضهم ترك الاستبعاد المبنى على الطبع بالدلالات القاطعة الّتي قامت على صحة القول به.

هذا إذا كان المراد نوع الإنسان وإذا كان المراد شخص مخصوص كما قيل: إنّها نزلت في أبيّ بن الخلف الجمحيّ وذلك أنّه أخذ عظماً بالياً فجعل يفتّنه بيده ويذريه في الربح ويقول: يزعم محمّد أنّ الله يبعثنا بعد أن نموت ونصير عظاماً مثل هذا إنّ هذا شيء لا يكون أبداً وهذا استفهام بطريق الإنكار والاستهزاء ﴿ أَوِذَا مَا مِثُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًا ﴾ مجيباً لهذا الكافر: أولا يتذكّر هذا الإنسان القائل الجاحد حال ابتداء خلقه ليستدل بالابتداء على الإعادة كما بدأنا هم أول مرة نعيدهم ثاني مرة فحصول البدء من العدم يدل على إمكان

العود فرضاً من العدم.

قال بعض المتكلّمين: لو اجتمع كلّ الخلائق على إقامة حجّة في البعث على هذا الاختصار لما قدروا عليها إذ لا شك أن الإعادة ثانياً أهون من الإيجاد أولا وهذا معنى إعجاز القرآن. (١)

أو لم يتذكّر ويتدبّر هذا الإنسان ﴿ وَلَتْر يَكُ شَيْتًا ﴾ موجوداً حيّاً أي: قدّرناه في العلم حيث كان اللّه ولم يك معه شيء فكلّ يعلم هذا الأمر.

ثم أردف الدليل بالتهديد بالقسم والعادة جارية بتأكيد الخبر باليمين وفي هذا اليمين والإضافة تفخيم لشأن الرسول ورفع لدرجته. والواو في في علم يجوز أن يكون للعطف وأن يكون بمعنى «مع» وبمعنى مع أوقع أي: أنهم مع قرنائهم من الشياطين الذين أغووهم يقرن كل كافر مع شيطان في سلسلة.

﴿ ثُمَّ لَنُعْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيًا ﴾ باركين على ركبهم كصورة الذليل العاجز وهذا الإحضار يكون قبل إدخالهم جهنّم.

﴿ ثُمَّ لَنَازِعَتَ مِن ﴾ كلّ جماعة وفرقة شايعت وتبعت غاوياً من الشياطين والغواة من كان أشد عتواً وتمرداً. ﴿ ثُمَّ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِالَّذِينَ هُمْ أَقَلَ ﴾ بالنار ﴿ مِبلِيًّا ﴾ عذاباً وبلزوم النار الأعتى فالأعتى منهم والعتيّ من العتوّ.

وَإِن مِنكُمْز إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِكَ حَثْمًا مَقْضِيًّا ﴿ ثُمَّ نُنَجِى الَّذِينَ اللَّهِ مَا أَتَّقُواْ وَنَذَرُ الطَّللِمِينَ فِيهَا جِئِيًّا ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ اَلِئَلْنَا بَيْنَتِ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ مَامَنُواْ أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّا ﴿ وَكُو أَهْلَكُنَا مَلَكُنَا فَلَا اللَّهِ فَلَمْكُنَا وَمُعْمَلُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللل الللللّهُ الللللل

١ - تفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢٤١.

ٱلرَّمْنَنُ مَدًّا حَقِّقَ إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَلَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرُّ مَّكَانَا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴿ آَ

المعنى: لمّا بيّن سبحانه في الآية السابقة بيان الحشر فقال: وما من أحد منكم إلّا وارد جهنّم. واختلف العلماء في معنى الورود فقال بعضهم: لا يجوز للمؤمنين أن يردو النار والدليل على أن المراد بالورود القرب لا الدخول قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَنَ سَبَقَتَ لَهُم مِنَ الشَّمَةِ أَوْلَتِكَ عَنَها مُبْعَدُونَ ﴾ (١) والمبعد عنها لا يوصف أنّه واردها. الثاني قوله تعالى: ﴿ لا يَسْمَعُونَ حَييسَها ﴾ (١) عنها لا يوصف أنّه واردها. الثالث قوله: ﴿ وَمُم مِن فَنَع بَوَيهِ إِمائِونَ ﴾ (١) فهذه الآيات تدل على أن المراد بالورود غير الدخول. واحتجوا أيضاً على أن المراد بالورود غير الدخول. واحتجوا أيضاً على أن الورود قد يراد به القرب لقوله تعالى: ﴿ وَلَمّا وَرَدَهُم ﴾ (١) ومعلوم أن ذلك الوارد ما دخل الماء وقال تعالى: ﴿ وَلَمّا وَرَدَ مَاءَ مَذَبّت وَجَدَ طَيْهِ أَمَةُ مِنْ فَنَ البلدة وإن لم المناء فعلى هذا معنى الآية أن الإنس والجن يحضرون حول جهنّم.

كان ذلك على ربّك حتماً مقتضيّاً واجباً. ثمّ ننجّي الّذين اتّقوا ونبعدهم عن جهنّم وهو المراد من قوله تعالى: ﴿ أَوْلَكِيكَ مَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾.

وقال الأكثرون: إنّ المراد بالورود الدخول ويدلّ عليه الآية والخبر: أمّا الآية فقوله: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْـبُدُونِكَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَمَّبُ جَهَنَّهُ أَنتُهُ لَهَــا

ا\_سورة الأنبياء: ١٠١

٢- سورة الأنبياء: ١٠٢.

٣ سورة النمل: ٨٩.

عـ سورة يوسف: ١٩.

٥ ـ سورة القصص: ٣٣.

وَرِدُونَ ﴾ أَوْلَا يَعَالَى: ﴿ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارِ ۚ وَبِئْسَ ٱلْوِرْدُ ٱلْمَوْرُودُ ﴾ (") ويدلّ عليه قوله: ﴿ أَوْلَا إِنَّ مَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ والمبعد وهو الذي لو لا التبعيد لكان في النار.

وذلك يدلَّ على أنَّ ابن رواحة فهم من الورود الدخول والنبيَّ اللَّهُ ما أنكر عليه في ذلك.

وقد وردت الرواية عن النبي عَلَيْظَةِ: «أَنَّ الملائكة يبشَر في القبر من كان من أهل العواب بالجنة حتى يرى مكانه في الجنة ويعلمه». (٢)

ثمّ اختلفوا في أنّه كيف يندفع عنهم ضرر النار فقال بعضهم: البقعة

١\_سورة الأنبياء: ٩٨.

۲\_سورة هود: ۹۸.

٣- تفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢٤٣.

٤ مجمع البيان، ج ٦، ص ٤٤٢؛ وبحار الأنوار، ج ٨، ص ٢٤٩.

٥ ـ سورة الأنبياء: ١٠٣.

٦- تفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢٤٣؛ وانظر: من لا يحضره الفقيه، ج ١، ص ١٣٨، ح ٣٧٥.

ائتي سمّيت جهنّم لا يبعد أن يكون في خلالها ما لا نار فيه ويكون من المواضع الّتي يسلك فيها إلى دركات جهنّم وإذا كان كذلك لم يمتنع أن يدخل الكلّ في جهنّم فالمؤمنون يكونون في تلك المواضع الخالية عن النار والكفّار يكونون في النار أو أن الله يخمد النار فيعبرها المؤمنون وتنهار بالكافرين.

قال ابن عبّاس: (يردونها كأنّها هالة أو أنّ حرارة النار ليست بطبعها فالأجزاء الملاصقة لأبدان الكفّار يجعلها الله عليهم موذية محوقة والأجزاء الملاصقة لأبدان المؤمنين يجعلها الله برداً وسلاماً كما في حقّ إبراهيم وكما أنّ الكوز الواحد من الماء كان يشربه القبطيّ فكان يصير دماً والإسرائيلي يشربه فكان يصير ماء عذبا كما أنّه لابلاً من أحد هذه الوجوه في الملائكة الموكّلين بالعذاب حتّى يكونوا في النار مع المعاقبين).

فان قيل: إذا لم يكن على المؤمنين عذاب في دخولهم النار فما الغائدة في ذلك؟ فيه وجوه: أحدها: أن ذلك مما يزيدهم سروراً إذا علموا الخلاص منه وفيه مزيد غم للكافرين حيث يرون المؤمنين الذين هم أعداؤهم يتخلّصون منها وهم يبقون فيها وأن المؤمنين كانوا يخوفونهم من النار والحشر والنشر وما كانوا يقبلون منهم الدلائل فإذا دخلوا جهنّم معهم أظهروا لهم أنهم صادقين والغلبة على الخصم من اللذائذ لهم ومزيد العذاب عليهم، ثم إن المؤمنين إذا شاهدوا ذلك العذاب صار ذلك سبباً لمزيد التذاذهم بنعيم الجنة كما قيل: «وبضدها تتبيّن الأشياء» فقوله تعالى: ﴿ أُولَتِكَ عَنَهَا مُهمدُونَ ﴾ المراد: عن عذابها مبعدون فلا ينافى الدخول.

﴿ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًا ﴾ كائناً لا محالة واقعا قد قضى به وكلمة «على» معناه الوجوب والمحتوم وفيه دلالة على أنّه يجب عليه سبحانه أشياء من طريق الحكمة واللطف خلافاً لما ذهب إليه أهل الجبر.

وصد قوا وآمنوا)، قال النبي تَلْكُنْ الله قال ابن عبّاس: (أي: الله انقوا الشرك وصد قوا وآمنوا)، قال النبي تَلْكُنْ الله الناس النار ثم يصدرون بأعمالهم فأوّلهم كالبرق اللامع ثم كمر الربع ثم كمحضر الفرس ثم كالراكب ثم كشد الرحل وعدوه ثم كمشيده.

وعن رسول الله مرفوعاً: «تقول النار للمؤمن يوم القيامة: جزيا مؤمن فقد أطفأ نورك لهبي».<sup>(۲)</sup>

﴿ وَنَذَرُ الظَّلِمِينَ فِيهَا ﴾ جائين وفي الاعتقادات روي أنّه لا يصيب أحداً من أهل التوحيد ألم من الدخول في النار إذا دخلوها وإنّما يصيبهم الألم عند الخروج منها فتكون تلك الآلام جزاء بما كسبت أيديهم ﴿ وَأَكَ ٱللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾.

ومن المعتزلة من تمسّلك في الوعيد بقوله: ﴿ وَّنَذَرُ ٱلظَّللِمِينَ فِيهَا جِئِيًّا ﴾ ولفظ ﴿ ٱلظَّللِمِينَ ﴾ لفظ جمع دخل عليه حرف التعريف فيفيد العموم.

وَإِذَا نُتَلَ عَلَيْهِمْ ءَايَنْنَا بَيِنَتِ ﴾ أي: إذا تتلى على الكافرين آياتنا المنزلة في القرآن ظاهرات الحجج بحيث يمكن تفهمها ﴿قَالَ اللَّيْنَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَيُ الْفَرِيقَةِ بَنِ خَيْرٌ مَّقَامًا وَلَحْسَنُ نَدِيًا ﴾ لو كنتم أنتم على الحق وكنا على الباطل لكان حالكم في الدنيا أحسن وأطيب من حالنا، ويوقعون هذه الشبهة في الناس وكانوا يقولون: إن الحكيم لا يليق به أن يوقع أوليائه المخلصين في الذلّ والفقر والعذاب وأعداءه المعرضين عن خدمته في العزّ والراحة ولما كان الأمر بالعكس وكان الكفّار في النعمة والراحة والاستعلاء والمؤمنون في ذلك الوقت في الخوف والذلّ لبسوا على الضعفاء بأنّهم على الحق.

روي أنّهم كانوا يرجّلون شعورهم ويدّهنون ويتطيّبون ويتزيّنون بالزينة

١- مجمع البيان، ج ٦، ص ٤٤٢؛ وبحار الأنوار، ج ٨، ص ٢٤٩؛ وسنن ترمذي، ج٤، ص ٣٧٨.
 ٢- مجمع البيان، ج ٦، ص ٤٤٤؛ وكنز العمال، ج ١٤، ص ٣٨٥.

الفاخرة ثمّ يدّعون مفتخرين على فقراء المؤمنين أنّهم أكرم على الله، فأجاب الله عن شبهتهم بقوله: ﴿ وَكُرُ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِن قَرْنِ ﴾ بأنواع العذاب فلو دل حصول النعمة على كونه محبوباً صاحبه عند الله لوجب أن لا يعذّبهم ولا يصل إليهم مكروها وأولئك الذين أصابهم المكروه والعذاب منا كانوا أجمل وأكثر مالاً منكم ومتاعاً ومقاماً ﴿ وَرِعْ يَا ﴾ أي: هيئة ومنظراً. وقرئ «ريئا» على القلب وريًا من النعمة والترفّه، وقرئ بالزاي أخت الراء من الذيّ والمعنى: محاسن مجموعة والشأن.

﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلصَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنَنُ مَدًّا ﴾ هذا هو الجواب الثاني عن تلك الشبهة وتقريره أنّه نفرض أنّ هذا الضّال المتنعّم في الدنيا قد مدّ الله في أجله وأمهله مدّة مديدة فلابد وأن ينتهي إلى العذاب إمّا في الدنيا وإمّا في الأخرة بعد ذلك.

﴿ فَسَيَعْلَمُونَ ﴾ بعد ما رأوا العذاب أن الأمر بعكس ما زعموا وقوله: ﴿ فَمَنْ هُوَ شَرُّ مَكَانًا ﴾ مذكور في مقابلة «خير مقاماً» وقوله: ﴿ وَأَضَعَفُ جُندًا ﴾ في مقابلة قولهم: «أَحْسَنُ نَدِيًا» والحاصل أنّهم وإن ظنّوا في الحال أن منزلتهم أفضل من حيث إنّه فضّلهم الله بالمقام والندي فسيعلمون أنّهم شرّ مكاناً لأنّه لا مكان شرّ من النار.

﴿ فَلْبَنَدُهُ ﴾ أمر معناه الخبر وتأويل المعنى أنَّ من كان في الضلالة واختارها على الهدى حقّه أن نمد له ونتركه فيها كقوله: ﴿ وَنَذَرُهُم فِي مُلْفَيْنِهِمْ يَهِمُهُونَ ﴾ (١) ولفظ الأمر يؤكّد معنى الخبر فكأن المتكلّم يقول: أفعل ذلك لأجل ذا.

وبالجملة اخرج الخبر بلفظ الأمر ايذاناً بوجوب ذلك ووقوعه لقطع

ا\_سورة الأنعام: ١١٠.

معاذيرهم ويقال لهم: أو لم نعمَركم لتتأمّلون وتنبّهون؟

﴿ حَقَّ إِذَا رَأَوا مَا يُوعَدُونَ إِمَّا أَلْمَذَابَ ﴾ قيل المراد عذاب الاستيصال. وقيل: عذاب العذاب غير وقيل: عذاب السيف والذل. والمراد من العذاب غير عذاب القيامة فهذه عذاب القيامة فهذه عذاب القيامة فهذه معاملتنا مع الكفّار.

وَيَـزِيدُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱلْهَـتَدَوْا هُدُى وَٱلْبَاقِيَـنَتُ ٱلصَّلِلِحَنْتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِكَ ثَوَابَا وَخَيْرٌ مَرَدًا ۞

في «الكافي» عن الصادق الله قال: «كلهم كانوا في الضلالة الذين لا يؤمنون بولاية علي حتى إذا رأوا ما يوعدون بخروج القائم وما ينزل بهم من العذاب فسيعلمون من هو....». (1) وأمّا مع المؤمنين ف ويُزِيدُ ألله المهتدين بالإيمان والتصديق بالنبوات وهدك على هداهم مثلاً الإيمان هدى والإخلاص في الإيمان زيادة هدى.

هذا إذا فسرنا الهداية على ظاهره وإذا فسرنا الهداية على الثواب فواضح.

ثمّ شرح سبحانه أنّ المهتدين الّذين يعملون الأعمال الصالحة الباقية وتدوم ولا تبطل وهي الإيمان والفرائض والسنن كالصلوات والصلاة والتسبيح.

وعن أبى الدرداء قال: جلس رسول الله عَلَيْظَةُ ذات يوم وأخذ عوداً فأزال الورق عنه ثم قال: «إنّ قول لا إله إلّا الله والله أكبر وسبحان يحط الخطايا حطاً كما يحط ورق هذه الشجرة الربح خذهن يا أبا الدرداء قبل أن يحال بينك وبينهن،

١- الكافي، ج ١، ص ٤٣١؛ وبحارالأنوار، ج ٢٤، ص ٣٣٢.

هنّ الباقيات الصالحات وهنّ من كنوز البعثة». وكان أبو الدرداء يقول: لأعملنّ ذلك ولأكثرن منه حتّى إذا رآني جاهل حسب أنّي مجنون.(١)

والمراد أنّها خير ممّا ظنّه الكفّار بقولهم: ﴿ خَيْرٌ مَقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّا ﴾ فأخبر أنّها خير ثواباً وخير مرجعاً.

أَفَرَهَ يْتَ ٱلَّذِى كَنَفَرَ بِثَايَنِتِنَا وَقَالَ لَأُونَيْكَ مَالًا وَوَلِدًا ﴿ الْمَلْعَ ٱلْغَيْبَ أَفَرَ أَمِر ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَنِ عَهدَا ﴿ كَالَمْ صَنَكْتُهُ مَا يَقُولُ وَنَمُذُ لَهُ, مِنَ الْعَذَابِ مَذَا ﴿ وَنَمُذُ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَذَا ﴿ وَنَوْلُهُ مَا يَقُولُ وَيَأْنِينَا فَرْدًا ﴾ الْعَذَابِ مَذَا ﴿ وَنَوْلُهُ مَا يَقُولُ وَيَأْنِينَا فَرْدًا ﴾

سبب النزول: عن خباب بن الأرت قال: كان لي على العاص بن وائل دين فاقتضيته وكنت رجلاً غنيًا فلمًا أتيته أتقاضاه قال لي: لا أقضيك حتى تكفر بمحمّد ولله فقلت له: لن أكفر به حتى نموت ونبعث قال العاص: فإنّي لمبعوث بعد الموت فسوف أقضيك دينك إذا رجعت. فنزلت الآية.

١ ـ تفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢٤٨؛ وانظر: كنز العمال، ج ١٦، ص ٢٤٨.

يدخل الجنَّة. وقيل: أم قال: لا إله إلَّا اللَّه فيرحمه اللَّه بها.

﴿ كُلَّا تستعمل بمعنى «لا» وهو معنى الإنكار والردع، وتارة تستعمل بمعنى «ألا» للتنبيه فقال سبحانه: ليس الأمر كذلك ﴿ سَنَكُنُكُ ﴾ أي: سنأمر الحفظة بإثبات ﴿ مَا يَقُولُ ﴾ لنجازيه عليه ﴿ وَنَمُذُ لَهُم مِنَ الْعَذَابِ مَدًا ﴾ أي: نصل إليه بعض العذاب بالبعض ونزيد عذاباً فوق العذاب دائماً.

﴿ وَنَرِثُهُۥ مَا يَقُولُ ﴾ أي: نرث ما عنده من المال والولد بإهلاكنا إيّاه لأنّه كان يقول: ﴿ لَأُوتَيَكَ مَالًا وَوَلَدًا ﴾ فيقول اللّه: نحن نرث المال والولد ويبقى في الآخرة وحيداً بلا عدة ولا عدد يأتينا فنعل به.

وَالْفَخُدُواْ مِن دُوبِ اللّهِ مَالِهَةً لِيَكُونُواْ لَمُهُمْ عِزَا ﴿ كُلَّ سَيَكُفُرُونَ عَلَيْهِمْ مِسْدًا ﴾ اللّه تَعْبَلْ عَلَيْهِمْ إِنّمَا نَصُدُ لَهُمْ عَدَا ﴾ يَوْمَ نَصْدُرُ اللّهَ يَعْبِهُمْ اللّهُ عَلَى الكَفِيرِينَ اللّهُ عَدَا ﴾ يَوْمَ نَصْدُرُ اللّهُ عَدَا ﴾ وَذَا ﴾ اللّمَعْنِينَ إِلَى الرّحْمَنِ وَفَدَا ﴾ وَنَسُوقُ اللّهُ عِينَ إِلَى جَهَمَّمَ وَزِدًا ﴾ اللّهُ عَدَا ﴾ وَقَالُوا المُحْمَدِينَ عَهْدًا ﴾ وَقَالُوا المُحْمَدِينَ وَلَدًا ﴾ وَقَالُوا المُحْمَدِينَ وَلَدًا ﴾ وَقَالُوا المُحْمَدِينَ وَلَدًا ﴾ وَقَالُوا المُحْمَدِينَ وَلَدًا ﴾ وَقَالُوا المُحْمَدُ وَلَدًا ﴾ وَقَالُوا اللّهُ عَدَا أَنْ وَقَا اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَعَلَمُ وَعَدَا اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَعَدَا اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلُولُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَمُ اللّهُ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ اللّهُ وَلَمُ الللّهُ وَلَمُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

المعنى: حكى الله عن عبدة الأصنام أنّهم إنّما اتّخذوا آلهة لأنفسهم ليكونوا عزاً لهم حيث يكونون لهم شفعاء في الآخرة وليصيروا بسببهم إلى العز أو ليمنعوهم منّى وينقذوهم من المهالك فأجاب الله بقوله: ﴿ كَلّا ﴾

وهو ردعهم من هذا الاعتقاد وقرء ابن نهيك: كلّا أي: كلّهم ﴿ سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِم ﴾ أي: للهم الأمر كما زعموا بل صاروا بهم إلى الذلّ والعذاب.

واختلفوا في الضمير في «يكفرون» قيل: إلى المعبود وقالوا: إن الله يحيي هذه الأصنام يوم القيامة حتّى يوبّخوا عابديهم ويتبرّؤوا منهم فيكون ذلك أعظم لحسرتهم.

ومن الناس يقولون: إنّ الضمير يرجع إلى العابدين أي: إنّ المشركين يوم القيامة ينكرون أنّهم عبدوا الأصنام.

أمّا قوله: ﴿ وَبَكِنُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا ﴾ فذكر ذلك في مقابلة قوله: ﴿ لَمُهُمْ عِزْاً ﴾ أمّا أي: يكونون عليهم ضد ما قصدوه. والضد يكون واحداً وجمعاً كالعدق.

١-سورة إبراهيم: ٢٢.

﴿ وَتُؤَدِّهُمْ أَذًا ﴾ أي: تزعجهم إزعاجا من الطاعة إلى المعصية. الأزّ والهزّ والهزّ والهزّ والاستفزاز أخوات في معنى التهييج أي: تغريهم وتحثّهم بالوساوس والتسويلات تقول لهم: امض امض لا يفوتك هذا الأمر، حتّى توقعهم في النار.

ولا تستعجل لهم العذاب فإن مدة بقائهم عَدًا ﴾ معناه فلتطب نفسك يا محمد ولا تستعجل لهم العذاب فإن مدة بقائهم قليلة فإنًا نعد لهم الأيام والسنين والأنفاس وما دخل تحت العد إلى الأجل الذي أجلناه لعذابهم. نزلت في المستهزئين بالقرآن وهم خمسة رهط، وكان ابن عبّاس إذا قرأ الآية بكى وقال: آخر العدد خروج نفسك آخر، العدد دخول قبرك، آخر العدد فراق أهلك. قال ابن السماك: إذا كانت الأنفاس بالعدد ولم يكن لها مدد فما أسرع ما نفد. (1)

﴿ يَوْمَ غَمَّشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحَنِ وَفَدًا ﴾ ثمّ بين حال ما سيعة للمتّقين والمنجرمين فقال: ﴿ يَوْمَ فَمَشُرُ ﴾ أي: اذكر يوم نحشر المتّقين إلى محل كرامة الرحمن وإلى دار ثوابه وفوداً وجماعات عن أمير المؤمنين الذي قال: «قال رسول الله والذي نفسي بيده إنّ المتقين وهم الذين اجتنبوا الشرك والمعاصي في الدنيا إذا خرجوا من قبورهم استقبلوا بنوق بيض لها أجنحة عليها رجال من الذهب». (٢)

وكذلك وندك عطاشا الله على المسير وإلى جَهَنَمَ وردا عطاشا كالإبل التي ترد عطاشا إلى الماء وهم يساقون بإهانة واستخفاف و«الورد» اسم للعطاش لأن من يرد الماء لا يرده إلا للعطش وحقيقة الورود السير إلى الماء فسمّى به الواردون، ذكر السبب وأراد المسبّب.

فلو قيل: إنَّ الكلام يستقيم في قوله: ﴿ يَوْمَ غَشُّرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَانِ ﴾

١-جوامع الجامع، ج ٢، ص ٤٦٩؛ وتفسير القرطبي، ج ١١، ص ١٥٠.
 ٢-كنز العمال، ج ٢، ص ٤٦٣؛ وانظر: تفسير الرازي، ج ٢١، ص ٢٥٢.

إذا كان الحاشر غير الرحمن فالجواب أنّ التقدير: إلى كرامة الرحمن.

وَلَا يَمْلِكُونَ الشَّفَعَة ﴾ قيل: فلا يشفعون ولا يشفع لهم ولكن الظاهر أن أحداً لا يملك أن يشفع لهم لأن معنى الأول يجري مجرى إيضاح الواضحات وإذا ثبت ذلك دلّت الآية على حصول الشفاعة لأهل الكبائر لأنّه قال عقيبة: ﴿ إِلَّا مَنِ اَتَّخَذَ عِندَ الرَّحْنَنِ عَهْدًا ﴾ والتقدير: إن هؤلاء لا يستحقون أن يشفع لهم غيرهم إلّا إذا كانوا قد اتّخذوا عند الرحمن عهداً للتوحيد والنبوة.

وممًا يؤكّد قولنا ما روى ابن مسعود أنّه على قال الأصحابة ذات يوم: «أيعجز أحدكم أن يقخذ كل صباح ومساء عند الله عهداً؟» قالوا: وكيف ذلك؟ قال: «يقول كل صباح ومساء: اللّهم فاطر السماوات والأرض عالم النيب والشهادة إني أعهد إليك بأني أشهد أن لا إله إلا أنت وحدك لا شريك لك وأن محتداً عبدك ورسولك فإنك إن تكني إلى نفسي تقريب من الشر وتبغدن من الخير وإني لا ألى إلا يرحبتك فاجعل لي عهداً توفيته يوم القيامة إلى لا تغلف الميماد فإذا قال ذلك طبع الله عليه بطابع ووضع عحت العرض فإذا كان يوم القيامة نادى مناد: أين الذين الميماد الرحمن عهد فيدخلون الجنة؟» (١)

فظهر بهذا الحديث أن المراد من العهد كلمة الشهادة وظهر وجه دلالة الشفاعة في الآية لأهل الكبائر خلافاً للقاضى عبد الجبّار المعتزليّ.

وفي الآية قول آخر أن معنى ﴿ إِلَّا مَنِ أَغَّذَ عِندَ ٱلرَّحْنَنِ عَهْدًا ﴾ أي: إلَّا من وعداً له الرحمن بإطلاق الشفاعة كالأنبياء والشهداء والعلماء والمؤمنين على ما ورد به الأخبار.

قال علي بن إبراهيم بن هاشم في تفسيره: حدثني أبي عن الحسن بن محبوب عن سليمان بن جعفر عن أبي عبد الله عن آبائه المثلاث قال: «قال رسول

١ جوامع الجامع، ج ٢، ص ٤٦٩؛ والصافي، ج ٢، ص ٢٩٦.

الله ﷺ: من لم يحسن وصيته عند الموت كان نقصاناً في مرومته قيل: يا رسول الله وكيف يوسي الميت؟ قال: إذا حضرته الوفاة واجتمع الناس إليه قال: اللهم فاطر السماوات والأرض حالم الفيب والشهادة الرحمن الرحيم اللهم إني أعهد إليك في دار الدنيا إني أشهد أن لا إله إلا أنت وحدك لا شريك لك وأن محمداً عبدك ورسولك وأن الجنة حق وأن النار حق وأن البعث حق والحساب حق والقدر حق والميزان حق وأن الدين كما وضعت وأن الإسلام كما شرعت وأن القول كما حدثت وأن القرآن كما أنزلت وأنك أنت الله الحق المبين جزى الله محمداً عنا خير الجزاء وحنى الله محمداً أنزلت وأنك أنت الله الحق المبين جزى الله محمداً عنا خير الجزاء وحنى الله محمداً والله آبائي لا تكلني إلى نفسي أقرب من الشرّ وأبعد والله آبائي لا تكلني إلى نفسي طرفة عين فإنك إن تكلني إلى نفسي أقرب من الشرّ وأبعد وصديق هذه الوصية في سورة مريم في قوله: ﴿ لَا يَسْلِكُونَ اَلشَفَنَعَةَ إِلّا مَنِ اعْضَدَ عِنَا عَلَم المومية ويعملها فقال أمير المؤمنين علي المنها رسول الله والله المومية ويعملها فقال أمير المؤمنين علي النه المنها رسول الله والله المنها جرئيله. (1)

وعن أبي حمزة عن أحدهما الآياة قال: «إنّ الله يقول: تطوّلت عليك بعلالة: سترت عليك ما لو علم به أهلك ما واروك وأوسعت عليك فاستقرضت منك لك فلم تقدّم خيراً وجعلت لك نظرة عند موتك في ثلغك فلم تقدّم خيراً».(٢)

۱ تفسير القمى، ج ٢، ص ٥٥؛ وتفسير الصافى، ج ٣، ص ٢٩٦.

۲\_ التهذیب، ج ۹، ص ۱۷۵، ح ۷۱۲؛ ووسائل الشیعة، ج ۲، ص ۲۵۸، ح ۲۲۱۰.

أبداً. والعالعة الخوف من الله كأنك تراه، والرابعة كعرة البكاء لله يبنى بكل دمعة بيت في الجنة. والخامسة بذلك مالك ودمك دون دينك.

والسادسة الأخذ بستتي في صلاتي وصيامي وصدقتي: فأمّا الصلاة فالمخمسون ركعة وأمّا الصوم فعلاقة في كلّ شهر خميس في أوّله وأربعاء في وسطه وخميس في آخره وأمّا العبدقة فجهدك حتى تقول: قد أسرفت ولم تسرف، وعليك بعبلاة الليل وعليك بعبلاة الزوال وعليك وتقلبها بعبلاة الزوال وعليك بتلاوة القرآن على كلّ حال وعليك برفع يديك في صلاتك وتقلبها وعليك بالسواك عند كلّ وضوء وعليك بمحاسن الأخلاق فاركبها ومساوي الأخلاق فاجتنبها فإن لم تفعل فلا تلو من إلّا نفسك». (١)

قال: ثمّ أقبل على ابنه الحسين فقال: «وأمرك رسول الله أن تدفعه إلى ابنك هذا» ثمّ أخذ بيد ابن ابنه عليّ بن الحسين وهو صبيّ فضمه إليه ثمّ قال لعليّ بن الحسين: «يا بنيّ وأمرك رسول الله ﷺ أن تدفعه إلى ابنك محمد بن عليّ فاقرأه من رسول الله السلام».

ثم أقبل على ابنه الحسن فقال: «بني أنت ولي الأمر وولي الدم فإن عفوت فلك وإن قتلت فضربة مكان ضربة ولا تأثم، ثم قال: «أكتب: بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما أومى به علي بن أبي طالب أومى أنه يشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شربك له وأن محتداً عبده ورسوله أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله

١\_الكافي، ج ٨، ص ٧٩؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج ٤، ص ١٨٨.

ولو كره المشركون ثمّ إنّ صلاتي ونسكى ومحياي ومماتي الله ربّ العالمين لا شريك له وبذلك أمرت وأنا من المسلمين. ثمّ إنّي أومبيك يا حسن وجميع ولدي وأهل بيتي ومن بلغه كتابي من المؤمنين بتقوى الله ربّكم ولا تموتنّ إلّا وأنتم مسلمون.

واعتصموا بحبل الله جميماً ولا تفرقوا فإنى قد سمعت رسول الله تلفظ يقول: اصلاح ذات البين أفضل من عامّة العملاة والعموم وإنّ البغضة خالقة الدين وفساد ذات البين ولا قود إلا بالله انظروا ذوي أرحامكم فسلوهم يهون الله عليكم الحساب. والله الله في الأيتام فلا تغبّوا أفواههم ولا يضيّعوا بحضرتكم فقد سمعت رسول الله تلفظ يقول: من عال يتيماً حتى يستغني أوجب الله له الجنة كما أوجب لآكل مال اليتيم الدار. والله الله في القرآن فلا يسبقنكم إلى العمل به فيركم.

والله الله في بيت الله فلا يخلون منكم ما بقيتم فإنه إن يترك لم تناظروا وأدنى ما يرجع به من أمّة أن يغفر له ما قد سلف. والله الله في العبلاة فإنها خير العمل وإنها عمود دينكم. والله الله في الزكاة فإنها تطفئ غضب الربّ. والله الله في شهر رمضان فإن صيامه جنه من النار. والله الله في الفقراء والمساكين فشاركوهم في معيشتكم. والله الله في الجهاد في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم فإنما يجاهد في سبيل الله رجلان إمام هدى ومطبع له يقتدي بهداه. والله الله في ذريّة نبيّكم عليه فلا يظلمون بين أظهركم وأنتم تقدرون على الدفع عنهم. والله الله في أصحاب نبيّكم الذين لم يحدثوا حدثاً ولم يرووا محدثاً فإن رسول الله الله في أصحاب نبيّكم الذين لم يحدثوا حدثاً ولم يرووا محدثاً فإن رسول الله الله في أصحاب نبيّكم الذين لم يحدثوا حدثاً ولم يرووا محدثاً فإن رسول الله الله في أصحاب نبيّكم الذين لم يحدثوا حدثاً ولم يرووا محدثاً

والله الله في النساء وما ملكت أيمانكم ولا تخافن في الله لومة لائم فيكفيكم الله من أرادكم وبغى عليكم وقولوا للناس حسنا كما أمركم الله.

ولا تتركن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيولّي الله الأمر شراركم وتدعون فلا يستجاب لكم. a .....

وعليكم يا بني بالتواصل والتباذل والتبارر وإيّاكم والنغاق والتدابر والتقاطع والتغرّق وتعاونوا على البرّ والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان واتّقوا الله إنّ الله شديد العقاب حفظكم الله من أهل بيت وحفظ فيكم نبيّكم أستودعكم الله وأقرأ عليكم السلام».

ثم لم يزل يقول: «لا إله إلا أنت» حتّى قبض النه في أوّل ليلة من العشر الأواخر في شهر رمضان ليلة الجمعة سنة أربعين من الهجرة. (١)

اللّهم إن كاتب هذه الأحرف في هذه الورقة وناقلها عن التهذيب ينشدك ويقسم عليك بحق هذا الموصي والموصى له وأهل بيته أن تغفر سيئاته الّتي إذا حاسبته يوم المحاسبة بالمناقشة فهي أكثر من رمال عالج ولكنّه يعلم إن عفوك وسعة رحمتك لمن أحب عليّاً أكثر وأعظم من رمال عالج يسألك العفو العفو العفو والإصلاح فيما أفسده من دينه ودنياه.

﴿ وَقَالُواْ آتَخَذَ ٱلرَّحْمَنُ وَلَدًا ﴾ هذا إخبار عن اليهود والنصارى ومشركي العرب فإن اليهود قالوا: عزير ابن الله، وقالت النصارى: المسيح ابن الله، وقال مشركو العرب: الملائكة بنات الله.

﴿ لَقَدَ حِنْتُمْ شَيْنًا إِذَا ﴾ أي: شيئًا منكراً هو عظيم فظيع شنيع، وحذف الباء من «بشيء» فنصبه بالفعل ﴿ تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنَفَظَرُنَ مِنْهُ ﴾ أي: أرادت السماوات أن تنشق لعظم فريتهم إعظاماً لقولهم الفاسد وكادت الأرض تنشق والجبال تسقط ﴿ هَدًّا ﴾ أي: كسراً شديداً وهدماً عظيماً لأن وَحَوَا لِلرَّحْيَنِ وَلَدًا ﴾ لأن أخرجوه من صفة الإلهيّة لأن اتخاذ الولد يدل على الحاجة تعالى عن ذلك علواً كبيراً، وتكرّر لفظة الرحمن مراراً في الآية تنبيها على أن أصول النعم ليس إلّا منه.

١- كتاب سليم بن قيس، ص ٤٤٧؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج٤، ص١٨٨.

وحاصل المعنى أنّه لو لا حلمي لكنت أفعل بالسماوات والجبال والأرض عند وجود هذه الكلمة فكيف بمن تفوّه بها ولكنّي لا أعجل العقوبة.

﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَافِي ٱلرَّعْنَنِ عَبْدًا ﴾ أي: ما كل من في السماوات والأرض من الإنس والجن والملائكة إلّا ويأتي الله سبحانه عبداً مملوكاً خاضعاً ذليلاً وهذا كقوله تعالى: ﴿ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴾ (١) والنبوة \_ بتقديم الباء \_ والعبوديّة لا تجتمعان.

﴿ لَقَدُ أَخْصَنَامُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًا ﴾ أي: علم تفاصيلهم وأعدادهم ولا يخفى عليه شيء من أحوالهم ﴿ وَكُلُّهُمْ مَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ فَرْدًا ﴾ يأتي المحشر فرداً وحيداً ليس له مال ولا ولد ولا ناصر، مشغول بنفسه لا يهمّه هم غيره.

لمَّا شُرح في الآيات السابقة حال الكفّار ختم السورة بذكر أحوال المؤمنين فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ اَلصَّسْلِحَنْتِ ﴾ والطاعات ﴿ سَيَجْعَلُ لَمُنُمُ ٱلرَّحْنَنُ وُدًا ﴾ وللمفسرين في قوله: ﴿ وُدًّا ﴾ أقوال:

القول الأوّل \_ وهو الصحيح \_ أنّه خاصة في عليّ بن أبي طالب فما من مؤمن إلّا وفي قلبه محبّة لعلي النه عن ابن عبّاس، وفي تفسير أبي حمزة الثماليّ قال: حدّثني أبو جعفر الباقر قال: «قال رسول الله لعلي النها اللهم المومنين ودًا فقالها علي النه فنزلت هذه المعمل لي عندك عهداً واجعل لي في قلوب المؤمنين ودًا فقالها علي النه فنزلت هذه

١\_سورة النمل: ٨٧.

الآية» وروي مثلها عن جابر بن عبد الله.(١)

القول الثاني: أنّها عامّة في جميع المؤمنين يجعل اللّه في قلوبهم المحبّة والمقة (٢) بعضهم بعضاً، قال هرم بن حيّان: ما أقبل عبد بقلبه إلى الله إلّا أقبل اللّه بقلوب المؤمنين إليه حتّى يرزقهم موذّتهم ورحمتهم. قال الربيع بن الأنس: إنّ اللّه إذا أحبّ مؤمناً قال لجبرئيل: إنّي أحببت فلاناً فأحبّه فيحبّه جبرئيل ثمّ ينادي في السماء ألا إنّ اللّه أحبّ فلاناً فأحبّوه فيحبّه أهل السماء ثمّ يوضع له قبول في أهل الأرض من المؤمنين فعلى هذا يحبّهم اللّه ويحبّهم الله

القول الثالث: أن الله سيجعل لهم وداً في الآخرة فيحب بعضهم بعضاً كمحبّة الوالدة للولد في ذلك أعظم السرور، ويؤيّد هذا القول ما صحّ عن أمير المؤمنين أنّه قال: «لو ضربت خيشوم المؤمن بسيفي هذا على أن يبغضني ما أبغضني ولو صببت الدنيا بجملتها على المنافق على أن يحبّني ما أحبّني وذلك أنّه قضى على لسان النبي الدنيا بعملتها على المنافق على ولا يحبّك منافق». (")

ثمّ قال: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرَنَكُ بِلِسَائِكَ ﴾ أي: يسترنا القرآن بلسانك بأن أنزلناه بلسانك وهو لغة العرب ليسهل عليهم معرفته أو المعنى مكنّاك من قراءته وحفظه ﴿ لِتُبَشِرَ ﴾ بالقرآن الذين يتقون الشرك والكبائر وتخبرهم بما أعده الله لهم وتخوّف وتنذر به قوماً شديد الخصومة يعني: قريشاً ذوي جدل.

ثم أنذرهم سبحانه بقوله: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا ﴾ قبل هؤلاء المخاصمين المجادلين ﴿ مِن قَرْنِ ﴾ وجيل مكذّبين بالرسل، والغرض تسلية النبيّ أي: لا

١ ـ تفسير ابن حمزة الثمالي، ص ٢٤٣؛ وأيضاً تفسير جوامع الجامع، ج ٢، ص ٤٧١.

٢\_مصدر قولك: ومق يمق.

٣ـ مشكاة الأنوار، ص ١٥١؛ وبحار الأنوار، ج ٣٤. ص ٥١؛ وأيضاً مجمع البيان, ج٦، ص ٤٥٥.

يهمّك كفرهم ونفاقهم فإن وبال ذلك راجع إليهم وأهلكنا قبلهم من كان مثلهم هو مَلْ يُحِسُّ في وتبصر هو مِنْهُم في أحداً هو أَوْ هل هو تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزًا في وصوتاً فلم يغنهم مالهم ولا خصومتهم وقدرتهم فحكم هؤلاء من قومك كحكمهم «والركز» الصوت الخفي والمراد بالإهلاك بالعذاب وبالموت ومن ذلك المعنى الركاز لأن الركاز المال المدفون المخفي.

تمّت السورة بعون اللّه والحمد للّه ربّ العالمين.

## مُؤكَّةُ ظِّلنَّهُا



مكيّة. فضلها: أبيّ عن النبي كليّ قال: «من قرأها أعطي يوم القيامة ثواب المهاجرين والأنصار». (1) وعن أبو هريرة عن النبي كليّ الله قرأ طه ويس قبل أن يخلق آدم النبي الله المهاجرين عام فلمّا صمعت الملائكة القرآن قالوا: طوبي لامّة نزل هذا عليها طوبي لأجواف تحمل هذا وطوبي لألسن يتكلّم بهذا». (1) وعن الحسن قال: «قال النبي الله لا يقرأ أهل الجنة من القرآن إلا يس وطه». (1)

وروى إسحاق بن عمّار عن الصادق النهج: «لا تدعوا قراءة طه فإنّ الله تعالى يحبّها ومن قرأها وأدمن على قراءتها أعطاه يوم القيامة كتابه بيمينه ولم يحاسبه ممّا عمل في الإسلام وأعطي من الأجر حتى يرضى». (1)

التفسير: ختم الله سورة مريم بالبشارة للمتّقين والإنذار للكافرين وابتدأ وافتتح هذه السورة بالسعادة وأنّه ما أنزل القرآن للمشقّة عليه فقال:

## 

طه ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْغَىٰ ۞ إِلَّا نَذْكِرَةً لِمَن يَخْشَىٰ ۞

١\_ مجمع البيان، ج ٧، ص ٥؛ ونور الثقلين، ج ٣، ص ٣٦٦.

٢ المصدر السابق نفسه.

٣- المصدر السابق نفسه.

٤- ثواب الأعمال، ص ١٠٨؛ ومجمع البيان، ج ٧، ص ٦؛ ونور الثقلين، ج٣، ص٣٦٦.

تَنزِيلًا مِمَّنَ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَٱلتَمَوْتِ ٱلْعُلَىٰ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَـرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞ لَذُ, مَا فِى ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ ٱلذَّرَىٰ ۞ وَإِن لَهُ, مَا فِى ٱلنَّمَوْتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ ٱلذَّرَىٰ ۞ وَإِن تَجْهَرْ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ. يَعْلَمُ ٱلدِّرَ وَأَخْفَى۞ ٱللَّهُ لَا إِلَنهَ إِلَا هُوَ لَهُ ٱلْأَسْمَاهُ ٱلْمُسْفَىٰ ۞ اللَّهُ لَا إِلَنهَ إِلَا هُوَ لَهُ ٱلْأَسْمَاهُ ٱلْمُسْفَىٰ ۞

في لغات «طه» قراءات: بفتح الطاء وسكون الهاء على أن أصله طإ الأرض بقدميك جميعاً فأبدلت الهمزة بالهاء لأنّه والمخطئة كان يرفع إحدى رجليه في الصلاة ليزيد تعبه أو كان يقف على أصابع رجليه في الصلاة فأنزل الله عليه: «طه» إلخ.

ويجوز أن يكون «طه» أمر من وطأ يطأ، فالأمر على قول من لم يهمز «طه» فزيدت الهاء في الوقف، وقرأ أبو عمر وبفتح الطاء وكسر الهاء، وأهل المدينة بين الفتح والكسر، وقرأ ابن عامر بفتح الطاء والهاء، وقرأ حمزة والكسائي بكسر الطاء والهاء. واعلم أن للمفسرين في هذه الكلمة أقوالاً:

الأول: أنّه من حروف التهجّي ومن المرموزات وقد تقدّم الكلام فيها في سورة البقرة. والقول الآخر: فيها معان قال الثعلبيّ: الطاء شجرة طوبى، والهاء هاوية فكأنّه سبحانه أقسم بالجنّة والنار.(۱)

والثاني: قال جعفر بن محمّدﷺ: «الطاء طهارة أهل البيت والهاء هدايتهم». (٢)

الثالث: خطاب النبيّ يا مطمع الشفاعة للأمّة ويا هادي الخلق إلى الملّة. الرابع: وهو قول سعيد بن جبير هو افتتاح اسمه المبارك بالطيّب الطاهر الهادي. الخامس: الطاء من الطهارة والهاء من الهداية ومعناه: يا طاهراً من

١\_ تفسير الثعلبي، ج ٦، ص ٢٣٦؛ وتفسير القرطبي، ج ١١، ص ١٦٦.

٢\_كنز القوائد، ص ١٥٤؛ وتفسير الرازي، ج ٢٦، ص ٣؛ وتفسير الثعلبي، ج٦، ص٢٣٦.

الذنوب ويا هادياً إلى علّام الغيوب، وهذا القول قريب من قول الثاني. السادس: الطاء طول القراء والهاء هيبتهم في قلوب الكفّار من قراءة القرآن.

السابع: الطاء تسعة في الحساب والهاء خمسة تكون أربعة عشر ومعناه: يا أيّها البدر أو الأثمّة الأربعة عشر المعصومون.

الثامن: طه بلغة الطيء معناه يا محمد، نزلت هذه الكلمة بلغة طيء.

التاسع: معناه يا رجل بلغة النبطيّه، عن ابن عبّاس والحسن والمجاهد وسعيد بن جبير وقتادة وعكرمة والكليني إلّا أنّه قال عكرمة: هي بلغة الحبشة، وقتادة قال: بلغة السريانيّة، والكلبيّ قال: بلغة عك واستشهد بقول شاعرهم:

إنّ السفاهة طه في خلائقكم لا قدّس اللّه أرواح الملاعمين

وإذا كان بهذا المعنى فلا يجوز الحمل إلّا بلغة عك لأن القرآن نزل بلغة العرب ويمكن أنّه يوافق في هذه الكلمة لغة العرب مع الحبشة والسريانيّة وإلّا لا يصحّ.

وفي «الكافي» عن الباقر الله قال: «كان رسول الله عند عائشة ليلتها فقالت: يا رسول الله لم تتعب نفسك وقد غفر الله لك ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر؟ فقال: يا عائشة أفلا أكون عبداً شكوراً؟»(١)

وفي «الاحتجاج» عن الكاظم المنظم عن أمير المؤمنين: «لقد قام رسول الله عشر سنين على أطراف أصابعه حتى توزمت قدماه واصغر وجهه يقوم الليل كله حتى عوتب في ذلك بقوله سبحانه: ﴿ طه \* مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْفَىٰ ﴾ بل لتسعد به (۱)، والشقاء بمعنى التعب شائع ومنه أشقى من رابض المهر، وسيّد القوم أشقاهم.

۱۔ الکافی، ج ۲، ص ۹۰؛ وفتح الباري، ج ۳، ص ۱۲.

٢ ـ الاحتجاج، ج ١، ص ٣٢٦؛ والخرائج والجرائح، ج ٢، ص ٩١٧.

المعنى: سبب النزول قيل: سبب ما ذكرناه من أنّه كان الله الله الله على أصابعه، فنزلت الآية.

وقيل: كان إذا قام من الليل ربط وعلق صدره بحبل حتَّى لا ينام فقال له جبر ثيل: «ابق على نفسك قان لها حقًا عليك».

أي: ما أنزلناه لتهلك نفسك بالعبادة وتذيقها المشقّة الشديدة وما بعثت إلّا بالحنيفيّة السمحة.

وقيل: المعنى لا تشقّ على نفسك ولا تعذّبها بالأسف على كفر هؤلاء فإنّا إنّما أنزلنا عليك القرآن لتذكّر به فمن اتّقى وأصلح فلنفسه فمن كفر فلا يحزنك كفره فما عليك إلّا البلاغ كقوله: ﴿ فَلَمَلَّكَ بَنخِعٌ نَّفْسَكَ.... ﴾.(١)

وقيل: إن الآية ردّ قول المشركين وذلك أن أبا جهل والوليد بن مغيرة ومطعم ابن عدي والنضر بن الحارث قالوا لرسول الله: إنّك لتشقى حيث تركت دين قومك، فقال الله بعث رحمة للعالمين، قالوا: بل أنت تشقى، فنزلت الآية. (٢)

وقيل: إن هذه السورة من أوائل ما نزل بمكة وفي ذلك الوقت كان الشخطة مقهوراً تحت ذلّ أعدائه فنزلت الآية أنّه لا تظن أنّك تبقى على هذه الحالة أبداً في العناء والتعب بل يعلو أمرك ويظهر قدرك وإنّا ما أنزلنا عليك القرآن لتبقى شقيّاً بينهم بل تصير معظماً مكرتماً.

وأمّا قوله: ﴿ إِلَّا نَذْكِرَةً لِمَن يَخْشَىٰ ﴾ قيل: ﴿ إِلَّا ﴾ هاهنا استثناء منقطع بمعنى لكن أو التقدير: ما أنزلنا عليك القرآن لتحمّل التعب والأذيّة وما أنزلنا إلّا ليكون تذكرة ليعتبر بك غيرك وإنّما خص من يخشى لأنهم المنتفعون

١ ـ سورة الكهف: ٦؛ وسورة الشعراء: ٣.

٢ تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ٣؛ وتفسير الثعلبي، ج ٦، ص ٢٣٧.

بهذه التذكرة وإن كان الحكم عاماً في الجميع وهو كقوله: ﴿ هُدُى يَشَلِيْهِ ۚ ﴾ (١).

﴿ تَنزِيلًا مِمَّنَ خَلَقَ ٱلأَرْضَ وَالتَّمَوْتِ ٱلْمُلَى ﴾ تقديره: أنزلناه تنزيلاً ممّن خلق الأرض وبدأ بالأرض ليستقيم رءوس الآي والسماوات الرفيع العالية، نبّه بذلك للدلالة على عظم خالقهما.

ثم أكد بقوله: ﴿ الرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْمَـرَشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ أي: هو الرحمن أقبل على خلق العرش، قال أحمد بن يحيى: الاستواء الإقبال على الشيء والتوجّه والاستيلاء.

﴿ لَهُ ﴾ ملك ﴿ مَا فِي ٱلسَّمَنُونِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ وتدبيرها وعلمها ﴿ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ وتدبيرها وعلمها ﴿ وَمَا بِينَهُمَا ﴾ من المخلوق والهوى ﴿ وَمَا تَحْتَ ٱلثَّرَٰىٰ ﴾ أي: التراب الندى وما وارى الثرى من كلّ شيء وما ضمّن من الكنوز والأموات.

﴿ وَإِن تَجْهَرُ بِٱلْقَوْلِ ﴾ وترفع صوتك أولا تجهر به ﴿ فَإِنَّهُۥ يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى منه وَأَخْفَى هنه من السرّ، قالوا: السرّ ما حدّث به الإنسان غيره في خفية وأخفى منه ما أضمرت في نفسك ولم تحدّث به غيرك أو الوسوسة وحديث النفس.

قال الباقر والصادق المنظن السرّ ما أخفيته في نفسك وأخفى ما خطر ببالك فم نسيته (\*\*) واللّه هو العالم بجميع المعلومات فهذه الآية إمّا نهي عن الجهر الفاحش في ذكر اللّه كقوله: ﴿ وَأَذَكُر رَبّكَ فِي نَفْسِكَ تَعَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْفَاحش في ذكر اللّه كقوله: ﴿ وَأَذَكُر رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَعَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْفَاحِش في ذكر اللّه كقوله: أنّ الجهر ليس لاستماع اللّه وإنّما لفرض آخر وأنّه عالم لذاته في كلّ الأوقات بعلم واحد وذلك العلم غير متغير لأنه عين ذاته من غير أن يكون موصوفاً بالحدوث والإمكان والخلق بأسره لا يشارك الربّ إلّا في السدس الأول وهو أصل العلم ثمّ هذا السدس بينه وبين خلقه الربّ إلّا في السدس الأول وهو أصل العلم ثمّ هذا السدس بينه وبين خلقه

١\_سورة البقرة: ٢.

٢\_ مجمع البيان، ج ٧، ص٨؛ وبحار الأنوار، ج ٨٨ ص ٢٨.

٣\_سورة الأعراف:٢٠٥.

أيضاً نصفان فخمسة دوانيق ونصف منه مسلم له والنصف الواحد لجملة خلقه ثم هذا الجزء الواحد مشترك بين الخلائق أجمعون من الملائكة الكروبيّة والملائكة الروحانيّة وحملة العرش وسكّان السماوات وملائكة الرحمة والعذاب وجميع الأنبياء أولهم آدم وآخرهم محمّد ﷺ وكذا جميع الخلائق من البشر والجن في علومهم الضروريّة والنظريّة والحرف والصناعات والتركيبات وجميع الحيوانات في إدراكاتها وشعوراتها والاهتداء إلى مصالحها في معاشها وتغذيتها ومضارتها فكل على قدر رتبته يحصل له من ذلك الجزء والحاصل لك من ذلك الجزء أقل من الذرة المؤلّفة ثم إنّك إذا عرفت بهذه الذرة صفاته الواجبة والجائزة والمستحيلة فكيف يكون علمه بخمس دوانيق ونصف؟ أفلا يعلم أسرار عبوديّتك وخضوعك؟

فهذا تحقيق قوله: ﴿ وَإِن تَجْهَرْ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُۥ يَعْلَمُ ٱلبِّرَّ وَٱخْفَى ﴾ بل الحق أنَّ الدينار بتمامه له لأن الذي تعلّمته بتعليمه، ولهذا التحقيق مثال وهو الشمس فإنّ ضوءها يجعل العالم منوراً ولا ينتقص من ضوئها شيء البتّة فكذا ههنا.

﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ اَلْحُسْنَىٰ ﴾ ثم ذكر الموصوف بالعلم المذكور والقدرة هو الله واحد لا شريك له وهو الّذي يستحق العبادة لا غيره.

وهاهنا تحقيق وهو أن مراتب التوحيد أربع: أحدها: الإقرار باللسان والثاني: الاعتقاد بالقلب والثالث: تأكيد الاعتقاد بالحجة والرابع: أن يصير العبد مغموراً في بحر التوحيد بحيث لا يدور في خاطره شيء غير عرفان الأحد الصمد.

أمّا الإقرار باللسان إذا كان خالياً عن الاعتقاد بالقلب فذلك هو المنافق، وأمّا الاعتقاد بالقلب إذا وجد خالياً عن الإقرار باللسان ففيه صور:

الصورة الأولى: أنَّ من نظر وعرف الله ومات قبل أن يمضي عليه من

الوقت ما يمكنه التلفّظ به فقال قوم: إنّه لا يتمّ إيمانه والحقّ أنّه يتمّ لأنّه أدّى ما كلّف به وعجز عن التلفّظ.

قال الرازيّ: ورأيت في الكتب أنّ ملك الموت مكتوب على جبهته: لا إله إلّا اللّه، لكى إذا رآه المؤمن تذكّر كلمة الشهادة فيكفيه ذلك التذكّر عن الذكر. (١)

الصورة الثانية: أن من عرف الله ومضى عليه من الوقت ما يمكنه التلفّظ بالكلمة ولكنّه قصر فيه.

قال الشيخ الغزالي: يحتمل أن يقال: اللسان ترجمان القلب فإذا حصل المقصود في القلب كان امتناعه من التلفّظ جارياً مجرى امتناعه من الصلاة والزكاة وكيف يكون من أهل النار وقد قال المنجه: «يخرج من النار من كان في قلبه معقال ذرّة من الإيمان؟» (ث) وقلب هذا الرجل مملو من الإيمان. وقال آخرون: الإيمان والكفر أمور شرعية نحن نعلم أن الممتنع من هذه الكلمة كافر.

الصورة الثالثة: من أقرّ باللسان واعتقد بالقلب من غير دليل فهو مقلّد والاختلاف في صحّة إيمانه مشهور.

أمّا المقام الثالث من المقامات الأربعة وهو إثبات التوحيد بالحجة وقد شرح الله هذه الحجة بقوله: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا مَالِمَةً إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾ (٣) وهو دليل التمانع وقد شرحوا هذا البيان والمطلوب بالدلائل العقليّة والسمعيّة.

وأمّا المقام الرابع وهو الفناء في بحر التوحيد فقال المحقّقون: العرفان مبتدأ من تفريق وبغض وترك ورفض ممكن في جميع صفات هي من صفات المريدة منته بالصدق إلى الواحد القهّار وحينئذ تكون

۱\_ تفسير الرازي، ج ۲۲، ص ۱۰.

٢\_المصدر السابق نفسه؛ وتفسير القرآن، ج ١، ص ١٦٠.

٣\_ سورة الأنبياء: ٢٢.

الأسماء والأذكار والتهليلات كاشفة عن هذا المعنى من القلب وحاكية عنه. (١) قال رسول الله: «أضل الذكر لا إله إلا الله وأضل الدعاء أستغفر الله» ثمّ

تلا عليه الآية: ﴿ فَأَفَلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَأَسْتَغَفِرُ لِذَنْبِكَ وَالْتُنْوِينِينَ وَالْتُنْوِينِينَ وَالْتُنْوِينِينَ وَالْتُنْوِينِينَ وَالْتُنْوِينِينَ ﴾.(")

قال النبي الشيرة الله تعالى خلق ملكاً من الملائكة قبل أن خلق السماوات والأرض وهو يقول: أشهد أن لا إله إلا الله ماذا بهذه الكلمة صوته لا يقطعها ولا تنفس فيها ولا يتمها فإذا أتمها أمر إسرافيل بالنفخ في الصور وقامت القيامة تعظيماً لله تعالى».

وروي عن أنس بن مالك عن النبي الشيخة أنّه قال: «ما زلت أشفع إلى رتي ويشفّعني حقى قلت: يا ربّ شفّعني فيمن قال: لا إله إلّا الله قال: يا محمّد هذه ليست لك ولا لأحد وعزّتي وجلالي لا أدع أحداً في النار قال: لا إله إلّا الله». (١)

قال الثوريّ: سألت جعفر بن محمد النبيم عن «حم عسق» قال: «الحاء حكمه والميم ملكه والمين عظمته والسين سناؤه والقاف قدرته يقول الله: جلّ ذكره بحكمي وملكي وعظمتي وسنائي وقدرتي لا أعذب بالنار من قال: لا إله إلّا الله محمد رسول الله». (٥)

وعن عمر روى عن رسول الله كَلْمُؤْثِثُةُ قال: «من قام في السوق فقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد يحيى ويميت وهو حي لا يموت بيده الخير وهو هو على كلّ شيء قدير، كتب الله له ألف ألف حسنة ومحا عنه ألف ألف

١- تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٠؛ والدر المنثور، ج ٦، ص ٦٢.

۲\_سورة محمّد: ۱۹.

٣- تفسير الرازي، ج٢٢، ص ١٠؛ والوافي بالوفيات، ج ٥، ص ١٤٨.

٤- تفسير الرازي، نفس المصدر، وكنز العمّال، ج١، ص ٥٦.

٥ تفسير الرازي، ج٢٢، ص١٠.

## سيّنة وبنى له بيتا في الجنّة».(١)

أقول: ولا تغفل أيها الإنسان من شروط لا إله إلّا اللّه وهي الولاية الولاية الولاية ولو أنّك طول عمرك بل عمر الدهر تقول: لا إله إلّا اللّه عن عقيدتك بقلبك ولسانك وتوقّفت في ولايتهم وليس معنى الولاية أنّك تحبّهم بل معنى الولاية أن تعتقد أنّ الأثمّة الاثني عشر خلفاء اللّه بعد النبيّ في أرضه وسمائه فلو توقّفت بهذا الأمر أو شككت أو تركت واحداً منهم فما ينفعك أمر قط لأنّ اللّه قرن طاعتهم بطاعته وقد جعلهم اللّه من شروط لا إله إلّا اللّه.

وينبغي لأهل هذه الكلمة التصديق والتعظيم والحلاوة والحرّية فمن ليس له التصديق فهو منافق ومن ليس له التعظيم فهو مبتدع ومن ليس له الحلاوة فهو مراء ومن ليس له الحرّيّة فهو فاجر.

١ تفسير الرازي، نفس المصدر وتفسر القرطبي، ج ١٣، ص ١٧.

٢\_سورة إبراهيم: ٢٤.

٣ سورة فاطر: ١٠.

<sup>£</sup> سورة العصر: ٣.

٥ ـ سورة سبا: ٤٦.

٦ سورة الصافات: ٢٤.

٧\_ سورة يس: ٥٢.

بِٱلْفَوْلِ ٱلشَّابِتِ فِي ٱلْحَيَزُةِ ٱلدُّنْيَا وَفِ ٱلْآئِيْا وَفِي ٱلْآئِيْدِرَةِ ﴾('' هو لا إله إلّا الله ﴿وَيُبِينِـلُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللل

فائدة نحوية وهي أنّه من إعراب هذه الكلمة تبيّن معناه: قالوا: كلمة «لا» هاهنا دخلت على الماهيّة فانتفت الماهيّة وإذا انتفت الماهيّة انتفت كلّ أفرادها وأمّا كلمة «اللّه» فإنّه اسم علم للذات المعيّنة إذ لو كان اسماً معيّنا لكان كلّها محتملاً للكثرة فلم تكن مفيدة للتوحيد.

وكلمة «لا» نفي الماهيّة استحقّت عمل إن لمشابهتها لها من وجهين: أحدهما ملازمة الأسماء والآخر تشاركهما في التأكيد فإن أحدهما لتأكيد النبوت والآخر لتأكيد النفي ومن عادتهم تشبيه أحد الضديّن بالأخرى في الحكم إذا ثبت هذا فقوله: إن زيداً ذاهب كان يجب أن يقول: لا رجلاً ذاهب حالة الإعراب منوناً لكنّهم جعلوا مدخول «لا» مبنيّاً أمّا البناء فلشدة اتصال حرف النفي بمدخوله فصارا كأنّهما اسم واحد وأمّا الفتح فللخفّة وللفرق بين حركة الإعراب والبناء.

ثمّ إنّ خبره محذوف والأصل: لا إله في الوجود وهذا يدلُّ على أنّ

ا ـ سورة إبراهيم: ٧٧.

٢ سورة إبراهيم: ٢٧.

٣ـ المستدرك، الحاكم النيشابوري، ج ١، ص ٥٢٨؛ والسنن الكبرى، ج ٦، ص ٢٠٩.

يُولُو خُلِينًا .....

الوجود زائد على الماهيّة.

ولو قيل: تصور الثبوت مقدم على تصور السلب فإن السلب ما لم يضف إلى الثبوت لا يمكن تصوره فكيف قدم هاهنا السلب على الثبوت؟ لأن هذا السلب من مؤكدات الثبوت لا جرم قدم عليه قوله تعالى: ﴿ لَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى العباد اللَّهُ عَلَى العباد والعامه على العباد والمعانى الحسنة بأيها دعوتهم جاز.

روي عن النبي الله قال: «إن لله تعالى تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة (٢)، تأويله من وحد الله وذكر هذه الأسماء يريد بها إعظامه دخل الجنة. وقد جاء في الحديث: من قال: لا إله إلا الله مخلصاً دخل الجنة» (٣)، فهذا لمن ذكر اسم الله موحداً له به فكيف لمن ذكر أسماءه كلها يريد بها توحيده والثناء عليه.

وإنّما قال: «الحسنى» بلفظ المفرد ولم يقل: الأحاسن لأنّ الأسماء إذا كانت مؤنّثة فباعتبار الجماعة يقع مفردة مؤنّثة كأنّه اسم واحد للجمع كقوله: ﴿ حَدَآبِقَ ذَاتَ بَهَجَكُمْ ﴾ (\*)

وقال النابي «إذا كان يوم القيامة نادى مناد أيها الناس أنا جعلت لكم نسبا وأنتم جملتم لأنفسكم نسبا أنا جعلت أكرمكم عندي أتقاكم وأنتم جعلتم أكرمكم أغناكم فالآن أرفع نسبي وأضع نسبكم أين المتقون الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون». (٢)

واعلم أن الأشياء في قسمة العقول على ثلاثة أقسام: كامل لا يحتمل

۱\_سورة طه: ۸.

٢\_التوحيد، ص ١٩٥، وصحيح البخاري، ج ٨ ص ١٦٩.

٣\_التوحيد، ص ٢٧. وثواب الأعمال، ص ٥؛ ومعاني الأخبار، ص ٢٧٠.

٤ سورة النمل: ٦٠.

٥ سورة طه: ١٨.

٦\_ تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١١؛ وانظر: الدر المنثور، ج ٦، ص ٩٨.

النقصان فهو الله وذلك في حقّه بالوجوب الذاتي، ثمّ بعده الملائكة لكن بالوجود الإمكاني فإن من كما لهم أنهم لا يعصون الله ما أمرهم ومن صفاتهم أنهم عباد مكرمون ومن صفاتهم أنهم يستغفرون للذين آمنوا، وأمّا الناقص الذي لا يحتمل الكمال فهو الجمادات والنباتات والبهائم، وأمّا الذي يقبل الأمرين جميعاً فهو الإنسان فتارة يكون في الترقّي بحيث يغال: ﴿ ثُمّ رَدَدْتُهُ مَقْعَدِ صِدِي عِندَ مَلِيكِ مُقَلَدِ ﴾ (أ وتارة في التسفل بحيث يقال: ﴿ ثُم رَدَدْتُهُ النَمْلُ سَنْفِلِينَ ﴾ (أ وإذا كان الأمر كذلك فاستحال أن يكون الإنسان كاملاً لذاته وما لا يكون كاملاً لذاته استحال أن يصير موصوفاً بالكمال إلى أن يصير منسباً إلى الكامل لذاته والانتساب قسمان: قسم يعرض للزوال وقسم لا فالذي يعرض للزوال فلا فائدة فيه كالجمال والمال والصحة وأمّا الذي لا يعرض للزوال فعبوديّتك لله فإنّه كما يمتنع زوال صغة الإلهيّة عنه يمتنع زوال العبوديّة عنك مادمت عبداً فهذه النسبة لا تزول ما دامت العبوديّة كما وأنّ المنتسب إليه وهو الحقّ لا يقبل الخروج عن صفة الكمال.

وأنت أيّها الإنسان إذا كنت في بلدة نزهة أو كنت منتسباً إلى قبيلة شريفة فلا تزال تبالغ في مدح تلك البلدة والقبيلة بسبب ذلك الانتساب العرضيّ الزائليّ فأن تشتغل بذكر الله ونعوت كبريائه بسبب النسبة الدائميّ الغير الزائليّ كان أولى فلهذا قال: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَمَّا اللهُ لَلْمُ فَادَعُوهُ بِهَا ﴾ (٣) وقال: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَمَّا لُهُ لَا اللهُ إِلَّا هُو لَهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

وجملة ﴿ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ ﴾ بيان أن ما ذكر من صفات الكمال من

ا\_سورة القمر: ٥٥.

٢\_سورة التين: ٥.

٣ سورة الأعراف: ١٨٠.

٤ سورة طه: ٨.

الخالقيّة والرحمانيّة والمالكيّة والعالميّة أسماؤه وصفاته من غير تعدّد في ذاته فإنّه روي أنّ المشركين حين سمعوا النبيّ الله يقول: «يا الله يا رحمن، قالوا: ينهانا أنّ نعبد إلهين وهو يدعو إلها آخر.

قال الرازي في «المفاتيح»: يقال: إن لله أربعة آلاف اسم: ألف لا يعلمها إلّا الله والملائكة وألف لا يعلمها إلّا الله والملائكة وألف لا يعلمها إلّا الله والملائكة والأنبياء وأمّا الألف الرابع فان المؤمنين يعلمونه فثلاثمائة منها في التوراة وثلاثمائة في الإنجيل وثلاثمائة في الزبور ومائة في القرآن تسع وتسعون منها ظاهرة وواحد مكتوم فمن أحصاها دخل الجنّة.

والأسماء الواردة في القرآن منها ما ليس بانفراده ثناء ومدحاً كقوله:
اجاعل، وافالق، فإذا قيل: ﴿ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلْيَّلَ سَكَنَا ﴾ أصار مدحاً
ومنها ما هو مدح فإذا قرن بغيره صار أبلغ كقولنا: «حي، فإذا قيل: ﴿ ٱلْحَقُ الْقَيْوُمُ ﴾ أو ﴿ الْحَيِ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ كان أبلغ، ومنها ما يكون اسم مدح مفرداً أو مقروناً كقولنا: ﴿ وَمَنها مَا يكون اسم مدح مفرداً أو مقروناً كقولنا: ﴿ الرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴾.

وليس حسن الأسماء حسنا يتعلَق بالصورة والخلقة فإن ذلك محال على من ليس بجسم بل حسن يرجع إلى معنى الإحسان مثلاً اسم الستار والرحيم والغفّار إنّما كانت حسناء لأنّها دالّة على معنى الإحسان.

قيل: إن حكيماً ذهب إليه قبيح وحسن والتمسا الوصيّة والموعظة منه فقال للحسن: أنت حسن والحسن لا يليق به الفعل القبيح، وقال للآخر: أنت قبيح والقبيح إذا فعل القبيح عظم قبحه. فنقول: إلهنا يكفينا قبح أفعالنا وسيرتنا فلا تضم إليه بسبب استحقاقنا وحشة العذاب.

السورة الأنعام: ٩٦.

٣ـ سورة البقرة: ٣٥٥.

ذكر أن صيّادا كان يصيد السمك فصاد سمكة وكان له ابنة فأخذت السمكة وطرحتها في الماء وقالت: إنّها ما وقعت في الشبكة إلّا لغفلتها. إلهنا تلك الصبيّة رحمت غفلة هاتيك السمكة وكانت تلقاها مرّة أخرى في البحر ونحن قد اصطادتنا وسوسة إبليس وأخرجنا من بحر رحمتك فارحمنا بفضلك، وألقنا في بحار رحمتك مرّة أخرى.

وحكاية بشر الحافي وهي معروفة وأصلها أنّه رأى كاغذا مكتوباً فيه «بسنم اللّهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ» في الأرض فرفعه وطيّبه بالمسك وقيل: بلعه، فرأى في النوم قائلاً يقول: يا بشر طيّبت اسمنا فنحن نطيّب اسمك في الدنيا والآخرة.

وقد ذكر الله سبحانه في الفاتحة من الأسماء خمسة وهي الله والربّ والرحمن والرحيم والمالك ومن أراد الاستقصاء في الأسماء والصفات فعليه بكتاب لوامع البيّنات في الأسماء والصفات.

وَهَلْ أَتَنكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ إِذْ رَمَا نَازَ فَقَالَ لِأَهْلِهِ آمَكُنُواْ إِنِ النَّسْتُ نَازَا لَعَلِيّ ءَالِيكُمْ مِنهَا بِقَبَينِ أَوْ أَجِدُ عَلَى ٱلنَّارِ هُدُى ﴿ فَلَمَّا أَلَنهَا وَرَي يَنمُوسَىٰ ﴾ إِنِي أَنَا رَبُكَ فَآخَلُغ نَعْلَيْكُ إِنَكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ فُودِى يَنمُوسَىٰ ﴾ إِنِي أَنا رَبُكَ فَآخَلُغ نَعْلَيْكُ إِنَكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ مُلوَى ﴿ وَأَنَا آخَةُ لَا إِلَهَ إِلَا أَنَا مُلُوى ﴾ وَأَنَا آخَةُ لَا إِلَهَ إِلَا أَنَا فَعُهُ لَا إِلَهَ إِلَا أَنَا فَعُهُ مَن وَأَقِيمِ الصَّلُوةَ لِذِكْرِي ﴾ إِنَّ ٱلسَّكَاعَةَ ءَالِيهُ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِنَحْبَرِي وَأَقِيمِ الصَّلُوةَ لِذِكْرِي ﴾ إِنَّ ٱلسَّكَاعَة ءَالِيهُ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِيُحْرَى كُلُّ نَفْيهِ بِمَا تَسْعَىٰ ﴾ فَالَا يَصُدَّنَكُ عَنْهَا مَن لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَاقَبَهَ هُولِيلُهُ فَيْرَا مُن لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَاقَبَهُمْ هُولِيلُهُ فَرَدًىٰ ﴾ فَأَرْدَىٰ ﴾ فَأَرْدَىٰ ﴾ فَرَدَىٰ ﴾

المعنى: خاطب الله نبيّه تسلية له ممّا ناله من أذى قومه وتثبيتاً له بالصبر على أمر ربّه كما صبر موسى حتّى نال الفوز في الدنيا والآخرة كما قال سبحانه: ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْكَهِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ. فُوَادَكَ ﴾ (١) وبدأ بموسى النِّهِ لأن المشقّة الحاصلة له كانت أعظم فقال: وهل سمعت بخبر موسى اذ رأى ناراً؟

عن ابن عبّاس قال: (كان موسى رجلاً غيوراً لا يصحب الرفقة لئلًا ترى امرأته فلمّا قضى الأجل وفارق مدين خرج)، وقيل: استأذن موسى شعيباً النه في الرجوع إلى والدته فأذن له فخرج فولد له في الطريق ابن وكان معه غنم له وأهله على أتان وعلى ظهرها جوالق فيها أثاث البيت فأضل الطريق في ليلة مظلمة باردة وتفرّقت ماشيته ولم ينقدح زناده (٢) كلّما قدح وامرأته في الطلق وبينا هو كذلك إذ نظر ناراً من بعيد عن يسار الطريق فظن أنّها نار من نيران الرعاة وهي عند موسى النه كانت ناراً وعند الله نوراً.

قيل: النار أربعة أقسام: نار تأكل ولا تشرب وهي نار الدنيا ونار تشرب ولا تأكل وهي نار الدنيا ونار تشرب ولا تأكل وهي نار الشجر كالمرخ وأمثاله لقوله تعالى: ﴿ جَمَلَ لَكُم مِنَ ٱلشَّجَرِ ٱلأَخْضَرِ نَازًا ﴾ (٣) ونار تأكل وتشرب وهي نار المعدة ونار لا تأكل ولا تشرب وهي نار موسى المنهج.

وأيضاً باعتبار آخر ينقسم إلى أربعة أخرى: نار لها نور بلا حرقة وهي نار موسى النها وثانيها: حرقة بلا نور وهي نار جهنّم. وثالثها: الحرقة والنور وهي نار الدنيا ورابعها: لا حرقة ولا نور نار الأشجار.

وبالجملة فلمنا أبصر موسى النار توجّه نحوها ﴿فَقَالَ لِأَهْلِهِ ﴾ والخادم وأمثاله: ﴿ أَمْكُنُواً ﴾ وأقيموا مكانكم والفرق بين الإقامة والمكث أن الإقامة

ا ـ سورة هود: ۱۲۰.

٢ــ العود الذي يقتدح به النار.

٣ سورة يس: ٨٠.

تدوم والمكث لا يدوم. ﴿إِنِّ ءَانَسَتُ نَارًا ﴾ أي: أبصرت ناراً والإيناس الإبصار الذي لا شبهة فيه. ومنه إنسان العين فإنّه يتبيّن به الشيء ويظهر. والإنس يقال لظهورهم كما قيل الجن لاستتارهم وخفائهم وأيضاً هو من مادة الأنس والإيناس.

ولمًا كان الإيناس بالقبس مترقباً ومتوقعاً بنى الأمر فيه على الطمع والرجاء فقال: ﴿ لَهُوَ مَالِيكُم مِنْهَا بِفَبَسٍ ﴾ أي: بجذوة أو برأس عود أو فتيلة منها ﴿ أَوْ أَجِدُ عَلَى ٱلنَّارِ ﴾ هادياً يدلني على الطريق لأن النار لا تخلو من أهل لها وناس عندها. والهدى اسم مصدر لما يهتدى به.

﴿ فَلَمّا آلَنها ﴾ أي: أتى النار فإذا النار في شجرة عناب فوقف متعجباً من حسن ضوء تلك النار وشدة خضرة تلك الشجرة فسمع النداء من الشجرة وهو قوله: ﴿ نُودِى يَنمُوسَى \* إِنِّ أَنَا رَبُّك ﴾ كقولك: يا فلان أنا ربّك الذي خلقك، فأجاب سريعاً ما يدري من دعاه فقال: إنّي أسمع صوتك ولا أرى مكانك فأين أنت؟ فقال: أنا فوقك ومعك وأمامك وخلفك وأقرب إليك من نفسك فعلم موسى إن ذلك لا ينبغى إلّا لربّه وأيقن به.

وقيل: إنّه لمّا رأى شجرة خضراء من أسفلها إلى أعلاها يتوقّد فيها نار بيضاء وسمع تسبيح الملائكة ورأى نوراً عظيماً لم يكن الخضرة تطفئ النار ولا النار تحرق الخضرة تحيّر وعلم أنّه خارق العادة ومعجز وإنّه أمر عظيم فألقيت عليه السكينة وإنّما كرّر الكناية لتأكيد الدلالة وإزالة الشبهة وتحقيق المعرفة.

﴿ فَأَخْلَعْ نَعْلَيْكَ ﴾ وانزعهما والسبب في هذا الأمر قيل: إنَّما كانتا من جلد حمار ميّت، عن كعب وعكرمة وروي ذلك عن الصادق النِّهِ. (١) وقيل:

١\_علل الشرايع، ج ١، ص ٦٦؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج ١، ص ٢٤٨.

كانتا زكيّة ولكنّه أمر بخلعهما ليباشر بقدميه الأرض فتصيبه بركة الوادي المقدّس. وقيل: لأنّ الحفاء من علامة التواضع ﴿ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدّسِ طُوى ﴾ أي: واد كثير البركة مطهر وهطوى، اسم للوادي وقيل: «طوى» الوادي بالبركة.

﴿ وَأَنَا آخَتُمْ اللَّهِ وَاصطفيتك للرسالة ﴿ فَأَسْتَمِعْ لِمَا يُوحَىٰ ﴾ إليك من كلامي وأصغ إليه، ولما أمره باستماع الوحي فابتدأ سبحانه بالتوحيد فقال: ﴿ إِنَّنِى أَنَا أَلَهُ إِلَّا أَنَا ﴾ ولا يستحق العبادة غيري ﴿ فَآعَبُدُنِ ﴾ خالصاً ولا تشرك في عبادتي غيري أحداً.

وهاهنا مسألة قال الأشعريّ: إنّ اللّه أسمعه الكلام القديم الّذي ليس بحرف ولا صوت والمعتزلة أنكروا وجود ذلك الكلام وقالوا: إنّ اللّه سبحانه خلق ذلك الصوت والنداء في جسم من الأجسام كالشجرة لأنّ النداء كلام اللّه واللّه قادر عليه ومتى شاء فعله.

وأمّا أهل السنّة من أهل ما وراء النهر فقد اعتقدوا بقدم الكلام إلّا أنّهم زعموا أنّ الّذي سمعه موسى صوت خلقه اللّه في الشجرة واحتجّوا بالآية على أنّ المسموع هذا النداء والصوت المحدث وأنّه رتّب النداء على أنّه أتى النار والمرتّب على المحدث محدث فالنداء محدث.

واستدلت المعتزلة بقوله: ﴿ فَأَخْلَعْ نَعْلَيْكَ ﴾ على أن كلام الله تعالى ليس بقديم إذ لو كان قديماً لكان الله قائلاً قبل وجود موسى: فاخلع نعليك يا موسى، ومعلوم أن ذلك باطل فإن الرجل لا يقول ولا ينادي في الدار الخالية: يا زيد وإذا قال يحسب سفهاً فكيف يليق بالإله سبحانه؟ ولأن الأمر في ذلك الوقت ما كان له متعلق.

وفي قوله: ﴿ إِنَّنِى أَنَا آلِلَهُ لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِ ﴾ دلالة على أنَّ علم الأصول مقدّم على علم الفروع والفاء في قوله: ﴿ فَأَعْبُدُنِ ﴾ تدلّ على

التعقيب.

وَالْتَاهُ الصلاة لا يكون إلّا بذكر الله وقيل: معناه «أقم الصلاة» لأن أذكرك بالمدح والتعظيم والثناء. وقيل: معناه صلّ لي ولا تصلّ لغيري ولا تذكّر لغيري كما يفعله المشركون. وقيل: أقم الصلاة متى ذكرت أن عليك صلاة وهو المروي عن الباقر المنظية الله ويؤيده ما رواه أنس عن النبي المنظية قال: «من نسي فليصلها إذا ذكرها». (٢)

ثم أخبر سبحانه لموسى بمجيء الساعة فقال: ﴿إِنَّ ٱلتَكَاعَةَ ءَالِيَةُ ﴾ وجانية لا محالة ﴿أَكَادُ أَخْفِيهَا ﴾ أي: أريد أن أخفيها عن الناس لئلّا تأتيهم إلّا بغتة قال ابن عبّاس: (معناه المبالغة في الخفاء أي: أكاد لا اظهر علمها أحداً حتى من نفسي إذا كدت أن أخفيها من نفسي فكيف أظهرها لك؟) ﴿لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْيِس بِمَا تَسْعَىٰ ﴾ وتعمل من خير وشرّ.

﴿ فَلَا يَصُدُنَكَ ﴾ عن الصلاة ولا يصرفنك ﴿ مَن لَا يُؤْمِنُ ﴾ بالساعة، وقيل: الضميران راجعة كلاهما إلى الساعة قوله: ﴿ وَالتَّبَعَ هَوَينهُ ﴾ ولا يمنعك عن هذه الخصال من بنى أمره على متابعة الهوى دون الحق ﴿ فَتَرْدَىٰ ﴾ وتهلك حينئذ بسبب المخالفة وترك التأهب والخطاب لموسى الله وهو من سائر المكلّفين.

وَمَا يَلْكَ بِيَمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴿ قَالَ هِى عَصَنَاىَ أَتَوَحَّوُّا عَلَيْهَا وَآهُشُ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِى وَلِى فِيهَا مَنَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ قَالَ أَلْقِهَا يَنْمُوسَىٰ ﴿ وَآهُشُ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِى وَلِى فِيهَا مَنَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ قَالَ أَلْقِهَا يَنْمُوسَىٰ ﴾ وَآهُ نُهَا فَإِذَا هِى حَيَّةٌ تَسْعَىٰ ﴿ قَالَ خُذْهَا وَلَا خَفَقْ سَنُعِيدُهَا فَأَلْ خُذْهَا وَلَا خَفَقْ سَنُعِيدُهَا

۱\_مستدرك الوسائل، ج ٦، ص ٤٢٨؛ ومجمع البيان، ج ٧، ص ١٣.

٢\_مجمع البيان، ج ٧، ص ١٣؛ وانظر: عوالي اللثالي، ج ١، ص ١١٦.

سِيرَنَهَا ٱلأُولَىٰ ۚ وَاصْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَامِكَ عَخْرُجُ بَيْعَنَاهُ مِنْ غَيْرِ سُوَةٍ مَانَهُ أَخْرَىٰ ۚ الْأَوْرَىٰ الْأَوْرَىٰ اللّهُ الْمُكْرَىٰ الْهُ الْمَعْلَىٰ الْمُكْرَىٰ الْمُكْرَىٰ الْهُ الْمُعْلَىٰ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

المعنى: كلمة ﴿ تِلْكَ ﴾ قيل: إشارة، وقيل: موصولة أي: ما الّتي في يمينك؟ أو بالإشارة: ما تلك في يمينك؟ والسؤال إنّما يكون لطلب العلم وهو على الله محال لكنّه أراد أن ينبّهه على وقوع أمر عظيم لكي لا يدهش بسبب ذلك الأمر العظيم ويعلم أن هذا الأمر إنّما وقع بطريق المعجزة فلا يخاف أن الخشبة اليابسة تنقلب ثعباناً عظيماً.

ولمّا تكلّم معه بهيبة الإلهيّة وألزمه التكاليف الصعبة من علم المبدأ والمعاد والوسط وختمه بالتهديد العظيم حيث قال: ﴿لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْيِهِ ﴾ إلى آخر الآية، تحيّر موسى ودهش من التحيّر بحيث كاد أن لا يعرف اليمين من الشمال.

فالجواب أنّه كما خاطب سبحانه موسى فقد خاطب محمّداً في قوله تعالى: ﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ ﴾ (١) والفرق بينهما أنّ الّذي ذكره مع موسى أفشاه إلى الخلق والّذي ذكره مع محمّد ﴿ كَانَ سَرًا لَم يَسْتَأْهُلُ لَهُ أَحَدُ مَن الخلق وأمّة محمّد يَحْاطبون اللّه مرّات في الليل والنهار كما قال ﷺ «المصلي

ا\_سورة النجم: ١٠.

يناجي ربّه وفي يوم القيامة يكلّم الله المتقين من أمّته بقوله تعالى: ﴿ سَلَنَمُ فَوْلَا مِن رَبٍّ رَّحِبـمٍ ﴾ ».(١)

والصحيح أن «تلك» مبتدأ و«ما» خبره مقدّم عليه لما فيه من معنى الاستفهام.

فأجاب موسى ﴿ فِي عَمَاى ﴾ أعتمد عليها إذا مشيت والتوكّو التحامل على العصا في المشي وأخبت بها ورق الشجر لترعاه غنمي وقرئ «أهس» بالسين المهملة زجر الغنم ﴿ وَلِنَ فِيهَا ﴾ فوائد أخرى ولم يقل: «أخر» بالجمع لتوافق رءوس الآي.

قال ابن عبّاس: كان يحمل عليها زاده ويركزها فيخرج منه الماء ويضرب بها الأرض فيخرج ما يأكل ويطرد بها السباع وإذا ظهر عدو حاربت وإذا أراد الاستسقاء من بئر طالت وصارت شعبتاها كالدلو وكان يظهر عليها كالشمعة فتضيء بالليل وكانت تحدثه وتؤنسه وإذا طالت شجرة جناها بمحجنها وكانت هذه الفوائد لعصا بعد أن صار موسى موسى.

قال الله تعالى: ﴿ أَلْفِهَا يَنُمُومَنَ ﴾ ولعل التأويل أن من كان قلبه مشغولاً بالعصا ومنافعها والنعلين كيف يكون مستغرقاً في بحر معرفة الله فألق هذه العلائق عنك وأن محمداً عَلَيْهِ لمّا عرض عليه الجنّة والنار لم يلتفت إلى شيء منها: ﴿ مَا زَاعَ ٱلْهَمُرُ وَمَا طَنَىٰ ﴾ (٢)

وأيضاً في تأويل إلقاء العصا أن كلّ ما سوى اللّه فالالتفات إليه شاغل وهو كالحيّة المهلكة لك كما قال الخليل: ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِنَ إِلَّا رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (\*\*)

۱\_سورة يس: ۵۸.

٢ ـ سورة النجم: ١٧.

٣ سورة الشعراء: ٧٧.

لِينَ مِّلَانَ اللهُ عَلَىٰ الله

وفي الحديث: «يجاء يوم القيامة بصاحب المال الذي لم يؤد زكاته ويأتي ذلك المال على صورة شجاع أقرع» الحديث. (١)

ومن قوله: ﴿ قَالَ أَلْقِهَا يَنُمُوسَىٰ ﴾ يتبيّن أن الاستطاعة قبل الفعل لأن القدرة على إلقاء العصا إمّا يوجد والعصا في يده أو خارجة من يده فإن أتته القدرة وهي في يده فثبت المطلوب وأن الله ليس بظلّام للعبيد. وإذا أتته وليست في يده وإنّما استطاع أن يلقي من يده ما ليس في يده فذلك محال.

فإن قيل: إن الثعبان والجان بينهما تناف لأن الثعبان هو العظيم من الحيّات والجان الدقيق منها والصغير منها وأن وقت انقلاب العصا كانت حيّة صغيرة دقيقة ثمّ تورّمت وتزايد جرمها حتّى صارت ثعباناً.

فالجان أول حالها والثعبان مآلها على أنّها كانت في شخص الثعبان وسرعة حركة الجان والدليل على هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَهَاهَا نَهَنَزُ وسرعة حركة الجان والدليل على هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَهَاهَا نَهَنَزُ كَانَ لَهَا عرف كعرف الفرس وكان بين لحييها أربعون ذراعاً وكانت تبتلع كلّ ما مرت به من الصخور والأحجار حتى سمع موسى صرير الحجر في فمها وجوفها.

﴿ قَالَ خُذْهَا وَلَا تَخَفَّ سَنُمِيدُهُمَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَى ﴾ لمّا نودي موسى وخص بتلك الكرامات العظيمة وعلم أنّه مبعوث من اللّه إلى الخلق فلمّا خاف وكان ذلك الخوف من نفرة الطبع ومقتضى البشريّة والخوف دليل لصحة نبوته وصدق ادّعائه لأن الساحر يعلم أن الذي أتى به تمويه فلا يخافه البتّة.

فلمًا سمع: ﴿ خُذْهَا ﴾ أدخل يده بين أسنانها فانقلب خشبة ولمًا قال له ربّه: ﴿ وَلَا تَخَفُ ﴾ بلغ من ذهاب خوفه وطمأنينة نفسه أن أدخل يده في فمها

۱\_ تفسير الرازي، ج ۲۲، ص ۲٦.

٢ـ سورة النمل:١٠؛ سورة القصص: ٣٦.

وأخذ بلحييها فعادت عصا ونصب ﴿ سِيرَتَهَا ﴾ بنزع خافض أي: إلى سيرتها وحالتها الأولى وعلى موسى يومئذ مدرعة من صوف قد خلّها بخلال فلما أمره سبحانه بقوله: «خذها لف طرف المدرعة على يده فقال الله: يا موسى أرأيت لو أذن الله ممّا تحاذر كانت المدرعة تغني عنك شيئاً؟ قال: ولكنّي ضعيف ومن ضعف خلقت فكشف عن يده ثمّ وضعها في فم الحيّة فإذا يده في الموضع الذي كان يضعها إذا توكّأ عليها بين الشعبتين.

وقيل: كانت العصا من أسّ الجنّة أخرجها آدم وتوارثها الأنبياء إلى أن بلغ شعيباً فدفعها إلى موسى الخبّ وقيل: كانت من عوسج وكان طولها عشرة أذرع على مقدار قامة موسى والمراد من الذراع من المرفق إلى رءوس الأصابع لا الذراع الاصطلاحيّ.

وَالْمُسُمُ يَدُكُ إِلَى جَنَاحِكَ غَغْرُجُ بَيْخَاةً مِنْ غَيْرِ سُوّهِ مَايَةً أُخْرَىٰ ﴾ اعلم أنه يقال: لكل ناحيتين جناحان كجناحي العسكر لطرفيه وجناحا الإنسان جنباه والأصل المستعار منه جناحا الطائر لأنه يجنحهما ويميل بهما إلى الحركة أي: واجمع يدك إلى ما تحت عضدك أو إلى جنبك أو إلى جيبك ادخل يدك تخرج بيضاء لها نور ساطع تضيء بالليل والنهار أشد من نور الشمس والقمر من غير بياض كالبرص ففعل فخرجت يده كما قال الله ثم ردها فعادت إلى لونه الذي كانت عليه، آية أخرى زيادة على آية العصا.

﴿ لِنُرِيكَ مِنْ ءَايَنِنَا ﴾ أي: خذها لنريك بعض آياتنا ﴿ آلَكُبْرَى ﴾ والكبرى بمناسبة الآية ونعت الآية فلو قيل: نعت الآيات فكقوله: ﴿ مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴾ و﴿ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴾ وبالجملة لما أظهر سبحانه له هاتين الآيتين أمره بالذهاب ﴿ اَنْهَ إِنَّهُ مَلَىٰ ﴾ وبين العلّة في ذلك وقال: ﴿ إِنَّهُ مَلَىٰ ﴾ وتكبر في كفره.

ولا أخاف وسهل علي إذا كلفتني بالرسالة وأطلق عن لساني العقدة التي فيه حتى أتحمّل ولا أخاف وسهل علي إذا كلفتني بالرسالة وأطلق عن لساني العقدة التي فيه حتى يفهموا كلامي وكان في موسى رتّة لا يفصح معها بالحروف شبه التمتمة وسبب ذلك جمرة طرحها في فيه لمّا أراد فرعون قتله لأنّه أخذ بلحية فرعون ونتفها وهو طفل فقالت آسية بنت مزاحم: لا تفعل لأنّه صبي لا يعقل وعلامة جهله أنّه لا يميّز الدرّة من الجمرة فأمر فرعون حتّى احضر الدرّة والجمرة بين يديه فأراد موسى أن يأخذ من الدرّة فضرب جبرئيل يده إلى الجمرة فأخذها ووضعها في فيه فاحترق لسانه.

وبالجملة فأجاب الله مسؤوله بقوله: ﴿ فَتُد أُوتِيتَ سُؤَلَكَ ﴾ ومناك ومن مسؤولاته: ﴿ وَأَجْعَل لِي وَزِيرًا مِنْ أَهْلِ \* هَرُونَ أَخِى ﴾ أتقوى به وبرأيه وكونه من أهله يوجب أن يكون له أولى ببذل النصح وكان هارون أخاه لأمه وأبيه ﴿ وَأَشْرِكُهُ ﴾ معي في الأمر والنبوة والمراد من الشركة النبوة ولو لا ذلك لكان يجوز له أن يستوزره من غير مسألة لأن الوزارة الإعانة والاستعانة لا يلزم الرخصة وكان هارون أكبر من موسى بثلاث سنين وأتم طولاً وأبيض جسماً وأفصح لساناً ﴿ كُنُ ﴾ ننز هك عمّا لا يليق بك وإنّما سأل هذه الحاجات ليتوصل بها إلى الطاعات لأنها موجباتها لا للرياسة ﴿ وَنَذَكُرُكَ كُثِيرًا \* إِنّكَ كُتُتَ لِيتُوصَل بها إلى الطاعات لأنها موجباتها لا للرياسة ﴿ وَنَذَكُرُكَ كُثِيرًا \* إِنّكَ كُتُتَ لِيتُوصَل بها إلى الطاعات لأنها موجباتها لا للرياسة ﴿ وَنَذَكُرُكَ كُثِيرًا \* إِنّكَ كُتُتَ لِيتُوصَل بها إلى الطاعات لأنها موجباتها لا للرياسة ﴿ وَنَذَكُرُكَ كُثِيرًا \* إِنّكَ كُتُتَ لِيتُوصَلُ بها إلى الطاعات لأنها موجباتها لا المرياسة ﴿ وَنَذَكُرُكَ كُثِيرًا \* إِنّكَ كُتُتَ لِيتُوصَلُ بها إلى الطاعات لأنها موجباتها لا المرياسة ﴿ وَنَذَكُرُكَ كُثِيرًا \* إِنّكَ كُتُتَ لِيتُوصَلُ بها إلى الطاعات لأنها موجباتها لا المرياسة على وَنَهُ لَيْ وَلِينَا الله وَالِي وَلَالُونُ وَلَالُونَ وَلَالُونَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَالمُ وَلَالًا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَالًا وَاللّهُ اللّهُ وَلَالًا وَاللّهُ وَلَالَا وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْتُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَاللّهُ وَلّهُ وَلَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّه

قال أمير المؤمنين الخلاب: «كن لما لا ترجو أرجى منك لما ترجو فإنّ موسى الخلاب خرج يقتبس لأهله ناراً فكلمه الله فعاد وهو نبيّ، وخرجت ملكة سبأ كافرة فأسلمت مع سليمان الخلاب، وخرج سحرة فرعون يطلبون العزّة ويعارضون الربّ فرجعوا مؤمنين». (۱) فانظر في فضيلة التسبيح والدعاء أنّ مثل هذا النبيّ المكرّم الّذي كلمه

١\_الكافي، ج ٥، ص ٨٣؛ والأمالي الصدوق، ص ٢٤٤؛ وبحار الأنوار، ج ٧٥، ص ٤٦.

الله تعالى وأنعم عليه بهذه النعم العظيمة من المعجزة والرسالة وقبول مسؤولاته قابل هذه النعم بالذكر والدعاء فقال: نسبّحك كثيراً.

المعنى: لما أخبر سبحانه بأنه أتاه طلبته بقوله: ﴿ قَدْ أُوبِيتَ سُؤلِكَ يَنهُوسَونَ ﴾ عقبه في هذه الآية بأن نعمتنا جارية عليك قديماً وحديثاً وعدد تلك النعمة بقوله: ﴿ وَلَقَدْ مَنَنّا عَلَيْكَ مَرّةً أُخْرَى ﴾ قبل هذه المرة «والمرة» الكرة الواحدة وذلك حين ألهمنا امّك ما كان فيه نجاتك من القتل قيل: رأت بالمنام أن تفعل هكذا أو القي هذا الأمر في خاطرها أو أنّه سبحانه أوحى إلى بعض الأنبياء في ذلك الزّمان كشعيب المناه وغيره وذلك النبيّ عرفها.

ثمّ فسر ذلك الإيحاء بقوله: ﴿ أَنِ ٱتَذِفِيهِ فِى ٱلتَّابُوتِ ﴾ واجعليه بان ترميه فيه واقذفي التابوت والصندوق ﴿ فِي ٱلْيَرِ ﴾ يراد به النيل روي أنّها اتّخذت تابوتاً وجعلت فيه قطنا محلوجاً ووضعت فيه موسى وقيّرت شقوقه ورأسه ثمّ ألقته في النيل والّذي صنع التابوت قيل: حزقيل مؤمن آل فرعون.

﴿ فَلَيُلْقِهِ ٱلْمِنْمُ بِٱلسَّاحِلِ ﴾ والساحل بمعنى المسحول سمّي بذلك لأنَّ الماء

يسحله فكأنّه سبحانه أمر اليم كما أمر أم موسى، والمعنى أنّها متى تلقيه في البحر يلقيه اليم في الساحل حتماً واليم اسم يقع على البحر والنهر العظيم ﴿ يَا الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله على الله على الله على الله ولانبيائه وعدواً لموسى خاصة لتصور أن ملكه ينقرض على يده لأن فرعون خاف من هذا الأمر كان يقتل غلمان بني إسرائيل ثم خشي أن يفنى نسلهم فكان يقتل بعد ذلك في سنة ولا يقتل في سنة فولد موسى في السنة التي كان يقتل الغلمان فيها فنجاه الله فهذه المنة الأولى.

﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً بِنِي ﴾ أي: جعلتك بحيث يحبّك من يراك حتى أحبّك عدوك فرعون وأحبّتك امرأته آسية فربّتك في حجرها وأن البحر القى التابوت بموضع من الساحل فيه فوهة نهر قصر فرعون وأذاه النهر إلى بركته فلما رآه أخذه قيل: جعل الله موسى محبوباً إلى الناس فلا يلقاه أحد مؤمن ولا كافر إلّا أحبّه وقيل: كانت ملاحة في عين موسى فما رآه أحد إلّا أحبّه.

﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِ ﴾ أي: ولتربّى وتغذّى بمرأى منّى ويجري أمرك على ما أريد من الرفاهة في غذائك وذلك أن من صنع الإنسان شيئاً وهو ينظر إليه صنعه كما يحب قال القفّال: معناه لترى على عيني ووفق إرادتي والمراد من العين العلم أي: ترى على علم منّى كما أن العالم بالشيء يحرسه عن الآفات كما أن الناظر إليه يحرسه عن الآفات فالعين كأنّها سبب الحراسة فأطلق اسم المسبّب مجازاً وقيل: المعنى أن تربّى وتغذّى بحياطتي وحفظي كما يقال: عليك عين الله وقوله: إذ تمشي أختك فتقول هل أدلكم على من يكفله فرجعناك إلى امتك، فصار ذلك تفسيراً لحياطة الله.

و«لتصنع» قرئ بكسر اللام وجزم العين بصيغة الأمر وبفتح التاء والنصب أي: وليكون تصرّفك وعملك على علم منّي. وبالجملة لمنا فشا الخبر بمصر أن آل فرعون أخذ وا غلاماً في النيل وهو لا يرتضع من ثدي كل امرأة يؤتى بها لأن الله حرّم عليه المراضع غير أمه اضطرّوا إلى تتبّع النساء فلمنا رأت أخت موسى جاءت إليهم منكّرة فقالت: ﴿ مَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى ﴾ أهل بَيْتٍ يَكْفُلُونَهُ لَكُمْ ثُمّ جاءت بالأمّ فقبل ثديها فرجع إلى أمّها بلطف الله ﴿ فَرَجَمْنَكَ إِنّى أَيْكَ كُنْ نَقَرٌ عَيْنُهَا وَلَا تَعْزَنَ ﴾.

ومن المنن قوله تعالى: ﴿وَقَنَلْتَ نَفْسًا ﴾ خطاء وهو الذي وكزه موسى وكان قبطيًا كافراً فخاف موسى أن يقتلوه به ﴿وَفَنَجَيْنَكَ ﴾ من خوف الاقتصاص ﴿وَفَنَنَكَ فُنُونًا ﴾ واختبرناك اختباراً وعاملناك معاملة المختبر حتى خلصت للاصطفاء بالرسالة وهذه النعمة الاخيرة من أعظم النعم وقيل: امتحناك في تشديد المعاش حتى رعيت لشعيب عشر سنين.

ثم شرح سبحانه في ذلك فقال: ﴿ فَلَيِثْتَ سِنِينَ فِي أَهَٰلِ مَدَّيَنَ ﴾ حين كنت راعياً لشعيب ﴿ ثُمَّ ﴾ بعد ذلك ﴿ جِثْتَ عَلَىٰ قَدَرٍ يَنْمُوسَىٰ ﴾ أي: في الوقت الذي قدر الإرسالك نبيّاً. قال الشاعر:

نال الخلافة إذ كانت له قــدراً كما أتى ربّه موسى على قــدر

وقيل: جئت على الوقت الذي يوحى فيه إلى الأنبياء وهو على رأس أربعين سنة.

﴿وَأَصْطَنَعْتُكَ ﴾ واتّخذتك صنيعتي وأخلصتك لتشتغل بإرادتي وإقامة حجّتي وجعلتك بيني وبين خلقي.

﴿ أَذْهَبُ أَنتَ ﴾ وهارون بحججي وآياتي ﴿ وَلَا نَبِياً ﴾ أي: ولا تضعفا ولا تفترا في أمري ولا تقصرا. ﴿ أَذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ ﴾ كرّر الأمر بالذهاب للتأكيد وقيل: إنّ في الأوّل اختص موسى بالأمر وفي الثاني أمرهما ليصيرا شريكين في الأمر ﴿ إِنَّهُ طُغَى ﴾ وجاوز الحد في الطغيان.

﴿ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيْنَا ﴾ له أي: ارفقا في الدعوة والقول ولا تغلظا له وقيل: معنا كنياه وكنيته أبو الوليد وقيل: أبو العبّاس وقيل: أبو مرّة ﴿ لَمَالَهُ يَتَذَكَّرُ ﴾ ما أغفل عنه من عبوديّة نفسه وربوبيّة الله سبحانه ويخشى العقاب والعذاب وقيل: إنّ هارون كان بمصر فلمًا أوحى الله إلى موسى أن تأتي مصر أوحى إلى هارون أن يتلقّى موسى فتلقّاه على مرحلة وذهبا إلى فرعون.

وقال يحيى بن معاذ في قوله تعالى: ﴿ لَمَالَهُۥ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾ إلهي هذا رفقك بمن يدّعي الألوهيّة فكيف رفقك بمن أقرّ بالعبوديّة؟

قيل: إن موسى أتاه وقال له: تسلم وتؤمن لرب العالمين على أن لك شبابك فلا تهرم وتكون ملكاً لا تنزع الملك حتى تموت ولا تنزع منك لذة الطعام والشراب والجماع حتى تموت فإذا مت دخلت الجنة فأعجبه ذلك وكان لا يقطع أمراً دون هامان وكان غائباً فلما أقدم هامان أخبره بالذي دعاه إليه وأنه يريد أن يقبل منه فقال هامان: قد كنت أرى أن لك عقلا وأن لك رأياً بينا أنت رب تريد أن تكون مربوباً وبينا أنت تعبد تريد أن تعبد؟ فقلبه عن رأيه ولا ينافي هذه التوصية من الله تعالى لموسى في قوله: ﴿ قَلُهُ لَيْنَا لَمُ الله على الله علمه بأنه لا يؤمن لأنه أراد أن يتم الحجة عليه لئلا يكون للناس على الله حجة.

قَالَا رَبِّنَا إِنَّنَا غَفَافُ أَن يَفْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ ۖ قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّى مَعَكَمَا آسَمَعُ وَأَرْكِ اللَّ عَلَيْهَا فَقُولَا إِنَّا رَسُولَا رَبِكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي مَعَكَمُنَا آسَمَعُ وَأَرْكِ اللَّهِ فَقُولَا إِنَّا رَسُولًا رَبِكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِنْسَرَهُ بِلَ وَلَا تُعَذِّبُهُمْ قَدْ جِعْنَنَكَ بِعَايَةِ مِن تَرَبِكَ وَٱلسَّلَامُ عَلَى مَنِ ٱنْبَعَ الْمُدَىٰ اللَّهُ وَلَا تُعَذِّبُهُمْ قَدْ أُوحِى إِلَيْنَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَب وَتَوَلَىٰ اللَّا قَالَ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَن كَذَب وَتَوَلَىٰ اللَّا قَالَ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَن كَذَب وَتَوَلَىٰ اللَّا قَالَ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَن كَذَب وَتَوَلِّى اللَّهُ قَالُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَن كَذَب وَتَوَلِّى اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّه

قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَىٰ ۞ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَقِي فِي كِتَنَبِّ لَا يَعْضِلُ رَقِي وَلَا يَنسَى ۞ ٱلّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلَا وَأَنزَلَ مِن ٱلسَّمَآءِ مَآةً فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَجًا مِن نَبَاتٍ شَقَىٰ ۞ كُلُواْ وَأَرْعَوْا أَنْعَامَكُمْ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاينتِ لِأَوْلِي ٱلنَّكُلُ ۞ مِنهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنهَا نَغْرِجُكُمْ لَانَ فِي ذَالِكَ لَاينتِ لِلْأُولِي ٱلنَّكُلُ ۞ مِنهَا خَلَقَنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنهَا نَغْرِجُكُمْ لَانَ أَنْ اللَّهُ الْمُعَالَى اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

لمَّا أمر اللَّه موسى وهارون أن يمضيا إلى فرعون ويدعواه إليه ﴿ قَالَا رَبِّنَا إِنَّنَا غَافُ أَن يَقُرُّكُ عَلَيْناً ﴾ ونخشى أن يسبقنا بعذاب ويعجل بعقوبة علينا.

﴿ قَالَ ﴾ سبحانه: ﴿ لَا تَخَافَآ إِنَّنِي مَعَكُما ﴾ بالنصرة والحفظ وهُواَسَمَهُ ﴾ ما يسأله عنكما فألهمكما جوابه ﴿ وَأَرَفَ ﴾ ما قصده بكماً فأدفعه عنكما قوله: ﴿ فَأَنِيَاهُ ﴾ أي: فأتيا فرعون ﴿ فَقُولًا ﴾: أرسلنا إليك خالقنا بما ندعوك إليه ﴿ فَأَرْسِلُ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةُ مِلَ ﴾ أي: أطلقهم ولا تعذَّبهم بالأعمال الشاقة.

واحتج القائلون بعدم فوريّة الأمر بهذه الآية لأنّه لو كان يقتضي الفوريّة لما جاز لهم أن يسألوا ما يزيدهم الاطمينان والثبات ولكانوا يمضون سريعاً إلى حيث أمرهم الله خصوصاً إذا ضمّت إليه ما يدل على أنّ المعصية غير جائزة على الرسل.

﴿ قَدْ جِمْنَكُ بِثَايَةِ مِن رَّبِكَ ﴾ ودلالة واضحة ولاتحة من الله يشهد لنا بالصدق والنبوة ﴿ وَالسَّلَامُ عَلَىٰ مَنِ اَتَّبَعَ الْمُدُكَةَ ﴾ قالوا: لم يرد بالسلام هنا التحيّة بل معناه أن من اتّبع الهدى سلم من عذاب الله ويدل على هذا المعنى بعده ﴿ إِنّا قَدْ أُوحِى إِلَيْنَا أَنَّ الْمَذَابَ عَلَىٰ مَن كَذَّبَ وَتَوَلِّنَ ﴾ أي: إنما يعذب الله من كذّب بما جثنا به وأعرض عنه فأمًا من اتّبعه فإنّه يسلم من العذاب.

وفي الكلام حذف وتقدير وهو فأتياه ﴿ قَالَ فَمَن زَّبُّكُمَا ﴾ قال لهما

فرعون: فمن ربّكما يا موسى؟ واكتفى بذكر موسى للتغليب والشمول لهارون ولتسوية رءوس الآي.

وأراد فرعون من هذا الكلام أن ربّكما من أي: جنس من الأجناس حتّى أفهمه.

فبين موسى أنّه تعالى ليس له جنس وإنّما يعرف بأفعاله فقال: ﴿ رَبُّنا الَّذِى أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ، ثُمّ هَدَىٰ ﴾ أي: كلّ شيء قدره بالصورة فهداه إلى مطعمه ومشربه ومنكحه وغير ذلك من ضروب الهداية الموجبة لبقاء وجوده ووجود نوعه من أمور معاشه بعضاً وأمور معاشه ومعاده بعضاً كالإنسان ليتوصّل بها إلى الآخرة ونعيمها أو الآية بالتقديم والتأخير أي: أعطى خلقه كلّ شيء يحتاجون إليه.

وَاللّه وَمَالُ وَمُونَ وَمُنَا بَالُ ٱلْقُرُونِ الماضية فإنّها لم تقرّ بالله وما تدعو إليه كعبدة الأوثان ومثل قوم نوح وعاد وثمود وأمثالها ف وقال موسى: وعلم عند ربّي أي: أعمالهم محفوظة عند الله يجازيهم على أعمالهم والتقدير: علم أعمالهم عند ربّي وفي كِتنب أي: في اللوح المحفوظ أو ما يكتبه الملائكة لا يخطئ ربّى وكلا ينسَى أي: لا يغفل ولا يترك شيئا في الموالدي مَعْلَلُ ولا يترك شيئا في مَعْلَلُ لَكُمُ ٱلأَرْضَ مَهْدًا في

وهاهنا مسألة وهي أنّه كيف يتصور أنّ الّذي يميّز أنّ العشرة أكثر عدداً من الخمسة أن يعتقد نفسه أنّه إله المعالمين وهو يدوك عجزه في تدبير بدنه ولكلّ أحد يحصل علم الضروريّ بأنّه ليس خالقاً وموجدا للعالم فكيف جهل فرعون هذا الأمر واذعى الربوبيّة؟ فيحتمل أنّه كان دهريّاً نافيا للمؤثّر أصلاً ويحتمل أنّه كان فلسفيًا قائلاً بالعلّة الموجبة ويحتمل أنّه كان من عبدة الكواكب ويحتمل أنّه كان من الحلوليّة المجسّمة واذعاؤه الربوبيّة لنفسه

بمعنى أنّه يجب عليهم طاعته والانقياد له في تمام الأمور وعدم الاشتغال بطاعة غيره وهذا من أقبح أقسام الشرك والكفر لأنّه قد عرف أن ربّه وخالقه غيره وقد جحده وادّعى الإطاعة والعبادة لنفسه.

وقيل: إن موسى التله لما دعا فرعون إلى الإقرار بالبعث قال فرعون: ﴿ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَىٰ ﴾ فلم لم يبعثوا؟ فجاوبه موسى: ﴿ لَا يَضِلُ رَبِّ ﴾ إذ لا يذهب عليه شيء.

وبالجملة ثمّ زاد موسى في الأخبار عن الله وقال: ﴿ اللَّهِ عَمَلَ لَكُمُ الْحُبَارِ عَنِ اللَّهِ وَقَالَ: ﴿ وَاللَّهِ مَمَّلًا لَكُمُ فِيهَا سُبُلًا ﴾ أي: أدخل لأجلكم في الأرض طرقاً تسلكونها وسهل لكم فيها طرقاً من الجبال والأودية والبراري ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَلَةِ مَآهُ ﴾ يعني: المطر، تم كلام موسى.

ثمّ أخبر الله عن نفسه وَمَأَخْرَجْنَا ﴾ بذلك الماء وأنّونَهَا ﴾ أي: صنوفاً وأقساما من النبات مختلفة الألوان والطعم والشكل فمنها ما يصلح لطعام الإنسان ومنها ما يصلح لغير الإنسان و كُلُوا ﴾ ممّا أخرجنا لكم بالمطر من النبات والثمار وأنّعَنَمُكُم ﴾ وأسيعوا مواشيكم واللفظ بالأمر والمراد الإجابة والتذكير بالنعمة إن وفي ذَلِكِ المذكورات دلالات لأهل العقل وقيل. لذوي الورع والتقوى.

﴿ مِنْهَا ﴾ أي: من الأرض ﴿ خَلَقَنَكُمْ ﴾ أباكم آدم وفي الأرض ﴿ خَلَقَنَكُمْ ﴾ أباكم آدم وفي الأرض ﴿ نُعِيدُكُمْ ﴾ وفي أخرى إذا حشرناكم.

﴿ وَلَقَدُ أَرَيْنَهُ ﴾ أي: فرعون ﴿ مَايَنِنَا كُلُهَا ﴾ يعني: الآيات التسع ﴿ فَكَذَّبَ ﴾ فرعون بجميع ذلك ﴿ وَأَنَى ﴾ أن يؤمن به فجحد الدليل وإنّما أراد بالآيات الّتي أعطاها موسى.

فإن قيل: إنَّ فرعون خاطب الاثنين بقوله: ﴿ فَمَن رَّئِكُمَا ﴾ ثمَّ لم وجّه

النداء إلى أحدهما وهو موسى؟ الآنه لخبثه كان يعلم الرتّة الّتي في لسان موسى النجاز فأراد استنطاقه للفضيحة كما أنّه لمّا قهره موسى بالحجة بقوله: ﴿ رَبُّنَا الّذِي أَعْلَىٰ كُلّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ﴾ خاف فرعون أن يزيد موسى بالحجة ويظهر للناس صدقه وفساد طريقة فرعون فصرفه عن ذلك الكلام شغله بالحكايات بقوله: ﴿ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَىٰ ﴾ فلم يلتفت إليه موسى جاوبه بقوله: ﴿ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّ فِي كِتَنْبِ ﴾ أي: لا يتعلق غرضي بأحوالهم وعاد إلى تتميم كلامه الأول وإيراد الدلائل الباهرة كقوله: ﴿ رَبّنًا ٱلّذِي أَعْلَىٰ كُلّ فَيْءٍ خَلْقَهُم ثُمّ هَدَىٰ ﴾.

وهذا الدليل ذكره الله لمحمد المحقوقة في قوله: ﴿ سَرِّحِ اَسَرُ رَبِّكَ ٱلْأَمْلُ ﴾ أَلَوى فَلَرُ فَهَدَىٰ ﴾ (أ وقال إبراهيم في حججه لنمرود: ﴿ فَإِنَّهُمْ عَلَوٌ لَيْ الْمَعْفِ لَهُوَ يَهْدِينِ ﴾ (أ لأنك إذا نظرت إلى أضعف الخلق مثلاً كالبق والبعوضة كيف تهتدي إلى مصالح أنفسها من الميل إلى ما ينفعها والإعراض عن ما يضرها وكذا هداية الحيوانات من عطف الأمهات ينفعها والإعراض عن ما يضرها وكذا هداية الحيوانات من عطف الأمهات إلى الأولاد وهدى الأولاد لثدي (أ الأمهات لبقاء النوع ودوام التناسل وضروب الانتفاعات من الجوارح لعرفت أن ذلك لا يمكن إلا بإلهام من مدبر عالم بجميع ما يحتاج يكون من غير سنخها وشبهها من جميع جهات المخلوقية.

وبيانه أنّ دلالة هذه الأشياء والأمور على وجود المدبّر الصانع القديم المختار بسبب أنّ اتصاف كلّ جسم من هذه الأجسام بتلك الصفة المخصوصة من التركيب والشكل والقوة والهداية إمّا أن يكون واجباً أو جائزاً

١\_سورة الأعلى: ١ ـ٣.

٢ ـ سورة الشعراء: ٧٧ ـ ٧٨.

٣ـ الأمّهات لبقاء النوع ودوام التناسل وضروب الانتفاعات من الجوارح.

والأول باطل لأنًا نشاهد تلك الأجسام بعد الموت منفكّة عن تلك التراكيب والقوى فدلً على أن ذلك جائز والجائز لابد له من مرجّع وليس ذلك المرجّح هو الإنسان ولا أبواه لأن فعل ذلك يستدعى قدرة عليه وعلما بما فيه من المصالح والمفاسد وكلاهما نائيان عن الإنسان لأنَّه بعد كمال عقله يعجز عن تغيير شعرة واحدة وبعد البحث الشديد عن كتب التشريح لا يعرف من منافع الأعضاء ومصالحها إلَّا القدر القليل فلابدُ أن يكون المتولَّى لتدبيرها موجوداً آخر وذلك الموجود لا يجوز أن يكون جسماً لأن الأجسام متساوية في الجسميَّة فاختصاص ذلك الجسم بتلك المؤثِّريَّة لابدٌ وأن يكون جائزاً فلمًا صار جائزاً افتقر إلى سبب آخر والدور والتسلسل محالان فلابد من الانتهاء في سلسلة الحاجة إلى موجود مؤثّر ومدبّر ليس بجسم ولا جسماني". ثمّ تأثير ذلك المؤثّر إمّا أن يكون بالذات أو بالاختيار والأول محال لأنّ الموجب لا يميّز مثلاً عن مثل وهذه الأجسام متساوية في الجسميّة فلم اختص بعضها بالصورة الفلكيّة وبعضها بالصورة العنصريّة وبعضها بالنباتيّة وبعضها بالحيوانية فثبت أن المؤثر والمدبر قادر وأن يكون واجب الوجود بالذات وإلَّا لا فتقر إلى مدبّر آخر ويلزم التسلسل وهو محال.

 ٱلْمُثْلَىٰ اللَّهُ فَأَجْمِعُوا كَنْ مَنْ أَفْتُوا صَفَّا وَقَدْ أَفْلَحَ ٱلْمَوْمَ مَنِ ٱسْتَعْلَىٰ اللَّهُ قَالُوا يَنُمُومَنَ إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن تَكُونَ أَوَّلَ مَنْ ٱلْقَىٰ فَالَ بَلْ ٱلْقُوْا فَإِذَا حِبَالْهُمُ وَعِصِيتُهُمْ يُخْيَلُ إِلَيْهِ مِن سِخْرِهِمْ أَنَهَا نَنْعَىٰ اللَّ

ثم حكى سبحانه عن فرعون أنّه نسب موسى إلى السحر تلبيساً على قومه ﴿ قَالَ ﴾ فرعون: ﴿ أَيِعْنَنَا لِتُخْرِجُنَا مِنْ ﴾ أرض مصر لتأتينك مثل ما أتيتنا فاجعل. وإنّما قال اللعين: ﴿ لِتُخْرِجُنَا ﴾ لإلقاء الشبهة في مسامع أهل مصر ما يصيرون مبغضين لموسى جداً لأن هذه الأمر صعب نهاية بحيث جعله الله تعالى مساويا للقتل في قوله: ﴿ أَنِ اقْتُلُوا أَنفُسَكُمُ أَوْ اخْرُجُوا مِن دِيكِرُكُم ﴾ (١) ثم أورد الشبهة الطاعنة لنبوته حيث نسبه إلى السحر لا المعجز.

﴿ فَأَجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَا نُخْلِفُهُ فَمَنُ وَلَا أَنْتَ ﴾ والموعد يمكن أن يكون مصدراً وينجوز أن يكون اسماً لمكان الوعد كقوله: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَمُ لَمَوْدُهُمُ ﴾ (١) وينجوز أن يكون اسم زمان الوعد كقوله: ﴿ إِنَّ مَوْهَدَهُمُ الْمُوعِدِ كَقُولُه: ﴿ وَإِنَّ مَوْهَدَهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه الله الله الله الله على الله الله وعداً لأن الوعد هو الذي يصح وصفه بالخلف.

وشوى وطوى وقرئ منوت ولله منوت والله والمسرها المعتان مثل طوى وطوى وقرئ منوتاً وغير منوت قيل: المراد مكاناً مستوياً لا يحجب العين ما فيه من الارتفاع والانخفاض أي: لا يكون فيه ارتفاع وانخفاض حتى يشاهد كل الحاضرين ما يجري أو المعنى مكاناً يستوي حالنا في الرضا والانتصاف ويكون نصفا بيننا وبينك. وقيل: متساوي المسافة على الفريقين.

١ ـ سورة النساء: ٦٦.

٢\_سورة الحجر: ٤٣.

۲ـ سورة هود: ۸۱.

وَ قَالَ ﴾ موسى: وَمَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّهِنَةِ ﴾ وكان يوم عيد لهم يسمّى يوم الزينة لأن الناس كانوا يتزيّنون فيه ويزيّنون أسواقهم ويوم وَعُمْشَرَ ٱلنّاسُ ﴾ حال اجتماعهم في الضحى. وقيل: يوم الزينة كان عيدهم يوم النيروز. وقيل: يوم سوق لهم وقيل: يوم عاشورا وإنّما وعدهم ذلك اليوم موسى لتكون كلمة الله هي العليا ويظهر الحق من الباطل على الرءوس في المجمع العام ليحدثوا بذلك الأمر العجيب.

﴿ فَتَوَلَّىٰ فِرْعَوْنُ ﴾ وانصرف وفارق موسى على هذا الموعد ثمّ جمع حيلته ومِكره وذلك جمع السحرة ﴿ ثُمَّ أَنَ ﴾ وحضر الموعد في الموضع بالسحرة وبالقوم وبالآلات.

قال ابن عبّاس: (كانوا اثنين وسبعين ساحراً مع كلّ واحد منهم حبل وعصا). وقيل: كانوا أربعمائة. وقيل: أكثر من ذلك. ثمّ ضربت قبّة لفرعون فجلس فيها ينظر إليهم وكان طول القبّة سبعين ذراعاً.

ثم بين موسى النا قبل كل شيء الوعيد والموعظة مما قالوه وحذرهم فقال: ﴿ وَيَلَكُمْ لَا نَفْتَرُوا عَلَى اللّهِ كَذِبَا فَيُسْجِئَكُم بِعَذَابِ وَقَدْ خَابَ مَنِ اَفْتَرَىٰ ﴾ وأن الذي تزعمون ليس بحق وأنه سحر ولا يمكنكم أيتها السحرة معارضتي. ومعنى ﴿ وَيُلَكُمْ ﴾ أي: ألزمكم الله الويل ويجوز على النداء. وقوله: ﴿ فَيُسُجِئَكُم الله ويجوز على النداء. وقوله: ﴿ فَيُسُجِئَكُمُ الله ويجوز على النداء وقوله: ﴿ وَيُلِكُمْ مِنَالِهُ وَلِي المَالِمُ العَدَابُ ويهلككم.

﴿ فَنَنَزَعُوٓا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ ﴾ أي: تشاوروا وتفاوضوا في حديث موسى وهارون وفرعون أو تشاورت السحرة في ما هيئوه للمعارضة مع موسى فيمن يبتدي في الأعمال والإلقاء.

﴿ وَأَسَرُّواْ ٱلنَّجُوَىٰ ﴾ يعني: أنّ السحرة أخفوا كلامهم وتناجوا في ما بينهم سرًا من فرعون فقالوا: إن غلب علينا موسى اتّبعناه لأنّ موسى لمّا قال لهم: ﴿ وَيُلِكُمْ لَا نَّفْتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ كَذَابِاً ﴾ قال السحرة بعضهم لبعض: ما هذا بقول ساحر. ﴿ قَالُوٓاْ إِنْ هَنذَانِ لَسَنجِزَنِ ﴾ وفي رفع «هذان» ذكروا وجوهاً:

الأوتل: أن كلمة وإن، ضعيفة في العمل لأنها تعمل بسبب المشابهة للفعل لا بالأصالة وإذا كان عملها بالمشابهة لا بالأصالة فهي ضعيفة في العمل فجاز بقاء المبتداء على حاله.

وقيل: «إن» في الآية وقعت موقع نعم أي: نعم هذان لهما ساحران واللام دخلت على المبتدأ وهو ضميرهما لا على الخبر وذكروا وقالوا: ﴿إِنْ مَانَا اللهِ اللهِ الْحَبِرُ وَذَكَرُوا وَالوا: ﴿إِنْ اللَّيْنَ مَامَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّيْقُونَ وَالتَّمَنُونَ ﴾ مثل: ﴿إِنَّ اللَّهِينَ مَامَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّيْقُونَ وَالتَّمَنُونَ ﴾ ومثل قوله: ﴿ لَكِينِ الرَّسِحُونَ فِي الْهِلْمِ مِنْهُمْ مِهِ إِلَى قوله مِ وَاللَّهِيمِينَ الصَّلَوا وَالْمُؤْتُونَ الرَّسِحُونَ فِي الْهِلْمِ مِنْهُمْ مِهِ إِلَى قوله مِ وَاللَّهِيمِينَ الصَّلَوا وَالْمُؤْتُونَ الرَّسَحَوْدَ ﴾ (١)

وقيل: ﴿إِنَّ هَنْدَانِ لَسَاجِرَانِ ﴾ بالتخفيف أي: ما هذان إلَّا ساحران.

وقال الأخفش: ﴿ إِنَّ هَٰذَانِ لَسَاحِرَانِ ﴾ خفيفة في معنى ثقيلة لغة يرفعون بها ويدخلون اللام ليفرّقوا بينهما وبين الّتي تكون في معنى «ما». (٣)

وقيل: وهو الأقوى إنّ هذه لغة لبعض العرب لغة لحارث بن كعب وكنانة وخثعم وبعض بني عذرة وبني ربيعة، واستشهد الفرّاء بقولهم:

تزورُد مَنَّا بين أذنــاه ضــربة دعته إلى هاتي التراب عقيم

وقال الجاهليّ من بني ضبّة: أعرف منه الجيد والعينانــا

ومنخسرين أشسبها ظبيانسا

وقال الآخر:

الدسورة المائدة: ٦٩.

٢\_ سورة النساء: ١٦٢.

٣\_جامع البيان، ج ١٦، ص ٢٢٥؛ وأيضاً تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ٧٤.

يراق دم لن يبرح الدهر ثاويا

كان يميناً سمجل ومضيفه

وأنشدوا:

قد بلغا في المجد غايتاها

إن أباهسا وأبسا أباهسا

وقال ابن جنّي: عن قطرب صاحب كتاب «مثلّث»: هناك أن تبكى بشعشعان رحب الفؤاد طائل اليـدان

وأمثاله كثيرة: وبالجملة قالوا: إن هذان لساحران و يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُم عَن ملك مصر ﴿ وَيَذْهَا بِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثَلِي ﴾ الشريفة قال الفراء: الطريقة الرجال الاشراف الذين هم قدوة لغيرهم يقال: هم طريقة قومهم وللواحد هو طريقة قومه ولاشراف الذين هم قدوة لغيرهم يقال: هم طريقة قومهم وللواحد هو طريقة قومه وحاصل المعنى أنهم أظهروا بأن موسى وهارون يريدان أن يذهبا بأشراف قومكم وأكابركم وهم بنو إسرائيل لقول موسى: ﴿ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَيْنَ الشَّرُة لِللهِ وَمِن المفسرين من فسر الطريقة المثلى بالدين وكان عندهم دينهم الطريقة المثلى الأمثل الأشبه بالحق ومنهم من فسر الطريقة بالمال والجاه وغرضهم من هذا البيان تنفير الناس عن النّاع موسى. ﴿ فَأَجْمُوا حَكِيدًا مُ اين لا تدعوا من كيدكم شيئاً إلّا جئتم به النّاع موسى. ﴿ فَأَجْمُوا حَكِيدًا مَ اين لا تدعوا من كيدكم شيئاً إلّا جئتم به أَنْ انْتُوا ﴾ مصطفين مجتمعين لكي يكون أنظم لأمركم وأشد لهيبتكم ﴿ وَقَدَ الْمَعْمُ السّحرة.

وقالوا يَنمُوسَى إِمّا أَن تُلْقِى وَإِمّا أَن تُكُونَ أَوّلَ مَن الْقَى ﴾ أي: إمّا أن تلقي ما معنا وهذا التخيير مع تقديمه في الذكر حسن أدب منهم وتواضع منهم لموسى لا جرم أن الله رزقهم الإيمان ثمّ إنّ موسى قابل أدبهم بأدب بقوله: ﴿ قَالَ بَلْ أَلْقُوا ﴾ فلو قيل: كيف أمرهم موسى بإعمال السحر والكفر فإنهم قصدوا بذلك تكذيب موسى؟ والجواب أنّ موسى لما علم أن إلقاءهم لا يترتّب عليه أمر بل يحصل الخذلان لهم وإبطال معتقداتهم ويظهر

الحقّ والباطل من هذا الإلقاء ثمّ هذا الأمر مشروط بكونهم محقّين كقوله تعالى: ﴿ قُلْ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ... إِن كُنْمُ مَسْدِقِينَ ﴾ (١) أي: قادرين وكان هذا الإلقاء طريقاً إلى دفع الشبهة فله أن يأمرهم به.

وهاهنا حذف في الكلام وتقديره: فألقوا ما معهم ﴿ فَإِذَا حِبَالْهُمُ وَعِصِيُّهُمْ يُخْيَلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَنْعَىٰ ﴾ والضمير في «إليه» راجع إلى موسى وقيل: إلى فرعون أي: كان يرى الحبال أنّها تسير وتعدو مثل الحيّات.

وإنَّما قال: ﴿ يُغَيِّلُ إِلَيْهِ ﴾ لأنَّها لم تكن تسعى حقيقة وإنَّها تحرَّكت لأنَّهم جعلوا داخلها الزيبق فلما حميت الشمس طلب الزيبق الصعود والخروج فحرّكت الشمس ذلك قال ابن عبّاس: ألقوا حبالهم وعصيّهم فخيّل إلى موسى أنَّ الأرض كلُّها حيَّات وأنَّها تسعى فخاف فلمَّا قيل له: ﴿وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ ﴾. فَأُوْجَسَ فِي نَفْسِهِ، خِيفَةً مُوسَىٰ ﴿ قُلْنَا لَا تَخَفُ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ وَٱلِّقِ مَا فِي يَمِينِكَ نَلْقَفَ مَا صَنَعُوا ۚ إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَنِحِرٌ وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَكَ۞ فَٱلْقِيَ ٱلسَّحَرَةُ سُجِّدًا قَالُوٓاْ ءَامَنَا بِرَبِ هَنُرُونَ وَمُوسَىٰ ۖ قَالَ ءَامَنَتُمْ لَهُ. فَبْلَ أَنَّ ءَاذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ، لَكَبِيرُكُمُ ٱلَّذِى عَلَمَكُمُ ٱلسِّخْرِ فَلَأُقَطِعَنَ ٱلَّذِيكُمْ وَأَرْجُلُّكُمْ مِنْ خِلَفٍ وَلَأْصَلِبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ وَلَنَعْلَمُنَّ أَيُّنَا أَشَدُّ عَذَابًا وَأَبْغَىٰ ﴿ قَالُواْ لَن نَّوْثِرَكَ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْبِيَنَاتِ وَٱلَّذِى فَطَرَبًا ۚ فَٱقْضِ مَا أَنتَ قَاضٌ إِنَّمَا نَقْضِي هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَأَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ إِنَّا ءَامَنَا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَلِيَنَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّخْرُ وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ١٠٠ إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ، مُخْدِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ ۖ وَمَن يَأْتِهِ، مُؤْمِنَا فَلْه عَمِلَ ٱلصَّلْلِحَنْتِ فَأُولَتِهِكَ لَمُمُّ ٱلدَّرَجَاتُ ٱلْعُلَىٰ۞ جَنَّنتُ عَدْدٍ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهَأَ وَذَٰلِكَ جَزَآءُ مَن تَزَّكُن ﴿ ﴿ اللَّهُ مَا تَزَّكُن ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

١ سورة البقرة: ٢٣؛ وسورة يونس: ٣٨.

المعنى: ﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ ﴾ أي: أحس موسى في نفسه خوفاً ووجد في نفسه ما يجده الخائف والسبب في ذلك أنّه خاف أن يلتبس على الناس أمرهم فيتوّهموا أنّهم فعلوا مثل فعله فيظنّوا المساواة ولا يتّبعونه وقيل: خوف الطباع البشريّ أو خاف أن يتفرّق الناس قبل إلقائه العصا ويبقوا في الشبهة.

قلنا وخاطبنا موسى: ﴿لَا تَخَفَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ عَلَيهم بالظفر والغلبة وألق العصا تبتلع وتلقف ما صنعوا من السحر ولمنا ألقى عصاه صارت حيّة وطاف حول الصفوف حتّى رآها الناس كلّهم ثمّ قصدت الحبال والعصيّ فابتلعها كلّها على كثرتها.

﴿ إِنَّمَا صَنَعُواْ كَيْدُ سَنِحِ ﴾ والعرب تقول في الكذب: هو كلام مصنوع وموضوع ومجعول أي: أنّ صنيعهم حيلة ومكر ﴿ وَلَا يُغْلِحُ ٱلسَّاحِرُ ﴾ بمقصوده وبغيته إذ لا حقيقة له حيث كان من الأرض و ﴿ حَبْثُ أَنَ ﴾ بسحره لا فوز له لأن الحق يبطله.

فلمًا ألقى عصاه وابتلع ما صنعوه ﴿ فَأَلْقِى ٱلسَّحَرَةُ ﴾ حال كونهم ساجدين وخرّوا لأنهم كانوا من الطبقة العليا في السحر فلمّا رأوا ما فعله موسى عرفوا أنه خارج عن الصناعة وليس أمره من السحر فاستدلّوا بفناء أجسام الحبال والعصيّ العظيمة على القادر العالم وبظهورها على يد موسى على كونه رسولاً من عند اللّه فلا جرم تابوا وآمنوا برب العالمين.

قال الزمخشري: ما أعجب أمرهم! قد ألقوا حبالهم وعصيهم للكفر والححود ثم ألقوا رءوسهم بعد ساعة للشكر والسجود فما أعظم الفرق بين الإلقاءين! (١) وروي أنهم من سرعة ما سجدوا ألقوا ولم يرفعوا رءوسهم حتى رأوا الجنّة والنار.

١- الكشاف، ج ٢، شرح ص ٥٤٥؛ وتفسير النفسي، ج ٣، ص ٦١؛ وتفسير الرازي، ج ٢٢، ص ٨٦

عن عكرمة: لممّا خرّوا سجّداً أراهم الله منازلهم، وهذا بعيد لأنهم لو كانوا كذلك لما يليق أن يقولوا: ﴿ إِنَّا مَامَنَا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَلِيَنَا ﴾ ولو أنّه جاز منهم هذا القول كما قال إبراهيم: ﴿ وَالَّذِي ٓ أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ فِي خَطِيّتَنِي ﴾ (١) فلم لا يجوز في مثل السحرة؟

وبالجملة ﴿ قَالَ ﴾ فرعون للسحرة: قد صدّقتم لموسى قبل إذني. وقد بلغ من الجهل أنّه لا يعتقد دين إلّا بإذنه والفرق بين الإذن والأمر أنّ في الأمر دلالة على إرادة الآمر المأمور به وليس في الإذن ذلك. وقيل: قال اللّعين ذلك لأن يموّ على الناس بقوله: ﴿ إِنَّهُ لَكِيرُكُم الّذِي عَلَمَكُم السّخر ﴾ وأنتم تلامذته لأن يموّ على الناس بقوله: ﴿ إِنَّهُ لَكِيرُكُم الّذِي عَلَمَكُم السّبهة وتصلف باقتداره وتمويهه بهذا الكلام.

﴿ فَلَأُفَطِمَنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِنْ خِلَفِ ﴾ والقطع من خلاف أن يقطع اليد اليمنى والرجل اليسرى لأن كل واحد من العضوين خلاف الآخر أي: لأقطعنها مختلفات واليمين خلاف الشمال. وجملة «من خلاف» منصوبة على الحال واتصفت بالاختلاف.

﴿ وَلَا أُصَلِبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخَلِ ﴾ فشبّه اللعين وقوع الصلب وتمكّن المصلوب في الجذع بتمكّن الشيء المودع في وعانه قال الرازيّ هذا المعنى،

١ ـ سورة الشعراء: ٨٢.

٢\_التوحيد، ص ١٥٢ وكفاية الأثر، ص ٣٠٠؛ وبحار الأنوار، ج ٢٦،ص ٢٦٠؛ وج ٤٦، ص ٢٠٢.

وقال: والّذي يقال في المشهور أنّ في بمعنى على فضعيف. (١) ثمّ قال: ﴿ وَلَنَعْلَمُنَّ أَيُّنَآ أَشَدُّ عَذَاهَا وَأَبْغَىٰ ﴾ وأدوم أنا أم ربّ موسى؟

فلو قيل: إن فرعون مع نقض عهده في تلك الساعة بمشاهدة انقلاب العصا ثعباناً وقصد ابتلاعها قصر فرعون وآل الأمر أن استغاث بموسى كيف يعقل أن يهدد السحرة ويبالغ هكذا في وعيدهم إلى هذا الحد ويستهزئ بموسى في قوله: ﴿ أَيُنَا أَشَدُ عَذَا لَا وَأَبْقَىٰ ﴾؟

قلنا: إنّه كان في أشدَ الخوف في قلبه إلّا أنّه كان يظهر الجلادة تمشية لأمره وناموسه وخوفاً من أن ينقلب الناس دفعة واحدة عليه، وأمّا حال السحرة، قال ابن عبّاس: (كانوا في النهار سحرة كفرة وفي آخره شهداء بررة).

و﴿ قَالُوا ﴾ لفرعون: ﴿ لَن نُؤْثِرُكَ ﴾ ونفضلك على ما آتانا من الأدلة الدالة على صدق موسى ﴿ فَأَقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ ﴾ أي: فاصنع ما أنت صانعه، فأي شيء تصنع بنا؟ فإنّا لا نرجع عن الإيمان إنّما تقضي وتصنع بسلطانك في هذه الحياة الدنيا دون الآخرة.

﴿ إِنَّا ءَامَنًا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَلِيَنَا ﴾ من الشرك والمعاصي ﴿ وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِن الشرك والمعاصي ﴿ وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنْ السِّحْرِ ﴾ وإنّما قالوا ذلك لأن الملوك كانوا يجبرون بعض الناس على تعليم السحر كيلا يخرج السحر من أيديهم حتّى يعجزون عن تمويه النّاس في دعاويهم الباطلة.

قيل: إن السحرة قبل أن يقابلوا موسى قالوا لفرعون: أرنا موسى إذا نام فأراهم إيّاه فإذا هو نائم وعصاه تحرسه، فقالوا: ليس هذا بسحر إن الساحر إذا نام بطل سحره، فأبى إلّا أن يعملوا فذلك إكراههم.

١- تفسير الرازي،ج ٢٢، ص٨٧.

﴿ وَاللَّهُ خَيْرٌ ﴾ لنا ﴿ وَأَبْقَىٰ ﴾ وهذا جواب قوله: ﴿ وَلَنَعْلَمُنَ أَيُّنَا أَشَدُ عَذَابًا وَأَبْغَىٰ ﴾ انتهى الأخبار عن السحرة.

ثم قال الله سبحانه: ﴿إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُخْدِمًا ﴾ قيل: إنّه من بقيّة قول السحرة، قيل: المجرم هنا الكافر، وقيل: الّذي أجرم وفعل مثل فعل فرعون ﴿وَلِل اللّهِ مَهْمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا ﴾ فيستريح من العذاب ﴿وَلَا يَمْنَى ﴾ حياة فيها راحة بل هو معاقب بأنواع العذاب، والهاء ضمير الشأن.

قال بعض المفسّرين: سبحان الله! القوم كفّار وهم أشد الكافرين أثبت في قلوبهم الإيمان في طرفة عين فلم يتعاظم عندهم أن خاطبوا فرعون بقولهم: ﴿ فَأَقْضِ مَا أَنتَ قَاضِ ﴾ في ذات الله وإن أحدكم اليوم ليصحب القرآن ستّين عاماً ثمّ أنّه يبيع دينه بثمن حقير.

استدلّت المعتزلة بهذه الآية في القطع على وعيد أصحاب الكبائر، قالوا: صاحب الكبيرة مجرم وكلّ مجرم فإن له نار جهنّم لقوله: ﴿ إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبُّهُ، ثُمَّرِمًا ﴾ وكلمة «من» في معرض الشرط تفيد العموم بدليل أنّه يجوز الاستثناء في كلّ واحد منها والاستثناء يخرج من الكلام ما لولاه لدخل.

واعترض بعض المتكلّمين على هذا الكلام فقال: لا نسلّم أن صاحب الكبيرة مجرم والدليل عليه أنّه تعالى جعل المجرم في مقابلة المؤمن فإنّه قال في هذه الآية: ﴿ وَمَن بَأْتِهِ، مُؤْمِنًا فَدْ عَيلَ الصَّلِحَتِ ﴾ وقال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ الْجَرَمُوا في هذه الآية: ﴿ وَمَن بَأْتِهِ، مُؤْمِنًا فَدْ عَيلَ الصَّلِحَتِ ﴾ وقال: ﴿ وَالْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ وَلَا يَمُونُ فِيهًا وَلَا يَضَمَّكُونَ ﴾ وأيضاً فإنّه قال: ﴿ وَإِنْ لَهُ جَهَامَ لَا يَمُونُ فِيهًا وَلَا يَحْقِ وَالمؤمن صاحب الكبيرة وإن عذّب بالنار لا يكون بهذا الوصف وفي يَحْقِ الخبر الصحيح: «يخرج من النار من كان في قلبه مفقال ذرّة من الإيمان». (1)

١ ـ سورة المطفقين: ٢٩.

٢- تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٠؛ وتفسير القرآن، ج ١، ص ١٦٠.

وهذا الجواب ليس جواباً للمعتزلة لأنّهم يقولون: إنّ صاحب الكبيرة ليس بمؤمن وإنّ هذا الجواب جواب من يعتقد أنّ الكبيرة لا يخرج صاحبها عن الإيمان.

وبالجملة ثمّ ذكر حال المؤمنين فقال: ﴿ وَمَن يَأْتِهِ. مُؤْمِنَا ﴾ مصدقاً بالله وبأنبيائه ﴿ وَمَدْ عَبِلَ المَنْلِحَنْتِ ﴾ أي: أدى الفرائض ﴿ وَأَوْلَيْكَ لَمُمُ الدَّرَحَنْتُ الْمُلَى ﴾ أي: أدى الفرائض ﴿ وَأَوْلَيْكَ لَمُمُ الدَّرَحَنْتُ الْمُلَى ﴾ أي: درجات الجنّة وبعضها أعلى من بعض والعلى جمع العليا وهي تأنبث الأعلى ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ وإقامة ودوام ﴿ يَعْرِي مِن تَعْنِهَا الدَّنَهُ رُخَلِينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاتُهُ مَن تَرْكَى طلب الزيمان والطاعة عن دنس الكفر، وقيل: من تزكّى طلب الزكاء بالعمل.

وَلَقَدْ أَرْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى فَآضِرِتِ لَمُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ بَبَسُا لَا تَحْنَفُ دَرُكًا وَلَا تَحْفَقَىٰ ﴿ فَالْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ. فَغَيْسَبُهُم مِّنَ ٱلْبَمِّ مَا غَيْنَكُمْ مِنْ أَلْبَمْ أَلْ فَرْعَوْنُ فَوْمَدُ وَمَا هَدَىٰ ﴿ يَبَنِي إِسْرَةِ بِلَ قَدْ أَنِجَنِنَكُمْ مِنْ غَيْنِهُمْ ﴿ وَاعْدَلْكُمْ بَانِهُ وَالْمَالُونِ أَلْاَيْمُ مَا مَدُونَكُمْ وَلَا تَطْعَوْا فِيهِ فَيَجِلَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَ وَالسَّلُونِ ﴿ كُلُوا عَلَيْهِ مَن عَلِيلًا عَلَيْهِ مَن عَلِيلًا عَلَيْهِ فَيَجِلً عَلَيْكُمْ ٱلْمَنَ وَالسَّلُونِ ﴿ فَي عَلَيْهِ فَيَجِلً عَلَيْهِ فَيَجِلً عَلَيْهِ فَيَجِلً عَلَيْهِ فَيَجِلً عَلَيْهِ فَيَجِلً عَلَيْهِ فَيَجِلُ عَلَيْهِ فَيَجِلْ عَلَيْهِ فَيَجِلُ عَلَيْهُ وَمَن بَعْلِلْ عَلَيْهِ غَيْجِلُ عَلَيْهِ فَيَجِلُ عَلَيْهُ وَمَن بَعْلِلْ عَلَيْهِ غَيْجِلُ عَلَيْهِ فَيَجِلُ عَلَيْهُ وَمَن بَعْلِلْ عَلَيْهِ غَيْجِلُ عَلَيْهُ وَمَن بَعْلِلْ عَلَيْهِ فَيَجِلُ عَلَيْهُ مَوْلُ اللّهُ وَمِن فِي اللّهِ فَي فَقَدْ هَوَى اللّهُ وَلَا تَطْعَوْا فِيهِ فَيَجِلً عَلَيْهُمْ وَمَن مِنْ عَلَيْهِ فَي عَلَيْهُمْ وَمَن بَعْلِلْ عَلَيْهِ فَي فَي فَقَدْ هَوى فَقَدْ هَوى فَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

المعنى: لما وقعت هذه القضية ورأى فرعون من الآيات فلم يؤمن هو وقومه واستجاب بعض بني إسرائيل موسى فأراد الله تمييزهم من طائفة فرعون وخلاصهم فأوحى الله إلى موسى أن أسر بهم أي: المستجيبين ليلا أي: في الليل من البحر وإنّما أمره بالإسراء لئلًا يكون اجتماعهم بمشهد فرعون فيمنعهم عن استكمال مراد هم وبسبب سراهم بالليل يكون فرعون غائقاً عن طلبهم ولو تقارب العسكران لا يرى عسكر موسى عسكر فرعون

فيها بوهم، فأمر الله موسى أن يضرب عصاه في البحر وأريد بضرب الطريق جعل الطريق بالضرب يبساً. وديبساً» قرئ بسكون الباء وفتح الياء، واليبس واليابس شيء واحد والمعنى: طريقاً ذا يبس، ومن قال بتسكين الباء فالمراد: ما كان فيه وحل ولا نداوة فضلاً عن الماء.

﴿ لَا تَعْنَفُ دَرُكَا وَلَا تَعْنَفِى ﴾ أي: لا تخاف أن يدركك فرعون فإنّي أحول بينك وبينه بالتأخّر عنك أي: غير خائف ولا خاش وفي قوله: ﴿ وَلَا عَنْفَىٰ ﴾ مستأنفة كأنّه وأنت لا تخشى «لا» بمعنى النفييّة لا النهييّة. وقيل: بمعنى الناهية، فحينتذ الألف ليست الألف المنقلبة من لام الفعل بل زائد للإطلاق من أجل الفاصلة مثل: ﴿ فَأَضَلُونَا ٱلسَّبِيلَا ﴾ (١) ومثل: ﴿ وَتَطُنُّونَ بِاللّهِ النَّابِيلَا ﴾ (١) ومثل: ﴿ وَتَطُنُّونَ بِاللّهِ النَّابِيلَا ﴾ (١)

﴿ قَائَبُمَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ فَغَشِيَهُم مِنَ ٱلْذِيمَ مَا غَشِيَهُم ﴾ وألحق جنوده بهم وبعث بجنوده في أثرهم فأحاطهم ولحقهم ما لحقهم، وفي البيان تهويل وتعظيم للواقعة مثل قول أبي النجم: (أنا أبو النجم وشعري شعري)، أي: تعلم شعري أي: شعر. فهلك فرعون وقومه ونجا موسى وقومه فليعتبر المعتبرون.

﴿ وَأَضَلَ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَىٰ ﴾ أي: صرفهم عن الحق وما هداهم إلى طريق النجاة. قال القاضي: لو كان الضلال من خلق الله لما جاز أن يقول: ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ ﴾ وإنّه تعالى ذمه بذلك فكيف يجوز أن يكون خالقاً للكفر؟ وإنّما قال: ﴿ وَمَا هَدَىٰ ﴾ بعد قوله «أَضَلَ اليتبيّن أنّه استمر على ذلك، وحذف المفعول لمكان رأس الآية، وإنّما قال سبحانه هذا الكلام تكذيباً

١\_سورة الأحزاب: ٦٧.

٢ــ سورة الأحزاب: ١٠.

لقول فرعون إذ كان يقول لقومه: ﴿ وَمَا آهَدِيكُمُ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴾. (١)

قال ابن عبّاس: (لمّا أمر اللّه موسى أن يقطع بقومه البحر وكان موسى وبنو إسرائيل استعاروا من قوم فرعون الحليّ والدواب لعيد يخرجون إليه فخرج بهم ليلاً وهم ستّمائة ألف وثلاثة آلاف ونيّف ليس فيهم ابن ستّين ولا عشرين، وقد كان يوسف لله عهد إليهم عند موته بجسده أو بعظامه على أنّ معنى العظام الجسد معهم من مصر فلم يخرجوا بها فتحيّر القوم حتّى دلّتهم عجوز على الموضع فأخذوها فقال موسى للعجوز: احتكمي، فقالت: أكون معك في الجنّة).(1)

وبالجملة وخرج فرعون في طلب موسى النه وعلى مقدمته ألف ألف وخمسمانة ألف سوى الجنبين والقلب فلما انتهى موسى إلى البحر قال: هاهنا أمرت ثم قال موسى للبحر: انفرق، فأبى فأوحى الله إليه: أن اضرب بعصاك البحر، فغربه فانفلق فقال لهم موسى: ادخلوا فيه، فقالوا: كيف وأرضه رطبة؟ فدعا الله فهبت عليها الصبا فجفّت، فقالوا: نخاف الغرق في بعضنا، فجعل بينهم كوى (علم حتى يرى بعضهم بعضاً ثم دخلوا حتى جاوزوا البحر فأقبل فرعون إلى تلك المطرق فقال قومه لمه: إن موسى قد سحر البحر فصار كما ترى، وكان على فرس حصان وأقبل جبرئيل على رمكة في ثلاثة وثلاثين من الملائكة فصار جبرئيل بين يدي فرعون وأبصر الحصان الرمكة فاقتحم بفرعون على أثرها وصاحت الملائكة في الناس: الحقوا الملك، حتى فاقتحم بفرعون على أثرها وصاحت الملائكة في الناس: الحقوا الملك، حتى فاقتحم بفرعون على أثرها وصاحت الملائكة في الناس: الحقوا الملك، حتى فاقتحم بفرعون على أثرها وصاحت الملائكة في الناس: الحقوا الملك، حتى

١- سورة غافر: ٢٩.

٢\_ تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ٩٣؛ والدر المنثور، ج ٥، ص ٨٨.

٣ جمع الكوة: الخرق في الحائط.

إسرائيل خفقة البحر عليهم فقالوا: يا موسى ما هذا؟ قال: فأغرق الله فرعون وقومه فرجعوا لينظروا إليهم فقالوا: يا موسى ادع الله أن يخرجهم لنا حتى ننظر إليهم فدعا فلفظتهم البحر إلى الساحل وأصابوا من سلاحهم.

وذكر ابن عبّاس أن جبرئيل قال: (يا محمّدﷺ لو رأيتني وأنا أدسً فرعون في الماء والطين مخافة أن يتوب وسيأتي تمام القصّة في سورة الشعراء).

وَيَبَنِ إِسْرَهِ لِلهُ قَدْ أَفِيَنَكُمْ مِنْ عَدْوَيَةُ وَوَطَنْتُوا جَلِنَهُ الطّورِ الآيْسَى في فشرح اللّه نعمة بإزالة العدو عنهم أولا ثم ثنى بذكر المنفعة الدينية لأنه سبحانه أنزل عليهم كاباً فيه بيان دينهم وشرح شريعتهم ثم ثلث بذكر المنفعة الدنيوية بقوله: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنْ وَالسّلَوْنِ في يعني: في النيه ﴿ كُولَا مِن طَبّبَتِ مَا نَفَقَلُهُ عَلَيْكُمُ الْمَنْ وَالسّراد الإباحة كقوله: ﴿ وَإِنَا سَلَلُمُ فَاصَالُوا ﴾ (1) وَلَمَّانُوا في الحرام ولا تتناولوا من الحلال وَلَا تَطَنّوا فِيهِ في ولا تتعدّوا عن الحلال إلى الحرام ولا تتناولوا من الحلال الاستعانة به على المعصية فيجب عليكم عقوبتي ﴿ وَمَن يَعْلِلُ عَلَيْكُمْ عَنْبِي فَقَدْ هَوَي في الله ومن ومن الحلال وأنما نسب إلى الطور جانب اليمين وليس للجبل يمين ويسار فالمراد وهلك وإنما نسب إلى الطور جانب اليمين وليس للجبل يمين ويسار فالمراد أن طور سيناء واقع عن يمين من انطلق من مصر إلى الشام وكان موسى خارجاً من مصر وقاصدا البلاد المقدّسة، وقرئ الأيمن بالكسر على جرّ الجار نحو جحر ضب خرب.

## وَلِنِّي لَفَفَّادٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ مَسْلِحًا ثُمَّ ٱلْمَتَدَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الْمَا تُمَّ الْمَتَدَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ

اعلم أن الله وصف نفسه في القرآن بكونه غفّاراً وغفوراً وغافرا وعبّر عنه بلفظ الماضي والمستقبل والأمر والمصدر. في هذه الآية: ﴿ وَإِنِّي السورة المائدة: ٢.

لَمُفَرَّرِ لِلنَّامِنِ ﴾ والمصدر قوله: ﴿ عُنْرَانَكَ رَبَّنَ ﴾ والمغفرة: ﴿ وَلِمَنْ لَهُ ذَلِكَ ﴾ مَنْفِرَةِ لِلنَّامِنِ ﴾ وبصيغة الماضي قوله في حق داود: ﴿ فَمَفَرَا لَهُ ذَلِكَ ﴾ وبصيغة المستقبل: ﴿ إِنَّ اللّهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ. وَيَنْفِرُ مَا مُونَ ذَلِكَ ﴾ والاستغفار: ﴿ وَاسْتَغْفِرُ لَلْهُ كَانَ عَفْلُوا ﴾ وفي الملائكة: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي الْمُورِ اللهُ فَي الملائكة: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي الْمُورِ المغفرة أَمَا آدم لِللهُ فقال: ﴿ وَلَانْ اللهُ فَي المُلائكة اللهُ وَاللهُ فَقال: ﴿ وَلَانْ اللهُ فَي المُلائكة اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَلْهُ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَلْ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَالَ وَلَانَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَالَ اللهُ وَلَالَ اللهُ وَلَالَ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَالَ وَلِهُ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلِللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا اللهُ اللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَا اللللهُ وَلِلْكُولُ اللللّهُ وَلِلْكُولُ اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا اللللهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا اللّهُ وَلَا لَا لَا اللللهُ وَلَا لَا لَا الللّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَ

١ ـ سورة البقرة: ٢٨٥.

٢ــــُسورة الرعد: ٦.

٣٠ سبورة ص: ٢٥.

٤\_ سورة النساء: ٤٨ و١١٦.

٥\_سورة محمد: ١٩.

٦ سورة نوح: ١٠.

۷\_سورة الشورى: ٥.

٨ـ سورة الأعراف: ٢٢.

٩\_سورة هود: ٤٧.

١٠ ـ سورة الشعراء: ٨٢.

١١ سورة يوسف: ٩٢.

١٢\_سُورة الأعراف: ١٥١.

١٣\_سورة ص: ٢٤.

لِى مُلَكًا ﴾ ('' وأمّا عيسى: ﴿ وَإِن تَغَفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ لَلْمُكِدُ ﴾ ('' وأمّا محمد ﷺ فقوله: ﴿ وَأَسْتَغَفِرْ لِذَنْهِكَ وَلِلْمُتُومِنِينَ وَٱلْمُتُومِنَيْنِ ﴾. (''

وبالجملة ﴿ وَلِنِي لَنَقَارٌ لِنَن تَالَ ﴾ ورجع عن الشرك والمعصية وآمن وصدى بوحدانيته وصدى رسله وعمل صالحاً وأذى الغرائض ﴿ مُمّ المقدى وفزم الإيمان إلى أن يموت لا يكون يوجع بعد التوبة إلى المعصية والشرك أي: بشرط أن يبقى على هدايته بسبب التوبة والإيمان والعمل، والمعراد من الاهتداء الاستعانة على التوبة والإيمان ويؤيد هذا القوله قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهِ ثُمّ اسْتَقَدْمُوا ﴾ كانّه قال تعالى الإتبان بالتوبة والإيمان والعمل الصالح مما قد يتفق لكل أحد إنما الحكم والصعوبة في المداومة على ذلك والاستمرار عليه: فالأول: الرجوع والندم ثم الإذعان والتصديق بما جاء به النبي وما أمر الله وهو الإيمان، والثالث العمل بالفرائض حسب ما ورد من أعمال الجوارح، والرابع البقاء على هذه الأمور الثلاثة وهذا الأخير من ما يتعلق بتطهير القلب من الاخلاق الذميمة وهو المسمى في لسان العرفاء بالطريقة فبعد انكشاف حقايق الأشياء للسالك بسبب المداومة على هذه الطريقة فندك الانكشاف يسمى بلسان العرفاء الحقيقة.

وعن ابن عبّاس في تفسير قوله: (﴿ مُمَّ اَهْتَدَىٰ ﴾ أي: أخذ بسنّة النبي الله والربيع بن أنس.

وقال أبو جعفر الباقر للتلا: «ثمّ اهتدى إلى ولايتنا أهل البيت فو الله لو أنّ رجلاً عبد الله عمره ما بين الركن والمقام ثمّ مات ولم يبيء بولايتنا لأكبّه الله في النار

الدسورة ص: ٣٥.

٢ ـ سورة المائدة: ١١٨.

۳- سورة محمد: ۱۹.

<sup>£</sup> سورة فصلت: ٣٠؛ وسورة الأحقاف: ٦٣.

على وجههه. (١) رُواه الحاكم أبو القاسم الحسكانيّ بإسناده (٢) وأورده العيّاشيّ في تفسيره عن عدّة طرق.

وفي المجالس، عن النبي المُنْظِيَّةُ أنّه قال لعلي النبي طائب في حديث: دولقد ضلّ من ضلّ عنك ولن يهتدي إلى الله من لم يهتد إليك وإلى ولايتك وهو قول ربّي عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنِي لَشَفَالُ لِمَن تَلَبَ وَمَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ثُمَّ اَهَتَدَىٰ ﴾ إلى ولايتك،

وفي «المناقب» عن السجّاد الذبي هذه الآية ﴿ مُمَّ آمَنَكُنْ ﴾ قال: «إلينا أهل البيت» (\* مُمَّدُنُ ﴾ قال: «إلى أهل البيت» (\* مُمَّ آمَنَدُنْ ﴾ قال: «إلى ولابعنا». (\*)

وفي «الكافي» عن الباقر للخابية قال \_ وهو مستقبل البيت \_ «إنّما أمر الناس أن يأتوا هذه الأحجار فيطوفوا بها ثمّ يأتونا فيملمونا ولايتهم لنا وهو قول الله: ﴿ وَإِنِّي لَنَا فَاللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا

والعبّاشيّ عن الصادق لمنه قال: «لهذه الآية تفسير يدل ذلك على أنّ الله لا يقبل من أحد عملاً إلّا مئن لقيه منه بالوفاء بذلك التفسير وما اشعرط منه على المؤمنين». (١)

وفي «الكافي» عن الصادق النبية قال: «إنكم لا تكونون صالحين حتى تعرفوا ولا تعرفون حتى تعرفوا ولا تعمد قول ولا تعمد قول الله المرفون حتى تسلموا أبواباً أربعة لا يصلح أولها إلا بآخرها

١ مجمع البيان، ج ٧، ص ٤٤؛ وانظر: كفاية الأثر، ص ٨٥.

٢- شواهد التنزيل، ج ١، ص ٤٩٢ وبحارالأنوار، ج ١٣، ص ٢٠٧.

٣\_ المناقب، ج ٣، ص ٢٧٣.

٤ المحاسن، ج ١، ص ١٤٢؛ وانظر: بحار الأنوار، ج ٢٤، ص ١٤٨.

٥- الكافي، ج ١، ص ٣٩٣؛ وبحار الأنوار، ج ٢٤، ص ١٥٠.

٦- العياشي، ج ١، ص ٢٢٨؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٣١٥.

ضل أصحاب الثلاثة وتاهوا تيها عظيماً إنّ الله لا يقبل إلّا العمل العمالح ولا يقبل الله إلّا بالوفاء بالشرط والعهد فمن وفي الله بشرطه وعهده واستعمل ما وصف في عهده نال ما عنده واستكمل وعده إنّ الله أخير العباد بطرق الهدى وشرع لهم فيها المنار (۱) وأخبرهم كيف يسلكون فقال: ﴿ وَلَنِي لَنَفَادٌ لِمَن تَابَ وَمَامَنَ وَجَهلَ مَبْلِما ثُمّ اَهَنَدَىٰ ﴾ وأخبرهم كيف يسلكون فقال: ﴿ وَلَنِي لَنَفَادٌ لِمَن تَابَ وَمَامَنَ وَجَهلَ مَبْلِما ثُمّ اَهْنَدَىٰ ﴾ وقال: ﴿ وَإِنَّ الله مؤمناً بما وقال: ﴿ إِنَّمَا يَسَعَبُ الله مؤمناً بما علم الله مؤمناً الله محمد الله على الله مؤمناً الله محمد الله على ومن أخذ في غيرها وأشركوا من حيث لا يعلمون إنّه من أنى البيوت من أبوابها اهتدى ومن أخذ في غيرها سلك طريق الردى وصل الله طاعة ولي أمره بطاعة رسوله وطاعة رسوله بطاعته فمن ترك طاعة ولاد الأمر لم يطع الله ولا رسوله وهو الإقرار بما نزل من عند الله.

قال الفيض الله المراد بالأبواب الأربعة في الحديث الترتيب في الآية: التوبة من الشرك، والإيمان بالوحدانية، والعمل الصالح والاهتداء إلى الحجج الاثني عشر الشرك وأصحاب الثلاثة إشارة إلى من جمع الثلاثة من التوبة والإيمان والعمل ولم يأت بالوابع إذ هي كلّها شروط للمغفرة.

وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴿ قَالَ هُمْ أُولِاهُ عَلَىٰ أَثْرَى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِ لِنَرْضَىٰ ﴿ قَالَ فَإِنَا فَد فَتَنَا فَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ النَّامِرِيُ ﴿ فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ. غَصْبَدَنَ أَسِفًا قَالَ يَعَوْمِ أَلَمْ بَعِذَكُمْ رَغَدًا حَسَنا أَفْطَالَ عَلَيْحَكُمُ الْعَهْدُ أَمْ أَرُدَتُمْ أَن يَجِلَ عَلَيْكُمْ عَضَبُ مِن رَبِكُمْ وَعْدًا حَسَنا أَفْطَالَ عَلَيْحِكُمُ الْعَهْدُ أَمْ أَرُدَتُمْ أَن يَجِلَ عَلَيْكُمْ عَضَبُ مِن رَبِكُمْ فَأَخْلُفَتُم مَوْجِدِي ﴿ ﴾

المعنى: اعلم أنَّ في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَعْجَلَكَ عَن فَوْمِكَ يَنتُوسَن ﴾

١-الكافي، ج ١، ص ١٨١؛ وبحار الأنوار، ج ٦٤، ص ١٩١.
 ٢-سورة المائدة: ٢٧.

دلالة على أنّه قد تقانم موسى قومه في المسير إلى المكان الموعود اللّذي نبّه عليه في قوله: ﴿ وَنَنَدَيْنَكُ مِن جَانِبِ ٱلطُّودِ ٱلْأَيْسَنِ ﴾ في هذه السورة وفي ساثر السور كقوله: ﴿ وَوَعَدَمَا مُومَى ثَلَاثِينَ كَيْنَةً ﴾ السور كقوله: ﴿ وَوَعَدَمَا مُومَى ثَلَاثِينَ كَيْنَةً ﴾ السور كقوله: ﴿ وَوَعَدَمًا مُومَى ثَلَاثِينَ كَيْنَةً ﴾ السور كقوله: ﴿

قال ابن إسحاق: كانت المواعدة أن يوافي الميعاد هو وقومه أو المنحتارون من وجوه قومه فعجل موسى من بينهم شوقاً إلى ربّه وخلّفهم ليلحقوا به فقيل له: ﴿وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَرْيكَ يَمُوسَىٰ ﴾ وبأي سبب محلّفت قومك وسبقتهم وجئت وحدك؟ قال موسى في الجواب: ﴿مُمّ أُولَا عَلَىٰ أَرْي ﴾ ومن ورائي يدركونني عن قريب ما تقدّمتهم إلّا بخطي يسيرة. وقيل: المعنى هم ينتظرون من بعدي ما الّذي آتيهم به، وليس يريد أنهم يتبعونه ولما كان السؤال عن سبب التقدّم ونفس العجلة فقال: ليس بيني وبينهم إلّا تقدّم يسير، ثم عقبه بجواب للسؤال عن العجلة فقال: ﴿وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِ

واختلفوا في المراد بالقوم فقال بعضهم: هم النقباء السبعون اللذين قد اختارهم الله ليخرجوا معه إلى الطور فتقدّمهم موسى للنه شوقاً إلى ربه. وقال آخرون: إن القوم جملة بني إسرائيل وهم الذين خلفهم موسى للنه مع هارون للنه فيهم خليفة له إلى أن يرجع هو مع السبعين فقال: ﴿ مُمَّ أُوْلَا عَلَىٰ أَثْرِى ﴾ وقريبون منّى ينتظرونني وإن المسارعة إلى امتثال أمر موجبة لمرضاتك.

وفي «مصباح الشريعة» عن الصادق النه قال: «المشتاق لا يشتهي طعاماً ولا يلتذ شراباً ولا يستطيب رقاداً ولا يأنس حميماً ولا يأوي داراً ولا يسكن عمراناً ولا يلبس لباساً ولا يقرّ قراراً ويعبد الله ليلاً ونهاراً إلى أن يصل إلى ما يشتاق إليه ويناجيه بلسان شوقه معبراً عمّا في سريرته كما أخبر الله عن مومى في ميعاد ربّه بقوله:

١\_سورة الأعراف: ١٤٢.

﴿ وَعَجِنْتُ إِلَيْكَ رَبِ لِتَرْبَعَىٰ ﴾ وفسر النبي ﷺ عن حاله أنّه ما أكل ولا شرب ولا نام ولا الله ولا الله ولا نام ولا الله الله الله الله الله ومجينه أربعين يومأ (١) شوقاً إلى رقه». (١)

وشددنا عليهم التكليف بما حدث فيهم من أمر العجل فألزمناهم بالحجة وشددنا عليهم التكليف بما حدث فيهم من أمر العجل فألزمناهم بالحجة والنظر ليعلموا أن العجل ليس بإله من بعد انطلاقك، والسامري دعاهم إلى الضلال فقبلوا منه فأضاف الضلال إلى السامري والفتنة إلى نفسه ليدل سبحانه على أن الفتنة غير الضلال، ومعنى الامتحان ذكرناه مراراً أي: عاملناهم معاملة المختبر المبتلي ليظهر لهم ولغيرهم من الخلق المنافق منهم والمخلص ليترتب الجزاء.

قالت المعتزلة: لا يجوز أن يكون المراد أن الله خلق فيهم الكفر لوجهين:

الأوّل: الدلائل العقليّة الدالة على أنّه لا يجوز من اللّه أن يفعل ذلك لأنّه ظلم إذا عذّبهم خلق الكفر فيهم.

الثاني: أنه تعالى قال: ﴿ وَأَضَلَعُمُ السّامِي فِيهِ أَثْرُ وَكَانَ يَبِطُلُ قُولُهِ: ﴿ وَأَضَلَعُمُ السّامِي فِيهِ أَثْرُ وَكَانَ يَبِطُلُ قُولُهِ: ﴿ وَأَضَلَاكُمُ السّامِي فِيهِ أَثْرُ وَكَانَ يَبِطُلُ قُولُهِ: ﴿ وَأَضَلَاكُ مَلَيْكُمُ السّامِي فِيهِ أَثْرُ سَبِ الفَتَنَةُ قَالَ: ﴿ وَأَضَلَاكُ مَلَيْكُمُ السّامُ وَأَيضًا فَالَ مَلَيْكُمُ مَ فَعَنَ مِن رَبِّكُمْ ﴾ فلو حصل ذلك بخلق الله المَم أَن يَعِلَى عَلَيْكُمْ عَصَبُ مِن رَبِّكُمْ ﴾ فلو حصل ذلك بخلق الله لكان لهم أن يقولوا: السبب فيه أن الله خلقه فينا لا ما ذكرت فكان يبطل تقسيم موسى، وأيضاً فقال: ﴿ أَمْ أَرَدَتُمْ أَن يَعِلَ عَلَيْكُمْ غَضَبُ مِن رَبِّكُمْ ﴾ ولو تقسيم موسى، وأيضاً فقال: ﴿ أَمْ أَرَدَتُمْ أَن يَعِلَ عَلَيْكُمْ غَضَبُ مِن رَبِّكُمْ ﴾ ولو

١- هذا بعيد ولم نظفر عليه، نعم في البحار،ج ٥، في أحواله التلاانه لم ياكل شيئاً ثلاثة أيام.
 ٢- مصباح الشريعة، ص ١٩٦؛ وأيضاً رواه المجلسي في البحار، ج ٢٧، ص ٢٤؛ وأيضاً تفسير الصافي، ج ٣، ص ٣١٦.

كان ذلك بخلقه لاستحال أن يغضب عليهم فيما هو الخالق له.(١)

قال ابن عبّاس وسعيد بن جبير: (كان السامري علجاً من أهل كرمان وقع إلى مصر وكان من قوم يعبدون البقر). والأكثرون أنّه من عظماء بني إسرائيل من قبيلة يقال لها السامرة. وقيل: كان من القبط جارا لموسى وقد أمن به. (٢) والذين خلّفهم موسى مع هارون وأضلَهم السامري على ساحل البحر ستمائة ألف افتتنوا بالعجل غير اثني عشر ألفاً وإن الجماعة أقاموا بعد مفارقة موسى عشرين ليلة وحسوها أربعين مع أيّامها وقالوا: قد أكملنا العدة والسامري شرع في تدبير الأمر لمّا غاب موسى وعزم على إضلالهم.

فلما استخبر موسى بالفتنة رجع إلى قومه من الميقات حزيناً شديد الغضب متفهّفاً على ما فاته لأنه خشي أن لا يمكنه تدارك الأمر قال: يا بني إسرائيل ﴿ أَلَمْ يَعِدُكُمْ رَبُكُمْ وَعَدًا حَسَنًا ﴾ وهو إيتاء التوراة لتعلموا وتعملوا، أو المراد النجاة من فرعون وقومه والمغفرة لمن تاب وتمستك بالدين ﴿ أَفَكُالَ عَلَيْكُمُ الْمَهُدُ ﴾ حتى قست قلوبكم بسبب زيادة العشرة ﴿ أَمَ الْمَثَمُ الْمَهُدُ ﴾ فهذا لا يمكن إجراؤه على الظاهر لأن ليس أحد يريد ذلك لتن مريد السبب مريد للمسبّب بالعرض.

واحتج العلماء بأن الغضب من صفات الأفعال لا من صفات الذات ولذا فرقوا بين الغيظ والغضب وأن الله لا يوصف بالغيظ ويوصف بالغضب لأن الغضب إرادة الإضرار بالمغضوب عليه والغيظ تغير يلحق المغتاظ وذلك لا يصبح إلا على الأجسام كالضحك والبكاء تعالى الله عن ذلك.

﴿ فَأَخَلَفَتُم مَّوْعِدِى ﴾ أي: تخلّفتم ما وعدتموه لي من حسن الخلافة

١- تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٠٠.

٢- المصدر السابق نفسه.

بعدي بمفارقتي إيّاكم وهو أنّه أمرهم أن يتمسّكوا بطريقة هارون وطاعته إلى أن يرجع، ويؤيّد هذا المعنى قوله: ﴿إِنْسَمَا خَلَفْتُنُونِ مِنْ بَمَدِئ ﴾.(١)

قرئ الملك بضم الميم وبكسرها ومعناه واحد وقرئ بفتح الميم.

المعنى: قيل: قال الذين عبدوا العجل. وقيل: قال الذين لم يعبدوا العجل، وكانوا اثني عشر ألفاً: ﴿مَا لَفَلَفَنَا مَوْعِدَكَ ﴾ وكانوا وعدوه من الإقامة على دينه إلى أن يرجع إليهم من الطور أي: ما أخلفنا موعدك ﴿مِمَلَكِكَا ﴾ أي: بأمر كنا نملكه إن الشبهة قويت على عبدة العجل فلم نقدر على منعهم عنه لكثرتهم وقلّتنا لأن عبدة العجل كانوا ستّمائة ألف رجل. ومن قرأ بضم الميم والكسر فمعناه بسلطاننا وقدرتنا وبفتح الميم بمعنى أمرنا وما كان ملاك الأمر في يدنا للرهبة منهم لكثرتهم وقلّتنا ولم نقدر أيضاً على مخالفتهم لأنا

١\_سورة الأعراف: ١٥٠.

خفنا أن يصير ذلك سبباً لوقوع التفرقة وزيادة الفتنة.

ثم فسروا السبب الموجب لهذا الأمر فقالوا: ﴿وَلَكِكُنَا مُحِلَنَا آَوْزَارًا مِن زِينَةِ الْقَوْمِ ﴾ أي: حملنا مخفّفة فمعناه حملنا مع أنفسنا ما استعرناه.

وبالتشديد أي: حملنا أثاثاً من حلي القوم لأنهم استعاروا حلياً من القبط ليتزيّنوا بها في عيد كان لهم ثم لم يردّوها عليهم عند الخروج من مصر مخافة أن يعلموا بخروجهم فحملوها وكان ذلك ذنباً منهم إذ كانوا مستأمنين فيما بينهم. وقيل: إنّهم كانوا في حكم الإسراء فيما بينهم وكان يحل لهم أخذ أموالهم. فعلى هذا لا يمكن خمله على الإثم.

وقيل: إن هذه الحلي هي ما ألقاه البحر على الساحل من ذهبهم وضعتهم وحليهم بعد إغراق فرعون فأخذوها ولهذا كانت أثقالاً. وقيل: إن موبسى أمرهم باستعارة الحلي والخروج بها فكأنه ألزمهم ذلك وإنها لكثرتها كانت أثقالاً. وقيل: سميت أثقالاً لأن المغانم كانت عليهم محرّمة فكان يجب عليهم حفظها من غير فائدة فكانت أثقالاً.

وروي أن هارون الله قال: «إنها نجسة فطهروا منها». (١) وقيل: إن ذلك الحلي كان القبط يتزيّنون به في مجامع لهم يجري فيها الكفر لا جرم وصفت بكونها أوزاراً.

﴿ فَقَدَفْنَهَا فَكَذَلِكَ أَلْقَى ٱلسَّامِرَةَ ﴾ أي: فقذفنا الحليّ في النار رجاء للخلاص عن تبعتها وذنبها فألقى السامريّ مثل ما قذفنا ما معه منها يوهم لهم أنّه فعل مثل ما فعلوا وإنّما كان الّذي ألقى هي التربة الّتي أخذها من أثر الرسول جبرئيل.

وسبب إلقاء الحليّ في النار لأنّ السامريّ قال لهم: إنَّما تأخّر موسى

ا-التبيان، ج ١، ص ٢٢٧؛ ومجمع البيان، ج ١، ص ٢٣١؛ وتفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٠٣.

عنكم لما معكم من الأوزار فالرأي أن نحفر حفيرة ونسجر فيها ناراً ونقذف فيها كلّ ما معنا، ففعلوا وفعل السامري مثلهم بزعمهم. وقيل: إن بني إسرائيل أمرهم هارون أن يحفزوا حفيرة ويجمعوا الحليّ فيها إلى أن يرجع موسى فما أمرهم به فعلوا فغرّهم السامريّ بهذه الحيلة لمّا كان هو يعبد العجل سرا ويظهر الإيمان فلمّا عبر بنو إسرائيل البحر ورأوا قوماً يعبدون التماثيل عجبتهم هذه العبادة فانتهز السامريّ حينئذ الفرصة وغرّهم بهذه الحيلة.

أمّا قوله: ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوارٌ ﴾ أي: أخرج لهم من ذلك عجلاً جسيما أي: من تلك الحليّ المذابة صورة عجل لها منافذ ومناخر بحيث تدخل فيها الرياح فيخرج صوت يشبه صوت العجل، هذا قول أكثر المفسرين. وقال بعضهم: كان ذلك الجسد حيّاً وخار كما يخور العجل واحتجوا بقوله: ﴿ فَنَعَبَتُهُ مِنْ أَنْكِ الرّسُولِ ﴾ ولو لم يصر حيّاً لما كان لهذا الكلام فائدة. واحتجوا أيضاً أنّه تعالى سمّاه عجلاً والعجل حقيقة في الحيوان. (١)

وقال منكرو الحياة: إنّه لا يجوز إظهار مثل هذا الأمر وخرق العادة على يد الضال مثل السامري إذ الحياة ليست من فعله بل فعل فعل الله وليست الحياة كالسحر والتمويهات وإنّ للحياة حقيقة ولا يقدر عليها أحد إلّا الله.

وأجاب المثبتون بأن ظهور خوارق العادة على يد مدّعي الإلهيّة جائز لأنّه لا يحصل الالتباس مع النظر وهاهنا كذلك فلا يمتنع وقوعه. وقيل: ما كان حيّاً إلّا أن هارون مرّ بالسامريّ وهو يصنع العجل فقال: ما تصنع؟ فقال السامريّ: أصنع ما ينفع ولا يضرّ فادع لي، فقال: هارون اللّهم أعطه ما سأل فلما مضى هارون قال السامريّ: اللّهم إنّي أسألك أن يخور فخار روى عكرمة عن ابن عبّاس.

١ ـ تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٠٣؛ وانظر: عدة الأصول، ج ١، ص ١٩٢.

وَفَقَالُواْ هَذَا الْعَجَلُ مَوْمَىٰ ﴾ أي: فقال السامريّ ومن تبعه من السفلة والعوام: هذا العجل معبودكم ومعبود موسى. فلو قيل: إن القوم إن كانوا في الجهالة بحيث اعتقدوا أن ذلك العجل المعمول في تلك الساعة حضوراً بالمرأى منهم هو الخالق للسماوات والأرض فهم مجانين وليسوا بمكلّفين وإن مثل هذا الجنون على مثل ذلك الجمع العظيم محال فكيف قالوا: ﴿ هَذَا إِلَهُ حَكُمْ وَإِلَهُ مُوسَىٰ ﴾ واعتقدوا هذا الأمر الفاسد، فالسبب أنهم كانوا من الحلولية وهم يجوزون حلول الإله أو حلول صفة من صفاته في الجسم على أنهم كانوا في نهاية البلادة والجلافة.

## ﴿ فَنَسِنَ ﴾ فيه قولان:

أحدهما: أنّه قول السامريّ ومن تبعه أي: نسي موسى أن يقول لكم: إنّه الإله. وقيل: المعنى قال السامريّ: فنسي وأخطأ موسى وترك إلهه هنا وخرج يطلبه.

والقول الثاني: أنّه من قول الله أي: فنسي السامري، ومعنى النسيان النرك أي: ترك الإيمان الذي بعث الله به موسى ونسي الاستدلال على حدوث المعجل وترك هذا الأصل الأصيل: إنّ الحادث لا يجوز أن يكون إلهاً. ثمّ احتج سبحانه عليهم أي: على عبدة العجل فقال: ﴿ أَفَلا يُرَوِنَ ﴾ ويبصرون أنّ العجل الذي اتّخذوه إلها لا يردّ عليهم جواباً ولا يقدر أن يضر وينفع ووجوده لا حاء ولا ساء ومن كان بهذه الصفة كيف يعقل أن يكون إلها؟ قال بعض المفسرين: لمّا مضى من موعد موسى خمسة وثلاثون يوما أمر السامريّ بني إسرائيل أن يجتمعوا وصاغ ما استعاروه من حلي آل فرعون كما ذكرنا سابقاً وصاغه عجلاً في السادس والثلاثين والسابع والثامن ودعاهم كما ذكرنا سابقاً وصاغه عجلاً في السادس والثلاثين والسابع والثامن ودعاهم إلى عبادته في التاسع فأجابوه وجاءهم موسى بعد استكمال الأربعين.

﴿ وَلَقَدُ قَالَ لَمُتُمْ هَنُرُونُ مِن قَبَلُ ﴾ عود موسى من الطور: ﴿ يَغَوِّمِ إِنَّمَا فَيِنتُم ﴾ بالعجل وضللتم بسببه ووقعتم في الفتنة فاعلموا أن إلهكم الله الواحد ﴿ وَإِنَّ رَبِّكُمُ الرَّحْنَنُ فَأَنْيَعُونِ وَلَطِيعُوا أَمْرِى ﴾ في عبادة الله ولا تطيعوا السامري في عبادة العجل.

وإنّما قال ذلك شفقة على نفسه وعلى الخلق أمّا شفقته على نفسه فلأنّه كان مأموراً من عند اللّه عموماً وخصوصاً بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أمّا عموماً فواضح وأمّا خصوصاً لأنّه كان نبيّاً وخليفة موسى فلو لم يشتغل بهذا العمل لكان مخالفاً لأمر الله ومختلّفاً عن أمر موسى حين قال له: اخلفني في قومي وأصلح ولا تتبّع سبيل المفسدين، وذلك ما كان يجوز له أما سمعت أنّ اللّه أوحى إلى يوشع بن نون: إنّي مهلك من قومك أربعين ألفاً من خيارهم وستّين ألفاً من شرارهم فقال يوشع: يا رب هؤلاء الأشرار فما بال الأخيار؟ فقال اللّه: إنّهم لم يغضبوا لغضبي.

قال ثابت البناني عن أنس بن مالك قال رسول الله الله المسلم وهنه غير الله فليس من الله في شيء ومن أصبح لا يهتم بالمسلمين فليس منهمه. (١) وعن طرق العامة قال الشعبي عن النعمان بن بشير عن النبي المسلم المؤمنين في تواددهم وتراحمهم كمعل الجسد إذا اشتكى عنو منه تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى». (٢)

وقال أبو عليّ الحسن الغوريّ؛ كنت في بعض المواضع فرأيت زورقاً فيها دنان مكتوب عليها لطيف فقلت للملّاح: إيش هذا؟ فقال: أنت صوفيّ فضوليّ وهذه خمور المعتضد فقلت له: أعطني ذلك المدرى فقال لغلامه:

۱ـ المستدرك، الحاكم النيشابوري، ج ٤، ص ٣٢٠؛ وكنز العمال، ج ١٦، ص ١١.
 ٢ـ صحيح البخاري، ج ٧. ص ٧٧؛ وانظر: مسند أحمد، ج ٤، ص. ٢٧.

أعطه حتى نبصر إيش يعمل فأخذت المدرى وصعدت الزورق فكنت أكسر دنًا دنًا والملّاح يصبح حتى بقيت واحدة فأمسكت فجاء صاحب السفينة فأخذني وحملني إلى المعتضد وكان سيفه قبل كالامه فلمّا وقع بصره علي قال: من أنت؟ قلت: المحتسب، قال: من ولّاك الحسبة؟ قلت: الّذي ولّاك الخلافة! قال: لم كسرت هذه الدنان؟ قلت: شفقة عليك إذ لم تصل يدي إلى دفع مكروه عنك، قال: فلم أبقيت واحدة منها؟ قلت: إنّي لمّا كسرت هذه الدنان فإنّي كسرتها حميّة في دين اللّه فلمّا وصلت إلى هذا أعجبت المنان فإنّي كسرتها حميّة في دين اللّه فلمّا وصلت إلى هذا أعجبت فأمسكت ولو بقيت كما كنت لكسرته، فقال: اخرج يا شيخ فقد ولّيتك الحسبة، فقلت: كنت أفعله للّه تعالى فلا أحب أن أكون شرطيّاً. وأمّا الشفقة على أبناء على المسلمين فلأن الإنسان يجب أن يكون رقيق القلب مشفقاً على أبناء جنسه وأي: شفقة أعظم من أن يرى جمعاً يتهافتون على النار فيمنعهم منها؟

وعن أبي سعيد الخدريّ عنه والله الله تعالى: اطلبوا الفضل عند الرحماء من عبادي تعيشوا في اكنافهم فإني جعلت فيهم رحمتي ولا تطلبوها في القاسية قلوبهم فإنّ فيهم غضبي». (١)

وروي أنّه بينا رسول اللّه جالس ومعه أصحابه إذ نظر إلى شاب على باب المسجد فقال: «من أواد أن ينظر إلى رجل من أهل النار فلينظر إلى هذا»، فسمع الشاب ذلك فولّى وقال: إلهي وسيّدي هذا رسولك يشهد علي بأنّي من أهل النار وأنا أعلم أنّه صادق فإذا كان الأمر كذلك فأسالك أن تجعلني فداء أمّة محمد الشيقة وتشعلني بالنار حتى تبر يمينه ولا تشعل النار بأحد آخر فهبط جبرئيل النه وقال: «يا محمد بشر الشاب بأنّي أهذته من النار بتصديقه لك

١- تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٠٦. وكنز العمال، ج ٦، ص ٥١٩.

## وفدائه نفسه لأمّتك ولشفقته على الخلق. (١)

وبالجملة إن هارون لمنا رأى أن الناس متهافتين على النار لم يبال بكثرتهم وأمر بمعروف دينه وصرح الحق بقوله: هيا قَوْمِ إِنَّما فُتِنْتُمْ بالعجل ثمّ دعاهم إلى معرفة الله ثانياً بقوله: ﴿ وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّمْنَ ﴾ ثم دعاهم ثالثاً بمعرفة النبوة بقوله: ﴿ وَأَلْمِينُونِ ﴾ ثم دعاهم رابعاً إلى الشرائع بقوله: ﴿ وَأَلْمِينُونِ ﴾ ثم دعاهم رابعاً إلى الشرائع بقوله: ﴿ وَأَلْمِينُ اللَّهِ وَهَذَا هُو الترتيب الجيّد لأنّه قبل كلّ شيء لابد من إماطة الأذى والقاذورات عن الطريق ودفع الشبهات ثم معرفة الله فانها هي الأصل ثم النبوة ثم الشريعة وإنّما قال: ﴿ وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّمْنَ ﴾ وخص هذا الموضع باسم الرحمن لأنه كان ينبئهم بأنهم إن تابوا قبل الله توبتهم.

ثم إنهم لجهلهم قابلوا هذا الترتيب الحسن بهذا الكلام الركيك الذي ينبئ عن التقليد والمجحود فع قَالُوا لَن نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَنكِهِينَ حَتَى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُومَىٰ ﴾ فقالوا: نستديم على عبادة العجل إلى أن يأتي موسى.

و قال يَهَدُونُ مَا مَنْهَكَ إِذْ رَأَيْتُهُمْ صَلُواً \* أَلَا تَشِّعَنِ ﴾ ولا زائده و أَفَعَعَيْتَ أَمْرِى ﴾ واعلم أن الطاعنين في عصمة الأنبياء خذلهم الله انتهزوا فرصة في ظاهر الآية وجالوا في الكلام وقالوا: إن موسى إمّا أن يكون قد أمر هارون باتباعه أولم يأمره فإن أمر به فإمّا أن يكون هارون قد اتبعه أولم يتبعه فإن اتبعه كانت ملامة موسى لهارون معصية وإن لم يتبعه كان هارون تاركاً للواجب فكان منه معصية وأيضاً إن هارون قال: لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي فإن كان الأخذ بلحيته وبرأسه جائزاً كان قول هارون الله: وأن لم يكن ذلك الأخذ جائزاً كان فيعله فيكون ذلك معصية من هارون الله وإن لم يكن ذلك الأخذ جائزاً كان فول هارون الله وإن لم يكن ذلك الأخذ جائزاً كان موسى الله في العصمة.

۱\_ تفسير الرازي، ج۲۲، ص١٠٦.

والجواب عن الكلِّ قد ذكر في سورة البقرة في قوله: ﴿ فَأَذَلُّهُمَا ٱلشَّيْطُانُ عَنْهَا ﴾(١) وأنَّه لا يجوز صدور المعصية من الأنبياء ببراهين ثابتة وأصول محكمة ودلائل منفصلة الَّتي توجب التأويل في ظاهر الآية ومعارضة ما يبعد عن التأويل بما يتسارع إليه التأويل غير جائز. إذا ثبتت هذه المقدّمة: فالجواب عن هذه المناقشات وجوه وهو أنَّه بتقدير ما أوردتموه لا يوجب صدور المعصية منهما بل يحصل ترك الأولى منهما أو من أحدهما لأن الفعل الَّذي فعله أحدهما ومنعه الآخر أعني موسى وهارون النُّهُ كان أحدهما أولى والآخر ترك الأولى بل يمكن أن لا يكون أيضاً ترك أولى منها مثلاً في قول موسى لهارون للناهِ: ﴿ مَا مَنْعَكَ إِذْ تَأْيَنَهُمْ مَسَلُواً \* أَلَّا تَنْبِعَنْ أَفْعَصَبَيْتَ أَمْرِي ﴾ يجوز أن يكون موسى للنه أمر هارون للنه باللحاق به بشرط المصلحة ورأى هارون للنا الإقامة أصلح. والشاهد يرى مالاً يراه الغائب كما أنَّه بيَّن هارون عذره في عدم اللحاق بموسى والإقامة معهم بقوله: ﴿ إِنِّي خَشِيتُ أَن تَعُولَ ا فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِينَ إِسْرُهُ مِلَ ﴾ ويمكن أن يكون لم يأمره موسى بذلك وإنَّما أمره بأن يتبعه أي: يجاهد مع القوم ويزجرهم فخاف من استتباع القتال والجدال من التفريق الّذي لا يرجى بعده الاجتماع فلذلك استأتيتك وداريت معهم إلى أن ترجع إليهم لتكون أنت المتدارك للأمر حسب ما رأيت لا سيّما والقوم في غاية القوة ونحن على الضعف كما يعرب عن هذا المعنى: ﴿إِنَّ ٱلْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِ وَكَادُواْ يَقْتُلُونَنِي ﴾.

وإنّما خص هارون للله باللّائمة لأن موسى حلّف هارون للله فخصّه بالعتاب واللوم تشديداً للقوم وبيانا لقبح ما ارتكبوا وأجراه مجرى نفسه إذا غضب في القبض على لحيته وكان وقوع هذا الأمر من جرّ الرأس والأخذ

١\_سورة البقرة: ٣٦.

باللحية من شدّة تصلّبه في دين الله فلم يتمالك حين رأى قومه يعبدون عجلاً من دون الله من بعد ما رأوا الآيات العظام أن ألقى التوراة لمّا غلب على ذهنه هذا الأمر الشنيع والدهشة العظيمة حميّة على دين الله ولذا أقبل على أخيه بهذا النوع من استنكار فعل القوم وهذه الأمور كلّها غير قبيحة بل حسنة.

وقد قيل: إن موسى لما رجع من الميقات وأتى بالتوراة ورأى ما وقع من فعل السامري أخذ برأس أخيه ليدنيه فيتفخص عن كيفية الواقعة فخاف هارون للنه أن يسبق إلى قلوب بني إسرائيل مالاً أصل له فقال إشفاقاً على موسى للنه: لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي لئلًا يظن القوم ما لا يليق بك لأن بعض بني إسرائيل كانوا يزعمون أن موسى للنه يكره هارون للنه كما اتهموه في فوت هارون للنه وقالوا: إن موسى للنه قتله.

وبالجملة لمّا ظهرت معاذير هارون النبخ وبراءة ساحته أقبل موسى النبخ على السامري في قَالَ له له: ﴿ فَمَا خَعْلُكَ يَسَدِينُ له وما شأنك وما دعاك إلى ما صنعت وما حملك عليه؟ ﴿ قَالَ له السامري: ﴿ بَعَرُتُ له أمراً لم يروه وفَقَبَضْتُ قَبَضَتُ له من تراب ﴿ فِنْ أَشَرِ له قدم حافر دابّة جبرئيل ﴿ فَنَا بَعْنَ أَشَرِ له قدم حافر دابّة جبرئيل ﴿ فَنَا بَعْنَ أَشَرِ له وهبي اسم للمقبوض من تسمية وفَنَ بَنْ بَلْمُ ووقبضة عرى بضم القاف وهبي اسم للمقبوض من تسمية المفعول بالمصدر كضرب الأمير وقرئ «قبصة» بالصاد المهملة والفرق في المعنى أن الضاد بجميع الكف والصاد المهملة بأطراف الأصابع.

واختلفوا أنّه متى رأى موضع حافر دابّته فقال الأكثرون: إنّما رآه يوم فلق البحر. وعن أمير المؤمنين الخيرة قال: «إنّ جبرئيل لمّا نزل ليذهب بمومى إلى الطور أبصره السامريّ من بين النّاس». (١)

وأمّا كيف اختص هذا اللعين بالرؤية من بين سائر النّاس فقال ابن

ا ـ تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١١٠؛ وتفسير الألوسي، ج ١٦، ص ٢٥٣.

عبّاس في رواية الكلبيّ: إنّما عرف جبرئيل لأنّه رآه في صغره وحفظه من القتل حين أمر فرعون بذبح أولاد بني إسرائيل فكانت المرأة تلد وتطرح ولدها حيث لا يشعر به آل فرعون فيأخذ الملائكة الولدان فيربّونهم حتّى يترعرعوا ويختلطوا بالنّاس فكان السامريّ ممّن أخذه جبرئيل وجعل كف نفسه في فيه وارتضع منه العسل واللبن فلم يزل يختلف إليه حتّى عرفه فلما رآه عرفه، قال ابن جريح: فعلى هذا قوله: ﴿ بَعْمُرُنُ بِمَا لَمْ يَبْمُرُوا بِهِ. ﴾ ومن فسر الكلمة بالعلم فهو أيضاً صحيح في هذا المعنى، وروي أن موسى طين هم بقتل السامري فأوحى اللّه إليه: لا تقتله يا موسى فإنّه سخي. (۱)

ولمَا أوحى الله إلى موسى للنه بقوله: ﴿ فَتَنَا فَوَمَكَ مِنْ بَعَدِكَ ﴾ فقال موسى للنه إلى موسى للنه بقوله: ﴿ فَتَنَا فَوَمَكَ مِنْ بَعَدِكَ ﴾ فقال موسى النه العجل من السامري فالخوار ممن؟ فقال: منّى يا موسى إنّى لمّا رأيتهم قد ولّوا منّى إلى العجل استحقّوا أن أزيدهم فتنة.

وقال أبو مسلم الإصبهاني: ليس في القرآن تصريح لهذا الذي ذكره المفسّرون فههنا وجه آخر وهو أن يكون المراد بالرسول موسى وبأثره سنّته فيكون المعنى أن يكون السامري قال: عرفت أن الذي أنتم عليه ليس بحق فأخذت شيئاً من سنّتك وقذفته وطرحته.

والحق أن هذا المعنى ركيك جداً لأن السنّة والدين ليس شيء يقبض باليد ويقذف في النّار.

وبالجملة فقال السامري: ﴿ وَكَنَالِكَ سَوَّلَتَ لِى نَفْسِى ﴾ أي: كما أخبرتك زيّنت لي نفسي بهذه الأمور الّتي فعلتها.

قَسَالَ فَأَذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي ٱلْحَيَوْةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاسٌ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا

١\_ تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ٥٤؛ وبحار الأنوار، ج ١٣، ص ٢٠٨.

لَن غُفَلَفَةٌ، وَانْظُرْ إِلَىٰ إِلَيْهِكَ الَذِى ظَلَتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَنُحْرِقَنَهُ، ثُمَّ لَنَسِفَنَهُ، فِي الْبَيْهِ نَسْقًا ﴿ إِلَّهُ اللّهِ كُمُ اللّهُ الّذِى لَآ إِلَهُ إِلّا هُوَ وَسِعَ كُلّ فَنْ عِلْمًا ﴿ وَاللّهِ مَا فَدْ سَبَقُ وَقَدْ مَالَيْنَكَ مِنْ أَنْبَلُهِ مَا فَدْ سَبَقُ وَقَدْ مَالَيْنَكَ مِن لَذَنَا وَحُولُ فَيْ مَنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنّهُ، يَعْمِلُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وِذَلا ﴿ مِن لَذَنَا وَحُولُ ﴿ فَا مَنْهُ مَا لَيْنَهُمْ مِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمَا اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَمَا اللّهُ اللّلّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

المعنى: لما سمع موسى للنه هذا الكلام من السامري أجابه: ﴿ فَالْهُ مَنَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ ا

وأمًا في الآخرة قوله: ﴿ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَّن تُخْلَفَهُ. ﴾ والموعد بمعنى

وفي قوله: ﴿ لَنَهُ مِقَالَهُ ﴾ وجهان. المراد إحراقه وهذا آخر ما يدلً على أنّه صار حيواناً ولحماً ودما لأن الذهب لا يمكن إحراقه بالنار قال السدّي: أمر موسى بذبح العجل فذبح فسال منه الدم ثمّ احرق ثمّ نسف رماده. والقول الثاني أنّ المراد من الحرق البرد أي: لنبردنّه بالمبرد ففعل وذراه في البحر وعاد إلى بيان الدين الحق فقال: ﴿ إِلَكُمَا إِلَاهُكُمُ ﴾ المستحق للعبادة ﴿ اللهُ لَا اللهُ اللهُ إِلَا هُو وَبِيعَ كُلُ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ ويعلم من يعبده ولا يعبده ويعلم كل شيء علماً.

ثم قال عز وجل لنبيه: ﴿ كُذَالِكَ نَقُسُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآهِ مَا قَدْ سَبَقَ ﴾ أي: مثل ما قصصنا عليك من أخبار ما قد ما قصصنا عليك من أخبار ما قد مضى من الأمم والأمور تبصرة لك وللمتبصرين من أمتك ﴿ وَقَدْ ءَالَيْنَكَ مِن لَدُنّا وَ لَلْمَتِبَصَرِينَ مَن أَمْتَكَ ﴿ وَقَدْ ءَالَيْنَكَ مِن لَدُنّا وَ لَلْمَتَبَصَرِينَ مَن أَمْتَكَ ﴿ وَقَدْ ءَالَيْنَكَ مِن لَدُنّا وَ لَلْمَتَبَصَرِينَ مَن أَمْتِكَ ﴿ وَقَدْ ءَالَيْنَكَ مِن لَدُنّا وَلَلْمَتَبَصَرِينَ مَن أَمُورَ الدّينَ.

ثم أوعد على من أعرض من هذا الذكر بأنّه ﴿ يَحْمِلُ يَوْمَ الْقِيْــَهُ ﴾ حملاً ثقيلاً من الإثم ﴿ خَلِدِينَ ﴾ في ذلك الوزر وعذابه وجزائه وهم مخلّدون في النار بسبب ذلك الوزر.

ويمكن أن يكون ذلك الوزر ينقلب بالنار وبئس الحمل أي: بئس المحمول هذا الحمل لهم يوم القيامة وساء ما حملوا على أنفسهم من الإثم

وهو كفرهم بالقرآن.

وذكر في تسمية القرآن بالذكر وجوه: الأول: أنّه كتاب فيه ذكر ما يحتاج إليه الناس من أمر دينهم ودنياهم. والثاني: يذكر أنواع آلاء الله وفيه التذكير والمواعظ وفيه الذكر والشرف لك وللمؤمنين.

ونحشر، وقرئ الصور» بفتح الواو جمع الصورة فحينئذ النفخ بصيغة المتكلم ونحشر، وقرئ الصور» بفتح الواو جمع الصورة فحينئذ النفخ الروح والقراءة المشهورة في الصور وهو قرن ينفخ فيه يدعى به النّاس المحشر للحضور والمراد من هذا النفخ هو النفخة الثانية لأنّه يقول بعد ذلك: ﴿ وَنَحْشُرُ ٱلْمُتْمِمِينَ وَالمراد من هذا النفخ هو النفخة الثانية لأنّه يقول بعد ذلك: ﴿ وَنَحْشُرُ ٱلْمُتْمِمِينَ وَرَقَة تتشوه خلقتهم، والزرقة يُومَهِنْ وَيَوْن سود الوجوه وهي زرقة تتشوه خلقتهم، والزرقة الخضرة تكون في سواد العين كعين السنّور، والمعنى تشويه الخلقة. وقيل: الخضرة تكون في عيونهم كالزرقة. وقيل: المراد من الزرقة العمى أي: يخرجون بصراء في أول مرة ثمّ يعمون ويذهب سواد العين وتزرق العين. أو يخرجون بصراء في أول مرة ثمّ يعمون ويذهب سواد العين وتزرق العين. أو المراد بالزرقة شخوص أبصارهم.

ويمكن كلّها لأن مواقف القيامة كثيرة. وقيل: المراد من المجرمين يتناول الكفّار والعصاة فيدل على عدم العفو عن العصاة وقال ابن عبّاس: يريد بالمجرمين الذين اتّخذوا مع الله إلها آخر، والقول الأوّل قول المعتزلة ويقولون: الآية تدلّ على عدم العفو عن العصاة.

﴿ يَنَخَفَنُونَ يَبْنَهُمْ إِن لِمُقْتُمْ إِلَّا عَشْرًا ﴾ أي: يتسارُون وإنّما يتسارُون لأنّه امتلأت صدورهم من الرعب والهول أو لأنّهم بسبب الخوف صاروا في نهاية الضعف فلا يطيقون الجهر إن لبثتم في الدنيا أو في القبر ما لبثتم إلّا عشر ليال أو عشر ساعات قال ابن عبّاس: (المراد من النفخة الأولى إلى الثانية وذلك أنّه يكف عنهم العذاب في ما بين النفختين وهو أربعون سنة).

ثمّ قال سبحانه: ﴿ نَّمَنُ أَعْلَمُ مِمَا يَقُولُونَ ﴾ ويتسارُون بعضهم بعضاً ﴿إِذَ يَقُولُ أَمْثَلُهُمْ طَيِعَةً ﴾ أي: أوفرهم عقلا وأصلحهم رأياً وفهما: ﴿إِن لِبَنْتُمْ إِلّا يَوْمَا ﴾ وإنّما قال ذلك لأن اليوم الواحد والعشرة إذا قوبلا بيوم القيامة وما بعدها كان اليوم الواحد أقرب إليه وهو كقوله: ﴿ لَهُ يَلْبُثُوا إِلّا عَشِيَّةً أَوْ شَمَهَا ﴾. (١)

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ لَلِمَالِ ﴾ أي: يسألونك منكر والبعث عند ذكر القيامة عن الجبال ما حالها ﴿ فَقُلُ ﴾ يا محمد: ﴿ يَنسِفُهَا رَبِى نَسْفًا ﴾ أي: يجعلها الله ربّي بمنزلة الرمل ثمّ يرسل عليها الرياح فتذريها كتذرية الطعام من القشور والتراب فلا يبقى على وجه الأرض منها شيء ويصيرها كالهباء فيدع أماكنها من الأرض ﴿ فَيَذَرُهَا ﴾ ملساء منكشفة ﴿ صَفْصَفًا ﴾ أي: مستوية ليس للجبل فيها أثر، وقيل: القاع والصفصف بمعنى واحد وهو المستوي الذي لا نبات فيه.

والعوج ما انخفض من الأرض والأمت ما ارتفع من الروابي. وهذه الآية ردّ والعوج ما انخفض من الأرض والأمت ما ارتفع من الروابي. وهذه الآية ردّ لشبهة جالينوس في أن السماوات لا تفنى قال: لأنها لو فنيت لابتدأت بالنقصان فحينئذ تقرير الجواب أن بطلانها قد يكون بطلاناً توليدياً فحينئذ يجب تقديم النقصان على البطلان وقد يكون بطلاناً يقع دفعة واحدة وعلى يجب تقديم النقصان على البطلان على البطلان فأجاب سبحانه عن هذه الشبهة أنّه سبحانه يفري هذه التركيبات دفعة واحدة.

يَوْمَهِذِ يَثَيِعُونَ ٱلدَّاعِى لَا عِنَجَ لَهُۥ وَخَشَعَتِ ٱلْأَمْسُواتُ لِلرَّحْمَٰنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَسْاكُ لِلرَّحْمَٰنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَسْاكُ لَهُ ٱلرَّحْمَٰنُ وَرَضِى لَهُ،

١\_ سورة النازعات: ٤٦.

المعنى: ﴿ يَوْمَهِنِ ﴾ ظرف ليتَبعون ثمّ وصف سبحانه القيامة فقال: يوم القيامة ﴿ يَتَبِعُونَ ﴾ صوت داعي الله الذي ينفخ في الصور وهو إسرافيل ﴿ لَا يَعِبَ لَهُ أَنِي اللهِ أَنِي ينفخ في الصور وهو إسرافيل ﴿ لَا يَعِبُ كَهُ اللهِ أَي: لدعاء الداعي ولا يعدل عن أحد بل يحشرهم جميعاً ولا عوج وميل لهم عن دعائه أي: لا يعدلون ولا يميلون عن ندائه ويتبعونه سراعاً ولا يلتفتون يميناً ولا شمالاً.

﴿ وَخَشَعَتِ ٱلْأَصَّوَاتُ ﴾ لعظمة ﴿ لِلزَّمْنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا ﴾ وهو صوت الأقدام أي: لا تسمع من صوت أقدامهم إلّا صوتاً خفياً كما تسمع من وطء الإبل. ﴿ يَوْمَهِلُو لَا نَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ وَرَفِي لَهُ قَوْلًا ﴾ أي: لا تنفع ذلك اليوم شفاعة أحد في غيره إلّا شفاعة من أذن الله له في أن يشفع ﴿ وَرَفِي لَهُ قَوْلًا ﴾ فيها من الأنبياء والأولياء والصلحاء والصديقين والشهداء.

القمي عن الباقر الله «إذا كان يوم القيامة جمع الله الناس في صعيد واحد حفاة عراة متوقفون في المحشر حتى يعرقوا عرقاً شديداً وتشد أنفاسهم فيمكنون في ذلك مقدار خمسين عاماً وهو قول الله تعالى: ﴿ وَخَشَمَتِ الْأَضَوَاتُ لِلرَّحْمَنِ فَلَا تَسْمَعُ لِللَّهُ مَسَا ﴾. قال: ثم ينادي مناد من تلقاء العرش: أين النبي الأمني فيقول الناس: قد أسمعت فسم باسمه فينادي أين نبي الرحمة أين محقد بن عبد الله؟ فيتقدم رسول

الله والله الناس كلهم حتى ينتهي إلى حوض طوله ما بين أيلة وصنعاء فيقف عليه فينادي صاحبكم فيتقدم علي النه أمام الناس فيقف معه فم يؤذن للناس فيمرون فبين وارد الحوض وبين مصروف عنه يومنذ فإذا رأى النبي المنظم من يصرف عنه من محبينا بكي فيبعث الله ملكا إليه فيقول: ما يبكيك يا محمد؟ فيقول: يا ربّ شيعة علي أراهم قد صرفوا تلقاء أصحاب النار ومنعوا ورود الحوض فيقول له الملك: إنّ الله يقول: يا محمد إنّ شيعة علي قد وهبتهم لك يا محمد وصفحت لهم عن ذنوبهم بحبهم لك ولعترتك وألحقتهم بك وبمن كانوا يقولون به وجعلناهم في زمرتك فأوردهم حوضك، قال أبو جعفر النه: «فكم من باك يومنذ وباكية ينادون: يا محمداه إذا رأوا ذلك ولا يبقى أحد يومنذ يتولانا ويحبنا ويتبرًا من عدونا ويبغضهم إلا ومعنا ويرد حوضنا». (1)

وفي قوله: ﴿ لَا نَنفَعُ الشَّفَعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ اَلرَّحْنَنُ ﴾ قيل: المعنى لا تنفع الشفاعة من الشفيع مأذوناً في الشفاعة ومرضياً قوله.

وقيل: إنّ هذا المعنى توضيح الواضح بل المعنى أن يكون المشفوع له يؤذن في حقّه الشفاعة ويكون مرضيّاً قوله مثل أن يكون من أهل الشهادات لأنّه حينئذ يصدق عليه أنّه مرضىّ القول.

وقال الرازيّ: هاهنا مسألة: قالت المعتزلة: إنّ الفاسق غير مرضيّ عند اللّه فوجب أن لا يشفّع الرسول في حقّه لأنّ هذه الآية تدلّ على أنّ المشفوع له لابد وأن يكون مرضيّاً عند اللّه.(۲)

وقال أهل الجماعة: إنّ هذه الآية من أقوى الدلالة على ثبوت الشفاعة في حقّ الفسّاق لأنّ قوله ورضي له قولاً يكفي في صدقه قولاً واحداً من

١- تفسير القمي، ج ٢، ص ٦٥؛ والأمالي، ص ٢٩١.
 ٢- تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١١٩.

أقواله وهو شهادة أن لا إله إلَّا اللَّه فوجب أن يكون الشفاعة نافعة له لأنَّ الاستثناء من النفي إثبات.

فإن قيل: إنّه تعالى استثنى عن النفي بشرطين: أحدهما: حصول الإذن. والثاني: أن يكون قد رضي له قولاً، فهب أنّ الفاسق قد حصل فيه أحد الشرطين وهو «قد رَضِيَ لَهُ قولاً» فمن أين حصل فيه الإذن؟

فالجواب أنّ أحد الأمرين وهو أنّه رضي له قولاً كاف في حصول الاستثناء لقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ ۚ إِلَّا لِمَنِ أَرْتَعَنَىٰ ﴾ (١) فاكتفى هناك بهذا القيد.

ودلّت هذه الآية على أنّه لابد من الإذن فظهر من مجموعها أنّه إذا رضى له قولاً يحصل الإذن في الشفاعة وإذا حصل القيدان حصل الاستثناء وتم المقصود.

أقول: إن في هذا البيان الذي يقوله الرازي: «فظهر من مجموعهما أنه إذا رضي له قولاً يحصل الإذن في الشفاعة، تأمّل لأنّه من أين أثبت هذه الملازمة فلو أثبت الملازمة من الآية فغير محققة لكن قد وردت أخبار صحاح على أن الشفاعة تنال الفساق من أهل الإيمان والقبلة وعندنا أن الفسق لا يخرج العبد من الإيمان إذا لم يكن الفاسق مستحلاً.

﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ الضمير يرجع إلى الّذين يتّبعون الداعي أي: يعلم سبحانه منهم جميع أقوالهم وأفعالهم قبل أن خلقهم وبعد أن خلقهم وما كان في حياتهم وبعد مماتهم.

﴿ وَلَا يُحِيطُونَ ﴾ بالله ﴿ عِلْمًا ﴾ أي: لا يعلمون بمقدوراته وبكنه عظمته في ذاته وأفعاله، وقيل: ولا يحيطون علماً بما في بين أيمانهم وخلفهم إلّا من اطلعه الله على ذلك ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوَبُحُوهُ ﴾ وذلت خضوع الأسير الوجوه أي:

١ سورة الأنبياء: ٢٨.

أرباب الوجوه واستسلموا ﴿ لِلَّحَيِّ ٱلْفَيُّومِ ﴾ وحكمه.

وإنَّما أسند الفعل إلى الوجوه لأنَّ أثر الذلَّ يظهر على الوجوه قبل كلُّ عضو.

وقيل: المراد من الوجوه الرؤساء والقادة والملوك أي: يذلُون وينسلخون عن ملكهم وعزّهم، والعنو الذلّة ومنه أخذوا العاني للأسير، وتفسير الحيّ القيّوم قد تقدّم.

روى أبو أمامة الباهليّ عن النبي الشيئة أنّه قال: «اطلبوا اسم الله الأعظم في هذه السور الثلاث: البقرة وآل عمران وطه». قال الراوي: فوجدنا المشترك في السور الثلاث ﴿ اللهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ اَلْحَى الْقَيْوُمُ ﴾. (١)

والمراد من معنى الآية أن ذلك اليوم حال الإنسان مخالفة للحال الّتي كان عليها في الدنيا غير مختار لنفسه في المعصية والطاعة وليس له الاختيار لنفسه.
﴿ وَقَدْ خَابَ ﴾ وحرم من الثواب ﴿ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا ﴾ ولم يتب عنه.

واستدلّت المعتزلة بهذه الآية في المنع من العفو وقال: «و قَدْ خابَ مَنْ حَمَلَ ظلماً» يعم كلّ ظالم وقد حكم الله فيه بالخيبة والعفو ينافيه. قال الطبرسيّ: أي: وقد خاب عن ثواب الله من حمل شركاً إلى يوم القيامة (٢)، عن ابن عبّاس، وقيل: قد خسر الثواب من جاء يوم القيامة كافراً ظالماً.

هذا حال الكافرين العاصين وأمّا حال المؤمنين فقال: ﴿ وَمَن يَمَّمُلُ مِنَ الْعَبْلِحَنْتِ ﴾ والطاعات ﴿ وَهُوَ مُؤْمِثُ ﴾ عارف بالله تعالى مصدّق بما يجب التصديق به وإنّما قيد سبحانه بهذا القيد لأنّه لا تنفع الطاعات من غير إيمان ولابد أن يكون العمل الصالح مقروناً بالإيمان ﴿ فَلَا يَخَافُ ثُلْلًا ﴾ أن يظلم ويزاد عليه في سيّئاته ﴿ وَلَا هَمْمًا ﴾ ولا يخاف أن ينقص من حسناته وقوله

۱- تفسير الرازي، ج۲۲، ص ۱۲۰؛ والمستدرك، الحاكم النيشابوري، ج ۱، ص ٥٠٥.
 ۲- مجمع البيان، ج ۷، ص ٥٩.

المِن خَلَقَ اللهِ عَلَى اللهِ

«لا يخاف» في موضع الجزم لكونه في موضع جواب الشرط وقرئ بصيغة النهي «فلا يخف» أي: فليأمن والنهي عن الخوف أمر بالأمن. وفي هذه دلالة على بطلان التحابط.

﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًا ﴾ أي: وكما أخبرناك بأخبار القيامة أنزلنا هذا الكتاب قرآناً عربيًا بلسان العرب وكررنا ﴿ وَمَرَّفَنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ ﴾ بوجوه مختلفة وبألفاظ متفرّقة ﴿ لَمَلَهُمْ ﴾ يخافون و﴿ يَنْقُونَ ﴾ المعاصي ويتقي العرب من قبل أن ينزل بهم مثل ما نزل بأولنك ﴿ أَوْ يُعْدِثُ لَمَمْ ذِكْرًا ﴾ أو يجدد القرآن لهم عظة واعتباراً ويذكروا به عقاب الله للأمم.

فلو قيل: حدوث الذكر والتقوى لا منافات بينهما وكلمة أو للمنافاة.

فالجواب هذا كقولهم: جالس الحسن أو ابن سيرين أي: لا تكن خالياً منهما فكذا هاهنا. وقيل يحدث لهم شرفا بإيمانهم كما قال سبحانه في موضع آخر: ﴿ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ مَايَنَتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَننا ﴾.(١)

﴿ فَنَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ اَلْحَقَى ﴾ أي: ارتفع صفاته عن صفة المخلوقين فلا يشبهه أحد في صفاته لأنه أقدر من كلّ قادر وأعلم من كلّ عالم.

﴿ وَلَا تَعْجَلَ بِٱلْقُــْرُوَانِ ﴾ فيه وجوه:

الأوّل: قالوا: ﴿ وَيَسَتَلُونَكَ ﴾ إلى هاهنا كلام ثمّ ينقطع ويستأنف بقوله: ﴿ وَلَا نَمْجَلْ بِٱلْقُـرُوانِ ﴾.

الوجه الثاني: روي أنه على كان يخاف من أن يفوته من القرآن شيء في في في الملك فأمره بأن يسكت حال قراءة الملك ثمّ يأخذ بعد فراغه في القراءة أي: تفهّم ما يوحى إليك إلى أن يفرغ جبرئيل من قراءته وإبلاغه ولا

١\_سورة الأنفال: ٢.

تخف النسيان والسهو فإنّا نصونك عنه.(١)

وقيل: معناه: ولا تسأل إنزال القرآن قبل أن يأتيك وحيه لأنّه تعالى ينزله وقت الحاجة.

﴿ وَقُل رَبِ زِذِنِ عِلْما ﴾ أي: استزد من الله علماً إلى علمك روت عائشة عن النبي ﷺ أنّه قال: «إذا أن علي يوم لا أزداد فيه علماً يقربني إلى الله فلا بارك الله لي في طلوع شمسه». (٢) وقيل: معناه: زدني قرآناً لأنّه كلّما ازداد من نزول القرآن عليه ازداد علماً.

﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَّا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْـلُ فَنَسِىَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ. عَـزْمًا ﴾ وذكروا في تعلَق هذه الآية بما قبلها وجوهاً:

أحدها: لمنا قال: ﴿ كَنَالِكَ نَقُمُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ مَا قَدَ سَبَقَ ﴾ فذكر قصّة آدم إنجازا للوعد.

وثانيها: أنّه سبحانه لممّا قال: ﴿وَصَمَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَكِيدِ لَقَلَّهُمْ يَنَّقُونَ ﴾ أردفه بقصّة آدم وبيّن أنّ إطاعة بني آدم للشّيطان وتركهم التحفظ من وساوسه أمر قديم فإنّا عهدنا وبيّنًا من قبل حيث قلنا له: ﴿ إِنَّ هَنذَا عَدُوٌّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ ﴾ ثمّ إنّه مع ذلك نسي وترك ذلك العهد وما تحفظ له.

﴿ وَلَمْ نَجِدَ لَهُ عَنْهَا ﴾ فيه وجوه: أحدها: أنّه أوصينا إليه أن لا تقرب الشجرة ولا تأكل منها فترك الأمر ولم نجد له عزماً وعقداً ثابتاً وقيل: معناه فنسي من النسيان الذي هو السهو ولم نجد له عزماً على الذنب وأخطأ ولم يتعمد. وقيل: ولم نجد له حفظا لما أمر به. وقيل: معناه صبراً.

ومن حمله على النسيان فما الّذي نسيه فيه أقوال: أحدها: أنّه نسى

١ تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٢٢.

٢ مجمع البيان، ج ٧، ص ٦٠؛ والصافي، ج ٣، ص ٣٢٢.

الوعيد بالخروج من الجنَّة إن أكل. والثاني: نسي قول الله سبحانه: ﴿ إِنَّ هَنَا عَدُوٌّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ ﴾.

والثالث: أنّه نسي الاستدلال على أنّ النهي عن الجنس وظن أنّه عن العين. هذا هو المرّة السادسة من بيان قصّة آدم في القرآن تحذيرا وعظة للنّاس: أوّلها في سورة البقرة، ثمّ في الأعراف، ثمّ في الحجر، ثمّ في الإسراء ثمّ في الكهف، ثمّ هاهنا.

قال ابن عبّاس: (من قبل أن يأكل من الشجرة عهدنا إليه أن لا يأكل منها).

اعلم أن سبب عداوة إبليس لآدم العمدة منها أنّه بسبب عدم السجود لآدم طرد عن رحمة الله فحصل له العداوة. ثمّ إنّ اللعين لمّا رأى آثار نعم الله على آدم وحرمان نفسه حسده فصار عدواً له. والثالث: أنّ آدم كان شابًا

عالماً لقوله: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ﴾ (١) وإبليس كان شيخاً كبيراً جاهلاً لأنه أثبت فضله بفضيلة أصله ولم يعلم أن الفضيلة ليست بالبنية.

وإنّما أسند الإخراج إلى إبليس لأنه هو الّذي فعل ما يترتّب عليه فصح ذلك. والشقاء والتعب إنّما أسند إلى آدم وحده لأن الرجل قيّم بأمور المعاشيّة للمرأة فاختص الإسناد إليه مع المحافظة على رعاية الفاصلة في الآي. والمراد من الشقاء المشقّة في طلب القوت.

قال سعید بن جبیر: أنزل علی آدم ثور أحمر فكان یحرث علیه ویرشّع العرق عن جبینه. (۲)

واذكر إذ وصَينا لآدم بأن الشيطان ﴿ عَدُو لَكَ وَلِزَوْجِكَ ﴾ فلا يخرجنَك بسبب الوسوسة ويغرّكما فتقع حينئذ في تعب القوت والمعاش والاكتساب لنفسك ولزوجك و ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَا تَجُوعَ ﴾ في الجنّة ولا تصير عارياً من اللباس لسعة طعام الجنّة وثيابها ولا تعطش في الجنّة ولا يصيبك حرّ الشمس لأنه ليس في الجنّة شمس وإنّما فيها ضياء ونور وظل ممدود من غير شمس.

وهذه الأشياء كأنّها تفسير الشقاء المذكور لأنّ الشبع والريّ والكسوة والاكتنان في الظلّ هي الأقطاب الّتي يدور عليها أمر الإنسان بالراحة فذكر الله حصولها من غير تعب بذكر أضدادها نفيا الّتي هي الجوع والعرى والظماء والضحى. وحذّر سبحانه آدم عنها حتّى يبالغ الاحتراز عن السبب الموقع.

﴿ فَوَسَوَسَ إِلَيْهِ ٱلشَّيْطَانُ ﴾ وكانت تلك الوسوسة بتطميعه في أمرين: أحدهما قوله: ﴿ هَلَ أَدُلُكَ عَلَىٰ شَجَرَةِ ٱلْخُلَدِ ﴾ أي: من أكل منها صار مخلداً ولم يمت، الثاني: ﴿ وَمُلْكِ لَا يَبَلَىٰ ﴾ أي: من أكل منها لا يضعف ولا يهرم.

ا\_سورة البقرة: ٣١.

٢ـ تفسير جوامع الجامع، ج ٢، ص ٥٠٤؛ وأيضاً بحارالأنوار، ج ١١، ص ١٥٩.

﴿ فَأَكُلَ مِنْهَا فَهَدَتْ لَمُكُمَا سَوْهَ ثُنَهُمَا وَطَفِقًا يَخْسِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ كَلَمْ فَهُ فَا لَمُ اللهُ فَهُ مَرْ تفسيره في سورة الأعراف مفصّلاً وإجماله أنّه بعد أن أكلا ظهرت عورتهما ونزع لباس الجنّة عنهما وظلًا عاربين فشرعا وأخذا من ورق تين الجنّة ويلزقان ويجعلان الأوراق على عورتهما حياء عن العرى.

و ﴿ وَعَمَىٰ مَادَمُ رَبَّهُ فَنُوَىٰ ﴾ معناه: خالف أمر ربّه فخاب من ثوابه، والمعصية مخالفة الأمر سواء كان الأمر واجباً أو ندباً ولا يمتنع أن يسمّى تارك النفل عاصياً كما يسمّى بذلك تارك الواجب يقولون: فلان أمرته بكذا وكذا من الخير فعصاني. واستعمل لفظة «غوى» في الخيبة. قال الشاعر: فمن يلق خيراً يحمد الناس أمره ومن يغو لا يعدم على الغيّ لائما

ويجوز أن يكون المراد فخاب ممّا كان يطمع فيه بأكل الشجرة من الخلود. وقال بعض أهل السنّة والجماعة: وفي وصف أدم الله بالعصيان والغواية مع صغر زلّته تعظيم لها وزجر بليغ لأولاده عن أمثالها.

قال الرازي في «المفاتيح»: إن مذهبنا أن واقعة الزلّة إنّما وقعت قبل رسالته لا بعدها. (۱) وقالت المعتزلة: إنّها وقعت صغيرة لا كبيرة. وقال أبو مسلم الإصفهاني بأنّه عصى في مصالح الدنيا لا فيما يتّصل بالتكاليف وكذلك القول في غوى، والغي ضد الرشد فمن توصّل بشيء إلى شيء ثم حصل له ضد مقصوده كان ذلك غيّا. وعلى التقادير لم يجز بعد أن قبل الله توبته واجتباه للرسالة إطلاق هذا الإثم عليه مطلقاً.

فعاد سبحانه عليه بالرحمة والمغفرة بقوله: ﴿ ثُمُّ لَبُعْنَبُنَهُ رَبُّهُۥ ﴾ واصطفاه للرسالة ﴿ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ وقبل توبته وهداه للكلمات الّتي تلقّاها منه سبحانه والتثبّت بأسباب العصمة.

١ تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٢٦.

﴿ قَالَ أَهْبِطَا مِنْهَمَا جَمِيعًا لَمُعَشَكُمٌ لِبَعْضِ عَدُقٌ ﴾ الخطاب من الله لآدم وحواء أو لآدم وحواء وإبليس ولما كانا أصلي الذريّة خاطبهما مخاطبتهم والخطاب يعمّ المبشر.

﴿ فَمَنِ اَنَّبَعَ ﴾ هدايتي وديني ﴿ فَلَا يَضِلُ ﴾ في الدنيا ﴿ وَلَا يَشْفَىٰ ﴾ في الأخرة. بسبب قبول الدين ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن فِصَحْدِي ﴾ والذكر يشمل كتب الله جميعاً والقرآن ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً صَنكا ﴾ أي: ضيقاً وهو أن يمسكه ولا ينفقه على نفسه فضلاً عن غيره ومن غلبة الحرص عليه وعلى الجمع والطلب يضيق المعيشة عليه. وقيل: المراد من هذا الضيق عذاب القبر. وقيل: هو والطلب يضيق المعيشة عليه. وقيل: المراد من هذا الضيق عذاب القبر. وقيل: هو طعام الضريع والزقوم في جهنم وإن كان في سعة في الدنيا. وقيل: هو الحرام الذي ينفقه ولا خلف له ويؤدي إلى النار. وقيل: إنهم بسبب إعراضهم عن الدين تنقص بركاتهم كما قال: ﴿ وَلَوْ أَنْهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَيَةَ وَالْإِنْهِيلَ وَمَا أَيْلَ عَن الدين تنقص بركاتهم كما قال: ﴿ وَلَوْ أَنْهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَيَةَ وَالْإِنْهِيلَ وَمَا أَيْلَ الْمُعْرَى مَن رَبِيمَ لَا صَلَي الله ويؤدي إلى النار. وقيل: إنهم بسبب إعراضهم عن الدين تنقص بركاتهم كما قال: ﴿ وَلَوْ أَنْهُمْ أَقَامُوا التَوْرَيَةَ وَالْإِنْهِيلَ ﴾ (" وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنْهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَعَلَى: ﴿ وَلَوْ أَنْهُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَن رَبِيمٌ لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّ

وأمّا القول بأنّ المراد من عيشة الضنك عذاب القبر فهو قول جماعة من أصحاب الحديث مثل عبد اللّه بن مسعود وأبي سعيد الخدريّ وعبد اللّه بن عبّاس ورفعه أبو هريرة إلى النبي الشيخة قال: إنّ عذاب القبر للكافر؟ قال:

ا\_سورة المائدة: ٦٦.

٢-سورة الأعراف: ٩٦.

٣-سورة نوح: ١٠، ١١، ١٢.

غـ سورة الجن: ١٦.

## «والَّذي نفسي بيده إنَّه ليسلُّط عليه في قبره تسعة وتسعون تتينا». (١)

قال ابن عبّاس: (نزلت الآية في الأسود بن عبد العزّى المخزوميّ والمراد ضغطة القبر تختلف أضلاعه). وقيل: المراد الضيق في كلّ ذلك أو أكثره. روي عن أمير المؤمنين النّه عن النبي الشيّة أنّه قال: وعقوبة المعصية ثلاثة ضيق المعيشة والعسر في الشدّة وأن لا يتوصّل إلى قوته إلّا بمعصية الله». (1)

﴿ وَخَمْشُرُهُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ أَعْمَىٰ ﴾ أي: أعمى العين أي: يحشر بصيراً فإذا سيق إلى المحشر عمي. وقيل: المراد عمى البصيرة لا البصر لا حجة له يهتدي بها. وروى معاوية ابن عمّار قال: سألت أبا عبد الله عن رجل لم يحج وله مال؟ قال: هو ممّن قال الله: ﴿ وَخَمْشُرُهُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ أَعْمَىٰ ﴾ فقلت: سبحان الله أعمى! قال: أعماه الله عن طريق الحق. (٣) فهذا القول مطابق قول من قال: أعمى عن جهات الخير لا يهتدي بشيء منها.

قَالَ كَنَالِكَ أَنَتُكَ ءَايَنُنَا فَنَسِينَمَ وَكَنَالِكَ ٱلْيَوْمَ ثُنَسَىٰ ﴿ وَكَنَالِكَ بَشِي مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ بُوْمِنْ بِثَايَنتِ رَقِعِ وَلَعَذَابُ ٱلْاَخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَىٰ ﴿ أَفَلَمْ بَهْدِ لَمُهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا فَبْلَكُمَا فَبْلَهُمْ مِنَ ٱلْقُرُونِ بَمْشُونَ فِي مَسْكِيهِمُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيْتِ لِأَوْلِى النَّكُىٰ ﴿ وَلَا كَانَةً سَبَقَتْ مِن زَلِكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلُّ مُسَتَى ﴿ فَاصْبِرِ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيِحْ بِحَمْدِ رَقِكَ فَبَلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَمَ وَمِنْ ءَانَابِي النَّيلِ فَسَيَحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ زَمْنَىٰ ﴿ ﴾

قال ابن عبّاس: (ضمن اللّه سبحانه لمن قرأ القرآن وعمل بما فيه أن لا يضلَ في الدنيا ولا يشقى في الآخرة قال: ﴿كَنَالِكَ أَنَتُكَ ﴾ آياتي)، هذا جواب

١- تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٣٠؛ وانظر: جامع البيان، ج ١٦، ص ٢٨٣.

٢ تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٣١.

٣- بحار الأنوار، ج ٧، ص ١٤٩؛ والكافي، ج ٤، ص ٣٦٩؛ والتهذيب، ج ٥، ص ١٨.

من الله لمن يقول يوم القيامة: ﴿ لِلْمَ حَثَمْرَتَنِيّ أَعْمَىٰ ﴾ أي: كما حشرناك أعمى جاءك محمد والقرآن والآيات الدالة فأعرضت عنها وتعرّضت لنسيانها فإن النسيان ليس من فعل الإنسان فيوعد عليه لكن يفعل فعلاً يوجب النسيان فتعمد لحصول النسيان ﴿ وَكَذَلِكَ ٱلْمَوْمَ نُنَىٰ ﴾ وتترك في العذاب بمنزلة المنسي.

﴿ وَكُنَاكُ نَجْرِى مَنْ أَسَرَفَ ﴾ أي: مثل ذلك الجزاء الموافق كما ذكرنا من العمى والنسيان نجزي من أسرف وجاوز العصيان ﴿ وَلَمْ يُؤْمِنُ بِثَايَنتِ ﴾ الله ولم يصدَق بحجج ربّه ورسله.

واختلفوا في معنى الإسراف أي: أشرك وكفر، وبعضهم قال: أسرف في معصية اللّه.

وفي «الكافي» عن الصادق النبي «المراد من أشرك بولاية أمير المؤمنين النبي غيره ولم يؤمن بآيات ربه وترك الأنمة النبي معاندة ولم يقبع آثارهم ولم يتولّهم». (١)

﴿ وَلَمْنَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُ وَأَبَقَىٰ ﴾ ولما بين سبحانه بأن العيش الضنك والعمى للمتجاوزين المشركين بالله وبالولاية بين من بعد ذلك أن عذاب الآخرة المتأخّرة أشد وأبقى أمّا الأشد فلعظمه وأمّا الأبقى فلأنّه غير منقطع ومن المعلوم أن عذاب جهنّم أشد من عذاب الدنيا وعذاب القبر لأنّه لا يزول.

وَ أَفَلَمْ يَهْدِ مُمُّمْ كُمُّ أَهُلَكُنَا ﴿ وَقَرَىٰ نَهَدَ بِالْمَتَكُلَّمُ وَالْمَعْنَى أَفْلَم يَتَبِينَ لَهُم طريق الاعتبار وكثرة إهلاكنا ﴿ قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ ﴾ بسبب تكذيبهم رسلنا ويعتبرون بما فعل بأسلافهم فيؤمنوا ولا يكذّبوا وقوله: ﴿ يَمُشُونَ فِي مَسَلِكِهِم ﴾ يريد أهل مكة كانوا يتّجرون إلى الشام فيمرّون بمساكن العاديّين والثموديّين وغيرهم ويرون علامات الإهلاك أفلا يخافون أن تقع بهم مثل ما وقع بأولئك؟

١ الكافي، ج ١، ص ٤٣٦؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٣٢٦.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِأَوْلِى ٱلنَّهَىٰ ﴾ إهلاكنا إيّاهم لعبرة ودلالات لأهل العقل والأقرب أن للنهية مزيّة على العقل، والنهى لا يقال إلّا فيمن له عقل ينتهي عن القبائح كما أن لقولنا: أولي العزم مزيّة على أولي الجزم فلذلك قال بعضهم: أهل الورع وأهل التقوى.

ثمّ بين سبحانه السبب الذي لأجله لا ينزل العذاب معجلا على من كذّب وكفر بمحمد على فقال: ﴿ وَلَوْلا كُلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن زَيِك لَكَانَ لِزَامًا وَأَبَلُ كُذّب وكفر بمحمد على فقال: ﴿ وَلَوْلا كُلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن زَيِك لَكَانَ لِزَامًا وَأَبَلُ مُسَمّى ﴾ وفيه تقديم وتأخير والتقدير: ولو لا كلمة سبقت من ربّك وأجل مسمّى لكان نزول العذاب ملازماً لهم والكلمة هي إخبار الله ملائكته وكتبه في اللوح المحفوظ أن أمّته وإن كذّبوا وكفروا فيؤخّرون ولا يفعل بهم ما يفعل بغيرهم من الاستئصال.

واختلفوا فيما لأجله يؤخّر العذاب عنهم قال بعضهم: لأنّه علم أن فيهم من يؤمن. وقال آخرون: المصلحة فيه خفيّة لا يعلمها إلّا هو وقال أهل السنّة: له بحكم المالكيّة أن يختص من شاء بغضله ومن شاء بعذابه من غير علّة وقالوا: لو كان فعله لعلّة لكانت تلك العلّة إن كانت قديمة لزم قدم الفعل وإن كانت حادثة افتقرت إلى علّة أخرى ولزم التسلسل فلهذا قالوا: كلّ شيء صنعه لا لعلّة.

﴿ وَأَجَلُ مُسَنَى ﴾ أي: لا يهلك أحداً قبل استيفاء أجله. ﴿ فَأَصْبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيِّعٌ بِحَدِّدِ رَبِّكَ قَبَلَ طُلُوعٍ ٱلشَّمْسِ ﴾ وأمره بالصبر على ما يقولون ويكرهه من أقوالهم الشنيعة كقولهم: ساحر أو شاعر أو مجنون أو غير ذلك أو المراد تكذيبهم لرسالته وتركهم القبول منه لأن كل ذلك مما يهمة، وأمره بالدعاء والتسبيح أي: دم لربّك بالحمد له والثناء عليه واحمده في هذه الأوقات.

واختلفوا في التسبيح على وجهين فالأكثرون على أنّ المراد منه الصلاة

وهؤلاء اختلفوا على ثلاثة أوجه: أحدها: أنّ الآية تدلّ على أنّ الصلوات الخمس فيه الخمس لا أزيد ولا أنقص فقال ابن عبّاس: (دخلت الصلوات الخمس فيه فقبل طلوع الشمس هو صلاة الصبح وقبل غروبها هو الظهر والعصر لأنهما جميعاً قبل الغروب ﴿ وَمِنْ مَانَاتِي اللَّيْلِ فَسَيّعٌ ﴾ أي: المغرب والعشاء الآخرة). وقوله: ﴿ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ ﴾ كالتوكيد للصّلاتين الواقعتين في طرفي النهار وهما صلاة الفجر وصلاة المغرب والتكرار في هاتين للخصوصية والتأكيد بهما كما اختصّت في قوله: ﴿ وَالشَّكَانُوةُ الْوُسْطَلُ ﴾ بالتأكيد.

والقول الثاني: أن الآية تدل على الصلوات الخمس وزيادة أمّا دلالتها على الصلوات الخمس فلأن الزمان إمّا أن يكون قبل طلوع الشمس أو قبل غروبها فالليل والنهار داخلان في هاتين العبارتين فأوقات الصلوات الواجبة دخلت فيهما بقي قوله: ﴿ وَمِنْ مَانَآيِ ٱلَّيْلِ فَسَيّحٌ وَأَطْرَافَ ٱلنّهَارِ لَمَلّكَ تَرْفَىٰ ﴾ للنوافل.

والقول الثالث: أنّها تدلّ على أقلّ من الخمس بقوله قبل طلوع الشمس للفجر وقبل غروبها للعصر ومن آناء الليل للمغرب والعشاء فيبقى الظهر خارجاً.

هذا كلّه إذا حملنا التسبيح على الصلاة والأليق الأقرب حمله على التنزيه والآجلاًل والمعنى اشتغل بتنزيه اللّه تعالى في هذه الأوقات أراد بذلك المداومة على التسبيح والتحميد في عموم الأوقات لعلّك ترضى بجميع ما وعدك الله وبالشفاعة والدرجة الرفيعة ولعلّك تنال عند الله ما به رضاء نفسك.

في «الخصال» عن الصادق المنظيم، سئل عن هذه الآية فقال: «فريضة على كلّ مسلم أن يقول قبل طلوع الشمس وقبل غروبها عشر مرّات: لا إلهَ إلّا اللّهُ وحده لا شَرِيكَ لَهُ... لَهُ الْمُلَكُ وَ لَهُ الْحَمْدُ... يُخيِي وَ يُمِيتُ وهو حيّ لا يموت بيده الخير وَ هُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ».(''

وفي «الكافي» عن الباقر الله في قوله: ﴿ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ ﴾ «أي: تطرّع النّهار» (٢) فلو قبل: إنّ النهار ليس له غير طرفين كما قال: ﴿ وَأَقِيرِ ٱلطّبَكُوٰةَ طَرُوْ النّهَارِ ﴾ وأقير الطّبَكُوٰة طَرُوْ النّهارِ ﴾ قبل: إنّما جمع الأنّه متكرر في كلّ نهار ويعود أو الجمع المنطقيّ اثنان.

وَلا تَمُدَّذَ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزْوَبُهَا مِنْهُمْ زَهْرَةَ الْمَيَوْقِ الدُّنِهَا لِنَقْنِهُمْ فِيهِ وَرَفْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْغَىٰ ﴿ وَأَمْرَ أَهْلَكَ بِالصَّلَوْةِ وَاصْطَيْرِ عَلَيْهَا لَا نَسْتَلُكَ رَزْقًا لَّغُنُ ذَرْفُكُ وَالْمَعْبَةُ لِلنَّقُوىٰ ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا يَأْتِينَا بِعَايَةِ مِن رَبِهِ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ عَنْ رَبِهِ اللَّهُ وَلَى ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا يَأْتِينَا بِعَايَةٍ مِن رَبِهِ اللَّهُ وَلَهُ مَا فِي الصَّمَعُفِ الْأُولَىٰ ﴿ وَقَالُواْ لَوْلاً يَأْتِينَا بِعَايَةٍ مِن رَبِهِ اللَّهُ وَلَهُمْ يَعْذَابٍ مِن أَوْلَمُ مَا فِي الصَّمَعُفِ اللَّهُ وَلَى ﴿ وَقَالُواْ لَوْلاً الْمُلْكُنَاهُم بِعَذَابِ مِن أَنْهُ وَلَهُ مَا فِي الصَّمْعُفِ اللَّهُ وَلَى ﴿ وَلَوْ أَنَا آهَلَكُنَاهُم بِعَذَابٍ مِن فَبْلِ أَن وَلَهُ مَا فِي الصَّمْعُفِ اللَّهُ وَلَى إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَايَنِكَ مِن فَبْلِ أَن اللَّهِ مَا فَي الصَّمْعُفِ اللَّهُ مَنْ أَنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَا أَلُهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَا أَنْ الْمُعَلِّدُهُمُ وَالْمُهُمُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَالْعُلَالُولُولُولُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّذُ اللَّهُ الللْمُولِلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

لمًا صبر سبحانه نبيّه على أكاذيب قومه وأمره أن يعدل إلى التسبيح والاشتغال بعبادته أتبع في هذه الآية بنهيه عن مدّ عينيه إلى ما متّع به القوم قيل: المراد من المدّ ليس هو النظر بل هو الأسف أي: لا تأسف على ما فاتك ممّا نالوه من حظّ الدنيا.

سبب النزول: قال أبو رافع: نزل ضيف بالنبي عَلَيْظُ فبعثني إلى يهودي فقال الله الله يقول: بعنى كذا وكذا من الدقيق أو أسلفني إلى هلال

۱-الخصال، ص ٤٥٢، والمحاسن، ج ١، ص ٣١؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٣٢٦.
 ٢-الكافي، ج ٣، ص ٤٤٤، ووسائل الشيعة الإسلامية، ج ٣، ص ٥٣.

رجمه، فأتيته فقلت له، فقال: والله لا أبيعه ولا أسلفه إلّا برهن فأتيت رسول الله وأخبرته. فقال الله والله لو باعني أو أسلفني لقضيته وإنّي لأمين في السماء وأمين في الأرض، اذهب بدرعي الحديد إليه، فنزلت الآية تسلية له عن الدنيا.

قال أبي بن كعب في هذه الآية: من لم يتعز بعزاء الله تقطّعت نفسه حسرات على الدنيا، ومن يتبع بصره ما في أيدي الناس طال حزنه ولا يشفى غيظه، ومن لم ير لله عليه نعمة إلّا في مطعمه ومشربه نقص علمه ودنا عذابه وقد فعل نظّارة قارون حيث قالوا: ﴿ يَنكِتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوفِى فَنرُونُ إِنَّهُ لِنَا مَثْلُ مَا أُوفِى فَنرُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظّ عَظِيمٍ ﴾ (١) حتى واجههم أولو العلم والإيمان بقولهم: ﴿ وَيُلْكُمُ مَنْلِكُما ﴾ (١) وعَيلَ مَنلِكُما ﴾ (١)

ولقد شدّد المتّقون في وجوب غض البصر عن أبنية الظلمة وزينة الفسقة في اللّباس والمركوب وغير ذلك قال عيسى النّه: «لا تقخذوا الدنيا ربّأ فتتّخذكم عبيداً». (٣)

وعن عروة بن الزبير: أنّه إذا كان رأى ما عند السلاطين والأمراء يتلو هذه الآية وقال: الصلاة يرحمكم الله.

وَإِلَىٰ مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزْوَجًا ﴾ أي: أصنافاً من الكفرة وأشباهاً والمزاوجة من المشاكلة لأن الكفّار متشاكلون في الذهاب عن الحق والدين والتمتّع المراد منه الاستلذاذ من المناظر الحسنة والأصوات المطربة وشم الروائح الطيّبة والمناكح والملابس وأمثالها.

﴿ زَهْرَةً لَلْمَيُوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾ وقرئ بفتح الهاء والزهرة النور (١) الّذي يروق عند

١ سورة القصص: ٧٩.

٢ سورة القصص: ٨٠.

٣\_ تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٣٦؛ وبحار الأنوار، ج ١٤، ص ٣٢٧.

٤\_ بفتح النون.

الرؤية، أزهر اللون أي: منير اللون والزهراوان: البقرة وآل عمران، والزهرة بالتحريك الزينة والبهجة كما جاء في الجمهرة ويصح أن يكون جمع زاهر وصفاً لهم بأنهم زهرة هذه الدنيا لصفاء ألوان الكفّار وتهلّل وجوههم بخلاف ما عليه الصلحاء من شحوب الألوان والتقشّف في الثياب.

أمّا قوله: ﴿ لِنَفْتِنَهُمْ ﴾ أي: لنعاملهم معاملة المختبر ونجعل ذلك امتحانا وفتنة لهم قال الكلبيّ ومقاتل: معناه تشديداً في التكليف عليهم لأن الإعراض عن الدنيا عند حضورها والإقبال إلى الله أشد من ذلك عند عدم حضورها وأسبابها ولذلك كان رجوع الفقراء إلى خدمة الله والتضرّع إليه أكثر من تضرّع الأغنياء ولأن على من أوتي الدنيا ضروباً من التكاليف لولاها لما لزمتهم تلك التكاليف ولأن القادر على المعاصي يكون الاجتناب عنها أشق عليه من العاجز القصير فمن هذه الجهات يكون الزيادة في الدنيا تشديداً في التكليف.

ثم قال لرسوله: ﴿ وَرَنَقُ رَبِكَ خَيْرٌ وَأَبَقَىٰ ﴾ أي: ما نصبك من الثواب خير من مطلوبهم وأبقى لأنّه يدوم ولا ينقطع وليس حال ما أوتوه من الدنيا كذلك أو المراد أنّ ما أعطيت من الكرامة والنبوة خير لك ممّا متّعنا به هؤلاء.

ا مجمع البيان، ج ٧، ص ٦٨؛ وانظر: بحار، ج ٣٥، ص ٢١٦. ٢ عوالي اللئالي، ج ٢، ص ٢٢؛ ومجمع البيان، ج٧، ص٦٨.

﴿ وَأَسْطِيرٌ عَلَيْهَا ﴾ أي: كما تأمرهم فحافظ عليها فعلاً فإن الوعظ بلسان الفعل أتم منه بلسان القول. ثم بين سبحانه أنه يأمرهم بذلك لمنافع وأنه متعال عن المنافع بقوله: ﴿ لاَ نَسْتُلُكُ رِنْهَا ﴾ لخلقنا ولا لنفسك بل كلفناك العبادة وضمنا رزق الجميع ﴿ فَمَنُ نُرُفُلُكُ ﴾ ونرزقهم جميعاً لا نسترزقكم كما يريدون السادة من العبيد الخراج وهذا المعنى كقوله: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ أَلِمُنَ وَالْإِنْسُ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رَزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْمِنُونِ ﴾ (ا وقيل: إن المعنى: لا نسألك رزقاً لنفسك ولا لأهلك بل نحن نرزقك ففرَغ بالك لأمر الأنا ننتفع الآخرة. وقيل: معناه أنا لما أمرناك بالصلاة فليس ذلك الأمر لأنا ننتفع بصلاتك فعبر عن هذا المعنى بقوله: ﴿ لاَ نَسْتَلُكُ رِنْهَا ﴾.

قال عبد الله بن سلام: كان النبي الشي إذا نزل بأهله ضيّق أو شدّة أمرهم بالصلاة وتلا هذه الآية.

ثمّ قال: ﴿ وَٱلْعَنْقِبَةُ لِلنَّقُونَ ﴾ أي: لأهل التقوى العاقبة المحمودة.

﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا يَأْتِينَا بِعَايَةِ مِن رَبِّهِ ﴾ النّي اقترحناها كما أتى بها الأنبياء. فأزال الله شبهتهم الّتي أوردوها بأنّه يكلّفهم الإيمان والتصديق من غير آية فأجاب بقوله: ﴿ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِّنَةُ مَا فِي ٱلصَّحْفِ ٱلْأُولَى ﴾ وفيه وجوه:

أحدها: أن ما في القرآن إذا وافق ما في كتبهم مع أن الرسول الشيئة لم يشتغل بالدراسة والتعلّم وما رأى استاذا البتّة كان ذلك إخباراً بالغيب فيكون معجزاً.

وثانيها: أنّ بيّنة ما في الصحف الأولى ما فيها من البشارة بمحمّد الشيَّة ونبوته.

وثالثها: ذكر ابن جبير والقفّال، والمعنى: أولم تأتهم بيّنة ما في الصحف الأولى من أنباء الأمم الّتي أهلكناهم لمّا سألوا الآيات وأوتوا بها فكفروا بها كيف عاجلناهم بالعقوبة فما ذا يؤمّنهم أن يكون حالهم في سؤال الآيات

١\_سورة الذاريات: ٥٧ و٥٦.

واقتراحها كحال أولئك؟ وإنّما أتاهم هذا البيان في القرآن فلهذا وصف القرآن بكونه بيّنة ما في الصحف الأولى كأنّ المعنى يقول: ألم يأتهم نبأ سائر الآيات الّتي وقعت قبلهم أولم تأتهم خاصّة بيّنة ما في الصحف الأولى في قرآنك.

ثمّ أزاح لهم العذر في التكليف فقال: ﴿ وَلَوْ أَنَّا آهَلَكُنَهُم بِعَذَابِ مِن قَبْلِهِ لَهُ الْعَالُواْ رَبّنا لَوْلَا أَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْهَا رَسُولًا ﴾ والمراد كان لهم أن يقولوا ذلك فيكون عذرا لهم فأمّا الآن وقد أرسلنا وبيّنا على لسانك ما عليهم ومالهم فلا حجة لهم بل الحجة عليهم، ومعنى ﴿ مِن قَبِلِهِ مَهْ أَي: من قبل إرساله ومن قبل إظهاره القرآن والبيّنات فقطعنا عذرهم ولم يبق لهم.

﴿ فَنَتَبِعَ ءَايَنلِكَ مِن قَبْلِ أَن نَـٰذِلَ ﴾ بالعذاب ﴿ وَنَخَـٰزَك ﴾ في جهنّم أو المراد من قبل أن نذلً في الدنيا بالقتل والأسر ونشقى في الآخرة بالعذاب.

قال أبو سعيد الخدري: قال رسول الله ﷺ: "يحتج على الله يوم القيامة ثلاثة: الهالك في الفترة يقول: لم يأتني رسول وإلّا كنت أطوع خلقك لك، وتلا قوله تعالى: ﴿ لَوَلَا آرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَايَنِكَ ﴾. "والمغلوب على عقله يقول: يا ربّ لم تجعل لي عقلا أنتفع به. والصبيّ يقول: كنت صغيراً لا أعقل ولا أميّز فعيننذ ترفع لهم نار ويقال لهم: ادخلوها، فيدخلها من كان في علم الله أنه سعيد ويبقى من في علمه أنه شقيّ فيقول الله تعالى لهم: عصيتم اليوم أمري فكيف برسلي لو أتوكم؟ "(١)

وبعض طعنوا في هذا الخبر كالقاضي عبد الجبّار وقالوا: لا يحسن العقاب على من لا يعقل.

قال الجبّائيّ: هذه الآية تدلّ على وجوب فعل اللطف إذ المراد أنّه يجب أن يفعل بالمكلّفين ما يؤمنون عنده ولو لم يفعل لكان لهم أن يقولوا:

۱\_جامع البيان، ج ١٦، ص ٢٩٥؛ وتفسير ابن كثير، ج ١٣. ص ٣٢.

هلًا فعلت ذلك لنؤمن وهلًا أرسلت إلينا رسولاً فنتَبع آياتك.(١)

قال الكعبيّ: قوله: ﴿ لَوْلَا آرَسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا ﴾ أوضح دليل على أنه تعالى يقبل الاحتجاج من عباده وأنه ليس قوله: ﴿ لَا يُسْئِلُ عَمّا يَفْعَلُ ﴾ كما ظنّه أهل الجبر من أن ما هو جور منا يكون عدلاً منه بل معناه أنه لا يقع منه إلّا العدل فإذا ثبت أنّه تعالى يقبل الحجة فلو لم يكونوا قادرين على ما أمروا به لكان لهم فيه حجة وأعظم حجة.

وقد ختم الله السورة بضرب من الوعيد فقال: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد: ﴿ حُلُ ﴾ منا ومنكم منتظر عاقبة أمره بعد الموت وهو ظهور أمر الثواب والعقاب فإنّه يتميّز في الآخرة المحق من المبطل بما يظهر على المحق من أنواع الكرامة وعلى المبطل من أنواع العذاب والإهانة ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ ﴾ عند ذلك ﴿ مَنَ أَسْحَتُ العِيْرُولِ السّوِيّ ﴾ أي: من أهل الدين المستقيم ﴿ وَمَنِ اَهْتَدَىٰ ﴾ إلى طريق الجنّة نحن أم أنتم؟

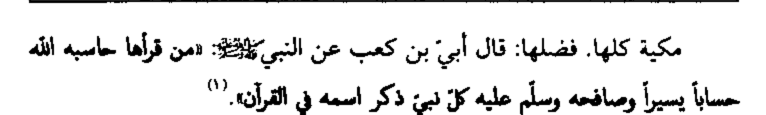
وفي الثواب الأعمال، والمجمع، عن الصادق النه قال: الا تدعوا قراءة سورة طد فإن الله يحبها وبحب من قرأها ومن أدمن قراءتها أعطاه الله يوم القيامة كتابه بيمينه ولم يحاسبه بما عمل في الإسلام». (٢)

تمت السورة.

١ ـ تفسير الرازي، ج ٢٤، ص ٢٥٨.

٢\_ ثواب الأعمال، ص ١٠٨؛ ووسائل الشيعة ( آل البيت )، ج ٦، ص ٢٥٢.

## كينوك الانبنيناة



وقال أبو عبد الله للخائج: «من قرأها حبّاً لها كان ممّن يوافق الأنبياء أجمعين في جنّات النعيم وكان مهيباً في أعين الناس حياة الدنيا». (٢)

## بِنْ الرَّحِيَةِ الْمُعَالِّعُمْرُ الرَّحِيَةِ

القرب لا يعقل إلَّا في المكان والزمان والقرب المكانيّ هاهنا ممتنع فتعيّن القرب الزمانيّ فالمعنى: ﴿ آقَتَرَبَ لِلنَّاسِ ﴾ وقت ﴿ حِسَابُهُم ﴾.

١ ـ مجمع البيان، ج ٧، ص ٧٠؛ ونور الثقلين، ج ٣، ص ٤١٢.

٢\_مجمع البيان، ج٧. ص٧٠؛ وثواب الأعمال، ص ١٠٨؛ ونور الثقلين، ج٣. ص٤١٢.

فلو قيل: كيف وصف بالاقتراب وقد مضى من هذا القول أكثر من ألف سنة؟ فالجواب من وجوه:

أحدها: أنّه مقترب عند اللّه وأنّ يوماً عند ربّك كألف سنة ممّا تعدّون وكلّ ما هو آت قريب وإن طالت أوقات ترقّبه وإنّما البعيد هو الّذي انقرض. قال الشاعر:

فلا زال ما تهواه أقرب من غـد ولا زال ما تخشاه أبعد من أمس

وثانيها: أنّ المعاملة إذا كانت مؤجّلة إلى سنة مثلاً ثمّ انقضى منها شهر فإنّه لا يقال: اقترب الأجل، أمّا إذا كان الماضي أكثر من الباقي فإنّه يقال: اقترب الأجل، فقرب القيامة من هذا الوجه ولهذا المعنى أشار الشيئة قال: «بعفت أنا والساعة كهاتين» (١) لأنّ الباقي من مدة التكليف أقل من الماضي.

ثم إنّه سبحانه ذكر هنا الاقتراب لهذا البيان الذي ذكرنا على أن ذكر الاقتراب لما فيه من المصلحة للمكلّفين لتلافي الذنوب وتداركها والتحرر عنها خوفاً من ذلك وإنّما لم يعين الوقت لأجل أن كتمانه أصلح كما أن كتمان وقت الموت أصلح ﴿وَهُمْ فِي غَفْلَةِ مُعْرِضُونَ ﴾ وصفهم بأمرين: الغفلة والإعراض أمّا الغفلة لأنهم غافلون وساهون وناسون لا يتفكّرون في حسابهم مع اقتضاء عقولهم ملازمة جزاء المحسن والمسيء ثمّ إذا انتبهوا عن سنة الغفلة بما يتلى عليهم من الآيات والمواعظ أعرضوا ولم يقبلوا بوجه القبول والتدارك.

﴿ مَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرٍ مِن زَبِهِم ثُمَّدَثٍ ﴾ ومن في ﴿ مِن ذِكْرٍ ﴾ زائدة للتأكيد و«ذكر» محلّه الرفع والمراد من الذكر القرآن فدل النص بحدوث القرآن لأن الله يجدد لهم الذكر وقتاً فوقتاً وآية بعد آية وسورة بعد سورة،

١ مستدرك الوسائل، ج ١٢، ص ٣٢٤؛ والأمالي، للمفيد ١١.

واحتج المعتزلة بحدوث القرآن ﴿ إِلَّا ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ \* لَاهِيَــَةُ فَلُوبُهُمْ ﴾ أي: لم يستمعوا استماع تدبّر ونظر وقبول وإنّهم استمعوه استماع اشتغال ولهو واستهزاء غافلة قلوبهم.

﴿ وَأَسَرُّواْ اَلنَّجُوَى ﴾ أي: تناجوا بينهم المشركون فبيّن المتناجين فقال: ﴿ اللَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ بدل من «أسروا» أو جاء على لغة أكلوني البراغيث أو أسروا خبر مقدم والذين ظلموا مبتدأ مؤخر وإنّما أسروا لوجهين:

الأوّل: أنّه كان كالتشاور والتحاور في طلب الطريق إلى هدم أمر القرآن وعادة المتشاورين أن يجتهدوا في كتمان سرّهم عن أعدائهم أو كانوا يسرّون القول لأن يقولوا لرسول اللّه والمؤمنين: إن كان ما تدّعونه حقّاً فأخبرونا بما أسررناه.

فإن قيل: إن النجوى اسم من التناجي ولا يكون إلّا خفية فما معنى ﴿ وَأَسَرُّوا النَّجُوكَ ﴾؟ فالمعنى: بالغوا في إخفاء كلامهم وجعلوها بحيث لا يفطن أحد كلامهم لتناجيهم بل هم يستمعون كلامهم بينهم بالمشقّة.

ثم إنهم كانوا يناقشون في نبوته ﷺ بأمرين: أحدهما: أنّه بشر مثلهم. والثاني: أنّ الّذي أتى به سحر.

وكلاهما: فاسد أمّا الأوّل لأن النبوة تقف صحّته على المعجزة والدلائل لا على الصور وإنّما يعلم كونه نبيّاً بالمعجزة والعلم فإذا ظهرت الأمور من البشر فيكون هو الأولى من الملك لأن المرء من أشكاله أنس وإلى القبول عن سنخه أقرب.

وأمّا الثاني: وهو أنّ ما أتى به الرسول أي: القرآن سحر وهذا الكلام جهل لأنّه ﷺ كلّ ما أتى به من القرآن ظاهر الحال ويتحداهم حالاً بعد حال

مدة من الزمان فهلًا قابلوه وهم أرباب الفصاحة والبلاغة وكانوا في نهاية الحرص على إبطال أمره وأقوى الأمور في إبطال أمره كان معارضة القرآن فلو قدروا على المعارضة لامتنع أن لا يأتوا بها لأن الفعل عند توفّر الداعي واجب الوقوع فلمًا لم يأتوا بها دل ذلك على أنّه في نفسه معجزة وأنهم عرفوا وعلموا حقيقة الأمر وما ذكرنا يدل على أنّهم كانوا عالمين بصدقه إلّا أنهم كانوا يموهون على الضعفاء لأغراض كانت لهم في تلك المكابرة.

﴿ قَالَ رَبِي فَإِذَا كَانَ ﴿ قَالَ رَبِي فَإِذَا كَانَ الْكُلِّ يَكُونَ يَقُولُونَ هَذَا أَي: إِنَّكُم وَإِن رَبِي ﴾ حكاية لقول الرسول وإن كان الكل يكون يقولون هذا أي: إنَّكُم وإن أخفيتم قولكم وطعنكم فإن ربّي عالم بذلك وهو السميع لأقوالهم العليم لضمائرهم.

﴿ بَلْ قَالُواْ أَضَعَنَ أَحَلَيْمِ بَلِ آفَةَرَنهُ ﴾ ثمّ أضربوا عن القولين وهما لكونه بشراً ليس بنبيّ وأن القرآن ليس بمعجز بل سحر و﴿ قَالُواْ أَضْعَنْ أَحَلَيْمٍ ﴾ أي: تخاليط أحلام يراها في المنام ثمّ قالوا: لا ﴿ بَلِ ﴾ هو أَفَتَرَنهُ ﴾ وافتعله وتخرصه. ثمّ قالوا: لا ﴿ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ ﴾ تقوله وهذا قول المتحيّر الذي بهره ما سمع فمرة يقول: سحر ومرة يقول: شعر ومرة يقول: حلم ولا يجزم على أمر واحد.

ولمًا فرغوا من هذه الاحتمالات قالوا: ﴿ فَلْيَأْنِنَا بِثَايَةِ كَمْ أَرْسِلَ الْأَوْلُونَ ﴾ أي: طلبوا آية جلية كالآيات المنقولة عن موسى وعيسى الناه مثل الناقة والعصا واقترحوا الآيات التي ليس معها إمهال ولابد إذا صدرت ولم يؤمنوا يأخذهم العذاب لأن حكم الله فيمن كذّب بعد الإجابة إلى ما اقترحه من الآيات أن ينزل به عذاب الاستئصال وقد مضى حكمه في أمّة محمد خاصة بخلافه فلذلك لم يجبهم.

مَا مَامَنَتُ قَبْلَهُم مِن قَرْبَةِ أَهْلَكُنَهُما أَفَهُم يُؤْمِنُونَ ۚ وَمَا أَرْسَلْنَا فَهُمْ يُؤْمِنُونَ ۚ وَمَا كُنتُم لَا فَيْكُ لِللَّهِ إِلَيْهِم فَسَنَالُوا أَهْلَ الذِّيحِ إِن كُنتُم لَا فَمَا عَلَيْوَ أَهْلَ الذِّيحِ إِن كُنتُم لَا تَمْلُونَ الطَّعَامَ وَمَا كَانُوا مَعْلَيْوِنَ الطَّعَامَ وَمَا كَانُوا خَلِينَ ﴿ فَا كَانُوا خَلِينَ ﴿ فَا كَانُوا عَلَيْوِينَ ﴿ فَا خَلَيْهِ مَا مَا فَا فَا عَلَيْهِ فَا فَا فَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَ مَلَا فَانَا إِلَيْكُمْ حَكَنّا فِيهِ وَكُرُكُمْ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴾ وَمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّ

المعنى: أجاب سبحانه عن الكفّار الّذين اقترحوا الآيات بقولهم: ﴿ فَالْمَالُينَا بِتَايَةِ كُمّا أُرْسِلَ ٱلأَوْلُونَ ﴾. ﴿ مَا ءَامَنَتَ قَبّلَهُم ﴾ أي: لم يؤمن قبل هؤلاء الكفّار ﴿ مِن ﴾ أهل ﴿ فَرْيَةٍ ﴾ جاءتهم الآيات الّتي اقترحوها وطلبوها فأهلكناهم مصرين على الكفر ﴿ أَفَهُمْ يُؤْمِنُونَ ﴾ عند مجيئها أي: هؤلاء سبيلهم سبيل من تقدّم منهم ومن المعلوم أنّهم لا يؤمنون فلذلك لم يأت هؤلاء بالآيات المقترحة.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فَهَاكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْجِى إِلَيْهِم ﴾ هذا جواب عن قولهم: ﴿ هَلَ هَا لَهُ مَا أَرْسَلْنَا فَهَاكُ إِلَّا رِجَالًا نُوْجِى إِلَيْهِم ﴾ هذا جواب عن قولهم: ﴿ هَلَ هَاذَا إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمُ ﴾ (١) أي: هذه عادة الله في الرسل أن يبعث من البشر من قبيل محمّد ﷺ.

﴿ فَسَنَالُوا أَهُلَ اللّهِ ﴿ فَسَنَالُوا أَهُلَ اللّهِ عَنِ الباقر اللهِ قَبِل له: إنّ من عندنا يزعمون أن قول اللّه ﴿ فَسَنَالُوا أَهُلَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَماء اليهود والنصارى قال اللهِ الله الله على الله على الله على الله على الله على الله الذكر ولحن المسئولون». (١) وعن على الله أنّه قال: «نحن أهل الذكر». (١) ويعضده أنّ الله سمّى النبيّ ذكرا رسولاً وقيل: أهل الذكر المراد أهل التوراة والإنجيل وقيل: أهل

١\_سورة الأنبياء: ٣.

٢\_الكافي، ج ١، ص ٢١١؛ والتوحيد، ص ٣١٩.

٣ المناقب، ج ٢، ص ٢٩٢؛ ومجمع البيان، ج ٧، ص ٧٣.

العلم بأخبار من تقدّم من الأمم. وقيل: أهل القرآن والذكر هو القرآن وهم العلماء بالقرآن.

﴿ وَمَا جَمَلَنَهُمْ جَسَدًا لَا يَأْكُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَمَا كَانُواْ خَلِدِينَ ﴾ هذا جواب وردّ من الله لقولهم: ﴿ مَالِ هَنذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَشْفِى فِ ٱلْأَشَوَاقِ ﴾ (() ومعناه: ما جعلنا الأنبياء قبلك ذوي أجساد لا يأكلون الطعام ولا يموتون حتّى يكون أكلك الطعام وشربك وموتك علّة لترك الإيمان بك فإنّا لم نخرجهم عن حدّ البشريّة بالوحي.

والجسد المجسد الذي فيه الروح ويأكل ويشرب فحينئذ جسم. وقيل: الجسد ما لا يأكل ولا يشرب فحينئذ نفس. ووحّد لفظ الجسد لإرادة الجنس بتقدير ذوي جسد والحاصل من المعنى: ما جعلنا الأنبياء ذوي جسد غير طاعمين.

وَمُمَّ مَكَفَنَهُمُ ٱلْوَعْدَ فَأَنِيَنْهُمْ وَمَن نَشَاءُ العاقبة المحمودة كانت لهم وأنجزنا ما وعدناهم من النصر والظهور على الأعداء فأنجيناهم من أعدائهم والمؤمنين بهم ووَالْعَلَمَةُ السَّرِفِينَ على أنفسهم بتكذيبهم الأنبياء، وقيل: المراد من المسرفين المشركين.

ثم ذكر سبحانه نعمته عليهم بإنزال القرآن فقال: ﴿ لَقَدْ أَنَرَانَا إِلَيْكُمْ كُونَكُمْ اللهُ أَي: في اتّباع القرآن ذكركم وشرفكم وفيه ذكر ما تحتاجون إليه في أمر دينكم ودنياكم وفيه مكارم الأخلاق ومحاسن الأفعال ﴿ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ﴾ ما فضّلتم به لتفوزوا بالجنّة بعمله لأن دفع الضرر عن النفس من لوازم العقل.

وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةِ كَانَتَ ظَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ۖ اللهِ اللهُ الل

ظَمَّنَا أَحَسُوا بَأْسَنَا إِذَا هُم مِنْهَا يَرْكُفُهُونَ ﴿ لَا تَرْكُفُهُواْ وَارْجِعُواْ إِلَىٰ مَآ أَثُرِفْتُمْ فَسُؤُهُ وَاللَّهُمْ مُتَعَلُّونَ ﴿ فَالْوَا يَوَلَمُنَا إِنَا كُنَا ظَلِيهِ يَنَ ﴾ أَثْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَسَنكِنِكُمْ لَعَلَكُمْ تُشَكُونَ ﴿ قَالُواْ يَوَلَمُنَا إِنَا كُنَا ظَلِيهِ يَنَ ﴾ وَمَسَنكِنكُمْ مَعَلَنكُمْ مَعَيْدًا خَيْدِينَ ﴿ فَاللَّهِ مِنَا اللَّهُ مَعْمِيدًا خَيْدِينَ ﴾ وَعَوَنهُمْ حَقَى جَعَلْنكُمْ مَعْمِيدًا خَيْدِينَ ﴾

لمّا أبطل شيهاتهم بالغ سبحانه في زجرهم فقال: ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا ﴾ القصم أقطع الكسر وهو الذي لا يتلاءم الأجزاء بخلاف الفصم وذكر القرية توسّعاً والمراد أهلها فالمعنى: أهلكنا قوماً وأنشأنا قوماً آخرين، والمراد من القرية أهل القرية لأن القرية لا تكون ظالمة ولا مكلفة.

﴿ فَلَنَا آحَسُوا ﴾ عذابنا و﴿ بَأْسَنَا ﴾ وهذه البيانات قرائن دالّة على أن المراد أهل القرية وإلّا لما جاز منه ذكر المجاز لأنّه موهم للكذب والمراد من البأس في الآية القتل بالسيف والمراد بالقرية بلدة حضور وسحول في اليمن ينسب إليهما الثياب وفي الحديث: «كفّن رسول الله عليه في ثوبين محوليين» (١)، وروي: «حنوريين».

وبعث الله فيها نبيّاً يقال له حنظلة فقتلوا نبيّهم فسلّط الله عليهم بخت النّصر حتّى قتلهم وسباهم ونكأ فيهم حتّى خرجوا من ديارهم منهزمين فبعث اللّه ملائكة حتّى ردّهم إلى مساكنهم فقتل صغارهم وكبارهم حتّى لم يبق لهم اسم ولا رسم روي أنّه لمّا أخذتهم السيوف نادى مناد من السماء: يا لثارات الأنبياء.

هذا على أن المراد من العذاب القتل وأمّا إذا كان المراد من البأس غير القتل فالمراد عذاب الاستئصال والقرية غير منحصرة في القريتين بل مطلق القرى المعذّبة ولعل ابن عبّاس ذكر حضور بأنّها إحدى القرى التي أرادها الله بهذه الآية. فلمّا أحسّوا بأسنا ﴿إِنَا هُم مِنْهَا يَرَكُمُنُونَ ﴾ والمعنى لمّا علموا

١- تذكرة الفقهاء، ج ١، ص ٤٣؛ ووسائل الشيعة، ج ٢، ص ٧٢٦.

شدة عذابنا مشاهدة ركضوا في ديارهم والركض ضرب الدابّة بالرجل ومنه قوله: ﴿ أَرَّكُسُ بِرِمِّاكِ ﴾ (١) فيجوز أن يكونوا ركبوا دوابّهم يركضونها هاربين منهزمين من قريتهم.

وَلَمْ مَنْكُوبُمُ وَالْوَحْمُوا إِلَىٰ مَا أَتْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَسَكِيْكُمْ ﴾ كلمة «قال» محذوف والقائل إمّا بعض الملائكة أو المؤمنين الّذين من شأنهم أن يقولوا ولم يقولوا أو يقوله اللّه ويسمعه الملائكة فيحدثون به أنفسهم لثبات دينهم أي: ارجوا إلى نعمكم ومساكنكم من العيش والرفاهية والحال الناعمة، والإتراف إبطار النعمة وهي الترفّه ﴿ لَمَلَكُمُ مُشَكُونَ ﴾ فهو تهكم بهم وتوبيخ لهم أي: ارجعوا إلى مساكنكم حتّى تسألكم الناس في أنديتكم لتعاونوهم في نوازل الخطوب ويستعينوكم بآرائكم أو يسألكم الوافدون عليكم الطامعون فيكم إمّا لأنهم كانوا أسخياء ينفقون أموالهم رئاء الناس طلباً للثناء أو للبخل فقيل لهم ذلك تهكما إلى تهكم.

فلمًا رأوا وشاهدوا العذاب ﴿ قَالُواْ يَنَوَلَنَاۤ إِنَّا كُنَّا ظَٰلِمِينَ ﴾ على سبيل التندّم إنّا ظلمنا أنفسنا حيث كذّبنا رسل ربّنا.

﴿ فَمَا زَالَت يَرْاكَ دَعْوَنهُمْ ﴾ ولم يزالوا يقولون يا ويلنا وتلك إشارة إلى هذه الكلمة، الويل أي: يا ويل احضر فهذا وقت حضورك ويكررون هذه الكلمة فلم ينفعهم ذلك إلى أن ﴿ جَمَلْنَكُمُ حَمِيدًا ﴾ محصوداً مقطوعاً ﴿ خَمِيدًا ﴾ محصوداً مقطوعاً ﴿ خَمِيدِن كُما تخمد النار إذا طفئت.

وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاةَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَيْعِبِينَ ۞ لَوَ أَرَدْنَآ أَن نَنْخِذَ لَمْتُوا لَاَتَّخَذَنَهُ مِن لَدُنَّاۤ إِن كُنَّا فَنعِلِينَ ۞ بَل نَقْذِفُ بِٱلْحَقِ عَلَى ٱلْبَطِلِ

١\_سورة ص: ٤٢.

فَيَدْمَعُهُمْ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمُ ٱلْوَيْلُ مِثَا نَصِفُونَ ﴿ وَلَهُ مَن فِي السَّمَنَوَتِ وَٱلاَّ مَن فَي السَّمَنَوَتِ وَٱلاَّرْضِ وَمَنْ عِندُهُ لَا يَسْتَكَمْرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ، وَلَا يَسْتَخْمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ، وَلَا يَسْتَخْمِرُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

وجه التعلق في هذه الآية بما قبلها أنّه لمّا بيّن إهلاك القوم لأجل تكذيبهم بيّن في هذه الآية على أن ذلك الفعل عدلاً منه ومجازاة على فعلهم فقال: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاةَ وَٱلْأَرْضَ ﴾ وما سوينا هذا السقف المرفوع وهذا المهاد الموضوع وما بينهما من العجائب كما يفعل الجبابرة سقوفهم وفروشهم للّهو وإنّما سويناها لفوائد دينيّة ودنيويّة لتفكّرون في خلق السماوات والأرض وتنتفعون منها منافع.

﴿ لَوَ أَرَدُنَا آن نَنْخِذَ لَمْتُوا لَلَاَتُخَذَنَهُ مِن لَدُنَّا ﴾ اللهو: المرأة. وقيل: هو الولد. وقيل: اللهو داعي الهوى. والمعنى: لو اتّخذنا نساء أو ولداً لاتّخذناه من أهل السماء ولم نتّخذه من أهل الأرض أي: من الروحانيين لا من الجسمانيين لأن ذلك أليق بحضرتنا. وأصل اللهو معناه الجماع. قال امرؤ القيس:

ألا زعمت بسباسة اليـوم أنّني كبرت وأن لا يحسن اللهو أمثالي

وتأويل الآية: لمنا قالت في المسيح وأمّه ما قالت قال اللّه عزّ وجلّ: لو أردنا أن نتّخذ صاحبة وولداً كما يقولون لاتّخذنا ذلك من عندنا ولم نتّخذ من عندكم ﴿ إِن كُمْ اللّهِ عَلَيْنَ ﴾ هذا الفعل وقيل: «إن» نافية وهذا البيان ردّ لمن قال بولادة المسيح وعزير.

﴿ بَلَ نَقَذِفُ بِلَلْمَ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَعُهُم ﴾ وكلمة «بل» إضراب عن اتّخاذ اللهو واللّعب وتنزيه من اللهو لذاته بل من عادتنا أن نغلب اللعب بالجد وندحض الباطل بالحق. واستعار لفظ القذف والدمغ بيانا لإبطال ما تصوروا في اتّخاذ الولد فجعل الحق كالجسم الصلب مثل كالصخرة وقذف به على

جرم رخو أجوف أي: يبطل اللهو الباطل المدفوع بالرمي الشديد بالجرم الصلب كالصخرة وهو الحق فإذا الباطل زاهق وذاهب بالكلّية ويؤدّي الأمر إلى زهوق روح الباطل واضمحلاله.

وَلَكُمُ الْوَيْلُ مِمَّا لَعِيقُونَ ﴾ أي: ولكم العذاب الشديد ممّا تصفون الله به من اتّخاذ الولد والصاحبة وتكذيب الرسول والقرآن ونسبة السحر إلى القرآن وأمثاله: ﴿ وَلَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ لمّا حكى كلام الطاعنين في النبوة وتمرّدهم عن الطاعة ذكر في هذه الآية أنّه تعالى منزّه عن طاعتهم وأنّه المالك لجميع المخلوقات ويعبدوه من هو أطوع والملائكة مع جلالتهم المالك لجميع المخلوقات ويعبدوه عن هو أطوع والملائكة مع جلالتهم خائفون مطيعون له فالبشر مع نهاية الضعف أولى أن يطيعوه وكل المكلفين في السماء والأرض عبيده ويجب على الكلّ الانقياد لحكمه.

والمراد من الآية نفي النبوة عن الملائكة بقوله: ﴿ لَا يَسْتَكُمُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ ﴾ أي: لا يأنفون لأن أحداً لا يستعبد ابنه ﴿ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ ﴾ أي: لا يعبون ولا يملون ولا ينقطعون، مأخوذ من الحسر وهو البعير المنقطع بالإعباء.

﴿ يُسَبِّحُونَ ﴾ الله وينزّهونه عمّا لا يليق على الدوام ﴿ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ ولا يضعفون عنه. قال عبد الله بن الحرث بن نوفل: قلت لكعب الأحبار: أرأيت قول الله: ﴿ يُسَيِّحُونَ النَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ ثمّ قال: ﴿ جَاعِلِ الْمَلْتَهِكَةِ رُسُلًا ﴾ (أ) أفلا تكون تلك الرسالة مانعة لهم عن هذا التسبيح؟ وأيضاً قال سبحانه: ﴿ أُولَتِكَ عَلَيْمَ لَقَنَةُ اللّهِ وَالْمَلْتَهِكَةِ ﴾ (أ) فكيف يشتغلون باللعن حال السنغالهم بالتسبيح؟ فقال كعب: التسبيح لهم كالتنفس لنا فكما أن التنفس لنا

١ ـ سورة فاطر: ١.

٢\_ سورة البقرة: ١٦١.

لا يمنعنا من الكلام فكذلك اشتغالهم بالتسبيح لا يمنعهم سائر الأعمال.

فإن قيل: هذا القياس غير صحيح لأن الاشتغال بالتنفُس لا يمنع من الكلام وآلة التنفُس غير آلة الكلام فيمكن الجمع ولكن التسبيح واللعن فهما من جنس الكلام واجتماعهما محال.

والجواب أنّه لا يستعبد أن يخلق اللّه لهم ألسنة كثيرة ببعضها يسبّحون وببعضها يلعنون.

آرِ ٱنْخَدُوٓاْ عَالِهَةً مِنَ ٱلْأَرْضِ هُمْ يُشِيْرُونَ۞ لَوْكَانَ فِيمِنَا عَالِمَةُ إِلَّا اللهُ لَمُسَكَنَا مَشَخَنَ ٱللّهِ رَبِ ٱلْمَرْضِ عَمَّا يَصِعُونَ۞ لَا يُشْكُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتُلُونَ۞ أَمِ الْخَنْدُوْ مَن أُونِهِ عَلَا يُحْلِمُ أَلَمُ مُعْرَضُونَ۞ وَمَا أَرْسَلَنَا مِن وَوَيهِ عَالِمَةٌ فَلَى مَاتُواْ بُرْهَمْنَكُوّ هَذَا ذِكُرُ مَن مَيْ وَوَكُرُ مَن فَيْلِ بَلَ ٱكْثَرُهُو لَا يَعْلَمُونَ ٱلْمُنَّ فَهُم مُعْرِضُونَ۞ وَمَا أَرْسَلَنَا مِن وَيُولِ إِلَا نُوبِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا آنَا فَاعْبُدُونِ ۞ وَمَا أَرْسَلَنَا مِن مَنْ مِنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مَنْ عَلَى اللّهُ مَنْ وَلَكُ أَسْبَحْنَةُ بَلْ عِبَادٌ مُكُومُونَ ۞ لَا يَسْبِعُونَهُ إِلَا الْفَكَ مَن وَلَكُ أَسْبَعُونَةُ بِاللّهُ مِن وَسُولٍ إِلّا يُوبِي إِلَيْهِ أَنَّهُ مُلْ وَمَن يَعْلَى مِنْهُمْ وَلَا يَشْعُمُونَ وَهُم مِن مَعْمَلُونَ ۞ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَلْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَكُمْ وَلا يَشْعُمُونَ إِلَا يَشْعُمُ وَلا يَشْعُمُونَ وَهُم مِن خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ۞ وَمَن يَعْلَى مِنْهُمْ إِلَيْ يَعْمُونَ إِلَى اللّهُ مُن وَمُعُ مِن مُن خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ۞ وَمَن يَعْلَى مِنْهُمْ إِلِي اللّهُ مَن مُن مُن مُن مُن مَن مُن مُن مُن مُن مُن يَعْمُ لَا مِن يَعْلَى مِنْهُمْ إِلَى اللّهُ مُن مُن مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ وَمُعَلَى مِن الْمُنْ مُنْ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ وَمُعَلَى مُن الْمُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ

اعلم أنّ الكلام من أوّل السورة إلى هاهنا كان في النبوّة وما يتُصل بها سؤالا وجواباً فشرع سبحانه في بيان التوحيد ونفي الأنداد.

«أم» هاهنا هي المنقطعة الكائنة بمعنى «بل» للإنكار لما بعدها وليست المعادلة بهمزة الاستفهام حتّى يكون مثل: أزيد قائم أم عمرو أي: لم يتّخذوا آلهة من الأرض يحيون الأموات يعني: أنّ هؤلاء إذا كانوا لا يقدرون على إحياء الأموات ويميتوا ويضرّوا وينفعوا فأيّ عقل يجوّز اتّخاذهم آلهة؟

﴿ مِنْ ٱلْأَرْضِ ﴾ نسبتها إلى الأرض للإيذان بأنّها الأصنام الّتي تعبد في الأرض منحوتة من بعض الحجارة أو معمولة من بعض جواهر الأرض، وقرئ ينشرون بفتح الياء يقال: أنشر اللّه الموتى ونشرها.

﴿ لَوْ كَانَ فِيِمَا مَالِمَةً إِلَّا اللّهُ لَفُسَدَنَا ﴾ ودإلاً هاهنا بمعنى «غير» أي: لو كان يتولّاهما شيء غير اللّه الواحد الّذي هو فطرهما لفسدتا ولا يجوز أن يكون بمعنى الاستثناء لأنّه لو حمل على الاستثناء لكان المعنى: لو كان فيهما آلهة ليس معهم اللّه لفسدتا وهذا يوجب بطريق المفهوم أنّه لو كان فيهما آلهة معهم اللّه أن لا يحصل الفساد وذلك باطل لأنّه لو كان فيهما آلهة إلّا اللّه فسواء لم يكن اللّه معهم أو كان اللّه فالفساد لازم فيجب أن يكون معناه غيره.

ذكر سبحانه الدليل على توحيده وهذا هو دليل التمانع الذي بنى عليه المتكلّمون مسألة التوحيد وتقرير ذلك أنّه لو كان مع اللّه إله آخر لكانا قديمين والقدم من أخص الصفات فالاشتراك فيه يوجب التماثل فيجب أن يكونا قادرين عالمين حيّين، ومن حق كلّ قادرين أن يصح كون أحدهما مريداً لضد ما يريد الآخر من إماتة وإحياء أو تحريك أو تسكين أو إفقار أو إغناء فإذا فرضنا ذلك فلا محالة إمّا أن يحصل مرادهما وذلك محال وإمّا أن لا يحصل مرادهما فينتقض كونهما قادرين وإمّا أن يقع مراد أحدهما ولا يقع مراد الآخر فينتقض كون من لم يقع مراده من غير وجه منع معقول قادراً فإذا لا يجوز الإله إلّا واحداً.

ولو قيل: إنّهما لا يتمانعان لأنّ ما يريد أحدهما يكون حكمة فيريده الآخر بعينه. فالجواب أنّ كلامنا في صحّة التمانع لا في وقوع التمانع وصحّة

التمانع يكفي في الدلالة لأنّه يدلّ على أنّه لابدٌ من أن يكون أحدهما متناهي المقدور فإذا كان كذلك فلا يجوز أن يكون إلهاً. (١)

قال الرازئ وذكر بعض الوجوه الإقناعيّة (٢):

لو كان كلّ واحد من الإلهين قادراً على ما لا نهاية له امتنع كون أحدهما أقدر من الآخر بل لابد وأن يستويا في القدرة وإذا استويا في القدرة استحال أن يصير مراد أحدهما أولى بالوقوع من مراد الثاني وإلّا لزم ترجيح الممكن من غير مرجح.

وأيضاً إذا قدرناً إلهين لوجب أن يكون كل واحد منهما مشاركاً للآخر في الإلهية ولابد وأن يتميّز كل واحد منهما عن الآخر بأمر ما وإلّا لما حصل التعدد فما به الممايزة إمّا أن يكون صفة كمال أولا يكون فإن كان صفة كمال فالخالي عنه يكون خالياً عن الكمال فيكون ناقصاً والناقص لا يكون إلها وإن لم يكن صفة كمال فالموصوف به يكون موصوفاً بما لا يكون صفة كمال فيكون ناقصاً. ويمكن أن يقال: ما به الممايزة إن كان معتبراً في تحقق الإلهية فالخالي عنه لا يكون إلها وإن لم يكن معتبراً في الإلهية لم يكن الاتصاف به فالخالي عنه لا يكون إلها وإن لم يكن معتبراً في الإلهية لم يكن الاتصاف به واجباً فيفتقر إلى المخصص فالموصوف به مفتقر ومحتاج.

ثم هاهنا دليل آخر وهو أنّا لو فرضنا إلهين لكان لابد وأن يكونا بحيث يتمكّن الغير من التميّز بينهما لأنّه إن تساويا في كلّ الجهات لما حصل الاثنينيّة، والأمّتياز لا يحصل إلّا بالتباين في المكان أو في الزمان أو في الوجوب والإمكان وأمثالها وكلّ ذلك على الإله محال فيمتنع حصول الامّتياز. والرابع من الدليل أن أحد الإلهين إمّا أن يكون كافياً في تدبير العالم أولا

۱\_مجمع البيان، ج ۷، ص ۸۰. ۲\_تفسير الرازي، ج ۲۲، ص ۱۵۱.

يكون فإن كان كافياً كان الثاني ضائعا وغير محتاج إليه وذلك نقص لأن وجود المهمل ناقص والناقص لا يكون إلهاً.

والخامس: أن العقل يقتضي ويحكم باحتياج المحدث إلى الفاعل ولا امتناع في كون الفاعل الواحد مدبّراً لكلّ العالم فأمّا ما وراء ذلك فليس عدد أولى من عدد فيفضي ذلك إلى وجود أعداد لا نهاية لها وذلك محال فالقول بوجود الآلهة محال.

والسادس: أن أحد الإلهين إمّا أن يقدر على أن يستر شيئاً من أفعاله عن الآخر أو لا يقدر فإن قدر لزم أن يكون المستور عنه جاهلاً وإن لم يقدر لزم كونه عاجزاً.

والسابع: أنّا لو فرضنا معدوماً ممكن الوجود ثمّ قدّرنا إلهين فإن لم يقدر واحد منهما على إيجاده كان كلّ واحد منهما عاجزاً والعاجز لا يكون إلهاً وإن قدر أحدهما دون الآخر فهذا الآخر لا يكون إلهاً وإن قدراً جميعاً فإمّا أن يوجداه بالتعاون فيكون كلّ واحد منهما محتاجاً إلى إعانة الآخر وإن قدر كلّ واحد على إيجاده بالاستقلال فإذا أوجده أحدهما فإمّا أن يبقى الثاني قادراً عليه وهو محال لأن إيجاد الموجود محال وإن لم يبق فحينئذ يكون الأول قد أزال قدرة الثاني وعجزه فيكون مقهوراً تحت تصرفه فلا يكون إلهاً.

فإن قيل: الواحد إذا أوجد مقدوره فقد زالت قدرته عنه فيلزمكم العجز.

قلنا: الواحد إذا أوجده فقد نفذت فنفاذ القدرة لا يكون عجزاً أمّا الشركة فإنّه لمّا نفذت قدرته لم يبق لشريكه قدرة في إيجاده البتّة فزالت قدرة الثاني بسبب قدرة الأول وإيجاده فيكون إيجاد الأول تعجيزاً للثاني.

والثامن: وهو أن نعيّن جسماً مثلاً ونقول: هل يقدر كلّ واحد منهما

على خلق الحركة فيه بدلا عن السكون وبالعكس فإن لم يقدر كان عاجزاً وإن قدر فنقول: إذا خلق أحدهما فيه حركة امتنع على الثاني خلق السكون فالإله الأوّل أزال قدرة الثاني وعجزه.

والتاسع: أن الشركة صفة نقص والتوحيد صفة الكمال وكلّما كان الملك أعظم كان النقص في الشركة أعظم فإن أراد أحد الإلهين استخلاص الملك أعظم كان النقص في الثاني كان المغلوب فقيرا عاجزاً فلا يكون إلها الملك لنفسه مثلاً فإن قدر على الثاني كان المغلوب فقيرا عاجزاً فلا يكون إلها وإن لم يقدر فالأول عاجز وناقص ومسلوب القدرة ولا يصلح أن يكون إلها.

والعاشر: وهو أنّا إذا قدرنا إلهين لكان إمّا أن يحتاج كلّ واحد منهما إلى الآخر أو يستغني كلّ واحد منهما عن الآخر أو يحتاج أحدهما إلى الآخر والآخر يستغني عنه فإن كان الأول كان كلّ واحد منهما ناقصاً لأن المحتاج ناقص وإن كان الثاني كان كلّ واحد منهما مستغنياً عنه والمستغنى عنه ناقص، لأن وجوده مهمل ولا ضرورة ولا فائدة له لأن الإله هو الذي يستغنى به ولا يستغنى عنه وإن احتاج أحدهما إلى الآخر من غير عكس كان المحتاج ناقصاً والمحتاج إليه هو الإله.

واعلم أن هذه الوجوه المذكورة واحد من ألف بعضها براهين قطعيّة في إثبات التوحيد وبعضها إقناعيّة. وأما الدلائل السمعيّة فأكثر من أن تحصى كقوله: ﴿ هُو ٱلْأَوْلُ وَٱلْآخِرُ وَالنَّائِهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ﴾ (١٠):

فالأوّل: هو الفرد السابق بلا مسبوق فيكون أزليّاً فوجب أن لا يكون له شريك.

والثاني: ﴿ وَعِندَهُ مَغَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا ۚ إِلَّا هُوَ ﴾ (٢) فالنصّ يقتضي أن

١ ـ سورة الحديد: ٣.

٢\_سورة الأنعام: ٥٩.

لا يكون أحد سواه عالماً بالغيب ولو كان له شريك لكان عالماً بالغيب وهو خلاف النص.

والثالث: أن الله صرّح بكلمة ﴿ لَا إِنَّهُ إِلَّا هُوَ ﴾ في سبعة وثلاثين موضعاً من كتابه وصرّح بالوحدانيّة في مواضع نحو قوله: ﴿ إِلَنْهُكُمْ لِللهُ وَضِعاً مَن كتابه وصرّح بالوحدانيّة في مواضع نحو قوله: ﴿ إِلَنْهُكُمْ لِللهُ وَنَيْدٌ ﴾ (١) وقوله: ﴿ وَلَا هُوَ اللَّهُ أَحَسَدُ ﴾ (١).

والرابع: قوله: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُ ﴾ حكم بهلاك كلّ ما سواه ومن عدم بعد وجوده لا يكون قديماً ومن لا يكون قديماً لا يكون إلهاً.

والخامس: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللّهُ بِنُهِ فَلا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُوَ وَإِن يَمْسَسُكَ عِنْمَو فَلِيرٌ ﴾ ولو كان له شريك لكان ذلك الشريك جالباً للنّفع ودافعاً للضرر.

والسادس: ﴿ قُلْ أَرَةَ يُشَدِّ إِنْ أَخَذَ ٱللَّهُ سَمْمَكُمْ وَأَبْصَنْرَكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُونِكُم مَّنَ إِلَنَّهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِهِ ﴾ (٥) وهذا الحصر بدل على نفى الشريك.

والسابع: قوله تعالى: ﴿ خَلِقُ كُلِ شَيَّةٍ ﴾ فلو وجد الشريك لم يكن خالقاً.

واعلم أنّه من طعن في دلالة التمانع في قوله: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا مَالِمَةً إِلَّا وَاعْلَمُ أَلِهُ اللّهُ الْمَادُ فِي السّماء والأرض آلهة يقول اللّهُ لَفُسَدَتًا ﴾ فسر الآية بأن المراد لو كان في السماء والأرض آلهة يقول بإلهيتها عبدة الأوثان لزم فساد العالم لأنّها جمادات لا يقدر على تدبير العالم

١\_سورة النحل: ٢٢.

٢ سورة الإخلاص: ١.

٣ سورة القصص: ٨٨.

عـ سورة الأنعام: ١٧.

٥\_سورة الأنعام: ٤٦.

٦ـ سورة الرعد: ١٦؛ وسورة الزمر: ٦٢؛ سورة غافر: ٦٢.

﴿ فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْمَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ لما أثبت الدلالة القاطعة على التوحيد أمر أن التسبيح لائق بالخالق القادر ولا يجوز العبادة لغيره وإنّما خص العرش بالذكر لأنّه أعظم المخلوقات ومن قدر على الأعظم فبالأولى أن يخلق ما دونه وكيف يجوز للعاقل أن يجعل الجماد الذي لا يعقل شريكاً في الإلهيّة لخالق العرش العظيم؟

﴿ لَا يُسْئَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئَلُونَ ﴾ وجه تعلق الآية بما قبلها أن طلب اللميّة في أفعال الله بعد معرفة توحيده وقدرته غلط وذلك أن الثنوية والمجوس وهم الذين أثبتوا لله شريكاً وقالوا: رأينا في العالم خيراً وشراً ولذّة وألما وحياة وموتا وصحة وسقماً وفاعل الخير خير وفاعل الشر شرير ويستحيل أن يكون الفاعل الواحد خيراً وشريراً معا فلابد من فاعلين ليكون أحدهما فاعلاً للخير والآخر فاعلاً للشرّ.

وحاصل هذه الشبهة أن مدبر العالم لو كان واحداً لما خص هذا بالحياة والصحة والغنى وخص ذلك بالموت والألم والفقر فلما كان مدار القائلين بالشريك على طلب اللمية لا جرم بين سبحانه بعد بيان الدلائل على التوحيد أنّه سبحانه غير مسؤول عن أفعاله وغيره مسؤول عن فعله لا يقال للحكيم: لم فعلت؟ وبم فعلت؟ لأنّه العالم بالأصلح وعالم بقبح القبائح وغني عنها ومنزه منها ومن كان كذلك فإنّه يستحيل أن يفعل القبيح، وإذا عرفنا إجمالاً أن كلّ ما يفعله على وفق الحكمة والصواب فلم يجز للعبد الملوك أن يقول

ا\_سورة الأنبياء: ٢١.

لمولاه: لم فعلت هذا؟

﴿ أَمِر ٱتَّخَذُوا مِن دُونِهِ عَالِمَةً ﴾ كرّر هذا البيان استعظاماً لكفرهم وعقيدتهم الفاسدة استفهام إنكار وتوبيخ ﴿ قُلْ ﴾ لهم يا محمد: ﴿ هَاتُوا ﴾ حجتكم على صحة اتّخاذكم وفعلكم قل لهم يا محمد: ﴿ هَلاَ ﴾ القرآن ﴿ فِذِكُ مَن مَبِي ﴾ بما يلزمهم من الأحكام ﴿ وَذِكْرُ مَن مَبِلٍ ﴾ فيه من الأمم من أحوالهم ممن نجا بالإيمان وهلك بالكفر.

وقال أبو عبد الله الخالج؛ يعني: وبذكر من معي من معه وما هو كانن ويعني: بذكر من قبلي ما قد كان». (۱)

وقيل: إن معناه: في القرآن خبر من معي على ديني ممن يتبعني إلى يوم القيامة بمالهم من الثواب على الطاعة والعقاب على المعصية وذكر ما أنزل الله من الكتب قبلي فانظروا هل في واحد من الكتب أن الله أمر باتخاذ إله سواه؟

قال الزمخشري: «ذكر» منوتاً و«من» مفعول للمصدر بمعنى الفاعل.

وقال الزجّاج: معناه قل يا محمّد لهم: هاتوا برهانكم بأن رسولاً من الرسل أتى أمّته بأن لهم إلها غير الله فهل في ذكر من معي وهو القرآن وذكر من قبلي كالتوراة والإنجيل إلّا توحيد الله؟ ويدل على صحة هذا قوله فيما بعد. ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلّا نُوجِيّ إِلَيْهِ أَنَدُ، لَا إِلَهَ إِلّا أَنْ أَعْبُدُونِ ﴾. فلما توجهت الحجة عليهم ذمهم على جهلهم فقال: ﴿ بَلْ أَكْرُمُرُ لَا يَمْلُونَ لَهُ عَن التفكر وإنّما خص الأكثر منهم لأن فيهم من آمن.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَــَا مِن قَبْلِكَ ﴾ يا محمّد ﴿ مِن رَسُولٍ ﴾ و«من» زائدة ﴿ إِلَّا

١ مجمع البيان، ج ٧، ص ٨٠ والصافي، ج ٣. ص ٣٣٥.

نُوجِى إِلَيْهِ ﴾ نحن أو يوحي إليه الله البتّة بأنّه لا معبود على الحقيقة إلّا أنا فوجّهوا العبادة إلىّ دون غيري.

﴿ وَقَالُواْ اَتَّفَدُ اَلرَّمْنُنُ وَلَدًا ﴾ يعني: من الملائكة، نزّه نفسه عن ذلك. نزلت في خزاعة حيث قالوا: الملائكة بنات الله وأضافوا إلى ذلك أنّه تعالى صاهر الجنّ، والمراد بالجنّ هنا الملائكة على ما حكى الله عنهم فقال: ﴿ وَبَعَمُلُوا بَيْنَهُ، وَبَيْنَ لَلِمَنَةِ نَسَبًا ﴾ فنزَه نفسه بقوله سبحانه لأن الولد لابد وأن يكون شبيها بالوالد فلو كان لله ولد لأشبهه من بعض الوجوه ثمّ لابد وأن يخالفه من بعض الوجوه وما به المشاركة غير ما به الممايزة فيقع التركيب في يخالفه من بعض الوجوه وما به المشاركة غير ما به الممايزة فيقع التركيب في ذات الله وكل مركب ممكن فاتخاذ الولد يوجب كونه ممكناً غير واجب وذلك يخرجه عن حدّ الإلهيّة ويدخله في حدّ العبوديّة.

﴿ إِنَّا عِبَكَادُ مُنْكُرَمُونَ ﴾ مفضّلون يتبعونه في أوامره ﴿ لَا يَسَيْقُونَدُ، وَاللّهُ عَبَكُونَ ﴾ والمن الله والله الله والله الله والله الله والله وا

ثم ذكر ما يجري مجرى السبب لهذه الطاعة فقال: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ اللَّهِ عِبْمُ مَا بَيْنَ المعلومات وعلموا كونه علماً بجميع المعلومات وعلموا كونه عالماً بظواهرهم وبواطنهم فكان ذلك داعيا لهم إلى نهاية الخضوع والعبوديّة. قال ابن عبّاس: (يعلم ما قدّموا وما أخّروا من أعمالهم). وقيل: ما بين أيديهم الآخرة وما خلفهم الدنيا. وقيل: على العكس. وقيل: المعنى: يعلم ما كان قبل خلقهم وما يكون بعد خلقهم وهو محيط بهم.

﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ ﴾ الملائكة ﴿ إِلَّا لِمَنِ ٱرْبَعَنَىٰ ﴾ الله دينه. وقيل: إنَّا لمن رضي اللّه عنه. وقيل: إنَّهم أهل شهادة أن لا إله إلَّا اللّه. وقيل: هم المؤمنون

المستحقّون للثواب وحقيقة المعنى أنّهم لا يشفعون إلّا لمن ارتضى الله أن يشفع فيه فيكون في معنى: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ، إِلَّا بِإِذَنِهِ، ﴾ (١).

وفي «الخصال» عن الصادق النهاي «وأصحاب الحدود فشاق لا مؤمنون ولا كافرون لا يخلدون في النار ويخرجون منها يوماً والشفاعة جائزة لهم وللمستضعفين إذا ارتضى الله دينهم». (٢)

وفي «التوحيد» عن الكاظم الناهِ عن آبائه عليهم السلام عن رسول اللَّه و قال: «إنَّما شفاعتي الأهل الكبانر فأمَّا المحسنون منهم فما عليهم من سبيل». قيل: يا ابن رسول الله كيف يكون الشفاعة لأهل الكبائر والله يقول: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَكَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَعَنَىٰ ﴾ ومن ركب الكبيرة لا يكون مرتضى؟ فقال لمكٍٰ؛ «ما من مؤمن يرتكب ذنباً إلَّا ساءه ذلك وندم عليه» وقال النبي الشِّيني «كفي بالندم توبة». وقال النائج: «من سرته حسنة وساءته سيئة فهو مؤمن فمن لم يندم على ذنب ارتكبه فليس بمؤمن ولم يجب له الشفاعة وكان ظالماً والله تعالى ذكره بقوله: ﴿ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمِ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ ٣٥٠ فقيل له: يا ابن رسول الله وكيف لا يكون مؤمناً من لم يندم على ذنب يرتكبه؟ فقال الخاب: «ما من أحد يرتكب كبيرة من المعامي وهو يعلم أن سيعاقب عليها إلّا ندم على ما ارتكب ومتى ندم كان تائباً مستحقًّا للشفاعة ومتى لم يندم عليها كان مصراً والمصرّ لا يغفر له لأنّه غير مؤمن بعقوبة ما ارتكب ولو كان مؤمناً بالعقوبة لندم، وقد قال النبي الشيرية «لا كبيرة مع الاستغفار ولا صغيرة مع الإصرار»، وأمّا ما قال عزّ وجلّ: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ ۖ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَعَنَىٰ ﴾ فإنَّهم لا يشفعون إلَّا لمن ارتضى اللَّه دينه والدين الإقرار بالجزاء

١\_سورة البقرة: ٢٥٥.

٢\_الخصال، ص ٢٠٨؛ وبحار الأتوار، ج ٦٩، ص ١٥٩.

٣ سورة غافر: ١٨.

على الحسنات والسيّثات فمن ارتضى الله دينه ندم على ما ارتكبه من الذنوب لمعرفته بعاقبته في القيامة. (١)

﴿ وَهُم ﴾ أي: الملائكة ﴿ مِنْ خَشَيَتِهِ. مُشْفِقُونَ ﴾ أي: من خشيتهم منه تعالى مشفقون وخائفون وجلون من التقصير في عبادته، فأضيف المصدر إلى المفعول.

﴿ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّتَ إِلَّهُ مِن دُونِو، ﴾ أي: من هؤلاء الملائكة من يقل منهم إنّي إله يحق لي العبادة من دون الله ﴿ فَلَالِكَ ﴾ القائل ﴿ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ ﴾ وهذا لا يدل على أنّهم قالوا ذلك وما قالوه، وهو قريب من قوله: ﴿ لَهِنَ أَشَرَكْتَ لَيَحْبَطُنَ عَمَلُكَ ﴾ وقيل: المراد إبليس لأنّه الذي دعا الناس إلى عبادته وهذا يصح إذا كان إبليس من الملائكة وعند الأكثر أنّه ليس من الملائكة.

﴿ أَوَلَمْ بَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ في الآية بيان أن الإله القادر على مثل هذه المخلوقات العجيبة العظيمة الغريبة كيف يجوز في العقل أن يعدل عن عبادته إلى عبادة مخلوق حجر لا يضر ولا ينفع؟ وذكر ستّة أنواع من الدلائل:

في «الكافي» عن الباقر الله أنه سئل عن هذه الآية فقال: «لعلك تزعم أنهما

١-التوحيد، ص ٤٧؛ ووسائل الشيعة الإسلامية، ج ١١، ص ٢٦٦.

٢\_سورة الزمر: ٦٥.

كانتا ملتزقتان ففتقت إحداهما عن الاخرى؟ فقال: نعم. فقال: «استغفر ربك فقوله دكانتا رَثّقاً يقول: كانت السماء لا ينزل بالمطر وكانت الأرض لا تنبت الحب فلما اهبط آدم إلى الأرض وتاب الله عليه أمر السماء فتقطرت بالغمام ثم أمرها فأرخت عزاليها(۱) وأمر الأرض فأنبتت النبات فكان ذلك رتفها وهذا فتقها فكانت السماء خضراء على لون الماء الاخضر والأرض غبراء على لون الماء العذب وكانتا مرتوقتين لم تمطر ولم تنبت ففتقهما بالمطر والنبات، واليهود والنصارى كانوا عالمين بذلك فإنه جاء في التوراة أن الله خلق جوهرة ثم فظر إليها بعين إلهيته فصارت ماء ثم خلق السماوات والأرض منها وفتقهما وكان بين عبدة الأوثان وبين اليهود صداقة بسبب الاشتراك في عداوة محمد الله قول اليهود».(۱)

واختلفوا في المراد من الرتق والفتق: قيل: إنّ المعنى: كانتا شيئاً واحداً ملتزقتين ففصّل الله بينهما ورفع السماء إلى حيث هي وأقرّ الأرض. وهذا القول يشعر بأنّ جعل الأرض على وضعها مقدّم على السماء لأنّه تعالى لمّا فصّل بينهما ترك الأرض حيث هي وأصعد الأجزاء السماويّة.

وقيل: المراد من الرتق الاستواء والصلابة ففتقهما الله أمّا السماء بالمطر والأرض بالنبات والزرع والشجر. والدليل على هذا المعنى قوله بعد ذلك: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ ثَيْءٍ حَيٍ ﴾ وذلك لا يليق إلّا وللماء تعلق بما تقدم من المعنى.

وقيل: المراد بالرتق حال عدم الأشياء قبل الوجود والفتق الإيجاد والظهور كقوله: ﴿ فَاطِرِ السَّمَنَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ فأخبر سبحانه عن الإيجاد بلفظ الفتق وعن الحال قبل الإيجاد بلفظ الرتق لأن العدم نفي محض وليس فيه

١- جمع العزلاء: مصب الماء من القربة.

٢\_الكافي، ج ٨، ص ٩٥؛ وبحار الأنوار، ج ٥٤، ص ١٣.

ذرات مميّزة وكأنّه أمر واحد بسيط فعند الوجود والتكوّن يتميّز بعضها عن بعض وينفصل، فبهذا الطريق يحسن إطلاق العدم على الرتق والوجود على الفتق مجازاً.

النوع الثاني: من الدلائل الستة: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُوْمِنُونَ ﴾ وجعلنا إمّا أن يتعدى إلى واحد فالمعنى: خلقنا كلّ ذي روح وحيوان من الماء وهذا كقوله: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَ كُلّ مَاتَبَةٍ مِن مَّالَهِ ﴾ (١) وإذا تعدى إلى مفعولين فالمعنى: صيّرنا كلّ شيء حيّاً بسبب من الماء لابد له منه، فحينئذ «من» في كلامه: «ما أنا من دد ولا الدد مني» وعلى هذا يكون «حيّاً» بالنصب على المفعول الثاني.

فإن قيل كيف قال: وخلقنا من الماء كلّ حيوان وقد قال: ﴿ وَلَلْمَانَ خَلَقْنَهُ مِن قَبَلُ مِن نَادِ ٱلسَّمُومِ ﴾ ؟(٢)

والجواب: اللفظ وإن كان عاماً إلّا أن القرينة المخصّصة قائمة والدليل إذا كان مشاهداً محسوساً فخروج الجن والملائكة وعيسى لا يخرج الدليل عن كونه دليلاً لأن الكفّار لم يروا شيئاً من ذلك ولا يختص بالحيوان كونه من الماء بل يدخل فيه النبات والأرض أما ترى يقول سبحانه: ﴿ كَيْفَ يُمْ الْأَرْضَ بَمّدَ مَوْتِهَا ﴾ ؟ (٣)

وبالجملة فالماء الذي بسببه حياة كلّ حيوان وشيء من ينزله من السماء غير الله؟ أفلا يؤمنون ويصدّقون بتوحيده ويدعون الشرك والتثليث؟ النوع الثالث من الدلائل الستة:

١-سورة النور: ٤٥.

٢\_ سورة الحجر: ٢٧.

٣ـ سورة الروم: ٥٠.

وَيَعَكَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَمِينَ أَن نَمِيدَ بِهِمْ وَيَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُكُا لَعَكَلَهُمْ يَهَنَدُونَ ﴿ وَيَعَلَنَا ٱلسَّمَآةُ سَقَفَا تَعَفُوظَ ۚ وَهُمْ عَنْ ءَابَئِهَا مُعْرِضُونَ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْيَلَ وَٱلنَّهُارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرِ كُلُّ فِي فَلَكِ مُعْرِضُونَ ﴿ وَهُو اللَّهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

الجبال الراسية أي: الراسخة في الأرض كراهة أن تميل بهم لأن الأرض بسطت على الماء فكانت تنكفئ بأهلها كما تنكفئ السفينة فأرساها الله بالجبال الثقال لئلًا تميل وتنقلب بأهلها فحذف «لا» لعدم الالتباس لوضوح المعنى وحذف لام الأولى من «لئلًا» وبقيت «أن» والجبال أثبت الأرض عن الحركة والاضطراب والتمايل وحصول الاستقرار.

النوع الرابع من شواهد القدرة والدلائل: ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُكَا لَمُ اللَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ الفج الطريق الواسع أي: جعل في الجبال طرقاً واسعة حين خلقها على تلك الصفة. وقيل: الضمير في «فيها» راجعة إلى الأرض، وفي رواية عطا عن ابن عبّاس وعن ابن عمر: كانت الجبال منضمة فلمّا أغرق الله قوم نوح فرقها فجاجا وجعل فيها طرقاً لكي يهتدوا إذ الشك لا يجوز على الله والمراد ليهتدوا بأمور معاشهم ويهتدوا إلى معرفة القادر الخالق على وجه الحكمة.

وهذه الآية دليل على أن الله أراد من المكلفين الاهتداء والخير لهم والاهتداء إلى المعاش والمعاد يشتركان في مفهوم واحد وهو أصل الاهتداء فيحمل اللفظ على ذلك المشترك فتكون الآية متناولة للأمرين ولا يلزم منه كون اللفظ المشترك مستعملا في مفهوميه معاً.

النوع الخامس قوله: ﴿ وَبَعَمَلْنَا ٱلسَّمَاةُ سَقَفًا تَعَفُوظُ الْ وَهُمْ عَنْ ءَايَنِهَا مُعْرِضُونَ ﴾ سمّى السماء سقفا لأنها للأرض كالسقف للبيت سمّى محفوظاً من الوقوع والسقوط وقيل: محفوظاً من الشياطين بالشهب الّتي ترمى بها قال تعالى: ﴿ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطُنُو رَجِيمٍ ﴾ (١) وهم عن آياتها من العجانب في حركاتها وآثارها ومطالعها ومغاربها واختلاف أوضاعها من الأدلة والعبر مُعْرِضُونَ ﴾ وغافلون.

النوع السادس: ﴿ وَهُو اللَّذِى خَلَقَ الْيَّلُ وَالنَّهَارُ وَالنَّمْسُ وَالْقَمَرُ ﴾ مثلاً لو كان يخلق سبحانه السماء والأرض ولم يخلق الشمس والقمر ليظهر بهما الليل والنهار ويظهر بهما من المنافع بتعاقب الحرّ والبرد لم تتكامل النعم على عباده وإنّما حصلت وكملت النعم عليهم بسبب حركاتها في أفلاكها ولهذا قال: ﴿ فَلَّ فِي فَلَّكِ يَسْبَحُونَ ﴾ أي: يجرون ويدورون من الشمس والقمر والنجوم ومع هذا لا يتدبّرون ولا يتفطّنون لما يرد عليهم من السماء من المنافع الدنيويّة كالاستضاءة بقمرها والاهتداء بكواكبها وحياة الأرض بأمطارها وكونها آية بيّنة على وجود الخالق ووحدانيّته، معرضون وغافلون.

قال صاحب «الكشّاف»: التنوين في «كلّ» عوض عن المضاف إليه أي: كلّهم في فلك يسبحون والجمع باعتبار أن النجوم داخلة فيها والنجم باعتبار وجود الليل والجمع بالواو والنون لا يكون إلّا للعقلاء لأنّها موصوفة بصفة العقلاء وهو الحركة والسياحة والجري. (٢)

واختلف الناس في حركات الكواكب، والوجوه المتصورة فيها ثلاثة: فإنّه إمّا أن يكون الفلك ساكناً والكواكب تتحرك فيه كحركة السمك في الماء

المسورة الحجر: ١٧.

٢\_الكشاف، ج ٣، شرح ص ٣٢٤.

الراكد وإمّا أن يكون الفلك متحرّكاً والكواكب تتحرّك فيه أيضاً إمّا مخالفاً لجهة حركته أو موافقاً لجهته إمّا بحركة مساوية لحركة الفلك في السرعة والبطء أو مخالفة. وإمّا أن يكون الفلك متحرّكاً والكواكب ساكناً.

أمّا الرأي الأول: فقالت الفلاسفة: إنّه باطل لأنّه يوجب خرق الأفلاك وهو محال. وأمّا الرأي الثاني: فحركة الكواكب إن فرضت مخالفة لحركة الفلك فذاك أيضاً يوجب الخرق وإن كانت حركتها إلى جهة الفلك فإن كانت مخالفة في السرعة والبطء لزم الانخراق وإن استوتا في الجهة والسرعة والبطء فالخرق أيضاً لازم لأن الكواكب يتحرك بالعرض بسبب حركة الفلك فتبقى حركته الذاتية زائدة فيلزم الخرق فلم يبق إلّا القسم الثالث وهو أن يكون الكواكب مغروزا في ثخن الفلك واقفاً فيه والفلك يتحرك فيتحرك الكواكب بسبب حركة الفلك.

واعلم أن مدار هذا الكلام على امتناع الخرق على الأفلاك وهو باطل بل الحق أن أقسام الثلاثة ممكنة والله تعالى قادر على كل الممكنات وهذه المحالية التي فرضوها الفلاسفة بمعزل عن القدرة وليس لنا طريق إلى العلم بهذه الأوضاع إلّا السمع والذي يدل عليه القرآن أن تكون الأفلاك واقفة والكواكب تكون جارية فيها كما تسبح السمكة في الماء.(1)

﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن قَبْلِكَ ٱلْخُلَدَ ﴾ المعنى: لما استدل بالدلائل المذكورة من النعم وهي أصول النعم أتبعه ونبّهه على أن هذه النعم لا تدوم ولا تبقى بل لا يبقى من خلقت الدنيا والأفلاك له وبسببه بل خلقها للابتلاء والامتحان فقال: وما جعلنا لبشر من قبلك الخلود والبقاء.

سبب النزول: قال مقاتل: إن ناسا كانوا يقولون: إن محمّداً على الا

١\_ تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٦٨؛ وانظر: ج ٥٥، ص ١٢٩.

يموت فنزلت الآية. وقيل: كانوا يقولون: إنّه سيموت فيشمتون بموته فنفى اللّه عنه الشماتة بأن قضى اللّه أن لا يخلد في الدنيا بشراً فلا أنت ولا هم إلّا عرضة للموت أفإن مت أنت أيبقى هؤلاء وما جعلنا في حكمنا وتدبيرنا لبشر من قبلك يا محمد الدوام والبقاء في الدنيا.

﴿ أَنَا إِنْ مِتَ ﴾ على ما يتوقّعونه وينتظرونه فهم الباقون يعني: مشركي العرب حتّى قالوا: نتربّص بمحمّد ريب المنون والحاصل فأيّ فائدة لهم؟

﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآيِفَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ لابد لكل نفس أن يدخل عليه الموت وتخرج عن كونها حيّة. واعلم أن هذا العموم مخصوص فإنّه تعالى نفس لقوله: ﴿ تَعَلَّمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ (١) مع أن الموت لا يجوز عليه وكذلك الجمادات لها نفوس وهي لا تموت ولو أن في هذا الكلام الأخير تأمّلاً بأن الجمادات لا تموت بل يمكن إعدامها بموتها وعلى الجملة فالعام المخصّص مستثنى وحجة ويبقى معمولاً به فيما عداه.

وذلك يبطل قول الفلاسفة في أن الأرواح البشرية والعقول المفارقة والنفوس الفلكيّة لا تموت. والذوق هاهنا إدراك خاص من لازم الموت وإعدام الحياة ولعل له مرارة خاصّة من شدّة ألم النزع فيكون من المذاقات حقيقة من الآلام العظيمة الّتي من مقدّمات حصول الموت قبل دخوله في الوجود.

﴿ وَنَبُلُوكُم بِالشَّرِ وَاللَّهُ فِي والابتلاء لا يتحقّق إلّا مع التكليف فالآية دالّة على حصول التكليف، ويمتحن سبحانه المكلف بأمرين: أحدهما: ما سمّاه خيراً وهو نعم الدنيا من الصحّة واللذّة والسرور والتمكّن من المرادات. والثاني: ما سمّاه شرّاً وهو المضارّ الدنيويّة من الفقر والآلام والشدائد النازلة

١ سورة المائدة: ١١٦.

على المكلّفين، والعبد يتردد بين هاتين الحالتين لكي يشكر على المنح ويصبر ويتحمّل في المحن فيعظم ثوابه إذا قام بما يلزم وإنّما سمّى ذلك ابتلاء وهو عالم بما سيكون من أعمال العباد العاملين قبل وجودهم. قال الزمخشري: «فتنة» مصدر تأكيد لقوله «لنبلوكم» من غير لفظه. (١)

وَالْيَنَا تُرْجَعُونَ ﴾ واحتجت التناسخية بقوله: ﴿ وَلِلْيَنَا تُرْجَعُونَ ﴾ فإن الرجوع إلى موضع مسبوق بالكون فيه وهذا الاستنباط غلط لأن المراد من الرجوع الرجوع والمرد إلى حكمته سبحانه ومحاسبته ومجازاته وليس المعنى أنّهم كانوا قبل دخولهم في هذا العالم ثمّ رجعوا إليه ومن المعلوم ضرورة أنّهم كانوا مسبوقين بالعدم ثمّ وجدوا فمن أين ثبت أنّهم كانوا ثمّ رجعوا؟ كما أنّ المجسمة قالوا بأنّا أجسام فرجوعنا إلى الله يقتضي كون الله جسماً وهذا غلط أفحش من الأوّل لأنّ الجسم محتاج إلى حيّز وتركيب واحتياج وكلّه منزة عنه تعالى الله عن التجسم والتركيب والاحتياج.

وبالجملة لابد للإنسان المكلّف أن يمتحن بالخير والشر". في «المجمع» عن الصادق النابية: «إنّ أمير المؤمنين النه مرض فعاده إخوانه فقالوا: كيف نجدك يا أمير المؤمنين؟ قال: بشرّ، قالوا: ما هذا كلام معلكه قال: إنّ الله يقول: ونبلوكم بالشرّ والخير فالخير الصحة والفنى والشرّ المرض والفقر». (٢)

وَإِذَا رَمَاكَ ٱلَّذِينَ كَغَرُوا إِن يَنْخِذُونَكَ إِلَّا هُزُوا آهَنَذَا ٱلَّذِي يَذَكُرُ عَالِهَ تَكُمْ وَهُم بِنِكِي الرَّهْنَنِ هُمْ كَيْرُون (أَنَّ عَنْ عَجَلٍّ مَا أُورِيكُمْ مَايَنِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ (أَنَّ وَيَقُولُونَ مَقَى هَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ مَسَادِقِينَ (أَنَّ لَوْ يَعْلَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ حِينَ لَا يَكُفُونَ عَن وُجُوهِهِمُ النَّارَ

۱\_الکشاف، ج ۲، ص ۵۷۲؛ وجوامع الجامع، ج ۲، ص ۵۲۲.
 ۲\_مجمع البیان، ج ۷، ص ۸۵؛ وبحار الأنوار، ج ۵، ۸۵.

وَلَا عَن ظُهُورِهِـِـدُ وَلَا هُمُ يُنصَرُونَ ۞ بَلَ تَأْتِيهِم بَغْتَـدُ فَتَبْهَا مُهُمْ فَلَا يَشْتَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ۞

وتكرار الضمير للعناية بالتأكيد.

ثم نهاهم وزجرهم وأوعدهم بهذا الاستعجال فقال: ﴿ سَأُوْرِيكُمْ مَايَنِي ﴾ الدالّة على صدق محمد ﷺ فيما يوعدكم به من العذاب ﴿ فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴾ بنزوله فإنّه سيدرككم عن قريب.

قال ابن عبّاس: (المراد من الإنسان في الآية هو الشخص وهو النضر بن الحارث وهو الّذي قال: ﴿ اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَنَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنَ عِندِكَ فَأَمْطِرْ ﴾ الآية)، (١) وأراد بقوله: ﴿ سَأُوْدِيكُمْ ءَايَاتِي ﴾ يوم بدر.

﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ يعني: المشركون يقولون للمسلمين: ﴿ مَتَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعَدُ ﴾ الّذي تعدوننا؟ يريدون وعداً القيامة ﴿ إِن كُنتُمْ مَسَدِقِينَ ﴾ في وعدكم وقيل: المراد بالإنسان آدم للتلهِ.

ثمّ قيل في معنى «عجل» تأويلات: منها أنّه خلق بعد خلق كلّ شيء آخر نهار يوم الجمعة وهو آخر أيام الستّة معاجلاً به غروب الشمس، عن مجاهد.

ومنها أن معناه: في سرعة من خلقه لأنّه لم يخلقه من نطفة ثمّ من علقة ثمّ من مضغة كما خلق غيره وإنّما أنشأه إنشاء فكأنّه نبّه بذلك على الآية العجيبة في خلقه.

ومنها أن آدم لمًا خلق وجعلت الروح في أكثر من جسد، وثب عجلان مبادراً إلى ثمار الجنّة وهم بالوقوف فهذا معنى قوله: «من عجل» روي ذلك عن أبى عبد الله الخير?)

وفي معنى خلق الإنسان من عجل ذكروا وجوهاً على قول من قال: المراد نوع الإنسان لا شخص آدم النام؟

أحدها: أن معناه: خلق الإنسان عجولا أي: خلق على حب العجلة في أمره يعني: أنّه يستعجل في كلّ شيء يشتهيه وللعرب عادة في استعمالهم هذا اللفظ عند المبالغة يقولون لمن يصفونه بكثرة النوم: ما خلق إلّا من نوم، وبكثرة وقوع الشرّ منه ما خلق إلّا من شرّ ومنه قول الخنساء في وصف البقرة: «فإنّما هي إقبال وإدبار».

اسسورة الأنفال: ٣٢.

٢- انظر: الأمالي، للمرتضي، ج ٢، ص ١١٩؛ ومجمع البيان، ج ٧، ص ٨٧.

ين الأنتاء

وثانيها: أنّه من المقلوب والمعنى: خلقت العجلة من الإنسان وهذا ضعيف.

وثالثها: أن العجل هو الطين عن أبي عبيدة وجماعة واستشهد بقول الشاعر:

والنبع ينبت بين الصخر ضاحية والنخل تنبت بين الماء والعجل

فعلى هذا يكون كقوله: ﴿وَيَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴾<sup>(١)</sup>.

ورابعها: أنّ معناه: خلق الإنسان من تعجل من الأمر لأنّه تعالى قال: ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَتِ. إِذَا أَرَدُنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَتَكُونُ ﴾ (٢).

﴿ لَوْ يَعْلَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ حِينَ لَا يَكُفُّونَ عَن وُجُوهِهِمُ ٱلنَّارَ وَلَا عَن لَهُورِهِمْ وَالظهور لأن مس للهُورِهِمْ وجواب لو محذوف. وإنّما خص الوجوه والظهور لأن مس العذاب لهما أعظم موقعا أي: لو علموا الوقت الّذي لا يدفعون فيه عذاب النار عن وجوههم ولا عن ظهورهم ويحيط بهم من جوانبهم لما استعجلوا العذاب ولصدّقوك.

﴿ بَلْ تَأْتِيهِم ﴾ الساعة ﴿ بَغْتَ لَهُ فجأة ﴿ فَتَبْهَثُهُمْ ﴾ وتحيّرهم ﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ على دفعها ولا يؤخّرون إلى وقت آخر ولا يمهلون بمعذرة وتوبة.

وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ فَعَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُوا بِدِ. يَسْنَهْزِءُونَ ﴿ ثَلَ مَن يَكْلُؤُكُمُ بِٱلْذِلِ وَٱلنَّهَارِ مِنَ ٱلرَّعْنَيْ بَلْ هُمْ عَن ذِكْرِ رَبِهِ مُعْرِضُونَ ﴿ ثَلَ مَن مُعْرِضُونَ ﴾ أَمْ لَمُثُمّ عَالِهَةٌ تَمْنَعُهُم مِن دُونِنَا لَا

١ ـ سورة السجدة: ٧.

٢ سورة النحل: ٤٠.

يَسْتَطِيعُونَ نَصْسَرَ أَنْفُسِهِمْ وَلَا هُم مِنَا يُصْحَبُونَ ﴿ ثَلَ مَنْ مَنْكَا يُصَعَبُونَ ﴿ ثَلَا يَرُونَ أَنَا نَأْقِ الْأَرْمَنَ هَنُولُلَاهِ وَهَ ابَاتَهُمُ مَحَقًا طَالَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ أَفَلَا يَرُونَ أَنَا نَأْقِ الْأَرْمَنَ نَفُصُهُمَا مِنْ أَطْرَافِهَا أَفَهُمُ الْفَعَلِبُونَ ﴿ ثَا الْمُعَمَّ الْفَيْلِبُونَ ﴾ قُلْ إِنَّمَا أُنذِرُكُم بِالْوَحِيَّ فَلَا يَسْمَعُ الشَّمَةُ الدُّعَلَة إِذَا مَا يُنذَرُونَ ﴾ وَلا يَسْمَعُ الشَّمَةُ الدُّعَلَة إِذَا مَا يُنذَرُونَ ﴾

المعنى: ثمّ ذكر الوجه الذي دفع الحزن عن قلب رسول الله فقال: ﴿ وَلَقَدُ ٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبِلِكَ فَكَاقَ ﴾ بالمستهزئين وأحاط بهم عقوبة استهزائهم وحل بهم وبال سخريتهم. ﴿ مِنْهُم ﴾ يعني: من الرسل.

﴿ قُلْ ﴾ يا محمد لهؤلاء الكفّار عند ذلك: لو لا أنّ الله يحرسهم لما بقوا في السلامة و ﴿ مَن ﴾ يحفظكم ﴿ يَالَيْلِ وَالنّهَارِ ﴾ من بأس الرحمن وعذابه وعوارض الأوقات؟ وهذا الكلام كقول الرجل لمن حصل في قبضته ولا مخلص له منه: إلى أين مفرك منّي؟ ولعلّ التخصيص هاهنا باسم الرحمن بالذكر تلقينا للجواب حتّى يقول العاقل: أنت الكالئ يا إلهنا لكلّ الخلائق برحمتك كما في قوله تعالى: ﴿ يَكَانُهُ الْإِنسَانُ مَا غَرَادَ بِرَبِّكَ الْحَكِرِيمِ ﴾ (١) حتّى يقول: غرّني كرمك يا كريم.

﴿ بَلَ هُمْ عَن ذِكِرِ رَبِيهِم مُعْرِضُونَ ﴾ أي: إنّهم مع إنعامه سبحانه عليهم عن ذكر ربّهم أي: القرآن أو معرفته سبحانه معرضون ولا يؤمنون به ولا يلتفتون إلى شيء من المواعظ والحجج.

ثم قال على وجه التوبيخ لهم: ﴿ أَمْ لَمُكُمْ كَالِهَا ۚ تَمْنَعُهُم ﴾ من عذابنا ودفع ما ينزل بهم، وتم الكلام ثم وصف آلهتهم بالعجز والضعف فقال: ﴿ لَا يَشْتَطِيعُونَ نَصَرَ أَنْفُسِهِم ﴾ وهذا خبر مبتدء محذوف والتقدير: هذه الآلهة لا يستطيعون نصر أنفسهم ﴿ وَلَا هُم مِنَا يُصْحَبُونَ ﴾ أي: ولا الكفار يجارون

١ سورة الانفطار: ٦.

من عذابنا قال ابن قتيبة: أي: لا يجرهم أحد من عذابنا يقول: صحبك الله أي: أجارك وحفظك. وقيل: معناه: لا يصحبون من الله بخير.

﴿ بَلَ مَنْقَنَا هَتَوُلاَهِ وَمَابَاءَهُمْ ﴾ ثمّ بين تفضّله عليهم بأنّا مع ذلك ما عذّبناهم وما عجّلنا العقوبة ومتّعناهم وآباءهم في الدنيا بنعمها إلى أن طالت أعمارهم فغرّهم طول العمر فنسوا وجهلوا مواقع نعمنا واغترّوا بذلك.

﴿ أَفَلَا ﴾ يرى هؤلاء المشركين بالله آثار قدرتنا في إتيان الأرض من جوانبها بأخذ الواحد بعد الواحد وبفتح البلاد والقرى حول مكة ونزيدها في ملك محمد ونميت رؤساء المشركين الممتعين بالدنيا. وقيل: بموت العلماء نقصها وتخريبها، قال أبو عبد الله الله الله المناء الماء فارضا قوماً فقوما فيأخذ ننقصها من أطرافها بظهور النبي على من قاتله أرضا فأرضا قوماً فقوما فيأخذ أراضيهم أو ننقصها من جانب المشركين ونزيدها في جانب المسلمين أفهؤلاء الغالبون أم نحن الغالبون؟

﴿ قُلَ ﴾ لهم يا محمّد: ﴿ إِنَّمَا أَنْذِرُكُم ﴾ من عذاب الله واخوّفكم بما أوحى الله إلي، وشبّههم الله بالصمّ الذين لا يسمعون النداء إذا نودوا لأنّهم لم ينتفعوا بالسمع أو أنّهم يشتغلون عن سماع القرآن فهم بمنزلة الأصمّ ﴿ إِذَا مَا يُنذَرُونَ ﴾.

وَلَهِن مَسَنَهُمْ نَفْحَةٌ مِنْ عَذَابِ رَبِكَ لَيَعُولُنَ يَنُويُلُنَا إِنَّا كُنَا طُلِيهِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْشُ شَيْئًا وَإِن طَلَيهِ مِن وَنَعْنَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيُومِ ٱلْقِينَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْشُ شَيْئًا وَإِن طَلَيهِ مِن وَنَعْنَعُ الْمَوْنِينَ آلْقِسْطَ لِيُومِ الْقِينَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْشُ شَيْئًا وَإِن طَلَيْهِ مِن وَمَن مَوْنَ مَرْدُلُ آلْيُنَا بِهَا وَكُفَى بِنَا حَسِيدِينَ ﴿ وَلَقَدُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّ

١ مجمع البيان، ج ٧، ص ٨٩ وانظر: الكافي، ج ١، ص ٣٨.

رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَهِمُ مِنَ ٱلسَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ۞ وَهَٰذَا ذِكْرٌ مُّبَارَكُ أَنزَلْنَهُ أَفَأَنتُمْ لَهُ. مُنكِرُونَ ۞

المعنى: إن الكفار المتصاممين عن آيات الله على هذه الصفة من الجرأة والجسارة يؤول أمرهم إلى أن إذا شاهدوا اليسير ممّا أنذروا به وأصابهم بعض قليل في نهاية القلة ممّا يستحقّونه من العقوبة فيعترفون ويسمعون حينئذ ويقولون: الويل لنا ﴿إِنّا كُنّا ظَلِمِيكَ ﴾ أنفسنا وأصل النفح من الربح النسيئة كأنه سبحانه يقول: وإن مستهم رائحة من العذاب لتنادوا بالويل. قال صاحب «الكثاف»: في المس والنفح ثلاث مبالغات لفظ المس وما في النفح من معنى القلة والنزارة ولفظ المرة. (۱)

ثمّ بين سبحانه أنّ جميع ما ينزل بهم في الآخرة لا يكون إلّا عدلاً وهذا معنى ﴿ وَنَعَنَمُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ ﴾ وصف الله الموازين بالقسط لأنّ الميزان قد يكون غير مستقيم وأكّد ذلك بقوله: ﴿ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيّعًا ﴾ والقسط وإن كان صفة للموازين وموحد فهو كقولك للقوم: أنتم عدل. وقال الزجّاج: أي: موازين ذوات العدل والقسط.

وَلِيُورِ الْقِينَمَةِ ﴾ أي: لأهل يوم القيامة. قيل: المراد بالموازين العدل بينهم في الأعمال فمن أحاطت حسناته بسيئاته ثقلت موازينه يعني: أن حسناته تذهب بسيئاته ومن أحاطت سيئاته بحسناته فقد خفّت موازينه أي: إنّ سيئاته تذهب بحسناته، حكاه ابن جرير هكذا عن ابن عبّاس، ولكن اتّفق الجمهور والأثمّة على أنّه سبحانه يضع الموازين الحقيقيّة فتوزن بها الأعمال وهو ميزان له كفّتان ولسان وهو بيد جبرئيل.

وروي أنَّ داود النِّلِيُّ سأل ربَّه أن يريه الميزان فلمَّا رآه غشي عليه فلمَّا

١- الكشاف، ج ٢، ص ٥٧٤؛ وتفسير النسفي، ج ٣، ص ٨٢.

أفاق قال: «يا إلهي من الذي يقدر أن يملأ كفته حسنات؟ فقال: يا داود إني إذا رضيت عن عبدي ملاتها بتمرة». (١)

قال الرازي: إن حمل الميزان على مجرد العدل مجاز وصرف اللفظ عن الحقيقة إلى المجاز غير جائز لا سيّما قد جاءت الأحاديث الكثيرة بالأسانيد الصحيحة في هذا الباب.(٢)

فلو قيل: هذه الآية يناقضها قوله: ﴿ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَنَمَةِ وَزْنَا ﴾ (٣٠.

فالجواب أنّه لا يكرمهم ولا يعظمهم. وفي «الكافي» عن السجّاد الله في كلامه في وعظه من جملة له: «اعلموا عباد الله أنّ أهل الشرك لا ينصب لهم الموازين ولا ينشر لهم المواوين وإنّما يحشرون إلى جهنّم زمراً وإنّما ينصب الموازين وينشر المواوين لأهل الإسلام فاتّهوا عباد الله».(1)

فإن قيل: أهل القيامة إمّا أن يكونوا عالمين بكونه عادلاً غير ظالم أو لا يعلمون فإن علموا ذلك كان مجرد حكمه كافياً في معرفة أن الغالب هو الحسنات أو السيئات فلا يكون في وضع الميزان فائدة وإن لم يعلموا لم تحصل الفائدة في وزن الصحائف فما الفائدة؟

الجواب: لا يسأل عمّا يفعل وهم يسألون وفيه ظهور حال الوليّ من العدوّ والمطيع من العاصي في مجمع الخلائق فيكون لأحد القبيلتين في ذلك أعظم السرور وللآخر أعظم الغمّ.

ولا يزاد في إساءة مسيء، وكان تامّة، وإنّما أنّت ضمير المثقال لإضافته إلى

١- بحار الأنوار، ج ٧، ص ٢٤٧؛ وفيض القدير، ج ٢، ص ٢٥٦.

٢ - تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٧٧.

٣ سورة الكهف: ١٠٥.

٤ الكافي، ج ٨، ص ٧٥. تحف العقول، ص ٢٥١.

الحبّة كقولهم: ذهبت بعض أصابعه.

فإن قيل: الحبّة أعظم من الخردلة، فالوجه فيه أن إذا فرضت الخردلة مثلاً دخنة فالحبّة دانق من تلك الدخنة.

﴿ وَكُفَىٰ بِنَا حَسِيِينَ ﴾ ولا يشتبه علينا شيء في الحساب، قيل: رؤي في الرؤيا بعض الأخيار من الأموات فسئل عنه: ما فعل بك؟ قال: حاسبونا فسدقّقوا ثسمّ منّـوا فـاعتقوا

وَ وَلَقَدَ مَاتِينَا مُومَىٰ وَهَدُرُونَ ٱلْفُرَقَانَ ﴾ وأعطيناهما التوراة لأنها تفرق بين الحق والباطل. وقيل: المراد: الذي فرق به بين حق موسى وباطل فرعون. والنظم في الآبة أنّه كما استهزئ بك كذلك استهزئ بمن قبلك وكما أنزلنا عليك القرآن كذلك أنزلنا على موسى الفرقان وليس هذا الأمر ببدع فلم ينكرون قومك؟

﴿ وَضِيَلَهُ ﴾ أي: آتيناهما بسبب التوراة نوراً وهدى استضاءوا بها حتى اهندى واهتدوا في دينهم ﴿ وَوَكُمُ لِلْكُنَّقِينَ ﴾ يذكرونه ويعملون بما فيه ويتعظون بمواعظه. ثمّ وصف المتّقين فقال: ﴿ ٱلَّذِينَ يَغَشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْفَيْبِ ﴾ في حال الخلوة والغببة عن الناس في سرائرهم من غير رياء ﴿ وَهُم مِّنَ ﴾ من القيامة وأهوالها خائفون.

﴿ وَهَنَدَا ذِكْرٌ مُّبَارَكُ ﴾ أي: القرآن ذكر مبارك ثابت نافع دائم نفعه إلى يوم القيامة وسمّي مباركاً لوفور فوائده من المواعظ الداعية إلى مكارم الأخلاق والأفعال ﴿ أَفَائَتُمْ لَهُ. مُنكِرُونَ ﴾ بم تنكرونه وتجحدونه؟

وَلَقَدْ ءَانَيْنَا ۚ إِبْرَهِيمَ رُشَدَهُ، مِن قَبْلُ وَكُنَا بِهِ. عَلِيبِينَ ﴿ ۚ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ، مَا هَلَذِهِ ٱلتَّمَاشِلُ ٱلَّتِيَ أَنتُهُ لَمَا عَنكِفُونَ ۞ قَالُواْ وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا لَمَا عَدِدِينَ ﴿ قَالَ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَمَابَآؤُكُمْ فِي صَلَالِ ثَمِينِ ﴿ قَالَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

المعنى: ثمّ عطف على قصّة موسى فقال: ﴿وَلَقَدْ ﴾ أعطينا ﴿إِنَاهِيمَ رُشُدَهُ ﴾ يعني: الحجج الّتي توصّل بها إلى معرفة الله أو المراد من الرشد النبوة ﴿وَين قَبْلُ ﴾ موسى وقبل محمد وقيل: من قبل بلوغه ﴿وَكُنّا بِهِ عَنِينَ ﴾ بأنّه أهل لإيتاء الرشد وصالح للنبوة.

﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ﴾ حين رآهم يعبدون الأصنام: ﴿ مَا هَذِهِ ٱلتَّمَاشِلُ اللَّهِ أَنتُهُ لَمَا عَنكِمُونَ ﴾ والعامل في «إذ» آتينا. والتمثال اسم للشيء المصنوع شبها بخلق من خلق اللّه وأصله من مثّلث الشيء بالشيء. قيل: إنّهم جعلوها أمثلة لعلمائهم الّذين انقرضوا. وقيل: جعلوها شبها للأجسام العلويّة. والمعنى: ما هذه الصور الّتي أنتم مقيمون على عبادتها.

روى العيّاشيّ بإسناده عن الأصبغ بن نباتة أنّ عليّاً لِللهِ مرّ بقوم يلعبون الشطرنج فقال: ما هذه التماثيل الّتي أنتم لها عاكفون؟ لقد عصيتم الله ورسوله. ﴿ قَالُواْ وَجَدْناً مَاكِآءَنَا لَمَا عَبِيرِينَ ﴾ فاقتدينا بهم فاعترفوا بالتقليد إذ لم يجدوا حجة لعبادتهم إيّاها سوى اتباع الآباء. (۱)

فأجابهم إبراهيم بقوله: ﴿ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَمَاكِأَوْكُمْ فِي صَلَالِ شَبِينٍ ﴾

١\_مجمع البيان، ج ٧، ص ٩٤.

وبيّن أنّ الباطل لا يصير حقًّا بسبب كثرة المتمسّكين به.

فعند ذلك ﴿ قَالُوٓا ﴾ له: ﴿ أَجِنَّتُنَا بِلَلْمَقِ ﴾ أي: هذا الكلام الذي تقول جادَ وتقول على سبيل الحقيقة أم تمازحنا وتلعب بنا؟ وإنّما قالوا ذلك لاستبعاد إنكار عبادة الأصنام كأنّهم يقولون: هل يمكن أن لا يعبد الأصنام؟

فعند ذلك عدل إبراهيم النبخ إلى بيان التوحيد: ﴿ قَالَ بَل ﴾ إلهكم الذي يكون تعبدوه ﴿ زَلِّكُمْ رَبُّ النَّهَوَتِ وَالْأَرْضِ الَّذِي فَطَرَهُرَ ﴾ وهو الذي يحسن أن يعبد لأنّه الذي يضر وينفع. والضمير في «خلقهن» راجع إلى السماوات أو إلى الأصنام. وإلى الأصنام أدخل في طريق الاحتجاج.

﴿ وَأَنَا عَلَىٰ ذَٰلِكُمْ مِنَ ٱلشَّنِهِدِينَ ﴾ والمقصود المبالغة في التأكيد والتحقيق كقول الرجل إذا بالغ في إثبات أمر يقول: أشهد أنّه كذلك وأنا لست مثلكم وشهدت هذا الأمر أو أنتم جاهلون وأنا شاهد وعالم به.

﴿ وَتَأَمَّلُو لَأَحْكِيدُنَّ أَمَّنَدُكُم بَعْدَ أَنْ ﴾ تتعطلوا ذاهبين، ولمّا علم إبراهيم بأن الحجّة القوليّة لا تنفعهم عدل إلى الطريقة الفعليّة فقال: لأكيدن أي: لأدبّرن في بابهم تدبيراً خفيّاً يسؤكم، والكيد الاحتيال على الغير في ضرر لا يشعر به وهم كانوا إذا رجعوا من عيدهم دخلوا على الأصنام فسجدوا لها ثم عادوا إلى منازلهم فلمّا كان هذا الوقت قال: آزر لإبراهيم: لو خرجت معنا، فخرج معهم فلمّا كان ببعض الطريق ألقى نفسه وقال: إنّي سقيم أشتكي رجلي، فلمّا مضوا وبقي ضعفاء الناس نادى وقال: تاللّه لأكيدن أصنامكم.

قال الكلبيّ: كان إبراهيم من أهل بيت ينظرون في النجوم وكانوا إذا خرجوا إلى عيدهم لم يتركوا إلّا مريضاً، فلمّا همّ إبراهيم بالّذي همّ من كسر الأصنام نظر قبل يوم العيد إلى السماء وقال لأصحابه: أراني أشتكي غدا فذلك قوله: ﴿ فَنَظَرَ نَظَرَةً فِي ٱلنَّجُومِ \* فَقَالَ إِنِي سَقِيمٌ ﴾ (١) وأصبح من الغد معصوبا رأسه فخرج القوم لعيدهم ولم يتخلّف غيره أحد فقال: أما والله لأكيدن أصنامكم! فسمع رجل منهم هذا القول منه فحفظه عليه. ثمّ إنّ ذلك الرجل أخبر غيره فانتشر الخبر فلذلك قالوا: ﴿ قَالُوا سَمِعْنَا فَقَ يَذَكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ وَ إِنْ فَلَا الْمَا الْحَبْرِ فَلْذَلِكُ قَالُوا: ﴿ قَالُوا سَمِعْنَا فَقَ يَذَكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ وَاللّهِ الْحَبْرِ فَلْدُلِكُ قَالُوا: ﴿ قَالُوا سَمِعْنَا فَقَ يَذَكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ وَالْمُ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وبالجملة إن إبراهيم دخل بيت الأصنام وجد سبعين صنماً مصفّفة وثمّ صنم عظيم مستقبل الباب وكان من ذهب وكان في عينيه جوهرتان تضيئان بالليل فكسّرها كلّها بالفأس حتّى لم يبق إلّا الكبير وعلّق الفأس في عنقه.

﴿ وَمَعَلَهُمْ جُذَا ﴾ قطعاً قطعاً وحطاماً ﴿ إِلَّا صَحَبِيرًا لَمُمْ ﴾ فتركه على حاله وخرج إبراهيم من بيت الأصنام ﴿ لَمَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِمُونَ ﴾ إلى إبراهيم فيسألونه عن حال الأصنام فيحتج عليهم بعجز الأصنام فيعلمون جهلهم باتّخاذ هم الأصنام آلهة وأنّها عجزة ولا تقدر أن تدفع عن أنفسها الضر، أو الضمير في إليه راجع إلى كبير الأصنام ويقولون: ما لهؤلاء الأصنام مكسورة ومالك صحيحاً والفاس على عاتقك؟

﴿ قَالُواْ مَن فَعَلَ هَنَدًا بِقَالِهَتِنَا ﴾ وفي الكلام حذف وتقديره: فلمّا رجع قومه من عيدهم فوجدوا أصنامهم مكسورة قالوا: من فعل هذا الصنع بآلهتنا؟ ومن فعله كان من الظالمين وفعل ما لم يكن له أن يفعل.

﴿ قَالُواْ سَمِعْنَا فَقَى يَذْكُرُ ﴾ الآلهة بسوء ويعيب عليها ﴿ يُقَالُ لَهُ وَ إِنْكُولَ لَهُ وَ اللَّهِ اللَّهِ وَهُو كَانَ الْقَائَلَ: لأكيدنَ أَصْنَامَكُم. أَصْنَامُكُم.

١\_سورة الصافات: ٨٩.

٢ تفسير الراذي، ج ٢٢، ص ١٨٢.

فإن قيل: إمّا أن القوم عقلاء أو ما كانوا عقلاء فإن كانوا عقلاء وجب أن يكونوا عالمين بالضرورة أن الخشبة المنحوتة في النهار أو من قبل بسنة أو أكثر غير قابلة للعبادة وأنّها لا تضرّ ولا تنفع. وإن قلنا: أنّهم ما كانوا عقلاء فحينئذ لا يقتضي بعثة الرسل إليهم.

فالجواب: أنّهم كانوا عقلاء وعالمين بأنّها جمادات ولكن كانوا يعتقدون فيها أنّها تماثيل الكواكب وأنّها طلسمات موضوعة بحيث إن كلّ من عبدها انتفع بها وكلّ من استخف بها ناله منها ضرر شديد، فكسّرها إبراهيم حتّى يندفع هذا الظن عنهم لأنّه أصابها بسوء وما ناله مكروه. وبالجملة فغلب على عقلهم أنّه الله هو الفاعل بالأصنام هذا الكسر.

قَالُواْ مَاْنُواْ بِهِ. عَلَى آغَيُّنِ النَّاسِ لَعَلَّهُمْ بَنْهَدُون ﴿ قَالُواْ ءَاْتَ فَعَلَتُهُ مَلَا يَنَافِهُمْ مَلَا مَنْكُوهُمْ إِن مَلَا يَنَافِهُمْ مَلَا مَنْكُوهُمْ إِن كَالُهُ بِنَافُولُهُمْ مِلْاً يَنَافُوهُمْ أَن مَلَا يَعَالُواْ يَنَافُوهُمْ أَن مَن اللَّالِمُونَ ﴿ يَنْهُمُ مَلَا اللَّهُونَ ﴿ قَالُواْ اللَّهُونَ اللَّهُ مَلَا اللَّهُونَ اللَّهُ مَلَّوا عَلَى رُهُ وسِهِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَتَوُلاَهِ يَنْظُونُ وَ فَي مَن دُوبِ اللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكُمْ اللَّهُ الْمَلَا عَلَى يَشْرُونَ مَلْوَا عَلَى رُهُ وسِهِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَا يَنفَعُكُمُ اللَّهُ الْمَلَا مَنْهُمُ وَلَى مَنْهُولِكُمْ ﴿ وَلَى الْمَنْهُمُ اللَّهُ اللَّه

اعلم أن القوم لممّا شاهدوا كسر الأصنام وقيل: إن فاعله إبراهيم ﴿ قَالُواْ ﴾ فيما بينهم: ﴿ قَالُواْ ﴾ فيما بينهم: ﴿ قَالُواْ ﴾ فيما بينهم: ﴿ قَالُواْ ﴾ أي: بمرأى منهم، ومعنى الاستعلاء في «على» أي: ثبت إتيانه في الأعين ثبات الراكب على المركوب

﴿ لَمَلَهُمْ يَشْهَدُونَ ﴾ أي: يشهدون الناس بأنّه فعل هذا الفعل وأيضاً يشهدون عذابه وينظرون ما يصنع به فيكون ذلك زاجراً لهم عن الإقدام على مثل فعله. ﴿ مَأْنَتُ ﴾ وفي الكلام حذف وتقديره: فأتوا به وقالوا: أأنت ﴿ فَعَلْتَ

وقي الكلام حدف وتفديره: فاتوا به وقالوا: اانت وفي الكلام حدف وتفديره: فاتوا به وقالوا: اانت وفي الكلام حدف بذلك ليقدموا على إيذائه. في وقال إبراهيم النها ولا المناه في الله المناه في المناه في الله المناه في في الله الله الله الله الكبير علق على رقبته الفاس، سلك النه مسلكاً يؤديه إلى مقصده وهو إلزامهم الحجة على ألطف وجه يحملهم على التأمل في شأن الهتهم مع ما فيه من التوقى من الكذب.

وقد أسند إليه بطريق التسبيب حيث كان غيظه الخير على الصنم الكبير أعظم وأكثر لشدة تعظيمهم للكبير أكثر فأسند الفعل إليه باعتبار أنه الحامل والداعي إلى الكسر، والفعل كما يسند إلى مباشره يسند إلى الحامل عليه. وقيل: إن في الكلام تقديم وتأخير. هفي العيون، عن الصادق المعنى إن كانوا ينطقون فكبيرهم فعل وإن لم ينطقوا فلم يفعل كبيرهم شيئاً فما نطقوا وما كذب إبراهيم الخير. وقيل: الضمير في «فعله» كناية عن غير مذكور أي: فعله من فعله وقوله: ﴿ كَيْرُهُمُ هَلْنَا ﴾ ابتداء الكلام والكسائي كان يقف عند قوله: ﴿ بَلْ فَعَلَهُ ﴾ ثم يبتدئ: كبيرهم هذا.

قال الرازي: أمّا ما روي من بعض عن النبي و الراهيم لم يكذب إلّا ثلاث كذبات كلّها في ذات الله: قوله: ﴿إِنِّ سَقِيمٌ ﴾(١) وقوله: ﴿ إِنَّ فَعَكُهُ وَعَلَمُ مَكُلُهُ وَقُولُه: ﴿ إِنَّهَا اخْتَى ، وقرروا هذا القول من جهة العقل وقالوا: إنّ النبي مثلاً إذا هرب من ظالم واختفى في دار إنسان وجاء

١\_سورة الصافات: ٨٩.

٢ سورة الأنبياء: ٦٣.

الظالم وسأل عن حاله فإنّه يجب الكذب فيه وإذا كان كذلك فأيّ بعد في أن يأذن اللّه في ذلك لمصلحة.

واعلم أن هذا القول مرغوب عنه فلأن يضاف الكذب إلى الرواة أولى من يضاف إلى الأنبياء والدليل القاطع عليه أنّه لو جاز أن يكذبوا لمصلحة ويأذن اللّه فيه فيجوز هذا الاحتمال في كلّ ما أخبروا عنه وذلك يبطل الوثوق بالشرائع وتتطرّق التهمة إلى كلّها.

﴿ فَرَحَمُونَا إِلَىٰ أَنفُسِهِمْ ﴾ فلما نبههم إبراهيم بما أورده عليهم على قبح طريقتهم تنبّهوا وعلموا أنهم على غرور وجهل في ذلك، أو المعنى: رجعوا إلى أنفسهم فلاموها ﴿ فَقَالُوا إِنّكُمْ أَنتُدُ ٱلقَلْلِمُونَ ﴾ لإبراهيم مع أن الفأس معلّق بين يدي الصنم الكبير، أو المعنى: أنتم الظالمون لأنفسكم حيث سألتم من إبراهيم هذا السؤال حتى أخذ يستهزئ بكم في الجواب.

﴿ ثُمَّ تُكِسُوا ﴾ من إفحامهم ﴿ عَلَىٰ رُبُوسِهِم ﴾ وعلموا أنّها لا تنطق فاعترفوا بما هو حجة عليهم لا لهم فقالوا ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ ﴾ يا إبراهيم أنّ هؤلاء الأصنام لا ﴿ يَنطِقُونَ ﴾ فكيف نسألهم؟

فأجابهم إبراهيم: أفتوجّهون عبادتكم إلى الأصنام الّتي لا ينفعكم شيئاً إن عبدتموها ولا يضرّكم إن تركتموها لأنّها لو قدرت على نفعكم وضرّكم

١ تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٨٦.

لدفعت عن أنفسها ومن لم يقدر على النفع والضرّ كيف استحقّ العبادة؟

ثمّ قال الله مهجنا لأفعالهم مستقذرا لأصنامهم: ﴿ أَفَرِ لَكُو ﴾ أي: تباً لكم ولأفعالكم واأف، صوت إذا صوت به علم أن صاحبه متضجر وقد انضجر إبراهيم من ثباتهم على هذا الأمر الباطل بعد وضوح الحق ﴿ أَفَلَا ﴾ تتدبّرون و ﴿ أَفَلَا ﴾ تتدبّرون و ﴿ أَفَلَا ﴾

﴿ قَالُواْ حَرِقُوهُ وَانْصُرُواْ ءَالِهَتَكُمْ ﴾ وليس في القرآن من القائل لذلك؟ والمشهور أنّه نمروذ بن كنعان بن سنجاريب بن نمروذ بن كوش بن حام بن نوح. قال مجاهد: سمعت ابن عمر يقول: إنّما أشار بتحريق إبراهيم المنه رجل من الكرد من أعراب فارس.

وقيل: إن الّذي أشار إلى هذا الأمر رجل اسمه هبرين فخسف الله به الأرض فهو يتجلجل فيها إلى يوم القيامة.

ولمّا اجتمعوا لإحراق إبراهيم للنه حبسوه في بيت وبنوا بنياناً كالحظيرة وذلك قوله: ﴿ قَالُوا اَبْنُوا لَمُهُ بُلُيْنَا فَالْقُوهُ فِي الجّنجيدِ ﴾ (١) ثمّ جمعوا له الحطب الكثير حتّى أنّ المرأة لو مرضت قالت: لو أن الله عافاني لأجمعن حطباً لإبراهيم، ونقلوا له الحطب على الدواب أربعين يوماً وأن الرجل منهم ليمرض فيوصي بكذا وكذا من ماله فيشتري له حطب وحتّى أنّ المرأة لتغزل فتشترى به حطبا.

فلمًا أرادوا أن يلقوا إبراهيم في النار لم يدروا كيف يلقونه فجاء إبليس فعلمهم صنعة المنجنيق فوضعوه فيها ثمّ رموه بعد أن رفعوه عن رأس البنيان وقيدوه ووضعوه في المنجنيق مغلولاً فصاحت السماء والأرض ومن فيها من الملائكة أجمعون إلّا الثقلين صيحة واحدة: أي: ربّ ليس في أرضك من

١ سورة الصافات: ٩٧.

يعبدك غير إبراهيم وإنّه يحرق فيك فأذن لنا في نصرته فقال سبحانه: إن استغاث بأحد منكم فأغيثوه وإن لم يدع غيري فخلّوا بيني وبينه فأنا أعلم به وأنا وليّه، فلما أرادوا إلقاءه في النار أتاه خازن الرياح فقال: يا إبراهيم إن شئت طيّرت النار في الهواء فقال إبراهيم: لا حاجة بي إليكم، ثمّ رفع رأسه إلى السماء وقال: اللّهم أنت الواحد في السماء وأنا الواحد في الأرض ليس في الأرض أحد يعبدك غيري حسبنا اللّه ونعم الوكيل. وقيل: إنّه حين ألقي في النار قال: لا إله إلّا أنت سبحانك ربّ العالمين لك الحمد ولك الملك لا شريك لك، ثمّ رموا به النار فأتاه جبرئيل وقال: يا إبراهيم هل لك حاجة؟ قال: أمّا إليك فلا. قال: فاسأل ربّك قال: حسبى من سؤالي علمه بحالي.

فقال الله: ﴿ يَنْنَارُ كُونِى بَرْدًا وَسَلَنَمًا عَلَىٰ إِبْرُهِيمَ ﴾ ولو لم يتبع سلاماً عقيب قوله: «برداً» لمات إبراهيم من بردها ولم يبق يومئذ في الدنيا ناراً إلّا طفئت قال السدي: فأخذت الملائكة بضبعي إبراهيم وأقعدوه في الأرض فإذا عين ماء عذب وورد أحمر ونرجس ولم تحرق النار إلّا وثاقه.

وروى الواحديّ بالإسناد مرفوعاً إلى أنس بن مالك قال: لمّا ألقي إبراهيم النافي في النار نزل عليه جبرئيل بقميص من الجنّة وطنفسة من الجنّة فألبسه القميص وأقعده على الطنفسة وقعد معه يحدثه. وقيل: ألقي إبراهيم النار وهو ابن ستّة عشر سنة. (۱)

وقيل: إن إبراهيم الخالج لمنا ألقي في النار كان فيها إمّا أربعين يوماً أو خمسين يوماً وقال الخالج: ما كنت أيّاما أطيب عيشاً منّى إذ كنت فيها.

وقال ابن إسحاق: بعث الله ملك الظلّ فقعده في صورة إبراهيم النه إلى جنب إبراهيم النه وأتاه جبرئيل أيضاً بقميص من حرير الجنّة وقال:

١\_بحار الأنوار، ج ١٢. ص ٢٤.

يا إبراهيم إن ربّك يقول: أما علمت أن النار لا تضر أحبّائي. ثم نظر نمروذ من صرح له أشرف على إبراهيم فرآه جالساً في روضة ورأى الملك قاعداً إلى جنبه وما حوله نار تحرق الحطب فناداه نمروذ: يا إبراهيم هل تستطيع أن تخرج منها؟ قال: نعم، قال: قم فاخرج، فقام يمشي حتّى خرج منها فلما خرج قال له نمروذ: من الرجل الذي رأيته معك بصورتك؟ قال: ذاك ملك الظلّ أرسلني ربّي ليؤنسني فيها فقال نمروذ: إنّي مقرّب إلى ربّك قرباناً لما رأيت من عزّته وقدرته فيما صنع بك فإنّي ذابح له أربعة آلاف بقرة فقال إبراهيم الله لله منك ما دمت على دينك فقال نمروذ: لا أستطيع ترك ملكي ولكن سوف أذبحها له، ثم ذبحها له وكف عن إبراهيم الله.

﴿ وَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْنَهُمُ ٱلْأَخْسَرِينَ ﴾ أي: وأراد الكفّار بإبراهيم شراً وتدبيراً في إهلاكه فجعلنا هم الأخسرين قال ابن عبّاس: هو أن سلّط الله على نمروذ وخيله البعوض حتّى أخذت لحومهم وشربت دماء هم ووقعت واحدة في دماغ نمروذ حتّى أهلكته.

والمعنى: أرادوا أن يكيدوا إبراهيم فانقلب عليهم وأتم النعمة على إبراهيم بأن نجّاه ونجا ابن أخيه من أمّه وهو لوط بن هاران إلى الأرض الّتي بارك فيها للعالمين وإن هذه الواقعة كانت على إبراهيم ببابل وقيل: الأرض المباركة مكّة. وقيل: أرض الشام لقوله تعالى: ﴿إِلَّ ٱلْمَسْمِدِ ٱلْأَقْمَا ٱلّذِى بَنرَكْنَا وَالسبب في بركتها أمّا في الدين فلأن أكثر الأنبياء بعثوا منها وانتشرت شرائعهم فيها وأمّا في الدنيا فلأن الله بارك فيها بكثرة الماء والشجر والثمر وطيب العيش. وقيل: ما من ماء عذب إلّا وينبع أصله من تحت الصخرة الّتي ببيت المقدس.

١ سورة الإسراء: ١.

المعنى: شرح سبحانه نعمه على إبراهيم فقال: ﴿ وَيَجَيِّنَكُ ﴾ من نمرود وكيده ورفعناه ﴿ وَلَوْطُ ﴾ من نمرود وكيده ورفعناه ﴿ وَلُوطُ ﴾ عن الهلكة وهو ابن أخي إبراهيم ﴿ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَّتِي بَكْرُكُنَا فِيهَا ﴾ وقد ذكرنا الاختلاف في تلك الأرض قبل هذا.

﴿ وَوَهَبْنَا﴾ لإبراهيم إسحاق لما سأل الله ولداً [و] أجابه أعطاه ﴿ يَعْقُوبَ نَافِلَةً ﴾ وعطيّة خاصّة، ويسمّى الرجل الكثير العطاء نوفلا كما يقال للصلاة الزائدة على الواجب نافلة، وعلى هذا يعقوب كان نافلة خاصّة.

﴿ وَكُلُّ ﴾ من إبراهيم وإسحاق ويعقوب ﴿ جَعَلْنَا صَلِيمِينَ ﴾ أنبياء مرسلين عاملين بطاعة الله ﴿ وَجَعَلْنَهُم آبِنَة ﴾ يدعون الناس إلى دين الله ﴿ وَأَصِينَا إِلَيْهِم فِعْلَ ٱلْخَيْرَتِ ﴾ أي: ﴿ وَأَرْحَيْنَا إِلَيْهِم فِعْلَ ٱلْخَيْرَتِ ﴾ أي: شرائع النبوة وأعمال الخير وإقامة الصلاة، وحذف التاء من «إقامة» لأن الإضافة عوض عنه وقيل: الإقام والإقامة مصدر. ولما بين أن الصلاح الذي هو العصمة أول مراتب النبوة دل ذلك على أن الأنبياء معصومون، وإعطاء ﴿ النَّ النَّهِ مَخْلُصِينَ ﴿ النَّا ﴾ والعبادة.

﴿ وَلُوطًا ءَالْلِنَاتُهُ شَكْمًا وَعِلْمًا ﴾ بعد بيان نعمه على إبراهيم أتبعه بذكر نعمه على لوط النبي والواو عطف على قوله: ﴿ مَالَيْنَا ۚ إِبْرَهِيمَ رُشَدَهُۥ ﴾ أي: وآتينا لوط الحكمة والّتي يجب فعله أو النبوة. والثاني: العلم، وإدخال التنوين على

الحكم والعلم للدلالة على علو شأن ذلك الحكم وذلك العلم. والثالث: ﴿ وَنَهُ مِنَ ٱلْفَرْبِيَةِ اللَّهِ كَانَت تَعْمَلُ ٱلْمَبْكَيْثَ ﴾ أي: أهلها.

﴿إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمَ سَوْمِ ﴾ خارجين عن الدين والطاعة والقرية سدوم، وإنّهم كانوا يأتون الذكران في أدبارهم ويتظارطون في أنديتهم وقد حكى الله: ﴿ أَيِنَّكُمُ لَنَأْتُونَ الرِّجَالَ وَتَقَطّعُونَ السّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِي أَكْدِيكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ لَنَأْتُونَ الرِّجَالَ وَتَقَطّعُونَ السّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ لَنَا تُونَ أَصلح أفعاله المُنكِرَ ﴾ وأَدْخَلْنَهُ فِي ﴾ نعمتنا ومننا بسبب أنّه من الّذين أصلح أفعاله وعلم ما هو الحسن وما هو القبيح.

وَنُومًا إِذْ نَادَىٰ مِن قَكَبُلُ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ، فَنَجَبْنَهُ وَأَهْلَهُ، مِنَ الْفَوْمِ الَّذِينَ كَذَبُوا بِنَايَئِنِنَا ۚ إِنَّهُمْ الْحَكَرِبِ الْعَظِيمِ (آ) وَنَعَمْرُنَهُ مِنَ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَبُوا بِنَايَئِنِنَا ۚ إِنَّهُمْ كَانُوا فَوْمَ سَوْمِ فَأَغْرَفْنَهُمْ أَجْمَعِينَ (آ) وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَعْكُمُونَ أَنْ مَكُمُا وَكُودُ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَعْكُمُونِ الْمَا لَمُكُمِّ فَهُ مَنْ مَنْ الْعَوْمِ وَكُنَّا لِمُكْمِعِمْ شَهِدِينَ (آ) فَقَوْمِ وَكُنَّا لِمُكْمِعِمْ شَهِدِينَ (آ) فَقَوْمِ وَكُنَّا لِمُكْمِعِمْ شَهِدِينَ (آ) فَقَوْمِ وَكُنَا لِمُكْمِعِمْ شَهِدِينَ آلَهِ مَنْ فَقَالَمُ مَنْ وَلَا لَلْمُ مَنْ مَا فَيَعِلِينَ (آ) وَعَلَمْنَا لُهُ صَنْعَمَ لَوْمِ لَكُمْ مِنْ مَا لَهُ مَنْ مَا فَيَعِلِينَ (آ) وَعَلَمْنَا لُهُ صَنْعَا لَهُ لُوسٍ لَكُمْ لِلْمُعْمِينَكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ فَهُلْ أَنتُمْ شَنْكِرُونَ (آ) وَعَلَمْنَا لُهُ مَنْ مَا مُنْ مَا مُنْ اللّهُ مُنْ فَهُلْ أَنتُمْ شَنْكِرُونَ (آ)

المعنى: عطف سبحانه قصّة نوح وداود على قصّة إبراهيم ولوط: ﴿ وَنُومًا ﴾ أي: وأعطينا نوحاً ﴿ إِذْ ﴾ دعا ربّه فقال: ﴿ رَبِّ لاَ نَذَرْ عَلَى ٱلأَرْضِ مِنَ ٱلكَيْفِرِينَ دَيَارًا ﴾ (" وكان نوح من قبل إبراهيم والمراد من هذا الدعاء الدعاء على قومه لأنّه دعا مرة على الإجمال فقال: إنّي مغلوب فانتصر، ومرة على التفصيل فقال: رب لا تذر على الأرض.

١-سورة العنكبوت: ٢٩؛ ود نادي ، المجلس العام وجمعه د أندية.

۲\_سورة نوح: ۲۳.

٣ـ سورة القمر: ١٠.

والكرب العظيم الغم الذي يصل حرة إلى القلب وهو ما كان يلقاه من أذى قومه طول تلك المدة وتحمّل الاستخفاف من السقاط، أو الطوفان، وأكثر المحقّقين على أن ذلك النداء كان بأمر الله، وقال آخرون: لم يكن بالأمر والإذن، وقال أبو أمامة: لم يتحسّر أحد من خلق الله كحسرة آدم ونوح فحسرة آدم على قبول وسوسة إبليس وحسرة نوح على دعائه على قومه فأوحى الله إليه أن لا تتحسّر فإن دعوتك وافقت قدري.

أمّا قوله: ﴿ فَنَجَيَّنَكُ مُ أَهْلُهُ ﴾ فالمراد من الأهل هاهنا أهل دينه، وقيل في تفسير الكرب: الطوفان والعذاب، وقيل: تكذيب وأذى قومه إيّاه.

﴿ وَنَصَرْنَهُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كُنَّبُوا بِثَايَنَتِنَا ﴾ و«من» هنا بمعنى «على» أي: نصرناه على القوم أو المعنى: منعناه منهم بالنصرة، قال الزمخشري: إن «نصر» في الآية مطاوعة «انتصر» وسمعت هذليًا يدعو على سارق: اللّهم انصرهم منه، أي: أجعلهم منتصرين منه.

﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءِ ﴾ لأجل ردَهم وتكذيبهم ﴿ فَأَغُرَقْنَكُمْ أَجْمُونَ ﴾ صغارهم وكبارهم وذكورهم وإناثهم.

﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ ﴾ تقدير الآية: واذكر داود وسليمان يعني: أعطيناهما حكماً وعلماً أيضاً ﴿إِذَ ﴾ حين ﴿ يَمَكُمُنُو فِي ٱلْحَرُثِ ﴾ والزرع ﴿إِذَ ﴾ في الوقت الذي ﴿ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ ﴾ وتفرّقت الغنم فيه ليلاً. وقيل: المراد من الحرث الكرم.

وأصل القصد أنّه دخل رجلان على داود للنه أحدهما صاحب حرث والآخر صاحب غنم فقال صاحب الحرث: إن غنم هذا دخلت حرثي وما أبقت منه شيئاً فقال داود للنه اذهب فإن الغنم لك، فخرجا فمرا على سليمان النه فقال داود النه قضى بينكما؟ فأخبراه فقال: لو كنت

قاضياً لقضيت بغير هذا فأخبر داود الله بذلك فدعاه وقال: كيف كنت تقضي بينهما؟ قال: أدفع الغنم إلى صاحب الحرث فيكون له منافعها من الدر والنسل والوبر حتى إذا كان الحرث من العام المستقبل كهيئته يوم أكل دفعت الغنم إلى أهلها وقبض صاحب الحرث حرثه.

وقال ابن مسعود وشريح ومقاتل: إن راعياً نزل ذات ليلة بجنب كرم فدخلت الأغنام الكرم وهو لا يشعر فأكلت القضبان وأفسدت الكرم فذهب صاحب الكرم من الغد إلى داود للتي فقضى له بالغنم لأنه لم يكن بين ثمن الكرم وثمن الغنم تفاوت فخرجوا ومروا بسليمان للي فقال لهم: كيف قضى داود بينكما وأخبراه به فقال: غير هذا أرفق بالفريقين، فأخبر داود للتي بذلك فدعا سليمان للتي وقال له: بحق الأبوة والبنوة إلا أخبرتني بالأرفق فقال: تسلم الغنم إلى صاحب الكرم حتى يرتفق بمنافعها ويعمل الراعي في إصلاح الكرم حتى يصير كما كان ثم ترد الغنم إلى صاحبها، فقال داود للتي إنما القضاء ما قضيت، وحكم بذلك.

قال ابن عبّاس: (حكم سليمان بذلك وهو ابن إحدى عشرة سنة).

وفي «الكافي» عن الصادق النبي في هذه الآية قال: «إنّه كان أوحى الله إلى النبيّين قبل داود النبيّ إلى أن بعث الله داود النبيّ: «أي غنم نفشت في الحرث فلصاحب الحرث رقاب الغنم، ولا يكون النفش إلّا بالليل فإنّ على صاحب الزرع أن يحفظ زرعه بالنهار وعلى صاحب الغنم حفظ الغنم بالليل، فحكم داود النبيّ بما حكم به الأنبياء من قبله فأوحى الله إلى سليمان النبيّ : «أي غنم نفشت في زرع فليس لصاحب الزرع إلّا ما خرج من بطونها» وكذلك جرت السنة بعد سليمان وهو قول الله:

١ تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ١٩٥.

﴿ وَكُلًّا مَالَيْنَا مُكُمًّا وَعِلْمًا ﴾ فحكم كل واحد منهما بحكم الله». (١)

وعنه النه الله إلى داود الله أن اتخذ وصياً من أهلك فإنَّه قد سبق في علمي أن لا أبعث نبيّاً إلّا وله وميّ من أهله وكان لداود النّه عدّة أولاد وفيهم غلام كانت أمّه عند داود الله وكان لها محبًا فدخل داود الله عليها حتى أتاه الوحي فقال لها: إنَّ اللَّه أوحى إليّ يأمرني أن أتَّخذ وصيًا من أهلي فقالت له امرأته: فليكن ابني، قال داود الله: ذاك أريد. وكان السابق في علم الله المحتوم أنَّه يكون سليمان الله فأوحى الله إلى داود النِّهِ: أن لا تعجل دون أن يأتيك أمري، فلم يلبث داود النِّهِ أن ورد عليه رجلان يختصمان في الغنم والكرم فأوحى الله إلى داود الناهج: أن اجمع ولدك فمن قضى بهذه القضيّة فأصاب فهو وصيّك من بعدك، فجمع داود للنِّهِ فلمّا أن قصّ الخصمان قال سليمان المنابي : يا صاحب الكرم متى دخلت غنم هذا الرجل كرمك؟ قال: دخلته ليلاً قال: قد قضيت عليك يا صاحب الفنم بأولاد غنمك وأصوافها في عامك هذا، ثمّ قال له داود النا الكرم علماء بني إسرائيل فكان ثمن الكرم ثمن علماء بني إسرائيل فكان ثمن الكرم ثمن الغنم؟ فقال سليمان الله: إنَّ الكرم لم يجتثث من أصله وإنَّما أكل حمله وهو عائد في قابل. فأوحى الله إلى داود ﷺ أنَّ القضاء ما قضى سليمان به يا داود أردت أمراً وأردنا أمراً غيره فدخل داود على المرأته فقال: أردنا أمراً وأراد الله أمراً غيره ولم يكن إلّا ما أراد الله فقد رضينا بأمر الله وسلّمنا. وكذلك الأوصياء ليس لهم أن يتعهّدوا بهذا الأمر إلّا من عند الله. وإنّما أراد الله أن يعرّف بني إسرائيل أنّ الوميّ سليمان الله بعدم». (١٠)

﴿ وَكُنَّا لِمُكْمِمِهُمْ شَهِدِينَ ﴾ أي: بحكمهم عالمين لم يغب عنّا منه شيء. وإنّما جمع في موضع التثنية لإضافة الحكم إلى الحاكم وإلى المحكوم لهم، أو لأن

۱\_الکافی، ج ۵، ص ۳۰۲؛ وتهذیب الأحکام، ج ۷، ص ۲۲۵. ۲\_الکافی، ج ۱، ص ۲۷۸؛ والصافی، ج ۳، ص ۳۵۸.

الجمع يطلق على الاثنين مثل: ﴿ فَإِن كَانَ لَهُۥ إِخْوَهُ ﴾ (١) وهو يريد أخوين.

وكذلك: ﴿ قُلَ مَا يَكُونُ لِى أَنَّ أَبَدِلَهُ مِن تِـلْقَاتِي نَفْسِيَ ۚ إِنَّ أَنَّيِعُ إِلَّا مَا يُوخَىٰ إِلَى اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ

﴿ فَفَهَمَّنَهُا سُلَيْمَنَ ﴾ أي: علمناه الحكومة في ذلك الأمر ﴿ وَكُلُّهُ مَا اللَّهُ اللَّهِ الْحَكُمَةُ مَا كُمُكُمَّا وَعِلْمًا ﴾ أي: وكلّ واحد من داود وسليمان اللَّمَا الله الحكمة والنبوة وعلم الدين.

﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ مَاوُرَدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحَنَ وَٱلطَّيْرَ ﴾ قيل: معناه سيّرنا الجبال مع داود حيث سار فعبر عن ذلك بالتسبيح. في «الإكمال» عن الصادق: «أنّ داود حيث سار فعبر وكان إذا قرأ الزبور لا يبقى جبل ولا حجر ولا طائر إلا جاوبت». (1)

١- سورة النساء: ١١.

٢\_سورة النجم: ٣ و٤.

٣ سورة يونس: ١٥.

٤ كمال الدين، ص ٥٣٤؛ وبحار الأنوار، ج ١٤، ص ٢٢.

وفي «الاحتجاج» عن أمير المؤمنين: «إن يهوديًا قال له: هذا داود بكي على خطينته حتى سارت الجبال معه لخوفه فقال النهاج: إنّه كان كذلك»(١)، الحديث.

وفي «المناقب» عن السجّاد الله الله عن السجّاد الله عن السجّاد الله عن السجوده في سجوده فلم يبق شجر ولا مدر إلا سبّحوا معه». (٢)

وقيل: إن الجبال كانت تجاوبه بالتسبيح وكذلك الطير تسبّح معه بالغداة والعشيّ معجزة له.

﴿ وَكُنّا فَنُولِينَ ﴾ أي: قادرين على فعل هذه الأشياء دلالة على نبوته. وقال بعض أصحاب المعاني: إنّه يحتمل أن يكون تسبيح الجبال بمثابة قوله: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسَيّعُ بِهَدُود ﴾ " وتخصيص داود للله بذلك إنّما كان بسبب أنّه لله كان يعرف ذلك ضرورة فيزداد يقيناً وتعظيماً. وهذا القول فيه تكلف ولا ضرورة في صرف اللفظ عن ظاهره بل إنّها تسبّح معه تسبيحاً تكلف ولا ضرورة في صرف اللفظ عن ظاهره بل إنّها تسبّح معه تسبيحاً ظاهراً وتجاوبه وتسير معه بقدرة من الله وليست البنية شرطاً في حصول الأمر مع القدرة والإرادة من الله سبحانه.

الأنعام الثالث: ﴿وَعَلَمْنَكُ مَمَنَعَكَةَ لَبُوسِ لَكُمْمُ ﴾ اللبوس واللباس واحد، قال الشاعر:

البس لكلّ حالمة لبوسها إمّا نعيمها وإمّا بوسها

أي: علّمناه كيف يصنع الدرع، وهو أوّل من صنع الدرع وإنّما كانت الدروع صفائح، جعل اللّه الحديد في يده كالعجين وهو أوّل من بردها<sup>(1)</sup>

١\_ الاحتجاج، ج ١، ص ٣٢٦، والخرائج والجرائح، ج ٢، ص ٩١٦.

٢\_ المناقب، ج ٣، ص ٢٧٩ وتفسير نوراًلثقلين، ج ٤، ص ٣١٥.

٣ سورة الإسراء: ٤٤.

٤ برد الحديد: أخذ منه بالمبرد.

وحلقها فجمعت الخفّة والتحصين ﴿لِلنُحْمِنَكُم مِّنَ بَأْسِكُمْ ﴾ أي: ليحرزكم ويمنعكم من وقع السلاح فيكم من السيف والسنان وغيره.

ولمًا تعلّم الناس منه فتوارثوا منه فعمّت النعمة كلّ الحاربين يلزمهم الشكر من الله فقال سبحانه: ﴿ فَهَلَ أَنتُمْ شَكِرُونَ ﴾ وهذا تقرير وتأديب للخلق على الشكر بمقابلة كلّ نعمة.

روي في «الكافي» عن الصادق لله أن أمير المؤمنين لله قال: «أوجى الله الى داود لله الله نعم العبد إلّا أنك تأكل من بيت المال ولا تعمل بيدك شيئا قال: فبكى داود لله أن نعم العبد إلّا أنك تأكل من بيت المال». (() وقيل: إنّ سبب إلانة كلّ يوم درعاً فيبيعها بألف درهم واستغنى عن بيت المال». (() وقيل: إنّ سبب إلانة الحديد لداود لله أنه كان ملكاً ونبياً وكان يطوف في ولايته متنكراً يتعرف أعمال عمّاله ومتصرفيه فاستقبله جبرئيل ذات يوم بصورة آدمي فسلم عليه فرد الله فقال: ما سيرة داود؟ فقال جبرئيل: نعمت السيرة لو لا خصلة فيه، قال: وما هي؟ قال: إنّه يأكل من بيت مال المسلمين فتنكره وأثنى عليه وقال: لقد أقسم داود إنّه لا يأكل من بيت مال المسلمين، فعلم الله صدقه فألان له الحديد كما قال: ﴿ وَأَلْنَا لَهُ المَدِيدَ ﴾ (").

وَلِسُلَيْمَانَ الرَبِحَ عَاصِفَةً تَجْرِى بِأَمْرِهِ إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَارَّكُنَا فِيهَا وَكُنَّا بِكُلِ شَيْءٍ عَلِمِينَ ﴿ فَهِ رَبِ الشَّيَطِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَكَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَكُنَّا لَهُمْ مَحَفِظِينِ ﴿ وَأَيُّوبِ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِي مَسَّفِى الطَّهُرُ وَأَنْتَ أَرْحَكُمُ ٱلرَّجِينِ ﴿ فَالسَّتَجَبَنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن صُهِرٍ

۱ـ الكافي، ج ٥، ص ٧٤؛ وانظر: من لايحضره الفقيه، ج ٣، ص ١٦٣.
 ٢ـ سورة سبأ: ١٠.

وَهَاتَيْنَكُ أَهْلُهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَندِينَ ﴿ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

المعنى: عطف على «سخرنا» أي: سخرنا لداود الجبال [و] وسخرنا وكُلُسُلَتْمَنَ الرَّيْحَ عَلِمِفَةً إِن أرادها عاصفة وإن أرادها لينة رخاء حيث أصاب أي: الربح مسخرة له في الحالتين إن أراد السرعة في الحركة تهب عاصفة وإن أراد أن يتحرّك بطيئا تهب رخيئة طيّبة كالنسيم فإذا مرت بكرسيّه أبعدت به في مدة يسرة مسافة كثيرة كما قال تعالى ﴿ عُدُوهَا شَهْرٌ وَلَاكُهَا شَهْرٌ ﴾ (١) أي: يقطع الربح بكرسيّ سليمان النه في الغداة مسيرة شهر وكذلك في العشاء مسافة شهر وهبوبها على حسب إرادته معجزة إلى معجزة.

وأمّا قوله: ﴿إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَنُرِكُنَا فِيها ﴾ لِلْعالَمِينَ أي: إلى المضيّ إلى البيت المقدّس قال الكلبيّ: تسير الربح به من إصطخر فارس إلى الشام وسليمان النبيّ على كرسيّه قاعد والربح تسير به وكان النبيّ يسكن بعلبك ويبنى له بيت المقدس ويحتاج الخروج إليها وإلى غيرها وكان سليمان إذا أراد أن يخرج إلى مجلسه يتعكف الطير عليه ويقوم له الجنّ والإنس حتى يجلس يخرج إلى مجلسه يتعكف الطير عليه ويقوم له الجنّ والإنس حتى يجلس على سريره وتجتمع معه جنوده ثمّ تحمله الربح إلى حيث أراد. ﴿وَكُنّا مَنْ عَلِينِ المصلحة.

﴿ وَمَنَ ٱلشَّيَاطِينِ مَن يَغُومُونَ لَهُ ﴾ أي: وسخَرنا له من الشياطين من يغوصون له في البحر فيخرجون الجواهر واللآلي. والغوص النزول إلى ما تحت الماء.

﴿ وَيَعْمَلُونَ ﴾ له ﴿ عَكَمَلًا ﴾ غير ﴿ وَالِكَ ﴾ وسوى ذلك من الأعمال

١\_سورة سبأ: ١٢.

الشاقة وبناء المدن والاختراعات العجيبة من الأبنية كما قال سبحانه ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَادُ مِن مَحَدِيبَ وَتَمَثِيلَ ﴾ أي: أبنية العبادة والغرف والمساجد وكاسات كبار وإمّا الصناعات كاتّخاذ الحمّام والنورة والطواحين وأمثالها والقوارير والصابون ﴿ وَكُنّا لَهُمْ حَكِفِظِينَ ﴾ لئلًا يهربوا منه، وقيل: معناه: لئلًا يفسدوا ما عملوه لأنّهم كانوا يفسدون بالليل ما أصلحوا في نهارهم فمنعهم الله عن ذلك وإنّما سخّر الله له الشياطين والكفرة من الجنّ دون المؤمنين.

فإن قيل: كيف يتهيّأ لهم هذه الأعمال الشاقّة وأجسامهم رقيقة لا يقدرون على العمل الثقيل؟

فالجواب بأنّه سبحانه كنّف أجسامهم وقواهم خاصة وزاد في عظمهم ليكون ذلك معجزاً لسليمان فلمًا مات سليمان ردّهم اللّه إلى الخلقة الأولى وما أبقاهم على الخلقة الثانية للفساد والشبهات على الناس لأنّه لو ادّعى متنبّئ النبوة وجعل آثارهم دلالة على نبوته لاشتبه الأمر ولذلك ردّهم إلى الأول. وقيل: ليس الأمر على ما قلتم بل يجوز حصول القدرة على هذه الأعمال الشاقة في الجسم اللطيف والبنية ليست شرطاً في القدرة ويكون هذا أيضاً معجزة لسليمان للنه كما أن أصلب الأجسام الحديد وقد جعله اللّه في إصبع داود الله أن يجعل في إصبع داود الله أن يجعل في إصبع داود الله قوة النار مع كون الإصبع في نهاية اللطافة فأيّ بعد في أن يجعل التراب قوة النار مع كون الإصبع في نهاية اللطافة فأيّ بعد في أن يجعل التراب اليابس جسماً حيوانيًا آدميًا فيبعثه كما كان.

ثم إن ألطف الأشياء وأمنعها في هذا العالم الهواء والنار وقد جعلهما معجزة لسليمان أمّا الهواء فقوله تعالى: ﴿ مَسَخَّرْنَا لَهُ ٱلرِّبِحَ ﴾ وهل الربح إلّا هواء متموّج.

١- سورة سبأ: ١٣.

وأمّا النار فلأن الشياطين مخلوقون منها وقد سنحَرهم الله له فكان يأمرهم بالغوص في المياه والنار تنطفئ بالماء وهم ما كان يضرّهم الماء وذلك يدل بقدرته على إظهار الضلا من الضلا فاعتبروا يا أولي الأبصار!! القصّة السادسة: ﴿ وَأَيُّوبِ إِذْ نَادَىٰ رَبَيْهُ ﴾ واذكر يا محمّد أيوب لمّا امتدات المحنة به فدعا ربّه وقال: إنّي نالني ﴿ المَّنْ ﴾ وأصابني الجهد ولا أحد أرحم منك وهذا تعرّض منه بالدعاء لإزالة ما به من البلاء وهو من لطيف الكنايات في طلب الحاجة ومثله قول موسى: ﴿ رَبِّ إِنِّ لِمَا أَنْزَلْتَ إِنَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ والضرّ بالفتح شامل وشائع في كل ضرر، وبالضم خاص بما في النفس كمرض أو هزال ومثله.

﴿ وَآنَتَ أَرْحَكُمُ ٱلزَّحِينَ ﴾ وصف ربّه بغاية الرحمة بعد ما ذكر نفسه بما يوجبها واكتفى بذلك عن تعرّض المطلوب لطفاً في السؤال.

وفي «المفاتيح» و«الصافي» (٢) في قضية أيوب عن وهب بن منبه: كان أيوب النه رومياً وهو أيوب بن أنوص وكان من ولد عيص بن إسحاق وكانت أمّه من ولد لوط وكان الله قد اصطفاه وجعله نبياً وكان مع ذلك قد أعطاه الله من الدنيا حظاً وافراً من النعم والدواب والملك وأعطاه أهلاً وولداً من رجال ونساء وكان رحيماً بالمساكين ويكفل الأيتام والأرامل ويكرم الضيف وكان معه ثلاثة نفر قد آمنوا به وعرفوا فضله، وإن لجبرئيل النه بين يدي الله مقاماً ليس لأحد من الملائكة مثله في القرب والفضيلة وهو الذي يتلقّى الكلام فإذا فكر الله عبداً بخير تلقاه جبرئيل أولا ثم تلقاه ميكائيل ثم من حوله من الملائكة المقربين فإذا افتهموا وشاع ذلك الخبر بأن الله ذكر عبداً من عباده الملائكة المقربين فإذا افتهموا وشاع ذلك الخبر بأن الله ذكر عبداً من عباده

١\_سورة القصص: ٧٤.

٢\_ الصافي، ج ٢، ص ٣٥١.

بالخير فهم يصلُون عليه ثمّ صلّت الملائكة في السماوات عليه ثمّ صلّت ملائكة الأرض.

وكان إبليس يومئذ لم يحجب عن شيء من السماوات وكان يقف فيهن حيثما أراد ومن هناك وصل إلى آدم الله حتى أخرجه من الجنة ولم يزل إبليس على ذلك حتى رفع عيسى الله فحجب عن أربع فكان يصعد اللعين بعد ذلك إلى ثلاث إلى زمان محمد الله فحجب عند ذلك عن جميع السماوات إلا من استرق السمع.

قال: فسمع إبليس تجاوب الملائكة بالصلاة على أيوب النها فأدركه الحسد فصعد سريعاً حتى وقف من السماء موقفا كان يقفه دون العرش فقال: يا رب إنّك أنعمت على عبدك أيوب فشكرك وعافيته فحمدك ثم لم تجربه بشدة ولا بلاء وأنا لك زعيم لئن ضربته بالبلاء ليكفرن بك فقال الله: انطلق فقد سلّطتك على بدنه ما عدا عينيه وقلبه وسمعه وعقله.

فانفض عدو الله سريعاً خوفاً من أن تداركه رحمة فتمنعه من سلطته فوجد أيوب ساجداً لله فأتاه من قبل الأرض فنفخ في منخره نفخة من نار السموم اشتعل منها جسده للته وخرج به من فرقه إلى قدمه ثآليل وقد وقعت فيه حكّة لا يملكها وكان يحك بأظفاره حتّى سقطت أظفاره ثمّ حكّها بالمسوح الخشنة ثمّ حكّها بالفخّار والحجارة ولم يزل يحكّها حتّى تقطّع لحمه وتغيّر، وعلى قول دود ونتن.

ثمّ جاء إبليس إلى أهل البلد وقال: إنّ هذا الرجل ترون ما به من المرض وسيؤدّي المرض إليكم فأخرجوه من بلدتكم فأخرجه أهل القرية وجعلوه على كناسة في المزبلة<sup>(۱)</sup> وجعلوا له عريشاً ورفضه الناس كلّهم غير

١\_ وهذا مخالف للعقل السليم، ولا يستصو به طبع مستقيم؛ فإن فيه هتك حرمة النبي الذي أمر

امرأته «رحمة» بنت إفرائيم ابن يوسف النه فكانت تصلح أموره.

وكان تسليط إبليس على بدن أيّوب بعد أن استرخص من اللّه على ماشيته وماله وولده وزرعه. وذلك أنَّ اللعين بعد أن انفضَّ إلى الأرض جمع عفاريت الشياطين وقال لهم: ماذا عندكم من القواة فإنَّى قد سلَّطت على مال أيُوب؟ قال عفريت: أعطيت من القوّة ما إذا شئت تحوّلت إعصاراً من نار فأحرقت كلُّ شيء أتى أيُّوب عليه، فقال إبليس: فأت الإبل ورعاءها، فذهب ولم يشعر الناس حتّى ثار من تحت الأرض إعصار من نار لا يدنو إليها شيء إِلَّا احترق فلم تزل تحرقها ورعاءها حتَّى أتى على آخرها، فذهب إبليس على شكل بعض أولئك الرعاة إلى أيوب الخام فوجده قائماً يصلَّى فلمًا فرغ من الصلاة قال: يا أيوب هل تدري ما صنع ربّك الّذي اخترته بإبلك ورعائها؟ فقال أيُوب النِّهِ: إنَّها ماله أعارنيه وهو أولى به إذا نزعه قال إبليس: فإنَّ ربِّك أرسل عليها ناراً من السماء فاحترقت ورعاءها كلُّها وتركت الناس مبهوتين متعجّبين منها فمن قائل يقول: ما كان أيّوب يعبد شيئاً وما كان إلّا في غرور. ومن قائل يقول: لو كان إله أيّوب يقدر على شيء يمنع من وليّه. ومن قائل كذا وكذا، فقال أيُوب للنه؟: الحمد لله الّذي حين أعطاني وحين نزع منِّي وأنا خرجت من بطن أمِّي عرياناً، وعرياناً أعود في التراب وعرياناً احشر إلى الله ولو علم الله فيك أيّها الرجل خيراً لنقل روحك مع تلك الأرواح وصرت شهيداً وآجرني فيك ولكن الله علم فيك شراً فأخَرك فرجع إبليس

بتبليغ دين الله إلى خلقه، وتأليف القوب إلى أحكامه وشرائعه. وهل يمكن التاليف مع تنفر الناس عنه؟ ولا يعتقد به إلّا الذي في قلبه مرض، الذي لا يرجو لله ولرسله وقاراً. ولم يكن ابتلاؤه الله إلّا لأن يشاهد الناس عظيم صبره في الله، وانه بنيان مرصوص لاتذروه الرياح العاصفة صبور عند الهزاهز، شكور لدى البلايا، وقور في المصائب. وسيوافيك روايات عن أئمة الدين الله فيما قلنا.

إلى أصحابه خاسئاً مغموماً ولم يقدر شيئاً يتصرّف في شكر أيّوب النيم.

فقال عفريت آخر: عندي من القوة ما إذا لو شئت صحت صوتاً لا يسمعه ذو روح إلّا خرجت روحه فقال إبليس: فأت الغنم، فانطلق فصاح بها فماتت ومات رعاؤها فخرج إبليس متمثلاً بقهرمان الرعاة إلى أيوب المنه فقال له القول الأوّل ورد عليه أيوب المنه الرد الأوّل فرجع إبليس ساغراً.

فقال عفريت آخر: عندي من القوة ما إذا لو شئت تحولت ربحاً عاصفة أقلع كلّ شيء أتيت عليه، قال: فاذهب إلى الحرث والثيران أن فأتاهم وأهلكهم ثمّ رجع إبليس متمثلاً حتّى جاء إلى أيوب النبي وهو يصلّي فقال مثل قوله الأول فسمع مثل جوابه الأول فجعل إبليس يصيب أمواله شيئاً حتّى أتى آخرها.

فاتى على ولد أيوب النه فإنها الفتنة المضلة وجاء إبليس إلى قصرهم فلم يزل يزلزله بهم من قواعده حتى قلّب القصر عليهم. ثمّ جاء إلى أيوب النه متمثلاً بصورة المعلّم وهو جريح مشدوخ الرأس يسيل دمه ودماغه فقال: لو رأيت بنيك كيف انقلبوا منكوسين على رؤوسهم تسيل أدمغتهم من أنوفهم لتقطّع قلبك فلم يزل يرقّقه حتّى رقّ أيوب النه وبكى وقبض قبضة من التراب ووضعها على رأسه فاغتنم ذلك إبليس ثمّ لم يلبث أيوب النه حتى من التراب ووضعها على رأسه فاغتنم ذلك إبليس ثمّ لم يلبث أيوب النه حتى استغفر واسترجع.

وعن الكاظم النبية: المنا اشتد به البلاء في جسده وكان في اخرياته جاءه أصحابه وقالوا: يا أيوب ما نعلم أحداً ابتلي بمثل هذه البليّة إلّا لسريرة شرّ فلعلك أسررت سوءا فأبد لنا. فعند ذلك ناجى أيوب النبيّة ربّه عزّ وجلّ فقال: يا ربّ ابتليتني بهذه البليّة وأنت تعلم أنه لم يعرض لي أمران قطّ إلّا التزمت أخشنهما على بدني ولم آكل أكلة قطّ

اـجمع الثور: ذكر البقر.

إلّا وعلى خواني يتيم فلو أنّ لي منك مقعداً نخصم لأدليت بحجّتي قال: فعرضت له سحابة فنطق فيها ناطق: يا أيوب أدل بحجّتك، قال: فشد عليه منزره وجنا على ركبته فقال: ابتليتني بهذه البليّة وأنت تعلم أنّه لم يعرض لي أمران قط إلّا التزمت أخشنهما على نفسي ولم آكل أكلة إلّا وعلى خواني يتيم، قال: فقبل له: يا أيوب من حبب إليك الطاعة؟ وفي رواية: نودي من الغمامة بعشر آلاف لسان: يا أيوب من صبرك تعبد الله والناس عنه غافلون؟ أتمنَ على الله بما فله فيه المنّة عليك؟ قال: فأخذ الله كفا من التراب ووضعه في فيه ثم قال: أنت يا ربّه. (١)

وعن الصادق للخاب: «أنَّ الله عزَّ وجلَّ ابتلى أيّوب بلا ذلب فصبر حتَّى عيّروه إنَّ الأنبياء لا يصبرون على التعيير».<sup>(۲)</sup>

وفي «الكافي» عنه الآباد الله يبتلي المؤمن بكل بليّة ويميته بكل ميتة ولا يبتليه بذهاب عقله أما ترى أيوب كيف سلّط إبليس على ماله وأهله وعلى كلّ شيء منه وبدنه ولم يسلّط على عقله ليوخد الله؟»(")

وفي رواية: «سلّط على أيّوب فشوّه خلقه ولم يسلّط على دينه».(٤)

وفي «الخصال» عنه عن أبيه اللَّكِظ قال: «إن أيوب النَّامِ ابتلي سبع سنين بغير ذنب وإن الأنبياء معصومون لا يذنبون ولا يزيغون ولا يرتكبون ذنباً صغيراً ولا كبيرا». (٥)

وقال الله اله الوب مع جميع ما ابتلي به لم ينتن له رائحة ولا قبحت له ممورة ولا خرجت منه مدّة من دم وقيح ولا استقذره أحد رآه ولا استوحش منه أحد

١\_علل الشرايع، ج١، ص ٧٦؛ والبحار، ج ١٢، ص ٣٤٣.

٢-علل الشرايع، ج ١، ص ٧٦؛ والبحار، ج ١٢، ص ٣٤٧؛ وقصص الأنبياء، الراوندي، ص ١٤٢.
 ٣-الكافي، ج ٢، ص ٢٥٦.

٤- الكافي، ج ٨، ص ٢٨٨؛ وتفسير العياشي. ج ٢، ص ٢٦٩؛ والبحار، ج ٦٠، ص ٢٥٥. ٥- الحضال، ص ٣٩٩؛ والبحار، ج ١٢، ص ٣٤٨.

شاهده ولا تدوّد شيء من جسده وإنّما اجتنبه الناس لفقره وضعفه في ظاهر أمره لجهلهم بماله عند ربّه».(١)

وقد قال النبي المنطقة: «أعظم الناس بلاء الأنبياء ثم الأولياء ثم الأمعل فالأمعل وإنّما ابتلاء العظيم الذي يهون معه على جميع الناس لتلا يدّعوا له معه الربوبيّة إذا شاهدوا ما أراد الله ذكره أن يوصله إليه من عظائم نعمه متى شاهدوه ليستدلّوا بذلك على أنّ العواب من الله على ضربين: استحقاق واختصاص، ولتلا يحقروا ضعيفاً لضعفه ولا فقيرا لفقره وليعلموا أنّه يسقم من يشاء ويشفي من يشاء متى شاء كيف يشاء بأيّ وجه شاء ويجعل ذلك عبرة لمن يشاء وشقاوة لمن يشاء باستحقاقه وسوء اختياره ومعادة لمن يشاء بحسن اختياره وصنيعه وهو عزّ وجلّ عدل في قضائه حكيم في أفعاله لا يفعل بعباده إلّا الأصلح لهم ولا قوّة إلّا بالله». (")

وفي هذا الأمر أن بدن أيوب نتن وتدود اختلاف شديد في الأخبار. والفيض قدّس سرّه قال في «الصافي» (٢): لعلّ المراد ببدنه الذي قيل في الرواية الأولى أنّه لم ينتن رائحته ولم يتدود بدنه الأصليّ الذي يرفع من الأنبياء والأوصياء إلى السماء وببدنه الذي قيل في هذه الرواية: إنّه أنتن وتدود بدنه العنصريّ الذي هو كالغلاف لذلك ولا مبالاة للخواص به فلا تنافي بين الروايتين (٤). وبالجملة اختلف العلماء في لبث مرض أيوب: المشهور سبع سنين وأشهراً.

وروى ابن شهاب عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: وبقي أيوب في البلاء

ا ـ بحار الأنوار، ج ١٢ ص ٣٤٨؛ والصافي، ج٤، ص ٣٠٣.

٢\_ الخصال، ص ٤٠٠؛ وبحار الأنوار، ج ١٢، ص ٣٤٨.

٣- تفسير الصافي، ج ٤، ص ٣٠٥.

٤- فيه تعسف وتكلف، وعويصة تنفر الناس عن الرسول الذي أرسل إليهم وتحمل أعباء الرسالة
 لهدايتهم باقية على حالها. وليت شعري! ما يمنع من ضرب أمثال هذه الروايات على الجدار؟

لمانی عشر سن**ت**ه.<sup>(۱)</sup>

وبالجملة لمًا أخرجوه من القرية قال الحسن: مكث أيّوب بعد ما القي على الكناسة سبع سنين وأشهراً ولم يبق له ولد ولا مال ولا صديق غير امرأته الرحمة؛ بنت إفرائيم بن يوسف الصديق وكانت تأتيه بالطعام وتحمد الله مع أيُوب وكان مواظباً لحمد اللَّه والثناء عليه والصبر على البلاء فصرخ إبليس صرخة جزعاً من صبر أيُوب فاجتمع جنوده من أقطار الأرض وقالوا له: ما جزعك؟ قال: أعياني هذا العبد وما أبقيت له شيئاً ولم يزدد بذلك إلَّا صبراً وحمدا وهو مع صنيعي به كما ترون لا يفتر عن ذكر اللَّه فاستعنت بكم لتعينوني عليه فقالوا له: أين مكرك؟ أين عملك الّذي أهلكت به من مضي؟ قال: بطل ذلك كلَّه في أيُّوب فأشيروا عليّ قالوا: إن أدم حين خرجته من الجنَّة من أين أتيته؟ قال: من قبل امرأته. قالوا: فشأنك بأيُّوب من قبل امرائة فإنَّه لا يستطيع أن يعصيها لأنَّه لا يقربه أحد غيرها قال: أصبتم، فانطلق حتَّى أتى امرأته فتمثّل لها في صورة رجل فقال: أين بعلك يا أمة اللّه؟ قالت: هو هذا يحك قروحه ويتردد الديدان في جسده فلمًا سمعها طمع أن يكون ذلك جزعا فوسوس إليها وذكرها ما كان لها من النعم والمال وما كان من شباب أيُوب وجماله.

قال الحسن: فصرخت رحمة فعلم إبليس أنّها جزعت فأتاها بسخلة وقال: ليذبح هذه لي أيّوب ويبرأ، قال: فجاءت إلى أيّوب تصرخ وقالت: يا أيّوب حتّى متى يعذّبك ربّك ألّا يرحمك؟ اذبح هذه السخلة واسترح فقال أيّوب: أتاك عدو اللّه ونفث فيك فاجتنبيه ويلك أترين ما تبكين عليه من ذهاب المال والولد والصحّة من أعطانا ذلك؟ قالت اللّه: قال: فكم متّعنا به؟

١- تفسير الرازي، ج ٢٦، ص ٢١٣؛ وبحار الأنوار، ج ١٢، ص ٢٩٧.

قالت: ثمانين سنة، قال: منذ كم ابتلانا الله بهذا البلاء؟ قالت: سبع سنين وأشهر، قال: ويلك ما أنصفت ربّك إلّا صبرت في البلاء ثمانين سنة كما كنّا في الرخاء ثمانين سنة؟ واللَّه لئن شفاني اللَّه لأجلدنَّك جلدة أمرتني أن أذبح لغير الله وحرام على أن أذوق بعد هذا شيئاً من طعامك وشرابك الّذي تأتيني به فطردها فذهبت فلمًا نظر أيوب للنا في شأنه وليس عنده طعام ولا شراب ولا صديق وقد ذهبت امرأته خرّ ساجداً وقال: ربّ ﴿ أَنِّي مَسَّنِي ٱلعُبُّرُّ وَأَنْتُ أَرْحَكُمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ فقال: ارفع رأسك فقد استجبت لك، اركض برجلك فركض برجله فنبعت عين ماء فاغتسل منها فلم يبق في ظاهر بدنه دابّة إلّا سقطت منه ثم ضرب رجله مرة أخرى فنبعت عين أخرى فشرب منها فلم يبق في جوفه داء إلَّا خرج وقام صحيحاً وعاد شبابه وجماله حتَّى صار أحسن ما كان ثمّ كسى حلَّة فلمًا قام جعل يلتفت فلا يرى شيئاً ممّا كان له من الأهل والولد والمال إلَّا وقد ضعَّفه اللَّه تعالى حتَّى صار أحسن ممَّا كان حتَّى ذكر أنَّ الماء الَّذي اغتسل منه تطاير على صدره جراداً من ذهب فجعل يضمّه بيده فأوحى اللَّه إليه: يا أيُوب ألم أغنيك؟ قال: بلي ولكنَّها بركتك فمن يشبع منها؟ قال: فخرج أيُّوب ﷺ حتَّى جلس على مكان مشرف. ثمَّ إنَّ امرأته قالت: هب إنَّه طردني أفأتركه حتّى يموت جوعا وتأكله السباع؟ لأرجعنّ إليه فلمَا رجعت ما رأت تلك الكناسة ولا تلك الحال وإذا بالأمور تغيّرت فجعلت تطوف حيث كانت الكناسة وتبكى وذلك بعين أيُوب للنه فأرسل إليها أيُوب للنه ودعاها وقال: ما تريدين يا أمة الله؟ فبكت وقالت: أردت ذلك المبتلي الملقى على الكناسة، فقال أيوب: ما كان منك؟ فبكت وقالت: بعلي، فقال: أتعرفينه إذا رأيته؟ قالت: وهل يخفي على أحد يراه؟ فتبسّم وقال: أنا هو فعرفته بضحكه فاعتنقته ثمّ قال: إنَّك أمرتني أن أذبح سخلة لإبليس وإنَّى

واعلم أن المعتزلة قد طعنوا في هذه القصّة بهذا الترتيب كالجبّائيّ وأمثاله من وجوه:

أحدها: قال الجبّائي: ذهب بعض الناس إلى أن ما كان به من المرض كان فعلاً للشيطان سلّطه اللّه عليه لقوله تعالى حكاية عنه: ﴿ مَسَّنِي الشَّيْطَانُ بِنَصْبِ وَعَذَابٍ ﴾ (أ) أمّا أولا لأنّه لو قدر على إحداث الأمراض والأسقام وضدتهما من العافية لتهيّأ له فعل خلق الأجسام ومن كان هذا فعله وحاله يكون إلهاً. وأمّا ثانياً فلأن اللّه أخبر عنه وعن جنوده بأنّه قال: ﴿ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِّن سُلَطَنَيْ ﴾ (أ). وأمّا ثالثاً: قالوا: انتهاء ذلك المرض إلى حدّ التنفر عنه غير جائز لأن الأمراض المنفّرة من القبول غير جائزة على الأنبياء.

وأجيب عن الأول والثاني أن لو فرضنا حصول استرخاص إبليس من الله فحينئذ إيقاع السقم والسلطة ليس من إبليس بل من الله.

﴿ فَأَسَتَجَبَّنَا لَهُ ﴾ دعاءه، وقلنا: ارفع رأسك واركض برجلك إلى الأرض وأزلنا ما به من الأوجاع ﴿ وَهَ اتَيْنَكُ أَهَ لَكُ ﴾ قال ابن مسعود وابن عبّاس: رد الله عليه أهله الذين هلكوا بأعيانهم وأعطاه مثلهم معهم ولذلك رد

١ ـ سورة ص: ٤١.

٢\_سورة إبراهيم: ٢٢.

يُحْمَوُ اللَّهَ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّمِينِ اللَّهِ مِنْ الللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِ

﴿ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا ﴾ أي: نعمة منّا عليه ﴿ وَذِكْرَىٰ لِلْعَيْدِينَ ﴾ وموعظة لهم في الصبر والتوكّل عليه لأنّه لم يكن في عصر أيّوب للنه أحد أكرم منه عند الله فابتلاه الله بهذه المحن العظيمة فأحسن الصبر عليها فينبغي لكلّ عاقل إذا أصابته مصيبة أن يصبر عليها ولا يجزع ويعلم أن عاقبة الصبر محمودة.

﴿ وَإِسْمَنَعِيلَ وَإِذْرِيسَ وَذَا ٱلْكِكَفْلِ ﴾ أي: واذكر هؤلاء الأنبياء وما أنعمت عليهم من فنون النعمة بأنهم كانوا من الصابرين على الشدائد والمحن والعبادة.

أمّا إسماعيل فلأنّه صبر على الانقياد للذبح والإقامة ببلد لا زرع فيه ولا ضرع ولا بناء، وصبر على بناء البيت فأكرمه اللّه تعالى وأخرج من صلبه خاتم النبيّين عَلَيْظَةً.

وأمّا إدريس النبيم فقد تقدّمت قصّته في سورة مريم، بعث إلى قومه داعيا لهم إلى الله فأبوا فأهلكهم الله ورفع إدريس إلى السماء الرابعة.

وأما ذو الكفل وقيل: في تسميته بهذا الاسم وجوه: أحدها: أنّه كان ضعّف عمل الأنبياء في زمانه وضعّف ثوابهم. (٢) وثانيها عن ابن عبّاس: (إن نبيّاً من أبناء بني إسرائيل آتاه اللّه الملك والنبوّة ثمّ أوحى اللّه إليه: إنّي أريد قبض روحك فاعرض ملكك على بني إسرائيل فمن تكفّل لك أنّه يصلّي

۱\_مجمع البیان، ج ۷، ص ۱۰٦، والبحار، ج ۱۲، ص ۳٤٦. ۲\_زبدة البیان، ص ۳۵٤؛ والکشاف، ج ۲، ش ص ۵۸۱.

باللّيل حتى يصبح ويصوم بالنهار فلا يفطر ويقضي بين النّاس فلا يغضب فادفع ملكك إليه، فقام ذلك النبيّ في بني إسرائيل وأخبرهم بذلك فقام شاب وقال: أنا أتكفّل لك بهذا فقال: في القوم من هو أكبر منك فاقعد، ثمّ صاح الثانية والثالثة فقام الشاب وقال: أنا أتكفّل لك بهذه الثلاث فدفع إليه ملكه ووفى بما ضمن فحسده إبليس فأتاه وقت ما يريد أن يقيل (1) فقال: إنّ لي غريماً قد مطلني حقّي وقد دعوته إليك فأبى فأرسل معي من يأتيك به فأرسل معه وقعد حتى فاتته القيلولة وعاد إلى صلاته وصلّى ليله إلى الصباح ثمّ أتاه من الغد عند القيلولة وقال: إنّ الرجل الّذي استأذنتك له هو في موضع كذا فلا تبرح من مكانك حتى آتيك به فذهب وبقي هو منتظرا حتى فاتته القيلولة ثمّ أتاه فقال له: هرب منّي فمضى ذو الكفل إلى صلاته فصلّى ليلة حتى أصبح فأتاه إبليس وعرفه نفسه وقال له: حسدتك على عصمة اللّه إيّاك فأردت أن أخرجك حتى لا تغي بما تكفّلت به، فشكره اللّه سعيه على ذلك فاردت أن أخرجك حتى لا تغي بما تكفّلت به، فشكره اللّه سعيه على ذلك الأمر ونبّأه فسمّي ذا الكفل وعلى هذا فالمراد بالكفل هنا الكفالة).

قال الرازي: وكذلك ذكر علي أمير المؤمنين أيضاً كما ذكر ابن عبّاس لكن زاد: إن ذا الكفل قال للبواب في اليوم الثالث وقد غلب عليه النعاس؛ لا تدعن أحداً يقرب هذا الباب حتى أنام فإنّي قد شق علي النعاس، فجاء إبليس فلم يأذن له البواب فدخل من كوة في البيت وتسور فإذا هو يدق الباب فاستيقظ الرجل وعاتب البواب فقال: أما من قبلي فلم يؤت فقام إلى الباب فإذا هو مغلق وإبليس على صورة شيخ معه في البيت فقال له: أتنام والخصوم على الباب؟ فعرفه وقال: أنت إبليس؟ قال: نعم أعييتني في كل شيء فعلت، وفعلت هذه الأفعال لأغضبنك فعصمك الله منّي، فسمّي ذا

١ ـ وقت نوم القيلولة.

الكفل لأنّه وفي بما تكفّل.

وقيل: إنّه لم يكن نبيّاً ولكن كان عبداً صالحاً. وهذا القول بمعزل عنه وضعيف لأنّه في الآية في عداد الأنبياء والقول كقائله وهو أبو موسى الأشعريّ. (۱)

وذو الكفل إمّا اسم أو لقب والكفل معناه النصيب وإنّما ذكرنا أنّه كان عمله مضاعفاً وثوابه ضعف ثواب غيره فعلى هذا التقدير يكون نبيّاً لأنّه كان في زمنه أنبياء على ما روي ومن ليس بنبيّ لا يكون عمله أفضل من الأنبياء على أنّ السورة ملقّبة بالأنبياء فكلّ من ذكره اللّه فيها نبيّ.

وقيل: إن ذا الكفل زكريًا، وقيل: يوشع، وقيل: إلياس، ثمّ قالوا: خمسة من الأنبياء سمّاهم الله باسمين: إسرائيل ويعقوب، إلياس وذو الكفل، عيسى والمسبح، يونس وذو النّون، محمّد وأحمد عليهم السّلام و وصحّلٌ يَنَ السّمامِينَ ﴾.

وفي كتاب النبوة بالإسناد عن عبد العظيم بن عبد الله الحسني قال: كتبت إلى أبي جعفر الله أسأله عن ذي الكفل ما اسمه؟ وهل كان من المرسلين؟ فكتب: إن الله بعث مائة ألف نبي وأربعة وعشرين ألف نبي، المرسلين منهم ثلاث مائة وثلاثة عشر رجلاً وإن ذا الكفل كان منهم وكان بعد سليمان بن داود وكان يقضي بين الناس كما يقضي داود ولم يغضب قط إلا لله وكان اسمه عدويا بن أدار بن إلي. (" ﴿ وَأَدَخَلَنَهُمْ ﴾ المذكورين من الأنبياء ﴿ فِ رَحَيَتِنَا ﴾ وغمرناهم في نعمنا لأنهم صلحت أعمالهم وكانوا من الصالحين.

ا ـ تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ٢١١.

٢ـ تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٠٧؛ وقصص الأنبياء، الراوندي، ص ٢١٥.

وَذَا النُّونِ إِذِ ذَهَبَ مُعَنْضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي الظَّلْمَاتِ

اَن لَا إِلَنَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِي كُنتُ مِن الظَّلِمِينِ ﴿

فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَبَعَيْنَكُ مِنَ الْفَيْرِ وَكَذَلِكَ نُصْعِى الْمُؤْمِنِينِ ﴿

فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَبَعَيْنَكُ مِنَ الْفَيْرِ وَكَذَلِكَ نُصْعِى الْمُؤْمِنِينِ ﴿

وَزَكِرِيًّا إِذْ نَادَكَ رَبَّهُ رَبِ لَا تَذَرْفِ فَكُرَدًا وَأَنتَ خَيْرُ الْوَرِثِينِ ﴿

فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبُنَا لَهُ يَحْفِ وَأَسْلَحْنَا لَهُ وَوَهِبُنَا لَهُ يَحْفِ وَأَسْلَحْنَا لَهُ وَوَهِبُنَا وَالْمَاتِ وَيَعْفِينَ ﴿

كَانُوا يُسُوعُونَ إِنْ الْمُحْذِرُتِ وَيَلْمُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبُنَا وَكَانُوا لَنَا خَلُولِونَا لَنَا وَيَعْمُنَا وَكَانُوا لَنَا وَالْمَاتِ وَيَعْمُونَا وَيَعْمُنَا وَكَانُوا لَنَا اللَّهُ وَيَعْمُنَا وَكَانُوا لَنَا وَالْمَاتِ وَيَعْمُنَا وَيَعْمُنَا وَكَانُوا لَنَا اللَّهُ وَيَعْمُنَا وَكَانُوا لَنَا وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْتُهُ وَلَنَا وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَعْمُونَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللْهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ ا

المعنى: ﴿ وَذَا النُّونِ ﴾ صاحب الحوت الذي حبس في بطنه وهو يونس بن متّى ﴿ إِذَا النُّونِ ﴾ صاحب الحوم لما برم وأصر في إيمانهم وطال دعوته لهم وشد شكيمتهم وطغيانهم ولم يقبلوا أمره فهاجرهم قبل أن يؤمر بالهجرة ﴿ فَظَنَّ أَن لَن ﴾ نضيق عليه أو أن لن نقضي عليه بالعقوبة من القدر لا من القدرة أو المعنى ظن أن لن نعمل قدرتنا أو المعنى: هو تمثيل لحاله بحال من ظن أن لن نقدر عليه في إعراضه قومه من غير أمرنا وانتظاراً لإذن منا، أو سبقت خطرة شيطانية إلى وهمه فسمّى ظنا للمبالغة، والقدر بمعنى القضاء.

ومن فسر الآية بأنّه خرج مغاضباً لربّه وأنّه ظن أن لن يقدر اللّه على أخذه فقد أساء الثناء على الأنبياء وأنّه نسب إليهم الكفر فضلاً عن الكبيرة لأنّه نسب العجز إلى اللّه تعالى الله عن العجز وتعالى الأنبياء عن هذه النسبة. وقيل: إنّه استفهام معناه التوبيخ وحذف حرف الاستفهام وتقديره: أفظن أن لن نقدر عليه، وقد جاء في كلام العرب حذفه كقول عمر بن أبي ربيعة: ثم قالوا تحبّها قلت بهرا عدد القطر والحصى والرمال

وأصله: أتحبّها، وأنكر جماعة هذا التأويل مثل عليّ بن عيسى وغيره.

وقيل: كان في بطن الحوت والحوت في بطن حوت. وبالجملة بطن الحوت وقيل: كان في بطن الحوت والحوت في بطن حوت. وبالجملة فاختلفوا في أن وقوعه في بطن السمكة كان قبل اشتغاله بأداء الرسالة أو بعده: أمّا القول الأوّل فقال ابن عبّاس: كان يونس لله وقومه يسكنون فلسطين فغزاهم ملك وسبى منهم تسعة أسباط ونصفاً وبقي سبطان ونصف فأوحى الله إلى شعيب النبي لله أن أذهب إلى حزقيل الملك وقل له حتى يوجه نبيّاً قويّاً أميناً فإنّي أن أذهب أولئك أن يرسلوا معه بني إسرائيل فقال له الملك: فمن ترى؟ موكان في مملكته خمسة من الأنبياء \_ فقال: يونس بن متى فإنّه قويّ أمين فلاعا الملك وهو حزقيل يونس وأمره أن يخرج فقال يونس: هل أمرك الله فلاع الملك وهو حزقيل يونس وأمره أن يخرج فقال يونس: هل أمرك الله بإخراجي؟ قال: لا، قال: فههنا أنبياء غيري فالح عليه فخرج مغاضباً للملك ولقومه.

فأتى بحر الروم فوجد قوماً هيئوا سفينة فركب معهم فتلجلجت السفينة وكادوا أن يغرقوا فقال الملّاحون: هاهنا رجل عاص أو عبد آبق لأن السفينة لا تفعل هذا من غير ريح إلّا وفيها رجل عاص ومن رسمنا أنّنا إذا ابتلينا بمثل هذا البلاء أن نقترع فمن وقعت عليه القرعة ألقيناه في البحر ولأن يغرق واحد خير من أن تغرق السفينة فاقترعوا ثلاث مرّات فوقعت القرعة فيها كلّها على يونس فقال: أنا الرجل العاصي والعبد الآبق وألقى نفسه في البحر فجاء حوت فابتلعه فأوحى اللّه إلى الحوت: لا تؤذ منه شعرة فإنّي جعلت بطنك سجناً له ولم أجعله طعاماً لك.

ثم لمَا نجّاه الله من بطن الحوت نبذه بالعراء كالفرخ المنتوف فأنبت الله عليه شجرة من يقطين يستظل بها ويأكل من ثمرها حتى اشتد فلما يبست الشجرة حزن عليها يونس فقيل له: أتحزن على شجرة ولم تحزن على

مائة ألف أو يزيدون؟ حيث لم تذهب إليهم ولم تطلب راحتهم.

ثمَّ أوحى اللَّه إليه وأمره أن يذهب إليهم فتوجَّه يونس النَّهِ نحوهم حتَّى دخل أرضهم وهم منه غير بعيد فأتاهم يونس وقال لملكهم: إنَّ اللَّه أرسلني إليك لترسل معى بنى إسرائيل فقالوا: ما نعرف ما تقول، ولو علمنا أنَّك صَادق لفعلنا ولقد أتيناكم في دياركم وسبيناكم فلو كان كما تقول لمنعنا الله عنكم، فطاف ثلاثة أيام يدعوهم إلى ذلك فأبوا عليه فأوحى اللَّه إليه: قل لهم: إن لم تؤمنوا جاءكم العذاب، فأبلغهم فأبوا فخرج من عندهم فلمًا فقدوه ندموا على فعلهم فانطلقوا يطلبونه فلم يقدروا عليه. ثمَّ ذكروا أمرهم وأمر يونس للعلماء الّذين كانوا في دينهم فقالوا: انظروا واطلبوه في المدينة فإن كان فيها فليس ممّا ذكر من نزول العذاب وإن كان قد خرج فهو كما قال فطلبوه فقيل لهم: إنَّه خرج العشيّ فلمّا أيسوا أغلقوا باب مدينتهم فلم يدخلها بقرهم ولا غنمهم وعزلوا الوالدة عن ولدها وكذا الصبيان والأمهات ثمّ قاموا ينتظرون الصبح فلمًا انشق الصبح رأوا العذاب ينزل من السماء فشقُّوا جيوبهم ووضعت الحوامل ما في بطونها وصاح الصبيان وثغت الأغنام والبقر فرفع الله العذاب عنهم فبعثوا إلى يونس فآمنوا به وبعثوا معه بني إسرائيل.

فعلى هذا القول كانت رسالة يونس بعد ما نبذه الحوت وفي هذا القول رواية أخرى وهي أن جبرئيل قال ليونس النابي: «الطلق إلى أهل نينوى وأنذرهم أن العذاب قد حضرهم»، فقال يونس النابي: التمس لي دابّة، فقال: «الأمر أعجل من ذلك»، فغضب وانطلق إلى السفينة وباقي الحكاية كما مرت إلى أن التقمه الحوت فانطلق إلى أن وصل نينوى فألقاه هناك.

واحتج القائلون بجواز الذنب على الأنبياء بهذه الآية من وجوه وانتهزوا فرصة في الأمر: أحدها: أنَّهم فسَّروا أنَّه ذهب مغاضباً لربِّه وهذا من أعظم الذنوب.

والجواب أن المغاضبة لم تكن مع الله لأنّه ليس في الآية أن يونس من غاضب لكنّا نقطع أنّه لا يجوز على نبيّ الله أن يغاضب ربّه بل للمؤمن لا يجوز هذا الأمر فضلاً من أن يكون نبيّاً لقوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ مُ أَمّراً أَن يَكُونَ لَمَامُ لَلْهِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ (١) فحينئذ لا يجوز صرف هذه المغاضبة إلى الله فوجب أن يكون المراد أنّه خرج مغاضباً لمن يعصيه فيحتمل قومه أو الملك أو هما جميعاً.

وثانيها: قوله تعالى: ﴿ فَظَنَّ أَن لَّن نَّقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾.

وقد أجبنا عن هذه الشبهة وغيرها في أول تفسير الآية حيث فسر القدر بالتقدير لا بالقدرة كقوله تعالى: ﴿ الله بَيْسُطُ الرِّنْقَ لِمَن بَنَلَهُ وَيُقْدِرُ ﴾ (٢) أي: يضيق وعلى قول من يقول: إنّه خطرة يضيق وعلى قول من يقول: إنّه خطرة بوسوسة الشيطان سبقت إلى وهمه وكان ذلك قبل رسالته فردها بالحجة فحيننذ لا يقع إلّا ترك الأولى.

وأمّا إقراره بالظلم فلا شك أنّه كان تاركاً للأفضل مع القدرة على تحصيل الأفضل فكان ذلك ظلماً بالنسبة إليه. وأمّا حبسه في بطن الحوت لا نسلّم أنّه عقوبة إذ الأنبياء لا يجوز أن يعاقبوا بل للمحنة والامتحان. وأمّا قوله: وهو مليم والمليم أي: ذو الملامة وليس ملازمة بين الملامة ووجود الذنب وإنّما يحصل بسبب ترك الأفضل.

وممّا يدلُّ على أنّ مراد يونس في قوله: ﴿ فَظَنَّ أَن لَّن نَقَدِرَ عَلَيْـهِ ﴾ أنَّه

ا-سورة الأحزاب: ٣٦.

٢- سورة الرعد: ٢٦.

٣ سورة الطلاق: ٧.

ما ظنّ العجز بالنسبة إلى الله قوله: ﴿ سُبْحَنَكَ ﴾ وتقديره: انزّهك أن تفعل ذلك جوراً وشهوة وعجزاً بل فعلته بمقتضى الإلهيّة والحكمة.

وأمّا قوله: ﴿إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلطَّلِلِينِ ﴾ فالمعنى: ظلمت نفسي بفراري من قومي بغير إذنك وما كان لي أن أفعل ذلك من عند نفسي وأنا الآن من النادمين على هذا الفعل وليس المعنى أنّه فعل كبيرة وأقرّ بها كما زعمه القائلون بصدور الذنب عنه فوصف ربّه بكمال الربوبيّة بقوله «لا إله إلا أنْتَ ووصف نفسه بقوله: ﴿إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ بالقصور عن أداء حق الربوبيّة.

فاستجاب الله دعاءه ونجّاه الله برحمته. وكما أنجينا يونس من كرب الحبس في بطن الحوت إذ دعانا ﴿ وَكَذَلِكَ نُسْمِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ من كربهم إذا استغاثوا بنا، عن النبي ﷺ أنّه قال: «ما من مكروب يدعو بهذا الدعاء إلّا استجيب له». (۱) وعن الحسن ما نجّاه الله إلّا بإقراره على نفسه بالظلم.

﴿ وَزَكِ رَبِيًا إِذْ نَادَكَ ﴾ القصّة التاسعة قصّة زكريًا وكان سنّه مائة سنة وزوجته تسع وتسعون أو ثمان وتسعون سنة لمّا دعا بهذا الدعاء ومسّه الضرّ بتفرّده وأحب أن يعطيه الله ولداً يقويه على أمر دينه ويكون قائماً مقامه، وكان دعاؤه: ﴿ رَبِّ لَا تَكَرَّفِ فَكُولًا ﴾ بغير ولد يعينني في حياتي ويرثني في مماتى ﴿ وَأَنْتَ خَيْرُ ٱلْوَرِثِينِ ﴾.

﴿ فَأَسَّتَجَبِّنَا لَهُ ﴾ وفعلنا ما أراده لأجل سؤاله وفي ذلك البيان إعظام له ﴿ وَوَهَبِّنَا لَهُ يَحْيَفَ ﴾ فهو كالتفسير للاستجابة ﴿ وَأَصَلَحْنَا لَهُ لَوْجَكُهُ ﴾ بأن كانت عقيمة فجعلناها ولودا، وكانت هرمة فعاد عليها شبابها: وقيل: كانت سيئة الخلق فصارت حسنة الخلق.

١ ـ زبدة البيان، ص ٣٥٣؛ والصافي، ج ٣، ص ٣٥٣.

﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَرِعُونَ ﴾ إن الأنبياء الذين تقدّم ذكرهم كانوا يبادرون في الطاعات والعبادات ﴿ وَيَدْعُونَنَا ﴾ ويعبدونا رغبة في الثواب ورهبة وخوفاً من العقاب لوقوع التقصير. ولعل المراد رغبتهم في الطاعة ورهبتهم من المعصية لا أنهم يعبدون رغبة للثواب ورهبة من العقاب لارتفاع مقام الأنبياء عن ذلك.

قال أمير المؤمنين: «ما عبدتك خوفاً من نارك ولا طمعاً لجنتك بل وجدتك أهلاً للعبادة». وهذا مدح لهم في حرصهم على العبوديّة والطاعة.

﴿ وَكَاثُوا لَنَا خَنشِوهِ فَ وَالْخَاشِعِ هُو الْحَذْرِ الَّذِي لَا يَبْسُطُ فَيُ الْأُمُورِ خُوفًا مِن الْإِثْمُ الْأَمُورِ خُوفًا مِن الْإِثْمُ

وَالَّذِي آخْمَكُنَ فَرْجَهُكَا فَنَفَخْنَا فِيهِكَا مِن رُّوحِنَا وَجَعَلْنَهُا وَالْنَهُمَّ اللَّهُ لِلْعَلَمِينَ ﴿ وَاللَّا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَحِدَةً وَالنَّا رَبُّكُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَحِدَةً وَالنَّا رَبُّكُمُ اللَّهُ وَحِدَةً وَالنَّا رَبُّكُمُ اللَّهُ وَحِدَةً وَالنَّا رَبِعُونَ ﴿ فَاعْبُدُونِ ﴿ وَالْمَالِمُ اللَّهُ اللْمُلْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ ال

هذه القصة العاشرة. التقدير: واذكر ﴿ وَالْكِيّ أَحْمَكُنَتُ فَرْجَهُكَا ﴾ إحصاناً كُلّيّاً من الحلال والحرام جميعاً كما قالت: ﴿ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَثَرٌ وَلَمْ أَلُهُ اللهُ من الحلال والحرام جميعاً كما قالت: ﴿ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَثَرٌ وَلَمْ أَلُهُ اللهُ اللهُ عَنى من نفخ جبرئيل قبل أن تعرفه حيث منعته من جيب درعها وبعد أن نفخ جبرئيل في جيب درعها وصل النفخ في جوفها وهذا معنى: ﴿ وَنَهُ مَنْ اللهُ عَنَى اللهُ عَنْ اللهُ عَا عَلَا عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ عَنْ اللهُ عَنْ الله

﴿ وَيَحَمُّلُنَكُمَا وَٱبْنَهَا ءَايَةً لِلْعَنَلَمِينَ ﴾ أمّا آيات عيسى فمعلومة

١-سورة مريم: ٢٠.

وليست واحدة وعشرة بل أكثر وأمّا آيات مريم أيضاً كثيرة: أحدها ظهور الحبل فيها بنفخ جبرئيل من غير ذكر. وأنّ رزقها كان يأتيها به الملائكة من الجنّة وهو قوله: ﴿ أَنَّ لَكُ هَا قَالَتُ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ ﴾ (١) وقيل: إنّها لم تلتقم ثدياً يوماً قط وتكلّمت هي أيضاً في صباها كما تكلّم عيسى وإنّما قال «آية» ولم يقل «آيتين» لأنّه في موضع دلالة فلا يحتاج أن يثنى في الآية وهاهنا آخر القصص.

﴿ إِنَّ هَنذِهِ أُمَّتُكُمُ أَمَّةً وَحِدَةً ﴾ الأمة الملة وهو إشارة إلى دين الإسلام أي: إن ملة الإسلام هي ملتكم التي يجب أن تكونوا عليها يشار إليها بملة واحدة غير مختلفة ﴿ وَأَنَا رَبُّكُمْ ﴾ وإلهكم واحد ﴿ فَأَعْبُدُونِ \* وَنَعَطَّعُوا أَمْرَهُم ﴾ والأصل وتقطعتم إلّا أن الكلام صرف إلى الغيبة للالتفات كأنّه ينقل عنهم ما أفسدوه إلى آخرين ويقبح عندهم فعلهم ويقول: ألا ترون إلى عظم ما ارتكبوا هؤلاء.

وحاصل المعنى: جعلوا أمر دينهم فيما بينهم قطعاً كما تتوزّع الجماعة الشيء ويقسمونه فيصير لهذا نصيب ولذلك نصيب تمثيلا لاختلافهم فيه وصيرورتهم فرقاً وأحزاباً شتّى ويلعن بعضهم بعضاً ويتبرآ بعضهم بعضاً فهذا الوضع بمنزلة التقطيع.

ثمّ قال: ﴿ كُلُّ إِلَيْمَا رُحِمُونَ ﴾ على سبيل التهديد أي: اجتمعتم إذا فرقتم راجعون إلى حكمنا في الوقت الذي لا يقدر على الحكم سوانا فنجازيهم بأعمالهم.

﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنَ المَّمْلِلِحَدَتِ ﴾ شيئاً مثل صلة الرحم ومعونة الضعيف ونصر المظلوم والتنفيس عن المكروب وغير ذلك من أنواع الطاعات بشرط

ا\_سورة أل عمران: ٣٧.

أن يكون مؤمناً بالله ومصدقاً برسوله ﴿ فَلَا كُنُوانَ ﴾ وبطلان لثواب عمله وليس هو محروماً عنه ﴿ وَإِنَّا لَهُ وَكُنِبُونَ ﴾ أي: نأمر ملائكتنا أن يكتبوه ولا نضيع من عمله شيئاً وضامنون لجزائه ونكتب عمله إمّا في اللوح المحفوظ أو في الصحف التي تعرض يوم القيامة.

﴿ وَحَكُرُمُ عَلَى قَرْبَيَةٍ أَهْلَكُمْنَهَا ﴾ وحرام خبر والمبتد، إمّا قوله: ﴿ أَنَّهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ أو شيء آخر على اختلاف المعنى دولا، مزيدة مثل ﴿ مَا مَنَكَ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ أو شيء آخر على اختلاف المعنى دجوعهم إلى الدنيا أو إلى النوبة وقيل: إن «لا» غير زائدة ومعناها أي: حرام وممتنع عدم رجوعهم للجزاء. وقال أمير المؤمنين في خطبة الجمعة: «ألم تروا الماضين منكم لا يبعون». قال الله تعالى: ﴿ وَحَكُرُمُ عَلَى قَرْبَيَةٍ المُلَكِّنَهُمُ لَا يَرْبَعُونَ ﴾ وهذا المعنى يؤيّد المعنى الأول لا الثاني وقيل: معناه: ﴿ وَحَكُرُمُ عَلَى قَرْبَيَةٍ المُلَكِّنَهُمُ لَا يتوبون أبداً.

وقرئ: «وحرم على قرية» أي: كتب على من أهلك أن لا يرجع إلى الدنيا قضاء من الله حتماً وفي ذلك تخويف لكفّار مكّة بأنّهم لو عذّبوا وأهلكوا لم يرجعوا إلى الدنيا كغيرهم من الأمم المهلكة وقد جاء الحرام بمعنى الواجب في الاستعمال قالت الخنساء:

وإنّ حراماً لا أرى الدهر باكيا على شجوة إلّا بكيت على عمرو

وأمّا الاستعمال فلأن تسمية أحد الضدّين باسم الآخر مجاز مشهور فإذن وإن حراماً أي: وإنّ واجباً مثل: ﴿ وَبَعَرُكُواْ سَيِّئَةٍ ﴾ (٢).

ا ـ سورة الأعراف: ١٢.

۲\_سورة الشورى: ٤٠.

وبالجملة إن الاختلاف في المعنى بسبب اختلاف كون «لا» مزيدة وغير مزيدة وإنّهم بالكسر وأنّهم بالفتح فتأمّل.

قال أبو مسلم بن بحر: تقدير الآية أنّ عدم رجوع الهالكين ممتنع فيكون حينئذ رجوعهم واجباً في الآخرة والغرض من البيان إبطال قول من ينكر البعث ويكون الحضور بعد فتح يأجوج.

حَقَّ إِذَا فَيْحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِن كُلِّ حَدُنٍ يَسِلُونَ ۞ وَقَالَ إِنَّا فَيْنَ كُفَرُوا يَنَهِلُونَ ۞ وَقَالَ الْمَاكِمِ اللَّهِ الْمَاكُمُ اللَّهِ الْمَاكُمُ اللَّهِ الْمَاكُمُ اللَّهِ الْمَاكُمُ اللَّهِ الْمَاكُمُ وَمَا خَلَالِمِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ حَمَّاتُ جَهَنَّمَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ حَمَّاتُ جَهَنَّمَ اللَّهُ لَهَا وَرِدُونَ ۞ لَوْ مَعْمَدُونَ ۞ لَهُمْ فِيهَا كَالِهُ مَا وَرَدُوهِمَا وَكُلُّ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ لَهُمْ فِيهَا وَلَيْ وَمُعُمْ فِيهَا لَا يَسْمَعُونَ ۞ إِنَّ اللَّهِ مَسْبَعَتْ لَهُم مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

المعنى: على قول أبي مسلم أنهم يرجعون أحياء بعد الممات للمجازاة وذلك الرجوع يكون وقت فتح سد يأجوج ومأجوج بسقوط أو كسر أو هدم أو غير ذلك وذلك من أشراط الساعة وتأنيث «فتحت» لأن يأجوج ومأجوج بمنزلة القبيلتين أو المراد جهة يأجوج ومأجوج وحذف المضاف وهو سد يأجوج قيل: السد يفتحه الله ابتداء، وقيل: بل إذا جعل الله الأرض دكاً زالت الصلابة عن أجزاء الأرض فحينئذ ينفتح السد.

﴿ وَمُمْ مِن كُلِّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ ﴾ قيل: والمراد من الضمير في قوله

الوهم» كناية عن يأجوج ومأجوج من كلّ نشزة وارتفاع وعلو يسرعون إلى الورود والمحابطة في الناس ويتفرقون في الأرض فلا ترى واديا إلّا وقوم منهم يهبطون فيها مسرعين وقيل: الضمير كناية عن الخلق يخرجون من قبورهم إلى الحشر فعلى هذا المعنى الثاني تكون الآية على قراءة ابن عبّاس: وهم من كلّ حدب ينسلون أي: القبر ويؤيّده قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا هُم مِنَ الْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِيهِمْ يَنسِلُونَ ﴾ (١).

﴿ وَأَقْتَرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحَقَّ ﴾ ولا شبهة أن الوعد الحق يوم القيامة واقترب قيام الساعة فتشخص أبصار الكفّار من شدة أهوال ذلك اليوم يقولون: ﴿ يَنُولُنَا ﴾ والويل لنا ﴿ وَقَدْ صَحُنّا فِي عَفْلَةٍ ﴾ في الدنيا ﴿ مِنْ هَذَا ﴾ الأمر حيث كذّبناه وقلنا: إنّه غير كائن بل ظلمنا أنفسنا بتلك الغفلة وبتكذيب الرسل وعبادة الأوثان وبمخالفة ما أمرنا.

وَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ آللَهِ الخطاب لمشركي قريش. روي أنَّه الخطاب لمشركي قريش في الحطيم وحول الكعبة ثلاث مائة وستون صنماً فجلس إليهم فعرض له النضر بن الحارث فكلمه رسول الله فأفحمه ثمّ تلا عليهم هذه الآية: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ كَمَبُ جَهَنَّمَ وقرئ الحصب الرمي والمراد من الحصب الرمي والمراد أنّهم يرمون في جهنّم كما ترمى بالحصباء.

فإن قيل: أي: فائدة في إدخال الأصنام النار؟ فالفائدة: يعذّب بها المشركون الذين عبدوها خصوصاً.

وبالجملة فلمًا تلا رسول الله الله الآية وأفحم نضراً أقبل عبد الله بن الزبعرى فرآهم يتهامسون فقال: فيم خوضكم؟ فأخبره الوليد بن المغيرة بقول

المسورة يس: ٥١.

رسول الله وقال عبد الله: أما والله لو وجدته لخصمته فدعوه، فقال ابن الزبعرى: أأنت قلت ذلك؟ قال والله و وجدته قال: قد خصمتك ورب الكعبة، أليس اليهود عبدوا عزيراً، والنصارى عبدوا المسيح، وبنو فليح عبدوا الملائكة؟ فأجاب والله هذه الملائكة؟ فأجاب والله هم عبدوا الشياطين التي أمرتهم بذلك، فأنزل الله هذه الآية: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيكَ مَسَبَقَتَ لَهُم مِنْكَ ٱلْحُسَنَى أَوْلَتِكَ مَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ الآية، يعني: عزيراً والمسيح والملائكة. (١)

واعلم أن كلام ابن الزبعرى ساقط بالكلّية من وجوه: الأول أن الخطاب لقريش ومشركي مكة وهم كانوا يعبدون الأصنام فقط. والثاني أنه تعالى لم يقل: ومن تعبدون بل قال: وهما تعبدون الأصنام فقط الله الا تتناول العقلاء أمّا قوله: ﴿ وَٱلتَّمَلَةِ وَمَا بَلَهَا ﴾ (٢) وقوله: ﴿ لاّ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ (٣) محمول ومفسر بشيء والشيء لا يفيد العموم فلا يتوجه سؤال ابن الزبعرى، ولو أفاد الشيء معنى العموم فخص بالدلائل العقلية والسمعيّة في حق الملائكة والمسيح وعزير فوعدهم الله إيّاهم بكل مكرمة فعلى الفرض فخرجوا بدليل منفصل فحينئذ لا يرد إيراد اللعين.

والحكمة في أنّهم قرنوا بآلهتهم أنّهم لا يزالون لمقارنتهم في زيادة غمّ

۱\_انظر: تفسیر ابن کثیر، ج ٤، ص ١٤١؛ وج ٢، ص ٢٠٨.

٢\_سورة الشمس: ٥.

٣ سورة الكافرون: ٣.

وحسرة لأنهم ما وقعوا في ذلك العذاب إلّا بسببهم والمقارنة إلى العدو والنظر إلى وجه العدو باب من العذاب قيل: وما كان حديداً منها أو حجراً يحمى ويلتزق بعبّادها، وما كان خشباً يجعل جمرة يعذّب بها صاحبها استهزاء، ومعنى حصب جهنّم المراد: يقذفون في النّار فلمّا رمي بهم كرمي الحصباء جعلهم «حصب» تشبيها.

واللام في قوله: ﴿ أَنتُمْ لَهَمَا وَرِدُونَ ﴾ معوضة من «على» للدلالة على الاختصاص، ولبيان أن ورودهم لأجلها والخطاب لهم ويشمل الأصنام تغليباً.

فإن قيل: الشياطين عقلاء ولفظ «ما» لا يتناولهم فكيف قال الرسول ذلك؟ قلنا: وما تعبدون بالأصنام أليق لكلمة «ما» وقوله: ﴿ لَوْ كَاكَ هَـٰتُولَآهِ مَالِهَـٰهُ ﴾ بالشياطين أليق لكلمة هؤلاء فيعم الشياطين والأصنام.

وفي الآية بيان أنّ من يرمى في النار لا يمكن أن يكون إلهاً فقال تعالى في مقام الاستدلال: ﴿ لَوْ كَانَ هَكُولُآءِ مَالِهَكُ مَّا وَرَدُوهَا ﴾ وما دخل عابدوها في النار لكنّهم وردوها فهم ليسوا آلهة.

ثمّ وصف سبحانه عذاب العابد والمعبود بأمور ثلاثة: أحدها: الخلود فقال: ﴿ وَكُلُّ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ يعني: العابدين والمعبودين وهو تفسير لقوله: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَغَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾.

وثانيها: قوله: ﴿ لَهُمْ فِيهَ الرَفِيرَ ﴾ الزفير هو اللهيب أي: يرتفعون بسبب لهب النار حتى إذا ارتفعوا ورجوا الخروج ضربوا بمقامع الحديد فهووا إلى أسفلها سبعين خريفاً قال الخليل: الزفير أن يملأ الرجل صدره غمّا ثمّ يتنفّس. (۱)

وثالثها: ﴿وَهُمْمْ فِيهَا لَا يَسْمَعُونَ ﴾ والضمير فيه قيل: راجع إلى

١- تفسير الرازي، ج ٢٢، ص ٢٢٥.

الأصنام والمعبودين أي: لا يسمعون صراخ المعذبين وشكواهم أي: ولا يغيثونهم. وقيل: إن الكفّار المعذبين لا يسمعون ما يسرّهم وينفعهم ولا يستمعون ما ينتفعون به وإنّما يسمعون صوت المعذبين وصوت الملائكة الذين يعذبونهم ويسمعون ما يسوؤهم. وقيل: يجعلون في توابيت من نار فلا يسمعون شيئاً ولا يرى أحد منهم أن في النار أحداً يعذب غيره وعن عبد الله بن مسعود قال: ولمّا نزلت هذه الآية وتلاها الرسول ﷺ أتى عبد الله بن الزبعرى رسول الله فقال: ألست تزعم أن عزيرا رجل صالح وأن مريم امرأة صالحة؟ قال: البلي، قال: فإن هؤلاء يعبدون من دون الله فهم في النار؟ فنزلت هذه الآية ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى سَبَقَتَ لَهُم مِنَا ٱلمُسْتَى أَوْلَيْكَ عَنَا مُبْعَدُونَ \* لا مَدُه الآية ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى النَار؟ فنزلت هذه الآية ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى النَار؟ فنزلت هذه الآية ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

فعلى فرض أن يكون إيراد ابن الزبعرى واردا فهذه الآية جواب عن إيراد اللعين. المعنى: قد جرت عادة الله أنّه متى شرح عقاب الكفّار أردفه بشرح ثواب الأبرار.

و ﴿ الْمُحْسَنَةِ ﴾ تأنيث الأحسن أي: البشرى بالسعادات والخصلة المفضّلة وهي الإيمان الكامل بالله وقد سبق في علمنا بحسن صنيعهم الموعدة بالجنّة والسعادة، أولئك عن النار مبعدون ﴿ لا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا ﴾ بحيث لا يسمعون صوتها الذي يحس منها وهم فيما اشتهت أنفسهم وفيما تطلب أنفسهم من اللذائذ ونعيم الجنّة خالدون ودائمون.

وقيل: إن المراد من الذين سبقت لهم الحسنى عيسى ومريم وعزير والملائكة الذين عبدوا من دون الله وهم كارهون استثناهم الله من المعبودين إذا أطبقت على أهلها وهذا المعنى على فرض كون العبرة بخصوص السبب لا بعموم اللفظ، وعلى كون العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب فالآية

يكؤ الأنتينات

عامة لهم ولغيرهم ممن كان مؤمناً، لا يحزنهم الفزع الأكبر والخوف العظيم. وقيل: المراد من الفزع الأكبر النفخة الأخيرة حيث يقول: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِ الشَّمَوْتِ وَمَن فِي اللَّرْضِ إِلَّا مَن شَكَآة اللَّهُ ﴾ (١) ولا يلزم من نفي الشّمَوْتِ وَمَن فِي اللّرْضِ إِلَّا مَن شَكَآة اللَّهُ ﴾ ولا يلزم من نفي الفزع في النار وأهوال القيامة وقيل: هو حين يؤمر بالعبد إلى النار أو حين يذبح الموت.

وروى أبو سعيد الخدريّ عن النبي عَلَيْظَةِ: «ثلاثة على كَتَبان من مسك لا يحزنهم الفزع الأكبر ولا يكترثون للحساب: رجل قرأ القرآن محتسباً ثمّ أمّ به قوماً محتسباً، ومملوك أدّى حقّ الله وحقّ مواليه». (۲)

﴿ وَنَنَاقَدُهُمُ آلْمَلَتُهِكَ ﴾ وتستقبلهم بالتهنئة قيل: هم الملائكة الذين كتبوا أعمالهم في الدنيا ويقولون لهم ويبشرونهم بأن ﴿ هَلَا يَوْمُكُمُ الَّذِي كَنَاتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ في الدنيا، في «المجالس» عن النبي الشيخ أنّه قال لعلي النبي علي المنون على أنت وشيعتك على الحوض تسقون من أحببتم وتمنعون من كرهتم وأنتم الأمنون يوم الغزع الأكبر في ظلّ العرش، يفزع الناس ولا تفزعون ويحزن الناس ولا تحزنون وفيكم نزلت هذه الآية». (")

وأيضاً في «المجالس» عن الصادق النبية قال: «إنّ الله يبعث شيعتنا يوم القيامة على ما فيهم من الذنوب أو غيره مبيضة وجوههم مستورة عوراتهم آمنة روعتهم قد سهلت لهم الموارد وذهبت عنهم الشدائد يركبون نوقاً من ياقوت فلا يزالون يدورون خلال الجنة عليهم برد من نور يتلألا يوضع لهم الموائد فلا يزالون يطعمون والناس في الحساب وهو قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم ... ﴾ ». (3)

١\_سورة النمل: ٨٧.

٢\_بحار الأنوار، ج ٧، ص ١٤٩؛ ومستدرك سفينة البحار، ج ٨. ص ١٩٤.

٣- الأمالي، للصدوق، ص ٢٥٧؛ وبحار الأنوار، ج ٧، ص ١٧٩ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٣٥٦.

٤\_بحار الأنوار، ج ٧، ص ١٨٤؛ والمحاسن، ج ١، ص ١٧٩.

﴿ يَوْمَ ﴾ ظرف منصوب على البدليّة من هاء محذوفة من «توعدونه» أو من «نعيده» في الآية والمعنى: إنّ في ذلك اليوم ﴿ نَطْوِى السَّكَاءَ ﴾ مثل طيّ الصحيفة ﴿ لِلْحَكُّتُ ﴾ فيكون معنى طيّ السجل للكتاب كون السجل ساتراً لتلك الكتابة ومحفياً لها لأنّ الطيّ ضد النشر والكشف والمعنى: نطوي السماء كما يطوي الطومار الذي يكتب فيه ويجوز أن يكون المراد بالكتاب المكتوب من أعمال الناس.

والسجلَ اسم ملك يكتب أعمال العباد. وقيل: السجلَ هو اسم ملك يطوي كتب بني آدم إذا رفعت إليه من الأرض وقيل: اسم كاتب للنبي الشيرة وقيل: السجلَ بلغة الحبشة معناه الرجل فحينئذ معناه: نطوي السماء كناية، واللام في ﴿ لِلْكُمُ اللهُ الل

١\_سورة النمل: ٧٢.

القميّ: ومعنى نطويها أي: نفنيها فتحول دخاناً والأرض نيرناً. ثمّ ابتدأ سبحانه فقال: ﴿كُمَا بَدَأَنَا أَوَّلَ خَكَتِي نَعِيدُهُۥ ﴾ أي: نعيد أول الخلق كما بدأناه.

وقيل: معناه كما بدأناهم في بطون أمّهاتهم حفاة عراة كذلك نعيدهم. وقيل: معناه نبعث الخلق كما ابتدأنا أي: قدرتنا على الإعادة كقدرتنا على الابتداء.

واختلفوا في كيفية الإعادة فمنهم من قال: إن الله يفرق أجزاء الأجسام ولا يعدمها ثم إنّه يعيد تركيبها فذلك هو الإعادة ومنهم من قال: إنّه تعالى يعدمها بالكلّية ثم إنّه سبحانه يوجدها بعينها مرة أخرى وهذه الآية دالّة على هذا الوجه لأنّه شبّه الإعادة بالابتداء ولما كان الابتداء ليس عبارة عن تركيب الأجزاء المتفرقة بل عن الوجود بعد العدم وجب أن يكون الحال في الإعادة كذلك.

واحتج القائلون بالقول الأول بقوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَنُونَ مُطْوِيَنَتُ الْمُونِهِ مَطْوِيَنَتُ مُطْوِيَنَتُ مُ وَجودة. 
بِسَيبِيهِ الله على أن السماوات حال كونها مطويّة تكون موجودة. 
وبقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَالسَّمَوْتُ ﴾ (") وهذا بدل على أن أجزاء الأرض باقية لكنها جعلت غير الأرض. ﴿ وَعَدّا عَلَيْنَا إِنّا كُنّا فَنعِلِينٍ ﴾ أجزاء الأرض باقية لكنها جعلت غير الأرض. ﴿ وَعَدّا عَلَيْنَا إِنّا كُنّا فَنعِلِينٍ ﴾ أي: وعدناكم ذلك وعداً ونحن فاعلون ما وعدناكم.

﴿ وَلَقَدْ كَتَبَنَّكَا فِي ٱلزَّاوُرِ مِنْ بَعَدِ ٱلذِّكْرِ ﴾ وقرئ «زبور» بضم الزاي جمع زبر مثل قشر وقشور، والزبور بمعنى المزبور والمكتوب زبرت الكتاب أي: كتبته أي: ولقد كتبنا في الكتب المنزلة من السماء على الأنبياء من بعد ما كتبناه في الذكر وهو ام الكتاب واللوح المحفوظ الذي في السماء وقيل: الزبور الكتب المنزلة بعد التوراة.

والذكر هو التوراة وقيل: الزبور كتاب داود للنبي والذكر توراة موسى للنبي

١\_سورة الزمر: ٦٧.

٢ سورة إيراهيم: ٤٨.

وقيل: المراد من الذكر القرآن و«بعد» بمعنى قبل في الآية وقيل: المعنى المراد بالذكر العلم أي: كتبنا ذلك في الزبور بعد أن كنّا عالمين علماً لا يجوز عليه السهو والنسيان علمنا أي: مع أنّه لا يجوز علينا السهو والنسيان كتبنا أنّ هذا السهو واجب الوقوع وهو ﴿ أَكَ آلاَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِى العَمَدَا مُحُونَ ﴾.

واختلف في الأرض قيل: الأرض أرض الجنّة والعباد الصالحون هم المؤمنون العاملون بطاعة الله وهذا القول لعكرمة والسدّيّ وسعيد بن جبير وأبي العالية وقالوا: إنّها الأرض الّتي تختص بها الصالحون لأنّها لهم خلقت وغيرهم إذا حصل معهم في الجنّة على وجه التبع. وقيل: المراد أرض الدنيا فإنّها للصالح والطالح.

والقول الأوّل بأن المراد أرض الجنّة فيه تعسف لأن إطلاق الأرض إلى أرض الدنيا أقرب وأوجه من أرض الجنّة وسيورتها المؤمنين في الدنيا كما وردت روايات كثيرة بهذا المعنى وقد نطق به الكتاب الكريم قال سبحانه: ﴿ وَهَدَ اللّهُ الّذِينَ مَامَنُواْ - إلى قوله - لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ في الْأَرْضِ ﴾ (١) ولا يستخلفون إلّا في الدنيا وقوله تعالى: ﴿ وَمَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ أَسْتَمِينُوا بِاللّهِ وَأَصْبِرُوا إِلَى الْأَرْضَ الْمَوْمَ لِقَوْمِهِ أَسْتَمِينُوا بِاللّهِ وَأَصْبِرُوا إِلَى الْأَرْضَ اللّهُ يُورِثُهَا مَن يَشَكَهُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ وَأَوْرَفْنَا الْقَوْمَ الّذِينَ كَانُوا لِيستخلفون اللّه يُورِثُها مَن يَشَكَهُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ وَأَوْرَفْنَا الْقَوْمَ اللّذِينَ كَانُوا لِيستخلفون اللّه مَن يَشَكُهُ مِنْ عِبَادِهِ وَمَعَن يَهَا الّتِي بَنرَكُنَا فِيهَا ﴾ (١) أي في آخر الأمو نورثها أمّة محمّد.

القميّ: قال: يرثها القائم، وأصحابه. (٤) وفي «المجمع» هم أصحاب

١\_سورة النور: ٥٥.

٢\_سورة الأعراف: ١٢٨.

٣ سورة الأعراف: ١٣٧.

٤- انظر: تفسير القمي، ج ٢، ص ٧٧؛ وج ١، ص ١٤.

المهدي المهدي الخر الزمان. (۱) ويدل على ذلك ما رواه الخاص والعام عن النبي الله في آخر الزمان. (۱) ويدل على ذلك ما رواه الخاص اليوم حتى النبي الله قال: «لو لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد لطول الله ذلك اليوم حتى يبعث رجلاً من أهل بيتي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملتت ظلماً وجوراً (۱)، وقال الله المرب الأرض فأريت مشارقها ومغاربها وسيبلغ ملك أمتي ما زوي لي منها». (۱)

﴿ إِنَّ فِي هَذَا لَبُكُنَا لِقَوْمٍ عَكِيدِينَ ﴾ أي: إن في هذا القرآن وفي الذي أخبرنا من الوعد للمؤمنين والوعيد للكافرين للكفاية ووصلة إلى البغية والبلاغ سبب الوصول إلى الحق لقوم عابدين لله مخلصين له قال كعب: هم أمّة محمد الشيخ الذين يصلّون الصلوات الخمس ويصومون رمضان بما هم عابدين. وقيل: معناه قوم هممهم العبادة لا العادة.

﴿ وَمَا أَرْسَانَتُكُ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ كانﷺ رحمة في الدين والدنيا:

وأمًا في الدنيا فلأنّهم تخلّصوا بسببه من كثير من الذلّ والحروب ونصروا ببركة دينه.

١ مجمع البيان، ج ٧، ص ١٢٠؛ وبحار الأنوار، ج ٩، ص ١٢٦.

٢ انظر: كمال الدين، ص ٢٨٥؛ والغيبة، للطوسي،ص ١٨٠.

٣ـ مجمع البيان، ج ٧، ص ١١٩. وتفسير القرطبي، ج ١٢، ص ٢٩٨.

٤٤ سورة فصلت: ٤٤.

فإن قيل: كيف كان رحمة وقد جاء بالسيف واستباحة الأموال؟

فالجواب أنّه إنّما جاء بالسيف لمن يقدّم ضرّه على نفعه ولا يعرف خيره من شرّه واستكبر وعاند في الدين ولم يتفكّر ولم يتدبّر ومن أوصاف الله الرحمن الرحيم العطوف الرءوف ثمّ هو سبحانه ينتقم من العصاة وقال تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَايَةِ مَاتَهُ مُبَدِّكًا ﴾(١).

ثمَ قد يكون سبباً لعدم البركة ثمّ إنّ كلّ نبيّ قبل نبيّنا كان إذا كذّبه قومه أهلك الله المكذّبين بالخسف والمسخ والغرق والحرق وإنّه تعالى أخر عذاب من كذّب رسولنا إلى الموت أو إلى القيامة قال الله تعالى: ﴿ وَمَا صَحَاتَ اللهُ لِمُدِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ﴾ (٢).

قالت المعتزلة: لو كان الله أراد من الكافرين الكفر ولم يرد من الكفّار الإيمان بالرسول كما يقوله أهل السنّة بأن خلق ذلك الكفر فيهم لوجب أن يكون إرساله نقمة وعذاباً عليهم لا رحمة وذلك على خلاف النصّ.

واستدلُوا أيضاً بهذه الآية في أنَّه أفضل من الملائكة قالوا: لأنَّ الملائكة

١\_سورة ق: ٩.

٢ ـ سورة الأنفال: ٣٣.

٣ سورة القلم: ٤.

٤- الدر المنثور، ج ٤، ص ٣٤٢؛ وتفسير الرازي، ج ٢٢، ص ٣٣١.

٥ - سورة فصلت: 22.

من العالمين فوجب بحكم هذه الآية أن يكونﷺ رحمة للملائكة فوجب أن يكون أفضل منهم.

وروي أن النبي تَلَاقَةُ قال لجبرئيل: «لمنا نزلت هذه الآية: فهل أصابك من هذه الرحمة شيءة قال: نعم إنّي كنت أخثى العاقبة فآمنت بك لمنا أثنى الله علي بقوله: ﴿ وَنَ قُونَ عِندَ وَى آلْمَرْقُ مَرَيْقُ مَرَاهُ الله على الكافر أنه وقد قال مَلَاقَةُ: «إنّما أمّا رحمة مهداة» ( ) ومعلوم أن الوجه في أنّه رحمة على الكافر أنّه عوضه للإيمان والثواب الدائم وهذا وإن لم يهتد كمن قدّم طعاماً إلى جائع فلم يأكل فإنّه منعم عليه وإن لم يقبل.

﴿ قُلْ إِنْكُمْ يُوكَىٰ إِلَى أَنَّمَا إِلَى الْكَافِكُمُ إِلَكُ فَهِلُ أَنْتُم تُسْلِمُونَ ﴾ أي: مستسلمون ومنقادون لذلك أن تتركوا عبادة غير الله وحاصله أن أسلموا إلى هذا الأمر.

وفي «المناقب»: «فهل أنتم مسلمون الوصيّة بعدي، ـ بالتشديد ـ والمراد من الوصيّة الخلافة فإن قوله: ﴿ فَهَلَ أَنْهُم مُنتَهُونَ ﴾ أي: انتهوا.

قال صاحب والكشاف: كلمة وإنّما يقصر الحكم على شيء أو يقصر الشيء على حكم كقولك: إنّما زيد قائم أو إنّما يقوم زيد وقد اجتمع المثالان في هذه الآية لأن ﴿إِنَّمَا يُوكَنَ إِلَى ﴾ مع فاعله بمنزلة إنّما يقوم زيد و ﴿أَنَّمَا أَلُكُ ﴾ مع فاعله بمنزلة إنّما يقوم زيد و ﴿أَنَّمَا إِلَنهُ صَحَدُمُ إِلَى وَاللهُ على أن الله على الله الله مقصور على إثبات التوحيد فلزم أن يقال: لم يوح إلى رسول الله شيء غير التوحيد ومعلوم أن ذلك فاسد والمقصود من هذا الحصر المبالغة في هذا الأمر فكأنّه هذا الوحي أصل ومقدم على الكلّ ولولاه

١\_سورة التكوير: ٢٠.

٢-سبل الهدي والرشاد، ج ١٠، ص ٢٠٧؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٣١.

٣- مجمع البيان، ج ٧، ص ١٢١؛ وبحار، ج ١٦، ص ٣٠٦.

عـ سورة المائدة: ٩١.

لم-يتحقّق امتثال في أمر من أمور الوحي وهو أصل أصيل.(١)

﴿ فَإِن تُوَلِّوا فَقُلُ ءَاذَنتُكُمْ عَلَىٰ سَوَآوِ ﴾ آذن منقول من أذن أي: علم ولكنّه كثر استعماله في الجري مجرى الإنذار ومنه قوله: ﴿ فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِنَ اللّهِ وَلَكُنّه كثر استعماله في الجري مجرى الإنذار ومنه قوله: ﴿ فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِنَ اللّهِ وَلَكُنّه كثر استعماله في السواء معناه الدعاء إلى الحرب مجاهرة.

والمقصود لعل أن قريشاً يزعمون أن حالهم مخالف لسائر الكفار في الأمور فعرَّفهم الله بذلك وأعلمهم بما أمر به على السواء من غير فرق وبين لهم ما هو الواجب عليهم من التوحيد وكل الأمور على سواء فلم افرق في الإبلاغ والبيان، والغرض إزاحة العذر لئلاً يقولوا؛ ربّنا لو لا أرسلت إلينا رسولاً وقيل: المعنى في قوله: ﴿ مَاذَنتُ حَكُم عَلَى سَوَلُو ﴾ أي: أعلمتكم بالحرب الذي يقع بيني وبينكم كأنّه أمره الله بأن ينذرهم بالجهاد معهم الذي يوحى إليه أن يأتيه من بعد ولم يعرفه الوقت فلذلك أمره أن يقول: إنّه لا يعلم قربه أم بعده لأن السورة مكيّة وكان الأمر بالجهاد بعد الهجرة أو المعنى: أنّ ما يوعدون به من غلبة المسلمين عليهم كائن لا محالة ولابد أن يلحقهم الذلّ والصغار وإن كنت لا أدري متى يكون ذلك وذلك لأن الله لم يطلعنى عليه.

﴿إِنَّهُ بِمُلَّمُ ٱلْجَهْرَ مِنَ ٱلْقُولِ وَيَعْلَمُ مَا تَكَنُّونَ ﴾ والمراد من الآية ترك النفاق والنهي عنه والأمر بالإخلاص لأنّهم كانوا يجاهرون في الطعن بالإسلام وتكذيب الآيات وبعض يضمرون الأحقاد فنبّههم الله بأنّه يعلم ويجازيهم عليه إمّا بالغلبة من المسلمين عليهم وإذلالهم وإمّا بعذاب القيامة.

﴿ وَإِنَّ أَذَرِعَ لَعَلَمُهُ فِتْنَةً لَكُرٌ وَمَنْئُعٌ إِلَىٰ حِينِ ﴾ أي: وما أدري لعلَ تأخير جزائكم استدراج وزيادة في افتتانكم أو امتحانكم وتمتّع لكم إلى أجل مقدر يقتضيه المشيّة المبنيّة على الحكم البالغة ليكون ذلك حجّة عليكم إن لم تؤمنوا.

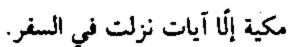
۱ الکشاف، ج ۲، شرح ۵۸٦.

وَ قَلَ رَبِ آمَكُمُ بِٱلْمَنِيَّ وَرَبُّنَا ٱلرَّمْنَ ٱلنَّسْتَمَانُ عَلَى مَا تَصِغُونَ ﴾ وقرئ «قل رب الحكم بالحق» على الالتقاء بالكسرة وقرئ «أحكم» على أفعل التفضيل أي: وربّي أحكم. وعلى قراءة «قال» حكاية لدعائه المحلي قراءة صيغة الأمر كما هو المشهور أي: اقض بيننا وبين أهل مكة بالعدل المقتضي لغلبتنا والتشديد عليهم، وقد استجيب دعاؤه ببدر وغيره.

﴿ وَرَبُّنَا الرَّحْمَنُ ﴾ مبتدأ وخبر أي: كثير الرحمة على عباده وهو «المستعان» ويطلب منه المعونة خبر ثان على ما تصفون من الحال فإنهم كانوا يقولون: إن الشوكة تكون لنا وإن راية الإسلام تخفق وهذا الأمر يبطل ويضمحل فخيّب الله آمالهم ونصر محمّداً وأولياءه، أو معنى ما تصفون أي: من الشرك وما تعارضون به دعوتي من الأباطيل.

تمت السورة بحمد الله.

## 图排题



عن أبي بن كعب قال: قال النبي الشي المن قرأ سورة الحج أعطي من الأجر كحبّة حبّها وعمرة اعتمرها بعدد من حجّ واعتمر في ما معنى وفي ما بقيه. (١)

وقال أبو عبد الله الخالج: «من قرأها في كل ثلاثة أيام لم يخرج من سنته حتى يخرج إلى بيت الله الحرام وإن مات في سفره دخل الجنة». (٢٠)

لمًا ختم الله سورة الأنبياء بالدعوة إلى التوحيد افتتح هذه السورة بالاتّقاء من الشرك فقال:

## بنسسب بِلَعْنَوَ ٱلرَّحْ يُو ٱلْحَدَدِ

يَنَأَيْهَا اَلنَّاسُ اَتَّغُوا رَبَّحَثُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ اَلسَّاعَةِ شَىٰ عَظِيدٌ ﴿ كَا يَوْمَ النَّاسُ النَّعُوا رَبَّحَتُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ اَلسَّاعَةِ شَىٰ عَظِيدٌ ﴿ كَا لَا يَرُونَهَا نَذَهَ لُ حَكُلُ مُرْضِعَكَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَعْشَعُ حَكُلُ ذَاتِ حَمْلٍ خَلَهَا وَزَرَى اَلنَّاسَ سُكَنَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَنَوَىٰ وَلَاكِنَ عَذَابَ مَنْ شَكِيدً ﴾ الله شكوبة ﴿ اللهِ شَدِيدٌ ﴿ ﴾

أمر الله الناس بالتقوى فدخل فيه أن يتَقي كلّ محرّم ويتّقي ترك كلّ

۱ مجمع البيان، ج ٧، ص ١٢٣؛ ونور الثقلين، ج ٣، ص ٤٦٩. ٢ مجمع البيان، ج٧، ص١٢٣؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٣٩٢.

واجب لأن المتّقي إنّما يتّقي كلّ محرّم ويتّقي ترك كلّ واجب وإن المتّقي إنّما يتّقي ما يخافه من عذاب اللّه فيدع لأجله المحرّم ويفعل لأجله الواجب ولا يدخل فيه النوافل لأن المكلّف لا يخاف بتركها العذاب وإنّما يرجو بفعلها الثواب فإذا قال: اتّقوا ربّكم فالمراد اتّقوا عذاب ربّكم.

وليك وَلَزُلَة الشّاعَةِ شَنَّ عَظِيمٌ الزلزلة شدة حركة الشيء كأن الساعة الفاعلة للزلزلة و تزلزل الأشياء على المجاز الحكمي فحينئذ تكون الزلزلة مصدراً مضافا إلى فاعله أو على تقدير المفعول فيها على طريق الاتساع في الظرف يعني: إن الزلزلة تقع في الساعة، وإجراؤه مجرى المفعول به مثل: ﴿ بَلَ مَكُرُ الْكِنْلِ وَالنّهَارِ ﴾ وهي الزلزلة المذكورة في قوله ﴿ إِذَا ذُلْزِلَتِ الْحَرْنُ زِلْزَالُمَا ﴾ اختلفوا في وقتها، قيل عن الشعبي وعلقمة: إن هذه الزلزلة تكون في الدنيا وهي التي يكون معها طلوع الشمس من مغربها. وقيل: هي التي تكون معها الساعة.

وروي<sup>(۲)</sup> عن رسول الله على حديث الصور: «أله قرن عظيم ينفخ فيه فلاث نفخات: نفخة الفزع وفقخة الصعقة ونفخة للقيام لربّ العالمين وأنّ عند نفخة الفزع يسيّر الله الجال وترجف الراجفة تتبعها الرادفة، قلوب يومنذ واجفة، وتكون الأرض كالسفينة عنبريها الأمواج أو كالقنديل المعلّق يزجزجها الرياح». وقيل: هذا في أول يوم الآخرة ويمكن أن يكون الزلزلة من أماراتها وأشراطها الّتي فيها دفعها.

سبب النزول: قال عمران بن الحصين وأبو سعيد الخدري: نزلت الآيتان الأوليان ليلاً في غزاة بني المصطلق وهم حيّ من خزاعة والناس راكبين يسيرون فنادى رسول الله فحثّوا المطيّ حتّى أتوا حول رسول الله

١ ـ سورة الزلزال: ١.

٢ انظر: مجمع البيان، ج ٧، ص ٤٠٩؛ والتبيان، ج ٨، ص ٤٦٤.

ثم قال: «ويدخل من أمّعي سبعون ألفاً البعثة بغير حسابه. وفي بعض الروايات أن عمر بن الخطّاب قال: يا رسول الله سبعون ألفاً؟ قال: «نعم ومع كلّ واحد سبعون ألفاً» فقام عكاشة بن محصن فقال: يا رسول الله ادع الله أن يجعلني منهم فقال: «اللهم أجعله منهم»، فقام رجل من الأنصار فقال: ادع الله أن يجعلني منهم فقال الله المنافقاً فلذا لم يدع له). (كان الأنصاري منافقاً فلذا لم يدع له). (١)

المعنى: خاطب الله سبحانه جميع المكلّفين فقال: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾ العقلاء الممكنّفون ﴿ اللَّهُ عَذَابِ ﴿ رَبَّكُمْ ﴾ واخشوا معصيته ﴿ إِثَ زَلْزَلَةً ﴾ الأرض يوم القيامة أمر ضعب.

﴿ يَوْمَ ﴾ ترون الزلزلة أو الساعة ﴿ تَذْهَلُ ﴾ وتشغل ﴿ حَكُلُ

١ مجمع البيان، ج ٧، ص ١٢٦؛ والصافي، ج ١٣ ص ٣٦٢.

مُرْضِعَكَةٍ ﴾ عن ولدها وتنساه وتسلو عن ولده ووصف الله الزلزلة بالعظيم ولا عظيم أعظم ممًا عظمه الله. فإن قيل: لم قال مرضعة دون مرضع؟ قلنا: المرضعة هي الَّتي في حال الإرضاع وهي ملقمة ثديها الصبيِّ والمرضع مَن من شأنها أن ترضع وإن لم تباشر الإرضاع ققيل: مرضعة ليدل على أن ذلك الهول إذا فوجئت به هذه وقد ألقمت ثديها الرضيع نزعته من فيه لما يلحقها من الدهشة ﴿ مَنَّا أَرْضَمَتْ ﴾ أي: عن إرضاعها أو عن الطفل فتكون «ما» بمعنى «من» على التأويل الثاني. ﴿ وَتَعَنَّمُ حَكُلُ ذَاتٍ حَمَّلٍ خَلَهَا ﴾ من الفزع ويمكن أن يكون الممراد من تعولى المرضعة ووضع الحمل على قول من قال: المراد به يوم القيامة فيكون على جهة المثل لشدة ذلك اليوم أي: شأن فزع ذلك اليوم شأن لو كانت مرضعة تذهل عن إرضاعها ولو كانت حامل تضع من غير تمام حملها. ومن قال: إن الزلزلة المذكورة في الدنيا قبل القيامة فالمعنى على سبيل الحقيقة كما قال بعض: إنّ الزلزلة يكون في الدنيا آخر زمانها لأنّ الرضاع ووضع الحمل إنّما يتصور في الدنيا. ﴿وَتَرَى ٱلنَّاسَ مُكُذِّرِينَ ﴾ وقرئ «سكرى» أي: من شدة الفزع حالهم حال السكرى واضطراب السكران ﴿ وَمَا شُم بِسُكُنرَىٰ ﴾ من الشراب بل عقولهم ذاهبة من شدة الفزع.

ثمَّ علَل سبحانه ذلك فقال: ﴿ وَلَكِكَنَّ عَذَابَ اللهِ شَكِيدٌ ﴾ ومن شدّته يصيبهم ما يصيبهم وقرئ «ترى» بضم التاء من باب الإفعال تقول: أريتك قائماً و«الناس» قرئ بالنصب على المفعوليّة وبالرفع اسم ما لم يسم فاعله فيكون «ترى» بالضم مجولاً.

وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِدُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَبَنَّيْعُ كُلَّ شَيْطَانِ مَّرِيدِ ۖ كُنِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَن نَوَلَاهُ فَأَنَّهُ. يُغِيلُهُ وَيَهْدِيهِ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِ رَبِ مِنَ ٱلْبَعْنِ فَإِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن لَطْفَةِ ثُمَّا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِ مِن الْمُسْفَةِ فَخَلَقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَقَةٍ الشَّبِينَ لَكُمْ وَلَيْتِ ثُمَّ الْمُحَارِ مَا نَشَآهُ إِلَى أَجَلٍ شَسَمَّى ثُمَّ الْحَرْمُكُمْ طِلْفَلَا ثُمَّ الْمُحَارِ أَسَمَّى ثُمَّ الْحَرْمُكُمْ طِلْفَلَا ثُمَّ الْمُحَارِ فَا الْمُحَارِ اللَّهُ الْمُحَارِ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وَيَنَ ٱلنَّاسِ عَهِ هذا إخبار عن المشركين الَّذين يخاصمون في توحيد الله ويغير عِلْمِ عَلْمِ عَم منهم بل للجهل المحض. وقيل: نزلت في النضر بن الحارث فإنه كان كثير الجدال وكان يقول: الملائكة بنات الله، والقرآن أساطير الأولين وكان ما يأتيكم به محمد كما كنت أحدثكم به عن القرون الماضية لأنه كان يسافر إلى فارس ويتعلم منهم القصص القديمة مثل حكايات رستم وإسفنديار ويأتي به العرب ويقول: ما يقول محمد كذلك وينكر البعث.

وفي قوله: ﴿ مَنْ يَطُنُونَ مَرِيدِ ﴾ يغويه عن الهدى ويدعوه إلى الضلال. وفي قوله: ﴿ مَنْ يَطُنُونَ مَرِيدِ ﴾ قولان: يجوز أن يكون المراد شياطين الإنس مثل النضر بن الحارث فإنّه كان كثير الجدال وأمثاله والمريد والمارد المرتفع الأملس، ويجوز أن يكون المراد إبليس وجنوده، والمريد والمارد يستعمل في الإنسان وغير الشيطان إذا جاوز حد مثله.

﴿ كُنِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَن تَوَلَّاهُ فَأَنَّهُ يُعِسَلُهُ ﴾ واختلفوا في رجوع ضمير الهاء من «عليه» قيل: كتب الله على ذلك الشيطان في اللوح المحفوظ أنه يضل من تولّاه فكيف يتبع مثله، وقيل: كتب على المجادل بالباطل أن من اتبعه ووالاه يضله عن الدين ﴿ وَبَهْدِيدِ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾ ثمّ ذكر سبحانه الحجة في يضله عن الدين ﴿ وَبَهْدِيدِ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾

البعث لأن أكثر الجدال كان فيه فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّو ﴾ وشك وشك البعث وشك البعث والنشور والريب أقبح الشك فالدليل على صحة البعث وشك عَلَقْنَكُم اصلكم آدم ﴿ مِن تُرابٍ ﴾ فمن قدر على أن يصير التراب بشراً سويًا حيًا في الابتداء قدر على أن يحيي العظام والتراب المتبدل من العظام ويعيد الأموات.

وَتُمَّ عَلَقَتْ عَلَقَتْ الله ونسله وين نُطْفَق في أرحام الأمهات وهي الماء القليل يكون من الذكر والأنثى، وكلّ ماء صاف فهو نطفة قلّ أم كثر وأنّد مِن عَلَقَتْ في بأن تصير النطفة علقة وهي القطعة من الدم الجامد وين مُشْفَق أي: شبه قطعة لحم ممضوغة فإن معنى المضغة مقدار ما يمضغ من اللحم وتمُنلَق وَغَيْر مُعَلَق في أي: تام الخلقة وغير تام الخلقة أو المعنى: مصورة وغير مصورة هي ما كان لا تخطيط فيه ولا تصوير كأنّه قسم سبحانه المضغة على قسمين: منها ما خلقه إنساناً تامّاً بلا نقص ومنها ما ليس كذلك أي: يخلق المضغ متفاوتة فيتفاوت الناس في خلقهم وصورهم وطولهم وقصرهم وتمامهم ونقصانهم والذي يخرج حيّاً والذي يخرج ميّاً وسقطا لهذه الجهة.

روى علقمة عن عبد الله بن عمر قال: إذا وقعت النطفة في الرحم بعث الله ملكاً وقال: يا ربّ مخلّقة أو غير مخلّقة؟ فإن قال: غير مخلّقة مخبتها الأرحام دما وإن قال: مخلّقة قال: يا ربّ ما صفتها أذكر أم أنثى؟ ما رزقها؟ ما أجلها؟ أشقي أم سعيد؟ فيقول الله سبحانه: «الطلق إلى أم الكتاب فاستنسخ منه صفة هذه النطفة، فينطلق الملك فينسخها فلا يزال معها حتى يأتي على آخر صفتها.(1)

١- انظر: معاني القرآن، ج ٤، ص ٣٧٩.

وَإِنْسَيْنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي ٱلْأَرْسَايِ مَا نَشَآهُ اَيْ أَي: لندلكم ونوضح لكم مقدوراتنا بتصريفكم في ضروب الخلق أن من قدر على البدء قدر على الإعادة حتى يزول ريبكم والمفعول محذوف. وَوَنُقِرُ فِي ٱلْأَرْحَامِ الْأَمْهَات فيقع الأرحام ما نشاء إلى وقت تمامه وما لا نقر في أرحام الأمّهات فيقع بالسقط ونقص خلقة البعض. ومُم تُخْرِيكُم المعدد التكميل من بطون امهاتكم وأنتم أطفال والمراد بالطفل الصغير من الناس وإنّما وحد مع أن المراد الجمع لأنه بمعنى المصدر فيستوي فيه الجمع والمفرد تقول: رجل عدل ورجال عدل أو المراد ثم نخرج كل واحد منكم وطفلًا تقول: رجل عدل ورجال عدل أو المراد ثم نخرج كل واحد منكم وطفلًا لتبلغوا أنتم حال بلوغ الأشد وهو حال اجتماع القوة والعقل وتمامية الصورة والمعنى والأشد من الفاظ الجموع التي لم يستعمل لها واحد.

وفي الآية دلالة على أن هذه الأمور باختيار الفاعل القادر المختار ولولاه لمبا صار بعضه مخلّقاً وبعضه غير مخلّق وكان كلّه مخلّقاً أو كان كلّه غير مخلّق.

﴿ وَمِنكُمْ مَّن يُنُوَكُ ﴾ قبل بلوغ الأشدَ ﴿ وَمِنكُمْ مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ الْمُدَرِ ﴾ أي: أسوء العمر وأهونه وأحقره وهي حال الخرف ولأنه لا يرجو الإنسان بعد هذا الوقت صحة وقوة بل يترقب الموت بخلاف حال الطفولية والشباب الذي يرجى له الكمال والقوة بعدها ﴿ لِحَكِيْلا ﴾ يستفيد علماً وينسى ما كان عالماً به ويصير إلى حال ينعدم عقله ويذهب عنه علومه فلا يعلم شيئاً ممّا كان علمه وإذا ذهب أكثر علومه جاز أن يطلق ذهاب الجميع للمبالغة.

قال عكرمة: من قرأ القرآن لم يصر بهذه الحالة واحتج بقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ رَدَدْتُهُ اَسْفَلَ سَنفِلِينَ ﴾ أي: قرءوا القرآن ولا شك أن قراءة القرآن من

١\_سورة التين: ٥ و٦.

الأعمال الصالحة هذا تمام الاستدلال بخلقة للحيوان على صحة البعث.

ثمّ استدلّ بأحوال النبات سبحانه على صحة البعث فقال: ﴿ وَيَرَى الْأَرْفَ هَالِكَة يابسة دارسة من أثر النبات ﴿ فَإِذَا الزَّانَا عَلَيْهَا الْمُرَفِ هَالِكَة يابسة دارسة من أثر النبات ﴿ فَإِذَا الْرَانَا عَلَيْهَا الْمُلَادُ ﴾ وهو المطر ﴿ أَهْمَرَتُ وَرَبَتْ ﴾ وتحرّكت بالنبات بسبب المطر والمراد بالاهتزاز شدة حركة الزرع في الجهات ونمو الأزهار وظهور تجديد الحياة في الأرض بزينتها في الجهات وانتفخت الأرض لنباتها ﴿ وَأَلْبَكَتُ مِن صَكُلٍ فِي الله والمواق واللون والصفة والنضرة.

ولمًا قرر سبحانه هذين البيانين من صفة الحيوان والنبات بطريق الدليل رتّب عليهما ما هو المطلوب فقال:

ذَالِكَ بِأَنَّ اللهُ هُو المُعَنَّ وَأَنَهُ. يُخِي الْمَوْنَى وَأَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ ثَنَى وَقَدِيرٌ ﴿ وَإِنَّ اللهَ يَبْعَثُ مَن فِي الْقُبُورِ ﴿ وَهِنَ النَّاسِ السَّاعَةَ مَانِيَةٌ لَا رَبِّبَ فِيهَا وَأَنِّ اللهُ يَبْعَثُ مَن فِي الْقُبُورِ ﴿ وَهِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِدُ فِي الْقُبُورِ ﴿ وَهِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِدُ فِي اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَا كِنَسِ مُنيرٍ ﴿ وَالْمَ عَلْمِهِ مَن يُجَدِدُ فِي اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَا كِنَسِ مُنيرٍ ﴿ وَالْمَ عَلْمِهِ عَلَيْهِ مَنْ يَعِلْمِهِ مَن يَعِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَا كِنَسِ مُنيرٍ فَي اللهِ يَعْمَى وَلَا كَنَسِ مُنيرٍ ﴿ وَلَا هُدَى وَلَا كَنَسِ مُنيرٍ ﴿ وَاللهِ عَلْمِهِ مَا اللهِ يَعْمَى وَلَا كَنَسِ مُنافِقَهُ مَن اللهِ اللهِ يَعْمَ اللهِ وَاللهُ وَأَنَّ اللهُ لَيْسَ بِطَلَّيْرِ لِلْهَبِيدِ ﴿ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ وَلَنَّ اللهُ لَيْسَ بِطَلَامِ لِلْهَبِيدِ ﴿ إِلَا هُدَى وَلَا كُنَاسٍ مُؤْلِكُ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِل

المعنى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّذِي سبق ذكره من تصريف الإنسان على هذه الأحوال وإخراج النبات والدلائل الدالة على وجود القادر الصانع ليعلموا ﴿ إِأَنَّ اللَّهُ مُو لَلْمَ ﴾ الذي تحق له العبادة دون غيره أي: هو الذي يستحق صفات التعظيم ﴿ وَآنَهُ يُحِي ﴾ الأموات يعني: أن الذي يصح منه إيجاد هذه الأشياء قادر على إعادة الأموات ﴿ وَآنَهُ عَلَىٰ كُلِّ ثَوْمُ قَدِيرٌ ﴾ قدير على إفنائها وإيجادها.

﴿ زَأَنَّ ﴾ القيامة ﴿ مَاتِيَةٌ لَّا رَبِّبَ ﴾ في وقوعها ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهُ ﴾ يجمع

الناس ويحييهم للجزاء. وعن الصادق الله قال: «قال رسول الله اله المسادة الناس ويحييهم للجزاء. وعن الصادق الله قال: نعم فخرج إلى مقبرة بني ساعدة فأق قبرا فقال له: اخرج بإذن الله فخرج ربحل ينفض رأسه من التراب وهو يقول: والهفاه! ووا ثبوراه! ثم قال: احخل فدخل ثم قصد إلى قبر آخر فقال: اخرج بإذن الله فخرج شاب ينفض رأسه من التراب وهو يقول: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن الساعة آتية لا ريب فيها وأن الله بعثون يوم القيامة» (1)

القميّ عن الصادق الآية قال: «إذا أراد الله أن يبعث الخلق أمطر السماء على الأرض أربعين صباحاً فاجتمعت الأوصال ونبتت اللحوم». (٢)

﴿ وَهِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي اللَّهِ ﴾ سبق تفسيره والحاصل أن بعض الناس مثل النضر بن الحارث وأتباعه لا يراجع فيما يقوله إلى علم ولا إلى دليل وأصل ثابت وكتاب واضح مضيء له نور يبيّن له الهدى من الضلال ولا يتبع أدلة العقل ولا السمع وإنّما يتبع الهوى والتقليد.

﴿ ثَانِ ﴾ أي: متكبّراً في نفسه تقول العرب: ثنى فلان عطفه إذا تكبّر وتجبّر وعطفاً الرجل جانباه أي: عن يمين أو شمال وهو الموضع الذي يلويه الإنسان عند الإعراض عن الشيء مثل ليّ العنق وتسعّر الخدّ للتكبّر وأمثاله.

﴿ لِيُعْنِلُ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ أي: ليضلّ الناس عن الحقّ. ومن قرأ «ليضلّ ا بفتح الياء أي: ليضلّ هو عن طريق الحقّ المؤدّي إلى توحيد اللّه أي: جدلهُ من غير العلم والدليل صار سبباً لضلالته عن توحيد اللّه.

﴿ لَهُۥ فِي ٱلدُّنْيَا خِزْيٌّ ﴾ وهوان وذلٌ وفضيحة بما يجري عليهم كما جرى

<sup>1</sup>\_قرب الأسناد، ص ٥٨، ج ١٨٧؛ والبحار، ج ٧، ص ٤٠.

٢ تفسير القمي، ج ٢، ص ٢٥٣؛ وبحار الأنوار، ج ٧، ص ٣٣.

على أبي جهل ونضر وأمثاله يوم البدر من القتل والذم ﴿ وَنُذِيقُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ عَلَابَ ﴾ النّار الّتي تحرقهم. ﴿ وَلَاكَ بِمَا قَدَّمَتُ يَكَاكَ ﴾ فيقال له: ذلك العذاب المؤجّل بما كسبت يداك ﴿ وَأَنَّ آلله لَيْسَ بِظَلَّيرِ لِلْمَبِيدِ ﴾ في تعذيبه لأن الله لا يظلم ولا يعاقب من غير معصية ولا يزيد في العقوبة.

وفي هذه الآية دلالة واضحة على بطلان قول الجبريّة الذين ينسبون كلّ ظلم في العالم إلى الله ثمّ يعتذرون بقول هو أوهن من نسج العنكبوت، وهو أنّه لأجل أن الله يفعله ليس بظلم. ولو تأمّلت في هذا القول لعرفت الشعوذة.

قالت المعتزلة: الآية تدل على أنه إنما وقع العذاب بسبب كسب يده وفعله فلو كان فعله خلقا لله تعالى لكان حين ما خلقه الله سبحانه استحال منه أن ينفك عنه وحين ما لم يخلق الله استحال أن يتصف العبد به فلا يكون ذلك العقاب بسبب العبد فإذا عاقبه عليه كان ذلك محض الظلم وذلك خلاف نص الآية.

وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللَّهَ عَلَى حَرْفِ ۚ فَإِنْ أَسَابُهُ خَيْرُ ٱلْمُمَانَّ بِهِ وَلِنْ أَصَابَنَهُ فِيْنَ أَلْمَانِهُ خَيْرُ ٱلْمُمَانَ بِهِ وَلِنَ أَصَابَنَهُ أَنْ الْمُمَانَ الْمُعْدَرُهُ وَمَا لَا يَنْفَعُهُ فَلِكَ هُوَ ٱلْمُمْرَانُ الْمُعْدِدُ وَاللَّهُ مُلَا يَعْبُونُ وَمَا لَا يَنْفَعُهُ فَاللَّكَ هُوَ ٱلْمُمْرِدُ اللَّهُ اللللْمُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ ال

وقرئ «خاسر الدنيا» على الحاليّة وقرئ «من ضره» بدون الّلام.

سبب النزول: نزلت في جماعة كانوا يقدمون على رسول الله المدينة فكان أحدهم إذا صح جسمه وولدت امرأته غلاماً ونتجت فرسه وكثرت ماشيته وماله رضي به واطمأن إليه وإن أصابه وجع المدينة أو ولدت امرأته جارية قال: ما أصبت في هذا الدين إلَّا شرًّا، عن ابن عبَّاس.

وبالجملة بين سبحانه في هذه الآية حال مقلّدة الضلال والدعاة إلى الضلال فقال: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَعْبُدُ اللّهَ عَلَى ﴿ ضبعف في العبوديّة كضعف القائم على ﴿ حَرْفِ ﴾ الجبل أو على طرف الجيش إن كان على ظفر قرّ وإلّا فرّ وذلك من اضطرابه في طريق العلم إذ لم يسع في ظريق العلم والدلائل المؤدّية إلى الحق فينقاد لأدنى شبهة لا يمكنه حلّها وقيل: معنى ﴿ عَلَى حَرْفِ ﴾ المؤدّية إلى الحق فينقاد لأدنى شبهة لا يمكنه حلّها وقيل: المسان والثاني القلب.

﴿ وَإِنَّ أَسَابَهُ ﴾ رخاء وخصب وعافية اطمأن على عبادة الله بذلك الخير ﴿ وَلِنَّ أَسَابَهُ ﴾ اختبار بجدب وقلة مال وشدة ﴿ انقلَبَ عَلَى وَحَهِمِهِ ﴾ ورجع عن دينه إلى الكفر وانصرف على وجهه الذي توجه منه وهو الكفر ﴿ خَيرَ الدُّنيّا ﴾ بفراقه عن الدين ﴿ وَٱلْآخِرَةَ ﴾ بنفاقه وحرمانه عن السعادات ﴿ وَلِكَ ﴾ من موجبات الخسران الظاهر لفساد العاجلة والآجلة وقيل: المراد من خسران الدنيا الحرمان من الغنيمة والعزّ وفي الآخرة الثواب والجنة.

وإن ترك عبادته له لا يضر و و الله ويعبد و ما لا ينفعه و النه ويعبد و ما لا ينفعه و النه و عبادته له لا يضر و و الله و الذي فعل و هو السّلال البعيد من ضلال من أبعد في التيه وطالت وبعدت مسافة ضلاله مثلاً كالقارظين العنزيين. و يَدْعُوا الذي هو في الضلال البعيد و المراد رؤساؤهم هذا إذا كان الضمير في «يدعو» إلى الرئيس المضل وأمّا إذا رجع الضمير إلى العابد المقلّد التابع أي: يعبد من الأحجار وغيرها لو فرضنا بزعمهم النفع لهم في دنياهم بمتابعة بعضهم بعضاً فضر و في الآخرة بسبب العذاب أقرب وكائن لا محالة لأن الكائن قريب. و لَيْشَى الناصر و وَلِيْلَسَ المصاحب والمخالط، والمراد به الأوثان.

لمّا ذكر حال المنكر والشاك في الدين بالخسران ذكر ثواب المؤمنين على الإيمان فقال: ﴿ وَلَنَ اللَّهُ يُدْخِلُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ باللّه وصدقوا رسله ﴿ وَعَمِلُوا الصَّبَلُوحُلْتِ جَنَّاتِ تَجَمْرِي مِن تَعَيْمًا الْأَنْهَارُ ۚ إِنَّ أَلَّهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ بأوليائه وأهل طاعته من الكرامة وبأهل معصيته وأعدائه من الإهانة لا يمنعه مانع.

ثم قال سبحانه: ﴿ مَن كَاتَ ﴾ يحسب ﴿ أَن لَن يَتَمْرُهُ الله ﴿ والضمير في وينصره واجع إلى محمد الله عريد أن من يظن أن لن ينصر الله محمداً في الدنيا بإعلاء كلمته وإظهار دينه وفي الآخرة بإعلاء درجته والانتقام ممن كذبه والرسول وإن لم يجر له ذكر في الآية ففيها ما يدلّ عليه وهو ذكر الإيمان لأن الإيمان لا يتم ولا يحصل إلّا بالله ورسوله، وهذا قول ابن عبّاس والكلبي وجماعة كثيرة من المفترين.

وقيل: إن الضمير في دينصره راجع إلى دمن، فالمعنى: من كان يظن من الناس أن الله لا ينصره فليجهد جهده وليصعد السماء ثم ليقطع المسافة فلينظر هل ينقعه كيده في إزالة غيظه فإن الذي حكم الله به لا يبطل بكيد الكائد. وهذا المعنى مثل معنى قوله: ﴿ فَإِنِ اسْتَطَعّتَ أَن تَبْنَغِيَ نَفَقًا فِي ٱلْأَرْضِ أَوَ سُلُكًا فِي السَّمَا فَي السَّمَا فِي السَّمَ فِي السَّمَا فَي السَّمَا فِي السَّمَا فِي السَّمَا فِي السَّمَ فَي السَّمَا فِي السَّمَا فَي السَّمَا فِي السَّمَا فِي السَّمَا فِي السَّمَا فِي السَّمَا فَي السَّمَا فَي السَّمَا فَي السَّمَا فِي السَّمَا فَي السَّمَا فَيْمَا الْمَا فَي السَّمَا فَي السَّمَا

وحاصل المعنى إذا رجعت الضمير إلى النبي الله أنّه فليطلب حبلاً يصل به إلى السماء ويقطع نصر الله لنبيّه الله ولينظر هل يتهيّأ له هذا الأمر؟ فإذا كان ذلك ممتنعاً كان غيظه عديم الفائدة.

١\_سورة الأنعام: ٣٥.

وقيل: المراد بالنصر الرزق أرض منصورة أي: ممطورة أي: من ظنّ أنّ اللّه لا يرزقه في الدنيا والآخرة فليختنق نفسه فلينظر بهذا الكيد هل يذهب غيظه؟

وفي «الصافي» قال: معناه: أنّ اللّه ناصر رسوله في الدنيا والآخرة فمن كان يظنّ خلاف ذلك ويتوقّعه من غيظه فليتقص في إزالة غيظه بأن يفعل كلّ ما يفعله الممتلئ غيظاً حتى يمد حبلاً إلى سماء بيته فيختنق، وقطع أي: خنق فإنّ المختنق يقطع نفسه.

أو إلى السماء الدنيا ليقطع به المسافة ويجتهد في دفع نصره.(١)

وقال القمي: الظن هاهنا بمعنى الشك، أي: من شك أن الله يصيبه وينصره في الدنيا والآخرة فليمدد دليلاً إلى السماء أي: يجعل بينه وبين الله دليلاً حتى يميّز الحق من الباطل وجاء السبب بمعنى الدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ وَهَالَيْنَهُ مِن كُلّ شَوْمِ سَبّنًا \* قَالَيْعَ سَبّنًا ﴾ أي: دليلاً ومعنى «فليقطع» أي: يميّز قوله: ﴿وَقَلَّمْنَهُمُ اثّنَقَ عَشْرَة أَسْبَاطًا أَسَا ﴾ أي: ميزناهم والكيد بمعنى الحيلة كقوله تعالى: ﴿كَذَنْهِكَ كِذَنَا لِيُوسُفَ ﴾ أي: احتلنا له وحاصل المعنى: إذا وضع لنفسه دليلاً وميّز ثبت له الحق بأن الله ينصره.

وَكَلَالِكَ أَنزَلْنَهُ مَايَنتِ بَيِنَنتِ وَأَنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يُرِيدُ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ اللَّهِ يَهْدِى مَن يُرِيدُ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ اللَّهِ عَامَنُوا وَٱلدِّينَ وَٱلتَّمَنَوَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ ٱشْرَ<del>كَ</del> وَالْمَكُولُ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ ٱشْرَكَ وَالْمَكُولُ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ ٱشْرَكَ وَالْمَكُولُ وَالْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ ٱشْرَكَ وَالْمَكُولُ وَالْمَادُولُ وَالْمَدِيثِينَ وَٱلنَّمَدُونُ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ الشَّرَكَ وَالْمَعْدِينَ وَالنَّمَ وَاللَّذِينَ الشَّرَكَ وَالْمَادُولُ وَالْمَعْدِيثِينَ وَالنَّمَادُي وَالْمَدُولُ وَالْمَالِقُ اللَّذِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ

١- الصافي، ج ١٣، ص ٣٦٧؛ ويحار الأتوار، ج ١٨، ص ١١٧.

٢ـ سورة الكهف: ٨٤ و ٨٥ .

٣ـ سورة الأعراف: ١٦٠.

غدسورة يوسف: ٧١.

٥ ـ سورة طه: ٦٤.

إِنَّ أَنَّ أَلَّهُ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِ مَنَى مِ شَهِيدُ ﴿ ٱلْأَنْ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ مَنَى مِ شَهِيدُ ﴿ ٱلْأَنْ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ مَنَ مِ ٱللَّمْمُونِ وَمَن فِي ٱلْأَنْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْفَكُ مَن فِي ٱلسَّمَونِ وَمَن فِي ٱلْأَنْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْفَكُ مَن أَلَانَامِنَ وَكَالْمَتُ مَن فَلَا اللَّهُ مُومً وَٱللَّهُ وَاللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللهُ عَمَا لَهُ مِن اللهُ عَمَا لَهُ مَن اللهُ عَمَا لَهُ اللهُ عَمْ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَمَا لَهُ مِن اللهُ عَمْ اللهُ عَا لَهُ مَن اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَا اللهُ عَا لَهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا لَهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْ اللهُ ا

ومثل ما تقدّم من آيات القرآن [أنزلنا] القرآن ﴿ اَيَنتِ بَيِّتَنْتِ ﴾ وحججاً واضحات على التوحيد والشرائع والعدل وأنزلنا إليك هذا البيان ﴿ وَأَنَّ ٱللهَ يَهْدِى ﴾ إلى الدين ﴿ مَن ﴾ يهتدي بهداه ويقبل هدايته فيريد سبحانه أو إلى الثواب أو إلى النبوة وحاصل المعنى: أن الآيات بينات ودلائل للمعرفة بالتوحيد والتكليف لمن يهتدي ويقبل الحجج.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ اعلم أنّه تعالى لمّا قال: ﴿ وَأَنَّ اللّهُ يَهْدِى مَن يُرِيدُ ﴾ شرح في هذه الآيتين من يهديه ومن لا يهديه ومن المعلوم أن الاختلاف الواقعة في أصول الأديان محصورة في هذه الأقسام الثلاثة الّتي سنذكر من طبقات ثلاثة: فقسم مشارك في نبوة النبيّ مع المسلمين إلّا أنّهم مختلفين في بعض المسائل كمثبتى الرؤية ومنكريها والجبريّة والعدليّة وأمثالها.

وثانيها: الذين بخالفون في النبوة ولكن يشاركون في الاعتراف بالفاعل المختار كالاختلاف بين المسلمين واليهود والنصارى في نبوة محمد وموسى وعيسى اللهاد.

وثالثها: الذين يخالفون في الإله مع المسلمين، وهؤلاء هم السوفسطائية المتوقّفون في الحقائق والدهريّة الذين لا يعترفون بوجود مؤثّر في العالم والفلاسفة الذين يثبتون موجباً مؤثراً لا مختاراً فصارت هذه ثلاث طبقات.

ولا شك أن القسم الثالث أعظم جهات الخلاف من القسمين الأولين وهذا القسم الثالث بأقسامه الثلاثة ليسوا في العالم متظاهرين بعقائدهم ومذاهبهم بل مستترين كانوا إلى زمان قبيل زماننا وليس للإنسان أن يضيع القلم والقرطاس بذكر هؤلاء الأرجاس.

وأمّا القسم الثاني وهو الاختلاف الحاصل بسبب الأنبياء لله فقسيمه أن يقال: القائلون بالفاعل المختار إمّا أن يكونوا معترفين بوجود الأنبياء أو لا يكونوا معترفين بذلك، أمّا المعترفون بذلك فإمّا أن يكونوا أتباعاً لمن كان نبيّاً في الحقيقة أو لمن كان متنبّئاً أمّا أتباع الأنبياء عليهم السلام فهم المسلمون واليهود والنصارى وهم الصابئون وأمّا أتباع المنكرون للأنبياء على الإطلاق فهم عبدة أتباع المتنبّئ فهم المحوس، وأمّا المنكرون للأنبياء على الإطلاق فهم عبدة الأصنام والأوثان وهم المسمّون بالمشركين ويدخل فيهم البواهمة على اختلاف طبقاتهم فالأديان الحاصلة بسبب الاختلافات هي هذه الستّة الّتي ذكرها الله في الآية وهذه الستّة تتشعّب شعباً كثيرة واحدة لله وهو الإسلام والباقي للشيطان.

وبالجملة ﴿ إِنَ اللَّهُ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ ويبين المحق من المبطل فيبينس وجه المحق ويسود وجه المبطل والفصل يمكن أن يقع بأمور متعددة في الأحوال والأماكن والعلائم غير البياض والسواد ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ مَن شَانه أن يشاهد بعلمه قبل أن يكون لأنّه علَّام الغيوب.

ثم خاطب النبيّ والمكلّفين فقال: ﴿ أَلَمْ ﴾ تعلم ﴿ أَنَّ اللَّهُ مَن فِي السَّمَوَ لَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ ﴾ من العقلاء.

فلو قيل: إنّ جميع من في الأرض لا يسجدون لله.

فالجواب من وجهين: الأوّل: لو لا قوله: ﴿ وَكَثِيرٌ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ الحبره «متأب» محذوف بقرينة حقّ عليه العذاب \_ لكان الإيراد واردا لكنّه

بقوله: وكثير يبيّن أنّ البعض يسجدون والبعض لا يسجدون. هذا إذا كان المراد بالسجود هذا الفعل المخصوص وأمّا إذا كان المراد من معنى السجود الانقياد والذلّة لخالقها فالكلّ من الموجودات مشترك وداخل في السجود وليس شيء إلّا يسبّح بحمده وبيانه أن كلّ ما سوى اللّه تعالى مفتقر ممكن لذاته والممكن لذاته لا يترجّح وجوده على عدمه إلّا عند الانتهاء إلى الواجب لذاته كما قال سبحانه: ﴿ وَأَنَّ إِلَّى رَبِّكَ ٱلسُنَهَىٰ ﴾ وكما أن الإمكان لازم للممكن حال حدوثه وحال بقائه فافتقاره إلى الواجب حاصل حال حدوثه وحال بقائه وهذا الافتقار الذاتي اللازم للماهيّة أدل على الذلّة والنعضوع من وضع الجبهة على الأرض علامة وضعية وضع الجبهة على الأرض علامة وضعية للدلالة على الذلّة والانقياد والافتقار الذاتي وقد يتطرق إليه الكذب أمّا نفس الافتقار الذاتي فممتنع التغير فجميع الممكنات ساجدة وخاضعة متذلّلة لله الافتقار الذاتي فممتنع التغير فجميع الممكنات ساجدة وخاضعة متذلّلة لله المؤلّا المعنى أو المراد سجود ظلّها كقوله: ﴿ يَنَفَيّونًا ظِلْنَلُهُ، عَنِ الْيَمِينِ وَالشّمَايِلِ سُمَّدًا يَتِو وَهُمُ دَيَعُونَ فَيَا اللّهُ وَهُمُ وَالمَّهُ اللّهُ وَهُمُ دَيَعُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَهُمُ دَيَعُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَهُمُ دَيَعُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَهُمُ دَيَعُونَ اللّهُ ال

﴿ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَلَابُ ﴾ وانقطع ذكر الساجدين ثمّ ابتدأ فقال: وكثير حقّ عليه العذاب أي: ممّن أبى السجود ولا يوخده.

﴿ وَمَن يُهِنِ آللَهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمٍ ﴾ أي: من يهينه الله ويشقيه ويدخله جهنّم فماله من مكرم بالسعادة ولا يملك العقوبة والمثوبة سواه ﴿ إِنَّ اللّهُ يَغْمَلُ مَا يَشَكّهُ ﴾ من الأنعام والانتقام بالفريقين من المؤمن والكافر.

وفي «التوحيد» عن الصادق للنه عن أبيه عن أمير المؤمنين للنه أنّه قيل له: «إنّ رجلاً يتكلّم في المشيّة فقال: ادعه لي قال: فدعي له فقال له: يا عبد الله خلقك

المسورة النجم: 23.

٢\_ سورة النحل: ٤٨.

rw ...... 84 64

الله لما شاء أو لما شنت؟ قال: لما شاء قال: فيمرضك إذا شاء أو إذا شنت؟ قال: إذا شاء قال: فيدخلك حيث يشاء أو شاء قال: فيدخلك حيث يشاء أو حيث تشاء؟ قال: فيدخلك حيث يشاء أو حيث تشاء؟ قال: حيث تشاء؟ قال: حيث يشاء قال: فقال علي المنهج: لو قلت غير هذا لمضربت الذي فيه عيناك». (١)

هَذَانِ خَصْمَانِ الْخَصَمُوا فِي رَبِّهِمْ فَالَّذِينَ كَعَرُواْ فَطِعَتْ لَمُمْ فِيَابٌ مِّن نَادِ يُعَمَّدُ مِن مَوْنِهِمْ الْمُعْيِيمُ اللَّهِ يَعْمَهُمُ مِن مَعْوَنِهِمْ وَالْجَمُّونُ مِن مَلْوَنِهِمْ وَالْجَمُّلُودُ اللَّهِ مَا فِي الْمُعْوِنِمِ اللَّهُ مِنْ مَدِيدِ اللَّهِ اللَّهُ الْمَادُواْ أَن يَغْرُجُواْ مِنْهَا مِنْ عَنِيدِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَ

سبب النزول: نزلت في ستّة نفر من المؤمنين والكفّار تبارزوا يوم بدر: حمزة بن عبد المطّلب قتل عتبة بن ربيعة، وعليّ بن أبي طالب النه قتل الوليد بن عتبة، وعبيدة بن الحارث بن عبد المطّلب قتل شيبة بن ربيعة، عن أبي ذرّ الغفاريّ وعطاء، وكان أبو ذرّ يقسم باللّه أنّها لنزلت فيهم، ورواه البخاريّ في المؤمنين الصحيح أيضاً. وقيل: نزلت في أهل القرآن وأهل الكتاب. وقيل: في المؤمنين والكافرين.

المعنى: لمّا تقدّم ذكر المؤمنين والكافرين شرح في هذه ما أعدّ اللّه لهما فقال: ﴿ هَٰذَانِ خَمْمَانِ ٱلْخَصَمُوا ﴾ الخصم يستوي فيه الواحد والجمع والمذكّر والمؤنّث يقال رجل خصم ورجلان خصم ورجال خصم فيجوز في

١\_التوحيد، ص ٣٣٧؛ وبحار الأنوار، ج ٥، ص ١٠٦.

وبالجملة هذان خصمان أي: جمعان، فالفرق الخمسة الكافرة خصم والمؤمنون خصم وقد ذكرهم الله في الآية السابقة بقوله: ﴿ إِنَّ اَلَّذِينَ مَامَنُوا وَالْمَوْمِنُونَ خَصَم والله في الآية السابقة بقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ مَامُوا وَالْمَنْمِينِينَ وَالنَّمْمُونَ وَالْمَيْرِينَ وَالْمَسْمِينَ الْمَرْحَدُوا فَ الْمَسْمِينِ الله وَيَقِيمُ فَقَالَت اليهود والنصارى للمسلمين: نحن أولى بالله منكم لأن نبينا قبل نبيتكم وديننا قبل دينكم وقال المسلمون: بل نحن أحق بالله منكم آمنًا بكتابنا وبكتابكم ونبينا ونبيتكم وكفرتم أنتم بنبينا حسداً فهذا بلقة منكم آمنًا بكتابنا وبكتابكم ونبينا ونبيتكم وكفرتم أنتم بنبينا حسداً فهذا خصومتهم وقبل: خصومتهم يوم بدر فبين الله ما أعد للخصمين وقوله خصومتهم وقبل: خصومتهم يوم بدر فبين الله ما أعد للخصمين وقوله خصومتهم المعنى.

قال علي بن أبي طالب للثلاث: «أنا أوّل من يجعو للخصومة بين يدي الله» (١) القمي قال: «فحن وبنو أميّة نحن قلنا صدق الله ورسوله وقالت بنو أميّة كذب الله ورسوله»، وفي «الخصال» مثله وزاد: «فنحن الخصمان يوم القيامة».

﴿ فَٱلَّذِينَ حَكَفُرُوا ﴾ فصّلت و﴿ قُطِعَتْ لَمُمْ ثِيَابٌ ﴾ على قدر جثثهم الخبيثة ثباب ﴿ مِنْ لَكُمْ فِي المراد بالثياب إحاطة النار بهم كقوله: ﴿ لَمُمْ تِن الْحَبِيثَة ثباب ﴿ مِن فَوْقِهِمْ غَوَاشِ ﴾ ولعل المراد بالثياب إحاطة النار بهم كقوله: ﴿ لَمُمْ تِن جَهَةًمْ مِهَادٌ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشِ ﴾ ولكن هذا المعنى خلاف الظاهر والأولى

الدسورة ص: ٢١.

٢ سورة الحجرات: ٩.

٣ـ سورة النعج: ١٧.

٤ - الصراط المستقيم، ج ١٢ ص ٤٤؛ والبحار، ج ٣٦، ص ١٢٨.

٥ ـ سورة الأعراف: ٤١.

rv4 ...... 84 64

قول سعيد بن جبير: ثياب من نحاس أذيب بالنار يلبسونها نحو قوله تعالى: ﴿ سَكَابِيلُهُم مِن قَطِرَانِ ﴾ (١) وأخرج الكلام بلفظ الماضي كقوله: ﴿ وَنُفِخَ فِي الشَّورِ ﴾ لأن ما كان من أمر الآخرة فهو كالواقع..

و ﴿ يُعَسَبُ مِن فَوَقِ رُءُومِهِم ﴾ الماء المغليّ الحارّ ﴿ يُعَسَهَرُ رَدِه ﴾ ويذاب بسبب ذلك الماء ﴿ مُعْلَونِهِم وَلَلْمُلُودُ ﴾ فيذاب أحشاؤهم كما يذاب به جلودهم قال ابن عبّاس: لو سقطت منه قطرة على جبال الدنيا الأفابتها وهو مثل قوله تعالى: ﴿ وَسُقُوا مَا يُعَيِما فَقَطَعَ أَمْعاً أَمْ اللهُ بِل أَبِلْغ.

وَ وَلَكُمُ مَّقَنَوعُ ﴾ المقامع السياط وما يضرب به في الحديث: «لو وضعت مقممة منها في الأرض فاجتمع عليها التقلان ما نقلوها وما أقلموها من الأرض».

و حُكُلُما أَرَادُوا أَن يَغَرُّهُوا مِنها في من الغم والكرب الذي يأخذ بانفاسهم أعيدوا فيها أي: كلّما حلولوا الخروج من النار وأعيدُوا فيها في قهراً وذلك أن النار ترميهم بلهبها حتى إذا كانوا في أعلاها ضربوا بمقامع وأعمدة من حديد فهووا فيها سبعين خريفاً فإذا انتهوا إلى أسفلها ضربهم زفير لهبها فلا يستقرون ساعة.

ويقال لهم: ﴿ وَذُوقُوا عَنَابَ لَلْمَ رِبِي ﴾ والذوق: طلب إدراك الطعم، والحريق: الغليظ من النار، العظيم الإهلاك.

وهذا الترتيب لأحد الخصمين وللخصم الآخر الذين هم المؤمنون فقال: ﴿ إِنَّ اللَّهِ يُدْخِلُ الَّذِينَ عَامَنُوا ﴾ بالله وأقرّوا وحدانيّته ﴿ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجَرِّى مِن تَعْيِبُهَا ٱلْأَنْهَكُرُ ﴾ فذكر سبحانه حكمه في المؤمنين بأربعة أوجه: المسكن بقوله «جنّات».

الدسورة إبراهيم: ٥٠.

۲\_سورة محمد: ۱۵.

والثاني: الحلية والزينة أي: يلبسون افتخارا الحليّ والحلل يحلّون في الآخره والجنّة من أساور وهي حليّ اليد من ذهب ولؤلؤ.

والثالث: ﴿ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴾ أي: ديباج حرّم سبحانه في الدنيا على الرجال لبس الحرير وشوقهم في الآخرة بعوضها فبيّن أن ما حرمتم في الدنيا تستدركون في الآخرة ولو قلت: إن النساء شاركتهم في الآخرة مع أنّها ليست بمحرّمة عليهن في الدنيا وذلك المحلّل لهن في الدنيا بالنسبة إلى الآخرة لبس بشيء وهو يسير.

والرابع: ﴿ وَهُدُوا إِلَى الطَّيْبِ مِنَ الْقَوْلِ ﴾ وفيه وجوه ارشدوا وخوطبوا في الجنّة بالتحيّات الحسنة يحيّي بعضهم بعضاً ويحبّيهم الله وملائكته. وقيل: ارشدوا إلى شهادة أن لا إله إلّا الله والحمد لله والله أكبر، وقيل: إلى القرآن، وقيل: إلى القول الذي يلتذونه ويشتهونه ويعليب به نفوسهم ويمكن أن يؤول بوجه آخر وهو أن العلاقة البدنيّة جارية مجرى الحجاب للأرواح البشريّة في الانصال بعالم القدس فإذا فارقت أبدانها انكشف الغطاء ولاحت الأنوار الإلهيّة فظهور تلك الأنوار الهداية ﴿ إِلَى عِرَطِ لَقَيِيدٍ ﴾.

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَيَمُدُّونَ عَن سَجِيلِ ٱللهِ وَالْسَجِدِ ٱلْحَكَامِ ٱلَّذِى جَعَلْنَهُ اللَّكَامِ سَوَآة ٱلْعَكِمُكُ فِيهِ وَالْبَاذُ وَمَن يُسرِة فِيهِ بِإِلْحَكَامِ بِظُلْمِ ثُلِيقَهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ أَلَا الْعَكَامِ بُطْلُمِ ثُلِيقَهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ أَلَا يَشْرِلْف فِي عَذَابٍ أَلِيمِ أَلَا يَشْرِلْف فِي عَذَابٍ أَلِيمِ أَلَا يُسْرِلُونَ وَالْمُنْفِعِ السَّجُودِ أَنْ وَأَلَانَ الْمَالِمِ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّلَهُ فَي السَّامِ عَلَى مَا يَوْفَعُ مَا اللَّهُ عَلَى الْمُعْمَلُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِدُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ

الْبَايِسَ الْفَقِيرَ ﴿ ثُمَّ لَيُغْمُسُوا تَفَنَّهُمْ وَلَيُوفُوا نُدُورَهُمْ وَلَيَوفُوا نُدُورَهُمْ وَلَيَعَلَوْ وَلَيَ اللّهِ فَلَهُ خَرُّ لَيْ فَلُو خَيْرٌ وَلَيَعَلَمُ الْمُؤْمِنِ اللّهِ فَلُو خَيْرٌ وَلَيَعَلَمُ اللّهُ عَلَيْتِ اللّهِ فَلَمُ خَيْرٌ لَهُ عِنْدَ رَبِيدٍ. وَأَحِلَتْ لَحَيْمُ الْأَنْعَنُمُ إِلّا مَا يُتَلَى عَلَيْحِكُمْ الْمُنْعَنَمُ إِلّا مَا يُتَلَى عَلَيْحِكُمْ الْمُنْعَنَمُ إِلّا مَا يُتَلَى عَلَيْحِكُمْ الْمُنْعَنِمُ الْمُنْعَنِمُ الْمُنْعَنِمُ الْمُنْعِدِ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ وَاجْتَنِبُوا فَوْلَتَ الزُّورِ ﴿ اللّهُ وَلَيْنِ وَاجْتَنِبُوا فَوْلَتَ الزُّورِ ﴿ آَ

سبب النزول: قال ابن عبّاس: نزلت الآية في أبي سفيان بن حرب وأصحابه حين صدّوا رسول الله عليه عام الحديبية عن المسجد الحرام عن أن يحجّوا ويعتمروا وينحروا الهدي فكره رسول الله عليه قتالهم وكان محرما بعمرة ثمّ صالحوه على أن يعود في العام القابل.

وبالجملة ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَيَمُدُونَ ﴾ الناس ﴿ عَن ﴾ طاعته وعطف المضارع لعل المراد بالمضارع الماضي ويؤيده قوله: ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا وَسَدُونَ سَبِيلِ اللّهِ ﴾ (١) ويمكن أن يكون المراد كفروا فيما مضى وهم الآن يصدّون ويمنعونهم عن عبادة الله [و] عن ﴿ الْمَسْجِدِ ٱلْحَكَامِ ﴾ الّذي جعلناه للنّاس مستقراً ومنسكاً ومتعبّداً. أو المعنى أنّه جعلناه للنّاس وقفا لم يخص به بعض دون بعض. ثمّ قال: ﴿ سَوَلَةٌ ﴾ أي: جعلنا المقيم والغريب فيه سواء. وكلمة السواء المفعول ثان لجعلناه. وقبل: معنى العاكف الغريب إذا جاوره ولزمه للتعبّد وإن لم يكن من أهله.

واختلفوا في معنى التسوية قال ابن عبّاس: (يستويان في سكنى مكّة والنزول بها فليس أحدهما أحقّ بالمنزل من الآخر إلّا أن يكون واحد أسبق في النزول من الآخر وعلى هذا كراء دور (٢) مكّة وبيعها حرام فسبيلها سبيل

اــسورة محمد: ١.

٢\_جمع الدار.

المساجد للامّة). والخبر قال على المكة مياح لمن صبق إليهاه. (١)

والقول الثاني: أن المراد من التسوية أن جعل الله الناس في العبادة في المسجد سواء ليس للمقيم أن يمنع البادي وبالعكس، والمراد من المسجد الحرام قيل: عين المسجد الذي يصلّى فيه. وقيل: المراد الحرم كلّه لقوله: ﴿ أَسْرَىٰ بِمَبْدِهِ مَنَ النَّهَ عَلَىٰ الْمَسَجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ (٢) وهو الشيخ ما كان في نفس المسجد بل عرج من بيت أم هاني.

والحاصل: جعلناه للنّاس قبلة لصلاتهم ومنسكاً لحجّهم فالعاكف والباد سواء في حكم النسك وذلك لأن المشركين كانوا يمنعون المسلمين عن الصلاة في المسجد الحرام والطواف به ويدّعون أنّهم أربابه وولاته في الحديث: قال النبي عليه الله الله عبد مناف من ولّى منكم من أمور الناس شيئاً فلا يمنعن عن أحد أطاف بهذا البيت أو صلّى أيّة صاعة من ليل أو نهاره. (")

أمّا قوله: ﴿ وَمَن يُهِ فِيهِ بِإِلْحَكَامِ ﴾ بفتح الياء أيضاً قرئ من الورود، ومعناه: ومن يرد أن يميل فيه عن الحق إلى الباطل ظالماً. قيل: هو الشرك وعبادة غير الله فيه. وقيل: كلّ شيء نهي عنه حتّى شتم الخادم ولو دخول مكّة من غير إحرام لأن الذنوب هناك أعظم.

قال ابن عبّاس: (نزلت في عبد الله بن سعد حيث استسلمه النبي الله فارتد مشركاً لإ أو في عبد الله بن قطل حين قتل الانصاري وهرب إلى مكّة كافراً فأمر النبي الله في عبد الله يوم الفتح كافراً. وقيل: المراد قتل ما نهى الله عنه من الصيد وارتكاب ما لا يحل للمحرم. وقيل: إنّه الاحتكار. وقيل: المنع عن

١- تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٢٤.

٢ سورة الإسراء: ١.

٣\_عوالي اللئالي، ج ١، ص ٢٠١؛ والميزان، ج ١٤، ص ٣٧٩.

عمارته. وقيل: قول الرجل في المبايعة لا والله وبلى والله. وقول المحقّقين: أنّ الإلحاد بظلم عامّ في كلّ المعاصي.

قال ابن مسعود: (لو أن رجلاً بعدن هم بأن يعمل سيَّنة عند البيت أذاقه الله عذاباً أليماً).

وفي «نهج البلاغة» في كتاب كتبه أمير المؤمنين النه إلى قدم بن العبّاس بن عبد المطّلب وهو عامله على مكّة وأمر أهل مكّة أن لا يأخذوا من ساكن أجرا فإن الله سبحانه يقول: ﴿ سَوَّاتُهُ ٱلْعَنْكِفُ فِيهِ وَٱلْبَادِ ﴾ والعاكف المقيم به والبادي الّذي يحج إليه من غير أهله. (۱)

وفي «الكافي» عن الصادق ﷺ: «إنّ معاوية أوّل من علَى على بابه مصراعين بمكّة فمنع حاج بيت الله مع ما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ سُوّاَةً ٱلْعَنْكِفُ فِيهِ وَٱلْبَادِ ﴾ كان الناس إذا قدموا مكّة نزل البادي على العاضر حقى يقني حجه وكان معاوية صاحب السلسلة الّتي قال الله سبحانه: ﴿ فِي سِلْسِلَةِ ذَرْعُهَا سَبْمُونَ ذِرَاعًا ﴾ (") وكان فرعون هذه الأمّة». (")

وفي «التهذيب» عنه النهاز «كالت دور مكّة ليس على شيء منها باب وكان أول من على شيء منها باب وكان أول من على على بابه المصراعين معاوية بن أبي سفيان وليس ينبغي الأحد أن يمنع الحاج شيئاً من دور مكّة ومنازلها». (1)

وفي «العلل» عنه النبي في هذه الآية قال: «لم يكن ينبغي أن يوضع على دور مكة أبواب لأنّ للحاج أن ينزلوا معهم في دورهم في ساحة الدار حتى يقضوا مناسكهم.

١- نهج البلاغة، الشيخ محمد عبده، ج ٢، ص ١٢٧؛ وفقه القرآن، ج ١، ص ٣٢٧.

٢\_سورة الحاقة: ٣٢.

٣- الكافي، ج ٤، ص ٢٤٣.

عدالتهذيب، ج ٥، ص ٤٢٠؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٣٧١.

وإنّ أوّل من جعل لدور مكّة أبواباً معاوية (١) وقد استحقّ ما أعد الله من عذاب الحريق».

القميّ في تفسير العذاب الحريق عن أبي بصير عن الصادق الله قلت له: يا ابن رسول الله خوفني فإن قلبي قسا فقال: «يا با محمّد استعدّ للحياة الطويلة فإنّ جبرئيل جاء إلى رسول الله وهو قاطب وقد كان قبل ذا يعيء متبسّما فقال رسول الله: يا جبرئيل جنتني اليوم قاطباً؟ فقال: يا محمّد قد وضعت منافخ النار، فقال: وما منافخ النار يا جبرئيل؟ فقال: يا محمّد إنّ الله عزّ وجلّ أمر بالنار فنفخ عليها ألف عام حتى عام حتى احمرت ثم نفخ عليها ألف عام حتى الموتت فهي سوداء مظلمة لو أنّ قطرة من الفنريم قطرت في شراب أهل الدنيا لمات أهلها من حرّها ولو أنّ سربالاً من سرابيل أهل النار على بين السماء والأرض لمات أهل الأرض من ريحه ووهجه قال: فبكي رسول الله ويقول: قد أمنتكما أن تغلبا فبعث الله إليهما ملكاً فقال لهما: ربّكما يقرؤكما السلام ويقول: قد أمنتكما أن تغلبا فبعث الله إليهما عليه فقال أبو عبد الله الله الله عدي رسول الله تلاه فاحكاً بعد فلك، فقال: أبو عبد الله طبك: «فما رئي رسول الله تلاه فاحكاً بعد فلك». فقال: أبو عبد الله طبك يا أبا محمد؟ وقلت: حسبي حسبي. (\*)

وبالجملة قال الصادق النهاد الكل ظلم الحاده (٣) وسئل عن أدنى الإلحاد فقال: «إنّ الكير أدناه» (٤) حتى أنّ في «العلل» عنه النه أنّه قيل له: إنّ سبعاً من سباع الطير على الكعبة ليس يمرّ به شيء من حمام الحرم إلّا ضربه فقال:

١ علل الشرايع، ج ٢، ص ٣٩٧؛ ووسائل الشيعة (آل بيت)، ج ١٣، ص ٢٦٨.

٢ - تفسير القمي، ج ٢، ص ٨١ و تفسير الصافي، ج ٣، ص ٣٦٩.

٣- الكافي، ج ٤، ص ٢٣٧؛ ومن لايحضره الفقيه، ج ٢، ص ٢٥٢.

٤ الكافي، ج ٢، ص ٣٠٩؛ وو سائل الشيعة، ج ١١، ص ٢٩٨. الإسلاميّة.

«انصبوا له واقتلوه فإنه قد ألحد في الحرم». (١)

وفي «الكافي» عنه النبخ في هذه الآية قال: «نزلت فيهم حيث دخلوا الكفية فتعاهدوا وتعاقدوا على كفرهم وجحودهم بما نزل في أمير المؤمنين النبخ فألحدوا في البيت بظلمهم الرسول ووليّه فبعدا للقوم الظالمين». (٢)

والقمى قال: نزلت فيمن يلحد في أمير المؤمنين الله ويظلمه. (٣)

وَإِذْ بُوَّاتُكَا لِإِبْرُهِيمَ مَكَاتَ الْبَيْتِ ﴾ أي: واذكر حين جعلنا لإبراهيم مكان البيت مباءة ومرجعاً يرجع إليه للعمارة والعبادة. وكان قد رفع البيت إلى السماء أيام الطوفان وكان من ياقوتة حمراء فأعلم الله سبحانه إبراهيم مكانه بريح أرسلها فكشفت ما حوله فبناه على وضعه الأول، وقيل: أمر إبراهيم بأن يأتي موضع البيت ويبني فخفي عليه مكان البيت فبعث الله على قدر البيت الحرام في العرض والطول غمامة وفيها رأس يتكلّم وله لسان وعينان فقال: يا إبراهيم ابن على قدري وحيالى فأخذ في البناء وذهبت السحابة.

﴿ أَن لَا تَشْرِلُفَ فِي فَيْكَا ﴾ وحاصل معنى التبوئة لإبراهيم وجعله مسكناً له لأن يكون بقلبه موحداً لرب البيت عن الشريك ويكون مكلفاً بتطهير البيت وتنظيفه عن الأوثان والشرك وعبادة الأصنام ومعنى ﴿ لا تُشْرِكَ فِي بناء وَالْحَالَة أَنْ إبراهيم لم يشرك بالله أنّه لا تشرك بي غرضا آخراً في بناء البيت وكذلك لا تشرك في العبادة غيري.

فلو قيل: إن البيت ما كان معمورا في زمن إبراهيم فكيف قال: ﴿ وَلِمْ فِي مِنْ إِبْرَاهِيمُ فَكِيفُ قَالَ: ﴿ وَلِمْ فِي مِكْنُ أَنْ يَكُونُ ذَلِكُ الْمُكَانُ كَانَ صَحَرًا وَكَانُوا يَرْمُونُ

١-علل الشرايع، ج ٢، ص ٤٥٣؛ وبحار الأنوار، ج ٩٦، ص ١٥٣.

٢- الكافي، ج ١، ص ٤٢١؛ وبحار الأنوار، ج ٢٣، ص ٢٧٦،

٣- تفسير القمي، ج ٢، ص ٨٣؛ وتفسير الصافي، ج ٢، ص ٣٧٢

إليها الأقذار فأمر بتطهيره أو كانوا قد وضعوا فيها أصناما لما قد سمعوا أن قبلهم كانوا جماعة يعبدون الأصنام فأمر بتخريب ذلك البناء ووضع بناء جديد وذلك هو التطهير عن الأوثان، أو المراد أنّك بعد أن تبنيه فطهره عمّا لا ينبغي من الشرك وقول الزور.

وأمّا قوله: ﴿ لِلطَّآمِفِينَ وَٱلْقَآمِمِينَ وَٱلرُّكَمِ ﴾ أي: للطائفين بالبيت من غير أهل مكّة والقائمين أي: المقيمين بها والركّع ﴿ ٱلسُّجُودِ ﴾ أي: من المصلّين والجامعين بين الركوع والسجود. قوله ﴿ وَأَذِّن فِي ٱلنّاسِ ﴾ أي: وناد يا إبراهيم في الناس وأعلمهم بوجوب الحجّ.

واختلف في المخاطب به على قولين(١):

أحدهما: أنّه إبراهيم للغلا عن علي للغلا وابن عبّاس واختاره أبو مسلم قال ابن عبّاس: (قام إبراهيم للغلا في المقام فنادى: يا أيّها الناس إنّ اللّه دعاكم إلى الحج فأجابوا بلبّيك اللهم لبّيك).

والثاني أن المخاطب به محمد الشيخ فأذّن في حجّة الوداع أي: أعلمهم بوجوب الحجّ.

ولكن جمهور المفسرين على القول الأول وقالوا: قد أسمع الله تعالى قول إبراهيم كل من سبق علمه بأنّه يحج إلى يوم القيامة كما أسمع سليمان مع ارتفاع منزلته وكثرة جنوده حوله صوت النملة مع خفضه وسكونه. وفي رواية عطا عن ابن عبّاس قال: لمّا أمر الله سبحانه إبراهيم أن ينادي في الناس بالحج صعد أبا قبيس ووضع إصبعيه في أذنيه وقال: أيّها الناس أجيبوا ربّكم فأجابوه بالتلبية في أصلاب الرجال وأول من أجابه أهل اليمن.

﴿ يَأْتُوكَ رِجَالًا ﴾ أي: مشاة على أرجلهم ﴿ وَعَلَنْ كُلِّ مَهَامِرٍ ﴾ أي:

١ ـ مجمع البيان، ج ٧، ص ١٤٥؛ وبحار الأنوار، ج ١٢، ص ٩١.

ركباناً يريد الإبل ولا يدخل بعير ولا غيره الحرم إلّا وقد هزل. وروى سعيد بن جبير عن ابن عبّاس أنّه قال لبنيه: يا بنيّ حجوا إليها مشاة فإنّي سمعت رسول اللّه و يقول: «للحاج الراكب بكل خطوة يخطوها راحلته سبعون حسنة وللحاج المائي بكل خطوة يخطوها سبعمائة حسنة من حسنات الحرم قيل: وما حسنات الحرم؟» قال: «الحسنة بمائة ألف». (۱)

وقرئ «يأنِينَ مِن كُلِ فَيِم عَمِيقِ ﴾ الضمير راجع إلى جماعة الإبل الضامرة وقرئ «يأنِون» صفة للرجال. وقرئ «الرجال» كنيام جمع نائم وقرئ «رجالا» بضم الراء محفف الجيم ومثقله، و«رجّال» مشددة كعجّال. وبدأ الله بذكر المشاة تشريفاً لهم. وإنّما قال في الآية «يَأْتُوك» لأن إبراهيم النه هو الذي نادى الناس فكأنّه هو المأتي من كلّ طريق بعيد.

وفي «الكافي» و«التهذيب، عن الصادق للنا قال: «إنّ رسول الله عَلَيْ أَقَام

۱\_مستدرك الوسائل، ج ٨٠ ص ٣٠؛ وعوالي اللثالي، ج ٢، ص ٨٦.

٢ من الضرب في الأرض بمعنى السفر.

٣ مجمع البيان، ج ٧، ص ١٤٥؛ وانظر: المستدرك، الحاكم نيشابوري، ج ١، ص ٤٦٥.

بالمدينة عشر سنين لم يحج ثم أنزل الله: ﴿ وَأَذِن فِي اَلنَّاسِ بِالْحَيْجَ ﴾ الآية، فأمر المؤنِّنين أن يؤفِّنوا بأعلى أصواتهم: إنّ رسول الله يحج في عامه هذا فعلم به من حضر بالمدينة وأهل العوالي والأعراب واجتمعوا بحج رسول الله تَلاَيْنَ وإنّما كانوا تابعين ينظرون ما يؤمرون به فيتبعونه أو يضع شيئاً فيضعونه الحديث. (۱)

أمّا قوله: ﴿ لِيَشْهَدُوا مَنْنِهِمَ لَهُمْ ﴾ قيل: المراد المنافع للتجارات في الدنيا والثواب في الآخرة. وقيل: المراد منافع الآخرة وهي العفو والمغفرة وهو المروي عن الباقر للله أي: ليحضروا ما ندبهم الله إليه من النفع وإنّما نكر المنافع لأنه أراد منافع راجعة مختصة بهذه العبادة دينية ودنيوية لا توجد في غيرها.

وفي «الذكر» فيها، فقيل: أيام العشر وإنّما قيل لها «معلومات» للحرص على وفي «الذكر» فيها، فقيل: أيام العشر وإنّما قيل لها «معلومات» للحرص على علمها من أجل أن وقت الحج في آخرها ومنافع عملها معروفة كيوم عرفة والمشعر الحرام وكذلك يوم النحر فالمعلومات عشر ذي الحجة والمعدودات أيام التشريق. وقيل: بالعكس.

١- الكافي، ج ٤، ص ٢٤٥؛ والتهذيب، ج ٥، ص ٤٥٤.

أكبر لله الحمد الله أكبر على ما هدانا والحمد لله على ما أبلانا والله أكبر على ما رزقنا من بهيمة الأنعامه (١) أصلها من الإبهام وذلك أنّها لا تفصح كما يفصح الحيوان الناطق والأنعام الإبل واشتقاقها من النعومة وهي اللين سمّيت بذلك للين أخفافها وقد يجتمع معها الغنم والبقر فيسمّى الجميع أنعاماً اتساعاً وان انفردا لم يسمّيا أنعاماً.

﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا وَالْمَمُواْ الْهَالَهِ الْفَقِيرَ ﴾ أي: فكلوا من بهيمة الأنعام التي تذبحونها وهذا إباحة وندب وليس بواجب وقيل: بوجوب الأكل لأن أهل المجاهليّة ما كانوا يأكلونها ترفّعا على الفقراء وأطعموا منها الذي ظهر عليه أثر البؤس من الجوع والعرى وقيل: البائس الذي يمدّ يده بالسؤال ويتكفّف للطلب أمر سبحانه أن يعطي هؤلاء من الهدي ثمّ بعد الهدي ﴿ لَيُقَتُّوا ﴾ ليزيلوا ﴿ تَفَتَمُهُمُ ﴾ والتفث كلّ كراهة تلحق الإنسان فحينئذ يدفعون عن أنفسهم كقص الشارب وتقليم الأظافير وإزالة شعر العانة وغسل واستعمال طيب وأمثالها. قال المبرد: أو نطفوا به سألت أعرابياً ما معنى التفث؟ قال: ما افسر القرآن لكنّا نقول للرجل: ما أتفثك أي: ما أدرنك.

﴿ وَلْمُوفُوا نُدُودَهُمْ وَلْمَكُونُوا بِالْبَيْتِ الْمَرْسِينِ ﴾ وقرئ بتشديد الفاء في «يوفوا» أي: وليتموا نذورهم التي نذروها من أعمال البر في أيام الحج. ولم يقل: «بنذورهم» لأن المراد بالإيفاء الإتمام. قال ابن عبّاس: هو نحر ما نذروا من البدن أو المراد الإيفاء بما نذر الإنسان أن يتصدق إن رزقه الله الحج، قال الطبرسي، وإن كان على الرجل نذور مطلقة الأولى والأفضل أن يفي بها هناك.

وفي «الكافي» عن الباقر الخالج: «وليوفوا نذورهم فيمرّوا بنا فيخبروا بولايتهم

١- الكافي، ج ٤، ص ٥١٦؛ والخصال، ص ٥٠٢.

## ويعرضون علينا نصرتهم وليطَّوَقوا بالبيت العتيق».(١)

في الكافي، عن الصادق الله أنه سئل عنه فقال: «هو طواف النساء الذي يستباح به وطء النساء وذلك بعد طواف الزيارة». (٢) فإنه إذا طاف طواف الزيارة حل له كل شيء إلّا النساء وسمّي عتيقاً لأنّه أعتق من أن يملكه العبيد أو لأنّه أعتق من الطوفان وغرقت الأرض كلّها إلّا موضع البيت أو معنى العتيق القديم وهو أوّل بيت وضع للنّاس بناه آدم وجدده إبراهيم.

والمناسك ذلك والتعظيم حُرُمَدتِ اللّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ عِندَ رَبِّهِ. ﴿ أَي أَم الحجّ والمناسك ذلك والتعظيم وحرمة ما لا يحلّ انتهاكه وتفخيم مناسكها خير عند اللّه في الآخرة وقيل: المراد بالحرمات هاهنا البيت الحرام والبلد الحرام والشهر الحرام.

﴿ وَأُحِلَتَ لَحَكُمُ ٱلْأَمْدَمُ إِلَّا مَا يُشْلَى عَلَيْحَكُمْ ﴾ ثمّ عاد إلى بيان حكم فقال: واحلّت فقد كان يجوز أن يظن أن الإحرام إذا حرّم الصيد وغيره فالأنعام أيضاً تحرم عليه فبين الله أن الإحرام لا يؤثّر فيها فهي محلّلة واستثني منها ما يتلى في كتاب الله من المحرّمات في سورة المائدة مثل ما لم يذكر اسم الله عليه والموقوذة والمنخنقة والميتة وأشباهها.

﴿ فَكَجْتَكِنِبُوا ٱلرِّبِحْسَ مِنَ ٱلأَوْثَكِينِ ﴾ أي: اجتنبوا الرجس الذي هو الأوثان وروى أصحابنا أن اللعب بالشطرنج والنرد وأنواع القمار من ذلك وقيل: إنّهم كانوا يلطّخون الأوثان بدماء قرابينهم فسمّى ذلك رجساً.

﴿ وَٱجْمَتَ نِبُوا فَوْلَاتَ ٱلزُّورِ ﴾ يعني: الكذب. وقيل: المراد هو تلبية المشركين: لبَيك لا شريك لك إلّا شريكاً هو لك تملكه وما ملك. وروى

١- انظر: الكافي، ج١، ص ٣٩٢.

٢\_التبيان، ج ٧، ص ٣١١؛ وأيضاً جوامع الجامع، ج ٢، ص ٥٥٧.

حُنَفَآة بِلَهِ عَبْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ وَمَن يُشْرِكِ بِاللّهِ فَكَأَنَمَا خَرَ مِنَ السّمَآءِ فَتَخَطَعُهُ الطّنبُ أَوْ تَهْوِى بِهِ الرّبِحُ فِي مَكَانِ سَجِقِ ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعْظِمْ شَعَنَهِ الطّنبُ أَوْ تَهْوِى بِهِ الرّبِحُ فِي مَكَانِ سَجِقِ ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعْظِمْ شَعَنَهِ اللّهِ فَإِنّهَا مِن تَقْوَى الْقُلُوبِ ﴿ لَكُو فِيهَا مَنْفِعُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَكًى ثُمَّ مَعِلُمَا إِلَى الْبَيْتِ الْعَيْدِينِ ﴿ وَلِحَكُلّ اللّهُ مَعْلَمَا مَنسَكًا مُسَكًى ثُمَّ مَعِلُمَا إِلَى الْبَيْتِ الْعَيْدِينِ ﴿ وَلِحَكُلّ اللّهُ مَعْلَمَا مَن اللّهُ وَلِيكُ وَيَعَلّ اللّهُ مَا رَزَقَهُم مِن بَهِيمَةِ الْأَنْفَائِرُ وَإِلَيْهُمُ وَلِيكُ وَيَعِلّ مَا رَزَقَهُم مِن بَهِيمَةِ الْأَنْفَائِرُ وَإِلَنْهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُ وَجِلْتُ قُلُوبُهُمْ وَالْعَيْدِينَ ﴾ الذِينَ إذا ذَكِرَ اللّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالْعَيْدِينَ ﴾ النّبَائِينَ إذا ذَكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالْعَيْدِينَ ﴾ النّبَائِينَ إذا ذَكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالْعَيْدِينَ ﴾ النّبَائِينَ إذا ذَكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالْعَيْدِينَ ﴾ السّائِمُ وَعَا رَزَقَنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾

أي: كونوا مستقيمي الطريقة على أمر الله وماثلين إلى دين الله ومخلصين إليه، و«حنفاء» منصوب على الحال، أي: تمستكوا بهذه الأمور التي أمرتم على وجه العبادة لله وحده لا على وجه إشراك غير الله به ﴿غَيْرَ مُشْرِكِينَ ﴾ بالله.

﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِأَلِّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَ مِنَ آلسَّمَآهِ ﴾ وسقط من السماء فتأخذه الطير بسرعة أي: بعد الانخرار والسقوط تخطف الطير لحمه ﴿ أَوْ تَهْدِى بِهِ النِّيحُ ﴾ وتسقطه ﴿ فِي مَكَانِ سَحِيقِ ﴾ مفرط في البعد كبعض المهاوي المهلكة المتلفة وأصل "تخطفه» تختطفه فشبّه سبحانه من أشرك حاله بحال من خر من السماء واختطفته الطير فتفرقت أجزاؤه في حواصلها أو بحال من عصفت

١- مجمع البيان، ج ٧، ص ١٤٨؛ وانظر: مستدرك الوسائل، ج ١٧، ص ٤١٦.

به الربح حتى هوت به وأسقطته في المهالك البعيدة فشبّه الإيمان في علو مقامه بالسماء وشبّه الشرك بالساقط والمهوي المجتذبة للطيور السباع الغائبة في حواصلها والشيطان الذي يطرحه في ذلك الضلال بتلك الربح الّتي أهوته فهو هالك لا محالة. ﴿ وَلِكَ ﴾ أي: الأمر ذلك الذي ذكرنا ﴿ وَمَن يُعَلِّم شَكَير الله لله على الله لطاعته. ثمّ اختلف في ذلك فقيل: هي مناسك الحج كلّها. وقيل: هي البدن وتعظيمها استسمانها وعن ابن عبّاس في رواية مقسم: والشعائر جمع شعيرة وهي البدن إذا أشعرت وأعلمت عليها بأن يشقّ سنامها من الجانب الأيمن ليعلم أنّها هدي فالذي يهدي مندوب إلي طلب الأثمن والأغلى ويختارها عظام الأجسام سمانا غالية الأثمان وترك المكاس في شرائها وقد كانوا يتغالون في ثلاثة ويكرهون المكاس في الثلاثة: المهدي والاضحية والرقبة. ﴿ وَإِنَّهَا مِن تَقْوَى آلْقُلُوبِ ﴾ فإن تعظيمها من تقوى القلوب، حذف المضاف وأقيم المضاف إليه مكانه وأضاف التقوى إلى القلوب، حذف المضاف وأقيم المضاف إليه مكانه وأضاف التقوى إلى القلوب، حقيقة التقوى تقوى القلوب وصدق النيّة.

القميّ قال: المراد تعظيم البدن وجودتها. وفي «الكافي» عن الصادق الخينة المنا يكون الجزاء مضاعفة في ما دون البدنة فإذا بلغ البدنة فلا تضاعف لأنه أعظم ما يكون قال الله: ﴿ وَمَن يُعَظِمُ شَعَكَيْرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَف الْقُلُوبِ ﴾ " وعن الصادق الذي جاء به رسول الله والله والمعة والمعتمن أو ستة وتلاثين الهدي الذي جاء به ولاثين الهدي وستين أو ستة وثلاثين الله وروي عن طريق العامة أن رسول الله والله والمدى مائة بدنة فيها جمل لأبي جهل في عن طريق العامة أن رسول الله والله والله على عن طريق العامة أن رسول الله والله والله والله والله على عن طريق العامة أن رسول الله والله والله

۱- الكافي، ج ٤، ص ٣٩٥؛ ووسائل الشيعة الإسلامية، ج ٩، ص ٢٤٣.
 ٢- الكافى، ج ٤، ص ٢٤٧؛ والتهذيب، ج، ص ٤٥٧.

أنفه برة من ذهب.(١)

﴿ لَكُرُ فِيهَا مَنْفِعُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ اعلم أن قوله: ﴿ لَكُرُ فِيهَا مَنْفِعُ ﴾ لا يليق إلّا بأن تحمل الشعائر على الهدي الذي فيه منافع من ركوبها ونسلها وأصوافها وأوبارها وألبانها، إلى أجل مسمّى أي: وقت النحر ومن قال: إن الشعائر مناسك الحج ودين الله فالمراد من المنافع الأجر والثواب والأجل المسمّى القيامة. ﴿ يُمُدَّمُ عَلِلُهَا إِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْمَتِيقِ ﴾ أي: محل الهدي والنحر ووجوب نحرها منتهية إلى البيت كقوله: ﴿ مَدَّمُ اللهِ الحرم كلّه ودليله: ﴿ فَلَا يَشْرَوُا لَا يَحْرَا الله عَلَى المَا المنحر على هذا يحل نحرها. وأمّا البيت العتيق قيل: محلّه الحرم كلّه ودليله: ﴿ فَلَا يَشْرَوُا اللّهِ عَلَى مَنى ومَنى مِن مَكَة. وقال القول كلِّ مَكَة ولكنها تنزَهت عن الدماء إلى منى ومنى من مكة. وقال أصحابنا: إن كان الهدي للحج فمحلّه منى وإن كان للعمرة المفردة فمحلّه أصحابنا: إن كان الهدي للحج فمحلّه منى وإن كان للعمرة المفردة فمحلّه مَنْ يَعِلْ نحرها.

﴿ وَلِحَكُلِ أُمَّةِ جَعَلْنَا مَنسَكًا ﴾ وقرئ «منسكاً» بكسر السين وبالفتح أمّا الفتح فمعناه نسكاً وعبادة مصدر ميميّ وبالكسر بمعنى الموضع والمعنى: إنّا شرعنا لكلّ أمّة من الأمم السالفة من عهد إبراهيم إلى من بعده ضرباً من القربان، وجعل العلّة في ذلك أن يذكروا اسم الله عليها والعرب كانت تذبح للصنم فسمّى العتير والعتيرة كالذبيح والذبيحة.

﴿ فَإِلَنْهُكُمْ إِلَٰهٌ وَحَدَّ فَلَهُۥ أَسْلِمُوا ۗ وَيَشِرِ ٱلْمُخْيِنِينَ ﴾ وكيفيّة النظم على وجهين:

١- السنن الكبري، ج ٥، ص ٢٣٠؛ والمعجم الكبير، ج ١١، ص ٢٩٩.

٢\_ سورة المائدة: ٩٥.

٣ سورة التوبة: ٢٨.

أحدهما: أن الإله واحد وإنّما اختلفت الشرائع باختلاف الأزمنة والمصالح بحسب حال المكلّف.

الثاني: فإلهكم إله واحد فلا تذكروا على ذبائحكم غير اسم الله فله أسلموا وأخلصوا له الذكر خاصة بحيث لا يشوبه اشتراك البتّة فكونوا منقادا له، ومن كان كذلك كان مخبتا فلذلك قال: ﴿وَبَشِرِ ٱلْمُخْمِينِينَ ﴾ والمخبت المتواضع المخلص الخاشع أي: بشر المطمئنين إلى الله.

ثم وصفهم فقال: ﴿ اللَّهِ وَاللَّهُ وَجِلْتَ قُلُوبُهُمْ ﴾ أي: إذا خوفوا باللّه خافوا، ولذلك الرجل أثران: أحدهما الصبر على المكاره وهو المراد بقوله: ﴿ وَالْصَابِينَ عَلَىٰ مَا أَصَابَهُمْ ﴾ وعلى ما يكون من قبل الله كالأمراض والمحن والمصائب وأمّا ما يصيبهم من قبل الظلمة أو من قبل أنفسهم فالصبر غير واجب بل إن أمكنه الدفع عن نفسه لزمه الدفع ﴿ وَالْمُقِيمِ السَّلَوٰةِ ﴾ أي: الخدمة بنفسه وماله أمّا الخدمة بالنفس إقامة الصلاة والخدمة بالمال وهو المراد من قوله: ﴿ وَهَا رَنَةُ نَهُمْ يُنْوَقُونَ ﴾ وهذان القسمان من الخدمة.

الأثر الثاني في حصول الوجل:

يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِمَّلَدِّمَتْ صَوَيْعُ وَبِيَعُ وَصَلَوَتُ وَمَسَاحِدُ يُذْكَرُ فِيهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَيْدِرُ وَلِيَنصُرَكَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُۥ إِنَ ٱللَّهَ لَعَوِي عَزِيرُ ﴿

«البدن» جمع بدنة سميت بذلك لعظم بدنها وجنّتها وهي الإبل لكن رسول الله علي المحق البقر بالإبل، وقال قوم: البدن الإبل والبقر الّتي يتقرّب بها إلى الله في الحج والعمرة لأنه إنّما سمّي بذلك لعظم البدن فالأولى دخولها فيه، أمّا الشاة فلا تدخل وإن كانت تجوز في النسك لأنّها صغيرة الحسم فلا تسمّى بدنة وكل ضخم بدن.

﴿ وَٱلْبُدُّتَ ﴾ أي: جعلنا البدن ﴿ لَكُمْ ﴾ من أعلام دينه وعلاثم مناسك الحج أي: سوقها إلى البيت وتقليدها عبادة اللّه و﴿ فِيهَا خَيْرٌ ﴾ كثير لكم في الدنيا والآخرة من الثواب. وقيل: المراد خير الآخرة لأنّه الغرض المطلوب.

وَ اللّه الله الله والله أكبر اللّهم منك ولك"، صواف أي: قياماً مقيدة على سنة أكبر لا إله إلا الله والله أكبر اللّهم منك ولك"، صواف أي: قياماً مقيدة على سنة محمد الله الله المعنى: يكن البدن قائمات قد صففن أيديهن وأرجلهن وقرئ صوافن من صفون الفرس وهو أن تقوم على ثلاث وتنصب الرابعة على طرف سنبكه لأن البدنة تعقل إحدى يديها فتقوم على ثلاث. وقرئ اصوافي أي: خوالص لوجه الله ولا تشركوا بالله في التسمية على نحرها أحداً كما كان يفعله المشركون ولا يبعد أن يكون الحكمة في إصفافها ظهور كثرتها للناظرين فتقوى النفوس ويكون التقرب بنحرها عند ذلك مزيد الأجر ويوجب التشويق للنحر وظهور كثرة التكبير وإعلاء اسم الله.

﴿ فَإِذَا وَبَجَنَتَ جُمُوبُهَا ﴾ والمراد من وجوب الجنوب سقوطها إلى الأرض عبر بذلك عن تمام خروج الروح منها من وجب الحائط إذا سقط ووجبت

الشمس إذا غربت ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُوا آلْقَائِعَ وَالْمُعْتَرَ ﴾ قيل: القانع السائل والمعتر آلذي يتعرض للسؤال ولا يسأل. وقيل: بالعكس. والأمر في «كلوا» للإباحة والإذن، وقيل: للوجوب لأن أهل الجاهليّة كانوا يستنكفون من أكلها ولهذا قيل: الأكل واجب إذا تطوع، قال أبو عبد الله الله في معنى القانع والمعتر: «القانع الذي يقنع بما أعطيته ولا يسخط ولا يكلح ولا يلوي شدقه غضبا والقانع المار بك عطعمه يعتري عليك ولا يسأله. قال زهير الشاعر المشهور: على مكثريهم حق من يعتريهم وعند المقلين السماحة والبذل

وروي عنهم الخياب: «أنّه ينبغي أن يطعم ثلثه ويعطي القائع والمعترّ ثلثه ويهدي الأصدقائه ثلثه». (۱)

وتاجها نعمة منا عليكم وألماً كُرُ الله يعني: مثل ما وصفنا ذللناها لكم حتى لا تمتنع عمّا تريدون منها من النحر والذبح بخلاف السباع الممتنعة، ولتنتفعوا بركوبها ونتاجها نعمة منا عليكم ولم لم لمكرم من المعتزلة: هذا يدل على أن الله سبحانه أراد من الجميع أن يشكروا فدل هذا على أنه يريد كل ما أمر به من من عصى وأطاع لا كما يقوله أهل السنة من أنه تعالى لم يرد ذلك إلا من المعلوم أنه يطيع.

﴿ لَن يَنَالُ اللّهَ لَمُومُهَا وَلَا مِمَاؤُهَا وَلَكِكِن يَنَالُهُ النّقَوَىٰ مِنكُمْ ﴾ لمّا كانت عادة الجاهليّة في القربان أنهم يلوتون بدمانها ولحومها الوثن وحيطان الكعبة بيّن في الآية أنّ القصد من النحر حصول التقوى بسبب هذا الأمر منكم وليس المراد حصول الدم واللحم نحو قوله: ﴿ إِلَيْهِ يَصَمَدُ ٱلْكِلِمُ الطّبِبُ ﴾ وهو المراد خصول الدم واللحم نحو قوله: ﴿ إِلَيْهِ يَصَمَدُ ٱلْكِلِمُ الطّبِبُ ﴾ وهو سبحانه غني عن أن ينتفع بالأجسام الّتي هي اللحوم والدماء، وهذا كناية عن

١ـ مجمع البيان، ج ٧، ص ١٥٥؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٣٧٩. ٢ـ سورة فاطر: ١٠.

القبول وكلُّها يقبله الإنسان فيناله ويصل إليه.

﴿ كَنَالِكَ سَخَرَهَا لَكُو ﴾ تقدّم ذكره ﴿ لِتُكَبِّرُواْ اللّهَ عَلَىٰ مَا هَدَنكُو ﴾ وهو أن يقول: الله أكبر على ما هدانا، في مقابلة هدايته لمعالم ديننا ومناسك حجنا ﴿ وَبَشِرِ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ الموحدين والذين يعملون الأعمال الحسنة ويحسنون إلى غيرهم.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُلَافِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ بشر الله سبحانه المؤمنين بالنصرة والغلبة على المشركين ودفع غائلتهم بأن يمنعهم عن أذى المؤمنين وينصرهم عليهم.

ثمّ شرح حال المشركين بأنّهم خونة وكفرة لأنّهم خانوا اللّه وجعلوا له شريكاً وكفروا نعمته وذكروا غير اسم اللّه وتقرّبوا إلى الأصنام بالذبائح فقال: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانِ كَفُورٍ ﴾.

﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ لِتُنتَلُونَ ﴾ وهاهنا حذف كلمة «في القتال» وحذف المأذون فيه لدلالة كلمة «يقاتلون» بسبب كونهم مظلومين ﴿ إِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا فَإِنَّ المَاذون فيه القتال والمأذون له أصحاب الرسول والظالمون المشركون أخرجوهم من ديارهم حتى لحق طائفة منهم بالحبشة ثمّ هاجروا إلى المدينة.

وسبب نزول الآية: كان المشركون لا زال يؤذون المسلمين ولا يزال يجيء مشجوج ومضروب إلى رسول الله الشائلة ويشكون عنده من أذى المشركين لهم فيأمرهم بالصبر ويقول: «إني لم أومر بالقتال» ؛ حتى هاجر إلى المدينة ثم أنزل الله هذه الآية بالمدينة وهي أول آية نزلت في القتال.

﴿ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِينَرِهِم بِغَيْرِ حَقِّى إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ﴾ المعنى: إنّ المسلمين اضطرّوا إلى الخروج من غير استحقاق للخروج ولم يخرجوا من ديارهم إلّا لقولهم: ربّنا اللّه وحده. قال أبو جعفر للنّه: «نزلت في المهاجرين وجرت في آل محمّد اللّه الذين اخرجوا من ديارهم وأخيفوا». (١) وإذا كان المراد من الآية المهاجرين إلى الحبشة فالآية مكيّة.

وَلَوْلَا دَفْعُ اللهِ النّاسَ بَعْمَهُم بِيَهِ والمراد بهذا الدفاع الذي أضافه إلى نفسه الإذن في جهادهم والنصرة للمؤمنين على المشركين يعني: ولو لا دفاع الله أهل الشرك بالمؤمنين لمنع المشركون المؤمنين من العبادة وخربوا ما يبنونه من مواضع العبادة لكن دفع عن هؤلاء بأن أمرهم بقتال أهل الشرك ليفرغ أهل الدين للعبادة وبناء المعابد لها كالصوامع والبيع والصلوات وإن كانت لغير أهل الإسلام، ولهدمت المواضع المعدة للعبادة في شرع كل نبي كانت لغير أهل الإسلام، ولهدمت المواضع لليهود وفي زمن عيسى الصوامع مثلاً لكان هدتم في زمن موسى البيع لليهود وفي زمن عيسى الصوامع للنصارى. وقيل: البيع للنصارى في القرى والصومعة في الجبال والبراري والصلوات كنائس اليهود. وقرئ الوصلوات، بضم الصاد واللام معرب صلوتاً. وقيل: المراد عين الصلاة. وقيل: المراد المصليات وأماكن الصلاة كما قال: وقيل: المراد عين الصلاة. وقيل: المراد المصليات وأماكن الصلاة المساجد. وقيل: الصلوات معبد الصابئين والمساجد معبد المسلمين.

وبالجملة فحاصل المعنى أنّه لو لا ذلك الدفع لانقطعت الصلوات ولخربت المساجد.

﴿ يُذَكُّرُ فِيهَا أَسَمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا ﴾ يعني: يذكر في المساجد أو في هذه الأمكنة المذكورة اسم اللّه كثيراً لأن الغالب فيها ذكر اسم اللّه.

﴿ وَلَيْمَنْ مُكُنَّ أَلَّهُ مَن يَنْصُرُهُ ﴾ هذا وعداً من الله بأنَّه سبحانه سينصر

١ مجمع البيان، ج ٧، ص ١٥٦؛ ويحار، ج ٢٤، ص ٢٢٧.

٢ سورة النساء: ٤٣.

دينه وشريعته ﴿ إِنَ ٱللَّهَ لَقَوِئُ عَنِيزٌ ﴾ أي: قادر قاهر.

الَّذِينَ إِن مَّكَنَّكُمُ فِي الْأَرْضِ أَفَامُوا الصَّكُوةَ وَمَاتُواْ الرَّكُوةَ وَأَمُوا الْمَاكُوةَ وَالْمُورِ الْ وَلَهُ وَلَمُولِ الْ فَكَذِبُوكَ فَاللَّمُ وَيَهُ وَمَادُ وَيَعْوِيهُ الْاَمْتُورِ الْ وَلَا يُكَذِبُوكَ فَقَامُ المَّاكُونُ وَعَادُ وَنَعُودُ اللَّهُ وَقَوْمُ الرَّوْمِيمَ وَقَوْمُ لُوطِ اللَّهُ فَعَلَى مَنْ فَنَ مَنْ فَيْ وَعَادُ وَنَعُودُ اللَّهُ وَقَوْمُ الرَّوْمِيمَ وَقَوْمُ لُوطِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ ال

ثم وصف سبحانه «من» في قوله: «من ينصره». وقال أبو جعفر النبي انحن هم والله». (1) القمي عن الباقر النبي «هذه الآية لآل محمد والمهدئ النبي وأصحابه يملكهم مشارق الأرض ومغاربها ويظهر الدين ويميت الله به وبأصحابه البدع والباطل وكل ضلالة». (2) وفي «المناقب» عن الكاظم وجدة سيّد الشهداء النبي «هذه فينا أهل البيت». (2)

والحاصل: فالمعنى أن الموصوفين هم الذين إن أعطيناهم ما به يصح الفعل منهم ويتمكّنون في الأرض ﴿ أَفَاهُوا الصَّكَوْةَ وَمَاتُوا الرَّكَوْةَ ﴾ أي: أدّوا بحقوقها وأعطوا ما افترض الله عليهم من الزكاة ﴿ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُونِ وَنَهَوا عَنِ الْمُنكُرُ وَبِللّهِ عَنِهِهُ وَهُو كقوله: ﴿ وَإِلَى اللّهِ عَنِهِهُ الْأُمُورُ ﴾ وهو كقوله: ﴿ وَإِلَى اللّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴾ والمعنى أنّه يبطل كلّ ملك سوى ملكه فتصير الأمور إليه بلا مانع.

ثمّ عزّى نبيّه ﷺ عن تكذيبهم إيّاه وخوف مكذَّبيه بذكر من كذَّبوا

۱\_بحار، ج ٦٦، ص ٢٥٧ ومجمع البيان، ج ٧، ص ١٥٨.

٢\_ تفسير القمى، ج ٢، ص ٨٧.

٣- المناقب، ج ٣، ص ٢٠٧؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٣٨٢.

٤ـ سورة البقرة: ٢١٠.

أنبياءهم فاهلكوا فقال سبحانه: ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَتَ مَبْلَهُمْ قَوْمُ نُرِجِ وَعَادُ وَكَادُ وَتَمُودُ \* وَقَوْمُ إِرَاهِيمَ وَقَوْمُ لُوطٍ \* وَأَصْحَتْ مَدْيَكَ ﴾ أي: كل أمّة من هؤلاء الأمم فقد كذّبت نبيها. وأجرى الكلام مجرى التسلية لنبيه وَالله في الصبر على ما هم كانوا عليه من أذى قومهم فقال: وإن يكذّبوك قومك فكذلك فعلوا سائر الأمم أنبياءهم وذكر الله بعض أسمائهم.

فإن قيل: ولم قال: ﴿ وَكُذِّبَ مُومَىٰ ﴾ ولم يقل: قوم موسى؟ لأن موسى ما كذّبه قومه بنو إسرائيل وإنّما كذّبه غير قومه وهم القبط أو إشعار بمبالغة بيان هذا الأمر يعني: أن موسى أيضاً مع وضوح آياته وعظم معجزاته كذّبوه فما ظنّك بغيره؟ ﴿ فَأَمّلَيْتُ لِلْحَكْفِينَ ﴾ وأمهلتهم إلى الوقت المعلوم عندي فما ظنّك بغيره ﴾ بالعقوبة ﴿ فَكَنْ صَكَانَ نَكِيرٍ ﴾ استفهام تقرير أي: كيف إنكاري وغضبي عليهم بالعذاب أليس ابدّلهم بالنعمة نقمة وبالكثرة قلّة وبالحياة موتا وبالعزّة ذلّة وبالعمارة خراباً ؟ ألست أعطيت الأنبياء ما وعدتهم من النصرة على أعدائهم والتمكين لهم في الأرض ؟ فينبغي أن يكون عادتك من النصرة على أعدائهم فإنّه تعالى يمهل للمصلحة فلابلاً من الرضا والنسليم وإن شق ذلك على القلب.

واعلم أنّه بدون ذلك البيان يحصل التسلية لمن حاله دون حال الرسول من المؤمنين فكيف بذلك مع منزلته؟ لأنّه الله في كلّ وقت يصل إليه من جهتهم ما يزيده غمّا كما يقصح عن هذا المعنى قوله الله الوذي دبي معل ما أوذيت الله حالاً بعد حال إكراماً له وقد تقدّم ذكر المكذّبين ووصف وبالغ عذابهم بالإنكار بحصول الأخذ والأخذ كاشف عن حقيقة الإنكار.

١- المناقب، ج ٣، ص ٤٢؛ وبحار، ج ٢٩، ص ٥٦.

﴿ فَكُأْيِنَ مِن قَرْبِهِ أَهْلَكُنَهَا وَلِهِ خَالِمَةٌ فَهِى خَاوِيةٌ عَلَى عُرُوشِهَا ﴾ وقرئ «أهلكتها» بالتاء بمناسبة «فأمليت» قال بعضهم: «كأيّن» المراد من معناه «كم» للتكثير وقيل: معناه «رب» والأول أنسب في معنى الزجر من الثاني أي: وكم من أهل قرى أهلكناها وأهلها ظالمون بالتكذيب والكفر فالقرى خالية من أهلها وساقطة على سقوفها ﴿ وَيِثْرِ مُّعَظّلَةٍ وَقَصْمٍ مَّشِيدٍ ﴾ وكم من بئر باد أهلها وغار ماؤها وتعطّلت من دلائها فلا مستقى منها ولا وارد لها وكم من قصر مجصّص خالياً عن السكنة للعبرة.

وفي تفسير أهل البيت: أي: وكم من عالم لا يرجع إليه ولا ينتفع بعلمه. وفي «الإكمال» و«المعاني» عن الصادق وفي «الكافي» عن الكاظم المناه عن البنر المعطّلة الإمام الصامت والقصر المشيد الإمام الناطق». (3) وإنّما كنّي عن الإمام الصامت بالبئر لأن الإمام منبع العلم الّذي هو سبب حياة الأرواح إلّا

ا\_سورة يوسف: ١١٠.

۲ـ سورة هود: ۳۱.

۳\_سورة هود: ۵۸.

٤\_الكافي، ج ١، ص ٤٢٧؛ وكمال الدين، ص ٤١٧؛ ومعاني الأخبار، ص ١١١.

على من أتاه كما أن البئر منبع الماء الذي هو سبب حياة الأبدان مع خفائها إلا على من أتاها وكنّي عن صمته بالتعطيل لعدم الانتفاع بعلمه وكنّي عن الإمام الناطق بالقصر المشيد لظهوره وعلو منصبه. وفي «المعاني» مقطوعاً عن أمير المؤمنين الخابي: «هو القصر المشيد والبئر المعطّلة فاطمة الله وولدها معطّلين من الملك والقصر مجدهم الذي لا يرتقى والبئر علمهم الذي لا ينزف». (١)

قال الضحّاك: هذه البئر كانت بحضرموت في بلدة يقال لها «حاضوراً» نزل بها أربعة آلاف ممن آمن بصالح ومعهم صالح فلمّا حضروا مات صالح فسمّي المكان حضرموت ثمّ إنّهم كثروا فكفروا وعبدوا الأصنام فبعث الله إليهم نبيّاً يقال له حنظلة فقتلوه بالسوق فأهلكهم الله فماتوا عن آخرهم وعطّلت بئرهم وخرب قصر ملكهم (٢) وكان نبيّهم اسمه سنجاريب، أو سجاريب كان وزيرهم وكان ملكهم جابر.

١ـ معاني الأخبار، ص ١١٢؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٣٨٣.
 ٢ـ بحار الأنوار، ج ١٤، ص ١٦٠؛ وأيضاً مجمع البيان، ج ٧، ص ١٥٩.

والاعتبار والتنبّه يحصل بالرؤية والسماع ولذلك قال: أفلم يسيروا ويسافروا ليروا مصارع من أهلكهم بكفرهم ويشاهدوا ما وقع عليهم ويتعقّلوا في قلوبهم وأذهانهم ويستمعون أخبارهم ويعتبروا بمن مضى قبلهم والمراد أن قومك يا محمّد لم يسيروا في أرض اليمن والشام.

﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ آلَتِي فِي ٱلشَّمْدُودِ ﴾ والضمير في «إنّها» للشّأن والقصّة وقوله: ﴿ أَلَّتِي فِي ٱلصَّمْدُودِ ﴾ من التأكيد الّذي يؤتى في الكلام كقوله: ﴿ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ (١) ومثل قوله: ﴿ يَقُولُونَ مِأْفَوْهِهِم ﴾ (٣) و ﴿ يَطِيرُ الكلام كقوله: ﴿ وَمَشَلَقُ اللّهِ عَلَى أَبْصَارِهُم فَإِنَّهُم يرون بها لكن العمى في بِمَنَاعَةِهِ ﴾ (٣) والمعنى أنّه لا عمى في أبصارهم فإنّهم يرون بها لكن العمى في قلوبهم حيث لم ينتفعوا بما أبصروا، والإبصار يحصل وإن كانت العين عمياء قلوبهم حيث لم ينتفعوا بما أبصروا، والإبصار يحصل وإن كانت العين عمياء بسبب البصيرة إذا كان أصحابها عارفين بالحق وإنّها يكون العمى عمى القلب الذي يقع معه الجحود بوحدانيّة اللّه.

﴿ وَيَسْتَعْبِمُونِكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ ٱللّهُ وَعْدَهُ. ﴿ ويستعجلونك يا محمّد بالعذاب المتوعّد به ويستبطئونه، وفي ذلك دليل على أنه وَ الله على المعذاب المتوعّد به ويستبطئونه، وفي ذلك دليل على أنه وَ الله على المعذاب بهم. ﴿ وَلِنَ يَخْلُفُ اللّهُ وعده في إنزال العذاب بهم. ﴿ وَلِنَ يَخْلُفُ اللّهُ وعده في إنزال العذاب بهم. ﴿ وَلِنَ يَخْلُفُ اللّهُ وعده في إنزال العذاب بهم. ﴿ وَلِنَ يَخْلُفُ اللّهُ واختلفُ في معناه على وجوه: عِنْدُ رَبِّكَ كَالُفِ سَنَةِ مِنَا تَعُدُّونَ ﴾ واختلف في معناه على وجوه:

أحدها: أنّ يوماً من أيام الآخرة يكون كألف سنة من أيام الدنيا، عن جماعة مثل ابن عبّاس وعكرمة ومجاهد وجماعة. وفي رواية أخرى عن ابن عبّاس أنّه أراد أنّ يوماً من الأيّام الّتي خلق اللّه فيها السماوات والأرض كألف سنة، ويدلّ عليه ما روي أنّ الفقراء يدخلون الجنّة قبل الأغنياء بنصف يوم

الـسورة البقرة: ١٩٦.

٢\_سورة أل عمران: ١٦٧.

٣ـ سورة الأنعام: ٣٨.

خمس مائة عام ويكون المعنى على هذا أنّهم يستعجلون العذاب وأنّ يوماً من أيام عذابهم في الآخرة كألف سنة.

وثانيها: أنّ المعنى: وإنّ يوماً عند ربّك وألف سنة في قدرته واحد فلا فرق بين وقوع ما يستعجلون به من العذاب وبين تأخّره في القدرة إلّا أنّه تفضّل بالإمهال إذ لا يفوته شيء.

وثالثها: أنّ يوماً واحداً كألف سنة في مقدار العذاب<sup>(۱)</sup> أي: إنّه لشدته وعظمته كمقدار عذاب ألف سنة من أيام الدنيا على الحقيقة وكذلك نعيم الجنّة لأنّ يوماً من أيام نعيم الآخرة وسرورها مثل ما يكون في ألف سنة من أيام الدنيا ثمّ الكافر مع هذا يستعجل ذلك العذاب لجهله وهذا كقوله: أيام السرور قصار وأيام الهموم طوال.<sup>(۱)</sup> قال الشاعر:

يطول اليوم لا ألقــاك فيــه وحول نلتقــي فيــه قصــير

وفي «إرشاد المفيد» عن الباقر للنياب قال: «إذا قام القائم سار إلى الكوفة فهدم فيها أربعة مساجد ولم يبق على وجه الأرض مسجد له شرفة إلا هدمها وجعلها جماء ووسّع الطريق الأعظم وكسر كل جناح خارج في الطريق وأبطل الكنيف والميازيب إلى الطرقات ولا ترك بدعة إلا أزالها ولا سنة إلا أقامها ويفتح قسطنطنية والصين وجبال ديلم فيمكث على ذلك سبع سنين مقدار كل سنة منها ستين من سنيكم هذه ثم يفعل الله ما يشاء».

قيل: فكيف يطول السنين؟ قال: «يأمر الله الفلك بالعبوت وقلة الحركة فعطول الأيّام كذلك والسنون»، قيل له: إنّهم يقولون: إنّ الفلك إن تغيّر فسد، قال: «ذلك قول الزنادقة فأمّا المسلمون فلا سبيل لهم إلى ذلك وقد شقّ الله القمر لنبيّه عَلَيْتَكُ

۱-بحار الأنوار، ج ٧، ص ١٣٢؛ والكشاف، ج ٣، ص ١٨.
 ٢-مجمع البيان، ج ٧، ج ١٦١؛ وبحار الأنوار، ج ٧، ص ١٢٢.

ومن قبله الشيئة رد الشمس ليوشع بن نون في قتال الجبابرة وأخبر بطول يوم القيامة وأنه كألف سنة ممًا تعدّون». (١)

وفي «الكافي» عنهم النابي قال: «فيما وعظ الله عيسى النيني: واعبدني ليوم كألف سنة منا تعدّون». (٢)

﴿ وَكَا يَن مِن قَرْيَةٍ أَمْلَيْتُ لَمَا وَهِى ظَالِمَةٌ ﴾ مرّ تفسيره أي: كم من أهل قرية أمهلتها وأخرت عذابها ﴿ ثُمَّ أَخَذْتُهَا وَلِلَنَّ ﴾ مصير كلّ واحد.

﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا أَنَا لَكُمْ نَذِيرٌ شُرِينٌ ﴾ قل يا محمد لهم: إنّي مخوف عن معاصي الله مبين لكم ما يجب عليكم فعله وما يجب عليكم تجنّبه ﴿ فَالَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا العَمَنلِحَنتِ لَحَمُ مَغْفِرَةً ﴾ من الله لمعاصيهم لما تقدّم في الآية السابقة الوعيد وبيان عذابهم أردفها بهذه الآية بالوعد للمؤمنين فقال: والذين آمنوا وعملوا الصالحات. لما بين الله للرسول الله وعيدهم فقال: أن يقول لهم: أنا نذير مبين، أردف ذلك بأن أمره بوعدهم ووعيدهم فقال: ﴿ فَالَذِينَ مَامَنُوا ﴾ إلخ، فجمع بين الوصفين في الآيتين: الوعد والوعيد.

قال الرازي وهذا دليل على أن العمل الصالح خارج عن مسمى الإيمان وبه يبطل قول المعتزلة ويدخل في الإيمان كلّما يجب من الاعتقاد بالقلب والإقرار باللسان ويدخل في العمل الصالح أداء كلّ واجب وترك كلّ محظور، ثمّ بيّن سبحانه أن من جمع بينهما فالله يجمع له بين المغفرة والرزق الكريم أمّا المغفرة فإمّا أن تكون عبارة عن غفران الصغائر أو عن غفران الكبائر بعد التوبة أو عن غفرانهما قبل التوبة والأولان واجبان عند المعتزلة وأداء الواجب لا يسمّى غفرانا فيبقى الثالث وهو الدلالة على العفو

۱۔الإرشاد، ج ۲، ص ۳۸۵؛ وبحار الأنوار، ج ۵۲، ص ۳۳۹. ۲۔الكافى، ج ۸، ص ۱۳٤؛ وتفسير نور الثقلين، ج ۳، ص ۵۱۰.

عن أصحاب الكبائر من أهل القبلة.(١)

﴿ وَرِنْقُ كُرِيدٌ ﴾ أي: نعيم الجنَّة فإنَّه أكرم نعيم في أكرم دار.

﴿ وَٱلَّذِينَ سَعَوا فِي مَايِنَتِنَا مُعَنجِزِينَ ﴾ أي: بذلوا الجهد في إبطال آياتنا، وأصل السعي الإسراع في المشي معاجزين مغالبين أن يعجزوا الله، والمعاجزة المسابقة أي: يفوتوه بالمكر والحيل، ومن قرأ «معجزين» معناه مثبطين لمن أراد اتباع النبي وقاصدين تعجيز رسولنا أو ناسبين من تبع النبي المحرد والمحرد والعيل العجز ﴿ أَوْلَاتِكَ أَمْمَكُ لُلُكِيمٍ ﴾ وملازموا النار.

وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَتِي إِلَّا إِنَا تَمَثَّى آلْقَى ٱلشَّيْطُلُنُ فِي الْمُنْيَقِيدِ فَيُسَبِّحُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطُلُنُ شُدَّ يُحْكِمُ ٱللَّهُ مَالِئَةِ وَاللَّهُ عَلِيمُ مُنَا اللَّهِ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطُلُنُ فِتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُومِهِم مَرَضُ وَٱلْقَاسِيةِ مُنْكِبُهُمْ وَإِن الظَّلِيمِينَ لَغِي الشَّيْطُلُنُ فِتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُومِهِم مَرَضُ وَٱلْقَاسِيةِ قُلُوبُهُمْ وَإِن الظَّلِيمِينَ لَغِي شِفَاقٍ بَعِيدٍ ﴿ وَلِيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ أُولُوا ٱلْمِيلَو أَلْفِيلُمُ اللَّذِينَ اللَّهُ لَهَادِ ٱلَّذِينَ اللَّهُ لَهَادِ ٱلَّذِينَ اللَّهُ لَهَادِ ٱلَّذِينَ اللَّهُ لَهَادِ ٱلَّذِينَ مَا اللَّهُ لَهَادِ اللَّذِينَ مَا اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهَادِ ٱلَذِينَ مَا اللَّهِ مِن رَبِّكِ فَي فَيْقِيمِ ﴿ وَلَا يَوْلُ ٱللَّذِينَ كَفَرُهُمُ مَا اللَّهِ مَن مَرْجُولُ مُسْتَقِيمِ ﴿ وَلَا يَوْلُ ٱللَّذِينَ كَفَرُهُمُ مُن اللَّهُ لَهَادِ ٱلَذِينَ مَا اللَّهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللللْلِي

في «الكافي» عنهما النظافي هذه الآية أنهما (زادا «ولا محدث بفتح الدال، فقال: «الرسول» الذي يظهر له الملك فيكلّمه و «النبي» هو الذي يرى في منامه وربّما اجتمعت النبوة والرسالة لواحد، والمحدث الذي يسمع الصوت ولا يرى الصورة، قيل: كيف يعلم أن الذي يراه في النوم حق وأنّه من الملك؟ قال: يوفّق لذلك حتى يعرفه لقد ختم الله بكتابكم الكتب وختم

١\_ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٤٧.

r·v .....

بنبيّكم الأنبياء).(١) وفي معناه أخبار أخر فيه وفي «البصائر،(٢) وغيرهما.

وفي «الكافي» عن السجاد: «إنّ في القرآن آية كان عليّ بن أبي طالب يعرف قاتله بها ويعرف بها الأمور العظام الّتي كان يحدّث بها الناس» ثمّ قال بعد ما سئل عنها: «هو والله قول الله: ﴿و ما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبيّ ولا محدّث ﴾ وكان عليّ بن أبي طالب محدثاً». (" وفي «البصائر» ما يقرب منه، وفيه أنّه سئل: من يحدثه؟ قال: «ملك يحدّثه». قيل له: إنّه نبيّ أو رسول قال: «لا ولكن معله مغل صاحب سليمان ومعل صاحب مومى ومعل ذي القرنين وأريد بصاحب سليمان أصف بن برخيا وبصاحب مومى يوشع بن نون». (الله في «الكافي» في عدّة روايات أصف بن برخيا وبصاحب مومى يوشع بن نون». (الله في «الكافي» في عدّة روايات أن الأئمة كانوا محدّثين كانوا يسمعون الصوت ولا يرون الملك. وكان من ألقاب فاطمة الله محدّثة. (٥)

وقالت المعتزلة: كل رسول نبي وكل نبي رسول ولا فرق بينهما. وقيل لرسول الله والمعتزلة: كم المرسلون؟ فقال: «ثلاثمائة وثلاثة عشر»، فقيل: وكم الأنبياء؟ فقال: «مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً» وعلى هذا يفرق بين الرسول والنبئ.

وفرّقوا بين الرسول والنبيّ بأمور: أحدها: أنّ الرسول من الأنبياء من جمع إلى المعجزة الكتاب المنزل عليه والنبيّ غير الرسول من لم ينزل عليه كتاب وإنّما أمر أن يدعو إلى كتاب من قبله. والثاني: أنّ من كان صاحب المعجزة وصاحب الكتاب ونسخ شرع من قبله فهو الرسول ومن لم يكن

ا۔الکافی، ج ۱، ص ۱۷۷؛ وبحار الأنوار، ج ۲٦، ص ۷۷؛ وتفــير الصافي، ج ۳، ص ۳۸۵. بر در ۱۰ ، در سر مربعه

٢\_ تفسير الصافي، ج ٣، ص ٣٨٥.

٣-الكافي، ج ١، ص ٢٧٠؛ ويصائر الدرجات، ص ٣٤٠.

٤\_بصائر الدرجات، ص ٣٤١؛ والكافي، ج ١، ص ٢٦٨.

٥\_ راجع: الكافي، ج ١، ص ١٧٠ \_ ١٧١.

مستجمعاً لهذه الخصال فهو النبيّ غير الرسول، والقائلين بهذا الكلام يلزمهم أن لا يجعلوا إسحاق ويعقوب وأيّوب ويونس وهارون وداود وسليمان رسلاً لأنهم ما جاءوا بكتاب ناسخ.(۱)

وَمَا أَرْسَلْنَا مِن فَبَلِكَ مِن رَسُولِ الله ذكر بعض المفسرين من العامة من طريقهم في سبب نزول الآية أن الرسول لما رأى إعراض قومه عنه وشق عليه مباعدتهم عمّا جاءهم به تمنّى في نفسه أن يأتيهم من الله ما يقارب بينه وبين قومه وذلك لحرصه على إيمانهم فجلس ذات يوم في ناد من قريش كثير أهله وأحب يومئذ أن لا يأتيه من الله شيء ينفروا عنه وتمنّى ذلك فأنزل الله سورة ﴿وَالنَّجْيِهِ إِنَا هَوَىٰ ﴾ فقرأها رسول الله والله الله الله على لسانه:

﴿ أَفْرَهَ يَهُمُ اللَّنَ وَالْعُرْقَ \* وَمَنَوْهُ النَّالِئَةَ الْأُخْرَىٰ الله على لسانه:

فلمًا أمسى رسول الله عَلَيْظُ أتاه جبرئيل فقال: «ماذا صنعت؟ تلوت على الناس ما لم أتك به عن الله، وقلت ما لم أقل لك؟» فحزن رسول الله حزناً شديداً

۱ــانظر: تفسير الرازي، ج ۲۳، ص ٤٩. ۲ــسورة النجم: ۱۹ و ۲۰.

وخاف من الله خوفاً عظيماً حتى نزل قوله: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ ﴾ إلخ، وهذا القول السخيف رواية بعض المفسرين الظاهرين.

قال الرازيّ: أمّا أهل التحقيق فقد قالوا: هذه الرواية باطلة موضوعة واحتجّوا عليه بالقرآن والسنّة والمعقول. أمّا القرآن فوجوه:

أحدهما: قوله: ﴿ وَلَوْ نَفَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلأَقَاوِيلِ \* لَأَخَذَنَا مِنْهُ بِٱلْبَيِينِ \* ثُمَّ لَفَطَقْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ ﴾ (١).

وثانيها: قوله: ﴿ قُلَ مَا يَكُونُ لِنَ أَنَ أَبَدَلِلُهُ مِن شِلْقَاتِي نَفْسِينٌ إِنَّ أَثَبِعُ إِلَّا مَا يُوخَنَ إِلَىٰتَ ﴾ (").

وثالثها: قوله: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىٰ \* إِنَّ هُوَ إِلَّا وَمَّىُ يُوجَىٰ ﴾ أَ فلو أَنَّه ﷺ قرأ عقيب هذه الآية: تلك الغرانيق العلى، لكان قد ظهر كذب الله تعالى في الحال وذلك لا يقوله مسلم.

ورابعها: قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَادُواْ لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِى أَوْحَبِنَاۤ إِلَيْكَ لِلْغَتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِى أَوْحَبِنَاۤ إِلَيْكَ لِلْغَتْرِى عَلَيْهَا غَدْرَهُمُ وَإِذَا لَاَغَفَدُوكَ خَلِيلًا ﴾ (الله وكلمة «كاد» معناه قرب أن يكون الأمر كذلك مع أنّه لم يحصل.

وخامسها: قوله: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَدْ كِلَنَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئَا وَخَامسها: قوله: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَدْ كِلَنَّ نَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا وَكُلُمُهُ اللهِ اللهُ تفيد انتفاء الشيء لانتفاء غيره فدلَ على أن ذلك الركون القليل لم يحصل.

وسادسها: قوله: ﴿كَنَالِكَ لِنُثَيِّتَ بِهِـ فُوَّادَكَ ﴾(١٠.

١\_سورة الحاقة: ٤٤ و٤٥ و٤٦.

۲ سورة يونس: ۱۵.

٣ سورة النجم: ٣ و٤.

عـ سورة الإسراء: ٧٣.

٥ سورة الإسراء: ٧٤.

٦ـ سورة الفرقان: ٣٢.

وسابعها: قوله: ﴿ سَنُقْرِنُكَ فَلا تَنْنَ ﴾ أنا السنة فهي ما روى محمد بن إسحاق بن خزيمة أنه سئل عن هذه القصة فقال: هذا من موضوعات الزنادقة وصنف فيه كاباً. وقال الإمام أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقيّ: هذه القصة غير ثابتة من جهة النقل ثمّ أخذ يتكلّم في أنّ رواة هذه القصة مطعون فيهم وأيضاً روى البخاريّ في صحيحه أنّ النبيّ للنه قرأ سورة والنجم وسجد فيها المسلمون والمشركون والإنس والجن وليس فيها البنة حديث الغرانيق (٢) وروي هذا الحديث من طرق كثيرة وليس فيها البنة حديث الغرانيق.

وأمًا المعقول فمن وجوه:

أحدها: أنّه غلط من جوز على الرسول الشَّا تعظيم الأوثان إلان من المعلوم أن أعظم سعيه كان في نفي الأوثان.

وثانيها: أنّه ﷺ ما كان يمكنه في أوّل الأمر أن يصلّي ويقرأ القرآن عند الكعبة أمنا من أذى المشركين له حتّى كانوا ربّما مدّوا أيديهم إليه وإنّما كان يصلّي ﷺ إذا لم يحضروها ليلاً أو في أوقات خلوة فكيف يقع هذا الأمر؟

وثالثها: أنّ معاداة قريش له كانت أعظم من أن يقنعوا بهذا القدر من القراءة دون أن يقفوا على حقيقة الأمر فكيف أجمعوا على أنّه عظم آلهتهم حتى خرّوا سجّداً مع تلك المخالفة الدائمة منه الشيخية؟

ورابعها: قوله: ﴿ فَيَنْسَخُ اللّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطُانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللّهُ ءَايَنتِهِ ﴾ وذلك لأن إحكام الآيات بإزالة ما يلقيه الشيطان أقوى من نسخه بهذه الآيات الني تبقى الشبهة معها فإذا أراد الله إحكام الآيات لئلًا يلتبس ما ليس بقرآن قرآناً فبأن يمنع الشيطان من ذلك أصلاً أولى.

ا\_سورة الأعلى: ٦.

٢ صحيح البخاري، ج ٦، ص ٥٢؛ وبحار الأنوار، ج ١٧، ص ٥٨.

rvv......

وخامسها \_وهو أقوى الوجوه \_ أنّا لو جوزناً ذلك ارتفع الأمان عن شرعه وجوزناً في كلّ واحد من الأحكام والشرائع أن يكون كذلك ويبطل قوله تعالى: ﴿ يَكَانُهُمَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكُ وَإِن لَمْ تَغْمَلُ فَمَا بَلَغْتَ وَسَالَتَهُ وَاللّهُ يَعْمِمُكَ مِنَ النّامِ ﴾ (١) فإنّه لا فرق في العقل بين النقصان عن الوحي والزيادة فيه.

فبهذه الوجوه عرفنا أنّ هذه القصّة مجعولة موضوعة أكثر ما في الباب أنّ جمعاً من المفسّرين ذكروها وما بلغوا حدّ التواتر وخبر الواحد لا يعارض النصّ والدلائل النقليّة والعقليّة.(٢)

قال المرتضى الله عناه التمنّي في الآية من أن يكون معناه القراءة والتلاوة، كما قال حسّان بن ثابت:

تمنَّى كتاب اللَّمه أوَّل ليلمة وآخره لاقى حمام المقادر

أو يكون من تمنّي القلب فإن كان المراد التلاوة فالمعنى: أنّ من أرسل قبلك من الرسل كان إذا تلا ما يؤدّيه إلى قومه حرّفوا عليه وزادوا فيما يقوله ونقصوا كما فعلت اليهود وأضاف ذلك إلى الشيطان لأنّه يقع بغروره فينسخ الله ما يلقي الشيطان ويدحضه بظهور حججه وخرج هذا على وجه التسلية للنبيّ لمّا كذب المشركون عليه وأضافوا إلى تلاوته من مدح آلهتهم ما لم يكن فيها.

وإن كان المراد تمنّي القلب فالوجه أن الرسول متى تمنّى بقلبه بعض ما يتمنّاه من الأمور وسوس إليه الشيطان ويدعوه بالباطل وينسخ الله ذلك ويبطله بما يرشد إليه من مخالفة الشيطان ويحفظه من وساوسه. (٣)

١ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٥٠.

٢ سورة المائدة: ٦٧.

٣\_مجمع البيان، ج ٧، ص ١٦٣؛ وانظر: تنزيه الأنبياء، ص ١٥٣.

قال السيّد: وأمّا الأحاديث المرويّة في هذا الباب فهي مجعولة مطعونة عند أصحاب الحديث. قال السيّد: وإن حمل ذلك على السهو فالساهي لا يجوز أن يقع منه مثل هذه الألفاظ المطابقة لوزن السورة ونظمها لأنّا نعلم ضرورة أنّ الساهي لو أنشد قصيدة لم يجز أن يسهو حتّى يتّفق منه بيت شعر في وزنها خصوصاً على الوجه الّذي يقتضيه فائدته لمرام المشركين في البين. وقيل: إنّه ولي كان إذا تلا القرآن على قريش توقّف في فصول الآيات وأتى بكلام على سبيل الحجاج لهم فلمّا تلا الآيات قال: «تلك الغرائيق العلى؟» على سبيل الإنكار عليهم أي: الأمر بخلاف ما قالوه وظنّوه وليس يمتنع أن يكون على سبيل الإنكار عليهم أي: الأمر بخلاف ما قالوه وظنّوه وليس يمتنع أن يكون هذا في الصلاة لأنّ الكلام في الصلاة حينئذ كان مباحاً وإنّما نسخ من بعد.

وقيل: إن المراد بالغرانيق الملائكة وقد جاء في بعض الحديث فتوهم المشركون أنّه يريد آلهتهم. وقال البلخيّ: ويجوز أن يكون النبيّ سمع هاتين الكلمتين من قومه فلمًا قرأ القرآن ألقاها الشيطان في ذكره أن يقوله فعصمه الله ونسخ وسواس الشيطان عنه وأحكام آياته بأن قرأها محكمة سليمة.

ويجوز أن يكون النبي تلاثيل لما قرأ سورة النجم وانتهى إلى ذكر اللّات والعزّى قال الشيطان هاتين الكلمتين رافعا بهما صوته فألقاهما في تلاوته في غمار الناس فظن أن ذلك من قول النبي تلاثي فسجدوا عند ذلك. وهذا القول الآخر في غاية الوهن لأن الشيطان لو قدر على ذلك في حق النبي تلاثيل لكان اقتداره على الناس أكثر فهب أن يزيل جميع الناس عن الدين وقال الله: ﴿ إِنَّهُۥ لَيْسَ لَهُ سُلَطَنُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ المخلصين والمؤمنين. (١)

﴿ ثُمَّ يُحْكِمُ أَقَّهُ مَايَنتِهِ ﴾ ودلالاته حتَّى لا يقع فيها غلط ولا سهو

١- تنزيه الأنبياء، ص ١٥٣.

٢ ـ سورة النحل: ٩٩.

﴿ وَأَلَّهُ عَلِيمٌ ﴾ بكلِّ شيء ﴿ حَكِمْ ﴾ في أفعاله.

تذييل: في «الاحتجاج» عن أمير المؤمنين النائج من بعض الحديث: «يذكر الله لنبيّه ما يحدّث عدوه في كتابه من بعده فقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن فَبِيلِكَ ﴾ الآية يعني: إنّه ما من نبيّ تمنّى مفارقة ما يقاسيه من نفاق قومه وعقوقهم والاشتفال عنهم إلى دار الإقامة إلّا ألقى الشيطان المعترض بعداوته عند فقده في الكتاب الذي أنزل عليه ذمّ ذلك النبيّ والقدح فيه والطعن عليه فينسخ الله ذلك من قلوب المؤمنين فلا يقبلوه ولا تقبله ولا تصفى إليه غير قلوب المنافقين والجاهلين ويحكم الله آياته بأن يحمي أولياءه من الضلال والعدوان وشايعه أهل الكفر والطغيان». (١)

في «الصافي» روي عن أبي عبد الله طنية: «أن رسول الله بيه أصابه خصاصة فجاء إلى رجل من الانصار فقال له: هل عندك من طعام؟ قال: نعم يا رسول الله، وذبع له عناقاً وشواه فلمنا أدناه منه تمنى رسول الله بيه أن يكون معه علي وفاطمة والحسن والحسين عليهم السّلام فجاء فلان وفلان ثم جاء بعدهما علي أمير المؤمنين النه فنزلت الآية في ذلك: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَعِي إِلَّا المؤمنين النه فنزلت الآية في ذلك: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَعِي إِلَّا لَمَنَى الشيطان المَا على الشيطان المناه الله الله الله المومنين الله الله المؤمنين». (1)

﴿ لِيَجْعَلُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ فِسَنَةً لِلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَرَضُ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ ﴾ فشرح أثر تلك الوسوسة في حق الكفّار أولا فقال: ليجعل ذلك تشديداً في الاختبار والتكليف على الذين في قلوبهم مرض الجهل ومرض الشك والريب والنفاق وهم المنافقون وأمّا القاسية قلوبهم فهم المشركون المصرون على جهلهم ظاهراً وباطناً لتلزمهم الدلالة والحجة على الفرق بين ما يحكمه

۱۔ الاحتجاج، ج ۱، ص ۱۳۸۳ وبحار الأنوار، ج ۹۰، ص ۱۲۷. ۲۔ الصافی، ج ۳، ص ۱۳۸۶ وانظر: تفسیر القمی، ج ۲، ص ۸۵

اللَّه وبين ما يلقيه الشيطان.

﴿ وَإِنَى الظَّلْلِمِينَ لَغِى شِقَاقِ بَصِيدٍ ﴾ وقوله: ﴿ وَإِنَ الظَّلْلِمِينَ ﴾ أصله على القاعدة أن يؤتى بالضمير ويقول: إنّهم فوضع الظاهر موضع الضمير قضاء عليهم بالظلم والمشاقّة والمباعدة على السويّة.

وأمّا في حقّ المؤمنين فهو قوله: ﴿ وَلِيعْلَمُ ٱلَّذِيكَ أُوثُوا ٱلْصِلْمَ ٱلَّذِيكَ أُوثُوا ٱلْصِلْمَ ٱلَّهُ ٱلْحَقَّ مِن تَقِلِكَ ﴾ وفي الضمير في هأنّه اللائة أوجه: أحدها أنّها عائدة إلى نسخ ما ألقاه الشيطان. وثانيها إلى القرآن. وثالثها تمكّن الشيطان من الإلقاء (۱) والوسوسة أي: ليعلم اللذين أوتوا العلم بالله وبتوحيده وبحكمته أن القرآن حقّ لا يجوز عليه التبديل والتغيّر ﴿ فَيُؤْمِنُوا بِهِ . ﴾ ويثبتوا ويزدادوا إيماناً إلى إيمانهم ﴿ وَتَواضع لقوة إيمانهم ﴿ وَإِنَّ ٱللّهَ لَهُ اللّهِ مِنْ مُامَنُوا إلى صِرَاطٍ أُسْتَقِيمٍ ﴾ وتخشع وتتواضع لقوة إيمانهم ﴿ وَإِنَّ ٱللّهَ لَهَا إِلَى صِرَاطٍ أُسْتَقِيمٍ ﴾ طريق واضح لا عوج فيه ويهديهم ربهم بإيمانهم وبسبب ولاية على المنتج طريق الجنة.

﴿ وَلَا يَزَالُ اللَّهِ كَفَرُوا فِ مِرْيَةِ مِنْهُ حَقَى تَأْنِيَهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَدُ ﴾ أي: لا يزال الكفّار في شك من القرآن أو من الرسول وهذا خاص فيمن علم الله أنّهم لا يؤمنون من الكفّار حتى تأتيهم الساعة فجأة من دون أن يشعروا وجعل سبحانه الساعة غاية لكفرهم لأنّهم يؤمنون عند أشراط الساعة على وجه الإلجاء وذلك لا ينفعهم.

﴿ أَوْ يَأْلِيَهُمْ عَلَابُ يَوْمٍ عَقِيمٍ ﴾ قيل: إنّه يوم بدر، وسمّي عقيماً ذلك اليوم لأنّه لا مثل له في عظم أمره لقتال الملائكة فيه ومثله قول الشاعر:

عقم النساء فلا يلدن بمثله إنّ النساء بمثله لعقيم

ولم يكن في ذلك اليوم للكفّار خير فهو كالريح العقيم الّذي لا تأتي

١\_ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٥٥.

بخير. وقيل: المراد به يوم القيامة وسمّي عقيما لأنّه لا ليلة له.

وقيل في نظم الآية الأولى ممّا قبلها من الكفّار وما متّعوا به من نعيم الدنيا: ولمّا رأي النبي وَاللَّه ما منيوا به من الإقتار تمنّى لهم الدنيا فبيّن سبحانه أن ذلك التمنّى من وساوس الشيطان وأن ما أعدّ لهم من نعيم الآخرة خير.

الْمُلْكُ يَوْمَهِ لِيَّهِ يَعْكُمُ بَيْنَهُمْ فَكَالِّينِ مَامُواْ وَكَيْلُواْ وَكَيْلُواْ وَكَيْلُواْ وَكَلْبُواْ وَكَيْلُواْ وَكَلْبُواْ وَكَيْلُواْ وَكَلْبُواْ وَكَيْلُواْ وَكَلْبُواْ وَكَلْبُواْ وَكَلْبُواْ وَكَلْبُواْ وَكَلْبُواْ وَكَلْبُوا وَالْفَيْلِ اللّهِ فَأُولَاتِهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينُ ﴿ وَالَّذِينَ مَاجَرُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَأَوْلَاتِهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينُ ﴿ وَالَّذِينَ مَا عُولِينَ اللّهَ لَهُو فَيْ اللّهِ اللّهُ وَنَقًا حَسَنَا وَإِنْ اللّهَ لَهُو خَيْرُ الرّزِقِينَ ﴿ فَا لَهُ لَمُنْ اللّهُ لَكُولُ مُنْ اللّهُ لَكُلُهُ مَنْ اللّهُ لَكُلُهُ مَنْ اللّهُ لَكُلُهُ مَنْ اللّهُ لَكُولُونَ اللّهُ لَكُلُهُ مَنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَا عُوقِبَ بِهِ وَثُمّ بُغِي عَلَيْهِ لَيَسْمُرَنّهُ اللّهُ إِلَى وَمَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَا عُوقِبَ بِهِ وَثُمْ بُغِي عَلَيْهِ لَلْكُ وَمَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ لَكُولُونُ إِلَى اللّهُ لَكُولُونُ إِلَى اللّهُ لَكُولُونُ اللّهُ لَكُولُونُ اللّهُ لَعْمُولُ اللّهُ لَكُولُونُ اللّهُ لَكُولُونُ اللّهُ لَلْهُ لَكُولُونُ اللّهُ لَمْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ مَا عُولِي لِلْكُ وَلَاكُ وَلَاكُ وَلّهُ اللّهُ لَكُولُونُ اللّهُ لَكُولُونُ اللّهُ لَكُولُونُ اللّهُ لَكُولُولُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَكُولُولُ اللّهُ لَكُولُولُ اللّهُ لَكُولُولُ اللّهُ لَكُولُولُ اللّهُ لَكُولُولُ اللّهُ لَكُولُولُ اللّهُ لَلْكُولُولُ اللّهُ اللّهُ لَلْكُولُ اللّهُ لَلْكُولُ اللّهُ اللّ

لمَّا تَقَدَّمُ ذَكَرَ القيامة بَيِّنَ صَفَتُهَا فَقَالَ سَبَحَانُهُ: ﴿ ٱلْمُلْكُ يَوْمَهِ لِيَّهِ ﴾ لا يملك أحد سواه شيئاً بخلاف الدنيا ﴿ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ ﴾ يفصل بين الكافرين والمؤمنين، والتنوين في يومئذ عوض عن الجملة تقديره: يوم يؤمنون ﴿ وَالمؤمنين وَعَمِيلُوا العَبَيْلِحَنْتِ فِي جَنَّنْتِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ ينعمون فيها ﴿ وَالَّذِينَ كَفُرُوا وَكَلَيْنَا فَأَوْلَتُهِكَ لَهُمْ عَذَاتُ مُهْمِئُ ﴾ يهينهم ويذلهم.

ويدخل المؤمنين الجنّات أفرد المهاجرين بالذكر تفخيما لشأنهم فقال: ويدخل المؤمنين الجنّات أفرد المهاجرين بالذكر تفخيما لشأنهم فقال: والذين فارقوا أوطانهم وأثمّ قُيسَلُواً في الجهاد وأو مَاثُواً في الغربة وليَسْرُزُقَنّهُمُ اللهُ وِرْقًا حَسَنًا في وهو رزق في الجنّة والرزق الحسن ما إذا راه لا يمتذ عينه إلى غيره وهذا لا يقدر عليه غير الله ولذلك قال سبحانه:

﴿ وَإِنَّ أَنَّهُ لَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ ولا شك أن الرازق هو ولا غيره فما معنى خير الرازقين؟ لأن من أعطى مؤونة أو شيئاً لأحد فتشبّه بالرازق ولو أن الشيء في الحقيقة من الله وهو خير الرازقين لأن إعطاءه من غير عوض ورزقه سبحانه ليس مسبوقا بشيء آخر مثلاً السيّد إذا أعطى نفقة لعبده فالعبد يكون مسبوقا بإعطاء السلامة والصحة والقدرة بذلك الانتفاع وإلّا لما أمكنه الانتفاع من رزق مولاه وأمّا رزق الله فإنّه لا حاجة به إلى رزق غيره فثبت أنّه خير الرازقين.

واختلفوا في المهاجرين فقيل: من هاجر إلى المدينة طالباً لنصرة الرسول تقرّبا إلى الله.

وقال آخرون: بل المراد من جاهد فخرج مع الرسول أو في سراياه لنصرة الدين ولذلك ذكر القتل بعده، ومنهم من حمله على الأمرين.

واختلفوا من وجه آخر فقال بعضهم: المراد من الآية قوم مخصوصون خرجوا من مكة إلى المدينة للهجرة فتبعهم المشركون وقاتلوهم وظاهر الكلام للعموم. في الجوامع: روي أن المهاجرين قالوا: يا رسول الله هؤلاء الذين قتلوا قد علمنا ما أعطاهم الله من الخير ونحن نجاهد معك كما جاهدوا فما لنا إن متنا معك؟ فأنزل الله هاتين الآيتين. (۱)

وقال سبحانه: ﴿ ثُمَّ قُرِسَلُوا أَوْ مَاتُوا ﴾ وسوى الوعد بينهما واستفادوا التسوية في الحكم بين من مات على فراشه منهم والمقتول منهم روى أنس أن النبي والدي قال: «المقتول في سبيل الله والمتوفّى في سبيل الله بغير قتل هما في الأجر والخير شريكان ولفظ الشركة مشعر بالتسوية وإلّا فلا يبقى لتخميصهما بالذكر فائدة والحاصل: أنّ الله وعدهم بالرزق الحسن،

١- تفسير جوامع الجامع، ج ٢، ص ٥٦٨؛ وتفسير الأصفى، ج ٢، ص ٨١٣.

ثمّ عين وشرح مسكنهم فقال: ﴿ لِيُدْخِلَنَّهُم مُمْدَحَكُلا يَرْضُونَـهُۥ ﴾ فمن قرأ «مدخلاً» بضمّ الميم فهو من الإدخال. ومن قرأ بفتحها فالمراد الموضع أي: في المدخل الذين يرضونه إنّه خيمة من درّة بيضاء لا فصم ولا وصم (۱) لها سبعون ألف مصراع ويرون ما لا عين رأت ولا اذن سمعت ولا خطر على قلب بشر فيرضونه ولا يبغون عنها حولا، ونظيره قوله تعالى: ﴿ وَمَسَنَكُنُ لَمُنْفِئَهُ ﴾ (۱) وقوله: ﴿ وَمَسَنَكُنُ وَقُولُه: ﴿ وَمُسَنَكُنُ مُنْفِيَّةً ﴾ (۱) وقوله: ﴿ وَمُسَنَكُنُ مُنْفِيّةً ﴾ (۱) وقوله: ﴿ وَمُسَنَدُ مُنْفِيّةً وَمُنْفِيّةً ﴾ (۱) وقوله: ﴿ وَمُسَنَدُ مُنْفِيّةً وَمُنْفِقًا اللهُ اللهُ وَمُنْفِقًا اللهُ اللهُ وَمُنْفِقًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ ال

﴿ وَإِنَّ آللَهُ لَمَكِلِيدٌ خَلِيدٌ ﴾ أي: عليم بمن يستحق هذا الإكرام فيعطيهم وحليم لا يعجّل العقوبة فيمن يقدم على المعصية بل يمهل لتقع منه التوبة فيستحقّ منه الجنّة.

وَ الْمَاكُ وَمَنْ عَاقَبَ مِيشُلِ مَا عُوقِبَ مِدِ أَي: الأمر ذلك الذي قصصنا عليك في أحوال المهاجرين ومثوباتهم و وَمَنْ عَاقَبَ بِمِشْلِ مَا عُوقِبَ بِدِ عَلَي الفار القميّ: هو رسول اللّه عَلَيْ لمّا أخرجته قريش من مكة وهرب منهم إلى الفار وطلبوا ليقتلوه فعاقبهم الله يوم بدر وقتل عتبة وشيبة ابنا ربيعة والوليد بن المغيرة وأبو جهل وحنظلة بن أبي سفيان وغيرهم فلمّا قبض وتوفّي رسول الله على طلب بدماتهم فقتل الحسين وآل محمد على الله عنه وهو قول يزيد اللعين حتى تمثّل بهذا الشعر:

لبت أشياخي ببدر شهدوا وقعة الخزرج من وقع الأسل لاهلّــوا واســـتهلّوا فرحــاً ثمّ قالوا: يا يزيــد لا تشــل

١\_أي: من غير كسر وع**قدة**.

٢\_ سورة التوبة: ٢٤.

٣ ـ سورة الحاقة: ٢١؛ وسورة القارعة: ٧.

٤ سورة الفجر: ٢٨.

لست من خندف إن لم أنتقم قد قتلنا القوم من ساداتهم وكذاك الشيخ أوصاني بـــه

من بني أحمد ما كان فعل وعدلناه ببدر فاعتدل فاتبعت الشيخ فيما قد سأل

﴿ إِنَّ اللَّهُ لَمَعُورٌ عَمَورٌ ﴾ إشعار في حسن العفو روي أن الآية نزلت في قوم من مشركي مكّة نفوا قوماً من المسلمين لليلتين بقيتا من المحرم فقالوا: إن أصحاب محمد لا يقاتلون في هذا الشهر فحملوا عليهم فناشدهم المسلمون أن لا يقاتلوهم في الشهر الحرام فأبوا فأظفر الله المسلمين بهم.

ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ سَكِيعٌ بَصِيرٌ اللَّهُ أَلَيْتُ لَى النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهِ وَأَنَّ اللَّهُ هُوَ الْحَقُ رَأَى مَا وَأَنَّ اللَّهُ هُوَ الْحَقُ رَأَى مَا يَعْمُونَ مِن دُونِهِ هُوَ الْمَكِلُ وَأَنِّ اللَّهُ هُوَ الْعَلِيُّ الْصَّهِيمُ الْمَانِ الْصَيِيمُ اللَّهُ هُوَ الْعَلِيُ الْصَيِيمُ اللَّهُ اللَّهِ عُو الْعَلِيُ الْصَيِيمُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُؤْلِقُلْ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُؤْلِقُلُولُ الللْمُؤْلِقُلْمُ اللْمُؤْلِقُلُولُ الللْمُؤْلِقُلْمُ الللْمُؤْلِقُلْمُ اللْمُؤْلِقُلُولُ الللْمُؤْلِمُ ال

تَجْرِى فِي ٱلْبَخْرِ بِأَمْرِهِ. وَيُهُمْسِكُ ٱلسَّكَمَآءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَهُ وَقُدُ رَّحِيتُ ﴿ ۞

أي: ﴿ ذَلِكَ ﴾ النصر الذي فعل بالمؤمنين المتأذّين من الكفّار بسبب الله قادر على كلّ ما أراد واقتضت حكمته ويقدر أن ينصر الضعيف ويقويه على القوي على خلاف العادة كما أنه يلج الضياء في الظلمة وبالعكس كما يضيء البيت بالسراج ويظلم بفقده ﴿ وَأَنَّ اللّهَ مَكِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ وفي الآية تحذير عن الإقدام على ما لا يجوز في المسموع والمبصر. ﴿ ذَلِكَ بِأَكَ اللّهُ هُو الْحَقِ الْحَق الدوق الواجب لذاته ويمتنع عليه الزوال والعجز وما يفعل من الحق الموجود الواجب لذاته ويمتنع عليه الزوال والعجز وما يفعل من عبادته هو الحق وما يفعل من عبادة غيره فهو الباطل فيستحقّون الوعد والوعيد فقال: ﴿ وَأَكَ مَا يَتْعُونَ مِن دُونِهِد هُو الباطل فيستحقّون الوعد العظيم في قدرته فليس قادر على النفع والضرر غيره وهذا المعنى يكون العظيم في قدرته فليس قادر على النفع والضرر غيره وهذا المعنى يكون مرغباً في عبادته وزاجراً عن عبادة غيره.

وَالَمْ تَكُ أَكُ اللّهُ أَنْلُ مِنَ السّكَمَلَةِ مَلَهُ فَتُصْبِحُ الْأَرْضُ مُعْفَكَرًا ﴾ لما ذكر سبحانه قدرته في الآية السابقة قدرته بولوج الليل في النهار وولوج النهار في الليل نبّه على نعمه بأنواع أخر فقال: «ألم تر» بمعنى الرؤية الحقيقيّة لأن الماء النازل من السماء واخضرار النبات على الأرض مرثيّ بالعين، أو معنى الرؤية العلم أي: ألم تعلم أنّه سبحانه أنزل بقدرته وخلقه من السماء المطر فتصبح الأرض بسبب الماء ذات خضرة وقال: «فتصبح» ولم يقل بلفظ الماضى لإفادة أثر الماء زمانا بعد زمان.

﴿ إِنْ اللَّهُ لَطِيفٌ ﴾ ذو لطف بإرزاق عباده من حيث لا يحتسبون

ومحيط بتدبير دقائق الأمور الّتي يتعذّر على غيره ويمتنع تدبيره لغيره ولا يتعذّر عليه كإنزال الماء من السماء وإنبات البقل وأمثاله ﴿ خَبِيرٌ ﴾ بنيّاتهم.

ولا تلان الله الله الله الله فأن المتكنوب وما في الأرض والله الله الله المنافية المحكوبية المحكوبية الله الله الثانية المعنى أن كل ذلك ينقاد له غير ممتنع عن التصرف فيه في كل أن من الآنات غني عن الأشياء وعن حمد الحامدين لأنّه كامل لذاته وأعجبني قول أعرابي حين ضل بعيره وهو يصبح: يا من رأى ضالتي فلم يجده إلى أن طلع القمر فلما أن طلع القمر وجده فخاطب القمر وقال: الحمد لله رفعك وبالبروج قدرك ونورك فإن قلت: جعلك الله رفيعا فقد جعلك الله رفيعا، وإن قلت: نورك الله فأنت منير. وبالجملة فالله سبحانه غني عن وصف الواصفين ومن يقدر أن يبلغ وصفه؟

وَالْدُ تَرَ أَنَّ أَلَهُ سَخَرَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ وَالْفُلْكَ غَبْرِى فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ ﴾ أي: ذلل لكم ما فيها فلا أصلب من الحجر ولا أحد من الحديد ولا أكثر هيبة وسلطة من النار وقد سخرها لكم وذلل الحيوانات أيضاً حتى ينتفع الإنسان بها من حيث الأكل والركوب والحمل عليها والانتفاع بالنظر إليها فلو لا أن سخر الله الإبل والبقر مع قوتهما حتى يذللهما الضعيف من الناس ويتمكن منها لما كان ذلك نعمة وكذلك السفن تجري في البحر بأمره وكيفية تسخير الفلك من حيث سخر الماء والرياح لجريها فلو لا صفتهما على ما هما عليه لما جرت بل كانت تغوص أو تقف بل استدراك الإنسان بصناعة السفن حتى لما جرت بل كانت تغوص أو تقف بل استدراك الإنسان بصناعة السفن حتى تعمل وتجري فذلك التسخر لها. وإنما قال: «بأمره» لأنه سبحانه لما كان هو المرسل لها بالرياح نسب ذلك بأمره توستعاً.

﴿ وَيُمْسِكُ ٱلسَّكَمَآءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلأَرْضِ إِلَّا بِإِذَنِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَهُ وَلَٰ تَرْجِيعٌ ﴾ وهذه دلالة أخرى على قدرته مبيّنة على ظاهر الأوهام ومعنى ﴿ إَن تَقَعَ ﴾ أي: كيلاً تقع وكراهية أن تقع وهذه السماوات مع هذه الأجرام الفلكيّة مع أنّها مسكن الملائكة ولابد لها من الهويّ لو لا مانع يمنعه إنّ الله بالنّاس بهذه النعم الجامعة لرءوف ذو رأفة ورحمة.

وَهُوَ ٱلَّذِئَ آخِيَاكُمْ ثُمَّ يُعِيثُكُمْ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَ غُورٌ اللَّ

ثم ذكر دلالة أخرى على وحدانيته فقال: ﴿ وَهُوَ اللَّهِ صَلَّم الْمِعَ الْمَاكُم ﴾ بعد أن كنتم نطفا ميتة ﴿ ثُمّ يُمِيدُكُم ﴾ عند آجالكم ﴿ ثُمّ يُمِيدِكُم ﴾ للبعث والحساب، وفيه بيان أن من قدر على البدء قدر على الإعادة فنبّه بالإحياء الأول على إنعام نعمة الوجود والدنيا علينا ونبّه بالإماتة والإحياء الثاني على نعم الدين علينا فإنّه سبحانه خلق الدنيا بأسرها للآخرة لأنّه لو لا أمر الآخرة لم تكن للزراعات وتكلّفها ولا لركوب الحيوان وذبحها إلى غير ذلك معنى بل كان يخلقه ابتداء من غير تكلّف الزرع والسقي وإنّما أجرى الله هذه الأمور على هذه العادة في الدنيا ليتبيّن المطيع عن العاصي ويعتبر به في باب الدين والامتحان.

ولمّا فصّل النعم قال: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَ عُورٌ ﴾ أي: الإنسان مع هذه النعم وهذه الآيات يجحد الخالق ويكفر به مع أن هذه النعم تقتضي الشكر فهم عكسوا القضيّة وكفروا كما قال: ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِى ٱلشّكُورُ ﴾ قال ابن عباس: (الإنسان هاهنا الكافر وقال أيضاً: هو الأسود بن عبد الأسد وأبو جهل والعاصي وأبيّ بن خلف والأولى تعميمه في كلّ المنكرين). (٢)

١- سورة سبأ: ١٣.

٢ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٦٣.

لِكُلِ أُمَّةِ جَمَلْنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ فَلَا بُنَزِعُنَكَ فِي ٱلْأَمْرُ وَاَدْعُ إِلَى رَبِكُ إِنَّكَ لَعَلَى هُدَى مُسْتَقِيمِ ﴿ وَإِن جَدَلُوكَ فَقُلِ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصْمَلُونَ ﴿ وَإِن جَدَلُوكَ فَقُلِ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصْمَلُونَ ﴾ اللَّهُ يَعْكُمُ بَيْنَكُمْ بَيْنَكُمْ مَيْنَكُمْ مَا فِي ٱلْقِيْنَمَةِ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَعْمَلُهُ مَا فِي ٱلسَّكَمَةِ وَٱلْأَرْضِ أَنَ ذَلِكَ تَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَمَةِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِنَبُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ بَسِيرٌ ﴿ ﴾

لما بين بعض نعمه على الإنسان وأظهر رأفته وذكر أنهم لا يشكرون نعمته أتبعه بذكر نعمه بما كلف فقال: ﴿لِكُلِّ أُمَّةِ جَعَلْنَا مَنسَكًا ﴾ أي: لكل قرن مضى جعلنا شريعة عاملون بها أو مكاناً وموضعاً يعتادونه لعبادة الله ومناسك الحج من هذا المعنى لأنها مواضع العبادة فيه. وقيل: المعنى عيدا وموضع قربان ومتعبّداً لإراقة الدماء مثل منى وغيره.

ولأجل أنّه لا تعلّق لقوله: ﴿لِكُلِّ أُمّتَةٍ ﴾ بما قبلها حذف العاطف ومنشأ الاختلاف في معنى النسك لاختلاف معنى الزمانيّة أو المكانيّة وقيل: المعنى المنهاج والشرعة ويصلح الكلام أن يحمل على مطلق العبادة لأن ما يفعل بالحج من العبادة يوصف ويسمّى بالمناسك ولهذا قال ﷺ: «خذوا عني معاسككم». (١)

﴿ فَلَا يُنْكِزِعُنَكَ فِي آلْأَمْرِ ﴾ هذا نهي من الله في منازعة المشركين والكفّار للنبي ﷺ في عبادته ومنازعتهم له قولهم: أتأكلون ما قتلتم ولا تأكلون ما قتله الله؟

يعنون الميتة بأنّها حلال لأنّها قتلها اللّه وليس لهم أن ينازعوك في شريعتهم وقد نسخت شريعتك الشرائع المتقدّمة فادعهم إلى دينك ولا

١\_الصراط المستقيم، ج ٣، ص ١٨٨؛ وعوالي اللئالي، ج ١، ص ٢١٥.

تخصُّ بالدعاء أمَّة دون أمَّة فكلُّهم أمَّتك.

﴿ وَأَدَّعُ إِلَىٰ رَبِّكَ إِنَّكَ لَمَكَ مُكَى مُسَتَقِيمٍ ﴾ أي: ما تكلفهم هداية مستقيمة ﴿ وَإِن جَنَدُلُوكَ ﴾ أي: إن عدلوا عن النظر إلى هدايتك وطريقك وجادلوك وخاصموك ﴿ فَقُلُ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَمْمَلُونَ ﴾ فقد بيّنت وأوضحت وأظهرت ما يلزمك وهذا الكلام يجري مجرى الوعيد والتحذير أي: لا تجادلهم بعد إلزام الحجة وإيضاح الطريقة وادفعهم بهذا القول وحاكمهم بعلم الله وإلى الله.

﴿ اللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمُ مَ يَوْمَ اَلْقِيْكُمَةِ فِيهَا كُنْتُدَ فِيهِ تَفْتَلِغُونَ ﴾ من أمر الذبائح وغيره فتعرفون حينئذ الحقّ من الباطل.

والمراد جميع المكلفين يعلم من كثير وقليل لا يخفى عليه شيء من ذلك والمراد جميع المكلفين يعلم من كثير وقليل لا يخفى عليه شيء من ذلك الأمور وأن ذَلِك المعلوم ثبت وفي كِتنب أي: اللوح المحفوظ من الخطأ وأن ذَلِك أي: الكتابة في اللوح وعكم الله يَسِيرُ لا يحتاج إلى معالجة خطوط وحروف وإنما يقول: كن فيكون وقيل: المراد أن الحكم في مختلفاتهم بينهم يسير على الله.

وَيَعْبُدُونَ مِن دُوبِ ٱللّهِ مَا لَمْ يُنَزِلْ بِهِ، سُلْطَكُنَا وَمَا لَيْسَ لَمُمْ بِهِ، عِلْمُ وَمَا لِلظّالِمِينَ مِن نَصِيرِ آنَ وَبُحُوهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن نَصِيرِ آنَ وَبُحُوهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ الْمُنصَكِّرُ بَكَادُونَ يَسْطُلُونَ بِٱلَّذِينَ يَتْلُونَ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِنَا قُلْ الْمُنصَكِّرُ بَكَادُونَ يَسْطُلُونَ بِٱلَّذِينَ يَتْلُونَ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِنَا قُلْ الْمُنْ يَكُمُ بِشَرِ مِن ذَلِكُمُ ٱلنَّارُ وَعَدَهَا ٱللّهُ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ وَبِلْسَ ٱلْمَصِيرُ آنَ

أخبر عن حال الكفّار فقال: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ. مُلْطَنَا ﴾ وحجة ودليلاً على إلهيّته ويعبدون ﴿ وَمَا لَيْسَ لَمُمَ ﴾ علم بأنّها آلهة لأنّ الإنسان قد يعلم أشياء من غير دليل وحجة كالضروريّات والمعنى أنّ الكفّار ما علموا إلهيّة آلهتهم لا بحكم الضرورة ولا بحكم الاستدلال والنظر بل مجرّد التقليد أو العناد.

﴿ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصِيرٍ ﴾ أي: ليس للمشركين الّذين أشركوا مع الله إلهاً أخر وظلموا أنفسهم بهذا الظلم القبيح من مانع من العذاب.

ثم أخبر سبحانه عن شدة عنادهم فقال: ﴿ وَإِذَا نُتَلَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَنَا ﴾ من القرآن وغيره من الدلائل وهي ﴿ بَيِنَنَتِ ﴾ لمن تفكّر فيها ﴿ تَقْرِفُ ﴾ يا محمد ﴿ فِي وُجُومِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلْمُنكَرَ ﴾ يريد أثر الإنكار من الكراهية والعبوس ﴿ يَكَادُونَ كَفَرُواْ ٱلْمُنكَرَ ﴾ ويبطشون من الغيظ ويبسطون إليهم أيديهم بالسوء ﴿ يَالَّذِينَ يَتَلُونَ عَلَيْهِمْ مَايَنَتِنَا ﴾.

﴿ قُلْ ﴾ يا محمد لهم: ﴿ أَفَأَنْيِثُكُم بِشَرِ مِن ذَلِكُم ﴾ أي: أخبركم بشيء أكره إليكم من هذا القرآن الذي تكرهون من استماعه وأشد عليكم منه ثم فسر ذلك فقال: ﴿ أَلَنَّارُ ﴾ أي: هو النار ﴿ وَعَدَهَا آللَهُ ٱلَّذِيبَ كَفَرُوا فَيِئْسَ الْمَوجِع والمأوى. أع: وعدكم الله النار وبئس المرجع والمأوى.

يَتَأَيُّهَا النَّاسُ مَثْرِبَ مَثَلُّ فَاسْتَعِعُوا لَهُ إِن اللَّهِ الْذِبِ الْمُثَوْثِ مِن دُونِ اللَّهِ لَن يَغْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوِ الْجَنْمَعُوا لَهُ وَلِن يَسْلَبُهُمُ اللَّبَابُ اللَّهِ لَن يَغْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوِ الْجَنْمَعُوا لَهُ وَالْمَطْلُوبُ ﴿ مَا اللَّهُ اللَّهُ حَقَّ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴿ مَا قَادَرُوا اللَّهَ حَقَّ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴿ مَا قَاكَرُوا اللَّهُ حَقَّ المَّالِثِ اللَّهُ لَعَمْطُوبِي مِن الْمُلَيْحِكَةِ رُسُلًا وَمِن النَّامِنُ إِنَ اللَّهُ لَعَوْتُ عَزِيرُ ﴿ اللَّهُ يَعْمَعُونِي مِن الْمُلَيِّحِكَةِ رُسُلًا وَمِن النَّامِنُ إِن اللَّهُ اللَّهُ مَسْعَانِي مِن النَّامِنُ إِن اللَّهُ مَسْعَانِي مِن النَّامِنُ إِن اللَّهُ مَسْعَانِي مِن النَّامِنُ إِن اللَّهُ اللَّهُ مَسْعَانِي اللَّهُ مَسْعَانِي مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَسْعَانِي مِن النَّامِنُ إِن اللَّهُ مَسْعَانِي اللَّهُ مَسْعَانِي مَن اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

سبب النزول: في الكافي عن الصادق النهاج: «كانت قريش تلطخ الأصنام التي حول الكعبة بالمسك والعنبر وكان يغوث قبال الباب ويعوق عن يمين الكعبة ونسر عن يسار الكعبة وكان في ثلاثمائة وستين صنماً وكانوا إذا دخلوا خروا سجداً ليغوث ولا ينحرفون ويستدبرون بحيالهم إلى يعوق ثم يستدبرون عن يسار الكعبة

بحيالهم إلى نسر ثم يلبّون فيقولون: لبنيك اللّهم لبنيك لبنيك لا شريك لك إلّا شريك هو لك تملكه وما ملك. قال: فبعث الله ذباباً أخضر له أربعة أجنحة فلم يبق من ذلك المسك والعنبر شيئاً إلّا أكله فأنزل الله الآية». (١)

قال الأخفش: إن قيل: فأين المثل الذي ذكره الله من قوله: ﴿ مُرَبّ وَلِمَا كان المثل في الكلام نكتة غريبة أو شباهة عجيبة جاز أن يسمّى مثل ما كان كذلك مثلاً. فإن قيل: إن القائل هو سبحانه ابتداء وضرب يفيد فيما مضى فكيف التطبيق في الكلام؟ فالجواب: إذا كان ما يورد في الكلام من الوصف معلوماً قبل الكلام جاز ذلك فيه ويكون ذكره بمنزلة إعادة ذكر قد تقدم ولو لم يذكر قبل ذلك. وبالجملة المعنى: إن الله قال: ﴿ مُرَبّ كِ لَي ﴿ مُرَبّ ﴾ أي شبهة في الأوثان ثم قال: ﴿ مُرَبّ كُلُ الله عني بعدون الأصنام بمن عبد من لا يخلق فأستيموا كه للغنا مثل الذباب يضرة فاستمعوا له لتقفوا على جهل المشركين ومعنى ضرب مثل من قولك: ضربت خيمة أي: أثبتها ونصبتها كالشيء الثابت اللّازم من قولك: ضرب السلطان الجزية على أهل الذمة.

والحاصل ﴿ إِنَ يَعْلُقُوا ذُبَهَا ﴾ في صغره وقلته ﴿ وَلَمِ الجَسْمَعُوا لَهُمْ وَإِن يَسْلُبُهُمُ الله ﴿ وَلَن يَعْلُقُوا ذُبُهَا ﴾ في صغره وقلته ﴿ وَلَمِ الجَسْمَعُوا لَهُمْ وَإِن يَسْلُبُهُمُ الله الله وَلَن يَعْلُمُ وَلَا يَسْتَنْقِدُوهُ مِسْمُ ﴾ أي: لا يقدرون على استنقاذه من الذباب ﴿ مَنْمُفَ اللَّهُ وَالْمَطْلُوبُ ﴾ أي: السالب والمسلوب يعني: الذباب والمسلوب يعني: الذباب والمسلوب يعني: الذباب والمسلوب يعني:

۱\_الکافي، ج ٤، ص ٥٤٢؛ وبحارالأنوار، ج ٣، ص ٢٥٣.
 ٢\_مجمع البيان، ج ٧، ص ١٧٠.

الصنم والمطلوب الذباب قال السدي: الطالب العابد الذي يعبد هذا الصنم بالتقرّب إليه والصنم المطلوب إليه.

﴿ اللهُ يَعْسَعَلِنِي مِنَ الْمُلَتَّةِكَةِ رُسُلًا ﴾ لمنا ذكر سبحانه ما يتعلَق بالإلهيّات ذكر في هذه الآية ما يتعلّق بالنبوّات قال الوليد بن المغيرة: ﴿ آمُنُولَ عَلَيْهِ اللّهِ هُذُه الآية: ﴿ آللّهُ يَصَعَلُنِي مِنَ الْمُلْتِكَةِ مَنْ اللّهُ هُذُه الآية: ﴿ آللّهُ يَصَعَلُنِي مِنَ الْمُلْتِكَةِ مُنْكُ ﴾ أي: يختار من بعضهم رسلاً إلى بني آدم والأنبياء مثل جبرئيل وعزرائيل وإسرافيل والحفظة وهم أكابر الملائكة وبعضهم رسلاً إلى بعضهم حتى يصح قوله: ﴿ بَاعِلِ ٱلمُلَتِكَةِ رُسُلًا ﴾ (٢).

والبشر رسلاً يعني: النبيّين. وفي الآية تبكيت لمن عبد الملائكة بأنهم خدمة والبشر رسلاً يعني: النبيّين. وفي الآية تبكيت لمن عبد الملائكة بأنهم خدمة فمن جعل الملائكة والأنبياء أولاداً فإنّه ما عظم الله إذ جعل من يعبده معبوداً فويّخ سبحانه في الآية السابقة عبدة الأوثان وفي هذه الآية عبدة الملائكة الذين يقولون: الملائكة بنات الله.

## يَعْلَدُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ۞

أي: سميع بصير يعلم ما تقدّم من الخلائق من أحوالهم وما هم عليه

١ ـ سورة ص: ٨.

۲ـ سورة فاطر: ۱.

وما يكون في مستقبل أحوالهم وحاصل المعنى: يعلم سبحانه أوّل أعمالهم وآخر أعمالهم وقيل: يعلم ما كان قبل خلق الملائكة والأنبياء وما يكون بعد خلقهم ﴿ وَإِلَىٰ اللَّهِ تُرْجَعُ الْأَمُورُ ﴾ يوم القيامة ولا يكون لأحد أمر ولا نهي.

يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱرْكَعُوا وَأَسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَاقْعَكُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ الْمُؤْمِنَ اللَّهِ وَمَا جَمَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِينِ مِنْ حَرَجٌ قِلَّةً أَبِيكُمْ إِرَاهِيمُ هُوَ الْحَنْبُكُمْ وَمَا جَمَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِينِ مِنْ حَرَجٌ قِلَّةً أَبِيكُمْ إِرَاهِيمُ هُوَ الْحَنْبُكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شَهَدَا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا مُنْ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا مُنْهَدَا أَلَوْمُولُ اللَّهُ وَقَاعُوا السَّهُ وَوَ هَا اللَّهُ وَمَا أَلُولُوا السَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ هُو مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْه

لمًا تكلّم في الإلهيّات ثمّ في النبوّات أتبعه الكلام في الشرائع من أربعة أوجه:

أولها: تعين المأمور ولا شك أن المكلّف كلّ المكلّفين سواء كان مؤمناً او كان كافراً لدلالة سائر الآيات على كون الكلّ مكلّفاً بهذه الأشياء فتخصيص الخطاب بالمؤمنين مع أن الكلّ مشترك في الحكم للتحريض لهم على المواظبة على قبوله والتشريف لهم بالتخصيص.

والأمور الّتي ذكرها الله سبحانه وتعالى فقدّم الصلاة، وهو المراد من قوله: ﴿ الرَّكُمُوا وَالسَّجُمُدُوا ﴾ والصلاة هي المختصّة بهذين الركنين فكان ذكرهما جارياً مجرى الصلاة قال ابن عبّاس: كان الناس في أوّل إسلامهم كانوا يركعون ولا يسجدون حتى نزلت الآية.

ثمَ قال: ﴿وَأَعْبُدُواْ رَبِّكُمْ ﴾ ولا تعبدوا غيره ولا تشركوا به في العبادة شيئاً ﴿وَٱقْعَكُواْ ٱلْخَيْرَ ﴾ قال ابن عبّاس: يريد به صلة الرحم ووجوه البرّ ومكارم الأخلاق ويدخل فيه كل معروف مثل الصدقة وحسن القول للنّاس ومكارم الأخلاق ويدخل فيه كل معروف بنعيم الآخرة. ﴿وَبَعَنِهِدُوا فِي اللّهِ عَقَ جِهَادِهِ ﴾ وحملوا الجهاد في الآية على إتيان أعمال الطاعة وقال المفسرون: حق الجهاد أن يكون بنيّة صادقة خالصة وأن يطاع فلا يعصى وقيل: معناه: جاهدوا بالسيف من كفر بالله وإن كانوا الآباء والأبناء. وروي عن عبد الله بن المبارك أنّه مجاهدة الهوى والنفس.

وما جعل عليكم في الدين من ضيق لا مخرج منه ولا مخلص من عذابه وما جعل عليكم في الدين من ضيق لا مخرج منه ولا مخلص من عذابه وعقابه بل جعل التوبة والكفارات ورد المظالم مخلصاً من الذنوب فليس في دين الإسلام ما لا سبيل إلى الخلاص من العقاب به فلا عذر لأحد في ترك الاستعداد للقيامة.

وقيل: معناه: إنَّ اللَّه لم يضيَّق عليكم أمر الدين فلن يكلِّفكم ما لا تطيقون بل كلِّف دون الوسع فلا عذر لكم في تركه.

وقيل: إنّه يعني: الرخص عند الضرورات كالقصر والتيمّم وأكل الميتة وأمثالها والحرج في الحديث معناه الضيق فالحاصل من معنى الحرج هو الإتيان بالرخص مثلاً كمن لم يقدر أن يصلّي قائماً فليصلّ جالساً ومن لم يستطع فليؤم والإفطار للمريض فإنّه سبحانه لم يبتلي العبد بشيء من الذنوب إلّا وجعل له مخرجا منها إمّا بالتوبة أو بالكفّارة.

وفي الحديث عن طرق العامّة: «من جاءته رخصة فرغب عنها كلف يوم القيامة أن يحمل تنين حتى يقضي بين الناس». (١) وأيضاً عن النبي الناس حتى يقضي بين الناس». (١)

١ - تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٧٢.

أمران فأحبّهما إلى الله أيسرهما". (١)

وعن كعب الأحبار: أعطى الله هذه الأمّة ثلاثاً لم يعطهن إلّا للأنبياء، جعلهم شهداء على الناس وما جعل عليهم في الدين من حرج (٢) وقال: ﴿ اَدْعُونَ آسْتَجِبُ لَكُو ﴾ (٣).

وَيِلَةَ أَبِيكُمُ إِبَرَهِيمٌ هُو سَمَّنكُمُ ٱلسّلِمِينَ ﴾ وفي نصب «ملّة» وجهان أي: وستع لكم دينكم توسعة ملّة إبراهيم وأقام المضاف إليه مقام المضاف أو بتقدير أعني ملّة أبيكم ولأجل أن أكثرهم كالرسول ورهطه وجميع العرب من ولد إبراهيم أضاف إليهم أو جعل حرمة إبراهيم على المسلمين كحرمة الوالد على ولده كما أنّه تعالى قال: ﴿ آلنِّي الْمُوْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهُم ﴾ (الله وجعله وجعله أولى من أنفسهم وجعل حرمة نسائه كحرمة الوالدة على ما قال: ﴿ وَأَزْوَنَجُهُمُ اللهُ اللهُ عَلَى مَا قال: ﴿ وَأَزْوَنَجُهُمُ اللهُ اللهُ مَن أنفسهم وجعل حرمة نسائه كحرمة الوالدة على ما قال: ﴿ وَأَزْوَنَجُهُمُ اللهُ الل

فإن قيل: إن هذا البيان يقتضي أن تكون ملّة محمّد ﷺ كملّة إبراهيم الله فيكون الرسول معه سواء وليس له شرع مخصوص ويؤكّده قوله تعالى: ﴿ أَنِ اتَّبِعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ ﴾ (٢٠).

فالجواب أن التساوي في الإلهيّات حاصل لعبادة الله وترك الأوثان وأمّا تفاصيل الشرائع فلا تعلّق لها بهذا الموضع.

﴿ هُوَ سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ الضمير راجع إلى إبراهيم اللهِ فإن

١ ـ المصدر السابق نفسه.

٢\_ تفسير الرازي، ج٢٣، ٧٣؛ وتفسير ابن أبي حاتم، ج ١٠، ص ٣٢٦٨.

٣ سورة غافر: ٦٠.

٤\_سورة الأحزاب: ٦.

٥ سورة الأحزاب: ٦.

٦\_سورة النحل: ١٢٣.

لكلّ نبيّ دعوة مستجابة وهو قول إبراهيم للنيّةِ: ﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَآ أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ﴾ ('' فاستجاب الله دعاءه فجعلها أمّة محمد اللَّه قي وقيل: الضمير راجع إلى الله في قوله: ﴿ لَجْتَبَنَكُمْ ﴾ فروي عن عطا عن ابن عبّاس أنّه قال: إنّ الله سمّاكم المسلمين من قبل في الكتب وفي القرآن أي: من قبل إنزال القرآن.

وَمَنَ هَلَا اللهِ عَلَا اللهِ الله

وَاللّهِ وَعَن النّبِي اللّهِ وَالنّوا الرّكوة على هما فريضتان واجبتان عليكم فأدّوهما إلى الله، وعن النبي الله قال: «لا تقبل الصلاة إلّا بأداء الزكاة». ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِاللّهِ وَامْتَنعُوا بطاعته عن معصيته واجعلوها عصمة لكم من أعدائكم وتوكّلوا عليه ﴿ هُو مَوْلَنكُم واصركم والمتولّي لأموركم ﴿ فَيَعْمَ الرق اللّهُ وَمُ مَوْلَنكُم فَي اللّهِ وَاسْتَنصُره إذ لم يمنعكم الرق حين عصيتموه. (٢)

١\_سورة البقرة: ١٢٨.

٢ سورة البقرة: ١٤٣.

٣ انظر: مجمع البيان، ج ٧، ص ١٧٣.

اعلم أنَّ المعتزلة احتجَّوا بهذه الآيات على أهل السنَّة من وجوه:

أحدها: أن قوله تعالى: ﴿ لِلْكَ عُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ يدل على أنه سبحانه أراد الإيمان من الكل لأنه لا يجعل الشهيد على العباد إلّا من كان مرضيّاً عدلاً فإذا أراد أن تكونوا شهداء فقد أراد أن تكونوا جميعاً صالحين عدولاً وقد علمنا أنّ منهم فاسقا فدل على أنه تعالى أراد من الفاسق كونه عدلاً.

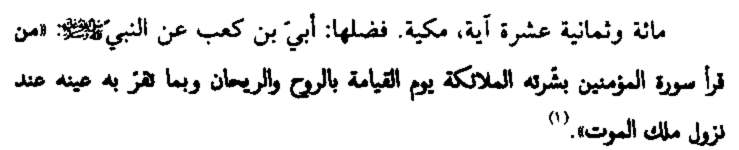
والثاني: قوله: ﴿وَأَعْتَصَنَمُوا بِأَلَّهِ ﴾ وكيف يمكن الاعتصام به وإنّ الشرّ لا يوجد إلّا منه؟

والثالث: قوله: ﴿ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَى ﴾ لأنّه لو كان كما يقوله أهل السنّة من أنّه خلق أكثر عباده ليخلق فيهم الكفر والفساد ثمّ يعذّبهم لما كان نعم المولى بل كان لا يوجد من شرار الموالي أحد إنّا وهو شرّ منه فكان يجب أن يوصف بأنّه بئس المولى وذلك باطل فدل على أنّه سبحانه ما أراد من جميعهم إلّا الصلاح (۱)

تمت السورة.

١\_ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٧٥.

## سيوك المفتنون



تفسيرها: ختم الله سورة الحجّ بأمر المكلّفين في العبادة وأفعال الخير على طريق الإجمال افتتح هذه السورة بتفصيل تلك الجملة وبيانها فابتدأ سبحانه بالبشارة للمتّبعين بأوامره والطاعات وفاعلي الخيرات بقوله:

## بِسُــــِوَالْتَحْيَزَالِحَجَدِ

قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۚ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّهُ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّهُ وَالَّذِينَ هُمْ اللَّهُ وَمُعْوِنَ ۚ وَٱلَّذِينَ هُمْ اللَّهِ كُوْ وَنَعِلُونَ ۚ وَٱلَّذِينَ هُمْ اللَّهُ وَاللَّذِينَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ اللَّهُ اللْلِي اللَّهُ اللْلِلْمُ الللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللِهُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللِمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللّهُ اللللْمُ اللل

۱\_مجمع اليبان، ج ٧، ص ١٧٥؛ ونور الثقلين، ج ٣، ص ٥٢٧.
 ٢ــ ثواب الأعمال، ص ١٠٨؛ والبحار، ج ٨٦، ص ٣٥٠.

غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَالِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُرُ مَلُومِينَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُرُ عَلَى صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ هُمْ لِأَمَننَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُرُ عَلَى صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أُولَئِهِكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ۞ أُولَئِهِكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ۞

المعنى: فاز بثواب الله الذين صدقوا بوحدانيّة الله وبرسله، وقيل: معنى «أفلح» بقي أي: قد بقيت أعمالهم الصالحة. وقيل: سعد المؤمنون. وكلمة «قد» تكون لتقريب الماضي من الحال في الآية ألا ترى يقولون: قد قامت الصلاة قبل حال قيام الصلاة، أو معناه التحقيقيّ.

وهاهنا مسألة قال الرازيّ: فإن قيل: إنّ الخشوع بهذا المعنى واجب في الصلاة أم لا؟ قلنا: إنّه عندنا واجب ويدلّ عليه أمور:

۱ مستدرك الوسائل، ج ٥، ص ٤١٧؛ والبحار، ج ٨١ ص ٢٢٨. ٢ مستدرك الوسائل، ج ٤، ص ١٢٦؛ والتبيان، ج ٧، ص ٣٤٨.

أحدها: قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ ('' والتدبّر لا يتصوّر بدون الوقوف على المعنى وكذا قوله تعالى: ﴿ وَرَبِّلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْبِيلًا ﴾ ('') معناه قف على عجائبه ومعانيه.

وثانيها: ﴿ وَأَقِيرِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِئَ ﴾ (٣) وظاهر الأمر للوجوب والغفلة تضاد الذكر فمن غفل في جميع صلاته كيف يكون مقيماً للصلاة لذكره.

وثالثها: ﴿ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَيْفِلِينَ ﴾ ( ) وظاهر النهي للتحريم.

ورابعها: قوله: ﴿ حَقَّ تَعَلَمُوا مَا نَقُولُونَ ﴾ (٥) تعليل لنهي السكران وهو المستعمل في الغافل المستغرق المهتم بالدنيا.

وخامسها: قوله ﷺ: «إنّما الخشوع لمن تمسكن وتواضع»، وكلمة «إنّما» للحصر وقوله ﷺ: «من لم تنهه صلاته عن الفحشاء والمنكر لم يزدد من الله إلا بعداً»(١)، وصلاة الغافل لا تمنع من الفحشاء، وقال ﷺ: «كم من قائم حظه من قيامه التعب والتعبب». وقال ﷺ: «ليس للعبد من صلاته إلّا ما عقل».

وسادسها: قال الغزاليّ: المصلّي يناجي ربّه كما ورد به الخبر والكلام مع الغفلة ليس بمناجاة وبيانه أنّ الإنسان إذا أذى الزكاة حال الغفلة فقد حصل المقصود منها وهو كسر الحرص وإغناء الفقر وكذا الصوم قاهر للقوى كاسر لسطوة الهوى الّتي هي عدوة الله ويحصل هذه الأمور المقصودة من الصوم مع الغفلة سواء كان القلب حاضراً أو لم يكن وأمّا الصلاة فليس فيها

الدسورة محمد: ۲٤.

٢ سورة المزمل: ٤.

٣ سورة طه: ١٤.

٤ سورة الأعراف: ٢٠٥.

٥ - سورة النساء: ٤٣.

٦ بحارالأنوار، ج ٧٩، ص ١٩٨؛ ومجمع البيان، ج٨، ص ٢٩.

إلَّا ذكر وقراءة وركوع وسجود وقيام وقعود.

أمّا الذكر فإنّه مناجاة مع اللّه فإمّا أن يكون المقصود منه مناجاة أو المقصود مجرد الحروف والأصوات ولا شك في فساد هذا القسم فإن تحريك اللسان بالهذبان ليس فيه غرض صحيح فثبت أن المقصود المناجاة مع الله بهذه الكيفيّة الواردة وذلك لا يتحقّق إلّا إذا كان اللسان معبراً عمّا في الضمير والقلب من التضرّعات فأيّ سؤال في قوله: ﴿ آخدِنَا ٱلمِّرَطُ ٱلنُسْنَيْمَ ﴾ وكان القلب غافلاً عنه؟(١)

بل يمكن أن يقال: إنه إذا كان القلب محجوباً بحجاب الغفلة وكان غافلاً عن جلال الله ولسانه يتحرك بحكم العادة ما أبعدها عن القبول كما لو حلف إنسان وقال: والله لأشكرن فلاناً وأسأله حاجة ثم جرت الألفاظ الدالة على هذه المعاني على لسانه وذلك الإنسان الفلاني حاضر إلّا أن المتكلم غافل لكونه مستغرق الهم بفكر من الأفكار ولم يكن له قصد بتوجيه عليه عند نطقه لم يصر باراً في يمينه.

وكذلك لا شك أن المقصود من القراءة والأذكار الحمد والثناء والدعاء والمخاطب هو الله والمتكلّم غافل وذاهل عن نطقه فحينئذ وقع الكلام من غير قصد وأن الركوع والسجود المقصود منهما التعظيم لله تعالى وإذا لم يحصل التعظيم بسبب عدم القصد ويكون مجرد حركة الظهر والرأس وهذا لا يوجب أن يكون عماد الدين وفاصلاً بين الكفر والإيمان ويقدم على الحج والزكاة والجهاد وسائر الطاعات الشاقة ويجب بسبب تركه القتل على الخصوص بكل عاقل يقطع بأن مشاهدة الخواص العظيمة ليس مجرد أعمالها الظاهرة إلا أن يضاف إليها مقصود هذه المناجاة فدلت هذه الاعتبارات على أن الصلاة لابد فيها من الحضور.

١ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٧٧.

ثم هاهنا بيان آخر وهو أنّه ما ذكرنا من شرط الخضوع على خلاف إجماع الفقهاء ولا ينافي هذا البيان مع إجماعهم لأن الحضور ليس شرطاً للإجزاء بلى شرط للقبول والمراد من الإجزاء أن لا يجب القضاء على من ليس له حضور والمراد من القبول حكم الثواب والأثر وهذا لا يحصل إلّا بشرائط ما ذكرنا والفقهاء إنّما يبحثون من حكم الإجزاء لا عن حكم الثواب وغرضنا في هذا المقام بيان هذا الأمر.

مثاله: من استعار منك ثوبا ثمّ ردّه على الوجه الأحسن فقد خرج عن العهدة واستحق المدح ومن رماه إليك على وجه الاستخفاف خرج عن العهدة ولكنّه استحق الذمّ كذلك من عظم الله حال أدائه العبادة صار مقيماً للفرض مستحقاً للثواب ومن غفل عن التعظيم واستهان بها في كمالها صار مقيماً للفرض لكنّه استحق الذمّ.

وأمّا المتكلّمون فقد اتّفقوا على أنّه لابد من الحضور والخشوع وقالوا: إن القصد منوع والمراد من القصد إيقاع تلك الأفعال لداعية الامتثال وهذه الداعية لا يمكن حصولها إنّا عند الحضور فلهذا اتّفقوا على أنّه لابد من الحضور.

أمّا الفقهاء فقد ذكر الفقيه أبو الليث في تنبيه الغافلين أن تمام القراءة أن يقرأ بغير لحن وأن يقرأ بالتفكّر وأمّا الغزاليّ فإنّه نقل عن أبي طالب المكّيّ عن بشر الحافي أنّه قال: من لم يخشع فسدت صلاته وعن الحسن: كلّ صلاة لا يحضر فيها القلب فهي إلى العقوبة أسرع، وروي مسندا قال على العبد من «إنّ العبد ليصلّي الصلاة لا يكتب له سدسها ولا عشرها وإنّما يكتب للعبد من مسلاته ما عقل منها» (أ) وقال عبد الواحد بن زيد: أجمعت العلماء على أنّه ليس

١ عوالي اللئالي، ج ١، ص ٣٢٥؛ والمستدرك الوسائل، ج ٣، ص ٥٧.

للعبد من صلاته إلّا ما عقل وادّعي الإجماع في المسألة.

قال الرازيّ: إذا ثبت هذا فنقول: هب إنّ الفقهاء بأسرهم حكموا بالجواز أليس المتكلّمون وأهل الورع ضيّقوا الأمر فهلًا أخذت بالاحتياط فإن بعض العلماء من أهل السنّة اختار الإمامة فقيل له في ذلك فقال: أخاف إن تركت الفاتحة أن يعاتبني الشافعيّ وإن قرأتها مع الإمام أن يعاتبني أبو حنيفة فاخترت الإمامة طلباً للخلاص عن الاختلاف.(١)

وَاللَّهُ عَنِ اللَّهُ مُمْ عَنِ اللَّهُ مُعْرِضُونَ ﴾ واختلف في معنى اللغو اختلافا كثيراً: قيل: يدخل فيه ما كان حراماً أو مكروهاً أو كان مباحاً ولكن لا يكون للمرء إليه حاجة وقيل: إنّه عبارة عن كلّ ما كان حراماً فقط والقائل بهذا ابن عباس وقيل: إنّه عبارة عن المعصية في القول والكلام خاصة وقيل: إنّه المباح الذي لا حاجة إليه.

واحتج هذا القائل بقوله تعالى: ﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللَّغِو فِي آَيْمَنِكُمْ ﴾ (\*)
فكيف يحمل ذلك على المعاصي الّتي لابد فيها من المؤاخذة. واحتج الأولون
بأن اللغو إنّما سمّي لغوا بسبب أنّه يلغى وكلّ ما اقتضى الشرع إلغاءه كالحرام
كان أولى باسم اللغو فكلّ حرام لغو وحينئذ قد يكون اللغو كفراً لقوله تعالى:
﴿ لَا تَسْمَعُوا لِمِنْذَا الْفُرْمَانِ وَالْغَوَا فِيهِ ﴾ (\*) وقد يكون كذبا لقوله: ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَنُوا وَلَا تَأْيُمًا ﴾ (\*)

وبالجملة فكلَ قول وفعل لا فائدة شرعيّة فيها قبيح ممنوع يجب

١ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٧٨.

٧ سورة البقرة: ٨٩.

٣ سورة فصلت: ٢٦.

٤\_ سورة الغاشية: ١١.

٥ سورة الواقعة: ٢٥.

فِينَ الفَاقِينَ المَالِينَ المَالِقِينَ المَلْقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَلِينَ المَالِقِينَ المَلِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَلْقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَلِينَ المَالِقِينَ المَلْمِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَلْمِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَلْمِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالْمِينَ المَالِقِينَ المَلْمِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَالِقِينَ المَا

الإعراض عنه.

وروي عن الصادق الله قال: «هو أن يتقوّل الرجل عليك بالباطل أو يأتيك بما ليس فيك فتعرض عنه لله وفي رواية أنّه الفناء والملاهي». (١)

الصفة الرابعة قوله: ﴿ وَاللَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاوَةِ فَنعِلُونَ ﴾ أي: مؤذون فعبر عن التأدية بالفعل لأنه فعل. قال صاحب «الكشّاف»: اسم مشترك بين عين ومعنى فالعين القدر الذي يخرجه المزكّي من النصاب إلى الفقير والمعنى فعل المزكّي الذي هو التزكية وهو الذي أراده الله فجعل المزكّين فاعلين له والمصدر يعبّر عن معناه بالفعل ويقال لمحدثه فاعل يقال للضارب فاعل الضرب وللقاتل فاعل القتل وللمزكّى فاعل الزكاة. (٢)

والحاصل أن في الزكاة قولان: أحدهما أن فعل الزكاة يقع على كلّ فعل محمود ومرضي كقوله: ﴿ فَلَا تُرَكُّوا فَعَل محمود ومرضي كقوله: ﴿ فَلَا تُلْتَكُمُ مَن تَرَكُّ ﴾ وقوله: ﴿ فَلَا تُرَكُّوا أَنفُتكُم ﴾ وعلى هذا المعنى فمن جملته ما يخرج من حق المال وإنّما سمّي بذلك لأنّها تطهر من الذنوب لقوله تعالى: ﴿ تُطَلِّهِ رُهُمٌ وَتُرَكِّهِم بِهَا ﴾ (٥) وهو قول أبى مسلم وجماعة.

وقال الأكثرون: إنّه الحقّ الواجب في الأموال خاصّة والمراد في الآية هذا الأمر وهذا هو الأقرب لأنّ المتبادر من هذه اللفظة هذا المعنى والتبادر علامة الحقيقة.

فإن قيل: إنَّ اللَّه لم يفصل بين الصلاة والزكاة فلم فصَّل في هذه الآية

١\_مجمع البيان، ج ٧، ص ١٧٧؛ والبحار، ج ٦٦، ص ٤٥.

٢\_الكشاف، ج ٣، شرح ص ٢٦؛ وتفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٨٠.

٣\_ سورة الأعلى: ١٤.

٤ سورة النجم: ٣٢.

٥ ـ سورة التوبة: ١٠٣.

## بينهما بقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ مُمَّ عَنِ ٱللَّقْوِ مُعْرِبْهُونَ ﴾؟

والجواب أنّه ما فصّل أيضاً في هذه الآية لأنّ الإعراض عن اللغو من متمّمات الصلاة.

الصفة الخامسة قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَنِظُونَ \* إِلَّا عَلَىٰ الْفَرِجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكُتُ أَيْمَنَهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُوهِينَ ﴾ الفرج؟ اسم لجميع سوأة الرجال والنساء والمراد هاهنا فروج الرجال بدلالة قوله: ﴿ إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكُتَ أَيْمَنَهُمْ ﴾ المعنى: أنهم يلامون في إطلاق ما حظر عليهم وممنوعين وأمروا بحفظه إنّا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم ودل على المحذوف ذكر اللوم في قوله فإنهم غير ملومين وملك اليمين المراد الإماء لأن الذكور من المماليك لا خلاف بين الأمّة في وجوب حفظ الفرج منهم.

وإنّما أطلق سبحانه إباحة وطء الأزواج والإماء وإن كانت لهنّ أحوال يحرم وطؤهن كحال الحيض والعدّة وأمثالها لأنّ الغرض بالآية بيان جنس من يحلّ وطئها دون الأحوال الّتي لا يحلّ فيها الوطء.

﴿ فَأُولَتُهِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ﴾ الظالمون المتعدون إلى ما لا يحل لهم وقال: ﴿ عَلَىٰ الْعَادُونَ ﴾ الظالمون المتعدون إلى ما لا يحل لهم وقال: ﴿ عَلَىٰ الْعَادُونَ ﴾ والمعنى من أزواجهم لأنهم قوامون عليهن كما يقال: فلان على البصرة، أي: واليا عليها وهلًا قيل: «من ملكت» والموضع موضع من؟ لأنه اجتمع في التنزيه وصفان الأنوثة وهي مظنة نقصان العقل والآخر كونها تباع وتشترى كسائر السلع والجمادات الغير العاقلة فجعلت في عداد من لا يعقل.

القمي: المتعة حدّها حدّ الإماء (١) وفي «الكافي» عن الصادق للنه أنّه سئل عن المتعة فقال: هم وَاللَّذِينَ هُمّ

١ ـ تفسير القمي، ج ٢، ص ٨٩؛ وتفسير نور الثقلين، ج ٣، ص ٥٢٩.

لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴾ »، وعنه لِخَنِهِ: «تحلّ الفروج بعلالة وجوه: نكاح بميرات ونكاح بلا ميراث ونكاح بلا ميراث ونكاح عن النبي و الله أحل لكم الفروج ميراث ونكاح ملك يمين (١) وعن أبيه لِخَنِهِ عن النبي وَلَيْقَةِ: «إنّ الله أحلّ لكم الفروج على ثلاثة معان: فرج مورّث والعبات وفرج غير مورّث وهي المتعة وملك أيمانكم». (١)

والأمانات ضربان: أمانات الله تعالى وأمانات العباد فأمانات الله العبادات كالصلاة والصيام، وأمانات العباد مثل الودائع والعواري والبياعات والشهادات وغيرها.

والعهد أيضاً على ضربين: عهد بين الله وعهد بين الخلق فالأول مثل النذور والعهود المأخوذ منه في التكليف من أوامر الله وعهود بين الخلق مثل العقود الجارية في الخلق مثل البيع والصلح وأمثاله فيجب على الإنسان الوفاء بجميع ضروب الأمانات وجميع ضروب العهود المشروعة.

المالخصال، ص ١١٩؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج ٢، ص ٣٨٢.

٢- انظر: من لا يحضره الفقيه، ج ٣. ص ٤٦٦؛ والتهذيب، ج ٧، ص ٢٤١.

٣ سورة النساء: ٥٨.

٤\_ سورة الأنفال: ٢٧.

٥ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٨١.

الصفة السابعة: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ أي: يقيمونها في أوقاتها ولا يضيّعونها وإنّما أعاد ذكر الصلاة تنبيها على عظم قدرها وعلو رتبتها ولأن المحافظة التعهّد لشروطها المجموعة والخشوع غير المحافظة والمراد من المحافظة التعهّد لشروط الصلاة من الأوقات والأركان والطهارة وأمثالها.

قيل: وكان في القرن الأول سحرا وبعد الفجر الطرقات مملوءة من النّاس يمشون في السرج إلى الجامع خصوصاً ليلة الجمعة حتّى اندرس ذلك وأوّل ضعف وقع في عبادات النّاس في الإسلام ترك البكور في المساجد.

﴿ أُوْلَيْكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ \* ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ ﴾ أي: إن من كانوا بهذه الصفات واجتمعت فيهم هذه الخصال هم الوارثون يوم القيامة منازل أهل النار من الجنّة روي عن النبي الشيطة أنّه قال: «ما منكم من أحد إلّا له منزلان: منزل في الجنّة ومنزل في النار فإن مات ودخل النار ورث أهل الجنّة منزله». (۱)

وقيل: معنى الميراث أنه ينتهي أمورهم إلى الجنّة كالميراث الذي يستحقّ الوارث إليه ولأن انتقال الجنّة إليهم بدون محاسبة ومعرفة بمقاديره يشبه انتقال المال إلى الوارث أو لأن الجنّة كانت مسكن أبينا آدم فإذا انتقلت بسبب الطاعة إلى أولاده صار ذلك شبيها بالميراث، والفردوس مقصورة الرحمن وأعلى الجنان وإن أهل الفردوس يسمعون أطبط العرش.

روي أنّه ﷺ قال: «لمنا خلق الله جنة عدن قال لها: تكلّمي فقالت: قد أفلح المؤمنون». (٢) قال كعب الأحبار: خلق الله آدم بيده وكتب التوراة بيده وغرس شجرة طوبى بيده ثمّ قال لها: تكلّمى، فقالت: قد أفلح المؤمنون.

قال النبي مُنْ الله الحسن العبد الوضوء وصلَى الصلاة لوقتها وحافظ على

ا\_مجمع البيان، ج٧، ص ١٧٨؛ والبحار، ج ٨، ص ٩١.

٢ـ المستدرك، الحاكم نيشابوري، ج ٢، ص ٣٩٢؛ ومجمع الزوائد، ج ١٠، ص ٣٩٧.

ركوعها وسجودها ومواقيتها قالت: حفظك الله كما حافظت علي وشفعت لصاحبها وإذا أضاعها قالت: أضاعك الله كما ضيعتني وتلفّ كما يلفّ الثوب المخلق فيضرب بها وجه صاحبها».(١)

ويمكن أن يكون المراد من كلام الجنّة أنّها اعدّت للمؤمنين فصار ذلك الاستعداد كالقول منها وهو كقوله: ﴿ قَالَتَا أَنَيْنَا طَآمِينَ ﴾ (٢) وأمّا أنّه تعالى خلق الجنّة بيده فالمراد تولّي خلقها لا أنّه وكّله إلى غيره وأمّا أن الصلاة تثني على صاحبها الّذي قام بحقّها كقول القائل: إحسانك إليّ ينطق بالشكر، والفردوس مؤنّث باعتبار الجنّة ولذا قال: ﴿ هُمّ فِهَا خَلِادُونَ ﴾ مؤبّدون.

رَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةِ مِن طِينِ ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ ثَطَلْعَةً فِي قَرَارِ عَلَيْنِ ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ ثَطْفَةً فَخَلَقْنَا الْعَلْقَةَ مُعْمَعُكَةً فَخَلَقْنَا الْعَلْمَةَ مُعْمَعُكَةً فَخَلَقْنَا الْعَلْمَةُ مُعْمَعُكَةً فَخَلَقْنَا الْعُطْمَةُ فَخَلَقْنَا الْعَلْمَةُ مُعْمَانَانَهُ خَلَقًا مَاخَرُ فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْخَلِفِينَ ﴿ ثُلَّ الْمُعْمَةُ وَاللّهُ الْمُعْمَةُ وَاللّهُ الْمُعْمَةُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

لمًا أمر الناس بعبادته عرّف نفسه لهم بالوحدانيّة والخالقيّة لأنّ العبادة لا تصحّ إلّا بعد المعرفة فذكر من الدلائل أنواعاً فاستدلّ بتقلّب الإنسان في أدوار الخلقة وأكوان الفطرة.

١ـ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٨٣ وانظر: المحاسن، ج ١، ص ١٢٥.

۲ـ سورة فصلت: ۱۱.

المرتبة الأولى قوله: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةِ مِن طِينِ ﴾ والسلالة فعالة وهو بناء يدل على القلة كالقلامة والقمامة من السل اسم لما يسل من الشيء لأن آدم سل من الطين وأديم الأرض أو سل أولاده من الاصلاب فسل آدم من طين وأولاده من ماء مهين والإنسان شامل لآدم وولده وهذا المعنى مطابق لقوله تعالى: ﴿ وَبَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينِ \* ثُرُّ جَعَلَ نَسَلَهُ مِن سُلَاتِهُ مِن مَّلِهِ مُن مَّهِ مَهِينِ ﴾ وخلاصة \_ مِن مَّه مَهِينِ ﴾ (١).

ويمكن أن يحمل أن أولاده أيضاً خلقوا أصلاً من طين أيضاً وهو أن الإنسان إنّما يتولّد من النطفة وهي تتولّد من فضل الهضم وذلك إنّما يتولّد من الأغذية وهي إمّا حيوانيّة كاللحوم أو نباتيّة كالبقول وهي تتولّد من الأرض والماء ثمّ إن تلك السلالة بعد أن تواردت على أطوار الخلقة صارت منيّاً ثمّ إلى أن يصير إنساناً فهذه مرتبة أولى من مراتب الإنسانيّة.

المرتبة الثانية قوله: ﴿ ثُمَّ جَعَلَنَهُ نُطْفَةً فِى قَرَادِ مُلِكِينِ ﴾ أي: جعل وخلق جوهر الإنسان الذي كان نطفة وماء قليلاً وكان منيًا في الأصلاب قذفه الصلب بالجماع إلى رحم المرأة فصار الرحم قراراً مكيناً لهذه النطفة وصار موضع القرار والمستقرّ لها.

المرتبة الثالثة: ﴿ ثُرَّ خَلَقَنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً ﴾ أي: حولنا النطفة عن صفاتها إلى صفات العلقة وصورة العلقة وهي الدم الجامد.

المرتبة الرابعة: ﴿ فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَكَةً ﴾ أي: جعلنا ذلك الدم الجامد قطعة لحم كأنّها مقدار ما يمضغ كاللقمة مقدار ما يلتقم وسمّي التحويل خلقاً لأنّه تعالى يفني بعض أعراضها ويخلق أعراضا غيرها ويخلق فيها أجزاء زائدة على الأول.

السورة السجدة: ٧ و٨.

المرتبة الخامسة قوله: ﴿ فَخَلَقْنَا ٱلْمُضَعَةَ عِظَامًا ﴾ أي: صيرناها عظماً.

المرتبة السادسة: ﴿ فَكُسُونَا ٱلْعِظْلَـمَ لَحْمًا ﴾ وذلك لأن اللحم للعظم كالكساء يستره.

المرتبة السابعة: ﴿ ثُمُّ أَنْسَأَنَهُ خَلَقًا مَاخَرَ ﴾ أي: نفخنا فيه الروح غير خلق الأول لما فيه من المباءنة فجعله حيواناً وكان جماداً وناطقاً وكان أبكم وسميعاً وكان أصم وبصيراً وكان أكمه وو أودع كلّ جزء من أجزائه غرائب حكمته وعجائب صنعه لا يحيط بها وصف الواصفين وتصريف الله إيّاه من قبل الولاد إلى أن يموت حاصل للإنسان.

وفي الآية دلالة على بطلان قول من يعتقد أن الإنسان هو الروح لا البدن كالنظام وعلى بطلان قول الفلاسفة الذين يقولون: إن الإنسان شيء لا ينقسم وأنّه ليس بجسم.

﴿ فَتَبَارَكَ اللّهِ أَحْسَنُ الْخَيْلِقِينَ ﴾ والبركة معناه الدوام والثبوت مأخوذ من بروك الإبل ومعناه أن العلو والدوام والثبوت منه وله خاصة بالذات وهو أحسن المقدرين والخلق في اللغة كل فعل وجد من فاعله مقدراً على سبيل الإرادة لا على سبيل السهو والغفلة والعباد قد يفعلونه.

قالت المعتزلة: لو لا أن غير الله قد يكون خالقاً لفعله إذا قدّره لما جاز القول بأنّه أحسن الخالقين كما لو لم يكن في عباده من يحكم ويرحم لم يجز أن يقال فيه: أحكم الحاكمين، وأرحم الراحمين.

قال بعض العلماء: هذه الآية وإن دلّت على أنّ العبد خالق إلّا أنّ اسم الخالق لا يطلق على العبد إلّا مع القيد والإضافة كما أنّه يجوز أن يقال: ربّ الخالق لا يطلق على العبد إلّا مع القيد والإضافة كما أنّه يجوز أن يقال: ربّ، بلا إضافة. وقيل: معنى: ﴿ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ في الدار، ولا يجوز أن يقال: ربّ، بلا إضافة. وقيل: معنى: ﴿ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ في

اعتقادكم في ظنّكم واعتقادكم.

قالت المعتزلة: الآية تدل على أن كل ما خلقه حسن وحكمة وصواب وإلًا لما جاز وصفه بأنّه أحسن الخالقين وإذا كان كذلك وجب أن لا يكون خالقاً للكفر والمعصية فوجب أن يكون العبد هو الموجد لهما.(١)

المرتبة الثامنة: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُم بَعَدَ ذَلِكَ لَمَيَتُونَ ﴾ وقرئ «لمائتون» والفرق أن «ميّت» صفة ثابتة و«المائت» يدل على التجدّد والحدوث تقول: زيد ميّت الآن ومائت غداً.

المرتبة التاسعة: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ تُبَّعَـثُونَ ﴾ فالله سبحانه جعل الإماتة وإعدام الحياة وجعل البعث وإعادة ما يفنيه دليلين عظيمين في القدرة والغرض من هذا البيان الإنشاء والإماتة والإعادة ولم يذكر في الآية ما يحصل من الإعادة لأنّه داخل في الإعادة.

﴿ وَلَقَتَدَ خَلَقْنَا فَوَقَكُمُ سَبْعَ مَلَرَآيِقَ وَمَا كُنَّا عَنِ لَلْفَاتِي غَيْلِينَ ﴾ هذا نوع أخر من الدلائل على القدرة الكاملة فقوله: ﴿ سَبْعَ مَلَرَآيِقَ ﴾ أي: سبع سماوات كلّ سماء طريقة وسمّيت بذلك لتطارقها ووضع بعضها فوق بعض أو أنّها طرائق الملائكة وكلّ طبقة طريقة وما بين كلّ طريقين وسماءين مسيرة خمسمائة عام وكذلك ما بين السماء والأرض.

﴿ وَمَا كُمَّا عَنِ ٱلْحَلَقِ غَنِهِلِينَ ﴾ إذ بنينا فوقهم سبع سماوات وعالمين بأعمالهم وأحوالهم.

وفي الآية زجر عن السيئات وترغيب في الطاعات وبيان إنعامه علينا بخلق السماوات حيث جعلها موضعاً لأرزاقنا بإنزال الماء منها وجعلها مقراً للملائكة وهم يدبرون أمورنا ولأنها موضع الثواب لأعمالنا ومكان إنزال

١ - تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٨٥.

الوحى، والبركات والأرزاق منها تنزل إلينا.

ثمّ في الآية دلالة على فساد القول بالطبيعة فإنّ شيئاً من تلك الصفات لو حصل بالطبيعة من غير قاهر على الطبيعة لوجب بقاؤها وعدم تغييرها ولو قلت: إنّما تغيّرت تلك الصفات لتغيّر تلك الطبيعة فافتقرت تلك الطبيعة إلى خالق وموجد.

وبالجملة فبعد ذكر النوع الأول من الاستدلال وهو كيفية خلق الإنسان والنوع الثاني من الاستدلال وهو كيفية خلق السماوات، ذكر سبحانه النوع الثالث من الاستدلال بذكر قوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ السّمَلَةِ مَلَةً بِقَدَرٍ فَأَسَكُنّهُ فِي الْأَرْضِ ﴾ الثالث من الاستدلال بذكر قوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ السّماء فقال الاكثرون: المراد من السماء وأنزلنا من السماء مطراً واختلفوا في السماء فقال الاكثرون: المراد من السماء في الحقيقة السماء ويؤيده ﴿ وَفِي السّمَلَةِ يَنْفَكُم وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ وقال بعض المنطبعين: المراد من السماء السحب لعلوة قالوا: إن الله أصعد الأجزاء من قعر الأرض ومن البحار إلى السماء وصارت بسبب ذلك التصعيد عذبة صافية ثم إن تلك الذرات تأتلف وتتكون فينزلها الله على قدر الحاجة ولو لا ذلك لم ينتفع بتلك المياه لتفرقها في قعر الأرض ولا بماء البحار لملوحته ولأنه لا حيلة في إجراء مياه البحار على وجه الأرض لأن البحار هي الغاية في العمق ولكن هذه الوجوه إنّما يتحمّلها من ينكر الفاعل المختار وأمّا من أقرّ به فلا حاجة به إلى شيء منها.

﴿ بِقَدَرٍ ﴾ أي: بتقدير يسلمون معه من المضرّة ويصلون به إلى المنفعة في الزرع والغرس والشرب وبمقدار ما علمنا من حاجاتهم ومصالحهم.

﴿ فَأَسْكَنَّهُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: جعلنا له الأرض مسكناً وأثبتناه في الأرض

١ سورة الذاريات: ٢٢.

وجمعناه في الأرض ينتفع به من له الحاجة يريد به ما في المستنقعات وعن ابن عبّاس عن النبي مَلِيَّة قال: «إنّ الله أنزل من الجنّة خمسة أنهار: سيحون وهو نهر الهند، وجيحون وهو نهر بلخ، ودجلة والفرات وهما نهرا العراق، والنيل وهو نهر معمر أنزل الله من عين واحدة وأجراها في الأرض وجعل فيها منافع للناس في أصناف معايشهم وذلك قوله: ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَانَةِ مَانًا بِقَدَرِ.... ﴾ (١)

﴿ وَلِنَّا عَلَىٰ ذَهَايِمٍ بِهِ لَقَائِدُونَ ﴾ أي: نحن على إذهابه قادرون ولو فعلناه لهلك جميع الحيوانات وفي تنكير «ذهاب» إشارة إلى كثرة طرقه ومبالغة في الإيعاد به.

﴿ فَأَلْشَأْنَا لَكُر بِهِ جَنَّنَتِ مِن نَجْيلِ وَأَعْنَنِ وَأَعْنَنِ وَأَحْدَثنا لنفعكم بسبب الماء يا معشر الخلائق بساتين من النخيل والكروم وإنّما خص النخيل والأعناب لأنّها ثمار الحجاز من المدينة والطائف فذكرهم بالنعم الّتي عرفوها ولكثرة منافع هذين النوعين للنّاس فإنّها يقومان مقام الطعام والإدام ومقام الفواكه رطباً ويابساً.

﴿ لَكُمْ فِيهَا فَوَكِهُ ﴾ لكم في الجنّات من أصناف الفواكه أي: وجوه أرزاقكم في هذه الجنّات وأكلكم ومعاشكم منها.

وَشَجَرَةُ غَفْرُجُ مِن مُلُورِ سَيْنَآءَ تَنْبُتُ بِالدُّهْنِ وَمِنْجِ لِلْآكِلِينَ ﴿ وَلِنَا لَكُوْ وَلِمَا لَوَلَكُو فِيهَا مَنَافِعُ كَثِيرَةٌ وَيَنَهَا فِي الْمُطُونِهَا وَلَكُو فِيهَا مَنَافِعُ كَثِيرَةٌ وَيَنَهَا عَلَى الْفُلُونَ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوسًا إِلَى قَوْمِدِ تَأْكُلُونَ ﴾ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوسًا إِلَى قَوْمِدِ مَا كُلُونَ ﴾ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوسًا إِلَى قَوْمِدِ فَقَالَ اللّهُ مَا لَكُو مِنْ إِلَهٍ عَيْرُهُۥ أَلَلَا نَنَعُونَ ﴾ فقال المَلَوُا الّذِينَ كَفُرُوا مِن قَوْمِدِ مَا مَلَا إِلَا بَشَرٌ مِنْ أَلَهُ مُرِيدُ أَن يَنْفَضَلَ عَلَيْحَمُ وَلَوْ شَاءً اللّهُ لَلْهُ مَا كُفُرُوا مِن قَوْمِدِ مَا مَلَا إِلّا بَشَرٌ مِنْ أَلَهُ مُرِيدُ أَن يَنْفَضَلَ عَلَيْحَمُمُ وَلَوْ شَاءً اللّهُ

ا ــ مجمع البيان، ج ٧، ص ١٢٨؛ وبحار الأنوار، ج ٥٧، ص ٤٦.

لَأَنزَلَ مَلَتَهِكَةً مَّا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي ءَابَآيِنَا ٱلْأَوَّلِينَ۞ إِنْ هُوَ اِلَّا رَجُلُّ بِدِ. جِنَّةٌ فَنَرَبَّصُواْ بِدِ. حَقَّىٰ جِينِ۞

وأنشأنا لكم ﴿ وَشَجَرَةً مَخْرَجُ ﴾ الشجرة بسبب الماء أي: شجرة الزيتون وخصّت بالذكر لما فيها من العبرة بأنّه لا يتعاهدها إنسان بالسقي مع هذا هي عظيم المنفعة بسبب الدهن الحاصل منها وسيناء وسينين واحد اسم للجبل قيل: هو جبل فلسطين وقيل: بين مصر وأيلة ومنه نودي موسى النها.

﴿ تَأْبُتُ بِٱلدُّمِنِ ﴾ أي: تنبت ثمرها بالدهن وفيها الدهن كما يقال: ركب الأمير بجنده أي: ومعه الجند وحاصل المعنى: ينبت زيتونها وفيها الزيت قال المفسرون: وإنّما أضاف الله سبحانه هذه الشجرة إلى طور سيناء لأن منها تشعبت في البلاد وانتشرت ومعظمها كان هناك.

﴿ وَمِرْتُجُ لِلْآكِلِينَ ﴾ أي: أدام للأكلين لأنّه يؤتدم به والخبز يصبغ ويتلون بالإدام الخبز إذا غمسته باللبن فلابلا وأن ينصبغ كذلك ينصبغ بالزيت والاصطباغ بالزيت الغمس فيه للائتدام يجعل اللّه في هذه الشجرة أداما ودهنا وقد روي عن النبي النّه قال: «الزيت شجرة مباركة فائتدموا به وادّهنوا». (١)

﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي آلَانَهُمْ لِمِبْوَ ﴾ أي: دلالة تستدلون بها على قدرة الله ولم المنعام من ولم الله وقرئ تسقيكم بالتاء به أي: تسقيكم الانعام من الألبان التي تخرج من بطونها إلى ضروعها شراباً طيباً حليباً لذيذاً ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَنْ فَعُ كُثِيرَةً ﴾ من بيعها والانتفاع بأثمانها ولحومها وركوبها وحمولتها وما يجري منها من المنافع العظيمة ﴿ وَيَتَهَا تَأْكُلُونَ ﴾ بعد الذبح وبالجملة لكم منها وجوه المنافع قبل الذبح وبعد الذبح وهذه وجوه إنعامه سبحانه لكم لكي تشكروا وتستدلوا بقدرته.

١ مجمع البيان، ج ٧، ص ١٨٤؛ والصافي، ج ٣، ص ٣٩٧.

﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلْكِ تَحْمَلُونَ ﴾ ووجه الانتفاع بالإبل في المحمولات على الحيوان بمنزلة الانتفاع بالفلك على البحر فجمع بين الحملين من البرّ والبحر والإنعامين من الإبل والفلك ولذا قيل: الإبل سفائن البرّ وهذا كقوله: ﴿ وَمَمَلّنَاهُمُ لَا الْبَرِ وَهَذَا كَقُولُه: ﴿ وَمَمَلّنَاهُمُ لَا الْبَرِ وَهَذَا كَقُولُه: ﴿ وَمَمَلّنَاهُمُ لَا الْبَرْ وَهَذَا كَقُولُه: ﴿ وَمَمَلّنَاهُمُ لَا الْبَرْ وَهَذَا كَقُولُه: ﴿ وَمَمَلّنَاهُمُ لَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ولمًا كان البيان في ذكر شمول نعمته على الخلق أتبعه بذكر عمدة أنعامه عليهم بإرسال السل فقال: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ﴾ ومن الأنبياء المرسلين نوح الله وهو آدم الثاني لأن الناس بعد الغرق من أولاده وإنّما سمّي نوحاً لنوحه وكثرة بكائه على نفسه وكان سبب نوحه أنّه كان يدعو على قومه بالهلاك وقيل: السبب مراجعة ربّه في شأن ابنه للغرق وقيل. مرّ بكلب مجذوم فقال له: اخسأ يا قبيح! فعوتب على ذلك فقال الله له: أعيّبتني إذ خلقته أم عيّبت الكلب. وهذه الوجوه على فرض كون الأعلام تفيد صفة في المسمّى والمحقّقون لم يثبتوا هذه الإفادة وقالوا: إنّ الأعلام لا تفيد صفة في المسمّى والمحقّقون لم يثبتوا هذه الإفادة وقالوا: إنّ الأعلام لا تفيد صفة في المسمّيات.

وبعد إرسال نوح إلى قومه ﴿فَقَالَ يَنقَوْمِ ﴾ وخدوا الله وأطيعوه ﴿مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَاهٍ عَيْرُهُۥ أَفَلًا نَنْقُونَ ﴾ عذاب الله في ترك الإيمان وعبادة غيره لأن العبادة تحسن لمن أنعم بالخلق والإيجاد فكيف يعبد ما لا يضر ولا ينفع؟

﴿ فَقَالَ ٱلْمَلَوُّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِن فَوَهِهِ ﴾ وأمته أي: الأشراف الكفرة من قومه أوردوا شبهات لتكذيب نوح:

الشبهة الأولى قولهم: ﴿ مَا كُلّاً إِلَّا بَشَرٌ مِتْلُكُو ﴾ أي: إنّه مساو لسائر الناس في البشريّة والفهم والغنى والفقر والصحّة والمرض وهذا يمتنع أن يكون رسولاً وهو مشارك لكم في جميع الأمور ولكنّه أحب الرياسة

١ سورة الإسراء: ٧٠.

والمتبوعيّة فلم يجد إليها سبيلا فادّعى النبوّة فبهذه الشبهة قدحوا في نبوّته ويؤيّد هذا المعنى بعده قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ أَن يَنْفَضَّلَ عَلَيْكُمْ ﴾ ويترأس ويطلب الفضيلة عليكم.

الشبهة الثانية قولهم: ﴿ وَلَوْ شَاهَ اللّهُ لَأَنْلُ مَلَيْكُهُ ﴾ أي: إن الله لو شاء إرسال الرسول وإرشاد الخلق ولا يعبد غيره لوجب أن يسلك الطريق الذي أقرب إلى المقصود ومعلوم أن بعثة الملائكة أشد إفضاء من المقصود من بعثة البشر لعلو شأن الملائكة وشدة سطوتهم وكثرة علومهم فالخلق ينقادون إليهم ولا يشكّون في رسالتهم فلما لم يفعل ذلك علمنا أنّه ما أرسل رسولاً البتة.

الشبهة الثالثة: ﴿ مَّا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي ءَابَآبِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ أي: ما سمعنا بهذا الكلام الذي يقوله نوح من آبائنا القديمة لأنهم كانوا لا يعولون في شيء من المذهب إلّا على التقليد والرجوع إلى قول الآباء، فلمّا لم يجدوا في نبوة نوح هذه الطريقة حكموا بفسادها، ويمكن أن يكون زمانهم زمان فترة أو ما كانوا سامعين إلى عبادة الله وحده لأنّهم كانوا على عبادة الأصنام.

الشبهة الرابعة: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا رَجُلٌ بِهِ حِثَةً ﴾ والجنّة الجنون أو الجنّ فإنّ جهّال الناس يقولون في المجنون أصابه الجنّ وزال عقله بعمل الجنّ وهذه الشبهة من باب التمويه على العوام والضعفاء لأنّه كان الله يفعل أموراً في العبادة على خلاف عاداتهم فنسبوا إليه الجنون ومن كان مجنوناً فكيف يكون رسولاً؟

الشبهة الخامسة قولهم: ﴿ فَكَرَّتُكُمُواْ مِدِ حَقَّىٰ حِينِ ﴾ أي: انتظروا إلى زمان حتَّى يظهر عاقبة أمره فإن أفاق وإلَّا قتلتموه أو المعنى قالوا للعوام: اصبروا ولا تؤمنوا به فإن كان نبيًا فالله ينصره فحينئذ نتبعه وإن كان كاذباً يبطل أمره فحينئذ نستريح منه بعد موته.

قَالَ رَبِّ أَنْصُنْهُ بِمَا كَنْبُونِ ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ أَنِ اَصَنَعِ اَلْفُلُكَ مِأْعَيْنِا وَوَجَيْن وَوَحْيِنَا فَإِذَا جَمَاةً أَمْرُهَا وَفَكَارَ النَّنَّوُرُ فَأَسْلُكُ فِيهَا مِن كُلِ رَوْجَيْنِ وَوَجَيْنِ اَفْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَكِقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ مِنْهُمْ وَلَا شَخَطِبْنِي فِي الّذِينَ فَلْكُمُوا إِنَّهُمْ مُغْمَقُونَ ﴿ فَاللَّهِ فَقُلِ الْمُنَافِلُ فَقُلِ الْمُنْفِلِينَ فَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

﴿ قَالَ رَبِّ أَنْسُنَى ﴾ أي: أهلكهم بسبب تكذيبهم إيّاي أو انصرني بدل ما كذّبوني كما تقول: هذا بذاك أي: بدل ذاك أو المعنى: انصرني بإنجاز ما وعدتهم من العذاب.

ولمّا أجاب الله دعاء قال: ﴿ فَأَوْسَيْنَا إِلَيْهِ أَنِ السّنَعِ الْفُلُكَ بِأَعْيُونَا ﴾ أي: عيننا وحفظنا عليك: ومنه عليه من الله عين كالنة أي: حافظة \_ وفي الآية دلالة على فساد قول المشبّهة في تمسّكهم بقوله النه: «إن الله خلق آدم على صورقه الأن ثبوت الأعين يمنع ذلك \_ أو بنصرة أوليائنا وأعيننا وهم الملائكة والمؤمنون فإنهم يمنعون من كلّ من يمنعك منه. ﴿ وَوَتَهِينَا ﴾ أي: اعلامنا إيّاك كيفيّة صنعة السفينة واختلفوا كيف صنع الفلك فقيل: إنّه كان نجاراً وقيل: إن جبرئيل علمه ووصف له كيفيّة صنعتها وهو الأقرب لقوله نعالى: ﴿ وَالمَوْمِنِ الله وَالله وَاله وَالله وَ

﴿ هَإِذَا جَمَاءَ أَمَرُهُا وَفَكَادَ ٱلتَّنَّوُ ﴾ اعلم أن لفظ الأمر كما هو حقيقة في طلب الفعل بالقول على سبيل الاستعلاء قيل: فكذا هو حقيقة في الشأن العظيم والدليل عليه أنّك إذا قلت: هذا أمر بقي الذهن يتردّد بين المفهومين

١\_الكافي، ج ١، ص ١٣٤. والتوحيد، ص ١٠٣ وص ١٥٢.

وذلك يدل على كونه حقيقة فيهما.

وبالجملة فإذا جاء أمرنا واقتضى العذاب وبانت علامته ﴿ وَهَكَارَ النَّا الْمَاءِ الْأَكْثُرُونُ ﴾ والأكثرون على أنّه هو التنور المعروف فقيل لنوح: إذا رأيت الماء يفور من التنور فاركب أنت ومن معك من أهل دينك في السفينة فلما نبع الماء من التنور أخبرته امرأته فركب، وقيل في التنور: كان تنّور آدم وكان من حجارة فصار إلى نوح.

واختلف في مكانه فما عليه الأكثرون أنّه في مسجد الكوفة عن يمين الداخل ممّا يلي باب كندة وكان نوح عمل السفينة في المسجد وقيل: التنور بالشام بموضع يقال له «عين وردة» وقيل: بالهند.

وعن ابن عبّاس: (أنّ التنور وجه الأرض)، وقيل: أشرف وأعلا موضع في الأرض وقال علمي المنجد: \* ﴿ وَفَكَارَ الشَّنَّورُ ﴾ أي طلع الفجر \* (١)، وقيل: فوران التنور كان عند طلوع الفجر وقيل: معناه مثل قولهم: \* حمى الوطيس وقيل: إنّه الموضع المنخفض من السفينة الذي يسيل إليه الماء.

وبالجملة جعل الله فوران التنور علامة لنوح النه حتّى يركب عنده السفينة طلباً لنجاته ونجاة من آمن به من قومه.

﴿ فَأَسَلُتُ فِيهَا ﴾ أي: فأدخل في السفينة يقال سلك فيه أي: دخل فيه واسلك فيها ﴿ مِن حَمِّلِ رَقِبَيْنِ ﴾ من الحيوان الذي يحضره في الوقت ﴿ أَشَيْنِ ﴾ الذكر والأنثى لكي لا ينقطع نسل ذلك الحيوان وكل واحد منهما زوج لا كما تقوله العامّة من أنّ الروح هو الاثنان وروي أنّه لم يحمل إلّا ما يلد ويبيض وقرئ «من كلّ منوناً أي: من كلّ أمّة زوجين فحينئذ اثنين تأكيد لزوجين وزيادة بيان ﴿ وَأَهْلَكَ ﴾ أي: أولادك أو المراد من الأهل من آمن

١- تفسير العياتي، ج ٢، ص١٤٧ ومجمع البيان، ج ٥، ص ٢٧٨.

بك لكن هذا المعنى ينافي الاستثناء والصحيح أن المراد من الأهل الأولاد ﴿ إِلَّا مَن سَنَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ مِنْهُمْ وَلَا تَحْنَطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓ ۚ إِنَّهُم مُّغَرَقُونَ ﴾ وكان كنعان ممن سبق عليه القول وكان من المغرقين.

﴿ وَإِذَا آسْتَوَهَٰتَ أَنْتَ وَمَن مَّعَكَ ﴾ في السفينة قال ابن عبّاس: (كان في السفينة ثمانون إنساناً نوح وامرأته وثلاثة بنين سام وحام ويافث وثلاث نسوة لهم واثنان وسبعون إنساناً وهم عقلاء الدنيا)، ﴿ فَقُلِ آلْحَدُ بِلّهِ الَّذِي نَجَننا مِن ٱلْغَوْدِ الفَيْلِينَ ﴾ وإنّما قال: «فقل» ولم يقل: «فقولوا» لرتبة النبوة وتخصيص الظليمين بشعارا لكبرياء الربوبية وإن رتبة تلك المخاطبة لا يترقّى إليها إلا المخاطبة لا يترقّى إليها إلا ملك أو نبي أي: فاستحمدوا الله على ما خلصكم من النفوس الظالمة لأنفسهم بجحدهم عن توحيد الله.

﴿ وَقُل رَّبِ أَنزِلْنِي مُغَلَلًا مُبَارَكًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴾ لأنّه لا يقدر أحد أن يصون غيره من الأفات إذا أنزله منزلا ويكفيه جميع ما يحتاج إليه إنّا أنت.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ ﴾ في أمر نوح والسفينة وهلاك القوم بالغرق دلالات للعقلاء يستدلون بها على الإله القادر القاهر ﴿ وَإِن كُنَّا لَبُسْتَلِينَ ﴾ أي: وإن كنّا مختبرين إيّاهم بإرسال نوح ووعظه وتذكيره ومصيبين الكفّار بهذا العذاب العظيم ومختبرين عبادنا ليتذكّرون ويعتبرون عبرة كاملة و ﴿إن عَي الآية مخفّفة من المثقّلة وضمير الشأن محذوف واللام في المبتلين الام الفارقة بين النافية والمخفّفة وتمام القصّة قد مرّ شرحها في سورة هود.

ثُرُّ أَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا ءَاخَوِينَ ﴿ فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ أَنِ أَعَبُدُواْ أَللَّهُ مَا لَكُو مِنْ أَللَّهِ عَيْرُهُمْ أَنِ أَعَبُدُواْ أَللَّهُ مَا لَكُو مِنْ أَللَّهِ عَيْرُهُمْ أَنِ لَكُو بَوْ أَلْكُواْ مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَنْ أَلُوا مِنْ أَلْكُوا مِنَا مَا مُؤْمَا مِنْ أَلْكُوا مِنَا مَا مُؤْمِلُوا مِنْ أَلْكُوا مِنَا مَا مُؤْمَا مُؤْمِلُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلُوا مِنْ أَلُوا مِنْ أَلُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلُوا مِنْ أَنْهُمُ أَنِ أَنْكُوا أَلْلُهُ مُنْ أَلُوا مِنْ أَلُوا مِنْ أَلُوا مِنْ أَلُكُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلُوا مِنْ أَلْكُوا مِنْ أَلُوا مُنْ أَلُوا مُؤْمِنَا مُؤْمُوا مِنْ أَلُوا مُؤْمُوا مُنْ أَلِكُوا مِنْ أَلُوا مِنْ أَلُوا مُلْعُلُكُوا مِنَا مُؤْمُوا مُوا مُنْ أَلُوا مُؤْمُوا مُوا مُنْ أَلُوا مُؤْمُوا مُؤْمِلُوا مُؤْمُوا مُؤْمُوا مُؤْمُوا مُؤْمُوا مُؤْمُوا مُؤْمِلُوا مُؤْمُوا مُؤْمُوا مُوا مُؤْمُوا مُؤْمِلُوا مُؤْمُوا مُلُوا مُؤْمُوا مُؤْمُوا مُؤْمُوا مُؤْمُوا مُؤْمُوا مُؤْمُوا مُوا مُؤْمُوا مُؤْمُوا مُوا مُؤْمُوا مُؤْمُوا مُؤْمُوا مُوا مُؤْمُوا م

مِثْمُ وَكُنتُمْ ثُرَابًا وَعِظْمًا أَنْكُمْ مُخْرَجُونَ ۞ هَيَهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ۞ إِنَّ هِيَ
إِلَّا حَبَىالُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلُ ٱفْتَرَىٰ عَلَى
اللّهِ حَبَىالُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُونُ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ ۞ قَالَ رَبِ آنصُرْنِي بِمَا كُذَّبُونِ۞ قَالَ عَمَّا
اللّهِ كَذِبًا وَمَا نَحْنُ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ ۞ قَالَ رَبِ آنصُرْنِي بِمَا كُذَّبُونِ۞ قَالَ عَمَّا
قَلِيلٍ لِيُصْبِحُنَّ نَكِيمِينَ۞

القصّة الثانية قصّة هود أو صالح ومنشأ الاختلاف قوله: ﴿ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ فيقتضي أن يكون قوم هود الآنه هو المبعوث بعد نوح وقوله: ﴿ فَأَلَّغَدَتُهُمُ مُلْفَيْحَةً ﴾ أَلْصَيْحَةً ﴾ يقتضي قوم صالح لأن ثمود اهلكوا بالصيحة.

وعلى التقديرين ﴿ ثُرُّ أَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ أي: أحدثنا من بعد قوم نوح ﴿ قُرْنًا مَا الْعَصْرِ على مقارنة بعضهم لبعض الناس والقرآن أهل العصر على مقارنة بعضهم لبعض ﴿ فَارْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِنتَهُمْ ﴾ أي: من جملة نسبهم ونشأ بين أظهرهم ﴿ أَن الْقَبْدُوا اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَنْهِ غَيْرُهُ ﴾ مفسرة لأرسلنا أي: قلنا لهم على لسان الرسول: اعبدوا اللّه «وما لكم من إله غيره» تعليل للعبادة ﴿ أَفَلَا نَتَقُونَ ﴾ عذابه بعبادة غيره.

﴿ وَقَالَ الْمَلاَ مِن قَوْمِهِ ﴾ حكاية لقولهم الباطل من أشرافهم أي: قال الأشراف من قومه ﴿ اللَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ وعبدوا غير اللّه ﴿ وَكُذَبُوا بِلِفَاءِ الآخِرَةِ ﴾ ويوم المعاد والجزاء ﴿ وَأَثْرَفْنَهُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنيَا ﴾ وكنا منعمين عليهم بضروب الملاذ والنعمة مقول قولهم كان إيراد الشبهات: ﴿ مَا هَنذَا إِلَّا بَشَرٌ مِثَلَكُمْ يَأْكُلُ يَأْكُلُ مِنا تَأْكُلُونَ مِنَهُ وَيَشَرَبُ مِثَا تَشْرَبُونَ ﴾ وليس من هو كذلك أولى بالرسالة منا وهو حكمه مثل حكمنا فمن أين له الرسالة؟ ﴿ وَلَيْنَ أَطَعْتُهُ بَثَلُ يَقْلَكُمُ إِنَّكُمُ اللَّمُ الْحَرامُ والجماد خسراناً ولم يجعلوا عبادة الأصنام والجماد خسراناً.

ثُمَّ القوم طعنوا في صحّة الحشر بقولهم: ﴿ أَيُعِذُكُمْ أَنْكُرْ إِنَا مِشُمَّ وَكُنتُمْ تُرَابَا وَمُ

لم يقتصروا على هذا القدر وقرنوا قولهم بالاستبعاد العظيم بقولهم: ﴿ هَيهَاتُ مَمْ وَمَا لَهُ وَمَدُونَ ﴾ أي: بعد بعد ما يخوفكم به قرئ «هيهات» بكسر التاء وبفتح التاء وبالتنوين والكسر وبالتنوين والرفع وبسكون التاء وهي كلمة اسم فعل ومعناه بعدا بعدا وقيل: «هيهات» أصلها هيهئات والحاصل: قالوا: هذا الوعيد الذي يعدكم بعيد بعيد. ﴿ إِنَّ هِي إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنيَا نَمُوتُ وَنَعَيَا ﴾ ولم يريدوا الشخص الواحد يموت ويحيا بل مرادهم يموت بعض ويحيا بعض ضمير «هي» مفسرها ﴿ إِلَّا حَيَاتُنَا ﴾ يعني: ليس الحياة إلّا حياتنا الدنيا أي: لا حياة إلّا هذه الحياة فوازنت «إن» النافية «أذلاء» الّتي لنفي الجنس ﴿ وَمَا نَمْنُ عَيْمُونِينَ ﴾ فأنكروا البعث بهذه البيانات الواهية.

﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا رَجُلُ أَفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا وَمَا غَمَّنُ لَهُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: ليس هو إلّا رجل اختلق كذبا على اللّه وما نحن له بمصدّقين فيما يقوله قال الرسول بعد ما سمع منهم هذه البيانات والإنكارات.

و قَالَ رَبِّ آنَهُمْرِفِي بِمَا كُلَّبُونِ فَهُ فبعد أن يئس هود من إيمانهم بعد ما سلك في دعوتهم بأقسام المسالك تضرع إلى الله بقوله: ربّ انصرني عليهم وانتقم لي منهم بسبب تكذيبهم إيّاي. فقال الله تعالى إجابة لمسئوله: ﴿ قَالَ عَمَّا قَلِيلِ لَيُمْبِحُنَّ نَبُيمِينَ ﴾ أي: عن قليل من الزمان والوقت ليصبحن \_ واللام لام القسم وما في «عمّا، زائدة للتأكيد \_ نادمين إمّا عند نزول العذاب أو نزول الموت يكونون نادمين ولمّا ينفع الندم.

فَلْخَذَتْهُمُ الطَّيْنِحَةُ بِالْحَقِ فَجَعَلْنَهُمْ غُثَنَاةً فَبُعْدًا لِلْفَوْرِ الظَّلِلِمِينَ ﴿ ثُمُ الْمَا الْمُؤْرِنَ اللَّهُ الْمُلَهَا وَمَا أَنْسَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قُرُونًا مَلْخَرِينَ ﴿ مَا خَنْتِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَبْلَهَا وَمَا يَسْتَغْرُونَ ﴿ مُنْ أَمَّةٍ أَبْلَهَا كَنَابُوهُ فَأَنْبَعْنَا مُسُلّنَا رُسُلُنَا تَمَرَّ كُلًّا مَا جَآةً أُمْنَةً رَسُولُمًا كَنَابُوهُ فَأَتَبَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضًا وَجَعَلْنَهُمْ أَصَلَنَا تُمَا فَيَعْدِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ثُلُ مُؤْمِنُونَ ﴾ ثُمَّ أَرْسَلْنَا فَعَيْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ثمَّ أَرْسَلْنَا فَعَيْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ثمَّ أَرْسَلْنَا فَيَعْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ثمَّ أَرْسَلْنَا فَعَلْمُ الْمُؤْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ثمَّ أَرْسَلْنَا فَيَعْمِ لَا يُؤْمِنُونَ اللَّهُ الْمُلْمَا فَيَعْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ثمَّ أَرْسَلْنَا مُنْ الْمُؤْمِ لَلْنَالِمُ الْمُؤْمِ لَلْهُ الْمُؤْمِ لَلْ يُؤْمِنُونَ اللَّهُ الْمُؤْمِ لَا يُؤْمِ لَهُ الْمُؤْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ثمَنْ أَنْ الْمُلْمُ الْمُؤْمِ لَنَا لِمُنْ الْمُؤْمِ لَلْهُ الْمُؤْمِ لَلْهُ الْمُؤْمِ لَلْمُ الْمُؤْمِ لَلْمُ الْمُلْلُمُ الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِ لَلْهُ الْمُؤْمِ لَلْمُ الْمُؤْمِ لَهُ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ لَلْمُ الْمُؤْمِ لَا يُؤْمِنُونَ أَنْ الْمُؤْمِ لَا يُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِ الْمُ

مُوسَى وَأَخَاهُ هَنُرُونَ بِنَايَتِنَا وَسُلْطَنَوِ ثُبِينٍ ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَانِهِ. مُوسَى فَالْمَا أَنْوَيْنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلَيْنَ ﴿ فَعَالُواْ أَنْوَيْنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلَيْنَ ﴿ فَعَالُواْ مَنَ الْمُهُلِكِينَ ﴿ وَلَقَدَ مَاتَيْنَا مُوسَى عَلِيدُونَ ﴿ فَكَذَ مَاتَيْنَا مُوسَى الْمُهُلِكِينَ ﴾ وَلَقَدَ مَاتَيْنَا مُوسَى الْمُكْلِكِينَ ﴾ وَلَقَدُ مَاتَيْنَا مُوسَى الْمُكَلِكِينَ ﴾ وَلَقَدُ مَاتَيْنَا مُوسَى الْمُكَلِنَا فَي وَمَاوَيْنَاهُمَا إِلَى مَرْيَمَ وَأَمَنَهُ مَا يَهُ وَمَاوَيْنَاهُمَا إِلَى مَرْيَمَ وَأَمَنَهُ مَايَةً وَمَاوَيْنَاهُمَا إِلَى مَرْيَمَ وَأَمَنَهُ مَايَةً وَمَاوَيْنَاهُمَا إِلَى مَرْيَمَ وَأَمَنَهُ مَا يَعَ فَرَاوِ وَمَعِينِ ﴾ وَمُعَينِ ﴿ فَي مُعَينِ ﴿ فَي مُعَينِ اللَّهِ فَي اللَّهُ مَا يَهُ مَا يَهُ وَمُولَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ فَأَخَذُتُهُمُ ٱلْعَبَيْحَةُ بِٱلْحَقِ ﴾ في الصيحة وجوه: أحدها: أن جبرئيل النها صاح بهم وكانت الصيحة عظيمة فماتوا عندها. الثاني: الصيحة الرجفة عن ابن عبّاس. الثالث: الصيحة نفس العذاب والموت كما يقال فيمن يموت: دعى فأجاب ؛ قال الشاعر:

صاح الزمان بآل برمك صيحة خروا لشدتها على الأذقان

فدمرهم العذاب بالعدل والحق أي: حكم عليهم بالحق والاستحقاق.

﴿ فَجَعَلْنَكُمُ غُنَاتُهُ ﴾ والغثاء حميل السيل ممّا يلي وقعت وأسود من الورق والعيدان أي: جعلناهم هلكى قد يبسوا كما يبس الغثاء ﴿ فَبُعُدُا لِلْقَوْمِ اللّه البعد من الرحمة.

القصّة الثالثة: ﴿ ثُمَّ أَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قُرُونًا مَاخَرِينَ ﴾ المقصود من البيان أنّه ما أخلى الدنيا من مكلّفين أنشأهم وبلّغهم حدّ التكليف حتّى قاموا مقام من كان قبلهم في الدنيا.

وَمَا تَسَبِقُ مِنَ أُمَّةٍ أَبَلُهَا وَمَا يَسَتَغَخِرُونَ ﴾ هذا وعيد للمشركين. المعنى: ما يموت أمّة قبل أجلها المضروب لها ولا يتأخّر، وقيل: المراد بالأجل العذاب الموعود لهم على التكذيب أنّه لا يتقدّم على الوقت المضروب لذلك والأجل المضروب لحدوث أمر من الأمور.

قال الكعبيّ: المراد من قوله: ﴿ مَا شَيْقُ مِنْ أُمَّةٍ ﴾ أي: لا يتقدّمون الوقت

لعذابهم إن لم يؤمنوا ولا يتأخّرون عنه ولا يستأصلهم إلّا إذا علم منهم أنّهم لا يزدادون إلّا عنادا وأنّهم لا يلدون مؤمناً ولا نفع لبقائهم لأحد ولا ضرر على أحد في هلاكهم، وبالجملة الأجل محتوم لا يتغيّر ولا يتقدّم ومشروط وهو بحسب الشرط، والمراد بالأجل في الآية الأجل المحتوم.(1)

وقرئ «تترى» التنوين ومن نون وقف بالألف وتترى فعلى من المواترة والمواترة أن يتبع بالتنوين ومن نون وقف بالألف وتترى فعلى من المواترة والمواترة أن يتبع الخبر الخبر والكتاب الكتاب فلا يكون بينهما فصل كثير والأقيس والأولى أن لا يصرف ولا ينون كالتقوى والدعوى والتاء بدل من الواو فإنّه مأخوذ من الوتر أي: أرسلنا أنبياءنا متواترة يتبع بعضهم بعضاً وأصل معناه الاتصال ومنه الوتر لاتصاله بمكانه من القوس ومنه الوتر وهو الفرد عن الجميع المتصل.

وَكُلَّ مَا ﴾ أي رسول أمته وكَذَبُوه ﴾ ولم يقرّوا بنبوته وكَأَبُعَنَا بَعْطَهُم بَعْضُهُم بَعْضُهُم أي: أهلكنا المكذّبين بعضهم في إثر بعض ووبَحَعَلَنَهُمْ أَحَادِيثَ ﴾ أي: يتحدّث بهم على طريق المثل من الشرّ وهو جمع احدوثة ولا يستعمل هذا في الخير و بَعْمُ لَهُ يَوْمُنُونَ ﴾ ثم وبتخهم وذمهم بقوله: بعدا من الرحمة الذين لا يؤمنون بالله وفي الآية دلالة على تعذيبهم مؤبّدا آجلاً كما عذّبوا عاجلاً.

والحتلفوا في الآيات: فقال ابن عبّاس: هي الآيات التسع وهي العصا واليد والحتلفوا في الآيات: فقال ابن عبّاس: هي الآيات التسع وهي العصا واليد والجراد والقمّل والضفادع والدم وانفلاق البحر والسنون ونقص من الثمرات وقيل: بآياتنا أي: بديننا.

واحتجوا بأنَّه لو كان المراد بالآيات المعجزات والسلطان المبين أيضاً

١ - تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ١٠٠.

هو المعجز معناه فحينئذ يلزم عطف الشيء على نفسه.

وأجابوا بأن لفظ الآيات إذا ذكر في الرسل فالمراد منها المعجزات والسلطان المبين يجوز أن يكون أعظم معجزاته وهو العصا وقد تعلّقت بالعصا معجزات كثيرة شتّى من تلقّفها وانفجار العيون من الحجر بضربها وكونها حارساً وشمعة وتدفع العدو ودلوا ورشاء فلأجل انفراد العصا بهذه المزيّات أفردت بالذكر كقوله: ﴿وَجِبْرِيلَ وَمِيكُنلَ ﴾ (١) ويمكن أن يكون المراد بالسلطان المبين استيلاء موسى عليهم بالنبوة وأنّه كان مسلطا عليهم ولا يقيم لهم وزناً ولا قدراً.

وَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَائِهِ ﴾ خص الملأ وهم الأشراف بالذكر لأن الآخرين كانوا أتباع لهم ﴿ فَاسْتَكْبُرُوا وَكَانُوا فَوْمًا عَالِينَ ﴾ فتجبّروا وتعظّموا عن قبول الحق وكانوا قاهرين وعالين وذوي ثروة وكان قوم موسى وهارون عندهم كالخدم والعبيد لهم وقهروا أهل أرضهم.

ونصد الإنسانين خلفهم مثل خلفنا ويسمّى الإنسانين بشرين ويُونك ونصد وجلدته حتّى احتاج إلى مثل خلفنا ويسمّى الإنسان بشراً لانكشاف بشرته وجلدته حتّى احتاج إلى لباس يكنه بخلاف الحيوان مغطّى البشرة بصوف أو بشعر وريش وغيره لطفاً من الله إذ لم يكن للحيوان عقل يدبّر أمره عند الحاجة إلى ما يكنه والإنسان يهتدي إلى ما يستعين عند حاجته ووَقَوْمُهُمَا لَنَا عَنِدُونَ الله أي: مطبعون طاعة العبد لمولاه وقيل: كان بنو إسرائيل يعبدون فرعون وفرعون يعبد الأوثان.

فكذّبوا موسى وهارون ﴿ فَكَنَّبُوهُمَا فَكَانُواْ مِنَ ٱلْمُهَلِّكِينَ ﴾ وكان عاقبة تكذيبهم أن أهلكهم وغرقهم.

﴿ وَلَقَدَ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْنَبَ ﴾ أي: التوراة لعلُّهم يعملون بشرائعها ومواعظها

السورة البقرة: ٩٨.

فذكر موسى أي: آل موسى كما يقال هاشم وثقيف ﴿ لَعَلَّهُمْ يَهُنَدُونَ ﴾ بعمل التوراة.

﴿ وَيَحَمَّلُنَا أَبُنَ مَرْتُمَ وَأُمَّتُهُ عَايَةً وَمَاوَبِنَهُمَّا إِلَىٰ رَبُّوَوَ ذَاتِ قَرَارِ وَمَعِينِ ﴾ وجعلناه حجة على قدرتنا على الاختراع بخلقته من غير أب وإن مريم عليها السّلام حملت من غير فحل وجعلنا مأواهما مكاناً مرتفعا مستوياً واسعا والربوة الّتي أويا إليها هي الرملة من فلسطين.

وقيل: نفس دمشق. وقيل: مصر. وقيل: بيت المقدس. وقيل: هي أقرب الأرض إلى السماء وقيل: هي حيرة الكوفة وسوادها والقرار مسجد الكوفة والمعين الفرات عن أبي جعفر وأبي عبد الله الله الله المؤلفة وقيل: معناه ذات موضع قرار أي: هي أرض مستوية يستقر عليها ساكنوها وقيل: ذات ثمار لأنه لأجل الثمار يستقر فيها ساكنوها والمراد بالمعين ماء جار ظاهر العيون مفعول من عان يعين.

وبالجملة جعله الله وأمّه آية وظهر فيهما أمور عجيبة بأن أنطقه في المهد وأخرى على يده إحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص وتكلّمت مريم في صغرها وهو قولها: ﴿ هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ إِنَّ اللهِ يَرُدُقُ مَن يَشَانَهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١) ولم تلقم ثدياً قطّ. قال القاضي: إن ثبت ذلك فهو معجز لزكريًا لأنها لم تكن نبياً. وإنّما قال القاضي هذا البيان لأن عنده الإرهاص غير جائز. والحاصل أن مريم وابنها بقيا إلى الربوة اثنتي عشرة سنة وإنّما ذهب بهما ابن عمها يوسف ثم رجعت إلى أهلها بعد أن مات ملكهم.

يَكَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَئَتِ وَأَعْمَلُواْ صَنلِكًا ۚ إِنِّ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ۗ ۖ

١ بحار الأنوار، ج ٥٧، ص ٢٠٢؛ والصافي، ج ٣. ص ٤٠١. ٢ سورة آل عمران: ٣٧.

وَإِنَّ هَلَاهِ أُمَّتَكُمُ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَالْقُونِ ﴿ فَنَعَطَّعُوا أَمْرَهُمُ وَإِنَّ هَنَامِهُمْ ذَبُرُ كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴿ فَذَرَّهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَّى حِينٍ ﴿ ثَنَامُهُمْ ذَبُرُ كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴿ فَاذَرَّهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَّى حِينٍ ﴿ فَا لَيَعْمُونَ أَنَّكُ كُلُّ عِنْ لَكُنْرَتِ بَلُ لَا لَيَعْمُونَ أَنَّكُ نُونًا فَيُدُونَ ﴿ فَا لَمُ لَا لَا لَهُ لَهُ لَكُونَ اللَّهُ وَبَنِينَ ﴿ فَا لَمُنْ فَا لَا لَهُ لِللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

الخطاب إلى كل الرسل، والرسل إنّما أرسلوا متفرقين في أزمنة مختلفة وبيان توجيه الخطاب إليهم أن المعنى إعلام بأن كل رسول في زمانه هذا الخطاب، ووصّي به ليعتقد السامع أن أمراً نودي له الرسل حقيق بأن يعمل به أو الخطاب إلى رسولنا. وإنّما ذكر على صيغة الجمع كما يقال للواحد: أيّها القوم كفّوا أذا كم عنّي كأنّه سبحانه لمّا خاطب محمّد علي بذلك بيّن أن الرسل المين بأسرهم لو كانوا حاضرين لما خوطبوا إلّا بذلك ليعلم رسولنا أن هذا التثقيل ليس عليه فقط بل هو لازم على جميع الأنبياء.

﴿ وَإِنَّ هَلَامِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَبَوِدَةً ﴾ أي: إنّ ملَّتكم ودينكم دين واحد

۱ـ مجمع البيان، ج ٧، ص ١٩٤؛ ونور الثقلين، ج ٣، ص ٥٤٥.
 ٢ـ سورة البقرة: ١٧٢.

ويعضد هذا المعنى ﴿ إِنَّا وَجَدْنَا ءَالْهَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةً ﴾ أي: على دين. قال النابغة: حلفت ولم أترك لنفسي ريبة وهل يأثمن ذو أمّة وهو طائع

وقيل: المعنى: وإن جماعتكم وجماعة من قبلكم واحدة كلّكم عباد الله وخلقه ﴿ وَأَنَا رَبُّكُمْ فَالنَّقُونِ ﴾ أي: لهذا فاتقُوا الشرك.

﴿ فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُم زُبُرًا ﴾ أي: كما يجب عليكم أكل الحلال والاجتناب عن الحرام كذلك لابد أن تكونوا متفقين ومجتمعين على التوحيد ولا يقع منكم في هذا الأمر اختلاف ويلزمكم كلّكم دين واحد ومع هذا الأمر فهم من شدة اختلافهم جعلوا دينهم أدياناً وزبراً أي: قطعاً قطعاً استعيرت من زبر الحديد والقصة يعني: بهم مشركي مكة والمجوس واليهود والنصارى والصابئين.

﴿ كُلُّ حِزْيِمٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِجُونَ ﴾ وكلّ فريق منهم بما اتّخذ دينا لنفسه معجب به يرى نفسه أنّه المحقّ الرابح وغيره المبطل الخاسر.

فإن قيل: لمّا كانت شرائعهم مختلفة فكيف يكون دينهم واحد؟

قلنا: المراد من الدين أصوله من معرفة الله وأمّا الشرائع فإنّ الاختلاف فيها لا يسمّى اختلافاً في الدين بل الاختلاف في كيفيّة الأعمال بحسب الشريعة كما يقال: للحائض والطاهر من النساء: إنّ دينهنّ واحد وإن افترق تكليفها فكذا هاهنا.

ثمّ أتبع للمختلفين بالوعيد وقال: ﴿ فَذَرَّهُمْ فِي غَنْرَتِهِمْ حَتَىٰ حِينٍ ﴾ أي: دع هؤلاء في جهلهم والغمرة الماء الذي يغمر القامة وقرأ علي للخابي في غمراتهم (٢) وذكروا في الحين وجوهاً: أحدها إلى الموت وقيل: إلى حين العذاب أو المراد به الحالة التي تقترن به الحسرة والندامة وذلك يحصل عند المحاسبة

١ـ سورة الزخرف: ٢٢.

٢ الكشاف، ج ٣، شرح ص ٣٥؛ وتفسير الرازي، ج ٢٣، ص ١٠٥.

والموت وعند عذاب القبر فيجب أن يحمل على كلِّ ذلك.

﴿ أَيَعْسَبُونَ أَنَّمَا نُيدُهُم بِهِ مِن مَّالِ وَبَنِينَ \* نَّالِعُ لَمُثُمْ فِي لَلْقِرَتِ بَلَ لَا يَشَعُرُونَ ﴾ أي: ظن هؤلاء الكفّار أن ما نعطيهم ونزيدهم من أموالهم وأولادهم إنّما نعطيهم ثواباً ومجازاة لهم على أعمالهم ولرضائنا عنهم ولكرامتهم علينا ليس الأمر كما يظنّون بل ذلك إملاء لهم واستدراج لهوانهم علينا وللابتلاء في التعبّد لهم ونظيره قوله: ﴿ فَأَمَّا آلْإِنْسَنُ إِذَا مَا آبْنَلَنَهُ رَبُّهُم فَأَكُرَمَهُ وَنَشَمَهُ فَيَعُولُ رَقِت التعبّد لهم واستدراج عليهم السّلام قال: «قال أكْرَمَنِ ﴾ (ا) وروى السكوني عن الصادق عن آبائه عليهم السّلام قال: «قال رسول الله الله الله عليه شيئاً من الدليا وذلك أقرب له مني ويغرج إذا بسطت له الدنيا وذلك أبعد له مني ثم تلا هذه الآية إلى وذلك أقرب له مني ويغرج إذا بسطت له الدنيا وذلك أبعد له مني ثم تلا هذه الآية إلى قوله: ﴿ لَا يَنْ ذَلِكُ فِتنة لهم (").

﴿ لَا يَنْ الله الله على الشعور العلم الذي يدق معلومه وفهمه على صاحبه ومعنى «نسارع» نتعجّل ونسرع وحاصل المعنى أن هذا الإمداد ليس إلا استدراجا لهم في المعاصي وهم يحسبونه مسارعة في الخيرات وكلمة «بل» للاستدراك لقوله: «أ يحسبون» أي: بل هم أشباه البهائم لا شعور لهم حتى يتفكّروا في ذلك أهو استدراج أم مسارعة في الخيرات؟

لما ذمّ حال المستدرجين بيّن في هذه الآية صفة المسارعين في الخيرات. الصفة الأولى: قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم تُشْفِقُونَ ﴾ والإشفاق

١\_سورة الفجر: ١٥.

٢\_انظر: الكافي، ج ٢، ص ١٤١؛ ووسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٢٤٣.

يتضمن الخشية مع زيادة رقّة وضعف، وقيل: جمع بينهما للتأكيد فإذن متساويان ومنهم من حمل الخشية على العذاب فالمعنى: الذين هم من عذاب ربّهم مشفقون. وقيل: المعنى: الذين هم من خشيته مشفقون أي: دائمون في طاعته جادون في طلب مرضاته والتحقيق أن من بلغ في الخشية إلى حد الإشفاق وهو كمال الخشية كان في نهاية الخوف من سخط الله عاجلاً ومن عقابه آجلاً يكون في نهاية الاحتراز عن المعاصي.

الصفة الثانية: قوله: ﴿ وَاللَّذِينَ هُم بِثَايَنتِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴾ وآيات الله هي المخلوقات الدالّة على وجوده فيصدّقون بها ويقرّون ويعتقدون بحجج اللّه وكتبه ورسله.

والصفة الثالثة: قوله: ﴿ وَاللَّذِينَ هُم مِرَةٍمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴾ وليس المراد من الآية التوحيد ونفي الشريك لله لأن ذلك داخل في قوله: ﴿ وَاللَّذِينَ هُم مِنَايَتِ رَبِّهِمْ يُوْهِنُونَ ﴾ بل المراد منه نفي الشرك الخفي وهو أن يكون مخلصاً في العمل والعبادة ولا يقدم عليها إلّا لوجه الله. الصفة الرابعة: قوله: ﴿ وَاللَّذِينَ يُوْتُونَ مَا أَعَطُوا فَدَخُلُ فِيه كُلّ حَق لزم إيتاؤه من الله علوه لله كالزكاة والكفّارة وغيرهما أو من حقوق سواء كان ذلك الحق من حقوق الله كالزكاة والكفّارة وغيرهما أو من حقوق الآدميّين كالودائع والديون وأصناف العدل فبيّن أن ذلك إنّما ينفع إذا فعلوه وقلوبهم وجلة لأن من يقدم على العبادة وهو وجل من تقصيره وإخلاله بنقصان أو غيره فإنّه يكون لأجل ذلك الوجل مجتهدا في أدائها.

وفي الحديث: سئلت عائشة عن رسول الله على فقالت: والذين يؤتون ما أتوا وقلوبهم وجلة أهو الذي يزني ويشرب الخمر ويسرق وهو على ذلك يخاف الله؟ فقال النبي على «لا ولكن هو الرجل يصلي ويصوم ويتصدّق وهو على يخاف الله؟ فقال النبي تلاثية: «لا ولكن هو الرجل يصلي ويصوم ويتصدّق وهو على

ذلك يخاف الله تعالى». (۱<sup>۱)</sup>

وقيل: في الكلام حذف وإضمار أي: وقلوبهم وجلة أن لا يقبل منهم كما فسر أبو عبد الله التلام قال: «معناه: قلوبهم خانفة أن لا يقبل منهم وذلك لعلمهم هو أنَهُم إلى رَبِهِم كَوْمَوْنَ عَهُ وموقنين بأنهم واجعون إلى الله ولعل أنه لا يقبل وليسوا مأمونين من التفريط».

﴿ أَوْلَيْكِ يُسَرِعُونَ فِي لَلْفَيْرَتِ ﴾ أي: الذين جمعوا هذه الصفات يبادرون إلى الطاعات رغبة منهم فيها ﴿ وَهُمْ لَمَا سَيْقُونَ ﴾ وهم لأجل تلك الصفات والمسارعة إلى الخير سابقون إلى الجنّة وقيل: وهم سبقوا الأمم إلى الخيرات وقيل: سابقون أمثالهم من أهل البرّ والتقوى ويمكن أن يكون خبرا بعد خبر والمعنى: وهم لها كما يقال: أنت لها وهي لك ثمّ قال: سابقون أي: وهم سابقون.

١- تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ١٠٧؛ وتفسير الثعلبي، ج ٧، ص ٥٠.

ثمّ بين سبحانه أنّه لا يكلّف أحداً إلّا دون الطاقة والوسع إنّما سمّي وسعاً لأنّه يتّسع عليه فعله وقيل: الوسع الطاقة ولكنّ المعتزلة قالوا: إنّه دون الطاقة، وهذه الآية صريحة على نفي تكليف ما لا يطاق بل كلّف دون الوسع والطاقة فمن لم يستطع أن يصلّي قائماً فليصلّ جالساً ومن لم يستطع جالساً فليؤم إيماء.

﴿ وَلَدَيْنَا كِنَنَ يَعِلَى بِلَمْقَ بِلَمْقِي وَهُرَ لَا يُظْلَونَ ﴾ أي: وعند ملائكتنا المقربين كتاب ينطق ويشهد عليكم بالحق كتبه الملائكة بأمرنا في صحائف الأعمال وهم يوفون جزاء أعمالهم لا ينقص من ثواب أعمالهم ولا يزاد في عقابهم وشبّه الكتاب بمن ينطق ويصدر عنه البيان فإن الكتاب لا ينطق لكنّه يعرب (١) بما فيه كما ينطق ويعرب الناطق إذا كان محقًا وهذا الكلام مثل قوله: ﴿ وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَامِيْرُ وَلَا يَظُلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ والآية تدل على أن العبد موجد لفعله وإلّا لكان تعذيبه على العمل ظلماً.

وَ إِبِّلَ مُلُوبُهُمْ فِي غَرَوَ مِنْ هَذَا ﴾ أي: قلوب الكفّار في غفلة شديدة من هذا الكتاب ومن هذا البيان الذي بيّناه في القرآن من الوعد والوعيد وفي جهل وحيرة وَ وَهُمُ أَهْمَلُ مِن دُونِ ذَاكِ هُمّ لَهَا عَنِلُونَ ﴾ أي: ولهم أعمال رديئة خبيثة سوى ذلك الجهل ويعملون تلك الأعمال فيستحقّون بها وبالكفر العقوبة من الله وقيل: المراد: ولهم أعمال أصغر من الكفر وهم مشتغلون بها إلى أن يفنى آجالهم.

وقيل: إن من قوله: ﴿وَلَدَيْنَا كِئُنَا ﴾ إلى قوله: ﴿مُمَّمَ لَهَا عَنِمْلُونَ ﴾ في أوصاف المشفقين لا الكافرين وقد يكون المرء لشدّه فكره في الآخرة يستولي عليه الفكر في قبول عمله أو ردّه ويتحيّر وهو المراد بوقوع القلب

١- أعربه: أبانه.

٢\_سورة الكهف: ٤٩.

في غمرة، ﴿ مِنْ هَذَا ﴾ أي: من هذا الإشفاق والخوف ولهم أعمال من دون ذلك أي: من النوافل ووجوه البرّ سوى ما هم عليه.

وَ حَتَّى هذه هي الّتي يبتدأ بعدها الكلام أي: يكون دأبهم هذا ومشتغلون بأعمالهم القبيحة حتّى إذا نزل بهم العذاب وأخذنا متنعميهم ورؤساءهم بعذاب الآخرة وقيل: عذاب الدنيا وهو عذاب السيف أو الجوع حين دعا النبي وقيل عليهم فقال: واللهم الهذي وهو عذاب السيف أو الجوع حين دعا النبي والتناهم الله بالقحط حتّى أكلوا الكلاب والجيف أي: يضجون يوسف». (أ) فابتلاهم الله بالقحط حتّى أكلوا الكلاب والجيف أي: يضجون لشدة العذاب ويصرخون إلى الله بالتوبة فلا يقبل منهم ويقال لهم: ولا يَتَعَرُوا اليُوم ولا يدفع عنكم ما نزل بكم ولا يبلغكم نصرتنا وهذا الكلام إيئاس لهم من دفع العذاب.

وَقَدُ كَانَتُ مَايَتِي نُتِنَ عَلَيْكُمُ فَكُتُتُمْ عَلَىٰ أَعْقَدِكُمْ نَدَكُونَ السبب أنه متى ما الآية السابقة أن الكفار لا ينصرون أتبعه في هذه الآية ببيان السبب أنه متى ما تلبت آيات الله عليهم أتوا بأمور قبيحة: أحدها أنهم كانوا على أعقابهم ينفرون وعن من يتلوها كما يذهب الناكص على عقيبه بالرجوع إلى ورائه أي: يرجعون إلى القهقرى والثاني قوله: ﴿ مُسْتَكْمِينَ بِمِه ﴾ أي: متكبرين على سائر الناس بالحرم وكانوا يقولون: إنّا أهل الحرم ولا يظهر علينا أحد لأنهم القائمون بالبيت وولاته والذي يسوع هذا الإضمار قبل الذكر شهرتهم بالاستكبار بسبب البيت أو البلد وقيل: الضمير راجع بمحمد الله أن يطبعوه واستكبروا بنبوته أو بالقرآن استكبروا أن يقبلوه والضمير على جميع الصور رجع إلى غير مذكور. ﴿ سُنِمِرًا تَهْجُرُونَ ﴾ قيل يتعلق الباء في «به» بقوله سامرا

١ــ المناقب، ج ١، ص ٧٢؛ وبحار الأنوار، ج ٩، ص ١٢٨.

أي: يسمرون بالقرآن ويطعنون فيه وكانوا يجتمعون حول الكعبة بالليل وكانت عامّة سمرهم ذكر القرآن وتسميته شعراً وسحراً وسب رسول الله ويهجرون ويشتمون والسامر مثل الحاضر في الإطلاق على الجمع والهجر بالفتح الهذيان وبالضمّ الفحش ويمكن أن المراد تهجرون الحقّ وتعرضون عنه.

و أَفَلَمْ يَدَبُرُوا الْقَوْلُ فَي أَي: أَفْلَم يَتَدَبُرُوا القرآن فيعرفوا ما فيه من الدلالات والعبر و أَمْر جَلَهُمُ مَّا ثَرْ يَأْتِ مَابَاءَهُمُ الْأَوْلِينَ فِي اليس أرسلنا نوحاً وإبراهيم والنبيّين إلى قومهم كذلك أرسلناك ومجيء الرسل ليس أمراً على خلاف العادة وأنّهم قد عرفوا بالتواتر أن الرسل كانت تتواتر على الأمم وتظهر المعجزات عليهم وكانت الأمم بين مصديق ناج ومكذّب هالك بعذاب الاستيصال أفهذا الأمر ما دعاهم إلى تصديق الرسول؟ و أَمْر لَمْ يَعْرِفُوا رَسُولُمُ اللهُمْ مَنْ كُرُونَ فَي أَي: أليس هو محمد الذي عرفوه صغيراً وكبيراً بالأمانة والصدق بحيث عرف بالأمين وافياً بالعهد فلم أعرضوا عنه بعد ما عرفوا أمانته وصدقه وشرف نسبه قبل الدعوة؟

﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ جِنَّةً ﴾ أو يعتقدون فيه الجنون فيقولون: إنّه حمله الجنون على ادّعاء الرسالة وهذا أيضاً فاسد لأنّ المجنون كيف يمكنه أن يأتي بما أعجز عقلاءهم عن الإتيان ببعضه على أن كتابه متضمّن من الدلائل والشرائع الكاملة وإنّما نسبوا إليه الجنون حيث كان الشيئة يأمر صناديدهم وكبراء هم بانقياده وهذا كان عندهم من أبعد الأمور فأرادوا أن يوهموا لضعفائهم وعوامهم لكي لا ينقادوا له فأوردوا ذلك مورد الاستحقار.

ثم إنّه تعالى بعد بيان هذه الوجوه وفساد أقوالهم وأفعالهم قال: ﴿ بَلَّ جَاءُهُم بِٱلْحَقِّ وَلَيْسَ بِهِ جَاءُهُم بِٱلْحَقِّ وَلَيْسَ بِهِ جَنّة وأكثرهم يكرهون الحق لأنّه ﷺ لم يوافق مرادهم.

وَلَو النَّبَعَ الْحَقَّ الْمَوْاءُهُمْ لَلْسَكَتِ السَّكُوتُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِرَ الْمَام سبحانه أن الحق لا يتبع الهوى ولو اتبع لوقع الفساد في العالم واختل النظام لأن أهواءهم جعل الشريك لله وعبادة الأوثان وتكذيب محمد الله وهو منشأ المفسدة وكانوا يرون أن الحق في اتخاذ آلهة مع الله فبين سبحانه أنه لو صدر هذا الأمر على حسب ما يحبون لفسدت السماوات والأرض ومن فيهن ووجه الفساد ما تقدم في بيان دليل العمانع ولأن الحق يدعو إلى المصالح والمحاسن، والهوى يدعو إلى المفاسد والمقابح ولو اتبع الحق وهو الله والمحاسن، والهوى يدعو إلى المفاسد والمقابح ولو اتبع الحق وهو الله داعي الهوى لدعي إلى القبائح ولفسد التدبير.

﴿ إِنِّلَ أَتَيْنَكُمُ مِلِحِصْرِهِمْ مَهُمْ عَن لِكَرِهِم مُعْرِشُونَ ﴾ بل أتيناهم وقرئ بذكراهم أي: مواعظهم بالقرآن لأنهم قالوا: ﴿ لَوْ أَنَّ عِندَنَا ذِكْرًا مِنَ الْأَوْلِينَ \* لَكُنَا عِبَادَ اللهِ اللهُ اللهِ ا

اسسورة الصافات: ١٦٨ و١٦٩.

والآية تدل على أن أحداً من العباد لا يقدر على مثل نعمه ورزقه كما أنّه تدل على أن العباد قد يتسبّبون لرزق بعضهم بعضاً بامره سبحانه لا على طريق الأصالة بل بالسببيّة ولهذا قال: ﴿ وَهُو مَنْدُ لَمُرْفِقِينَ ﴾ ولو لا ذلك لما جاز أن يقول هو خير الرازقين.

قوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَذَعُومُمُ إِلَىٰ صِرَبِلِ شَسَتَقِيرِ ﴾ لأن ما دل الدليل على صحته فهو مستقيم وهو طريق الحق والمعمل به على طريق العدل والاستقامة ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ وَهُو طَرِيقَ العدل والاستقامة ﴿ وَإِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَصَلَّوا صَلالاً لللهُ وَصَلّوا صَلالاً بعيداً وناكبون عن طريق الهداية والجنّة يؤخذ بهم يمنة ويسرة إلى النار.

﴿ وَلَوْ رَحْمَنَهُمْ وَكُتُمَنَا مَا يِهِم مِن شُرِّ لَلَجُّواْ فِي كُلَفَيْنِهِمْ يَمْمَهُونَ ﴾ معناه مثل قوله: ﴿ وَلَوْ لَمَادُوا ﴾ أي: ولو أنّا رحمناهم وكشفنا ما بهم من جوع وضر ونحوه لتمادوا في ضلالتهم وغوايتهم وكفرهم وأعمالهم القبيحة ويداومون عليها متجرين.

﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَهُم بِالْمَدَابِ فَمَا أَسْتَكَانُواْ لِرَبِهِمٌ وَمَا يَنْضَرَّمُونَ ﴾ إنّا قد أخذنا هؤلاء الكفّار بالجدب والغلاء والمرض وضيق الرزق والقتل بالسيف فما

١\_سورة الأنعام: ٢٨.

تواضعوا ولا انقادوا وما يرغبون إلى اللّه.

﴿ حَتَى إِذَا فَتَحَنَا عَلَيْهِم بَابًا فَا عَذَابِ شَدِيدٍ ﴾ أي: هذا دأبهم وعادتهم حتى إذا فتحنا عليهم نوعاً آخر من العذاب وهو أشد من الأول إمّا باباً من عذاب جهنّم في الآخرة أو فتح مكّة وقالى أبو جعفر الثلاثة: «وهو في الرجعة عند قيام قائمنا». أو المراد سني مضر فجاعوا حتى أكلوا العلمز وهو الوبر بالدم المطبوخ ﴿ إِذَا هُمٌ فِيهِ مُهْلِسُونَ ﴾ أي: حينئذ آئسون من كلّ خير متجيّرون.

وَهُو اللَّهُ النَّا الْمُعَالِمُ السَّمْعُ وَالْأَبْعَنُو وَالْأَفْوَدَةُ فَلِيلًا مَّا تَشَكَّرُونَ ﴾ أي: خلق هذه النعم الثلاثة العظيمة وأنعمكم بها وخصها بالذكر لأن النظريات والدلائل مبنيّة عليها وأن العاقل ينظر ويسمع ويتفكّر فحيننذ يعلم قوله: ﴿ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ وقليلاً منصوب على المصدريّة أي: تشكرون قليلاً لهذه النعم أو لا تشكرون ربّ هذه النعم فتوحدونه.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى ذَرَاًكُمُ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ شَمْتُرُونَ ﴾ أي: خلقكم وأوجدكم في الأرض وقيل: بسطكم فيها ذريّة بعضكم من بعض حتّى كثرتم أي: هو الذي جعلكم متناسلين في الأرض ويحشركم يوم القيامة إلى دار لا حاكم فيها سواه فجعل حشرهم إلى ذلك الموضع حشرا إليه لا بمعنى المكان.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يُعَيِّهِ وَيُعِيثُ ﴾ يحييكم في أرحام المهاتكم ويميتكم عند انقضاء آجالكم أي: إن نعمة الحياة وإن كانت من أعظم النعم فهي منقطعة.

﴿ وَلَهُ لَخَتِكَفُ آلْيَالِ وَالنَّهَادِ ﴾ وله تدبيرهما بالزيادة والنقصان وملازمة دهاب أحدهما مجيء الآخر ووجه النعمة بهذا الاختلاف واضح لوضوح أثارهما من الفوائد ومع هذا لم تتركون النظر ولا تتدبّرون؟ ﴿ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ﴾ أثارهما من الفوائد ومع هذا لم تتركون النظر ولا تتدبّرون؟ ﴿ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ﴾ أن لذلك صانعاً قادراً.

بَلَ قَالُواْ مِثْلَ مَا قَالَ ٱلْأَوَّلُونَ ۞ قَالُوٓاْ أَوِنَا مِثْنَا وَكُنَّا نُولَاً

لما ذكر سبحانه نعمه الدالة على التوحيد عقبه بذكر المعاد فقال: ﴿ بَلْ عَقَلُوا مِثْلُ مَا فَالَ ٱلْأَوْلُونَ ﴾ عطف على مضمر يقتضيه المقام أي: لم يعقلوا بل قالوا مثل ما قال آباؤهم وقلدوهم في إنكار البعث وقالوا: أإذا متنا وصرنا تراباً وعظاماً كيف نبعث وأوردوا هذه الشبهة الفاسدة ﴿ لَقَدْ وُعِدْنَا غَمْنُ وَهَاكَاوُنَا هَمُنَا ﴾ الأمر من قديم الزمان من سائر الأنبياء ثم لم يوجد مع طول العهد ثم قالوا: ﴿ إِنْ هَنَا إِلّا آسَنطِيرُ ٱلْأَوْلِينَ ﴾ أي: ما هذا إلا ما كتبه الأولون مما لا حقيقة له.

و فك لين آلأرض ومن فيها إن كنتُد تَمَا ويك المقصود من هذه الأيات الاستدلال على منكري الإعادة والرد على عبدة الأوثان وذلك لأن القوم كانوا مقرين بالله لكن كانوا يقولون: نعبد الأصنام لتقربنا إلى الله فاحتج الله عليهم بقوله: قل لمن الأرض ومن فيها و سَيَقُولُونَ يِتُو الله وإن من كان خالقاً للأرض ومن فيها وخالقاً لحياتهم وقادراً على إماتتهم وإفنائهم فعبادة من خلقكم وأنعم عليكم هي الواجبة دون عبادة ما لا يضر ولا ينفع و أفلا تذكرون العلموا بطلان ما أنتم عليه.

ثمّ زاد في الحجّة فقال: ﴿ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ \* قُلْ مَن زَّبُّ ٱلسَّكَنَوَتِ ٱلسَّيْعِ

وَرَبُّ ٱلْعَكَرُشِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ ووجه الاستدلال واضح فإذا كان هو المدبّر والخالق للسماوات والعرش مع عظمهما وهم معترفون بأن الله خلقها فلم لا يتقون عذابه ويتركون عبادة غيره.

ثمّ زاد سبحانه في الحجة فقال: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد ﴿ مَنْ بِينِو مَلَكُوتُ مِن شَوْهِ وَهُو يَجُيرُ وَلا يَجُكَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُر تَمَاتُونَ ﴾ الملكوت من صفات المبالغة في الملك كالجبروت والرهبوت وقيل: بيده ملكوت كلّ شيء معناه خزائن كلّ شيء وهو يمنع من يشاء ولا يمنع منه من أراده بسوء يقال: أجرت فلاناً إذا استغاث بك فحميته وأجرت عليه إذا حميت عنه وحاصل المعنى أن من قصد عبداً من عباده بسوء قدر على منعه ومن أراد الله بسوء لم يقدر على منعه أحد أو المراد من هذا الأمر في القيامة أي: يجير من العذاب ولا يجار عليه منه إن كنتم ذلك تعلمونه فأجيبوا أمره ولا تشركوا به شيئاً.

﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَأَنَّ تُسْخُرُونَ ﴾ يقولون في الجواب: لله، قل يا محمّد لهم: فكيف يخيّل إليكم الحقّ باطلاً والصحيح فاسداً وتخدعون عن طاعته وتعمون؟ والخادع هو الشيطان والهوى قال امرؤ القيس:

«وتسحر بالطعام وبالتراب».

﴿ إِنَّ أَنْيَنَهُم بِٱلْحَقِّ وَإِنَّهُمْ لَكَنْدِمُنَ ﴾ معناه أنّا جثناهم بالحق وبيّنا لهم الحق الدي يبيّن كذبهم ومع ذلك أنّهم أصروا على كذبهم وباطلهم.

مَا أَنْفَذَ اللهُ مِن وَلَهِ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَنهِ إِذَا لِذَهَبَ كُلُّ إِلَهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَك اللهُ عِنَا يَعِيفُونَ ﴿ عَلَيْهِ الْغَيْبِ خَلَقَ وَلَعَكُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَّا يَعِيفُونَ ﴿ عَلَيْهِ الْغَيْبِ الْغَيْبِ اللهُ عَمَّا يَعِيفُونَ ﴿ عَلَيْهِ الْغَيْبِ اللهُ عَلَى اللهِ عَمَّا يَعْبِيفُونَ ﴾ قُل رَبِ إِمَّا تُرْبِيقِ مَا وَاللهُ هَلَا وَبِي إِمَّا تُرْبِيقِ مَا يُوعَدُونَ ﴾ قُل رَبِ هَلَا تَجْعَكُنِي فِ الْقَوْمِ الظَلْالِمِينَ ﴾ وَإِنَّا عَلَىٰ أَن وَمَدُونَ ﴾ وَإِنَّا عَلَىٰ أَن

نُرِيكَ مَا نَودُهُمْ لَقَادِرُونَ ﴿ آَدُونَعُ بِأَلِي هِى أَحْسَنُ السَّيِّعَةُ غَنَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَعِيهُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَا نَوْدُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ الشَّيَطِينِ ﴿ وَأَعُودُ بِكَ يَعِيهُونَ ﴿ وَأَعُودُ بِكَ مَنْ مَمَزَتِ الشَّيَطِينِ ﴿ وَأَعُودُ بِكَ رَبِّ أَعُودُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَعْمُرُونِ ﴿ وَالْمَا إِنَا جَآءَ أَحَدُهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ ﴿ وَيَ إِنَا جَآءَ أَحَدُهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ ﴿ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللَّهُ الللْمُوا

في الكلام تنبيه على نفي قول الكفّار فإن جمعاً منهم كانوا يقولون: الملائكة بنات اللّه وكالنصارى وكذلك نفى الشريك عنه بقوله: ﴿وَمَا كَانَ مَهُهُ مِنْ إِلَاهٍ ﴾ والمّراد الّذين اتّخذوا الأصنام آلهة وفيه إبطال قول الثنويّة.

ثم ذكر الدليل المعتمد بقوله: ﴿ إِذَا لَدَهَبَ كُلُّ إِلَيْهِ بِمَا خَلَقَ وَلَمَلًا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِهُمُ أَي: لو كان الأمر كذلك لا نفرد على كلّ واحد من الآلهة بخلقه الذي خلقه واستبد واستقل به ولرأيتم ملك كلّ واحد منهم متميّزا عن ملك الآخر ولغلب بعضهم على بعض كما ترون حال الملوك في ممالكهم متميّزه كلّ ملك على ملكه وسلطانه وحيث لم تروا أثر التمايز في الممالك فاعلموا أنّه إله واحد بيده ملكوت كلّ شيء وقوله: ﴿ إِذَا لَدُهَبَ ﴾ جواب وجزاء لشرط محذوف تقديره: ولو كان معه آلهة إذا لذهب كلّ إله ويدل عليه قوله: ﴿ وَمَا صَحَاتَ مَعَمُهُ مِنْ إِلَاهٍ ﴾ ثمّ نزّه سبحانه نفسه عن ما نسبوه إليه من اتخاذ الولّد والشريك.

وَ عَنَامِ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ ﴾ أي: هو المختص بعلم الغيب والشهادة، فغيره وإن علم الشهادة قلن يعلم معها الغيب والشهادة الّتي يعلمها ولا يتكامل بها النفع إلّا هع العلم بالغيب ولو أن الّذي يعلم الشهادة أيضاً استفادته من الله وفَنَتَمَنَلَ صَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ في علمه وقدرته وألوهيته.

ثمَ أمر نبيَه بالانقطاع إليه وأن يدعوه بقوله: ﴿ قُل رَّبِّ إِمَّا تُرْيَقِ مَا

يُوعَنُعُنَكَ ﴾ أي: إن كان ولابد من أن تريني ما تعدهم من العذاب في الدنيا أو في الآخرة فلا تعذّبني وأخرجني من بينهم عند ما تريد إحلال العذاب بهم لئلًا يصيبني ما يصيبهم.

وإن قيل: كيف يجوز أن يجعل الله نبيّه المعصوم مع الظالمين حتّى يدعو ويطلب أن لا يجعله معهم؟

فالجواب يجوز أن يسأل العبد ويّه ما علم أنّه يفعله وأن يستعيذ به ممّا علم أنّه لا يفعله إظهاراً للعبوديّة وتواضعاً لربّه كما وقع من أكابر الأنبياء والأولياء في الأدعية لأنّ المؤمن يهضم نفسه.

وإنّما ذكر «رب» مرّتين مرّة قبل الشرط ومرّة قبل الجزاء مبالغة في التضرّع قال الزمخشريّ: «ما» في «إمّا» والنون في «ترينّي» مؤكّدتان.

وَ وَلِنَّا عَلَىٰ أَن نُولِكُ مَا نَولُكُمْ لَقَدُورُكُونَ ﴾ وذلك في الرجعة إن شاء الله، هذا ابتداء كلام من الله أي: إنّا لا نعاجلهم بالعقوبة مع قدرتنا على ذلك ولكن ننظرهم لمصلحة يوجب ذلك التأخير مع أن الكفّار كانوا ينكرون الوعد بالعذاب ويضحكون منه ويحتمل أن يكون العذاب في الدنيا مؤخّرا عن آياته ويضحكون منه ويحتمل أن يكون العذاب في الدنيا مؤخّرا عن آياته ويضحكون منه ويحتمل أن يكون العذاب في الدنيا مؤخّرا عن آياته ويضحكون منه ويحتمل أن يكون العذاب في الدنيا مؤخّرا عن

ثم أمر نبية باحتمال ما يكون منهم من التكذيب وضروب الأذى بأن يدفعه بالكلام الجميل كالسلام وبيان الأدلة على أحسن الموجوء فقال: ﴿ آدْفَعُ بِاللَّهِ هِمَ المَّيْنَةُ عَنْ أَقَلُمُ بِمَا يَعِيمُونَ ﴾ أي: ادفع السيئة بالحسنة بالصفح عن إساءة المسيء وادفع باطلهم ببيان الحجج على ألطف الوجوء وأوضحها وألطفها إلى الإجابة والقبول نحن أعلم بما يكذّبون من الشرك والإنكار فيجازيهم بما يستحقونه.

وفي «الكافي» عن الصادق للتلا: «أنّ التي هي أحسن التقيّلة. (1) وبالجملة هذه الآية قيل: منسوخة بآية السيف وقيل: محكمة لأن المداراة مرغوب فيها ومحثوث عليها في كلّ الأوقات ما لم تؤذ إلى نقصان دين.

وقل: يا محمد يا رب أعتصم بك من نزغاتهم ووساوسهم وشرورهم في كلّ وقل: يا محمد يا رب أعتصم بك من نزغاتهم ووساوسهم وشرورهم في كلّ شيء يخاف من ذلك وأعوذ بك يا رب أن يشهدوني ويصدوني عن طاعتك وقيل: يحضرون في أوقات الصلاة عند تلاوة القرآن أو الأحوال كلّها حتى لا يحوموا حولي فأكون متذكّراً والهمزات جمع الهمزة وهو الدفع والتحريك الشديد وهو كالهز والأز ومنه الهمزة للحرف المعروف لأنّه يخرج من أقصى الحلق بالشدة والدفع.

وَحَقَّ إِنَا جَلَة أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ وَعَ آرَحِمُونِ ﴾ ثمّ شرح سبحانه حال القائلين بقولهم: أإذا متنا وكنا ترابا وعظاماً وه حتى، متعلق بيصفون أو بكلمة هقالوا أإذا أي: الكفّار لا يزالون على سوء الذكر إلى أن يجيء أحدهم الموت سألوا الله الرجعة إلى دار التكليف فيقول أحدهم: ربّ ارجعوني على لفظ الجمع وفيه قولان: أحدهما: أنهم أولا استغاثوا بالله ثمّ خاطبوا الملائكة الجمع وفيه قولان: أحدهما: أنهم أولا استغاثوا بالله ثمّ خاطبوا الملائكة ارجعوني إلى الدنيا والآخر على عادة العرب في تعظيم المخاطب كما قال: وهُمُّرَتُ مَيْنِ لِي وَلَكُ لا نَقْتُلُوهُ ﴾ (٢) وإذا كان المساءلة والخطاب إلى الملائكة فهم الملائكة الذين يقبضون الأرواح لأنّ عند مشاهدة الموت لا يشاهدون الكفار إلّا إيّاهم أو الخطاب والمسألة من الله والجمع للتعظيم، كقول الشاعر: هفإن شئت حرّمت النساء سواكم»

۱ـ الكافي، ج ٢، ص ٢١٨؛ ويحار الأنوار، ج ٢٧، ص ٣٩٨.
 ٢ـ سورة القصص: ٩.

والمراد من قوله: ﴿ لَمُكَانِّ أَهُمَلُ مَلَاحًا فِيمَا تُرَكُ ﴾ أي: فيما خلفت من المال لأتدارك فيما تركت من أداء حقوقها الواجبة من الله ومن الناس وكذلك لأداء العبادات المتروكة الفائتة كأنهم تمنّوا الرجعة لإصلاح ما أفسدوا ويطبعوا في كل ما عصوا.

قال الصادق النائج في مانعي الزكاة: «يسأل الرجعة عند الموت». (٢)

وهذا البيان على قول الأكثرين من أنّه راجع إلى حال الكفّار لكن قال الضحاك: كنت جالساً عند ابن عبّاس فقال: ذلك قول من لم يزك ولم يحج بسأل الرجعة عند الموت فقال رجل: إنّما يسأل ذلك الكفّار فقال ابن عباس: أنا أقرأ عليك به قرآناً قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيقُوا بِن مَا رَزَقَنْكُمْ مِن قَبّلٍ أَن يَأْتِكَ أَحَدَكُمُ الله وَلَيْ الله وَلِي الله وَلَيْ الله وَلِي الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلِي الله وَلِي الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلِي الله وَلَيْ الله وَلَا الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلَا الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلَهُ وَلِي الله وَلَا الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَيْ الله وَلَا الله وَلِي الله وَلَا الله وَلا الله و

ا\_شورة الأثغام: ٢٨.

۲\_مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٠٨.

٣ سورة المنافقون: ١٠.

٤. تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ١١٩؛ وانظر: تفسير الألوسي، ج ١٨، ص ٦٤.

وَلَوْكُلاَ إِنَّهَا كُلِمَةً هُو قَالَهُا وَمِن وَلاَيهِم بَرْزَعُ إِلَى يَوْرِ يُبْعَثُونَ ﴾ فيقول الله سبحانه في جوابهم كلمة المنع والردع بما طلبوا كما يقال لطالب الأمر المستبعد: هيهات، في الحديث إن رسول الله وَالله الله والله والاحزان؟ المؤمن الملانكة قالوا له: نرجعك إلى الدنيا فيقول المؤمن: إلى دار الهموم والاحزان؟ لا بل قدوما على الله وأمّا الكافر فيقال له: نرجعك فيقول: ارجعوني فيقال له: إلى أي: شيء ترغب إلى جمع الماله أو غرس الغراس أو بناء البنيان أو شق الأنهار؟ فيقول: لعلم أعمل صالحاً فيما تركت! فيقول الجبّار: كلابه.

وَمُو مُنَافِهَا ﴾ أي: إنّه قائلها ولا حقيقة لها فقط يقوله بلسانه وقيل: معناه: إنّه قائل وحده هذه الكلمة ولا يسمع منه ولا يجاب عنه وقيل: معناه: إنّه لا يسكت عن هذه الكلمة لاستيلاء الحسرة عليه ﴿وَمِن وَرَابِهِم بَرَنَعُ ﴾ أي: ومن أمامهم مانع وحاجز إلى الرجوع ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ ويوم يبعثون إلى القيامة لا إلى الدنيا فليس لهم رجوع والجمع باعتبار المعنى لأن الكلّ في هذا العكم مشتركون كما أن الإفراد في الضمائر الأول باعتبار اللفظ وهذا الكلام إقناط كلّي عن الرجوع إلى الدنيا والوراء يطلق على الأمام لأن معناه ما ستر ووري عنك والأمام كذلك مستور عن الإنسان كما أن الخلف مستور.

القمي: البرزخ أمر بين أمرين وهو الثواب والعقاب بين الدنيا والآخرة وهو قول الصادق للثلاث: ووائله ما أخاف عليكم إلا البرزخ وأمّا إذا صار الأمر إلينا فعمن أولى بكمه (٢) وفي اللكافي، عن الصادق للثلاث قيل له: إنّى سمعتك وأنت تقول: كلّ شيعتنا في الجنّة على ما كان منهم؟ قال للنه والله في الجنّة، قيل: إنّ الذنوب كثيرة كبار فقال: للنه الما في القيامة فكلكم أجمعون الجنّة، قيل: إنّ الذنوب كثيرة كبار فقال: للنه الما في القيامة فكلكم أجمعون

١- تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ١٢٠؛ وانظر: تفسير الثعلبي، ج ٤، ص ١٦٢.
 ٢- تفسير القمي، ج ٢، ص ٩٤؛ وبحار الأنوار، ج ٦، ص ٢١٤.

بشفاعة النبيّ المطاع أو وسي النبيّ ولكني وائله أقخوف عليكم في البرزخ، قيل: وما البرزخ؟ فقال: «القبر منذ حين موته إلى يوم القيامة». (١) وفي «الخصال» عن السجّاد للنه أنّه تلا هذه الآية وقال: «هو القبر وإنّ لهم معيشة ضعكاً وائله إنّ القبر لروضة من رياض المجتة أو حفرة من حفر النيران». (٢)

فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّورِ فَلَا أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَهِذِ وَلَا يَتَسَامَلُوكَ ۖ فَمَن فَعَت مَوْرِينُهُ، وَمُؤْدِينُهُ، وَمُورِينُهُ، وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُوكِ ۚ وَمَن خَفَّت مَوْرِينُهُ، وَأَوْلَتِهِكَ ٱلْذِينَ خَيْرُوا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَم خَلِالُونَ ۖ وَمَن خَفْتُ وَجُوهُهُمُ ٱلنَّارُ وَمُمْ فِيهَا كَلِيمُوكِ ۚ أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَم خَلِالُونَ ۖ وَمَنْ فَيْكُمْ وَبُحُوهُمُ ٱلنَّارُ وَمُمْ فِيهَا كَلِيمُوكِ ۚ أَنهُ مَن اللَّهِ مَنكُن وَابِنِي ثُنْلُ عَلَيْكُمْ وَكُفْتُم بِهَا لِكَلِيمُوكِ ۚ فَا مَنالِقِكَ أَنْ فَلَيْمُ وَكُنْ وَكُنْ مَنْ فَيْلُ عَلَيْتُ عَلَيْنَا شِقُونُنَا وَكُنْ فَيْكُو مَن اللَّهِ وَلَا مَنالِقِكَ أَنْ فَلَيْمُوكِ ۚ وَكُنْ عَلَيْهُ وَلَا مَنالِقِكُ وَكُنْ وَلَيْكُمْ وَلَوْلِكَ وَيَنْ مِن عِبَاوِى يَقُولُوكِ وَيَنْ أَنْ فَلْهُمْ وَلَا مَنالِقِكُمْ وَكُنْ وَيُقَا مِن عَبَاوِى يَقُولُوكِ وَيَنْ أَنْ فَلْهُمْ وَلَا مَنْ فَيْقُولُ فِيهَا وَلَا لَمُعْمَلُونَ ۚ وَاللَّهُ مَن اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ وَلَهُ مَن وَيُولُوكُ وَيَنْ اللَّهُ وَلَا مَنْ اللَّهُ وَلَولُكُونَ وَلَا اللَّهُ وَلَولُكُونَ وَاللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَولُ وَاللَّهُمُ وَلَولُوكُ وَلِكُمْ وَلُوكُ وَلَولُكُونُ وَلَهُمُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَلِي اللَّهُ وَلِلْ اللَّهُ وَلِهُ وَلَا مَنْ فَيْلُولُ وَلَا اللَّهُ وَلَولُوكُ وَلِكُمْ وَلِكُمْ وَكُونُ وَلَيْكُولُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلِلْ اللَّهُ وَلِلْ اللَّهُ وَلِلْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِلْ الللَّهُ وَلِي وَلَا مُؤْلِلُولُ اللَّهُ وَلِي الللَّهُ وَلِلْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِلْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِلْ اللَّهُ وَلِلْ الللَّهُ وَلِلْ الللَّهُ وَلِلْ الللَّهُ وَلِلْ الللَّهُ وَلِلْ الللَّهُ وَلِلْ اللللَّهُ وَلِلْ الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْ الللللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلِلْ اللللّهُ وَلِلْ الللّهُ وَلِلْكُولُ وَلِلْمُ وَلِلْ الللللّهُ وَلِلْمُ الللللّهُ وَلِلْمُ الللّهُ اللللّهُ وَلِلْمُ الللّهُ الللللّهُ وَلِي الللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللللللّهُ وَلِي الللللّهُ وَاللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الل

ثمّ بيّن سبحانه حال الفريقين وحال ذلك اليوم الّذي فيه يبعثون.

وفي الصور أقوال: أحدها: وهو الصحيح آلة إذا نفخ فيها يظهر صوت عظيم جعله الله لوقت إعادة الخلق وينفخ فيه إسرافيل وهو قول أكثر المفسرين. وقيل: نفخ الصعق جعلها الله علامة لخراب الدنيا. وقيل: نفخة البعث فحينئذ النفخة نفختان وقرئ في الصور محركة جمع صورة أي: إذا نفخ فيه الأرواح وأعيدت أحياء.

۱ـ الكافي، ج ٣، ص ٢٤٢ وبحارالأنوار، ج ١، ص ٢٦٧.
 ٢ـ الخصال، ص ١٢٠.

﴿ وَلَا يَشَاءَلُونَ ﴾ أي: لا يسأل أحد عن حال أحد كما يسألون في الدنيا يشغل كل واحد بنفسه ولا تنافي بين هذا القول مع قوله: ﴿ وَأَفْبَلَ بَسَمُهُمْ عَلَى بَسَعُ وَلَهُ وَاحْدَ بَنفسه ولا تنافي بين هذا القول مع قوله: ﴿ وَأَفْبَلَ بَسَمُهُمْ عَلَى بَسَعُول مَا اللَّذِينَ يَسَاءُلُونَ لَعل عَلَى بَسَيْنَ يُسَاءُلُونَ عَلَى القيامة كثيرة ثمّ إنّ اللّذين يتساءلون لعل بعض أهل الجنّة ويتساءلون عند دخولها فإنّهم لا يفزعون من أهوال يوم القيامة أو فرغوا من فزعها والمراد في الآية نفي آثار النسب وحكمه لا نفي النسب في الحقيقة وذلك بيان الخوف الشديد الطاري عليهم.

قال ابن مسعود: (يؤخذ العبد والأمّة يوم القيامة على رؤوس الأشهاد وينادي مناد: ألا إن هذا فلان فمن له حق عليه فليأت إلى حقّه فتفرح المرأة حينئذ أن يثبت لها حق على أمّها أو أختها أو أبيها أو أخيها أو ابنها أو زوجها فلا أنساب بينهم يومئذ ولا يتساءلون ولا شيء أبغض إلى الإنسان يوم القيامة من أن يرى من يعرفه مخافة أن يثبت له عليه شيء ثمّ تلا: ﴿ يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَرُهُ بِنَ أَنِيهِ \* وَأَيْهِ \* وَأَيْهِ \* وَاللّه وعند الموازين وعلى بعسر جهنه. (1)

ثمّ بيّن سبحانه أنّ بعد النفخ في الصور تكون المحاسبة فشرح أحوال

١- الخصال، ص ٥٥٩؛ وعوالي اللثالي، ج ١، ص ٣٠٢.

٢ ـ سورة الصافات: ٧٧.

٣- سورة عبس: ٣٤ و٣٥.

٤ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ١٢٢.

السعداء والأشقياء ﴿ فَمَن ثَقَلَتْ مَوَزِينَهُ ﴾ بالطاعات ﴿ فَأُولَيْكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ ﴾ الناجون أي: من أتى بما له قدر وخطر فهو الفائز ﴿ وَمَن خَفّتُ مَوَزِينَهُ وَ مَا أَنَّ بَعَالُمُ مَا أَنْفُلُهُمْ كَالَيْنَ خَيرُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾ ومن أتى بما لا وزن له كقوله: ﴿ وَاللَّذِينَ كَغَرُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾ ومن أتى بما لا وزن له كقوله: ﴿ وَاللَّذِينَ كَغَرُوا أَمْنَاهُمْ كَثَرَكِم بِقِيعَة بَعْسَبُهُ ٱلظّمْعَانُ مَا تَا جَمّاتُهُ لَا يَجَدُهُ لَذَ يَجِدُهُ فَيْنًا وَوَجَدَ اللّهَ عَندَهُ فَوْفَنَهُ مَا يَعْمَلُهُ مَا مُؤَلِّقُهُمْ كَثَرُكِم بِقِيعَة بِعَسَبُهُ ٱلظّمْعَانُ مَا تَا جَمّاتُهُ لَا جَمَاتُهُ لَا يَعْمَلُهُ مَا يَعْمَلُهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلا وَلار وقدر. وبالجملة من ثقلت حسناته فإلى الجنّة ومن ثقلت سيّئاته فإلى النار.

والأشقياء وصفهم الله بأمور أربعة: أحدها: أنهم خسروا أنفسهم وغبنوها بأن صارت منازلهم للمؤمنين وامتنع انتفاعهم بأنفسهم لكونهم في العذاب. وثانيها: خالدون في جهنم وثالثها: قوله: ﴿ تَلْفَحُ وُجُوهُهُمُ النَّارُ ﴾ أي: تضرب وتأكل جلودهم ولحومهم واللفح والنفخ في المعنى واحد إلا أن اللفح أشد تأثيراً من النفخ وهو ضرب من السموم للوجه ورابعها: قوله: ﴿ وَحُمْ فِهَا كُلِلمُونَ ﴾ تأثيراً من النفخ وهو ضرب من السموم للوجه ورابعها: قوله: ﴿ وَحُمْ فِها كُلِلمُونَ ﴾ والكلوح تقلص الشفتين عن الأسنان حتى تبدو الأسنان كما ترى الرؤوس المشوية وعن النبي المنطق أنه قال: «تشويه النار فتتقلص شفته العليا حتى قبلغ وسط رأسه وتسترخي شفته السفلى حتى قبلغ سرته». (٢) وقرئ كلحون.

ثم إنّه سبحانه لممّا شرح عذابهم حكى ما يقال لهم عند ذلك تقريعاً وتوبيخاً ﴿ أَلَمْ تَكُنْ مَايَنِي تُنْلَ عَلَيْكُو فَكُفْتُم بِهَا تُكَيِّبُونَ ﴾ أي: أو لم يكن القرآن يقرأ عليكم في دار الدنيا فكذّبتموها فلا جرم صرتم مستحقين لما أنتم فيه من العذاب الأليم والآية صريحة دالة على أنّهم إنّما وقعوا في ذلك العذاب بسوء أفعالهم ولو كان فعل العباد بخلق

ا\_سورة النور: ٣٩.

٢ الكشاف، ج ٣، شرح ص ٤٤؛ ومسند أحمد، ج ٣، ص ٨٨.

الله كما زعم الأشاعرة لما صح ذلك.

وذكروا ما يجري مجرى الجواب عنه بأن غلبت الشقاوة وسوء العاقبة وحال الشقاء وطلبنا اللذّات المحرّمة وحرصنا على الأعمال القبيحة فأطلق اسم المسبب على السبب والمعنى استعلى علينا سيّئاتنا الّتي أوجبت لنا الشقاوة وكنّا قوماً ذاهبين عن الحق ومن أكثر الشقاوة أن يترك عبادة اللّه إلى عبادة غيره.

وهذه الكلمة والكلمة بقولهم: وهذه الكلمة بقولهم: وهذه الكلب وهذه الكلمة زجر وطرد للكلاب وهذه الكلمة بقولهم: وهؤلانا ظليمون ويقال لهم: اخسئوا به أهل النار ثم بعد ذلك يكون لهم شهيق كشهيق الحمار ويقال لهم: اخسئوا ولا تكلمون في دفع العذاب فإنه لا يرفع عنكم ولا يخفف ثم لا كلام بعد ذلك إلّا الشهيق والعواء كعواء الكلب والا تكلمون بصيغة النهي وليس بنهي لأن الأمر والنهي مرتفعان في الآخرة لارتفاع التكليف.

قال ابن عبّاس: (إن لأهل النار ست دعوات إذا دخلوا النار قالوا ألف سنة: ﴿ رَبَّنَا أَبْصَرَفَا وَسَيِعْنَا ﴾ (ا فيجابون: ﴿ حَقَ اَلْقَوْلُ مِنِي ﴾ (ا فينادون ألف سنة ثانية: ﴿ رَبَّنَا أَشَنَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا آثَنَتَيْنِ ﴾ (ا فيجابون: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُم إِنَّا ثُمِّنَا اللهُ ثالثة: ﴿ يَكُولُ لِيقُونِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ﴾ (ا فينادون ألف ثالثة: ﴿ يَكُولُ لِيقُونِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ﴾ (ا فينادون ألف ثالثة: ﴿ يَكُولُ لِيقُونِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ﴾ (ا فينادون ألف ثالثة: ﴿ يَنْنَا لَمْ يُمَّنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا لَمْ يُمْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا لَمْ يُمْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا لَمْ يَعْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا لَمْ يُمْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا لَمْ يُمْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا لَمْ يُمْنَا مِنْهَا فِإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا لَمْ يُمْنَا مِنْهَا فِإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا لَمْ يُمْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا لَمْ يُمْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا لَمْ يُمْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا لَمْ يَهِا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا لَمْ يَهِا مِنْهِ النَّالِقَ اللهُ اللهُ

الدسورة السجدة: ١٢.

٧ سورة السجدة: ١٣.

٣ سورة غافر: ١١.

٤\_سورة غافر: ١٢.

٥ ـ سورة الزخرف: ٧٧.

٦\_سورة الزخرف: ٧٧.

ظَلَلِمُونَ ﴾ '' فيجابون: ﴿ أَوَلَمْ تَكُونُوا أَفْسَمْتُم مِن فَيَلُ مَا لَكُمُ مِن رُوالِ ﴾ '' فينادون ألفاً خامسة: ﴿ أَفَرِيّهَا نَعْمَلُ صَنلِمًا ﴾ '' فيجابون: ﴿ أَوَلَمْ نَعْمَلُ صَنلِمًا ﴾ '' فيجابون: ﴿ أَوَلَمْ نَعْمَرُكُمْ ﴾ ﴿ وَرَبِّ ارْجِعُونِ ﴾ ' فيجابون: فيجابون: فيجابون: فيجابون: فيجابون: فيجابون: ﴿ وَرَبِ ارْجِعُونِ ﴾ ' فيجابون: فيجابون: ﴿ وَالَهُ مُلْوَلِ ﴾ ' فيجابون:

ثم وصف سبحانه ما لأجله حلّ بهم العذاب وعذَبوا وبعدوا من الخير ﴿ إِنَّهُ كَانَ فَهِيْ مِنْ عِبَادِى ﴾ أي: طائفة من عبادي وهم الأنبياء أو المؤمنون ﴿ يَقُولُونِ كَرَبُّنَا مَامَنًا فَأَغْفِرْ لَنَا وَآرَحَنَا وَآنِتَ بَغَيْرُ الزَّجِينَ ﴾ أي: كانوا يدعون بهذه الدعوة في الدنيا طلباً لما عندي من ثواب الآخرة ﴿ فَأَنَّفَانُومُ ﴾ أنتم يا معشر الكفّار ﴿ سِخْرِيًا ﴾ كنتم تهزءون وتسخرون منهم.

وَحَقِّ أَنْسُوكُمُ فِكْمِى ﴾ بتشاغلكم بهم في الاستهزاء عن ذكري فنسب الإنساء إلى المؤمنين وإن لم يفعلوا لما كانوا السبب في ذلك ومن فرط اشتغالكم باستهزائهم حين ما يقول المؤمنون كلمة وربًّا أغفِر لَنا في نسيتم ذكري وكذبتم هذا اليوم، وكانوا يؤذون المؤمنين مثل أصحاب الصفة وقيل: يستعبدون الفقراء والضعفاء والصعاليك من المؤمنين مثل بلال وخباب وعمار وصهيب ويصرفونهم في أعمالهم الشاقة وحوائجهم كرها بغير أجر وكان رؤساء قريش مثل أبي جهل وعتبة وأبي بن خلف يقولون: انظروا إلى هؤلاء رضوا من الدنيا بالعيش الدنيء طمعاً في ثواب الآخرة وليس وراءهم آخرة

ا\_سورة المؤمنون: ١٠٧.

٢ سورة إبراهيم: ٤٤.

٣ سورة فاطر: ٣٧.

٤ سورة فاطر: ٣٧.

٥ ـ سورة المؤمنون: ٩٩.

٦- سورة المؤمنون: ١٠٨.

ولا ثواب وهذا معنى النسيان من الذكر.

وأَكَد سبحانه ذلك بقوله: ﴿ وَكُنتُم مِّنَهُمْ تَصَمَّكُونَ ﴾ وهذا العذاب جزاء ضحككم وتكذيبكم يوم القيامة وأمّا جزاء المؤمنين:

ثم أخبر سبحانه حال المؤمنين الصابرين في استهزاء الكفّار في دار الدنيا فقال: ﴿ إِنَّ جَزَيْتُهُمُ ٱلْيُوْمَ ﴾ يصبرهم على أذاكم وسخريّتكم بهم ﴿ أَنَّهُمُ مُم الْفَاكَ إِنْهُ اللَّهُ أَنْهُمُ اللَّهُ أَنْهُمُ اللَّهُ أَنْهُمُ اللَّهُ أَنْهُ اللَّهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْفُ أَيْرُهُ ﴾ أي: الظافرون بما أرادوا والناجون في الآخرة والمراد بقوله ﴿ آلَيْوَمَ ﴾ أيام الجزاء لا يوم بعينه.

وَ فَكُلُ ﴾ اللّه تعالى. للكفار يوم البعث وهو سؤال توبيخ لمنكري البعث: وَكُمْ لَيِثْتُمْ فِي القبور وقيل: البعث: وَكُمْ لَيِثْتُمْ فِي الْقبور وقيل: الضمير في وَ قَتُلُ ﴾ راجع إلى الملك أو بعض رؤساء أهل النار لأنهم كانوا ينكرون الآخرة ويقولون: اللبث في الدنيا ولا إعادة بعد الموت فلما حصلوا في النار وأيقنوا أنها دائمة سألهم وَكُمْ لَيَشَرُ ﴾ تنبيها لهم على أن ما ظنّوه دائماً فهو يسير بالنسبة إلى ما أنكروه فحينئذ تزداد حسرتهم على ما كانوا يعتقدونه في الدنيا حيث أيقنوا خلافه.

فإن قيل: كيف يصح في جوابهم أن يقولوا ﴿ يَوْمًا أَوْ بَحْنَ يَوْمٍ ﴾ ولا يقع من أهل النار الكذب؟ لأنّهم نسوا من كثرة العذاب وقد اعترفوا بالنسيان حيث قالوا: ﴿ فَسَنَلِي ٱلْمَادِينَ ﴾ وقيل: المراد من قولهم يوماً أو بعض يوم من أيام الآخرة والعادين يعني: الملائكة الحفظة الذين يحصون أعمال العباد وقيل: المراد أهل الحساب الملائكة الذين يعدون الأيّام وعدد تنفس الخلائق.

﴿ قَالَ إِن لِمُتَدَّ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ قال الله: ما مكثتم إلّا يسيراً من الزمان لأن مكثهم مكثهم في الدنيا أو في القبور وإن طال فإنّه قليل بالإضافة إلى طول مكثهم في عذاب جهنّم ﴿ لَو أَنَّكُمْ كُتُدُ تَعَلَّمُونَ ﴾ صحة ما أخبرناكم به أو المعنى: لو كنتم تعلمون قصر أعماركم وطول مكثهم في العذاب لما اشتغلتم بالكفر والمعاصى.

ثم قال سبحانه لهم: ﴿ أَفَكَمَيتُنَدُ ﴾ معاشر الجاحدين ﴿ أَنَمَا خَلَقْنَكُمُ مَعَمَا ﴾ أي: لعباً وباطلاً لا لغرض وحكمة مثل قوله: ﴿ أَيَضَتُ آلِانَنُ أَن بُثَلَ مُنتَى ﴾ أي: لعباً وباطلاً لا لغرض وحكمة مثل قوله: ﴿ وَأَنْكُمُ إِلَيْنَا وَلِيسِ الأمرِ مُنتَى ﴾ (') ﴿ وَأَنْكُمُ إِلَيْنَا وَلِيسِ الأمرِ كما زعمتم.

ثم برأ سبحانه نفسه عن العبث واللغو فقال: ﴿ فَتَعَلَى اللّهُ ٱلْمَالِكُ الْمَاكُ اللّهُ اللّهُ الْمَاكُ الْمَاكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

١\_سورة القيامة: ٣٦. `

كقوله: «رَبُّ هذا الْبَيْتِ»

قال أبو مسلم: والعرش هاهنا السماوات بما فيها مع العرش الَذي يطوف الملائكة حوله.

وَ وَمَن يَدَعُ مَعَ اللّهِ إِلَنهُا مَلَغَر لَا بُرْهَانَ لَهُ اللّهُ لَمّا بِين أَنّه سبحانه هو الملك الحق لا إله إلّا هو أتبعه بأن من ادّعى إلها آخر فقد ادّعى باطلاً من حيث لا برهان لهم فيه ونبّه بذلك على أن كلّ ما لا برهان فيه لا يجوز إثباته وذلك يوجب صحة النظر وفساد التقليد.

ثم قال سبحانه: إن من كان كذلك وأشرك مع الله إلها آخر ﴿ وَلَوْلَمُا حِمَالُهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ إِلَى اللهِ عِندُ رَبِّهِ ۚ إِلَّهُ لَا يُقْلِعُ ٱلْكَافِرُونَ ﴾ فكأنه قال: إن عقابه بلغ إلى حيث لا يقدر أحد على حسابه إلّا الله وحسابه عدم الفلاح كما أن للمؤمنين الفلاح، فشتّان بين فاتحة السورة وخاتمة السورة.

ثمّ بعد بيان حال المؤمنين والكافرين أمر نبيّه بالانقطاع إليه والطلب إلى غفرانه ورحمته فإنّهما العاصمان عن كلّ المخافات والآفات بقوله: ﴿ وَقُلُ رَبِّ الْفَيْرِ وَالرَّحَدِ وَآتَ خَيْرُ الرَّحِينَ ﴾ وروي أن أول السورة وآخرها من كنوز العرش من عمل بثلاث آيات من أولها واتّعظ بأربع من آخرها فقد نجا وأفلح. (۱)

تمّت السورة بحمد الله.

١ ـ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ١٢٨؛ وتفسير أبي السعود، ج ٦، ص ١٥٤.

## مِنْ النَّهُ اللَّهُ ال

مدنية، عن أبي بن كعب عن النبي الشيخ قال: «من قرأ سورة النور أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد كل مؤمن ومؤمنة فيما مضى وفيما بقيه. (١)

وروى الحاكم أبو عبد الله في الصحيح عن عائشة قالت: قال رسول الله على الله الله المنظرة النور». (٢)

وروى عبد الله بن مسكان عن أبي عبد الله الخابية قال: «حتمنوا أموالكم وفروجكم بتلاوة سورة النور وحتمنوا بها نساءكم فإنّ من أدمن في قراءتها في كلّ ليلة أو في كلّ يوم لم يزن أحد من أهل بيته أبداً حتى يموت فإذا مات شيعه إلى قبره سبعون ألف ملك يدعون ويستغفرون الله له حتى يدخل إلى قبره». (٣)

## 

شُورَةُ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَنَهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا ءَايَنتِ بَيْنَتِ لَمَلَكُمْ لَذَكُرُونَ ﴿ النَّانِيَةُ وَالزَّالِي النَّانِيةُ وَالزَّالِي النَّامِ الْأَوْلِيلُ اللَّهِ الْأَلْمِيلُ اللَّهِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْمَائِمَةُ جَلْلَةً وَلَا تَأْخُذُكُو بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللّهِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْبَوْدِ الْآلِخِيرِ وَلِيَشْهَدُ عَلَابَهُمَا طَابِّهَةٌ مِنَ الْمُوْمِنِينَ ﴿ النَّالِي لَا يَنجُعُ إِلّا زَانِهَ أَوْ مُشْرِكَةً وَحُرْمَ ذَالِكَ عَلَى الْمُوْمِنِينَ ﴾ مُشْرِكَةً وَالزَانِيةُ لَا يَنجِعُهُمَا إِلّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكَةً وَحُرْمَ ذَالِكَ عَلَى الْمُوْمِنِينَ ﴾

۱۔ مجمع البیان، ج ۷، ص ۲۱٦. والکشاف، ج ۳، شرح ص ۸۰.

٢\_انظر: مستدرك الوسائل، ج ١٤، ص ٢٥٩؛ ومستدرك سفينة البحار، ج ١٠، ص ٥٣.

٣ ثواب الأعمال، ص ١٠٩؛ ووسائل الشيعة، ج ٤، ص ٨٩٠.

أي: هذه سورة وقطعة من القرآن من السور. وقرئ «سورة» بالنصب و«فرضناها» قرئ بالتشديد أي: أوجبناها عليكم العمل بها وعلى من بعدكم إلى يوم القيامة وقدرنا فيها الحدود.

وَاضَحَاتَ عَلَى وَحَدَانَيْتَنَا وَكَمَالُ قَدَرَتَنَا لَكِي تَتَذَكَّرُونَ فِي هَذَه السورة دلالات واضحات على وحدانيّتنا وكمال قدرتنا لكي تتذكّرون وتعلموا بما فيها من الحدود والأحكام فابتدأ بحكم الزنا فقال: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّالِي ﴾ مرفوعة على الابتداء والخبر ﴿ فَأَمْبِلُوا ﴾ أي: من زنت من النساء وزنى من الرجال فيفيد العموم في الجنس ﴿ فَأَمْبِلُوا كُلُ وَمِيرِ يَنْهُمّا مِأْنَةً جَلَّةً ﴾ وإنّما دخلت الفاء لكون الألف واللام بمعنى الذي وتضمّنه معنى الشرط كما يقول: من زنى فاجلدوه وقرئ «والزان» بلا ياء.

القميّ: هذه الآية ناسخة لقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِن الْمُعُوتِ فِي الْمُعُوتِ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَ الْرَبُكَةُ مِنحَكُمْ فَإِن شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُ فَى إِلَّاكُوتِ فِي الْمُدُوتُ الْمَوْتُ أَوْ يَجْمَلُ اللّهُ لَمُنْ سَبِيلًا ﴾ (ا وفي «الكافي» عن الباقر للينه: «وسورة النور أنزلت بعد سورة النساء وصديق ذلك أنّ الله سبحانه بيّن في سورة النساء بقوله: ﴿ أَوْ يَجْمَلُ اللّهُ لَمُنْ سَبِيلًا ﴾ والسبيل الذي قال تعالى: ﴿ شُرَرَةُ أَنزَانَهَا \_ إلى قوله \_ طَالِهَةٌ مِن الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (())

وفي «التهذيب» عن الصادق النهج: «الحرّ والحرّة إذا زنيا جلد كلّ واحد منهما مائة جلدة فأمّا المحصن والمحصنة فعليهما الرجم». (٣) وبالجملة فالجلد إذا كانا حرّين بالغين غير محصنين وأمّا إذا كانا محصنين أو كان أحدهما محصنا كان

الدسورة النساء: ١٤.

۲\_الکافی، ج ۲، ص ۳۳.

٣ـ التهذيب، ج ١٠، ص ٣؛ ووسائل الشيعة آل البيت ج، ٢٠، ص ٣١٦.

وهوالنفع المعالمة الم

عليه الرجم بلا خلاف والإحصان هو أن له فرج يغدو إليه ويروح على وجه الدوام ويكون حرًا فأمّا العبد فلا يكون محصناً وكذلك الأمّة لا تكون محصنة وإنّما عليها نصف الحدّ خمسون جلدة لقوله سبحانه: ﴿ فَإِنْ أَتَيْنَ بِعَنجِشَةِ فَعَلَيْهِمَ نَصفُ مَا عَلَى ٱلمُحْصَنَاتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ (١).

وعنه الله في «الكافي» سئل عن المحصن فقال: «الذي يزني وعنده ما يغنيه». (٢) وعن الكاظم الله أنّه سئل عن الجارية أتحصن قال: «نعم إنّما هو على وجه الاستغناء». (٣) قيل: المتعة؟ قال: «لا إنّما ذلك على الشيء الدائم».

وعن الصادق الله المرابع الرجل ولا المرأة حتى يشهد عليهما أربعة شهداء على الجماع والإيلاج كالميل في المكحلة». (٤)

وعن الأصبغ بن نباتة إن عمر اتي بخمسة نفر أخذوا في الزنا فأمر أن يقام على كلّ واحد منهم وكان أمير المؤمنين للنه حاضراً فقال: «يا عمر ليس هذا حكمهم». قال عمر: فأقم أنت الحد عليهم، فقد ملاته واحداً منهم فضرب عنقه، وقد م الآخر فرجمه، وقدم الثالث فضرب الحد مائة جلدة، وقدم الرابع فضربه نصف الحد، وقدم الخامس فعزره ؛ فتحير عمر وتعجب الناس من فعله فقال له: يا أبا الحسن خمسة نفر في قضية واحدة أقمت عليهم خمسة خدود ليس شيء منها يشبه الآخر؟ فقال أمير المؤمنين للنه: «أمّا الأول فكان فمياً فخرج عن فقته لم يكن له حد إلّا السيف، فأمّا العاني فرجل محمن كان حده الرجم، وأمّا العالث فغير محمن فحده الجلد وأمّا الرابع فعبد ضربناه فصف الحد وأمّا العالث فالم

١-سورة النساء: ٢٥.

٢- الكافي، ج ٧، ص ١٧٨؛ والاستبصار، ج ٤، ص ٢٠٤.

٢ المصدر السابق نفسه.

٤- انظر: الكافي، ج ٧. ص ١٨٤؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج ٤. ص ٢٤.

الخامس فمفلوب على عقلهه. (١)

والقميّ مثله إلّا أنّه قال: ستّة نفر قال: وأطلق السادس ثمّ قال: «وأمّا الخامس فكان منه ذلك الفعل بالشبهة فعزرناه والسادس مجنون فأطلقناه». (٢)

ويضرب الرجل الحد قائماً والمرأة قاعدة ويترك الرأس والمذاكير. وسئل عنه للخلان كيف يجلد؟ قال للخلان «أشد الجلد» فقيل له: فوق الثياب فقال: اللا بل يجرّد». (م) وباقي فروعات المسألة تطلب من الكتب الفقهية وإنّما قدم ذكر الزانية على الزاني لأن الزنى منهن أشنع وأعير وهو لأجل الحبل أضر وأفسد. ﴿ فَالْمَبْلُوا ﴾ خطاب للأئمة ومن يكون منصوباً من جهتهم للأمر لأنه ليس لأحد أن يقيم الحدود إنّا للأئمة ومن ناب عنهم فيشمل العلماء العاملين في زمان الغيبة لأن لهم التصرّف في الأمور.

واعلم أنَّ الزنا حرام وهو من الكبائر ويدلُّ عليه أمور:

أحدها: أنّ اللّه قرنه في الذكر بعد الشرك وقتل النفس في قوله:
﴿ وَالّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللّهِ إِلَنْهَا مَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الّذِي حَرَّمَ اللّهُ إِلّا بِالْحَقِ
وَلَا يَزْنُونَ كُ وَمَن يَغْمَلُ ذَالِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴾ (\*) وقال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا الزِّنَّ إِنَّهُ، كَانَ فَدِيشَةُ وَسَاءً سَبِيلًا ﴾ (\*)

وثانيها: أنّه تعالى أوجب المائة فيها بكمالها بخلاف حدّ القذف وشرب الخمر وشرع فيه الرجم ونهى المؤمنين عن الرأفة وأمر بشهود الطائفة للتشهير.

وثالثها: ما روى حذيفة عن النبي تَلْكُنْ أَنَّه قال: «يا معشر الناس اتَّقوا الزني

١ ـ وسائل الشيعة، ج ٢٨، ص ٦٦؛ والصافي، ج ٢، ص ٤١٥.

٢ - تفسير القمى، ج ٢، ص ٩٦، تفسير الصافى، ج ٣، ص ٤١٥.

٣- الكافي، ج ٧، ص ١٨٣؛ والتهذيب، ج ١٠، ص ٣١.

٤ سورة الفرقان: ٦٨.

٥\_سورة الإسراء: ٣٢.

يركو النبخ ا

فإنّ فيه متّ خصال: ثلاث في الدنيا وثلاث في الآخرة أمّا الّتي في الدنيا: فيذهب البهاء، ويورث الفقر، وينقص الممر وأمّا الّتي في الآخرة: فسخط الله وسوء الحساب وعذاب النار».(١)

والغرض من هذا البيان من باب التهييج والغيرة لله تعالى ودينه وكفى برسول الله ﷺ أسوة في ذلك حيث قال ﷺ «لو سرقت فاطمة بنت محمد لقطعت يدها».(٥)

وهذا يدلِّ على أنَّ الاشتغال بأداء الواجبات من الإيمان بخلاف ما تقوله المرجئة ولابد أن يكون المؤمن بطبعه راغباً إلى ما حكم الله به ولا

١ ـ تفسير الثعلبي، ج ٧، ص ٦٤؛ وتفسير القرطبي، ج ١٦، ص ١٦٧.

٢ سورة الفرقان: ٦٨.

٣ـ مجمع البيان، ج ٧، ص ٣١٢؛ وانظر: مستدرك الوسائل، ج ١٤، ص ٣٣٢.

٤ سورة يوسف: ٧٦.

٥ ـ سنن النسائي، ج ٨ ص ٧٤؛ والسنن الكبري، ج ٤، ص ٣٣٤.

يكون ماثلاً بأن لا يقام حدود الله فيكون حينئذ منكراً للدين فيخرج عن الإيمان. وفي الحديث: ديؤتي بوال نقص من الحد سوطا فيقال له: لم فعلت ذاك؟ فيقول: رحمة لعبادك فيقال له: أنت أرحم لهم متي؟ فيؤمر به إلى النار ويؤتي بمن زاد سوطاً فيقال له: لم فعلت ذاك؟ فيقول: لينتهوا عن معاصيك فيقول: أنت أحكم به متي فيؤمر به إلى الناره.

وَلَيْشَهُدْ عَذَابُهُمَا طَآيِفَةٌ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: وليحضر حال إقامة الحدة عليهما جماعة من المؤمنين وهم ثلاثة فصاعداً، وقيل: الطائفة رجلان فصاعداً، وقيل: أقلّه رجل واحد وهو المروي عن أبي جعفر النهيد. (() ويدل على صحة هذا القول قوله تعالى: ﴿ وَلِن طَآيِفَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتُلُوا ﴾ (() وهذا الحكم يثبت للواحد كما يثبت للجمع وقيل: أقلّها أربعة لأن أقل ما يثبت به الزنى أربعة. وقيل: ليس لهم عدد محصور بل هو موكول إلى رأى الإمام والمقصود حصول العبرة وانزجار الناس عن المعصية ورفع التهمة عمّن يجلد.

وفي «الكافي» عن الصادق النه أنَّه سئل عن هذه الآية فقال: «نساءكنّ

۱\_التبيان، ج ۷، ص ٤٠٦؛ ومجمع البيان، ج ۷، ص ٢٢٠.

٢\_سورة الحجرات: ٩.

٣- الصافي، ج ٣، ص ٤١٦؛ وتفسير القمي، ج ٢، ص ٩٥.

مشهورات بالزنا ورجال مشهورون بالزنا شهروا وعرفوا به والناس اليوم بتلك المنزلة فمن أقيم عليه حدّ الزنا أو شهر به لم ينبغ لأحد أن يناكحه حتى يعرف منه التوبة». (١)

وعنه الله: «إنّما ذلك في الجهر» ثمّ قال: «لو أنّ إنساناً زنى ثمّ تاب تزوّج حيث يشاء».<sup>(۲)</sup>

وعن الباقر الله على دجال ونساء كانوا على عهد رسول الله على مشهورين بالزنا فنهى الله عن أولئك الرجال والنساء والناس اليوم على تلك المنزلة من شهر شيئاً من ذلك أو أقيم عليه الحد فلا تزوّجوه حتى تعرف توبعه». (م) وعنه الله في حديث: «أنها نزلت بالمدينة». (١)

وبالجملة في «المجمع»: اختلف في تفسيره على وجوه ــوظاهر الآية خبر ولكن المراد النهى في الآية ــ:

وثانيها: أنَّ النكاح هنا الجماع والمعنى أنَّهما اشتركا في الزنى أي:

١ الكافي، ج ٥، ص ٣٥٤ ومن لا يحضره الفقيه، ج ٣، ص ٤٠٦.

٢ الكافي، ج ٥، ص ٣٥٥؛ ووسائل الشيعة، ج ١٤، ص ٣٣٦.

٣ الكافي، ج٥، ص٥٥٥؛ ومجمع البيان، ج٧، ص ٢٢٠.

٤ الصافي، ج ٣، ص ٤١٧.

الزانية مثل الزاني فيكون المعنى نظير قوله: ﴿ لَلْتَهِيثَنُّ لِلْخَبِيثِينَ ﴾(١).

وثالثها: أنّ هذا الحكم كان في كلّ زان وزانية ثمّ نسخ بقوله: ﴿وَأَنكِمُواْ ٱلْأَيْنَىٰ مِنكُرْ....﴾(٢).

ورابعها: أنّ المراد به العقد وذلك الحكم ثابت فمن زنى بامرأة فإنّه لا يجوز له أن يتزوّج بها.<sup>(٣)</sup>

﴿ وَحُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: حرّم نكاح الزانيات أو حرّم الزنى على المؤمنين فلا يتزوّج بهن أولا يطأهن إلّا زان أو مشرك وإنّما قرن سبحانه بين الزاني والمشرك تعظيماً لأمر الزنى وتفخيما لحرمته ولا يجوز أن يكون هذه الزاني تجور الزاني يتزوّج غير الزانية.

قال الرازي: وإنّما قال سبحانه: ﴿ وَحُرْمَ قَالِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ من وجهين: أحدهما: أن نكاح المؤمن الممدوح عند الله الزانية ورغبته فيها وانخراطه بذلك في سلك الفسقة المتسمين بالزنا محرّم عليه لما فيه من التشبّه بالفساق وحضور مواضع التهمة والتسبّب بسوء المقالة في حقّه والغيبة ومجالسة الخاطئين كم فيها من التعرّض لاقتراف الآثام فكيف بمزاوجة الزواني والفجّار.

الثاني: وهو أن صرف الرغبة بالكلّية إلى الزواني وترك الرغبة في الصالحات محرّم على المؤمنين لأن قوله: ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً ﴾ معناه أن الزاني لا يرغب إلّا في الزانية فهذا الحصر محرّم على المؤمنين ولا يلزم من حرمة هذا الحصر حرمة هذا الحصر حرمة التزوّج بالزانية.

١\_سورة النور: ٢٦.

٢ سورة النور: ٣٢.

٣\_مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٢٠.

ثمّ ذكر الرازيّ وجها آخر وهو أنّ الألف واللام في قوله: ﴿ الزَّانِ ﴾ وفي قوله عَلَى الزَّانِ ﴾ وفي قوله عَلَى الشّوْمِنِينَ ﴾ وإن كان للعموم ظاهر لكنّه هاهنا مخصوص بالأقوام الّذين نزلت هذه الآية فيهم. (١)

قال مجاهد وعطا بن رياح وقتادة: قدم المهاجرون المدينة وفيهم فقراء وليس لهم أموال ولا عشائر وبالمدينة نساء بغايا يكرين أنفسهن وهن يومئذ أخصب أهل المدينة ولكل واحدة منهن علامة على بابها كعلامة البيطار لتعرف أنها زانية وكان لا يدخل عليها إلا زان أو مشرك فرغب في كسبهن ناس من فقراء المسلمين وقالوا: نتزوج بهن إلى أن يغنينا الله عنهن فاستأذنوا النبي النبي فنزلت هذه الآية.

وتقدير الآية أولئك الزواني لا ينكحون إلّا تلك الزانيات وتلك الزانيات لا ينكحن إلّا أولئك الزواني وحرّم نكاحهن بأعيانهن على المؤمنين.

وقيل: إن قوله: ﴿ النَّالِي لَا يَسَكِمُ إِلَّا زَانِياً ﴾ وإن كان في الظاهر خبراً لكن المراد النهي والمعنى أن كل من كان زانيا فلا ينبغي أن ينكح إلّا زانية وحرّم ذلك على المؤمنين وهكذا كان الحكم في ابتداء الإسلام ثمّ نسخ بعموم قوله: ﴿ وَأَنكِمُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ ﴾ وقوله: ﴿ وَأَنكِمُوا الْأَيْمَىٰ ﴾ (") واحتج الذين يدّعون هذا النسخ عن النبي والله الله سئل عن ذلك فقال: «أوله سفاح وآخره نكاح والحرام لا يحرم الحلال». (ا)

وإنّما قدّم الزانية على الزاني في الذكر في الآية الأولى وهاهنا بالعكس لأنّ الآية الأولى بيان العقوبة على الجناية والمرأة هي المادّة في الزنا وأمّا الآية

۱\_ تفسير الرازي، ج ۲۳، ص ۱۵۰.

٢\_ سورة النساء: ٣.

٣\_ سورة النور: ٣٢.

٤ـ الكشاف عن حقائق التنزيل وعبون الأقاويل، ج٣. ص ٤٩.

الثانية بيان لذكر النكاح والرجل أصل فيه.

الحكم الثالث القذف:

وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاتُهُ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَمُمَّ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ۞ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ وَأَصْلَمُواْ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَجِيتُهُ۞

لمّا تقدّم ذكر حدّ الزنى عقبه بذكر حدّ القاذف بالزنى ولو أن ظاهر الآية لا يدلّ أي: شيء الذي رموا به وذكر الرامي لا يدلّ على الزنى إذ قد يرميها بالسرقة أو بشرب الخمر أو بالكفر وقد أجمع العلماء على أن المراد الرمي بالزنا نعم في الآية بيان يدلّ عليه: أحدها تقدّم ذكر الزنا وكذلك ذكر المحصنات وهن العفائف فيدلّ ذلك على أن المراد بالرمي رميهن بضد العفاف، ثمّ قوله: ﴿ مُنْ اللّه الله الله الله الله الله الله النا على أن انعقد ومعلوم أن هذا العدد من الشهود غير مشروط إلّا في الزنا على أن انعقد الإجماع بأنه لا يجب الجلد بالرمي بغير الزنا فوجب أن يكون المراد هو الرمي بالزنى. وبالجملة فالآية تتعلّق بالرمي والرامي والمرمي.

وألفاظ القذف تنقسم إلى صريح وكناية وتعريض؛ أمّا القسم الأوّل وهو الصريح مثل أن يقول: يا زانية أو زنيت فلا شبهة بأنّه القذف ويردّ على القاذف أحكامه.

وأمّا الكناية فلا يكون قذفاً إلّا أن أراد به القذف. وأمّا التعريض بالقذف محتمل للقذف ولغيره فلا يجب الحدّ عليه لأن الأصل براءة الذمّة فلا يرجع عن الأصل بالشك والاحتمال ولقوله عليه الدرموا الحدود بالشبهات». (١)

ا ــ من لا يحضره الفقيه، ج ٤، ص ٧٤؛ ووسائل الشيعة، ج ١٨، ص ٣٣٦.

النبخة ال

والحاصل: الذين ينسبون العفائف من النساء بالزنى وحذف الدلالة الكلام عليه ﴿ ثُمُّ لَرُ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَالَةً ﴾ على صحة ما نسبوا إليهن يشهدون مع كونهم عدول أنهم رأوهن يفعلن ذلك الأمر ﴿ فَأَجْلِدُومُ ﴾ أي: فاجلدوا الذين يرمونهن بالزنا ﴿ ثَمَنيِنَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَمُمْ شَهَدَةً أَبَداً وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْفَنيقُونَ ﴾ فنهى سبحانه عن قبول شهادة القاذف على التأييد وحكم عليهم بالفسق.

ثمّ استثنى عن ذلك فقال: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَمْلَمُواْ ﴾ القمي عن الصادق الذه القاذف يجلد ثمانين جلدة ولا تقبل له شهادة أبداً إلا بعد التوبة أو يكذّب نفسه وإن شهد ثلاثة وأبي واحد يجلد التلاثة ولا يقبل شهادتهم حتى يقول أربعة: رأينا معل الميل في المكحلة ومن شهد على نفسه أنه زنى لم تقبل شهادته حتى يعيدها أربع مرّات». (١)

وفي «الكافي» و«التهذيب» أنه للته سئل كيف تعرف توبته فقال: «يكذب نفسه على ربوس الخلائل حين يضرب ويستغفر ربّه فإذا فعل ذلك فقد ظهرت توبته». (٢) وعنه للته أنّه سئل عن الرجل يقذف الرجل فجلد حداً ثمّ يتوب ولا يعلم منه إلّا خيراً أتجوز شهادته؟ قال: «نعم، فما يقولون عندكم؟» قيل: يقولون توبته فيما بين اللّه وبينه ولا يقبل شهادته أبداً. فقال: «بنس ما قالوا: كان أبي يقول: إذا تاب ولم يعلم منه إلّا خيراً جازت شهادته». (٢)

وبالجملة منشأ الاختلاف في الاستثناء بأنّ هذا الاستثناء إلى ماذا يرجع قيل: إنّه يرجع إلى الفسق خاصّة دون قوله: ﴿ وَلَا نَقَبَلُواْ لَمُمّ ثَهَدَةً أَبَدًا ﴾ فيزول عنه اسم الفسق بالتوبة ولا يقبل شهادته إذا تاب بعد إقامة الحدّ عليه عن

١- انظر: وسائل الشيعة، ج ١٨، ص ٤٣٣؛ والبحار، ج ٧٦، ص ٣٥.

٢\_الكافي، ج ٧، ص ٢٤١؛ ومن لايحضره الفقيه، ج ٣، ص ٦٠.

٣- الكافي، ج ٧، ص ٣٩٧؛ والتهذيب، ج ٦، ص ٢٤٥.

جماعة كالحسن وقتادة وشريح وإبراهيم وأبو حنيفة وأصحابه.

وقال الزجاج: ليس القاذف بأشد جرما من الكافر والكافر إذا أسلم قبلت شهادته فالقاذف أيضاً حقّه إذا تاب أن تقبل شهادته. ويعضد هذا القول أن المتكلّم بالفاحشة لا ينبغي أن يكون أعظم جرما من مرتكبها ولا خلاف في العاهر أنّه إذا تاب قبلت شهادته. (٢)

وإذا كان القاذف عبداً أو أمة فعند فقهاء العامّة أكثرهم الحدّ أربعون وعند أصحابنا أنّ الحدّ ثمانون في الحرّ والعبد سواء. وظاهر الآية يقتضي ذلك وبه قال عمر بن عبد العزيز والقاسم بن عبد الرحمن.

مسألة لو قذفها القاذف مراراً فنظر فإن كان القاذف أراد بالتكرار زنية واحدة بأن قال: فلانة زنت بعمرو، وقاله مراراً لا يجب إلّا حد واحد، وإن قذفها بزنيات مختلفة بأن قال: زنت بزيد ثمّ قال: زنت بعمرو فهل يتعدد الحديد ففيه عند فقهاء العامة اختلاف في التعدد والمرة.

وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَجَهُمْ وَلَرْ يَكُنَ لَمُّمْ شُهَدَاتُهُ إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَدَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَدَاتٍ وَٱلْخَيْسَةُ أَنَّ لَعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ وَالْخَيْسَةُ أَنَّ لَعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ الْكَذِبِينَ ﴿ وَيَذَرُونُا عَنْهَا ٱلْعَلَابَ أَن تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهَدَتِمْ بِاللَّهِ إِنَّهُ لَمِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴿ وَيَذَرُونُا عَنْهَا ٱلْعَلَابَ أَن تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهَدَتِمْ بِاللَّهِ إِنَّهُ لَمِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴾ وَلَذَي فَلَا إِن كَانَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ ﴾ وَلَوْلَا

۱۔ مجمع البیان، ج ۷، ص ۲۲۲. والتبیان، ج ۷، ص 1۰۹. ۲۔ مجمع البیان، ج ۷ ص ۲۲۲.

## فَضَلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ. وَأَنَّ ٱللَّهَ تَوَّابُ حَكِيمٌ ۖ

لمًا تقدّم حكم القذف للأجنبيّات عقّبه بحكم القذف للزوجات.

سبب النزول: عن ابن عبّاس: (لمّا نزل قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْمَنَنِ ثُمَّ لَرُ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَكُمْ شُهَلَّاهَ ﴾ قال عاصم بن عدي: يا رسول الله إن رأى رجل منّا مع امرأته رجلاً فأخبر بما رأى جلد ثمانين وإن التمس أربعة شهداء كان الرجل قد قضى حاجته ثم مضى قال علاظ الكلظ الزلت الآية يا عاصم، فخرج سامعاً مطيعاً فلم يصل إلى منزله حتى استقبله هلال بن أميّة يسترجع فقال: ما وراءك قال: شرّ، وجدت شريك بن سمحاء على بطن امرأتي خولة فرجع إلى النبي ﷺ وأخبر النبيّ هلال بالّذي كان فبعث النبيّ إليها فقال: «ما يقول زوجك». فقالت: يا رسول الله إن شريك كان يأتينا فينزل بنا ويتعلّم الشيء من القرآن فربّما تركه زوجي وخرج فلا أدري أدركته الغيرة أم بخل على بالطعام فأنزل الله هذه الآية بقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرَبُونَ .... ﴾. فقال النبي الشيرية البشريا هلال فإنّ الله قد جعل فرجاً، فقال هلال: قد كنت أرجو ذاك من الله. فقال النبي علاقية: وأرسلوا إليها فجاءت فلاعن بينهما فلمّا انقضى اللمان فرّق بينهما وقمنى أنّ الولد لها ولا يدعى لأب ولا يرمى ولدها». ثمّ بعد ذلك قال رسول اللَّه ﷺ: «إن جاءت به كذا وكذا فهو لزوجها وإن جاءت به كذا كذا فهو للَّذي قيل فيه)).(۱)

ومعنى الآية: الذين ينسبون الزنى إلى زوجاتهم ولم يكن لهم شهداء يشهدون له على صحة قولهم إلّا أنفسهم فشهادة أحدهم التي تدرأ حد القاذف أربع شهادات بالله إنّه لمن الصادقين فيما رماها به من الزنى ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَذِينَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ الْكَذِينَ ﴾

١\_مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٢٥؛ وبحار، ج ٢٢، ص٤٦.

فيما رماها به من الزنى أي: إن الرجل يقول أربع مرات مرة بعد أخرى: اشهد باللّه إنّي لمن الصادقين فيما ذكرت عن هذه المرأة من الفجور فإن هذا حكم خص اللّه به الأزواج في قذف نسائهم فيقوم الشهادات الأربع مقام الشهود الأربعة في دفع حدّ القذف عنهم ثمّ يقول في المرة الخامسة لعنة الله عليّ إن كنت من الكاذبين فيما رميتها به من الزنا. ﴿ وَيَدْرُواْ عَنَهَا آلْعَلَابَ ﴾ أي: ويدفع عن المرأة حدّ الزنى وهو الرجم أن تقول المرأة أربع مرات مرة بعد أخرى: اشهد باللّه إنّه لمن الكاذبين فيما قذفني به من الزنى والخامسة: ﴿ أَنَّ عَنَا المَّنْيِقِينَ ﴾ الشهد باللّه إنّه لمن الكاذبين فيما قذفني به من الزنى والخامسة: ﴿ أَنَّ عَنَا المَّنْيِقِينَ ﴾ المَّنْ عَنَا المَنْ مِنَ الزنى ثمّ يفرق الحاكم بينهما ولا تحل له أبداً وكان عليها العدة من وقت لعانها.

في «الكافي» عن الصادق للنبي أنه سئل عن هذه الآية فقال: «هو القاذف الذي يقذف امرأته فإذا قذفها ثم أقر أنه كذب عليها جلد الحد وردّت إليه امرأته وإن أبي إلّا أن يمني فليشهد عليها أربعة شهادات بالله إنه لمن الصادقين والخامسة يلمن فيها نفسه إن كان من الكاذبين وإن أرادت أن تدرأ عن نفسها العذاب والعذاب هو الرجم شهدت أربع شهادات بالله إنه لمن الكاذبين والخامسة أن غضب الله عليها إن كان من الصادقين فإن لم تفعل رجمت وإن فعلت درأت عن نفسها الحد ثم لا تحل له إلى يوم القيامة». (1)

وبالجملة لمّا نزلت آية اللعان بعد غزوة تبوك وجاءه عويمر بن ساعدة وقال: يا رسول اللّه امرأتي زنى بها شريك بن سحماء كما ذكرنا سابقاً؛ فأحضر النبي المراته وكانت في شرف من قومها ؛ فجاء معها جماعة، فلمّا دخلت المسجد، قال النبي المرات للعويمر: «تقدّم إلى المنبر والتعنا فالتعنا

١- الكافي، ج ٦، ص ١٦٢؛ والاستبصار، ج ٢، ص ٢٧٠.

## حسبما شرحناه سابقاً».<sup>(۱)</sup>

ثمّ قال رسول الله عليه الزوجها «اذهب فلا تحلّ لك أبداً» قال: يا رسول الله فمالي الذي أعطيتها؟ قال عليه الله في أن كنت كاذباً فهو أبعد لك منه وإن كنت صادقا فهو لها بما استحللت من فرجها ثمّ قال رسول الله عليه الله المعالمة الفس العينين فهو للأمر السيّى وإن جاءت به أشهل أصهب فهو لأبيه يقال: إنّها جاءت به على الأمر السيّى.

وبالجملة فهي لا تحلّ لزوجها أبداً وإن جاءت بولد لا يرثه أبوه وميراثه لأمّه وإن لم تكن له امّ فميراثه لأخواله.

وعن الصادق التلاب في رجل أوقفه الإمام للعان فشهد شهادتين ثمّ نكل وأكذب نفسه قبل أن يفرغ من اللعان قال: «يجلد حدّ القاذف ولا يفرق بينه وبين امرأته وإذا قذفها غيره أب أو أخ أو ولد أو قريب منه جلد الحدّ أو يقيم البيّنة على ما قال». (٢)

وَاقَامَةُ اللّهِ وَلَقُلّا فَضُلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللّهُ تَوَابُّ حَكِيمٌ ﴾ جواب لو محذوف وتقديره ولو لم يكن فضل عليكم بسبب النهي عن الزنا والفواحش وإقامة الحدود لتهالك الناس ولفسد النسل وانقطع الأنساب أو المعنى: ولو لا إفضال اللّه وإنعامه عليكم وأن اللّه عواد على من يرجع عن المعاصي بالرحمة حكيم فيما فرضه من الحدود لنال الكاذب منهما أي: من المتلاعنين عذاب عظيم ولعاجلكم بالعقوبة ولفضحكم بما تركبون من الفواحش.

إِنَّ ٱلَّذِينَ جَمَاءُو بِٱلْإِفْكِ عُمْسَةٌ مِنكُّرُ لَا تَمْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمْ بَلَ هُوَ خَيْرٌ لَكُوْ لِلهَ ٱللَّذِي اللَّهِ مَن الْإِثْمِ وَٱلَّذِي فَوَلَّكِ كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ لِكُلِّ ٱمْرِي مِنْهُمْ مَّا ٱكْتَسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمِ وَٱلَّذِي فَوَلَّكِ كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ

۱۔ انظر: بحار الأنوار، ج ۱۰۱، ص ۱۷٤؛ وتفسیر القمي، ج ۲، ص ۹۸. ۲۔ الكافي، ج ٦، ص ۱٦٣؛ والتهذیب، ج ۱۰، ص ٧٦.

عَظِيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ المُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِالْفُسِيمَ خَيْرًا وَقَالُواْ هَاللهُ اللهُ الله

سبب النزول: في براءة ما قيل في زوجة النبي كاللط في فعند أهل الجماعة أنَّها عائشة، وعند الخاصَّة أنَّها مارية القبطيَّة روى الزهريِّ عن عروة بن الزبير وسعيد بن المسيّب وعلقمة بن أبي وقّاص وعبيد اللّه بن عبد اللّه بن عقبة بن مسعود كلُّهم رووا عن عائشة قالت: كان رسول اللُّه ﷺ إذا أراد سفرا أقرع بين نسائه بأيّتهنّ خرج اسمها خرج بها معه قالت: أقرع بيننا في غزوة قبل غزوة بني المصطلق أو غزوة بني المصطلق من بني خزاعة فخرج فيها سهمي وذلك بعد ما أنزل الحجاب فخرجت مع رسول الله حتَّى فرغ من غزوة وقفل قالت: ودنونا إلى المدينة فقمت حين أذَّنوا بالرحيل فمضيت حتَّى جاوزت الجيش فلمًا قضيت شأني وكنًا نخرج ليلاً وذلك قبل أن يتَّخذ الكنيف وأمرنا أمر العرب الأوّل في التنزّه، وكنّا نتأذّى بالكنف أن نتّخذها عند بيوتنا أقبلت إلى الرجل فلمست صدري فإذا عقد من جذع قد انقطع فرجعت والتمست عقدي فحبسني ابتغاؤه وأقبل الرهط الذين كانوا يرحلونني فحملوا هودجي على بعيري الّذي كنت أركب ظنّا منهم أنّى فيه لحداثة سنَّي وخفَّتي فذهبوا بالبعير فلمًا رجعت لم أجد في المكان أحداً فجلست وقلت لعلَّهم يعودون في طلبي فنمت وقد كان صغوان بن المعطَّل يمكث في العسكر يتبع أمتعة العسكر فيحمله إلى المنزل الآخر لئلًا يذهب منهم شيء فلمّا رآني عرفني وقال: ما خلّفك عن الناس فأخبرته الخبر فنزل وتنحّى حتّى ركبت ثمّ قاد البعير وافتقدني الناس حين نزلوا وماج الناس في ذكري فبينا الناس كذلك إذ هجمت عليهم وخاضوا في حديثي وقدم رسول اللّه المدينة ولحقني وجع ولم أر منه ما عهدته من اللطف الذي كنت أعرف منه حين أشتكي إنّما يدخل رسول اللّه ثمّ يقول: «كيف ثيكم»، فذاك الذي يريبني ولم أشعر بعد بما جرى حتّى نقهت فخرجت في بعض الليالي مع أمّ مسيطح لمهم لنا ثمّ أقبلت أنا وأمّ مسيطح قبل بيتي حين فرغنا من شأننا فعثرت أمّ مسيطح في مرطها فقالت: تعس مسيطح، فأنكرت ذلك وقلت: أتسبّين رجلاً شهد بدرا؟ فقالت: وما بلغك الخبر؟ فقلت: وما هو؟ فقالت: أشهد أنّك من المؤمنات الغافلات ثمّ أخبرتني بقول أهل الإفك ومنهم عبد أشهد أنّك من المؤمنات الغافلات ثمّ أخبرتني بقول أهل الإفك ومنهم عبد اللّه بن أبيّ بن سلول وهو الذي تولّى كبره ومسيطح بن أثاثه وحسّان بن ثابت وحمنة بنت جحش.

قالت عائشة (۱): فازددت مرضاً على مرضي فرجعت أبكي ثم دخل عليّ رسول الله الله وقال: «كيف نيكم؟» فقلت: ائذن لي أن آني أبوي فأذن لي فجئت أبوي وقال: «كيف نيكم؟» فقلت: ائذن لي أن آني أبوي فأذن لي فجئت أبوي وقلت لأمّي: يا أمّة ما ذا يتحدّث الناس؟ قالت: يا بنيّة هوني عليك فو الله لقلّما كانت امرأة وضيئة عند رجل يحبّها ولها ضرائر إلّا أكثرن القول عليها ثمّ قالت: ألم تكوني علمت ما قيل حتّى الآن؟ فأقبلت أبكي تلك الليلة ثمّ أصبحت فدخل عليّ أبي وأنا أبكي فقال لأمّي: ما يبكيها؟ لم تكن علمت ما قيل فيها حتّى الآن فأقبل يبكى. ثمّ قال:اسكتى يا بنيّة.

ودعا رسول اللّهﷺ عليّاً وأسامة بن زيد واستشارهما في فراق أهله

١ ـ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ١٧٥؛ وانظر: تفسير جامع البيان، ج١٨، ص ١٣١.

فقال أسامة: يا رسول الله هم أهلك ولا نعلم إلّا خيراً وقال عليّ: «لم يضيّق الله عليك والنساء سواها كبيرة وإن تسأل الجارية بريرة تصدقك». فدعا رسول الله عليه المريرة وسألها عن أمري قالت بريرة: يا رسول الله والذي بعثك بالحق نبيّاً ما رأيت عليها أمراً قط أكثر من أنها جارية حديثة السن تنام عن عجين أهلها حتى تأتى الداجس فتأكله.(1)

قالت: فقام النبي الله خطيباً على المنبر فقال: «يا معشر المسلمين من يعذرني من رجل قد بلغني أذاه في أهلي ... وهو يعني: عبد الله بن أبي \_ فو الله ما علمت من أهلي إلا خيراً ولقد ذكروا رجلاً ما علمت عليه إلا خيراً وما كان يدخل على أهلي إلا معي، فقام سعد بن معاذ فقال: أعذرك يا رسول الله منه إن كان من الأوس ضربت عنقه وإن كان من إخواننا من الخزرج فما أمرتنا فعلناه فقام سعد بن عبادة \_ وهو سيّد الخزرج وكان رجلاً صالحاً ولكن أخذته الحميّة \_ فقال لسعد بن معاذ: كذبت والله، لا تقدر على قتله فقام أسيد بن حضير وهو ابن عم سعد بن معاذ: كذبت لعمر الله لنقتلنه وإنك لمنافق تجادل عن المنافقين فثار الحيّان الأوس والخزرج حتّى همّوا أن يقتتلوا، ورسول الله على المنبر فلم يزل يخفضهم حتّى سكنوا.

قالت عائشة: ومكثت يومي ذلك لا ترقاً لي دمع وأبواي يظنّان أن البكاء فالق كبدي فبيناهما جالساًن عندي وأنا أبكي إذ دخل علينا رسول الله فسلم ثمّ جلس قالت: ولم يجلس عندي منذ قيل في ما قيل، ولقد لبث شهراً لا يوحي الله إليه. ثم قال: «أمّا بعد يا عائشة فإنّه بلغني عنك كذا وكذا فإن كنت بريئة فيبرّنك الله تعالى وإن كنت ألممت بذنب فاستغفري وتوبي إليه فإنّ العبد إذا بريئة فيبرّنك الله عليه». قالت عائشة: فلمّا قضى رسول الله مقالته فاض دمعي ثمّ

١-راجع: بحار الأنوار، ج ٢٠، ص ٢١١؛ وأيضاً مسند أحمد، ج ٦، ص ١٩٥.

﴿ مُعْبَةً مِنكُر ﴾ أي: أتى بهذا الإفك جماعة منكم وإنّما سمّى الكذب والبهتان إفكاً لأنّه مقلوب الصدق.

﴿ لَا تَمْسَبُوهُ شَرَّا لَكُم ﴾ خوطب به رسول الله وصفوان والمنتسبين بهم هذا الإفك والضمير راجع إلى الكذب ﴿ فَلَ خَيِّرٌ لَكُم ﴾ لاكتسابكم به الثواب العظيم وظهور ما نزل من القرآن في براءة ساحتكم وتشديد الوعيد فيمن تكلّم بهذا الأمر والثناء على من ظنّ بكم خيراً.

﴿ لِكُلِّ آمْرِي مِنْهُم مَّا أَكْتَسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمِ ﴾ أي: لكلّ من هؤلاء العصبة الّذين خاضوا في هذا البهتان من المعصية بقدر ما خاضوا وتكلّموا.

﴿ وَٱلَّذِى تَوَلَّكَ كِبْرَهُ ﴾ أي: معظمه، وقرئ بضمَ الكاف لغة في هذا

المعنى أي: العمدة في هذا الكذب وهو الذي سبق في هذا الكلام وهو عبد الله بن أبيّ فإنّه بدأبه وأذاعه بين الناس عداوة لرسول الله ﴿ لَهُ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ أي: في الآخرة أو في الدنيا فإنّهم جلدوا وردّت شهادتهم، وتنكير العذاب لعظمه.

هذا إذا كانت الآية نازلة في حق عائشة كما رواها العامة وأمّا الخاصّة فإنّهم رووا أنّها نزلت في مارية القبطيّة، روي عن الباقر الله قال: «لمّا هلك إبراهيم بن رسول الله تلك حزن عليه النبي تلك حزناً شديداً فقالت له عائشة: ما الّذي يعزنك عليه فما هو إلّا ابن جريع فبعث رسول الله تلك علياً لله وأمره بقتله فذهب علي الله وكان جريع القبطيّ في حاقط فضرب على باب البستان فأقبل جريع ليفتح الباب فلمّا رأى علياً عرف في وجهه الغضب فأدبر راجعاً ولم يفتح باب البستان فوثب علي الله الحافظ ونزل إلى البستان وأتبعه وولى جريع مدبراً فلما البستان فوثب علي الحافظ ونزل إلى البستان وأتبعه وولى جريع مدبراً فلما خشي أن يرهقه صعد في نخلة وصعد علي الله في أثره فلما دنا منه رمى بنفسه من فوق النخلة فبدت عورته فإذا ليس له ما للرجال ولا له ما للنساء فانصرف علي الله إلى النبي الله فقال له: يا رسول الله إذا بعثتني في الأمر أكون فيه كالمسمار المحمى في الوبر أمضي على ذلك أم أتعبّت؟ قال: لا بل تعبّت قال: والذي بعفك بالحق نبياً ماله ما للرجال وما له ما للنساء فقال: الحمد فله الذي صوف عنا السوء أهل البيت». (1)

وهذه الرواية أوردها القميّ بعبارة أخرى في سورة الحجرات عند قوله تعالى: ﴿ إِن جَاءَكُمُ فَاسِقٌ بِنَهِ فَتَبَيَّرُ ﴾ أي: فتثبّتوا وزاد: فأتي به رسول الله فقال له: هما شأنك يا جريح، فقال: يا رسول الله إن القبط يحبّون حشمهم ومن يدخل إلى أهاليهم والقبطيّون لا يأنسون إلّا بالقبطيّين فبعثني أبوها لأدخل عليها وأخدمها وأونسها.

قال الفيض: إن صح هذا الخبر فلعلُّه ﷺ إنَّما بعث عليًّا للنه إلى جريح

١\_بحار الأنوار، ج ٢٢، ص ١٥٥؛ ونور الثقلين، ج ٣، ص ٥٨١.

ين الذي الذي الذي المنظول الذي المنظول الذي المنظول الذي المنظول الذي المنظول الذي المنظول الم

ليظهر الحقّ ويصرف السوء وكان قد علم أنّه لا يقتله ولم يكن يأمر بقتله بمجرد قول عائشة ويدل على هذا ما رواه القميّ في سورة الحجرات عن الصادق النه الله مثل كان رسول الله من أمر بقتل القبطيّ وقد علم أنّها قد كذبت عليه أو لم يعلم وإنّما دفع الله القتل عن القبطيّ بتثبّت علي المنه فقال: دبلي قد كان والله علم ولو كانت عزيمة من رسول الله القتل ما رجع علي المنه حتى يقتله ولكن إنّما فعل رسول الله لترجع عن ذنبها فما رجعت ولا اشتدّ عليها قتل رجل مسلمه. (۱)

ولمنا ذكر حال القاذفين والمقذوفين عقبها بما يليق من الآداب والتربية والزواجر عن مثل هذا الأمر بقوله: ﴿ لَوْلا ۚ إِذَ سَمِعْتُوهُ ﴾ أي: هلّا ومعنى «لولا» إذا يليه الفعل هلّا كقوله: ﴿ لَوْلا ۖ أَمَّرْتَنِ ﴾ (") ﴿ فَلَوَلا كَانَتْ قَرْيَةٌ مَامَنَتُ ﴾ (الله ولك الفعل هلّا كقوله: ﴿ لَوْلَا لا كَانَتْ قَرْيَةٌ مَامَنَتُ ﴾ (الله وقوله: ﴿ وَلَوْلا فَنَمْ لَكُنّا مُوْمِنِينَ ﴾ وقوله: ﴿ وَلَوْلا فَنَمْ لَكُنّا مُوْمِنِينَ ﴾ وقوله: ﴿ وَلَوْلا فَنَمْ لَكُنّا مُوْمِنِينَ إذا وليه الاسم فليس كذلك كقوله: ﴿ وَلَوْلا فَنَمْ لَكُنّا مُوْمِنِينَ إذا وليه السم فليس كذلك كقوله: ﴿ وَلَوْلا فَنَمْ لَا الله على المؤمنين إذا سمعوا قول القاذف أن يكذّبوه ولا يسرعوا إلى التهمة ويشتغلوا بحسن الظن فيمن عرفوا طهارته ولم لم يظنّوا بهم خيراً لأنهم كأنفسهم والمؤمنون كلّهم كنفس واحدة فيما يجري عليهم من الأمور فإذا جرى على أحدهم محنة فكأنّما جرت على جماعتهم والمؤمن يكون هذا شأنه وقيل: هذا الخطاب لمن أشاعه.

وحاصل المعنى: أنّه هلّا سمعتموه أو أفشيتموه ما ظننتم لما تظنّونه لانفسكم وذلك لأنّها أمّ المؤمنين ومن خلا بأمّه فإنّه لا يطمع فيها ولا تطمع

١- الصافي، ج ٣، ص ٤٢٤؛ تفسير القمي، ج ٢، ص ٣١٩.

٢\_سورة المنافقون: ١٠.

۳ سورة يونس: ۹۸.

٤ـ سورة سبأ: ٣١.

٥ ـ سورة النساء: ٨٣؛ وسورة النور: ١٩.

فيه وهلًا قلتم هذا الحديث كذب ظاهر وإفك مبين؟

﴿ لَوْلَا جَاهُو عَلَيْهِ بِأَرْبِعَةِ شُهَدَاءَ ﴾ أي: هلّا جاءوا على ما قالوه بيّنة وهي أربعة شهداء يشهدون بصدق ما ادّعوه ﴿ فَإِذْ لَمْ يَأْتُوا بِٱلشَّهَدَاءِ ﴾ أي: فحين لم يأتوا بالشهداء ﴿ فَأُولَئِكَ عِندَ أَهُو هُمُ ٱلكّنلِبُونَ ﴾ أي: في حكمه هم الكاذبون.

﴿ وَلَوْلَا فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكُرْ وَرَجْمَتُكُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ﴾ أي: ولو لم يكن فضله عليكم بأن أمهلكم لتتوبوا ولم يعاجلكم بالعقوبة ﴿ لَسَتَّكُرُ فِي مَا أَفَضَتُمْ فِيهِ عَلَيْكُمْ فَي هذا الحديث عذاب لا عَظِيمٌ ﴾ لأصابكم في قولكم هذا وخوضكم في هذا الحديث عذاب لا انقطاع له.

ثم ذكر الوقت الذي كان يصيبهم العذاب لو لا الفضل فقال: ﴿ إِذْ تَلَقَّوْنَهُ وَالْمِنْكُمُ وَ وَيُرويه بعضكم عن بعض وتقبلونه من غير حجة ويتلقى بعضكم هذا الإفك عن بعض ﴿ وَتَقُولُونَ بِأَفَواوِكُمْ مَا لَيْسَ لَكُمْ بِدِ عِلْمٌ وَتَعْسَبُونَهُ هَيّنَا وَهُو عِندَ اللهِ عَن بعض اللهِ وَتَلقّي القول معناه: أن الرجل كان يلقى الرجل فيقول له: ما وراءك؟ فيحدثه بحديث الإفك والقذف حتى شاع واشتهر فلم يبق ناد ولا بيت إلّا وشاع الخبر وذلك من العظائم ثم إن النّاس يتكلّمون بما لا علم لهم وذلك يدلّ على أنّه لا يجوز الأخبار إلّا مع العلم وأمّا الذي لا يعلم صدقه فالإخبار عنه كالإخبار عمّا علم كذبه في الحرمة ونظيره في الآية قوله: ﴿ وَلا فَلَا مَا لَيْسَ لَكُ بِدِ عِلْمُ ﴾ أنّه .

فإن قيل: ما معنى قوله: ﴿ إِلْمَوْاُوكُمْ ﴾ والقول لا يكون إلّا بالفم؟ فمعناه أنّ الشيء المعلوم يكون علمه في القلب ثمّ يترجم عنه باللسان والإفك ليس إلّا قولاً يجري على اللسان ونبّه سبحانه على أنّ عظم المعصية ليس بظن فاعلها بل بوضع الشارع.

١-سورة الإسراء: ٣٦.

ثمّ زاد سبحانه في باب الآداب فقال: ﴿ وَلَوْلَاۤ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَا أَن تَتَكَلَّمَ بِهَٰذَا سُبْحَنَكَ هَٰذَا بُهْتَنَ عَظِيمٌ ﴾ أي: هلّا إذ سمعتموه قلتم لا يحل لنا أن نحوض في هذا الحديث وما ينبغي لنا أن نتكلّم بهذا سبحانك يا ربّنا هذا الذي قالوه بهتان وكذب وزور عظيم عقابه. وسبحانك هنا معناه التعجّب كقول الأعشى:

## «سبحان من علقمة الفاخر»

أو المعنى ننزَهك يا رب من أن نعصيك بهذه المعصية. ثمّ وعظ تعالى شأنه الّذين خاضوا في الإفك فقال:

يَعِظُكُمُ اللّهُ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِمِهِ أَبدًا إِن كُنُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَبُنَيْنُ اللّهُ لَكُمُ الْآيَلَ بُعِبُونَ أَن تَشِيعَ الْفَنْحِشَةُ فِى الْآيَلَ بُعِبُونَ أَن تَشِيعَ الْفَنْحِشَةُ فِى الْآيَلَ مَامَنُوا لَمُمَّ عَذَابُ أَلِيمٌ فِي الدُّنِيَا وَالْآخِرَةُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنشُر لَا الّذِينَ مَامَنُوا لَمُمَّ عَذَابُ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنشُر لَا اللّهِ عَلَيْحِكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَن اللّهَ رَمُونَ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ وَلَوْلًا فَعَلْمُ اللّهِ عَلَيْحِكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَن اللّهَ رَمُونَ اللّهَ رَمُونَ اللّهَ رَمُونَ ﴾ وَيَعْلَمُ وَاللّهُ اللّهِ عَلَيْحِكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَن اللّهُ رَمُونَ اللّهِ عَلَيْحِكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ اللّهَ رَمُونَ اللّهِ عَلَيْحِكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ اللّهَ رَمُونَ اللّهِ عَلَيْحِكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْحِكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ اللّهُ وَمُونَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْحِكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ اللّهُ وَمُونَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمُؤْنَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ ا

أي: ينهاكم الله أو يحرّم ﴿ الله أَن تَعُودُوا ﴾ إلى مثل هذا الإفك طول أعماركم إن كنتم مصدّقين بالله ونبيّه وقابلين موعظة الله ﴿ وَبُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ لَكُمُ اللهُ عَلَيْمُ ﴾ بما يقع منكم من الرد القبول ﴿ وَاللّهِ عَلِيمٌ ﴾ بما يقع منكم من الرد والقبول ﴿ وَاللّهِ عَلِيمٌ ﴾ بما يقع منكم من الرد والقبول ﴿ حَكِيمٌ ﴾ فيما يفعله لا يضع الشيء إلّا في موضعه.

ثم مدد القاذفين بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ ﴾ أي: يفشوا ويظهروا الزنا والقبائح ﴿ فِي ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ﴾ بأن ينسبوها إليهم ويقذفوهم بها ﴿ فَلَمُ عَذَابُ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا ﴾ بإقامة الحد عليهم ﴿ وَٱلْآخِرَةِ ﴾ وهو عذاب النار ﴿ وَاللّهُ يَعَلَمُ وَأَنتُم لَا تَعَلَمُونَ ﴾ أي: واللّه يعلم ما فيه من سخط الله وما يستحق عليه العقوبة وأنتم لا تعلمون.

واعلم أن قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْذِينَ يُحِبُّونَ ﴾ ولو أنّها نزلت في حقّ من قذف عائشة أو مارية وعبد الله بن أبيّ وأصحابه إلّا أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب فوجب إجراؤها على ظاهرها في العموم وممّا يدل على عدم تخصيصها بالقاذفين قوله: ﴿ فِي ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ﴾ فإنّه صيغة جمع ولو أراد عائشة وحدها لم يجز ذلك. قال النبي الشيّة "إني لأعرف قوماً يضربون صدورهم ضرباً يسمعه أهل النار وهم الهمازون الذين يلتمسون عورات المسلمين ويهتكون ستورهم ويشيعون فيهم من الغواحش ما ليس فيهم، وعنه المسلمين عبد مؤمن عبد مؤمن الله ستره الله يوم القيامة، وعنه الله عنه، "المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه، "أ وعن أنس قال: قال النبي النبي النبي المناهدة عنه النبي المناهدة عنه النبي المناهدة عنه النبي النبي المناهدة عنه النبي المناهدة عنه النبي النبي المناهدة عنه النبي المناهدة عنه النبي النبي النبي النبي النبي المناهدة عنه المناهدة عنه المناهدة عنه النبي النبي النبي النبي المناهدة عنه المناهدة عنه النبي النبي المناهدة عنه النبي النبي النبي المناهدة عنه المناهدة عنه المناهدة عنه الله عنه المناهدة عنه الله عنه المناهدة عنه عنه المناهدة عنه المناهدة عنه المناهدة عنه المناهدة عنه المناهدة عنه عنه المناهدة عنه المناهدة عنه ال

وقالت المعتزلة: قوله ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ .... ﴾. بالغ الله سبحانه فيها بذمّ من أشاع الفاحشة ومن أحب إشاعتها فلو كان تعالى هو الخالق لأفعال العباد لما كان مشيع الفاحشة إلّا هو فكان يجب أن لا يستحق الذمّ على إشاعة الفاحشة إلّا هو الذي فعل تلك الإشاعة وغيره لم يفعل شيئاً.

وبالجملة ثمّ ذكر سبحانه منّة عليهم فقال: ﴿ وَلَوْلَا فَضَلَ اللّهِ عَلَيْكُمُ مُ وَرَرِّمْنَهُ وَإِلَّا فَضَلُ اللّهِ عَلَيْكُمُ مَ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللّهُ رَهُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ وجواب «لو لا» محذوف لدلالة الكلام عليه أي: لعاجلكم بالعقوبة أو ﴿ مَا زَكَنَ مِنكُر مِن أَحَدٍ ﴾ جوابه.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّيِعُواْ خُطُورِتِ ٱلشَّيْطَانِ وَمَن يَتَّعِ خُطُورِتِ ٱلشَّيْطَانِ فَإِنَّهُۥ يَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَانَهِ وَٱلْمُنكَرُّ وَلَوْلَا فَصْهُلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُۥ مَا زَكَى مِنكُمْ مِن ٱلْحَدِ أَبْدًا وَلَكِكَنَّ اللَّهُ يُدَوِّقُهُ مَا زَكَى مِنكُمْ مِن أَحَدٍ أَبْدًا وَلَكِكَنَّ اللَّهُ يُدُولُواْ الْفَضْلِ مِنكُمْ وَالسَّعَةِ أَن اللَّهُ يُدَوِّقُوا الْفَضْلِ مِنكُمْ وَالسَّعَةِ أَن

السانظر: الكافي، ج ٢، ص ٢٣٥؛ وأحكام القرآن، الحصاص، ج ٢، ص ٢٧٥. ٢ـ منية المريد، ص ١٩٠؛ وانظر: البحار، ج ٦٩، ص ٢٧٥.

يُؤْتُوَّا أَوْلِي ٱلْقُرْبِيَ وَٱلْمَسَكِينَ وَٱلْمُهَجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصَفَحُوَا أَلَا يَغِبُونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمُّ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ ٱلْذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْسَنَنَ الْفَافِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُوا فِ ٱلدُّنْبَ وَٱلْآخِرَةِ وَلَمَامُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ فَيَ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْمٍ الْفَافِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُوا فِ ٱلدُّنْبَ وَٱلْآخِرَةِ وَلَمَامُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ فَي يَوْمَ لَشَهُدُ عَلَيْمٍ اللَّهُ وَيَعْلَمُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللللِّهُ الللللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُولَى الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللَّهُ الللْمُ اللللْمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ ال

قرئ «خطوات» بضم الطاء وسكونها، جمع خطوة وهو من خطا الرجل يخطو خطوا فإذا أردت الواحدة قلت خطوة مفتوحة الأوّل.

المعنى: ﴿ لَا تَنَبِعُوا ﴾ آثار ﴿ الشَّيْطَانِ ﴾ ولا تسلكوا مسالكه في الإصغاء إلى البهتان والإفك والتلقّي له وإشاعة الفاحشة في الذين آمنوا والله تعالى وإن خص بالذكر المؤمنين بقوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ إلّا أنه نهي لكل المكلّفين وممنوعين من ذلك وإنّما خصّهم بالذكر الأنّهم يمتنعون عن مثل هذه المعاصى.

ثمّ بين سبب المنع من اتباعه فقال: ﴿ وَمَن يَبِيّع خُطُورَتِ الشّيطانِ فَإِنّهُ يَأْمُ اللّهُ عِلَاكُم وَالرّكي الْفَعْشَانِ وَالْمُنكِر وَلَوْكَمَانُهُ مَا زَكَى مِنكُر مِن أَمَد اللّه والزكي من بلغ في طاعة الله مبلغ الرضا ومنه يقال: زكا الزرع أي: بلغ فإذا بلغ المغومن من الصلاح في الدين إلى حال يرضاه الله سمّي زكيًا أي: ولو لا فضل الله عليكم بأن لطف لكم وأمركم بما تصيرون به أزكياء ما صار منكم أحد زكيًا وما طهر منكم أحد من وسوسة الشيطان وما صلح.

﴿ وَلَكِكِنَّ أَنَّهُ يُنَكِّ مَن يَشَآءُ ﴾ ويطهر بلطفه ويعلم أنّه مستحق للطف بفعله يفعل اللّطف به ليزكوا عنده ﴿ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ إنّه يسمع أصواتهم وأقوالهم ويعلم أفعالهم وأحوالهم.

وفي الآية دلالة على أن اللَّه يريد من خلقه خلاف ما يريده الشيطان

لأنّه إذا ذمّ الفحشاء وذمّ الأمر بالفحشاء فمريد الفحشاء أولى بالذمّ تقدّس وتعالى عن ذلك علواً كبيراً.

وَلَا يَأْتُلِ أُولُوا الْفَضْلِ مِنكُرْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤَوُّوا أُولِي الْفَرْيَى وَالْمَسَدِكِينَ ﴾ ذكر في مادة بأتل قولين: فبعض جعلوا هذه الكلمة من ائتلى من مادة الإلية والمحلف افتعل وقالوا: إن أصله يأتلي ذهبت الياء للجزم وقال بعض: من مادة اللوت؛ ولم آل في أمري جهدا أي: ما قصرت ويأل ويأتل واحد معناه وقالوا: إذا كان المراد معنى الحلف فيقتضي المنع في الحلف عن الإعطاء وهم أرادوا المنع من الحلف على ترك الإعطاء فهذا المعنى قد أقام النفي مقام الإيجاب وجعل المنهي عنه مأموراً به والحاصل على القول الثاني معناه لا تقصروا في أن تحسنوا إلى هؤلاء المذكورين.

وأجاب الذين فسروا بمعنى الحلف أن «لا» محذوفة في الآية وأصله أن لا يؤتوا أولي القربى ويقولون: إن «لا» تحذف كثيراً في اليمين قال الله: ﴿ وَلَا تَجْمَلُوا اللّهَ عُرْضَكُ لَمْ لِأَيْمَنَئِكُمْ ﴾ معنى أن لا تبرّوا وقال امرؤ القيس: فقلت: يمين الله أبرح قاعداً ولو قطعوا رأسي إليك وأوصالي

أي: لا أبرح وبالجملة إذا جعلت «لا» محذوفة فالمعنيان يقعان متقاربان في المراد من الآية لأن المراد في الآية الأمر بإعطاء هؤلاء المذكورين.

سبب النزول: قال «الفيض» نقلا من «الجوامع»: نزلت في جماعة من الصحابة حلفوا أن لا يتصدّقوا على من تكلّم بشيء من الإفك في هذه القضيّة المذكورة أن لا يواسوهم (۱) قال المفسّرون من أهل السنّة والجماعة: إن الآية نزلت في أبي بكر حيث حلف أن لا ينفق على مسيطح أبداً وهو ابن خالة أبي بكر وقد كان يتيماً في حجره وكان ينفق عليه، فلمّا شاع هذا الإفك وكان

١- تفسير الصافي، ج ١٣، ص ٤٢٦؛ وانظر: التبيان، ج ٧، ص ٤٢١.

مسيطح من القاذفين ونزلت الآية وتبيّن الأمر قال لهم أبو بكر: قوموا فلستم مني ولست منكم ولا يدخلن علي أحد منكم فقال مسيطح: أنشدك الله والإسلام وأنشدك القرابة والرحم أن لا تحوجنا إلى أحد فما كان لنا في أول الأمر من ذنب وإنّما إفك عبد الله بن أبي فقال أبو بكر: إن لم تتكلّم فقد ضحكت ولم يقبل عذره وقال: انطلقوا أيّها القوم فإن الله لم يجعل لكم فرجاً ولا عذرا فخرجوا لا يدرون أين يذهبون وأين يتوجّهون، فبعث رسول الله يخبره بأن الله نهاك أن تحرمهم وقد أمر أهل المال منكم والسعة والغنى أن يعطوا أقاربهم ولا يتركوا جهدا في الإنفاق عليهم والمساكين والمهاجرين في سبيل الله. وقد اجتمع في مسيطح الصفات الثلاث كان قريبا بالنسب لأبي بكر مسكيناً مهاجراً.

﴿ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْمَهُمُّواً أَلَا يُحْبُونَ أَن يَغْفِرَ اللّهُ لَكُمُّ وَاللّهُ عَنُولٌ رَّحِيمٌ ﴾ وأمرهم بالعفو والتجاوز عن تقصيرهم والإغماض عمن أساء إليهم فقال: أما تحبّون أن يغفر الله لكم معاصيكم جزاء على عفوكم وصفحكم عمن أساء إليكم؟ عنه على عنه الله لكم معاصيكم عند المتنصل كاذباً كان أو صادقا فلا يرد على حوضي يوم القيامة» ('' وعنه على الفضل أخلاق المسلمين العفو». ('' قال المأمون: لو علم أهل الجراثم. وعنه على أيضاً: «ينادي مناد يوم القيامة ألا من كان له أجر على الله فليقم فلا يقوم إلا أهل العفو» ثم مناه عن مناد يوم الآية ﴿ فَمَنْ عَمَا وَلَمْ مَا لَهُ فَلِيمُهُ عَلَى الله ويعطي فلا يقوم إلا أهل العفو» ثم مناه عن الله حتى يصل من قطعه ويعفو عمن ظلمه ويعطي من حرمه». ('')

١ ـ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ١٩١.

٢ - المصدر السابق نفسه.

٣ المصدر السابق نفسه؛ وانظر: تفسير النسفي، ج ٤، ص ١٠٥.

٤\_ تفسير الرازي، ج٣٣، ص١٩١؛ وج ٩، ص ٨؛ وانظر: كنز العمال، ج ١٥. ص ٨٩٠.

وفي الآية دلالة على أن اليمين على الامتناع من الخير غير جايز وإنّما يجوز إذا كانت داعية للخير أو غير داعية للشرّ لا إذا كانت صارفة عنه.

﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَرَمُونَ الْمُحْمَدَتُ الْفَغِلَاتِ الْمُوْمِنَاتِ لَمِنُوا فِي الدُّنِهَ وَالْحَبْرَةِ وَلَهُمْ عَلَابٌ عَظِيمٌ ﴾ واختلفوا في قوله: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَرَمُونَ اللَّمُحَمَدَتُ الْفَغِلَاتِ ﴾ هل المراد منه كلّ من كان بهذه الصفة أو المراد منه الخصوص؟ أمّا الأصوليّون فقالوا: الصيغة عامّة ولا مانع من إجرائها على ظاهرها فوجب حمله على العموم فيدخل فيه قذفة عائشة وقذفة غيرها. وقال بعض: إنّ المراد جملة أزواج رسول اللّه عَلَيْتُ وإنّهن لشرفهن خصّصن بأن من قذفهن فهذا الوعيد لا حق به. واحتج القائلون بهذا القول بأمور:

الثاني: أن قذف ساير المحصنات لا يكفّر والقاذف في هذه الآية يكفّر لقوله تعالى: ﴿ وَلَكَ صَفّة الكفّار لقوله تعالى: ﴿ وَنُومَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلَمِ نَتُهُمْ وَأَيْدِهِمْ وَأَرْبُكُهُم ﴾ وذلك صفة الكفّار والمنافقين لقوله: ﴿ وَبَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَآهُ اللّهِ إِلَى النّارِ ﴾ (\*)

الثالث: أنّه تعالى قال: ﴿ وَلَهُمْ عَذَاتُ عَظِيمٌ ﴾ والعذاب العظيم يكون عذاب الكفر وعقاب قذفة سائر

الدسورة النور: ٢٣.

٢\_سورة الأحزاب: ٦١.

٣ سورة النور: ٢٤.

<sup>£-</sup>سورة فصلت: ١٩.

المحصنات لا يكون عقاب الكفر.

وردَ بأنّه لو كان هذا القاذف كافراً لما نزلت الآية في حقّه ﴿ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْعَفُواْ اللهِ عَنْوَدٌ وَيَعِيمُ ﴾ ولو ثبت كفر المتولّي كبره وهو عبد الله بن أبيّ فذاك لنفاقه وأمر خارج لا بسببيّة القذف.

والحاصل: قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْبُونَ ﴾ الآية أي: ينسبون الزنا إلى العفائف من النساء الغافلات عن الفواحش المؤمنات بالله ورسوله واليوم الآخر لعنوا وابعدوا من رحمة الله في الدارين وقيل: استحقّوا العذاب في الدّنيا بالجلد وردّ الشّهادة وفي الآخرة بعذاب النار إن لم يتوبوا ولهم مع ذلك عذاب عظيم وهذا الوعيد عام لجميع المكلّفين.

ثمّ بين الله أنّ ذلك العذاب يكون في يوم ﴿ تَشْهَدُ عَلَيْمِمُ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ بِمَمَلُونَ ﴾ وتشهد ألسنتهم في ذلك اليوم بالقذف وكذلك تشهد أيديهم بما كسبت وأرجلهم.

وفي كيفيّة شهادة الجوارح أقوال: أحدها: وهو الصحيح أنّ اللّه يمكّنها النطق والكلام من جهتها فتكون ناطقة حقيقة. والثاني: أنّ اللّه يفعل فيها كلاماً يتضمّن الشهادة فيكون المتكلّم هو اللّه دون الجوارح وأضيف إليها الكلام على التوسّع لأنّها محلّ الكلام.

والثالث: أن الله يجعل فيها علامة تقوم مقام النطق بالشهادة وختم الأفواه لا ينافى هذا الأمر لأن مواقف القيامة كثيرة.

﴿ يَوْمَهِذِ يُوَفِيهِمُ اللّهُ دِينَهُمُ الْحَقّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللّهَ هُوَ الْحَقُّ اللّهِينُ ﴾ أتي ليتم الله لهم في ذلك اليوم جزاءهم بالحق من غير أن ينقص ويزيد. والدين هاهنا بمعنى الجزاء ويجوز أن يكون جزاء دينهم الحق فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه ويعلمون الله ضرورة وإلجاء أنّه الحق لأنّه يقضي بالحق

ويعطي بالحقّ ويأخذ بالحقّ المبين الّذي يظهر لهم حقايق الأمور.

المعنى: فيه أقوال: أحدها: الخبيثات من النساء للخبيثين من الرجال والخبيثون من الرجال للخبيثات من النساء والطيّبات من النساء للطيّبين من الرجال والطيّبون من الرجال للطيّبات من النساء عن أبي جعفر والصادق الليّبيّان وأبي مسلم والجبّائيّ قالا: هي مثل قوله: ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِمُ إِلّا وَلَيْ اللّهِ عَن ذلك لَيْ اللّه عن ذلك وكره ذلك لهم.

وقيل: الخبيثات يقع على الكلمات الخبيثة كالقذف الواقع من أهل الإفك ويقع على الكلام الذي هو كالذّم واللعن فالمعنى: أن الذم واللعن معدّان للخبيثين من الرّجال وللخبيثات من النساء وكذلك القول في الطيّبات من الأقوال للطيّبين من الرّجال والنساء ومتوجّهة إليهم وإليهن وأنّهم مبرّءون مما يقول الخبيثون من خبيثات الكلمات وأنّها مبرّءات منها كالرسول

١\_مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٣٧؛ ونور الثقلين، ج ٣، ص ٥٨٥.

٣ـ سورة النور: ٣.

وأزواجه والعفائف الصالحات.

وقال الفراء: يعني: به زوجة النبي ﷺ وهو بمنزلة قوله: ﴿ فَإِن كَانَ لَهُ مِهِ الْمُورَةُ ﴾ (١) أو الأمّ تحجب بالأخوين فجاء على تغليب لفظ الجمع.

﴿ لَهُم مَّغْفِرَةً وَيَرَقُ كَوْرِيَةً ﴾ أي: لهؤلاء الطيّبين من الرجال والنساء مغفرة من الله وعطيّة كريمة في الجنّة.

﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا لَا تَدْعُلُوا بِيُوكِا عَيْرَ بَيُونِكُمْ حَقَى تَسَتَأْوْسُوا ﴾ أي:
حتى تستأذنوا. والاستيناس طلب الانس بالعلم. قال ابن عبّاس: أخطأ الكاتب
فيه وكان يقرء حتى تستأذنوا وقيل: تستأنسوا بالتنحنح والكلام الذي يقوم
مقام الاستيذان وقد بيّن الله تعالى في قوله: ﴿ وَإِنَا بَكُمْ ٱلْطُفْنُلُ مِنكُمُ ٱلسُّمُلُمُ
فَلْسَتَغَذِنُوا ﴾ وقيل: حتى تستعملوا وتتعرفوا. عن أبي أيوب قال: قلنا: يا رسول
الله ما الاستيناس؟ قال: ويتكلم الرجل بالتسبيحة والتحميدة والتكبيرة وبتنحنع على
أهل البيت». وروي أن رجلاً قال للنبي كَلَيْنَا الماستأذن على أمّي؟ فقال: ونعم،
قال: إنّها ليس لها خادم غيري أفاستأذن عليها كلّما دخلت قال: «أهحبُ أن تراها
عريانة؟» قال الرجل: لا، قال: وفاستأذن عليها، (")

﴿ وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهُلِهَ ﴾ قيل في الآية تقديما وتأخيرا تقديره: حتى تسلّموا على أهلها وتستأنسوا وتستأذنوا فأن أذن لكم فادخلوا ﴿ وَاللّهُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ ذلك الدخول بالاستيذان خير لكم ﴿ لَمُلّكُمْ تَذَكّرُون ﴾ مواعظ الله وأوامره ونواهيه وإنّما أمر بعد آية القذف وتفاصيله بهذه الآية لأن أهل الإقك غالباً يجدون بهذا السبيل طريقاً إلى البهتان كأن ورود الإنسان خلوة من غير استيذان طريق إلى التهمة والوقوع فيها فلذلك أذب الله الخلق بهذه الطريقة

السورة النساء: ١١.

٢\_مجمع البيان، ج ٧. ص ٢٣٧؛ ونور الثقلين، ج ٣. ص ٥٨٥.

حتى يسلموا من بعد المضار المؤدية إلى التهمة على أنه إذا حصل الدخول بعد الاستيذان فالإنسان حينئذ مأمون من أن يهجم على ما لا يحل له وعن التصرف في ملك الغير بغير رضاه فيكون كالمغصوب وهو كالغاصب.

قال رسول اللّه ﷺ: «الاسعيذان ثلاث: بالأولى يستنصنون وبالعائية يستصلحون وبالعالفة يؤذنون أو يرذون، وقال: «إذا استأذن أحدكم ثلاقاً فلم يؤذن له فليرجع» (۱) وروي أنّه ﷺ: كان إذا أتى باب قوم لم يستقبل الباب من تلقاء وجهه ولكن من ركنه الأيمن أو الأيسر فيقول: «السلام عليكم، وذلك لأن الدور لم يكن عليها حينئذ ستور ومعلوم أن قرع الباب بعنف والصياح بصاحب الدار حرام لأنّه يتضمن الإيذاء والإيحاش وكفى بقصّة بني أسد زاجرة وما نزل فيها من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاتِهِ ٱلمُمُرَّتِ أَحْتَمُهُمْ لَا يَمْقِلُونَ ﴾ (۱) (۱) قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاتِهِ ٱلمُمُرَّتِ أَحْتَمُهُمْ لَا يَمْقِلُونَ ﴾ (۱) (۱) فيها من فوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاتِهِ ٱلمُمُرَّتِ أَحْتَمُهُمْ لَا يَمْقِلُونَ الْحَدَا يَاذَن

وَالِنَ لَرْ تَحِمُوا فِيهَا آَمَكُ اللّهُ لَدْخُلُوهَا اللهِ أَنِ فَيها مَا لا يَجُورُ أَن تَطَلّعُوا عليه لكم في الدخول فلا تدخلوها لأنه ربّما كان فيها ما لا يجوز أن تطلعوا عليه وحَمَّ يُؤذَن لَكُم أرباب البيوت في الدخول فبين الله سبحانه أنّه لا يجوز دخول دار الغير إلّا أن يؤذن له وإن لم يكن صاحبها فيها فلا يجوز أن يتطلّع إلى المنزل ليرى من فيه فيستأذنه إذا كان الباب مغلقاً.

﴿ وَإِن قِيلَ لَكُمُ أَرْجِعُواْ فَآرَجِعُواْ ﴾ وانصرفوا ولا تلخوا عليهم في الدخول وذلك بأن يأمروكم بالانصراف صريحا أو يوجد منهم ما يدلّ عليه ﴿ هُو أَنْكَىٰ لَكُمْ ﴾ أي: الانصراف أنفع لكم في دينكم ودنياكم وأقرب إلى أن تصيروا أزكياء ﴿ وَأَلِقَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ أي: عالم بأعمالكم.

١ ـ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ١٩٧؛ وأحكام القرآن، ج ٣، ص ٤٠١ ـ

٢\_سورة الحجرات: ٤.

٣ كنز العمال، ج ٧، ص ١٥٦؛ وأحكام القرآن، ج ٣، ص ٤٠٢.

ثمَ قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُمْنَاءُ أَن تَدْخُلُواْ بِيُودًا عَيْرَ مَسْكُونَةِ فِيهَا مَتَنَعٌ لَكُمْ ﴾ وليس عليكم بأس وحرج أن تدخلوا بيوتا غير مسكونة وتدخلونها بغير استيذان. قيل في معنى هذه البيوت أقوال:

أحدها: أنّها المخانات والمحمامات والأرحية، عن الصادق المنته (عن محمد بن الحنفية وجماعة. ويكون معنى ﴿ مَثَنَعٌ لَكُرٌ ﴾ أي: استمتاع لكم. والثاني: أنّها الخرابات المعطّلة. والثالث: الحوانيت والأسواق وبيوت المتجر التي فيها أمتعة التجارة. والرابع: أنّها مناخات الناس في أسفارهم والأولى حمله على الجميع. ﴿ وَاللّهُ يَمَّلُكُ مَا تُبَدُّونَ وَمَا تَكُنّتُونَ ﴾ يعلم سرتهم وعلنكم ولا يخفى عليه شيء من ذلك من أهل الريبة وغير أهل الريبة.

الحكم الآخر في النظر قوله تعالى:

قُل اللَّمُونِينَ يَعْشُوا مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَيَعْفَظُوا فَرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَنَّكَ لَمُمُ إِنَّ اللَّهُ خَيْرًا بِمَا يَعْمَعُونَ ۚ وَقُل الْمُؤْمِنَاتِ يَعْفَضَنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَ وَيَعْفَظْنَ فَرُوجَهُنَّ وَلَا يَبْدِينَ رِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهْرَ مِنْهَا وَلْيَعْرِينَ يِعْمُرِهِنَّ عَلَى فَرُوجَهُنَّ وَلَا يَبْدِينَ رِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهْرَ مِنْهَا وَلْيَعْرِينَ يَعْمُرِهِنَّ عَلَى جُمُوبِينٌ وَلَا يَبْدِينَ رِينَتَهُنَّ إِلَّا لِمُعُولَنِهِنَ أَوْ مَا مَلَكُونَ أَوْ مَا مَلَكُونَ أَوْ مَا مَلَكُونَ أَوْ مَا مَلَكُونَ أَوْ مَنَ الْمَعْرِينَ وَيُعْتِينَ أَوْ مَا مَلَكُونَ أَيْفِينَ أَوْ مَا مَلَكُونَ أَيْفَهُمُوا عَلَى الشَّيْعِينَ وَيُوبُونَ أَوْ مَا مَلَكُونَ أَيْفِينَ وَيُوبُونَ أَوْ مَا مَلَكُونَ أَيْفَهُمُوا عَلَى الشَّيْعِينَ مِن رِينَتِهِنَ وَتُوبُولُ عَلَى الشَّيْعِينَ مِن رِينَتِهِنَ وَتُوبُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مِن الْمُؤْمِنُونَ لَكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن الْمُؤْمِنُونَ لَا اللَّهِ جَبِعًا أَيْدَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَمُ مَا يُغْفِينَ مِن رِينَتِهِنَ وَتُوبُولًا عَلَى اللَّهُ جَبِعًا أَيْهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَمُ مَا يُغْفِينَ مِن رِينَتِهِنَ وَتُوبُولُ أَلُونُ اللَّهُ عَنِينَ مِن وَينَتِهِنَ وَتُوبُولُونَ اللَّهُ عَبِعَلًا أَيْهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَمُ مَا يُغْفِينَ مِن رِينَتِهِنَ وَتُوبُولُ وَلُولُولُ اللَّهِ جَبِعًا أَيْهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَامُ مَا يُغْفِينَ مِن رِينَتِهِنَ وَتُوبُولُ اللَّهِ جَبِعًا أَيْهُ الْمُؤْمِنُونَ لَا لَعَلَمُ مَا اللَّهُ عَبِعَلَى اللَّهُ مَا الْمُؤْمِنُونَ لَالْمُونَ لَا اللَّهِ عَبِعَالًا أَلُولُولُونَ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُونَ لَا لَعْلَمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ الْمُؤْمِنُونَ لَا لَكُونُ الْمُؤْمِنُ فَي لَا لَيْهِ عَلَى مِن لِيلَالِهُ الْمُؤْمِلُ الللَّهُ الْمُؤْمِنُ فَلِي لَالْمُؤْمِنَ لِلْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ لِي الْمُؤْمِنَ لَا اللَّهُ مُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ لَاللَّهُ مِنْ الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنَا لَاللَّهُ مُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنُ لِي الْمُؤْمِنُ مِنْ إِلَا اللّهُ الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِلُونُ الل

أي: الحكم في النظر أن يغضُوا ويمنعوا أبصارهم عن النظر إلى ما هو

١\_مستدرك الوسائل، ج ١٨. ص ١٣٥؛ ومجمع البيان، ج ٧، ص ٢٣٨.

محرّم ويحفظوا فروجهم وعوراتهم من النظر المحرّم ذلك الغضّ والمنع والحفظ أظهر لهم لما فيه من البعيد عن الريبة.

﴿ إِنَّ اللهُ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ والمعنى أنهم ينغضُوا من أبصارهم ولا ينظروا إلى ما حرّم. القمي عن الصادق التيلان اكل آية في القرآن في ذكر الفرج فهي في الزنى إلّا هذه الآية فإنها من العظر فإنّ المراد به السعر حتى لا ينظر إليها أحد فلا يحلّ لرجل أن ينظر إلى عورة أخيه وفرجه». (١)

وَوَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَنْفُهُ هُمَ مِنْ أَبْسَارِهِنَ وَيَحَفَظُنَ فُرُوبَهُمْنَ ﴾ أي: كما أن الرجال محكومون بهذا الحكم كذلك النساء لا يحل للمرأة أن تنظر إلى فرج أختها وفي «الكافي» عنه طَبِّهُ: في حديث يذكر فيه فرض الإيمان على الجوارح وفرض على البصر أن لا ينظر إلى ما حرّم الله وأن يعرض عمّا نهى الله عنه مما لا يحل له وهو عمله وهو من الإيمان فقال تعالى: وقل الله عنه مما لا يحل له وهو عمله وهو من الإيمان فقال تعالى: وقل المُتَوْمِنِينَ يَنُسُوا مِنْ أَسَمَدُومِمْ وَمُعَفَظُوا فُرُوبَهُمْ الفرج في هذه الآية حفظ النظر.

١- تفسير القمي، ج ٢، ص ١٠١؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٤٢٩.

٢ - الكافي، ج ٢، ص ٣٤؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٤٢٩.

١- الكافي، ج ٥، ص ٥٢١؛ ووسائل الشيعة، ج ١٤، ص ١٣٨.

ولا يظهرن مواضع الزينة لغير محرم ومن هو في حكمه ولم يرد نفس الزينة.

واعلم أن الزينة اسم يقع على محاسن الخلق الّتي خلقها اللّه تعالى وعلى سائر ما يتزيّن به الإنسان من فضل لباس أو حليّ وغير ذلك وأنكر بعضهم وقوع اسم الزينة على الخلقة قالوا: لا يقال في الخلقة أنّها من زينتها وإنّما يقال ذلك فيما تكتسبه من كحل وخضاب وثياب ونحوه وأمّا الّذين قالوا: الزينة عبارة عمّا سوى الخلقة فقد حصروه في أمور ثلاثة: الأصباغ كالكحل والخضاب والموسمة في الحواجب والحنّاء في الكفّين والقدم وثانيها: الحليّ كالخاتم والسوار والدبلح والخلخال والقلادة والإكليل والوشاح والقرط وأشباهه وثالثها: الثياب قال اللّه تعالى: ﴿ خُدُوا نِينَتَكُم عِندَكُل مَسْجِدٍ ﴾ (١) وأراد من الزينة الثياب.

ثم اختلفوا في المراد من قوله: ﴿ إِلَّا مَا ظَهَــرَ مِنْهَا ﴾ وفيها ثلاثة أقوال: أحدها: أن الظاهرة الثياب والباطنة القرطان والسواران والخلخال عن ابن مسعود.

وثانيها: أن الظاهرة الحلي والخاتم والخضاب في الكف والخدان عن ابن عبّاس والكحل والسوار والخاتم عن قتادة.

وثالثها: الوجه والكِفَان عن الضحاك وعطا والوجه والبنان عن الحسن. وفي تفسير على بن إبراهيم: الكفّان والأصابع. (٢)

وفي «الكافي» عن الصادق في قوله: ﴿إِلَّا مَا ظَهَـرَ مِنْهَا ﴾ قال: «الزينة الظاهرة الكحل والخاتم (٢) والعلب وهي السوار» وفي «الجوامع» عنهم الكفّان والأصابع كما ذكرنا قبل هذا. (١)

١-سورة الأعراف: ٣١.

٢ مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٤١؛ وتفسير جوامع الجامع، ج ٢، ص ٦١٦.

٣- الكافي، ج ٥، ص ٥٣١؛ ووسائل الشيعة ( الإسلامية )، ج ١٤، ص ١٤٦.

١- جوامع الجامع، ج ٢، ص ٦١٦؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٤٣٠.

والقميّ عن الباقر الخالج في هذه الآية قال: همي العياب والكحل والمخالم وخضاب الكفّ والسوار، وأنّ الزينة ثلاث: زينة للناس وزينة للمحرم وزينة للزوج فأمّا زينة الناس فقد ذكرناها وأمّا زينة المحرم فموضع القلادة فما فوقها والدبلج وما دونه والخلخال وما أسفل منه وأمّا زينة الزوج فالجسد كلّه. (١)

وفي «المجمع» عن النبي كالثانية «للزّوج ما تحت الدرع وللمحرم كالابن والأخ ما فوق الدرع ولفير ذي محرم أربعة أتواب: درع وخمار وجلباب وإزار».(١)

وعنه على قال: «لا بأس بالنظر إلى رموس أهل تهامة والأعراب وأهل السواد والبلوج لأنهم إذا نهوا لا ينتهون، قال تلكى «والمجنونة والمغلوب على عقلها ولا بأس بالنظر إلى شعرها وجسدها ما لم يتعمد ذلك» (على وعنه للله قال: قال رسول الله تلكى «لا حرمة لنساء أهل الذمة أن ينظر إلى شعورهن وأيديهن (الله وعنه الله أنه سئل عن الرجل يريد أن يتزوج المرأة يتأمّلها وينظر إلى خلفها وإلى وجهها قال: «لا بأس» (وفي رواية أخرى: «ينظر إلى شعرها ومعاصمها إذا أراد أن يتزوّجها (الله يكن والمعصم: موضع السوار، وفي رواية: «ينظر إلى شعرها ومحاسنها إذا لم يكن متلذذا» (الله وفي أخرى: «إنّما يشتريها بأخلى العمن». (الله شعرها ومحاسنها إذا لم يكن متلذذا» (الله وفي أخرى: «إنّما يشتريها بأخلى العمن». (الله عنه المنه المنه المنه المنه الله الله المنه الم

وفي «الخصال» قال النبي كَالْمُثْنَةِ لعلَي النَّهِ: «يا عليَّ أوَّل نظرة لك والعانية

١ تفسير القمي، ج ٢، ص ١٠١؛ وتفسير الصافي، ج ٢، ص ٤٣٠.

۲\_مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٧١.

٣-علل الشرايع، ج ٢، ص ٥٦٥؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج ٣، ص ٤٦٩؛ ووسائل الشيعة، ج ١٤، ص ١٥٠.

٤\_ الكافي، ج ٥، ص ٥٣٤؛ ووسائل الشيعة، ج ١٤، ص ١٤٩.

٥ وسائل الشيعة، ج ١٤، ص ٥٩؛ والصافي، ج ٢، ص ٤٣١.

٦- الكافي، ج ٥، ص ٣٦٥؛ ووسائل الشيعة، ج١٤، ص٥٩.

٧\_ الكافي، ج٥، ص٣٦٥؛ ووسائل الشيعة، ج١٤، ص٥٩.

٨ـ التهذيب، ج ٧، ص ٤٣٥؛ ووسائل الشيعة، ج ٢٠، ص ٨٨.

عليك لا لك هذاه (١) ما في «المجمع» (٢) و «الصافي» (٢) من كتبنا.

قال الرازي في «المفاتيح»: اختلفوا في المراد من قوله: ﴿ إِلَّا مَا ظُهَسَرَ مِنْهَا ﴾ أمّا اللّذين حملوا الزينة على الخلقة، فقال القفّال: معنى الآية: إلّا ما يظهره الإنسان في العادة الجارية وذلك في النساء: الوجه والكفّان وفي الرجل الأطراف واليدين والرجلين، فأمروا بستر ما لا تؤدّي الضرورة إلى كشفه ورخص لهم في كشف ما اعتيد كشفه وأدّت الضرورة إلى إظهاره إذ كانت شرائع الإسلام حنيفية سهلة سمحة ولمّا كان ظهور الوجه والكفّين كالضروري لا جرم قالوا على أنّهما ليسا بعورة.

وأمّا الّذين حملوا الزينة على ما عدا الخلقة قالوا: إنّه سبحانه إنّما ذكر الزينة لأنّه لا خلاف أنّه يحلّ النظر إليها حال ما لم تكن متصلة بأعضاء المرأة فلمّا حرّم اللّه النظر إليها حال اتصالها ببدن المرأة كان ذلك مبالغة في حرمة النظر إلى أعضاء المرأة وعلى هذا الوجه يحلّ النظر إلى زينة وجهها من الوشمة والغمرة والخضاب والخواتيم والثياب والسبب في تجوزها أن تسترها لها حرج لأن المرأة لابد لها من مناولة الأشياء بيديها والحاجة إلى كشف وجهها في بعض المقام كالشهادة والمحاكمة والنكاح.

﴿ وَلَيْمَنْمِينَ يَخْمُرِهِنَ عَلَى جَيُوبِينَ ﴾ والخمر المقانع وهو غطاء الرأس من المرأة المنسدل على جيبها امرن بإلقاء المقانع على صدورهن تغطية لنحورهن وأعناقهن وكن يلقين مقانعهن على ظهورهن فتبدو صدورهن وكنّي عن الصدر بالجيوب لأنها ملبوسة عليها وقيل: أمرن بذلك ليستترن

١\_الخصال، ص ٣٠٦.

۲\_مجمع البيان، ج ٨، ص ٤٣٣.

۲\_الصافی، ج ۲، ص 2۳۱.

شعورهن وقرطهن قال ابن عبّاس: (معناه تغطي المرأة شعرها وصدرها وتراثبها وسوالفها وفي لفظ الضرب مبالغة في الإلقاء والباء للإلصاق).

وبالجملة لمّا تكلّم سبحانه في مطلق الزينة شرح في هذه الآية في الزينة الخفيّة الخفيّة الخفيّة الخفيّة الخفيّة الخفيّة يجب إخفاؤها عن الكلّ ثمّ استثنى اثنتي عشرة صورة:

أحدها: «أزواجهن» أي: يبدين مواضع زينتهن لأزواجهن فقد روي أنّه لعن السلتاء من النساء والمرهاء والسلتاء الّتي لا تخضب لزوجها والمرهاء الّتي لا تخضب لزوجها والمرهاء الّتي لا تكتحل ولعن المسوّفة والمسفّلة والمسوّفة الّتي إذا دعاها زوجها إلى المباشرة قالت: سوف أفعل والمفسلة هي الّتي إذا دعاها قالت أنا حائض وهي غير حائض.

وثانيها: «آباؤهن» وإن علون من جهة الذكران والإناث كآباء الآباء وآباء الأمهات.

والثالث إلى الثامن: قوله تعالى: ﴿ أَوْ مَاسِكُو بُعُولِتِهِ كَ أَوْ اَبْسَكُهِ بُعُولِتِهِ كَ أَوْ الْبَيْنَ الْمُولِتِهِ كَ أَوْ الْبَيْنَ الْمُولِتِهِ كَ أَوْ الْبَيْنَ الْمُولِتِهِ كَ أَوْ الْمُولِتِهِ كَ أَوْ الْمُولِتِهِ كَ أَوْ الْمُولِتِهِ كَ أَوْ الْمُؤْلِمِ اللّه الذين الذين الذين المحداد محرم عليهم نكاحهن بهم ومحرم لهن بالأسباب والأنساب. ويدخل أجداد البعولة فيه وإن علواً وأحفادهم وإن سفلوا يجوز إبداء الزينة لهم من غير المعولة فيه وإن علواً وأحفادهم وإن سفلوا يجوز إبداء الزينة لهم من غير السبب في استدعاء لشهوتهم ويجوز لهم تعمد النظر من غير تلذذ ولعل السبب في إباحة نظر هؤلاء إلى زينة المرأة لأنّهم مخصوصون بالحاجة إلى مداخلتهن إباحة نظر هؤلاء إلى زينة المرأة لأنّهم مخصوصون بالحاجة إلى مداخلتهن

ومخالطتهن ولقلّة عدم وقوع الفتنة في المحارم.

وتاسعها: قوله تعالى: ﴿ أَوْ مِنَا يَهِنَ ﴾ يعني: النساء المؤمنات ولا يحلّ لها أن تتجرد ليهودية أو نصرانية أو مجوسية إلّا إذا كانت الكافرة أمة لها لقوله تعالى: ﴿ أَوْ مَا مَلَكُتُ أَيْمَنَهُ وَ المعنى الإماء الكافرات قالوا: ولا يحل للعبد أن ينظر إلى شعر مولاته وكتب عمر إلى أبي عبيدة أن يمنع نساء أهل الكتاب من دخول الحمّام مع المؤمنات.

وقيل: معناه يشمل العبيد والإماء وروي ذلك عن أبي عبد الله طنيا (1) وفي «الكافي» عنه النجاز «لا بأس أن يرى المملوك الشعر والساق» (7) وفي رواية: «شعر مولاته وساقها» (7) وفي أخرى: «لا بأس أن يتظر إلى شعرها إذا كان مأمونا (4) وعنه النجاز «لا يحل للموأة أن ينظر عبدها إلى شيء من جسدها إلا إلى شعرها غير معمند لذلك». (6)

ومنشأ الاختلاف أن منهم أي: العامة من أجرى الآية على ظاهرها وزعم أنّه لا بأس عليهن في أن يظهرن لعبيدهن من زينتهن ما يظهرن لذوي محارمهن وهو المروي عن عائشة وأمّ سلمة واحتجوا بظاهر الآية وبرواية أنس أنه وهو أتى بعبد قد وهبه لها وعليها ثوب إذا قنعت به رأسها لم يبلغ رجليها وإذا غطّت به رجليها لم يبلغ رأسها فلما رأى رسول الله ما بها قال: «إنّه ليس عليك بأس إنّما هو أبوك وغلامك». (۱)

١ مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٤٢؛ وتفسير نور الثقلين، ج٣، ص ٥٩٣.

٢ الكافي، ج ٥، ص ٥٣١؛ وانظر: وسائل الشيعة الإسلامية، ج ١٤، ص ١٦٥.

٣ الكافي، ج٥، ص ٥٣١؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج ٣، ص ٤٦٩.

لما الكافي ج٥، ص ٥٣١؛ ووسائل الشيعة، ج ١٤، ص ١٦٤.

٥ الكافي، ج٥، ص ٥٣١؛ ووسائل الشيعة، ج١٤، ص١٦٤.

١ - نفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٢٠٧، وتفسير البيضاوي، ج ٤، ص ١٨٤.

وعن مجاهد كان امّهات المؤمنين لا يحتجبن عن مكاتبهن ما بقي عليه درِهم وروي أنّ عائشة كانت تتمشّط والعبد ينظر إليها.

وقال ابن مسعود ومجاهد والحسن وابن سيرين وسعيد بن المسيّب: إنّ العبد لا ينظر إلى شعر مولاته وبه قال أبو حنيفة.

فإن قيل: الإماء دخلن في قوله أو نسائهن فأي فائدة في الإعادة إذا كان المقصود من قوله ﴿ أَوْ مَا مَلَكُتُ أَيْمَنُهُن ﴾ الإماء؟ لعل المراد أنّه لا يظن أن الإباحة مقصورة على الحرائر من النساء إذ كان ظاهر قوله أو نسائهن يقتضي الحرائر دون الإماء كقوله: ﴿ شَهِيدَيْنِ مِن يَجَالِكُمْ ﴾ على الأحرار.

وَأَوِ النَّيْمِينَ عَيْرِ أَوْلِى الْإِرْبَةِ مِنَ الرِّبَالِ ﴾ وهذا الحادي عشر من الأقسام أي: أولي الحاجة إلى النساء من الرجال والإربة العقل وجودة الرأي وهم الذين يتبعونكم لينالوا من فضل طعامكم ولا حاجة لهم إلى النساء لأنهم بله لا يعرفون من أمرهن شيئاً. القمي: هو الشيخ الفاني الذي لا حاجة له إلى النساء. (۱) وعن الصادق المنهج: «الأحمق المولى عليه الذي لا يأتي النساءه(۱) وكذلك الشيوخ الذين غض العمر أبصارهم وليس بهم حاجة في مثل هذه الأمور.

ومعلوم أن الخصيّ والعنين ومن شاكلهما قد لا يكون له إربة في نفس الجماع ويكون له إربة قويّة فيما عداه من التمتّع وذلك يمنع من أن يكون هو المراد وأمثاله ولا يجوز له ما يجوز للتابعين غير أولي الإربة لأنّهم أولي الإربة فتحمل الآية على من هو عادم وجوه التمتّع إمّا لفقد الشهوة أو لفقد العقل والمعرفة كالمعتوه والأبله والصبيّ والهرم البالي الفاني ومن لا شهوة له ولا يمتنع دخول الكلّ في ذلك وروى هشام بن عروة عن زينب بنت أمّ سلمة

ا۔ تفسیر القمی، ج ۲، ص ۱۰۲.

٢\_ الكافي، ج ٥، ص ٥٢٣؛ ووسائل الشيعة، ج ١٤، ص ١٤٨.

عن أمّ سلمة أنّ النبي ﷺ دخل عليها وعندها مخنّث فأقبل على أخي أمّ سلمة فقال: يا عبد اللّه إن فتح اللّه لكم الطائف غدا دلّلتك على بنت غيلان فإنّها تقبل بأربع وتدبر بثمان فقال ﷺ ولا يدخلن عليكم هذاه. لأنّه ﷺ كان يظن أنّه من غير أولي الإربة فلما عرف أنّه يعرف أحوال النساء وأوصافهن علم أنّه من أولى الإربة فحجبه. (1)

والثاني عشر قوله تعالى: ﴿ أَوِ الطِّفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَتِ النِّسَاءِ ﴾ الطفل اسم للواحد ويطلق موضع الجمع لأنه يفيد الجنس ونظيره قوله: ﴿ مُ مُنْدِيثُكُمْ طِفْلًا ﴾ المعنى أي: الجماعة من الأطفال الّذين لم يظهروا ولم يطعوا ولم يتصوروا عورات النساء ولم يدروا ما هي من الصغر وقيل: معناه: لم يبلغوا أن يطيقوا إتيان النساء لعدم شهوتهم فإذا بلغوا مبلغ الشهوة فحكمهم حكم الرجال وهذا آخر الصور الّتي استثناها اللّه تعالى.

﴿ وَلَا يَضْمِئِنَ بِأَرْجُلِهِنَ لِيُعَلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَ ﴾ قيل: كانت المرأة لا تضرب برجلها لتسمع قعقعة الخلخال فيها فنهاهن عن ذلك أو المعنى أن المرأة لا تضرب برجلها إذا مشت ليتبيّن خلخالها. ومعلوم أن الرجل الذي يغلب عليه شهوة النساء إذا سمع صوت الخلخال والزينة يصير ذلك داعية له زائدة في مشاهدتهن.

وقد علّل سبحانه بأن قال: ﴿ لِيُعَلّمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَ ﴾ فنبّه به على أن الّذي لأجله نهى عنه أن يعلم زينتهن من الحليّ وغيره.

ولمًا نهى عن استماع الصوت الدال على الزينة فلأن يدل على المنع من إظهار الزينة ومن إظهار مواضع الزينة أولى وثانياً إذا كانت المرأة منهية أن ترفع صوت خلخالها لوقوع الفتنة فرفع صوتها بالكلام للأجانب نهيه أولى إذ كان صوتها أقرب إلى الفتنة من صوت زينتها ولذلك كرهوا أذان النساء

١\_ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٢٠٨.

لأنه يحتاج فيه إلى رفع الصوت والمرأة منهيّة عن ذلك وإذا كان المناط والملاك وقوع الفتنة.

﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَيِعًا آنَهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُرُ تُقْلِمُونَ ﴾ وقرئ «أيه المؤمنون» بالضمّ من الهاء ووجهه أنها كانت مفتوحة لوقوعها قبل الألف فلما سقطت الألف لالتقاء الساكنين أتبعت حركتها حركة ما قبلها.

وفي التوبة وجهان: أحدهما: أنّ تكاليف الله في كلّ باب لا يقدر العبد الضعيف على مراعاتها وإن ضبط نفسه واجتهد ولا ينفك من تقصير يقع منه فلذلك وصّى المؤمنين جميعاً بالتوبة.

والوجه الثاني: قال ابن عبّاس: (معناه: توبوا ممّا كنتم تفعلونه في الجاهليّة لمعلّكم تسعدون في الدنيا والآخرة). فإن قيل: قد صحّت التوبة بالإسلام والإسلام يجب ما قبله فما معنى هذه التوبة؟ قلنا: قال بعض العلماء: إنّ من أذنب ذنباً ثمّ تاب عنه لزمه كلّما ذكره أن يجدد عنه التوبة لأنّه يلزمه أن يستمرّ على ندمه إلى أن يلقى ربّه.

الحكم الثامن ما يتعلِّق بالنكاح قوله تعالى:

لمّا أمر سبحانه بغض الأبصار عمّا لا يحل وحفظ الفروج بيّن في هذه الآية طريق الحل فقال: ﴿ وَآنِكِمُوا آلاَيْنَىٰ مِنكُر ﴾ قال النضر بن شميل: الآيم في كلام العرب كل ذكر لا أنثى معه وكل أنثى لا ذكر معها وهو قول ابن عبّاس قال الزمخشري: الأيامي واليتامي \_ أصلهما أيائم ويتائم فقلبا \_ جمع أيّم وأيامي مقلوب أيايم، والفعل منه أيّم يؤيّمز قال الشاعر:

فإن تنكحي أنكح وإن تتأيّمي وإن كنت أفتى مـنكم أتــأيّم

وبالجملة فالمعنى بعد ما زجر سبحانه عن النظر الحرام والسفاح أمر بالتزويج والإنكاح مع أنّه مقصود بالذات من حيث كونه مناطا لبقاء النوع أي: زوّجوا من لا زوج له من أحرار رجالكم ونسائكم وهذا أمر استحباب وندب وقد صح عن النبي عليه أنّه قال: «من أحب فطرق فليستن بسئتي ومن سئتي النكاح». (۱) وقال عليه الله معشر الشباب من استطاع منكم الباء فليتزوّج فإنّه أغض للبصر وأحسن للفرج ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنّ الصوم وجاء أمّتي». (٣) وعن أبي هريرة قال: سمعت رسول الله عليه يقول: «شراركم عزّابكم» (٣) وقال الله الله المن أدرك له ولد وعنده ما يزوّجه فأحدث فالإلم بينهما». (١)

وعن أبي أسامة عن النبي الله قال: «أربع لعنهم الله من فوق عرشه وأمنت عليه ملائكته: أحدهم الذي يحصر نفسه قلا يتزوّج ولا يتسرّى لئلا يولد له والرجل الذي يتشبّه بالنساء وقد خلقه الله ذكرا، والمرأة التي تتشبّه بالرجال وقد خلقها الله أنى، ومضلّل الناس يريد الّذي يهزأ بهم معل أن يقول للمسكين: هلم أعطك، فإذا جاء

١\_الكافي، ج ٥، ص ٤٩٤ وص ٤٩٦؛ ووسائل الشيعة، ج ١٤، ص ٧٤.

٢\_مستدرك الوسائل، ج، ص ٥٠٧ وج ١٤، ص ١٥٣؛ ومكارم الاخلاق، ص ١٩٧.

٣ مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٤٥؛ وتفسير الثعلبي، ج ٧، ص ٩١.

٤ مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٤٥؛ وتفسير الثعلبي، ج ٧، ص ٩٠.

يقول: ليس معي شيء ومعل أن يقول للمكفوف: اتق الدابّة وليس بين يديه شيء والرجل يسأل عن دار القوم فيضلّله». (١)

وبالجملة قال الشافعيّة: في النكاح قسمان منهم من تتوق نفسه في النكاح فيستحبّ له أن ينكح إن وجد أهبة النكاح سواء كان مقبلاً على العبادة أو لم يكن كذلك وإن لم يجد أهبة النكاح بكسر شهوته بالصوم للرواية المذكورة في قوله عليه الله عمر الشباب.... وأمّا الّذي لا تتوق نفسه إلى النكاح فإن كان ذلك لعلّة به من كبر أو مرض أو عجز يكره له النكاح لأنه يلزمه ما لا يمكنه القيام بحقّه وإن لم يكن به عجز ولكن لا تتوق نفسه وكان قادراً على القيام بحقّه لم يكره له النكاح لكن الأفضل أن يتخلّى للعبادة.

ولكنّ الحنفيّة قالوا: النكاح أفضل من التخلّي للعبادة.

وحجة الشافعي أحدها: قوله تعالى: ﴿وَسَيَدًا وَحَمُوا وَلَيْهِ مِنْ النساء مع المَسْلِطِينَ ﴾ " فمدح يحيى بكونه حصوراً والحصور الذي لا يأتي النساء مع القدرة عليهن ولا يقال: هو الذي لا يأتي النساء مع العجز عنهن لأن مدح الإنسان بما يكون عيباً غير جائز وإذا ثبت أنه مدح في حق يحيى لزم أن يكون مشروعاً في حقنا لقوله تعالى: ﴿ أَوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللّهُ فَيِهُدَمُهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾ " ولا يجوز حمل الهدى على الأصول لأن التقليد فيها غير جائز فوجب حمله على الفروع على أن العبادة والنوافل أشق من النكاح لأن ميل الطباع إلى النكاح للذته أكثر من العبادة فتكون العبادة أكثر ثواباً لقوله على المقولة المعالى أحمزهاه. (") وقوله على العبادة فتكون العبادة أكثر ثواباً لقوله على القولة المعالى أحمزهاه. (") وقوله على العبادة فتكون العبادة أكثر ثواباً لقوله على المعالى العمال أحمزهاه. (")

المجمع البيان، ج٧، ص٧٤٥؛ وانظر: تفسير الثعلبي، ج٧، ص ٩١.

٢\_ سورة أل عمران: ٣٩.

٣ سورة الأنعام: ٩٠.

١- مستدرك سفينة البحار، ج ٧، ص ٤٣٦؛ وتفسير الرازي، ج ٥، ص ١٥٦.

لعائشة: «أجرك على قدر نصبك». (1) ثمّ لو كان الاشتغال بالنكاح أولى من النافلة لكان الاشتغال بالحراثة والزراعة أولى من النافلة بالنسبة إلى النكاح والجامع كون كلّ واحد منهما سبباً لبقاء هذا العالم ومحصّلا لنظامه وكما يقدم واجب العبادة على واجب المنكاح كذلك يقدم مندوب العبادة على مندوب النكاح والنافلة قطع العلائق الجسمانية وإقبال على اللّه والنكاح اشتغال بتحصيل اللذات الحسينة الداعية إلى الدنيا في الأغلب ولذلك قال المنظية: «حبب إليّ من دنياكم ثلاث: الطيب والنساء وجعلت قرّة حيني في المعلاة. (1) فرجَح الشين الصّلاة على النكاح وهذه البيانات حجج من قال: إنّ التخلّي للعبادة المندوبة أفضل من النكاح.

واحتج أبو حنيفة برجحان النكاح على العبادة المندوبة وقال: إن النكاح يتضمن صون النفس عن الزنا فيكون ذلك دفعا للضرر عن النفس والنافلة جلب النفع، ودفع الضرر أولى من جلب النفع ثم إن النكاح يتضمن العدل والعدل أفضل من العبادة لقوله والمائع المعلل عن ساعة خير من عبادة ستين سنة، ثم إن النكاح سنة مؤكّدة لقوله والمائع النكاح سنتي فمن رضب عن سنتي فليس مني، "وقال في الصّلاة: «وإنها خير موضوع فمن شاء فليستكفر ومن شاء فليستقلله".

﴿ وَٱلصَّناِحِينَ بِنَ عِبَادِكُمْ وَإِمَالَهِكُمْ ﴾ أي: زوّجوا المستورين من عبيدكم - وولائدكم وظاهر الآية الأمر للسادة بتزويج هذين الفريقين ومعنى الصلاح في الآية الإيمان.

١ انظر: المستدرك، ج ١، ص ٤٧١؛ وتفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٢١٢.

٢\_الخصال، ص ١٦٥، وروضة الواعظين، ص ٣٧٣.

٣\_ تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ١٦٤؛ والبحار، ج ١٠٠، ص ٢٢٠.

٤ انظر: الغدير، ج ٥، ص ٢٦٦ وتفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٢١٣.

ثم رجع سبحانه إلى الأحرار فقال: ﴿إِن يَكُونُوا فَقَرَاةَ ﴾ لا سعة لهم في التزويج ﴿وَاللّهُ التزويج ﴿وَاللّهُ وعدهم أن يوسّع عليهم عند التزويج ﴿وَاللّهُ وَسِيعٌ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ فَي واسع المقدور عليم بأحوالهم وما يصلحهم وقال أبو عبد اللّه لِمُنْهُ: «من ترك التزويج مخافة العيلة فقد أساء الظنّ بربّه لقوله تعالى: ﴿إِن يَكُونُوا فَقَرْآةَ يُغْنِهِمُ اللّهُ مِن فَضَيلِهِ ﴾ و (١)

وإنّما خص الصالحين بالذكر ليحصن دينهم ويحفظ عليهم صلاحهم بالتزويج وقيل: المراد بالصالحين المراد الصلاح في النكاح بأن مثلاً لا تكون صغيرة لا تتحمّل النكاح وقبل: المراد من قوله تعالى: ﴿ إِن يَكُونُوا فَقَرَاتَهُ ﴾ ليس وعداً من الله أن يغنيهم حتماً بل معناه أن لا تنظروا إلى فقر من يخطب إليكم أو فقر من تريدون تزويجها ففي فضل الله ما يغنيهم إذا علم المصلحة والمال غاد ورائح وليس الفقر يكون مانعا لرغبتكم في التزوج والتزويج ويمكن أن يكون المراد من الغنى العفاف.

﴿ وَلِيَسَتَمْوِفِ اللَّذِينَ لَا يَجِدُونَ ذِكُلُمّا حَقّى يُقْنِيَهُمُ اللّهُ مِن فَعَلَمِهِ ﴾ لما ذكر سبحانه تزويج الحرائر والإماء ذكر في هذه الآية حال من يعجز عن ذلك فقال: وليستعفف وليجتهد في العفّة ويحمل نفسه على العفّة الّذين لا يجدون ولا يتمكّنون من النكاح أولا يجدون ما ينكح به من المال مثل المهر أي: من لا يتمكّن من ذلك فيطلب التعفّف ولينتظر أن يمكّنه اللّه.

﴿ وَاللَّذِينَ يَبْنَغُونَ ٱلْكِنَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَنْتُكُمْ فَكَايِبُوهُمْ ﴾ هذا هو الحكم التاسع في الكتابة لمّا أمر الله سبحانه السيّد على تزويج الصالحين من العبيد والإماء مع الرقبة رغّبهم في أن يكاتبوهم إذا طلبوا منهم ليصيروا أحراراً.

ونزلت الآية في غلام لخويطب بن عبد العزّى يقال له صبيع سأل

١- الكافي، ج ٥، ص ٣٣٠ و ٢٣١؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج ٣، ص ٣٨٥.

النافذ النافذ النافذ الناسية النافذ ال

مولاه أن يكاتبه فأبى فنزلت الآية فكاتبه على مائة دينار وهب له منها عشرين ديناراً والمكاتبة أن يكاتب الإنسان عبده على مال ينجّمه عليه ليؤديه إليه في هذه النجوم المعلومة يقول المولى مثلاً: كاتبتك على كذا من المال تؤديه في حولين أو ثلاث فإذا أديت ذلك المعلوم فأنت حرّ ويقول العبد: قبلت.

وبالجملة فهذا الأمر ندب واستحباب وترغيب عند أكثر الفقهاء وقيل: أمر حتم وإيجاب إذا طلبه العبد وعلم فيه خيراً عن عطا وعمرو بن دينار والطبريّ.

﴿ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا ﴾ أي: صلاحا ورشداً لهذا الأمر وقدرة لا لاكتساب هذا المال للأداء من مال الكتابة وروي أنّ عبداً لسلمان قال له: كاتبنى قال: ألك مال؟ قال: لا، قال: تطعمنى أوساخ الناس فأبى عليه.

وَ وَمَا تُوهُم مِن مَّالِ اللهِ اللهِ اللهِ النّبِ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وقال أصحابنا: إن المكاتبة ضربان مطلق ومشروط فالمشروط أن يقول لعبده في حال الكتابة: متى عجزت عن أداء ثمنك كنت مردودا في الرق فإذا كان كذلك جاز له رده في الرق عند العجز والمطلق ينعتق منه عند العجز بحساب ما أدى من المال ويبقى مملوكاً بحساب ما بقي عليه ويرث ويورث بحساب ما عتق.

١ ـ مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٤٦؛ ونور الثقلين، ج ٣، ص ٢٠٢.

﴿ وَلَا تُكْرِمُوا فَنَيَنَتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَلَهِ إِنَّ أَرَدَنَ تَسَمَّىنَا ﴾ الحكم العاشر الإكراه على الزنا نهى سبحانه عن إكراه الإماء على الفجور.

سبب النزول: كان لعبد الله بن أبيّ المنافق ست جوار معاذة ومسيكة وأميمة وعميرة وأروى وفتيلة يكرههن على البغاء وضرب عليهن ضرائب فشكت ثنتان منهن إلى رسول الله فنزلت الآية. (١) وقيل: إن سبب النزول: جاء عبد الله بن أبي إلى رسول الله ومعه جارية من أجمل النساء تسمّى معاذة فقال: يا رسول الله هذه لأيتام فلان أفلا نأمرها بالزنى فيصيبون الأيتام من منافعها فقال: لا، فأعاد الكلام ؛ فنزلت الآية عن ابن عبّاس وقال جابر بن عبد الله: جاءت جارية لبعض الناس وشكت إلى رسول الله المُهُمُونِيُ فقالت: إن عبد الله: جاءت جارية لبعض الناس وشكت إلى رسول الله المهمونية فقالت: إن سيدي يكرهني على البغاء، فنزلت الآية.

المعنى: ولا تجبروا ولا تكرهوا إماءكم وولائدكم على الزنى إن أردن تعفّفاً وتزويجاً وإنّما شرط سبحانه إرادة التحصّن لأن الإكراه لا يتصور ولا يتحقّق إلّا عند إرادة التحصّن فإن لم ترد المرأة التحصّن بغت بالطبع فهذه فائدة الشرط.

﴿ لِلْبَنَعُواْ مَرَضَ لَلْمَيُوْةِ ٱلدُّنَيَا ﴾ من كسبهن ﴿ وَمَن يُكْرِهِ فَنَ ﴾ على الزنا من ساداتهن من غير ميل منهن ﴿ فَإِنَّ أَقَلَهُ مِنْ بَعْدِ إِكْرَهِ فِنَ عَعُورٌ ﴾ للمكرهات لا للمكره لأن الوزر على المكره ﴿ رَّحِيمٌ ﴾ بهن.

توضيح: العرب يقول للمملوك: فتى وللمملوكة فتاة قال سبحانه: ﴿ أَمْرَأَتُ ٱلْمَزِيزِ نُرُودُ فَنَنها ﴾ (١) والآية وإن كانت نزلت في الإماء إلّا أن حال الحراثر كذلك وفي الحديث ليقل «أحدكم: فتاي وفتاتي ولا يقل: عبدي وأمتي».

١ ـ تفسير الرازي، ج ٢٣، ص ٢٢٠؛ والدر المنثور، ج ٥، ص ٤٦.

۱\_سورة يوسف: ۳۰.

فلو قيل: إن ظاهر الآية يقتضي جواز الإكراه على الزنا عند عدم إرادة التحصّن لأن المعلّق بكلمة «إن» على شيء عدم عند عدم ذلك الشيء وينتفي بانتفائه فحينئذ ينتفى المنع عند عدم إرادة التحصّن.

فالجواب أن هذا الشيء ممتنع في نفسه لأنّه متى لم توجد إرادة التحصّن في حقّها لم يكن كارهة للزّنا وحال كونها غير كارهة للزّنا يمتنع إكراهها على الزنا فامتنع ذلك لامتناعه في نفسه وذاته ثمّ إنّ هنا جواباً آخر وهو أنّ مفهوم هذا الشرط ليس بحجة لأنّه ثبت بدليل منفصل أنّ الزنى حرام. وهإن بمعنى هإذا ه في الآية لأن الّتي وردت الآية فيها كانت كذلك كما ذكرنا في قصّة عبد الله بن أبيّ حين امتنعت الجارية طلباً للعفاف فأكرهها فنزلت الآية نظير قوله تعالى: ﴿ وَإِن حَكْنَتُمْ فِي رَبِّ مِنّا نَزَّكَ عَلَى عَبْدِنَا ﴾ أي: إذا كنتم في ريب.

﴿ وَلَقَدُ أَنَرُنَا ۚ إِلَيْكُو مَايَنتِ مُبَيِّنَتِ ﴾ واضحات ظاهرات ومن قرأ بفتح الياء فمعناه مفصّلات بيّنهن الله وفصّلهن ﴿ وَمَثَلًا مِنَ ٱلَّذِينَ خَلَوْأَ مِن قَبْلِكُو ﴾ وإخباراً من الّذين مضوا من قبلكم وقصصا منهم حكيناها لكم لتعتبروا بها ﴿ وَمَوْعِظُهُ لِلْمُلَّقِينَ ﴾ أي: وزجراً ومنعاً لأهل التقوى وخصّهم بالذكر لأنهم المنتفعون بها.

اللّه ثُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَيْشَكُونِ فِيهَا مِصْبَاتُمُ الْمِصْبَاخُ فِي الْمُعْبَاخُ فِي الْمُعْبَاخُ أَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

١\_سورة البقرة: ٢٣.

بُبُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُلْتَكَرَ فِيهَا السَّمُهُ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْفُدُوّ وَالْاَصَالِ آ يَجَالُ لَا مُلْهِيهِمْ نِجَدَرُهُ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَوٰةِ وَإِينَاهِ الزَّكُوٰةِ يَخَافُونَ يَوْمَا لَنَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَكِيرُ آ لِيكِجْزِيَهُمُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِن فَضَلِهِهُ وَاللَّهُ بَرُونُ مَن بَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابِ آ آ

ولمّا بيّن في الآيات السابقة بعض الأحكام أورد الكلاَم في الإلهيّات وذكر مثلين مثلاً للإيمان والمؤمن ومثلاً يذكر في الكافر والكفر.

أمّا المثل الأوّل فهو قوله تعالى: ﴿ اللّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ في بيان إطلاق اسم النور على اللّه باعتبار أنّه هادي ومنور الخلق بمصالحهم ومنور السماوات والأرض بالشمس والقمر والنجوم أو منور السماوات ومزيّنها بالملائكة ومزيّن الأرض ومنورها بالأنبياء والعلماء وإنّما عبر وورد النور في صفة اللّه لأن كلّ نور وإنعام ونفع منه وهذا كما يقال: فلان رحمة وفلان عذاب إذا كثر فعل ذلك منه كما قال أبو طالب للنه في مدح النبي المنظية:
وأبيض يستسقى الغمام بوجهه ثمال اليتامي عصمة للأرامل(١)

واتَّفقوا أهل الأدب أنَّه لم يعن بقوله و«أبيض» بياض لونه ﷺ وإنَّما أراد كثرة إفضاله والاهتداء به ولهذا المعنى سمّاه الله تعالى سراجاً منيراً.

واعلم أن لفظ النور في اللغة موضوع لهذه الكيفيّة الفائضة من الشمس والقمر والنار على الأرض والجدران وغيرهما وهذه الكيفيّة يستحيل أن تكون إلهاً لوجوه:

أحدها: لأن هذه الكيفيّة إن كانت عبارة عن الجسم كان الدليل الدال على حدوث الجسم دالًا على حدوثها وإن كانت عرضاً فمتى ثبت حدوث

١- الكافي، ج ١، ص ٤٤٩؛ ومستدرك الوسائل، ج ١٠، ص ٣٨٨.

فِيوَالنِّينَ ......

الجسم لزم حدوث جميع الأعراض القائمة به والحلول على الله محال.

والثاني: أنّا سواء قلنا النور جسم أو عرض حالٌ في الجسم وعلى التقديرين منقسم وكلّ منقسم يفتقر في تحقّقه إلى تحقّق أجزائه والمفتقر إلى الغير ممكن لذاته محدث بغيره فلا يكون النور إلهاً.

والثالث: أنّ هذا النور المحسوس لو كان هو الله لوجب أن لا يزول هذا النور لامتناع الزوال على الله وهذا النور المحسوس يقع بطلوع الشمس والكواكب ومتغيّر.

والرابع: أن هذه الأنوار لو كانت أزلية لكانت إمّا متحرّكة أو ساكنة أمّا الحركة فغير جائزة لأن الحركة معناها الانتقال من مكان إلى مكان فحينئذ الحركة مسبوقة بالحصول في المكان الأول والأزليّ يمتنع أن يكون مسبوقا بالغير فالحركة الأزليّة محال وأمّا السكون فغير جائز لأن السكون لو كان أزليّاً لكان ممتنع الزوال ونحن نرى حسّاً أن النور جائز الزوال لأنّا نرى أنّه ينتقل من مكان إلى مكان فدل ذلك على حدوث الأنوار والحادث لا يكون إلهاً. وبمجموع هذه الدلائل ثبت بطلان قول المانويّة الذين يعتقدون أن الإله سبحانه هو النور الأعظم.

وأمّا المجسّمة المعترفون بصحة القرآن فيحتج على فساد قولهم بوجهين الأوّل: قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَتَ مُ ﴾ (١) ولو كان نوراً لبطل ذلك لأنّ الأنوار كلّها متماثلة. الثاني قوله: ﴿ وَجَمَلَ الظُّلُمَنَ وَالنُّورَ ﴾ (١) وذلك صريح في أنّ ماهيّة النور مجعولة مخلوقة للّه تعالى فيستحيل أن يكون الإله نوراً فلابلاً من التأويل كما بيّنًا من أنّ النور لمّا كان سبباً للهداية والظهور

السورة الشوري: ١١.

٢\_سورة الأنعام: ١.

فيصح إطلاق اسم النور على الهداية فقوله: ﴿ اللَّهُ نُورُ اَلسَّمَنُوَسِ وَاللَّرْضِ ﴾ أي: ذو نور السماوات وهو هاديهم فهو لهم كالنور الّذي يهتدى به إلى طرق الخير. قال جرير:

## «وأنت لنا نور وغيث وعصمة»

ويمكن أن يكون المراد ناظم السماوات والأرض فإنّه قد يعبّر بالنور عن النظام يقال: ما أرى لهذا الأمر من نور.

وذكرنا وجوهاً أخر في صدر تفسير الآية وأصح الأقوال أن المراد بالنور في الآية الهداية إلى طريق الحق وقوله تعالى في آخر الآية: ﴿ يَهْدِى اللَّهُ لِنُورِهِ. مَن يَشَآءُ ﴾ يؤيّد هذا القول.

وصنف الشيخ الغزاليّ في تفسير هذه الآية كاباً سمّاه بمشكاة الأنوار ويؤول حاصل كلام الغزاليّ بأن الله هادي وخالق السماوات وحاصل كتابه في تأويل هذه الآية أن الله نور في الحقيقة بل ليس النور إلّا هو ولكن مراده ليس هذا النور المنبسط من الأشعة على الأرض حتّى يلزم الحدوث والافتقار والتجسم كما بيّنًا.

قال: ويحتاج بيانه إلى بيان مقدّمة وهي أن للإنسان بصراً وبصيرة فالبصر هو العين الظاهرة المدركة للأضواء والألوان والبصيرة هي القوة العاقلة وكلّ واحد من الإدراكين يقتضي ظهور المدرك فكلّ واحد من الإدراكين نور إلّا أنّه ورود العيوب والموانع لنور العين أكثر مما يرد على نور العقل والبصيرة، وأيضاً إن قوة البصر لا تدرك نفسها ولا تدرك الاتها وأما قوة العاقلة فإنّها تدرك نفسها والاتماغ وأيضاً الإدراك العيني والحسيّ لا يتسع لها لأن البصر مثلاً إذا توالى عليه ألوان كثيرة عجز عن إدراكها وتمييزها صحيحاً ويدرك لونا عالياً من تلك الألوان وكذلك الإدراك

يُؤُوُّ النَّاقَةِ .....

السمعيّ إذا توالت عليه كلمات كثيرة التبست عليه تلك الكلمات ولم يحصل التميّز وأمّا إدراك النور العقليّ متّسع له فثبت أنّ نور العقل أكمل من نور البصر.

هذا أحد وجوه مزيّة نور العقل على نور البصر ورجحانيّة نور المعقول على نور المحسوس.

الثاني: أن نور البصر يدرك الجزئيّات ونور البصيرة يدرك الكلّيّات ومدرك الكلّيّات وهو القلب أقوى وأشرف من مدرك الجزئيّات لأن إدراك الكلّيّات يتضمّن إدراك الجزئيّات الواقعة تحته ولا عكس.

الثالث: أن الإدراك العيني والحسي غير منتج لأن من أحس بشيء لا يكون ذلك الإحساس سبباً لحصول إحساس آخر بل لو استعمل له الحس مرة أخرى لأحس به مرة أخرى وأما الإدراك والنور العقلي منتج لأمور أخر لأنا إذا عقلنا أموراً ثم ركبناها في عقولنا توسلنا بتركيبها إلى اكتساب علوم أخر وهكذا كل تعقل حاصل فإنه يمكن التوصل به إلى تحصيل تعقل آخر إلى ما لا نهاية له.

الرابع: أن القوة الحسيّة إذا أدركت المحسوسات القويّة ففي ذلك الوقت تعجز عن إدراك الضعيفة فإن من سمع الصوت الشديد أو أبصر اللون القويّ لا يمكنه أن يسمع الصوت الضعيف أو يرى اللون الخفيف والنور العقليّ لا يشغله معقول عن معقول.

الخامس: أن القوة الباصرة لا تدرك المرثيّ مع القرب القريب ولا مع البعد البعيد والقوة العقليّة لا تختلف حالها بحسب القرب والبعد فإنّها تترقّى إلى فوق العرش وتتنزّل إلى ما تحت الثرى في أقلّ من لحظة واحدة بل تدرك صفات الله مع كونه سبحانه منزهاً عن القرب والبعد والجهة ومدرك

القوة العاقلة صفات الله وأفعاله ومدرك القوة الباصرة هو الألوان والأشكال والجسم والسطح فنسبة شرف القوة العاقلة إلى شرف القوة الباصرة كنسبة شرف الوجود والعدم، ثمّ إنّ أول حكم القوة العاقلة وهدايتها ونورها أنّ الوجود والعدم لا يجتمعان ولا يرتفعان وذلك مسبوق لا محالة بتصور مسمى الوجود والعدم فكأنّه بهذين التصورين قد أحاط في الجملة بجميع الأمور وأمّا القوة الباصرة فإنّها تدرك الأضواء والألوان وهما من أخس عوارض الأجسام والأجسام أخس من الجواهر الروحانية.

السادس: أنّ القوّة العاقلة غنيّة في إدراكها العقليّ عن وجود المعقول في الخارج والقوّة الحاسنة محتاجة في إدراكها الحسنيّ إلى وجود المحسوس في الخارج ولا شك أنّ الغنيّ أشرف من المحتاج.

السابع: أنّ الإدراك البصريّ لا يتناول إنّا المقابل أو ما هو في حكم المقابل وأمّا القوّة العاقلة فإنّها تدرك ما يقابل وما لا يكون في الجهة والباصرة يعجز عند الحجاب وهي لا يحجبها شيء أصلاً فكانت أشرف.

الثامن: القوة الباصرة قد تغلّط لأنها أحياناً تدرك المتحرّك ساكنة والساكن متحرّكاً كالجالس في السفينة فإنّه قد يدرك السفينة المتحرّكة ساكنة والشطّ الساكن متحرّكاً ولو لا العقل لما تميّز خطاء البصر عن صوابه فالعقل حاكم والحسّ محكوم فالإدراك العقليّ أشرف من الإدراك الحسّيّ وكلّ واحد من الإدراك النور فكان واحد من الإدراكين يقتضي الظهور الذي هو أشرف خواص النور فكان الإدراك العقليّ أولى بكونه نوراً من الإدراك البصريّ.

وإذا ثبت هذا فالأنوار العقليّة على قسمين: أحدهما: واجب الحصول عند سلامة الأحوال وهي التعقّلات الفطريّة. والثاني: ما يكون مكتسباً وهي التعقّلات النظريّة وهذه الأنوار الفطريّة إنّما حصلت بعد أن لم تكن فلابد لها من سبب وأمّا التعقّلات النظريّة فقد يعتريها الزيغ والخطل في الأكثر وإذا كان كذلك فلابد من هاد ومرشد ولا مرشد فوق كلام الله ولا هادي مثل الأنبياء فكلام الله عند العين العقل بمنزلة نور الشمس عند العين الباصرة لا عند عين العمياء إذ بنور الشمس يتم الأبصار فبالحريّ أن يسمّى القرآن نوراً كما يسمّى نور الشمس نوراً فنور القرآن يشبه نور الشمس ونور العقل يشبه نور العين وبهذا البيان يظهر معنى قوله: ﴿ فَتَايِنُوا بِاللهِ وَيَسُولُوهِ وَالنّورِ الدِّيَ الزَيْلَ اللهِ وَيَسُولُوهِ وَالنّورِ الدِّيَ الْمِينَ وبهذا البيان يظهر معنى قوله: ﴿ فَتَايِنُوا بِاللّهِ وَيَسُولُوهِ وَالنّورِ الدِّيَ الزَيْلَ إِللّهُ وَيَسُولُوهِ وَالنّورِ الدِّي اللهِ كان بيان الرسول أقوى من نور الشمس وجب أن يكون نفسه القدسيّة أعظم في النورانيّة من الشمس وكما أن الشمس في عالم الأجسام تفيد النور لغيره ولا تستفيده من غيره فكذا نفس النبي الله يفيد الأنوار العقليّة لسائر الأنفس البشريّة فلذلك وصف الله البشريّة ولا تستفيد الأنوار العقليّة من الأنفس البشريّة فلذلك وصف الله الشمس بأنها سراج حيث قال سبحانه: ﴿ وَجَعَلَ فِهَا مِرَبّا وَقَدَمَلُ ثُولِيهِ النّه سراج منير.

إذا عرفت هذا فمن المعلوم عند العقل والنقل أن الأنوار الحاصلة في أرواح الأنبياء مقتبسة من المبدء الأول والفيض الأقدس الأعلى بتوسط الملائكة كما قال تعالى: ﴿ يُنَزِلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ بِٱلرُّوجِ مِنْ أَمْرِهِ. عَلَىٰ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ: ﴾ وقال تعالى: ﴿ يُنَزِلُ إِلَيْحُ ٱلْأَمِينُ \* عَلَىٰ قَلْبِكَ ﴾ وقال: ﴿ قُلْ عَبَادِهِ: ﴾ وقال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَشَاهُ مِنْ اللَّهِ عَلَىٰ فَلْبِكَ ﴾ وقال: ﴿ قُلْ مِن اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلْمُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَا عَلَى عَل

المسورة التغابن: ٨.

٢ سورة النساء: ١٧٤.

٣ سورة الفرقان: ٦١.

٤\_ سورة النحل: ٢.

ا\_سورة الشعراء: ١٩٣ و١٩٤.

نَرَلَهُ رُوحُ ٱلمُقُدُّسِ مِن رَبِكَ بِالْمَقِ ﴾ (" وقال: ﴿ إِنّ هُو إِلّا وَحَى يُوعَىٰ \* مَلَهُ، شَيهُ ٱلْفُوعَ ﴾ (" والوحي إلى النبي لا يكون إلّا بواسطة الملائكة والأنوار مختلفة فبعضها مفيدة وبعضها مستفيدة ولو أن المفيدة أيضاً مستفيدة من نور الأنوار قال تعالى في وصف جبرئيل: ﴿ مُقَالِع مَنَّ أَمِينٍ ﴾ (" وإذا كان هو مطاع الملائكة فالمطيعون لابد وأن يكونوا تحت أمره، وقال: ﴿ وَمَا يِنّا إِلّا لَهُ مَقَامٌ مَنْلُومٌ ﴾ (الملائكة فالمطيعون لابد وأن يكونوا تحت أمره، وقال: ﴿ وَمَا يِنّا إِلّا لَهُ مَقَامٌ مَنْلُومٌ ﴾ (الملائكة فالمطيعون لابد وأن يكونوا تحت أمره، وقال: ﴿ وَمَا يِنّا إِلّا لَهُ مَقَامٌ مَنْلُومٌ ﴾ (المنوار وحينئذ هذه الأنوار الحسيّة والعقليّة والروحانية مثل جبرئيل باسرها ممكنة لذواتها والممكن لذاته يستحق العدم من ذاته والعدم هو الظلمة الحاصلة والوجود هو النور فكل ما سوى الله مظلم لذاته مستنير بإنارة الله وكذا جميع معارفها بعد وجودها حاصل بإيجاد الله ووجود الله فهو الذي أظهر الأنوار بالوجود بعد أن كانت في ظلمات العدم وأفاض عليها أنوار المعارف فلا ظهور لشيء من الأشياء إلّا بإظهاره وأعطى النور النوانية والنجلي.

فثبت أن النور المطلق بحسب الوجود هو الله وأن إطلاق النور على غيره مجاز إذ كل ما سواه فإنه من حيث هو هو ظلمة محضة لأنه من حيث إنه هو عدم محض بل الأنوار إذا نظرنا إليها من حيث هي هي فهي ظلمات لأنها من حيث هي هي ممكنات والممكن من حيث هو هو معدوم والمعدوم مظلم فالنور إذا نظرنا إليه من حيث هو هو ظلمة ومن حيث إن الله أفاض عليها نعمة الوجود فبهذا الاعتبار صارت أنواراً. قثبت أنّه سبحانه هو النور

١-سورة النحل: ١٠٢.

٢\_ سورة النجم: ٤ \_ ٥.

٣ سورة التكوير: ٢١.

٤\_سورة الصافات: ١٦٤.

وأنَّ كلُّ ما سواه فليس بنور إلَّا على سبيل المجاز.

وهذا الكلام عن الشيخ الغزاليّ يرجع حاصله بعد التحقيق إلى معنى كونه سبحانه هادي أهل السماوات والأرض فلا تفاوت بين ما قاله وبين الّذي قاله المفسّرون في المعنى.

و الله نور المشبّه والمشبّه به وعلى ما ذكرنا وفصّلنا فالمشبّه في الآية وهو التشبيه من المشبّه والمشبّه به وعلى ما ذكرنا وفصّلنا فالمشبّه في الآية وهو النور هداية الله وآياته البيّنات كما هو قول جمهور المتكلّمين والمعنى أن هداية الله تعالى بلغت في الجلاء والظهور إلى أقصى الغاية بمنزلة المشكاة التي تكون فيها زجاجة ومعنى المشكاة قيل: القنديل أو الكورة في الحائط الّتي جعل فيها زجاجة صافية وفي الزجاجة مصباح يتقد بزيت بلغ النهاية في الصفاء.

فإن قيل: لم شبّه بذلك وقد علمنا أن ضوء الشمس أبلغ وأقوى من ذلك بكثير؟ قلنا: إنّه سبحانه أراد أن يصف الضوء الكامل الذي يلوح في وسط الظلمة وهدايته فيما بينها تلوح لأن الغالب على أوهام الخلق الشبهات التي هي كالظلمات وهداية الله فيها كالضوء الكامل وهذا المقصود لا يحصل من تشبيه ضوء الشمس لأن ضوء الشمس إذا ظهر امتلأ العالم من النور الخالص فهذا المثل أليق بالمقصود. وفي المثل أمور توجب كمال الضوء:

فأولها: المصباح وهو الفتيلة والشمعة لأن المصباح إذا لم يكن في القنديل تفرقت أشعته أمّا إذا وضعت الشمعة في المشكاة اجتمعت أشعته فكانت أكثر إنارة واللّذي يصديق هذا البيان أن المصباح إذا كان في زجاجة صافية فإن الأشعة المنفصلة عن المصباح تنعكس من بعض جوانب الزجاجة إلى البعض لما في الزجاجة من الشفّافيّة والصفاء وبسبب ذلك يزداد الضوء

والنور كما أنّ إذا وقع شعاع الشمس على الزجاجة الصافية تضاعف الضوء.

وثانيها: أنّ ضوء المصباح يختلف بحسب اختلاف ما يتّقد به فإذا كان ذلك ذلك الدهن صافيا خالصاً كانت حالته بخلاف ما إذا كان كدرا وليس من ذلك الوقت في الأدهان الّتي توقد ما يظهر فيه من اللون والصفاء مثل الّذي يظهر في الزيت.

وثالثها: أنّ هذا الزيت يختلف بحسب اختلاف شجره فإذا كان غير شرقيّة وغير غربيّة (١).

وفي معنى قوله: ﴿ لَا شَرْفِيَّةِ وَلَا غَرْبِيَّةٍ ﴾ ذكروا وجوهاً:

الأول: لا يفيء عليها ظلّ شرق ولا ظلّ غرب بل الزيتونة مصاحبة للشمس غير مفارقة لها لا يظلّها جبل ولا شجر ولا كهف فزيتها يكون أصفى حينئذ وحاصل المعنى على هذا التقدير أن الزيتونة تكتسب حرارة الشمس من حين طلوع الشمس إلى غروبها حال النهار كالّتي على قلّة من الجبل وصحراء واسعة، وهذا قول ابن عبّاس وسعيد بن جبير وقتادة.

وقبل معناه: لا شرقية وحدها ولا غربية وحدها أي: لا في مضحى تشرق الشمس عليها دائماً فتحرقها ولا في مقناة تغيب عنها دائماً فتتركها نيًا. وفي الحديث: «لا خير في مقناه ولا خير فيها في مضحى». فحيننذ الشجرة الحسنة المثمرة ما كانت تصيبه الشمس والظل كلاهما.

وقيل: معناه أنَّ الزيتونة ليست من شجرة الدنيا فتكون شرقيَّة وغربيَّة.

وقيل: أن لا تكون الزيتونة من شجر الشرق ولا من شجر الغرب لأن ما اختص بإحدى الجهتين كان أقل زيتا وأضعف ضوءا ولكنّها من شجر الشام وهي ما بين الشرق والغرب.

١\_كذا في الأصل.

وبالجملة الله ذو نور السماوات والأرض (ومثله: إنّه عمل غير صالح) أي: منورها ومثل نوره الذي هدى به المؤمنين وهو الإيمان ودلائل التوحيد أو مثل نوره الذي هو القرآن في القلب أو مثل طاعة الله في قلب المؤمن كقنديل فيه شمعة.

وفي الآية قلب أي: مثل شمعة في مشكاة وقنديل. ويوضع ذلك السراج والمصباح في زجاجة وسمّي الشمع والفتيلة المشتعلة بالمصباح لأن فيه أثر الضوء كالصبح.

﴿ كَانَهُا كَوَكُمُ دُرِّئَ ﴾ أي: تلك الزجاجة مثل الكوكب العظيم الذي يشبه الدرّ في صفائه ونوره وإذا جعلته من الدرء وهو الدفع ودمغ الظلمة فمعناه المندفع السريع الوقع في الانفضاض كالزهرة كأنّه تنتشر منه الضوء إذا نظرت إليه.

﴿ يُوَقَدُ مِن شَجَرَةِ مُّبَدَرَكَةِ ﴾ أي: يشتعل ذلك المصباح من دهن شجرة مباركة ﴿ زَيْتُونَةِ ﴾ أراد بالشجرة المباركة شجرة الزيتون لأن فيها أنواع البركات لأن بزيته يتسرّج وهو أدام ودهان ودباغ ويوقد بحطبه وثفلة ويغسل برماده الأبريسم ودهنها أصفى وأضوء وقيل: لأنها أول شجرة نبتت في الأرض بعد الطوفان ومنبتها منزل الأنبياء لأنها نبتت في بيت المقدس وبارك فيها سبعون نبيّاً منهم إبراهيم فلذلك سمّيت مباركة. ﴿ لاَ شَرَقِيَّةٍ وَلا غَرْبِيَّةٍ ﴾ ذكر تفسيرها.

﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُعِنِى مُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ ﴾ أي: من فرط صفائه يقرب أن يشتعل وينير من قبل أن تصيبه النار.

ثم هاهنا تحقيق وهو أن المحققين اختلفوا في المشبّة والمشبّه به كما أشرنا إليه قيل: إنّه مثل ضربه لنبيّه محمد الله فالمشكاة صدره، والزجاجة قلبه، والمصباح النبوّة، لا شرقيّة ولا غربيّة أي: لا يهوديّة ولا نصرانيّة يوقد

من شجرة مباركة أي: شجرة نبوة إبراهيم الخليل الله يكاد زيتها يضيء يقرب نور محمّد الله الزيت يكاد يضيء نور محمّد الله الزيت يكاد يضيء ولو لم يتكلّم به كما أن ذلك الزيت يكاد يضيء ولو لم تمسسه نار وهذا البيان عن كعب وجماعة من المفسّرين.

وقيل: إن المشكاة إبراهيم للنا والزجاجة إسماعيل للنا والمصباح محمد علي كما سمّى سراجا.

وقيل: من شجرة مباركة يعني: محمد من شجرة مباركة إبراهيم لأنه الأنه الأنه الأنبياء من صلب إبراهيم لا شرقية ولا غربية أي: ملته حنيفية لا نصرانية ولا يهودية لأن النصارى تصلّي إلى المشرق واليهود إلى المغرب يكاد زيت نور محمد المنظي ومحاسنه تظهر قبل أن يوحى إليه نور على نور أي: نبي من نسل نبي.

وقيل: إنّ المشكاة عبد المطّلب والزجاجة والمصباح وهو النبيّ ﷺ لا شرقيّة ولا غربيّة بل مكّيّة لأنّها وسط الدنيا عن الضحّاك.

وروي عن الرضاء الله قال: «نحن المشكلة فيها المصباح محمد الله الله يهدي الله بولايتنا من قبل ولايتنا وأحب». (١)

وفي كتاب «التوحيد» لأبي جعفر بن بابويه بالإسناد عن عيسى بن راشد عن الباقر الله في قوله: ﴿ كَيْشَكُوْقِ فِهَا مِصْبَاحٌ ﴾ قال: «نور العلم في صدر النبي الله هو المصباح، في زجاجة الزجاجة صدر علي الله صار علم النبي الله السوية ولا صدر علي الله علم النبي الله عليه علياً، يوقد من شجرة مباركة نور العلم لا شرقية ولا غربية لا يهودية ولا نصرانية يكاد العالم من آل محمد الله يتكلم بالعلم قبل أن يسأل، نور على نور إمام مؤيد بنور العلم والحكمة في أثر إمام من آل محمد الله وذلك من لدن آدم الله إلى أن تقوم الساعة فهؤلاء الأوصياء الذين جعلهم الله خلفاء في أرضه لا

١ مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٥١؛ وبحار الأنوار، ج ٤، ص ٢٣.

<u>ن</u>هو النهور ال

تخلو الأرض في كل عصر من واحد منهم، قال أبو طالب:

أنت الأمير محمد قرم أفر مسؤد لمسؤد لمسؤدين أطاهر كرموا وطاب المولد أنت السعيد من السعود فكنفتك الأسعد من السعود فكنفتك الأسعد من لدن آدم لم ترل فينا ومي مرشد ولقد عرفتك صادقا والقول لا يتفتد ما زلت تنطق بالعمواب وأنت طفل أمرده (۱)

والحاصل من جملة هذه البيانات أن الشجرة المباركة المذكور في الآية هي دوحة التقى والرضوان وعترة الهدى والإيمان شجرة أصلها النبوة وفرعها الإمامة وأغصانها التنزيل وأوراقها التأويل وخدمها جبريل وميكائيل.

ويمكن أن يؤول معنى الآية أنّه مثل ضربه الله للمؤمن والمشكاة نفسه والزجاجة صدره والمصباح الإيمان والقرآن في قلبه يوقد من شجرة مباركة هي الإخلاص لله وحده فهي خضرة ناعمة كشجرة خضرة دائمة كشجرة الزيتونة لا شرقية ولا غربية لا تضره الشمس ولا الفيء وقد احترز من أن يصيبه القتر فهو في بين أربع خلال: إن أعطي شكر، وإن ابتلي صبر، وإن حكم عدل، وإن قال صدق. فالمؤمن في سائر الناس كالرجل يمشي بين قبور الأموات نور على نور كلامه نور وعلمه نور ومدخله نور ومخرجه نور ومصيره إلى نور يوم القيامة.

عن أبيّ بن كعب وعن الحسن وابن زيد قالوا: إنّه مثل القرآن في قلب المؤمن فكما أنّ هذا المصباح يستضاء به وهو كما هو لا ينقص فكذلك

١-التوحيد، ص ١٥٨؛ ومجمع البيان،ج٧،ص٢٥٢.

القرآن يهتدي به ويعمل به فالمصباح هو القرآن والزجاجة قلب المؤمن والمشكاة لسانه وفمه والشجرة المباركة شجرة الوحي يكاد زيتها يضيء يكاد حجج القرآن تتضح وإن لم تقرء وتضيء لمن تفكّر فيها وتدبّرها ولو لم يزل القرآن فإن الدلائل على التوحيد يترتّب بعضها على بعض والمؤمن يستفيد منها بمراعاة الترتيب من ضوء نور السراج على ضوء الزيت على ضوء الزجاجة.

﴿ يَهْدِى اللهُ لِنُورِهِ مَن يَشَامُ ﴾ أي: يهدي الله لدينه وإيمانه من يشاء بأن يفعل له لطفاً ويختار عنده الإيمان إذا علم منه القبول واختيار لعبوديّة قيل: معناه: يهدي الله لنبوته وخلافته من يشاء ويعلم أنّه يصلح لذلك.

﴿ وَمَشْرِبُ اللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ الِلنَّامِنَ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَقَع عَلِيمٌ ﴾ تقريباً للأفهام وتسهيلاً للمرام وهو بكلّ شيء عليم كثير العلم فيضع الأشياء مواضعها.

﴿ فِي بُيُونِ أَذِنَ أَنَّهُ أَن تُرْفَعَ ﴾ هذه المشكاة توقد في بيوت يتلى فيها كتابه أو أسماؤه الحسنى وهي المساجد في قول ابن عبّاس وجماعة ويؤيّده قول النبي والمساجد بيوت الله في الأرض وهي تضيء لأهل السماء كما تنبيء النجوم لأهل الأرض». (١)

وقيل: إنّها أربع مساجد لم يبنها إلّا نبيّ: الكعبة بناها إبراهيم وإسماعيل ومسجد بيت المقدس بناها داود وسليمان ومسجد المدينة ومسجد قبا بناهما رسول اللّه. وقيل: هي بيوت الأنبياء وروي ذلك مرفوعاً أنّه سئل النبي عَلَيْتُهُ لمّا قرأ الآية: أي: بيوت هذه فقال: « بيوت الأنبياء» فقام أبو بكر وقال: يا رسول اللّه هذا البيت منها لبيت علي وفاطمة؟ قال: «نعم أفاضلها». (") ويعضد هذا الحديث قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا بُرِيدُ اللّهُ لِيُدْهِبَ عَنصَكُمُ ٱلرِّحْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ

<sup>1-</sup> مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٥٣؛ ومعجم الكبير، ج ١٠، ص ٢٦٢؛ ويحار الأنوار، ج ٢٣، ص ٣٢٧. ٢- مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٥٣؛ والصراط المستقيم، ج ١، ص ٢٩٣.

وَيُطَهِّرَكُمُ تَطْهِمِكُمُ ﴾ (١) وقوله: ﴿ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكْنَهُۥ عَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ (١) والمراد بالرفع التعظيم والتطهير.

وقيل: المراد برفعها رفع الحوائج فيها إلى الله. وقيل: المراد من رفعها بناؤها من قوله ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِـَّهُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ ﴾(٣).

﴿ وَيُلِنَّكُمَ فِيهَا آسَمُهُ ﴾ قيل: المراد قراءة القرآن وقيل: إنّه عام في كلّ ذكر أولا يتكلّم فيها بما لا ينبغي ﴿ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِٱلْفُدُوِ وَٱلْأَصَالِ ﴾ أي: يصلّي فيها بالبكرة والعشي قال ابن عبّاس: كلّ تسبيح في القرآن صلاة وقيل: الصلوات الخمس ومنهم من حمله على صلاتي الصبح والعصر فكانتا واجبتين في الابتداء ثمّ زيد فيهما أو المراد تنزيه الله عمّا لا يليق به ووصفه بالصفات الّتي يستحقّها لذاته وأفعاله الّتي كلّها حكمة وصواب.

ثمّ بين سبحانه المسبّح ﴿ يَجَالُ لا نُلْهِيمٌ ﴾ ولا تشغلهم ﴿ يَحَرُهُ وَلا بَيْعُ عَن فِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ المَسْافِ أَي: عن إقامة الصلاة حذف التاء والتاء عوض عن الواو في اإقوام، فلمّا أضافه صار المضاف إليه عوضاً عن الهاء وروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله أنهم قوم إذا حضرت الصلاة تركوا وانطلقوا إلى الصلاة وهم أعظم أجراً ممّن يتجر وإنّما خص الرجال بالذكر لأن النساء لسن من أهل النجارة.

﴿ وَإِينَا اللَّهِ الرَّكُونَ ﴾ يريد الزكاة المفروضة أو إخلاص الطاعة لله ﴿ يَمَافُونَ يَوْمًا نَنَقَلُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَكُ ﴾ إذ يوم القيامة تتقلّب فيه أحوال القلوب والأبصار تنتقل من حال إلى حال فتلفحها النار ثمّ تنضجها ثمّ تحرقها. وقيل:

١\_سورة الأحزاب: ٣٣.

۲ سورة هود: ۷۳.

٣ـ سورة البقرة: ١٢٧.

تتقلّب فيه القلوب بين الطمع في النجاة والخوف من الهلاك وتنقلب الأبصار يمنة ويسرة من أين كتبهم يؤتى وأين يؤخذ بهم أمن قبل اليمين أم من قبل اليسار وقيل: تتقلّب فيه القلوب ببلوغها الحناجر والأبصار بالعمى بعد البصر وقيل: معناه تنتقل القلوب عن الشك إلى اليقين فمن كان شاكاً في دنياه أبصر في آخرته ومن كان عالماً ازداد بصيرة وعلماً فهو مثل قوله: ﴿ فَكُشّفنا عَنكَ غِمُلاً اللهُ فَهُ مَمْلُكُ أَلَيْنَ حَدِيدٌ ﴾ (١).

و لِيَجْزِيَهُمُ اللّهُ أَمْسَنَ مَا عَيِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِن فَضَلِهِ ﴾ أي: يفعلون ذلك طلباً لمرضاة اللّه ولمجازاتهم بأحسن ما عملوا ولتفضّلهم عليهم بالزيادة على ما استحقّوه بأعمالهم من فضله وكرمه. ﴿ وَاللّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرٍ حِسَابٍ ﴾ والثواب لا يكون إلّا بحساب والتفضّل يكون بغير حساب.

وَالَّذِينَ كَغُرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَمْرُكِم بِقِيعَةِ يَعْسَبُهُ الظَّمْنَانُ مَا مَّ حَقَّة إِذَا جَمَاءُهُ لَرْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ اللّهَ عِندَهُ فَوَقَىنَهُ حِسَابَهُ وَاللّهُ سَرِيعُ الْجُسَابِ (اللهُ أَرْ كَظُلُمْنَتِ فِي جَمْرٍ لَجِيِّ بَغْضَنَهُ مَوْجٌ مِن فَوْقِيهِ. مَوْجٌ مِن فَوْقِيهِ. سَعَابُهُ مُللُمُنتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ إِذَا أَخْرَجَ بَسَدُهُ لَرْ يَكَدّ بَرَهَا وَبَن لَزْ يَجْعَلِ اللّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن ثُورِ (اللهُ

لمّا ذكر سبحانه حال المؤمن وإنّه لإيمانه في النور وكالنور ويكون بسببه متمسكاً بالعمل الصالح في الدنيا وفي الآخرة فائزا بالنعيم المقيم أتبع في هذه الآية بأنّ الكافر يكون في الآخرة في أشد الخسران وفي الدنيا في أعظم الظلمات فقال: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْنَاهُمْ ﴾ الّتي يعملونها ويعتقدونها أنّها طاعات ﴿ مُلَكِّرُ عَلَى الأرض الواسعة

١\_سورة ق: ٢٢.

المنبسطة يظنّه العطشان ماء ﴿ حَقَّةَ إِذَا جَمَاتَهُ ﴾ يشرب منه رأى أرضا لا ماء فيها و ﴿ لَمْ يَجِدْهُ شَيْتًا ﴾ ممّا قدر كذلك الكافر يحسب ما قدم من عمله نافعاً له وليس له عليه ثواب والإل والسراب واحد وهو ما يتراءى للعين وقت الضحى الأكبر في الفلوات سارب شبيه بالماء الجاري وليس هو بشيء فشبّه سبحانه عمل الكافر في القيامة به كما أنّه ليس بشيء كذلك عمله ليس بشيء.

أمّا قوله: ﴿ وَوَجَدَ آفَّةَ عِندُهُ فَوَفَّنهُ حِسَابَهُ ﴾ أي: وجد عقاب الله الّذي توعّد به الكافر عند ذلك فتغيّر ما كان فيه من ظنّ النفع العظيم إلى تيقّن الضرر العظيم أو وجد زبانية الله عنده يأخذونه فيقبلون به إلى جهنّم فيسقونه الحميم والغسّاق. وهم الّذين قال الله في حقّهم: ﴿ عَامِلَةٌ نَامِبَةٌ ﴾ (١) و﴿ يَعْسَبُونَ اللّهُ عَنْهُ مُنْهَا ﴾ (١)

وقيل: إن الآية نزلت في عتبة بن ربيعة بن أميّة كان قد تعبّد ولبس المسوح والتمس الدين في الجاهليّة ثمّ كفر في الإسلام.

أمّا قوله: ﴿ وَاللَّهُ سَرِيعُ ٱلْجِسَابِ ﴾ لا يشغله حساب عن حساب فيحاسبهم في حالة واحدة قال أمير المؤمنين النّهِ: «كما يرزقهم في حالة واحدة». (\*\*)

﴿ أَوْ كُفُلُكُنُو فِي بَعْرِ لَمِيْ هذا المثل الثاني شبّه عقائد الكفّار وأعمالهم في الدنيا بالظلمات الواقعة في البحر اللجّي وهو البحر البعيد القعر وذو اللجّة الّتي هي معظم الماء الغمر يكون قعره مظلما جداً بسبب غمورة الماء. ﴿ يَفْشَنُهُ مَوْجٌ يَن فَوْقِهِ مَوْجٌ ﴾ فإذا ترادفت على غمور الماء الأمواج الامادة. ﴿ يَفْنَ فَوْقِهِ مَعَابٌ ﴾ فإذا كان فوق الأمواج سحاب بلغت

١ سورة الغاشية: ٣.

٢ ـ سورة الكهف: ١٠٤.

٣ـ مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٥٦؛ ونور الثقلين، ج ٣، ص ٦١١.

الظلمة النهاية القصوى.

والحاصل أن الواقع في قعر هذا البحر اللجّيّ يكون في نهاية شدّة الظلمة فالكافر من جهله وحسرته كمن في هذه الظلمات لأنّه من عمله وقوله واعتقاده متقلّب في ظلمات ثلاث قال أبيّ بن كعب: إنّ الكافر يتقلّب في خمس ظلمات: كلامه ظلمة وعمله ظلمة ومدخله ظلمة ومخرجه ظلمة ومصيره يوم القيامة إلى ظلمة وهي النار.

وهذه مبالغة في الظلمة لأر يَكُدُ يَرَهَا ﴾ وهذه مبالغة في الظلمة لأن العادة في اليد أنّها من أقرب الأعضاء يراها الإنسان ومن أبعد الأعضاء لا يراها الإنسان فذكر سبحانه أن الظلمة بحيث إذا أراد الكافر أن يرى يده غير قريبة للرؤية أو لا يراها فهو نفي للرؤية وعن مقاربة الرؤية لأن دون هذه الظلمة لا يرى فيها وحكم «كاد» إذا لم يدخل عليها حرف نفي أن يكون نافية وإذا دخل دلت على أن يكون الأمر دفع بعد بطء أو لا يقع.

﴿ وَمَنَ لَرَ يَجْمَلُ اللّهُ لَكُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن ثُورٍ ﴾ والكافر ضدّ المؤمن في قوله: ﴿ تُورِ ﴾ والكافر ضدّ المؤمن في قوله: ﴿ تُورُ عَلَىٰ نُورٍ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَن لم يكن له في الدنيا نور الإيمان بعدم قبوله وسوء اختياره فما له مخلصاً ونوراً في الآخرة ولا يفوز بالسعادات الأبديّة.

إِنَّ فِى ذَالِكَ لَعِبْرَةً لِأَوْلِي ٱلْأَبْصَنْرِ اللَّ وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَاّبَتِهِ مِن مَّاتَّةٍ فَينْهُم مَّن يَمْشِى عَلَىٰ بَعْشِى عَلَىٰ أَرْبَعْ بَعْلُقُ ٱللَّهُ مَا يَشَآءٌ إِنَّ ٱللَّهَ بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِى عَلَىٰ أَرْبَعْ بَعْلُقُ ٱللَّهُ مَا يَشَآءٌ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ حَصُلِ مَن يَمْشَاءُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ حَصُلِ مَن يَمْسَآءُ إِلَىٰ صَلَىٰ حَصُلِ مُسْتَقِيمٍ اللَّهُ مَنْ مَن يَشَآءُ إِلَىٰ صَرَطٍ مُسْتَقِيمٍ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَآءُ إِلَىٰ صَرَطٍ مُسْتَقِيمٍ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَآءُ إِلَىٰ صَرَطٍ مُسْتَقِيمٍ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَسَآءُ إِلَىٰ اللَّهُ مَا يَسَآءُ إِلَىٰ اللَّهُ مَا يَسَآءُ إِلَىٰ اللَّهُ مَا يَسَآءُ إِلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَسَآءُ إِلَىٰ اللَّهُ مَا يَسَآءُ إِلَىٰ اللَّهُ مَا يَسَآءُ إِلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَسَآءُ إِلَىٰ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ أَنَّ ﴾ تعلم الخطاب للنبي ﷺ والمراد جميع المكلِّفين ﴿ أَنَّ آلِلَهُ يُسَيِّحُ لَهُ مَن فِي ٱلنَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ والمراد من التسبيح التنزيه لله عمّا لا يليق به أي: ينزُه ذاته أهل السماوات والأرض بألسنتهم وقيل: عنى به العقلاء وغير العقلاء وكنِّي عن الجميع بلفظة من تغليباً للعقلاء على غيرهم ﴿وَٱلطُّلِّيرُ مُنَفَّاتٍ ﴾ أي: ويسبّح له الطير واقفات في الجو مصطفّات الأجنحة في الهواء وتسبيحها ما يرى عليها من آثار الحدوث لأن حركاتها وحدوثها دلالات على الخالق القادر المختار موصوفاً بصفات الجلال منزهاً عن النقائص والزوال أو المراد أنَّها تنطق بالسنتها بالتسبيح وينطق وتتكلُّم به كما أنَّ من العقلاء أيضاً من يسبّح بلسانه كالمؤمن ويسبّح بدلالة وجوده كالكافر ووقوف الطير في الهواء مع هذا الجرم الثقيل لما فيها من القبض والبسط من أعظم الدلائل. ﴿ كُلُّ فَدْ عَلِمَ مَكَانَهُ وَنَسْبِيحَهُ ﴾ أي: إن جميع ذلك قد علم الله تسبيحه وصلاته ودعاءه إلى توحيده وتنزهه وقيل: إنّ الصلاة للإنسان والتسبيح لغيره وقيل: الضمير في «علم» راجع إلى المصلّي والمسبّح أي: كلّ منهم يعلم وقت تسبيحه ودعائه ويؤديه إلى وقته والقول الأول أقرب لأن الأشياء كلّها لا يعلم كيفيّة دلالتها على اللّه وإنّما يعلم اللّه تعالى ذلك وروي عن أبي ثابت قال: كنت جالساً عند أبي جعفر النا فقال لي: «أتدري ما تقول هذه العصافر عند طلوع الشمس وبعد طلوعها؟» قلت: لا. قال: «فإنّهنّ يقدّسن ربّها ويسألنه قوت يومهنّ». (١)

ا ـ بحار الأنوار، ج ٦١، ص ١٢؛ وانظر: المناقب، ج ٣، ص ٣١٨.

وبالجملة إن جميع الأشياء يسبّح ربّها إمّا بالنطق أو بعضها يسبّح بالدلالة كما أنّا نشاهد بعض الحيوانات ملهمات أموراً في تحصيل رزقهن بأعمالهم لطيفة يعجز عنها أكثر العقلاء فإذا كان كذلك فلم لا يجوز أن يلهمها دعاء وتسبيحه ومعرفته تأمّل في العنكبوت كيف يأتي بالحبل اللطيفة في اصطياد الذباب، وقد حكى عن الفار أمور عجيبة وكذلك النحل.

وقد نقل عن بعض الصيّادين في كتاب وطبائع الحيوان» أنّ الحبارى تقاتل الأفعى فتنهشه الأفعى فتنهزم من الأفعى إلى بقلة تتناول منها ثمّ تعود وتقتل الأفعى وتأكله وقد نقل شيخ أنّه كان قاعداً في كنّ غار وكانت تلك البقلة قريبة من الغار من مكامن الحبارى فلمّا اشتغل الحبارى بالأفعى قلع الشيخ البقلة فعادت الحبارى إلى منبت البقلة لكي تأكلها وتتداوى بها ففقدته وأخذت تدور حول منبتها دوراناً متتابعاً حتّى خرّت ميّتة فعلم الشيخ أنّها تتعالج بأكلها من اللسعة وتلك البقلة هي الجرجر البرّي.

وكذلك القنافذ تحسّ بالعواصف من الشمال والجنوب قبل الهبوب فتغيّر المدخل إلى جحرها وكان بالقسطنطنيّة رجل قد أثرى وتموّل بسبب أنّه كان ينذر بالرياح قبل هبوبها وينتفع من الناس بهذا الإنذار وكان السبب فيه قنفذا في داره يفعل الصنيع المذكور فيستدلّ الرجل به.

وكذلك اللقالق إذا جرحت بعضها بعضاً داوت جراحها بالصعتر الجبليّ وكذلك ابن عرس يستظهر في قتال الحيّة بأكل السداب فإن النكهة السدابيّة ممّا تنفر منها الأفاعيّ وتعجز منها وكذلك الغرانيق تصعد في الجوّ جداً عند الطيران فإن حجب بعضها عن بعض ضباب أو سحاب أحدثت عن أجنحتها حفيفاً مسموعاً يلزم به بعضها بعضاً وإذا نامت وانتصرت على جبل فإنها تضع رؤوسها تحت أجنحتها إلّا القائد فإنّه ينام مكشوف الرأس يسرع إليه

انتباهه فإذا سمع صوتاً صاح. وحال النمل معلوم في الذهاب إلى مواضعها على خط مستقيم.

وبالجملة فكل ما عداه سبحانه من الفلك والملك شواهد قدرته وألوهيّته وناطق بوحدانيّته وهو سبحانه كما قال سيد الشهداء الليّا في دعاء عرفة: «متى فبت حتى تحتاج إلى شهود». (۱)

﴿ وَآلَةٌ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ أي: عالم بأفعالهم والفعل يعم الجزئي والكلّي والكلّي وهذا الكلام رد على من يزعم أنه سبحانه غير عالم بالجزئيّات.

﴿ وَلِلَّهِ مُلَكُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وكيف لغيره ولا يقدر على خلقها غيره ولا يصح إلَّا له سبحانه ﴿ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ المرجع يوم القيامة.

ثم قال: ﴿ أَلَا تَرَ أَنَّ أَلَقَهُ يُمْرِى سَمَالًا ﴾ ألم تر أنه يسوق بأمره السحاب سوقاً رفيقا إلى حيث يريد ﴿ مُمَّ يُوَلِفُ بَيْنَهُ ﴾ ويضم بعضه إلى بعض فيجعل القطع المتفرّقة منه قطعة واحدة ﴿ مُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَامًا ﴾ متراكما متراكبا بعضه فوق بعض ﴿ فَتَرَى الْمُورِ عِنْ خَلَيْكِهِ ﴾ وترى المطر يخرج من خلال السحاب ومن مخارج القطر من السحاب، والسحاب واحد في اللفظ ومعناه الجمع والركم جمع الشيء فوق الشيء وخلال جمع خلل مثل جبال جمع جبل أي: يجري المطر من مخارق السحاب وشقوقه وكل ذلك من التأليف والتراكم وسوق السحاب وتحمّل السحاب الماء الكثير من عجائب قدرته وخلقه.

وقال أهل الطبائع: إن تكون السحاب والمطر والثلج والبرد والظلّ والصقيع يكون من تكاثف البخار في الأكثر والأقلّ من تكاثف الهواء فقالوا: البخار الصاعد إن كان قليلاً وكان في الهواء من الحرارة ما يحلّل ذلك البخار

انظر: بحار الأنوار، ج ٩٥، ص ٢٣٦؛ وموسوعة كلمات الإمام الحسين الينج، ص ٩٥٩؛
 ومستدرك سفينة البحار، ج ٧، ص ٤١.

فتلك الأبخرة تنحل وتنقلب هواء وإن كان البخار كثيراً ولم يكن في الهواء من الحرارة ما يحلّل ذلك البخار فتلك الأبخرة المتصاعدة إمّا أن تبلغ في صعودها إلى الطبقة الباردة من الهواء أو لا تبلغ فإن بلغت فإمّا أن يكون البرد هناك قويًا أو لا يكون فإن لم يكن البرد قويًا تكاثف ذلك البخار بذلك القدر من البرد واجتمع وتقاطر فالبخار المجتمع هو السحاب والمتقاطر هو المطر والديمة والوابل إنّما يكون من أمثال هذه الغيوم وإمّا أن يكون البرد شديداً فلا يخلو إمّا أن يصل البرد إلى الأجزاء البخاريّة قبل اجتماعها حبّات كباراً أو بعد صيرورتها كذلك فإن كان وصل البرد بعد اجتماعها نزل برداً هذا كلّه إذا بلغت الأبخرة في الصعود إلى الطبقة الباردة.

وأمّا إذا لم تبلغ فهي إمّا أن تكون كثيرة أو تكون قليلة فإن كانت كثيرة فهي قد تنعقد سحاباً ماطراً وقد لا تنعقد أمّا الأوّل وهو الماطر فذاك لأحد أسباب عديدة:

أحدها: إذا منع هبوب الرياح عن تصاعد تلك الأبخرة أو يتُفق أن يكون الرياح متقابلة متصادمة تمنع صعود الأبخرة حينئذ وضاغطة إيّاها إلى الاجتماع بسبب وقوع جبال قدام الريح أو أن يعرض بها شدة برد الهواء القريب من الأرض كما أنّه يشاهد بعض الأحيان البخار يصعد في بعض الجبال صعوداً يسيراً حتَى كأنّه مكب موضوع على وهدة ويكون الناظر إليها فوق تلك الغمامة والذين يكونون تحت الغمامة يمطرون والذين فوقها يكونون في الشمس وأمّا إذا كانت الأبخرة القليلة الارتفاع قليلة لطيفة فإذا ضربها برد الليل كثفها وعقدها ماء محسوساً فنزل نزولا متفرّقاً لا يحس به إلّا عند الاجتماع إلى مقدار معتد به فإن لم يجمد كان ظلًا وإن جمد كان معيقا ونسبة الصعيق إلى الطل بسنة الثلج إلى المطر.

والجواب أنّا لما سلّمنا حدوث الأجسام ودلّلنا أنّ إحداثها وإيجادها بحكم القادر المختار لم يمكننا القطع بما ذكروه لاحتمال أنّه سبحانه خلق أجزاء السحاب دفعة لا بالطريق الّذي ذكروه وهب أنّ الأمر كما ذكرتموه ولكنّ الأجسام بالاتّفاق ممكنة في ذواتها فلابد لها من مؤثّر ثمّ إنّها متماثلة فاختصاص كلّ واحد منها بصفة معيّنة من الصعود والنزول واللطافة والكثافة والحرارة والبرودة لابد لها من جاعل ومخصّص فإذا كان هو سبحانه خالقاً لتلك الطبائع وتلك الطبائع مؤثّرة في هذه الأحوال فخالق السبب خالق المسبّب فكان سبحانه هو الّذي يزجي السحاب لأنّه هو الّذي خلق تلك الطبائع المحرّكة لتلك الأبخرة من باطن الأرض إلى جو الهواء فثبت على الطبائع المحرّكة لتلك الأبخرة من باطن الأرض إلى جو الهواء فثبت على جميع التقادير أن وجه الاستدلال بهذه الأشياء على الخالق القادر ظاهر بيّن.

وَيُزَلِّ مِنَ السَّمَاءِ مِن جِبَالِ فِهَا مِنْ بَرَم اللهِ أَي: وينزل من جبال في السماء تلك الجبال من البرد خلقها الله تعالى كذلك ثمّ ينزل منها ما شاء وهذا القول عليه أكثر المفسرين وقيل: إنّ المراد من السماء الغيم المرتفع على رءوس الناس سمّي بذلك لسموّه وارتفاعه وإنّه تعالى أنزل من هذا الغيم الذي هو سماء البرد وأراد بقوله: وإن جِبَالِ السحاب العظام لأنّها إذا عظمت أشبهت الجبال كما يقال: فلان يملك جبالا من مال أوله بيتان من التبر، ووصفت بذلك توسّعاً.

وقال بعض المفسّرين: إنّما سمّى الله ذلك الغيم جبالا لأنّه سبحانه خلقها من البرد وكلّ جسم شديد متحجّر فهو من الجبال فطبعه وخلقته كذلك ومنه قوله: ﴿ وَأَتَّقُوا الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالْجِيلَةَ الْأَوَلِينَ ﴾ (١) ومنه فلان مجبول على كذلك أي: مطبوع.

١ سورة الشعراء: ١٨٤.

قال أبو علي الفارسي قوله تعالى: ﴿ مِنَ السَّمَلَةِ مِن جِبَالٍ فِهَا مِنْ بَرَهِ ﴾ فمن الأولى لابتداء الغاية لأن ابتداء الإنزال من السماء والثانية للتبعيض لأن ما ينزله بعض تلك الجبال الّتي في السماء والثالثة للتبيين لأن جنس تلك الجبال جنس البرد ويمكن أن يكون البرد يجتمع في السحاب كالجبال ثمّ ينزل منها.

﴿ فَيُعْمِيبُ بِهِ ﴾ أي: بالبرد ﴿ مَن يَشَآهُ ﴾ فيهلك زرعه وماله ﴿ وَيَعْمِفُهُ عَن مَن يَشَآهُ ﴾ فيهلك زرعه وماله ﴿ وَيَعْمِونُهُ عَن يَشَآهُ ﴾ ويدفع ضرره عمن يشاء ويعلم المصلحة بدفعه وضرره فيكون إصابته نقمة ودفعه نعمة وفي «الكافي» عن الصادق عن آبائه عن أمير المؤمنين عليهم السلام قال: «قال رسول الله والله والله سبحانه جعل السحاب غرابيل للمطر هي تذيب البرد لكى لا يضر شيئاً يصيبه والذي ترون فيه من البرد والصواعق نقمة من الله تعالى يصيب بها من يشاء من عباده». (١) وفيه عنه المناه البرد لا يؤكل (١) لأن الله يقول: يصيب به من يشاء». (١)

وفي حديث يذكر فيه الرياح قال: «وبها يتألّف المفترق وبها يفترق الغمام المطبق حتى ينبسط في السماء كيف يشاء ويدبّره فيجعله كسفا فترى الودق يخرج من خلاله بقدر معلوم لمعاش مفهوم وأرزاق مقسومة وآجال مكتوبة». (1) وفي «الفقيه» عن الباقر الثيرة في حديث يذكر فيه أنواع الرياح قال: «ومنها رياح تحبس السحاب بين السماء والأرض ورياح تعصر السحاب فتمطره بإذن الله ورياح تفرق السحاب». (٥)

﴿ يَكَادُ مَنَا بَرْقِهِم يَذْهَبُ بِٱلْأَبْصَدِ ﴾ أي: يقرب ضوء برق السحاب من أن

١- الكافي، ج ٨، ص ٢٤٠؛ ويحار الأنوار، ج ٥٦، ص ٣٨١.

٢- الكافي، ج ٦، ص ٣٨٨ ووسائل الشيعة ( الإسلامية )، ج ١٧، ص ٢١١.

٣ـ سورة الرعد: ١٣.

عـ بحار الأتوار، ج ٣. ص ١٩١؛ وتفسير الصافي، ج ٣. ص ٤٤٠. وتفسيرنور الثقلين، ج ٣. ص ٦١٤.
 من لا يحضره الفقيه، ج ١. ص ٥٤٦؛ وبحار الأنوار، ج ٥٧، ص ١٣.

يذهب بالبصر ويخطفه بشدة لمعانه نوره كما قال: ﴿ يُكَادُ الْبَرَقُ يَمْطَفُ الْمَسَرُهُمْ ﴾ (١) وقرئ برقة جمع برقة وهسنا» قرئ ممدوداً ومقصوراً أي: يقرب ضوؤه العالي المرتفع يذهب بالأبصار والتاء زائدة ووجه الاستدلال بقوله: ﴿ يُكَادُ سَنَا بَرْقِيدٍ ﴾ أن البرق الذي يكون صفته ذلك لابد وأن يكون ناراً عظيمة خالصة كما أنّه قد شوهد مراراً أن البرق تحرق الحديد الصلب والشجرة المثمرة والنار ضد الماء فظهوره من البرد حصل ظهور الضد من الضد ولا يكون ذلك إلا لقوة قاهرة من القادر الحكيم.

﴿ يُقَلِّبُ آلِمُهُ ٱلَّذِلَ وَٱلنَّهَارَ ﴾ ويصرفهما في اختلافهما وتعاقبهما وإدخال أحدهما في الآخر في القلول والبصائر.

﴿ وَاللّهُ خَلَقَ كُلُ دَابَتُو مِن مَلُو ﴾ لما استدل سبحانه على التوحيد من آثار العلوية استدل في هذه الآية من آثار الحيوانية فقال: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَ ﴾ وهاهنا سؤالات: منها أنه لم قال الله: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَ كُلُ دَابَتُو مِن مَلُو ﴾ مع أن كثيراً من الحيوانات غير مخلوقة من الماء أمّا الملائكة فهم من أعظم الحيوانات عدداً وهم مخلوقون من نور وأمّا الجن فهم مخلوقون من النار وخلق الله آدم من تراب وخلق عيسى من الربح لقوله: ﴿ فَنَفَخْنَ عِنهِ مِن رُوحِنا ﴾ (" وأيضاً وأن كثيراً من الحيوان متولّد لا من النطفة.

وأجابوا بأجوبة والأحسن ما قاله القفّال المروزيّ وهو أنّ قوله ﴿ مِنْ مَا مَا مَا مُلَّو ﴾ صلة ﴿ كُلُّ مَاتَبُةٍ ﴾ وليس هو من صلة «خلق» والمعنى أنّ كلّ دابّة متولّدة من الماء فهي مخلوقة لله.

١- سورة البقرة: ٢٠.

٢ سورة الأنبياء: ٩١.

والجواب الثاني: أن أصل جميع المخلوقات الماء على ما يروى: أوّل ما خلق الله جوهرة فنظر إليها بعين الهيبة فصارت ماء ثمّ من ذلك الماء خلق النار ومنها الجنّ والهواء والنور ومنه خلق الملائكة ولمّا كان المقصود من هذه الآية بيان أصل الخلقة وكان الأصل الأوّل هو الماء لا جرم ذكره على المذكور.

والجواب الثالث: أن المراد من الدابّة الّتي تدبّ في الأرض ومسكنهم هناك فيخرج عنه الملائكة والجنّ ولمنا كان الغالب جداً من هذه الحيوانات كونهم مخلوقين من الماء أمّا لأنّها من النطفة متولّدة وإمّا لأنّها لا تعيش إلّا بالماء لا جرم أطلق لفظ الكلّ تنزيلاً للغالب منزلة الكلّ توسّعاً.

﴿ فَيَنْهُم مَّن يَمْشِى عَلَى بَطْنِهِ ﴾ كالحية والدود والحوت ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِى عَلَىٰ أَرْبَعٍ ﴾ كالانعام ويَهْ يَشِي عَلَىٰ أَرْبَعٍ ﴾ كالانعام والوحوش والسباع ولم يذكر ما يمشي على أكثر لأن العبرة بالأربع. قال الحكماء: كلّ ماله قوائم كثيرة فإن اعتماده إذا سعى على أربعة قوائم فقط ولو أن له أربعة وأربعون رجلاً كالذي يسمّى دخال الاذن وكالعناكب على أن الأقلّ النادر ملحق بالعدم فلا يلزم ذكره.

وَيَعْلُقُ الله مَا يَشَآهُ إِنَّ الله عَلَى حَكْلِ مَن وَقِيرٌ ﴾ من أصنافها تشترك في أعضاء وتتباين في أعضاء كالإنسان والفرس تشترك الفرس مع الإنسان في اللحم والعصب والعظم مثلاً وتتباين منه في الوضع من الذئب والسلحفاة مثلاً مع العصفور أو الاختلاف في غلبة عنصر على عنصر فبعضها لجية وبعضها شطية وبعضها طينية وبعضها صخرية وأيضاً منها ما يعتمد في غوصه على رأسه وفي السباحة على رجليه كالضفدع ومنها ما يمشي في قعر الماء كالسرطان.

وأيضاً حيوانات البريّة متغايرة أحوالها منها يتنفّس من طريق واحد كالفم والخيشوم ومنها ما لا يتنفّس كذلك بل على نحو آخر من مسامة كالنحل والزنبور. وأيضاً من الحيوانات يختلف عاداتها فبعضها تتعايش معا كالإنسان وفي الطيور كالكراكي والغربان وبعضها يؤثر التفرد كالطيور الجارحة والعقاب وأمثالها وبعض الحيوان هو الذي لا يمكنه أن يعيش بتفرد وأسباب معيشته تلتئم بالمشاركة المدنيّة كالنحل والنمل والغرانيق.

وكذلك الاختلاف واقع في الحيوان من حيث الأكل فمنهم آكل كلّ لذيذ مثل الإنسان ومنها آكل لحم كالجوارح ومنها لا قط حبّ ومنها آكل عشب ومنها ما يكون غذاؤه زهر كالنحل.

وأيضاً فللحيوانات تقسيم آخر فمنها ما هو انسيّ بالطبع كالإنسان والهرة والفرس ومنها ما لا يأنس كالنمر والأسد.

وكذلك فبعضها هادئ الطبع قليل الغضب مثل البقرة وبعضها شديد الجهل حاد الغضب كالخنزير البري وبعضها حليم خدوع كالبعير وبعضها قوي مغتال كالذئب وبعضها غضوب سفيه إلّا أنّه ملق متردد كالكلب وبعضها حسود متباه كالطاووس.

والتقسيم الآخر: أيضاً من الحيوان ما أن تلد انثاه حين ما تلد حيواناً وبعضها ما تناسله حين ما تلد انثاه بيضا والعقول قاصرة عن الإحاطة بها على سبيل الكمال.

فحينئذ وجه الاستدلال بها على الصانع القادر المختار ظاهر لأنّه لو كان الأمر بتركيب الطبائع الأربع فذلك بالنسبة إلى الكلّ على السويّة فاختصاص كلّ واحد من هذه الحيوانات بأعضائها وقواها وكيفيّة أبدانها واختلاف خلقها وخلقها لابد وأن يكون بتدبير مدبّر قاهر حكيم إن الله على هذه الأمور قادر

دون غيره مع اتَّفاق أصلها ابتداء أنَّ أصلها من الماء.

﴿ لَقَدُ أَنزَلْنَا ءَايَنتِ ثُبَيِّنَتُو﴾ ودلالات واضحات ﴿ وَاللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَآهُ ﴾ وهو قابل للإيمان وليس به جحود ﴿ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ وهو طريق الجنّة.

وَيَقُولُونَ مَامَنَا بِاللّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ بَنَوَكَى فَرِقٌ مِنْهُم مِنْ بَعْدِ ذَالِكُ وَمَا أُولَتِهِكَ بِاللّهُ وَرَسُولِهِ. لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ إِذَا ذَعُواْ إِلَى ٱللّهِ وَرَسُولِهِ. لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم مُعْرِضُونَ ﴿ وَلَا يَكُن لَمُمُ ٱلْمُقُ بَأْنُواْ إِلَى ٱللّهِ مَذَعِنِينَ ﴾ وإن يَكُن لَمُمُ ٱلمُقُ بَأْنُواْ إِلَيْهِ مُذَعِنِينَ ﴾

لمًا ذكر دلائل التوحيد أتبعه بذمّ المنافق والّذي يعترف بلسانه ولكن لا يقبل بقلبه.

قال مقاتل نزلت هذه الآية في حقّ بشر المنافق وكان قد خاصم يهوديّاً في أرض وكان اليهوديّ يجرّه إلى رسول الله ليحكم بينهما وجعل بشر يجرّه إلى كعب بن الأشرف ويقول: إنّ محمّداً يحيف علينا.

وقال الضحّاك: نزلت الآية في المغيرة بن واثل كان بينه وبين عليّ بن أبي طالب النه أرض فتقاسما فوقع إلى عليّ من الأرض ما لا يصيبه الماء إلّا بمشقّة، فقال المغيرة: بعني أرضك فباعها إيّاه وتقابضا فقيل للمغيرة: أخذت سبخة لا ينالها الماء. فقال لعلي النه اقبض أرضك فإنّما اشتريتها إن رضيتها ولم أرضها فلا ينالها الماء فقال علي النه «اشتريتها ورضيتها وقبضتها وعرفت حالها لا أقبلها منك». ودعاه أن يخاصمه إلى رسول الله فقال المغيرة: أمّا محمّد فلست آتيه ولا أحاكم إليه فإنّه يبغضني وإنّي أخاف أن يحيف علي فنزلت الآية. (١)

المعنى: ويقولون بلسانهم: صدّقنا بتوحيد الله وبإطاعة الرسول ثمّ

١- تفسير الرازي، ج ٢٤، ص ٢٠؛ وتفسير الآلوسي، ج ١٨، ص ١٩٤.

يعرض عن طاعتهما طائفة منهم بعد قولهم: آمنًا وما أولئك الّذين يدّعون الإيمان ثمّ يعرضون عن حكم اللّه ورسوله بالمؤمنين.

وفي الآية دلالة على أن الإيمان ليس بمجرّد القول إذ لو كان كذلك لما سمع النفي بعد الإثبات.

﴿ وَإِذَا دُعُواْ إِلَى ﴾ كتاب ﴿ اللَّهِ ﴾ وشريعة نبيّه ﴿ لِيَحَكُمُ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم مُ مُعْرِضُونَ \* وَإِن بَكُن لَمْمُ لَلْحُقُ بَأْتُواْ إِلَيْهِ مُدْهِنِينَ ﴾ أي: إذا عرفوا أن الحكم لهم لا عليهم عدلوا عن الإعراض بل سارعوا إلى الحكم وأذعنوا ببذل الرضا. والحاصل أنّه ليس لهم اتباع الحق وإنّما يريدون النفع المعجل وذلك هو النفاق.

آفِى قُلُوبِهِم مِّرَضُ آمِرِ آزَنَابُوا آمْ يَخَافُونَ آن يَعِيفَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بَلَ أُولَئَهِكَ هُمُ ٱلظَّلِيمُونَ ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِنَا دُعُوا إِلَى ٱللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ مَمُ ٱلظَّلِيمُونَ ﴿ وَمَن يُعَلِيم اللّهَ مَنْ أَلْمُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَعْنَى اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَعْنَى اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَعْنَى اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَخْفَى اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَخْفَى اللّهَ وَيَخْفَى اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَخْفَى اللّهَ وَرَسُولُهُ مَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَيَخْفَى اللّهَ وَيَخْفَى اللّهَ وَيَخْفَى اللّهُ وَرَسُولُهُ وَيَخْفَى اللّهَ وَيَخْفَى اللّهَ وَيَخْفَى اللّهَ وَيَخْفَى اللّهَ وَيَخْفَى اللّهَ وَيَخْفَى اللّهَ وَيَخْفَى اللّهُ وَلَوْجِهِ اللّهُ وَيُولُولُونَ اللّهُ وَيَخْفَى اللّهُ وَيَخْفَى اللّهُ اللّهُ وَيَشْولُونُ اللّهُ وَيَخْفَى اللّهُ وَيَخْفُونَ اللّهُ وَيَخْفَى اللّهُ اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَيَشْلُوا اللّهُ وَيُولُولُونَا اللّهُ وَلِيَعْلَى اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ

المعنى: أي: هل ﴿ فِي قُلُوبِهِم ﴾ شك من نبوتك ونفاق وهو استفهام يراد به الخبر لأنّه أشد في التوبيخ وأثبت للتقرير كما قال جرير:

ألستم خير من ركب المطايا وأندى العالمين بطون راح

﴿ أَمِ آرَنَابُوا ﴾ في عدلك ورأوا منك ما رابهم لأجله أمرك ﴿ أَمْ يَغَافُونَ اللهُ عَلَيْمِ مُ عَدَلُكُ ورأوا منك ما رابهم لأجله أمرك ﴿ أَمَّ يَغَافُونَ اللهُ عَلَيْمِ مَ وَرَسُولُهُ ﴾ ويميل رسوله في الحكم ويظلمهم لأنّه لا وجه في الامتناع عن المجيء إلّا أحد هذه الأوجه الثلاثة.

فلو قيل: إنّهم لو خافوا أن يحيف اللّه عليهم فقد ارتابوا في الدين وإذا ارتابوا ففي قلوبهم مرض فالكلّ واحد فأيّ فائدة في التعديد والتقسيم؟ فالجواب أن قوله: ﴿ أَنِي قُلُوبِهِم ﴾ إشارة إلى مرض القلب وهو النفاق وقوله: ﴿ أَدِ الْتَابُوا ﴾ بيان إلى أنّه حدث هذا الشك بعد تقرير الإسلام في القلب وقوله: ﴿ أَمْ يَحَافُونَ أَن يَجِفَ اللّهُ عَلَيْهِم ﴾ إشارة إلى أنّهم بلغوا من حيث الدنيا إلى حيث امتنعوا عن الدين وقبوله بسبب الدنيا فالذم يتعلق بكل من هذه الثلاثة وكل واحد منها كفر.

فبيّن سبحانه بقوله: ﴿ فَلَ أُولَيْهِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ بطلان ما هم عليه لأن الظلم يتناول كلّ معصية وأعظمه الشرك كما قال: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾ وبما أن نسبوا الحيف والظلم في الحكم إلى الرسول أبطل سبحانه قولهم ونسب الظلم إليهم.

﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِنَا دُعُواً إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَعَكُّرُ بَيْنَامُ أَن يَقُولُواْ سَيِعْنَا وَأَطَعْنَا ﴾ أي: المؤمن من كان إذا يدعى لحكم الله والرسول يمتثل ويقول: سمعت وأطعت وإن كان ذلك الحكم فيما يكرهه ويضره ﴿ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ اللَّهُ وروي عن الباقر المنهِ المعنى بالآية على بن أبي طالب. (١)

﴿ وَمَن يُعْلِمِ اللّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ فيما أمره ونهاه عنه ﴿ وَيَخْشَ اللّهَ ﴾ عقابه ﴿ وَيَخْشَ اللّهَ ﴾ عقابه ﴿ وَيَخْفَ اللّهَ ﴾ ويخاف عذابه باجتناب معاصيه وبامتثال أوامره وقرئ و«يتّقه» بسكون القاف وكسر الهاء ﴿ فَأَوْلَئِهَ كُ مُمُ ٱلْفَآيِزُونَ ﴾ بالثواب وقيل: المعنى ويخشى الله في ذنوبه الّتي عملها ويتّقه فيما بعد.

وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَهِنَ أَمَرْتُهُمْ لَيَخْرُجُنَّ قُل لَا نُقْسِمُواْ طَاعَةُ مَغَرُوفَةُ إِنَّ ٱللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ ٱللّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولُ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا ثُمِّلَ وَعَلَيْحِكُم مَّا مُجِلَتُهُ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْ نَدُواْ وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ

ا\_سورة لقمان: ١٣.

٢\_ نور الثقلين، ج ٣، ص ٦١٦؛ وتفسير فرات، ص ٢٨٨؛ ومجمع البيان، ج ٧، ص ٢٦٣.

إِلَّا ٱلْبَكَعُ ٱلْمُبِينُ ﴿ وَعَدَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ مِنكُرْ وَعَكِمُواْ ٱلْعَهَدُونِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَ لَمُمْ دِينَهُمُ ٱلّذِي آرَفَعَنَى لَمُمْ وَلِيُكِبَدِلَنَهُم مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِ لَا بُنْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَغْرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ فَا اللَّهِ اللَّهُ الْفَلِيعُونَ ﴿ فَا اللَّهُ الْفَلِيعُونَ ﴿ فَا اللَّهُ اللَّهُ الْفَلِيعُونَ ﴿ اللَّهُ الْفَلْمِيعُونَ ﴿ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْفَلْمِيعُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الل

وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ المعنى: لمّا بين اللّه في الآية السابقة كراهة المنافقين عن حكم الرسول أتوا إلى الرسول فقالوا: واللّه لئن أمرتنا أن نخرج من ديارنا وأموالنا ونسائنا لخرجنا وإن أمرتنا بالجهاد جاهدنا وأجهدوا في اليمين فأمر اللّه نبيّه بقوله: ﴿ قُلْ لا نُقْسِمُوا ﴾ ولو كان يمينهم على حسب الواقع والصدق لم يجز النهي عنه لأن من حلف على القيام بالبرّ والواجب لا يجوز أن ينهى عنه ومن نوى الغدر لا الوفاء فقسمه لا يكون إلّا قبيحاً.

﴿ طَاعَةٌ مَّعُرُوفَةً ﴾ إذا كانت مرفوعة فهي خبر لمبتد، محذوف أي: المطلوب طاعة معروفة لا أيمان كاذبة أو مبتدأ خبره محذوف أي: طاعة معروفة أمثل من يمينكم أو التقدير: عليكم بطاعة معروفة وعلى النصب أي: أطيعوا طاعة معروفة صحته.

﴿ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ ﴾ بأعمالكم من طاعتكم بالقول ومخالفتكم بالفعل.

ثم أكد أمر الطاعة فقال: ﴿ قُلْ ﴾ لهم: ﴿ أَلِمِيهُ أَلَهُ ﴾ فيما أمركم به ﴿ وَأَلِمِيهُ أَلَهُ ﴾ فيما أمركم به واحذروا مخالفته ﴿ فَإِن تَوَلَّوا ﴾ أصله تتولّوا عن طاعة الله ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْهِ ﴾ أي: على الرسول ﴿ مَا حُيْلَ ﴾ من أداء الرسالة وكلّف ﴿ وَلَيْ عَلَيْهُ ﴾ أي: الرسول ﴿ وَلَان تُعْلِيعُوهُ ﴾ أي: الرسول ﴿ وَلَان تُعْلِيعُوهُ ﴾ أي: الرسول ﴿ وَلَان تُعْلِيعُوهُ ﴾ أي: الرسول ﴿ وَلَانَ نَعْلِيعُوهُ ﴾ أي: الرسول ﴿ وَلَانَ نَعْلِيعُوهُ ﴾ أي: الرسول ﴿ وَلَانَ نَعْلِيعُوهُ ﴾ أي: الرسول ﴿ وَلَانَ مَعْلِيعُوهُ ﴾ أي: الرسول ﴿ وَلَانَ مَعْلِيعُوهُ ﴾ أي: الرسول ﴿ وَلَانَ مَعْلِيعُوهُ ﴾ أي الرشد والصلاح والجنّة.

﴿ وَمَا عَلَى ٱلرَّمُولِ إِلَا ٱلْكُنَّعُ ٱلْمُهِيثُ ﴾ وبيان الشريعة وليس عليه الاهتداء وإنّما ذلك عليكم ونفعه راجع إليكم والمبيّن البيّن الواضح والموضح لما بكم

الحاجة إليه. في «الكافي» عن الصادق للنه في خطبة في وصف النبي كالنه قال: «قال رسول الله تالنه الله النبوة». (١) وعن الباقر للنه قال: «قال رسول الله تالنه الله الله تالنه الله تالنه الله تالنه الله تالنه الله تالنه الله عز وجل فيما حملكم من كتابه فإني مسؤول وإلكم مسؤولون، إني مسؤول عن تبليغ الرسالة وأما أنتم فتسألون عما حملتم من كتاب الله وسنتي». (٢)

﴿ وَعَدَ اللّهُ الَّذِينَ مَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَكِلُوا الصّناطِحَاتِ لِسَتَغَلِفَاتُهُمْ فِي الْأَرْضِ اللّهِ للجعلمَة اللّذِيكَ مِن مَبْلِهِمْ اللّهِ يعني: للجعلمَة الله الله الله ﴿ وَلَيْتَكُونَ اللّهُ اللّهِ اللّه الله الله ﴿ وَلَيْتَكُونَ اللّه الله الله وَلَيْتَكُونَ إِنّهُ اللّه الله الله الله الله الله الله الجابرة بمصر والشام الله والورثهم أرضهم وديارهم وأموالهم.

وعن أبيّ بن كعب قال: لمّا قدم رسول اللّه وأصحابه المدينة وآواهم الأنصار رمتهم العرب عن قوس واحدة وكان الأنصار لا يبيتون إلّا مع السلاح ولا يصبحون إلّا في السلاح وقالوا: أترون أنّا نعيش حتّى نبيت آمنين مطمئنين لا نخاف إلّا اللّه فنزلت هذه الآية.

والمراد بالأرض في قوله: ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ قيل: إنّه أراد بالأرض أرض مكّة لأنّ المهاجرين كانوا يسألون ذلك وقد فعل اللّه لهم ومكّنهم من إظهار دينه بعد أن كانوا يخافون من أذى المشركين وفعل بمن كان بعدهم من هذه الأمّة وأبدلهم بالخوف أمناً وبسط لهم في الأرض وأنجز موعدته لهم.

۱۔الکافی، ج ۱، ص ۳.

٢- الكافي، ج ٢، ص ٢٠٦؛ وبحار الأنوار، ج ٧، ص ٢٨٣؛ والصافي. ج ١، ص ١٧.

وقيل: معنى الآية في قوله تعالى: ﴿ وَلِيُسُبِدِلْنَهُمْ مِنْ بَعَدِ خَوْفِهِمْ ﴾ أي: بعد خوفهم في الدنيا من الله أمنا في الآخرة ويعضده ما روي عن النبي الشيئة أنه قال حاكياً عن الله سبحانه: «إنّى لا أجمع بين خوفين ولا بين أمنين إن خافني في الدنيا أمنته في الآخرة». (١)

تحقيق: وهو أنّ الآية تدلّ على أنّه سبحانه يعلم الأشياء قبل وقوعها خلافاً لهشام بن الحكم فإنّه قال: لا يعلمها قبل وقوعها ووجه الاستدلال به أنّه سبحانه أخبر عن وقوع شيء في المستقبل إخباراً على التفصيل وقد وقع المخبر مطابقاً للخبر ومثل هذا لا يصح إلّا مع العلم.

وكذلك تدلَّ الآية على أنَّه حيَّ قادر لأنَّه قال: ليستخلفنَهم، إلخ. وقد فعل كلَّ ذلك ولو لا القدرة لما صدر هذه الأمور.

وقالت المعتزلة: إن الآية تدلّ على أن فعل الله معلّل بالغرض لأن المعنى في الآية: لكي يعبدونني ويريد من الكلّ العبادة لأن من فعل فعلاً لغرض فلابد وأن يكون مريداً لذلك الغرض.

وأيضاً دلّت الآية على صحّة نبوة محمّد ﷺ لأنّه أخبر بالغيب وعن وقوع أمر سيقع وهو دليل صدقه وإعجازه.

فإن قيل: إن الآية فيها دلالة على استخلاف الأئمة الأربعة لأنّه سبحانه قال: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الَّذِينَ مَامَثُواْ مِنكُرْ وَعَكِوْا الضَّلِلِحَنتِ ﴾ والمراد من الحاضرين في زمان محمّد وهذا الوعد بعد الرسول لهولاء الخلفاء لأنّه لا نبيّ بعده فالمراد بالاستخلاف الإمامة.

فالجواب أنّ الآية لو كانت كما زعموها فيلزم حصول الخلافة لكلّ من آمن وعمل صالحاً لأنّ ظاهر الآية يشمل العموم وغير مخصوص بهولاء الأربعة فثبت

١ ـ مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٦٦؛ ونور الثقلين، ج ٣، ص ٦٢٠.

أنّ المراد غير ذلك وليست هذه الآية حجّة على صحّة خلافتهم وإنّما صحّة خلافة عليّ للنّه بآيات عديدة ونصوص من الرسول في مواضع عديدة.

﴿ وَمَن كَفَر مَعَدَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْفَسِعُونَ ﴾ أي: ومن ارتد وكفر هذه النعمة وجحدها من بعد ما أنعمنا عليه ﴿ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْفَسِعُونَ ﴾ ذكر الفسق بعد الكفر مع أن الكفر أعظم من الفسق لأن الفسق في كلّ شيء هو الخروج إلى أكثره والمعنى أولئك هم الخارجون إلى أقبح وجوه الكفر.

والمروي عن أهل البيت عليهم الستلام أنها في المهدي من آل محمد النبي (١) وروى العياشي بإسناده عن علي بن الحسين النبي أنه قرأ الآية قال: «هم والله شيعتنا أهل البيت والله يفعل الله ذلك بهم على يد رجل منا وهو مهدي هذه الأمة وهو الذي قال رسول الله والله الله الما يبق من الدنيا إلا يوم واحد لطول الله ذلك اليوم حتى يتولى رجل من عترقي اسمه اسمي يملا الارض قسطاً وعدلا كما ملنت اليوم حتى يتولى رجل من عترقي اسمه اسمي يملا الارض قسطاً وعدلا كما ملنت ظلماً وجوراً». وروي ذلك عن أبي جعفر وأبي عبد الله المناه الله الله المناه الله الله المناه الله المناه الله الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله الله الله المناه الله الله المناه الله المناه الله الله المناه الله الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله الله المناه المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله الله المناه المناه الله المناه المناه المناه الله المناه المناه المناه الله المناه المن

فعلى هذا يكون المراد بالذين آمنوا وعملوا الصالحات النبيّ وأهل بيته المخصوصين وتضمّنت الآية البشارة بالتمكّن والاستخلاف لهم وارتفاع المخوف عنهم عند قيام المهديّ ويكون منهم فحيننذ المراد بقوله سبحانه: ﴿ حَكَمَا السّتَخْلُفُ اللَّذِينَ مِن قَبِلِهِم ﴾ هو أن جعل الصالح للخلافة خليفة لا من لا يصلح لها مثل آدم للنه وداود وسليمان ولو لم يكونوا صالحين للخلافة من لا يصلح لها مثل آدم للنه وله: ﴿ إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (" وقوله: ﴿ إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (" وقوله: ﴿ يَنْدَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلَىٰنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (" وقوله: ﴿ يَنْدَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلَىٰنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (" وقوله: ﴿ فَقَلَدُ مَالَيْنَا مَالَ إِبْرَهِمِمَ

١- مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٦٧؛ والصافي، ج ٢. ص ٤٤٤.

٢ سورة البقرة: ٣٠.

٣\_سورة ص: ٢٦.

آلكِنَابَ وَلَلْمِكُمَةً ﴾ والمراد بالحكمة النبوة وعلى هذا إجماع العترة الطاهرة أي: الأثمّة الاثنا عشر حجّة لأن النبي الله قال: «إنّي تارك فيكم العقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض». (٢)

وهاهنا تحقيق آخر وهو أنّ التمكين في الأرض على الإطلاق لم يتّفق فيما مضى فهو منتظر لا محالة لأن الله لا يخلف وعده. وفي «الإكمال» عن الصادق في قصّة نوح الله وذكر انتظار المؤمنين من قومه الفرج حتّى أراهم اللَّه الاستخلاف والتمكين قال النابي: ﴿ وَكَذَلُكُ الْقَالُمُ اللَّهِ فَإِنَّهُ يَمَتُدُ أَيَّامُ غَيبته ليصرح الحق عن محضه ويصفو الإيمان من الكدر بارتداد كل من كانت طينته خبيثة إذا أحسوا بالاستخلاف والأمر المنتشر في عهد القائمه، قال الراوى: فقلت: يا ابن رسول الله فإن هؤلاء يزعمون أن هذه الآية نزلت في حق من مضى من الخلفاء الأربعة قال: «لا متى كان الَّذين الَّذي ارتضاه الله ورسوله متمكَّناً بالتشار الأمن في الأمّة وذهاب الخوف عن قلوبها وارتفاع الشكّ من صدورها في عهد واحد من هؤلاء حتى في عهد علي النبي وارتداد المسلمين والفتن التي كانت تعور في أيّامه والحروب الَّتي كانت تنشب بين الكفّار وبينهم. (٢٠) وروى المقداد عن النبيَّ ﷺ أنَّه قال: «لا يبقى على الأرض بيت مدر ولا وبر إلَّا أدخله الله كلمة الإسلام بعزّ عزيز أو ذلَّ ذليل إمَّا أن يعزَّهم الله فيجعلهم من أهلها وإمَّا أن يذلُّهم فيدينون بها». (١٠) وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَمَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۞ لَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَأْوَنِهُمُ ٱلنَّارُّ وَلَيْقُسَ ٱلْمَعِيدُ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّ

١- سورة النساء: ٥٤.

٢-عيون أخبار الرضا، ج ١، ص ٦٨؛ وج ٢، ص ٢٠٨؛ وكمال الدين، ص ٦٤.

٣ــكمال الدين، ص ٣٦٥؛ وتفسير الصافي، ج ٣، ص ٤٤٥؛ وبحار الأنوار، ج ٥١، ص ٢٢٢.

٤\_مجمع البيان، ج ٥، ص ٤٥؛ والتبيان، ج ٧، ص ٤٥٥؛ والصافي، ج ٢، ص ٣٣٩.

ثم أمر سبحانه بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وإطاعة أوامر رسوله لترحموا جزاء على ذلك وتثابوا بالنعم الجزيلة ثم قال: يا محمد وأيّها السامع لا تحسبوا أن الذين كفروا سابقين فائتين في الأرض يقال: طلبته فأعجزني أي: سبقني وما قدرت عليه أي: لا تظن أن الكافر يفوتني.

ومستقرّهم ﴿وَمَأْوَنَهُمُ ٱلنَّارُ وَلِيَّلَى ٱلْمَصِيرُ ﴾ أي: بئس المستقرّ وإنّما وصفها بذلك وإن كانت حكمة وصوابا من فعل الله لما ينال الصائر إليها من الشدائد والآلام.

يَتَأَيُّهَا الَّذِي مَامَنُوا لِيَسْتَعْدِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكُ أَيْمَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَرْ يَبْلُغُوا الْمُلْمُمُ مِنَا اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ ا

١- مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٦٩؛ ووسائل الشيعة، ج ١٤، ص ١٦١.

ولكن يدخلن ويخرجن (١) وفي رواية أخرى: هم المملوكون من الرجال والنساء والصبيان. (٢)

وأمّا أهل الجماعة قال القاضي: قوله: ﴿ لِيَسْتَقْدِنَكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَنْتُكُمْ ﴾ وإن كان ظاهره الرجال فالمراد به الرجال والنساء.

قال الرازي (٣): ظاهر قوله: ﴿ اللَّهِ عَلَكُتْ أَيْمَنْكُمْ ﴾ يدخل فيه البالغون والصغار وحكي عن ابن عبّاس أن المراد الصغار واحتجوا بأن الكبير من المماليك ليس له أن ينظر إلّا إلى ما يجوز للحرّ أن ينظر إليه. قال ابن المسيّب: لا ينبغي للمرأة أن ينظر عبدها إلى قرطها وشعرها وشيء من محاسنها.

وقال آخرون: بل البالغ من المماليك له أن ينظر إلى شعر مالكه وما شاكله قالوا: وظاهر الآية يدل على اختصاص عبيد المؤمنين والأطفال من الأحرار بإباحة ما حظره الله من قبل على جماعة المؤمنين بقوله: ﴿ لَا تَدْخُلُواْ بَيُونِ عَلَى بَوْلَهِ مَنْ قبل على الأوقات الثلاثة.

وبالجملة قال بعضهم: نزلت هذه الآية في أسماء بنت أبي مرثد قالت: إنّا لندخل على الرجل والمرأة ولعلّهما يكونان في لحاف واحد وقيل: دخل عليهما غلام لها كبير في وقت كرهت دخوله فيه فأتت رسول الله الله الله فقالت: إن خدمنا وغلماننا يدخلون علينا في وقت نكرهها فنزلت الآية. (١)

قال ابن عمرو مجاهد: قوله: ﴿ لِيَسْتَغَذِنكُمْ ﴾ عنى به الذكور دون الإناث لأن قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ مَلَكُتُ أَيْمَنْتُكُو ﴾ صيغة الذكور وهذا القول مطابق لما ورد عن الصادق والباقر اللَّهُ وهو الصحيح.

١\_الكافي، ج ٥، ص ٥٣٠.

٢\_ الكافي، ج٥، ص ٥٣٠؛ وسائل الشيعة، ج ١٤، ص ١٦٠.

٣ تفسير الرازي، ج ٢٤، ص ٢٨.

٤\_ تفسير الثعلبي، ج ٧، ص ١١٦؛ وتفسير الرازي، ج ٢٦، ص ٢٩.

﴿ وَاللَّهِ مِنْ لَمْ يَبَلُغُوا اللَّهُ اللَّهُ مِنْكُمْ ﴾ أي: الّذين لم يبلغوا من أحراركم وأراد الصبيّ الّذي يميّز بين العورة وغيرها فحينئذ قال الجبّائيّ: الاستيذان واجب على كلّ بالغ وكلّ حالة وعلى الأطفال في هذه الأوقات الثلاثة بظاهر الآية ثلاث مرّات في ثلاث أوقات من ساعات الليل والنهار.

ثمّ فسرها سبحانه بقوله تعالى: ﴿ مِن قَبْلِ سَلَوْةِ ٱلْفَجْرِ ﴾ وذلك أن الإنسان ربّما يبيت عرياناً أو على حال لا يحب أن يراه غيره في تلك الحالة والوقت الثاني: ﴿ وَمِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُم مِن ٱلطّهِيرَةِ ﴾ يريد عند إلقائها للقائلة والوقت الثالث: ﴿ وَمِن بَعْدِ صَلَوْةِ ٱلْوَسُلَةِ ﴾ الآخرة حين يأوي الرجل إلى امرأته ويخلو الثالث: ﴿ وَمِن بَعْدِ صَلَوْةِ ٱلْوَسُلَةِ ﴾ الآخرة حين يأوي الرجل إلى امرأته ويخلو بها وفي «الكافي» عن الصادق التِهِ قال: «منكم» أي: من أنفسكم قال: «عليكم الاسعيذان من قد بلغ في هذه الساعات العلاقة». (١) لأنّها أوقات التجرد عن الثياب وأوقات الخلوة والالتحاف وطرح الثياب.

﴿ ثَلَثُ عَوْرَتِ ﴾ المعنى هن أي: الأوقات ثلاث عورات جمع عورة والقاعدة أن ما كان على فعلة من الأسماء تحريك العين في الجمع إلّا أن العرب كرهوا تحريك العين فيما كان عينه واوا أو ياء لما كان يلزم من الانقلاب إلى الألف ولذلك أسكنوا.

وإنّما سمّيت هذه الأوقات عورات لأن الإنسان في هذه الأوقات الثلاثة غالبا يضع ثيابه وجلبابه فتبدو عورته قال البعض: كان أناس من الصحابة يعجبهم أن يواقعوا نساءهم في هذه الأوقات ليغتسلوا(٢) ثمّ يخرجون إلى الصلاة فأمرهم الله أن يأمروا غلمانهم والمملوكين أن يستأذنوا في هذه الساعات المخصوصة.

۱\_الکافی، ج ٥، ص، ٥٣٠.

٢- وعليه فلا وجه للوقت الثالث فإنه بعد صلاة العشاء.

والغلمان و بُنَاخُ بَعَدَهُنَ المؤمنين الأحرار و لَوْلا عَلَيْهِم المؤمنين الخدم والغلمان و بُنَاخُ بَعَدَهُنَ النادة الله أي: حرج في أن لا يستأذنوا في غير هذه الأوقات الثلاثة ثمّ بيّن العلّة بقوله تعالى: و مُؤوّن عَلَيْكُم الله أي: هم خدمكم فلا يجدون بدا من دخولهم عليكم في غير هذه الأوقات ويتعذّر عليهم الاستيذان في كلّ وقت لأنهم أهل الخدمة ليلاً ونهاراً ولابد من طواف المماليك على الموالى.

وفي «الكافي» عن الصادق الذي المدخول معضكم وهم المماليك على بعض وهم الموالي والطواف الذي يكثر الدخول والخروج والتردد ورفع بعضكم على الابتداء أي: بعضكم طائف على بعض وإنّما حذف لأن طوافون يدل عليه وفي «الكافي» عن الصادق النها العلاقة بغير إذن إن شاء».

﴿ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ أَلِمَهُ لَكُمُ ٱلْآيِنَتُ وَأَلَقُهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ أي: مثل ما بين لكم ما تعبّدكم به أيضاً يبيّن الله في هذه الآيات الأحكام والله عليم بمصالحكم حكيم فيما يفعله.

١\_الكافي، ج ٥، ص ٥٣٠.

وحاصل الحكم أنّه أوجب على من بلغ الحلم الجري على سنّة من قبلهم من المستأذنين في سائر الأوقات وألحقهم بمن دخل تحت قوله: لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم حتّى تستأنسوا وتسلّموا على أهلها.

وَٱلْقَوَاعِدُ مِنَ ٱللِّسَكَآءِ ٱلَّتِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِ كَ جُنَاعٌ أَن يَضَعْنَ ثِيَابَهُ كَ عَيْرَ مُتَبَرِّحَاتِ بِزِينَةٌ وَأَن يَسْتَغْفِفْ خَيْرٌ لَهُ كَ وَٱللَّهُ سَكِيعٌ عَلِيثُرُ اللَّهِ

قال ابن السكّيت: امرأة قاعد إذا قعدت عن الحيض وقال المفسّرون: القواعد هن اللواتي قعدن عن الحيض والولد من الكبر ولا مطمع لهن في الأزواج والأولى أن لا يعتبر قعودهن عن الحيض لأن ذلك ينقطع والرغبة فيهن باقية فالمراد قعودهن عن حال الزوج.

وباس والديم المقانع وغيره وباس والديم وباس والديم وباس والديمة وغيرها لا أن المحلباب فوق الخمار والرداء وقيل: ما فوق الخمار من المقانع وغيرها لا أن يكشفن عورتهن بل أبيح لهن العقود بين يدي الأجانب في ثيابهن من ثياب الأبدان الملاصقه ولا بأس بكشف وجهها ويدها لا كل الثياب وعير مترجعت والمرأة يؤينة أي: غير قاصدات بوضع ثيابهن إظهار زينتهن والتبرج كشف المرأة للرجل بإظهار محاسنها فإظهار الزينة في القواعد وغيرهن مخطور وأما الشابات فإنهن يمنعن من وضع الجلباب والخمار ويؤمرن بلبس أكثف المجلابيب لئلًا تربهن وتصفهن ثيابهن وقد روي عن النبي تالين أنه قال: «للزوج ما قوق الدرع ولغير دي محرم أربعة أثواب درع وخمار وبطباب وإذار والخمار المقنعة». (١) وواًن يَستَغففن عن أي: واستعفاف القواعد وجلباب وإذار والخمار المقنعة». (١)

١ مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٧١؛ والصافي، ج ٣. ص ٤٣٠.

وهو أن يطلبن العفّة بلبس الجلابيب ﴿ مَيْرٌ لَهُرَثُ وَاللَّهُ سَيَيعٌ ﴾ لأقوالكم ﴿ عَلِيتُ ﴾ بنيّاتكم.

لَيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْدَج حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ مَا الْمُعْرِثِ مَا الْمَايِضِكُمْ أَنْ بُيُونِ الْمَوْتِكُمْ أَنْ بُيُونِ أَخْوَلِكُمْ أَنْ بُيُونِ أَخْوَلِكُمْ أَنْ بُيُونِ أَخْوَلِكُمْ أَنْ بُيُونِ أَخْوَلِكُمْ أَنْ بُيُونِ مَنْتُوتُ مَ أَنْ بُيُونِ مَنْتُوتُ مَا مَلَكُمْ مَنْ مُنَاقِعَةً أَنْ مَدِيفِكُمْ أَنْ بُيُونِ مَنْتُوتُ مَنْ اللّهُ مَنْتُولِكُمْ أَنْ مَنْتُولِكُمْ أَنْ بُيُونِ مَنْتُولِكُمْ أَنْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولِكُمْ أَنْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولِكُمْ أَنْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُعِلَاكُمْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُمْ مَنْتُمْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولُولِكُمْ مَنْتُولُولُكُمْ مَنْتُولُولُكُمْ مَنْتُولُكُمْ مَنْتُولُكُمْ مَنْتُولُولُكُمْ مَنْتُولُكُمْ مَنْتُولُولُكُمْ أَنْتُولُولُكُمْ مَنْتُولُولُكُمْ مَنْتُمْ مَنْتُولُولُكُمْ مَنْتُولُولُكُمْ مَنْتُولُولُكُمْ مَنْتُولُولُكُمْ مَنْتُولُولُكُمْ أَنْتُولُولُكُمْ مُنْتُولُولُكُمْ مَنْتُمُ مَنْتُكُمْ مَنْتُولِكُمْ مَنْتُولُولُكُمْ مِنْتُولُكُمْ مَنْتُولُولُكُمْ مِنْتُولُولِكُمُ مِنْتُولُولُكُمْ مِنْتُولُولُكُمْ مِنْتُولُولُكُمْ مِنْتُولُولُكُمْ مِنْتُولُولُكُمْ مِنْتُولُولُكُمْ مَنْتُلُولُكُمْ مَنْتُلُولُكُمُ مِنْتُلُولُكُمُ مِنْتُولُكُمُ مِنْتُولُولُكُمُ مِنْتُولُولُكُمُ مِنْتُلُولُكُمُ مُنْتُولُكُمُ مِنْتُلُولُكُمُ مِنْتُلُولُكُمُ مِنْتُلُولُكُمُ مِنْتُلُكُمُ مِنْتُلُولُكُمُ مِنْتُلُكُمُ مُنْتُلُكُمُ مِنْتُلُولُكُمُ مِنْتُلُكُمُ مُنْتُلُكُمُ مُنْتُلُكُمُ مُنْتُلُكُمُ مُنْتُلُكُمُ مُنْتُلُكُمُ مُنْتُلُكُمُ مُنْتُلُكُمُ مُنَالِلُكُمُ مُنْتُلُكُمُ مُنْتُلُكُمْ مُنْتُلُكُمُ مُ

الحرج الضيق مشتق من الجرجة وهي الشجر الملتف بعضه ببعض لضيق المسالك لمّا تقدّم ذكر الاستيذان عقبه سبحانه بذكر دفع الحرج عن المؤمنين في الانبساط بالأكل والشرب فقال: ﴿ لَيْنَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ ﴾ واختلف في تأويله على وجوه:

أحدها: أن المعنى ليس عليكم في مؤاكلتهم حرج الأنهم كانوا يتحرّجون من ذلك ويقولون: إن الأعمى لا يرى فنأكل حينئذ الطعام دونه عن ابن عبّاس: (وهو مكفوف البصر والأعرج لا يتمكّن من الجلوس والمريض يضعف عن الأكل) فعلى هذا «على» في الآية بمعنى «في».

وثانيها: أنّ المسلمين كانوا إذا غزوا خلّفوا زمناهم في منازلهم وكانوا يدفعون إليهم مفاتيح أبوابهم ويقولون: قد أحللنا لكم أن تأكلوا ممّا في بيوتنا فكان أولئك يتحرجون من ذلك ويقولون: لا ندخلها وهم غيّب فنفى الله الحرج عن الزمنى في أكلهم من بيت أقاربهم أو من بيت من تدفع إليهم المفتاح إذا خرج للغزو وعن سعيد بن المسيّب والزهريّ.

وثالثها: أن المعنى ليس على الأعمى والأعرج والمريض ضيق ولا إثم في ترك الجهاد والتخلّف عنه ويكون قوله: ﴿ وَلَا عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ ﴾ كلاماً مستأنفاً فأوّل الكلام في الجهاد وآخره في رخصة الأكل عن ابن زيد والحسن والجبّائي.

ورابعها: أنّ العميان والعرجان والمرضى تركوا مؤاكلة الأصحاء أمّا الأعمى كان يقول: إنّي لا أرى شيئاً فربّما آخذ الأجود وأترك الأردء وأمّا الأعرج والمريض فخافا أن يفسدا الطعام على الأصحاء لأجل أنّ الأصحاء يتكرّهون منهم فلذلك تركوا المؤاكلة مع الأصحاء فنفى الله الحرج عنهم ورخّصهم.

وخامسها: أن الزمنى والعميان والمرضى رخص الله لهم في الأكل من بيوت سمّاهم في الآية وذلك أن قوماً من أصحاب رسول الله كانوا إذا لم يكن عندهم ما يطعمونهم ذهبوا بهم إلى بيوت آبائهم وأمّهاتهم وقراباتهم فكان أهل الزمانة يتحرّجون من أكل ذلك الطعام لأنّه كان يطعمهم غير مالكه وكان المؤمنون يذهبون بالعميان والضعفاء إلى بيوت أزواجهم وأولادهم وقراباتهم وأصدقائهم فيطعمونهم منها فلمّا نزل قوله تعالى: ﴿لاَ تَأْكُلُوا مَن عَن مَرَاضِ ﴾ (١) فعند ذلك امتنع أَمُولَكُم بَيْنَكُم وَآبَنِول أن يأكلوا من طعام أحد فنزلت الآية قال بعض المفسّرين: مثل الناس وامتنعوا أن يأكلوا من طعام أحد فنزلت الآية قال بعض المفسّرين: مثل قتادة كانت الأنصار في أنفسها قذارة وكانت لا تأكل من هذه البيوت إذا استغنوا ويتحرّجون من أكله فأنزل اللّه هذه الرخصة.

١\_ سورة النساء: ٢٩.

وبالجملة ﴿ وَلا عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ ﴾ أي: وليس عليكم حرج أن تأكلوا من بيونكم ﴿ أَوْ بُيُونِ مَاكَمْ اَوْ بُيُونِ أَنْهَانِكُمْ أَوْ بُيُونِ إِخْوَرْكُمْ أَوْ بُيُونِ الْمَهَانِكُمْ أَوْ بُيُونِ مَاكَمْ أَوْ بُيُونِ الْمَهَانِكُمْ أَوْ بُيُونِ مَاكُمْ أَوْ بُيُونِ مَاكَمْ أَوْ بُيُونِ مَاكَمْ أَوْ بُيُونِ مَاكَمْ أَوْ بُيُونِ مَاكَمْ أَوْ بَيُونِ مَاكَمْ أَوْ بَيُونِ مَاكَمْ أَوْ بُيُونِ مَاكَمْ أَوْ بَيُونِ مَاكَمْ أَوْ مَا مَلَكُمْ أَوْ بَيْوِلِ فَالِي اللَّهُ وَلَيْ يَعْومُ فِي ماله فيأكل في قوله: ﴿ وَكِيلُ يَعْومُ فِي ماله فيأكل بغير إذنه». (١)

وعن أحدهما المنتجين الله الله عليك جناح فيما الطعمت أو أكلت ممّا ملكت مفاقحه ما لم تفسده». (٥)

والحاصل أن هذه الرخصة في أكل مال القرابات وهم لا يعلمون

١- الكافي، ج ٥، ص ١٣٥؛ وعلل الشرايع، ج ٢، ص ٥٢٤.

٢\_عوالي اللثالي، ج ٢، ص ١١٣؛ ومجمع البيان، ج ٧، ص ٢٧٣.

٣- الكافي، ج ٥، ص ١٣٦؛ والاستبصار، ج ٣، ص ٤٩.

٤\_ الكافي، ج ٦، ص ٢٧٧؛ والمحاسن، ج ٢، ص ٤١٦.

٥- الكافي، ج٦، ص٢٧٧؛ والتهذيب، ج ٩، ص ٩٥؛ ووسائل الشيعة، ج ١٦، ص ٤٣٥.

كالرخصة لمن دخل حائطاً وهو جائع أن يصيب من ثمره أو مر في سفره بغنم وهو عطشان أن يشرب من رسله بوسعة منه على عباده ولطفاً لهم ورغبة بهم عن دناءة الأخلاق.

وقال الجبّائيّ: إنّ الآية منسوخة بقوله: ﴿ لَا نَدْخُلُوا بَيُوتَ النّبِيّ إِلّا أَن اللهِ اللهِ يُؤذَتَ لَكُمْ إِلَى طُعَامِ غَيْرَ نَظِرِينَ إِنَكُ ﴾ (ا) ويقول النبيّ ﷺ: «لا يحلّ مال امره مسلم إلّا بطيبة نفسه». (ا) ولكن المرويّ عن أئمة الهدى عليهم الستلام أنّهم قالوا: «لا بأس بالأكل لهؤلاه من بيوت ذكر الله بغير إذنهم قدر حاجتهم من غير سرف». (ا)

﴿ أَوْ مَا مَلَكَ عُنَا مِكَا عُمَا الرجل في أَوْ مَا مَلَكَ الرجل في أَوْ مَا مَلَكَ الرجل في أموره وقيل: معناه ليس حرج في الأكل من بيوت عبيدكم ومماليككم وإن السيّد يملك منزل عبده والمفاتح هنا الخزائن لقوله: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْفَيْبِ ﴾ (١).

﴿ أَوْ سَدِيقِكُمْ ﴾ رفع الحرج عن الأكل في بيت صديقه بغير إذنه إذا كان عالماً بأنّه يطيب نفسه بذلك لا أن يعلم كراهته ويأكل والصديق هو الذي صدقك عن مودّته ولفظ الصديق يقع على الواحد والجمع قال جرير: دعون الهوى ثمّ ارتمين قلوبنا بأسهم أعداء وهن صديق

١\_سورة الأحزاب: ٥٣.

٢-انظر: من لا يحضره الفقيه، ج ٤، ص ٩٣؛ ووسائل الشيعة، ج ١٩، ص ٣.

٣-التبيان، ج ٧، ص ٤٦٣؛ ومجمع البيان، ج ٧، ص ٢٧٣.

٤\_سورة الأنعام: ٥٩.

٥ مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٧٤. زبدة البيان، ص ٣٧٠.

حرة. (١) وعن ابن عبّاس: (الصديق أكثر برا من الوالدين لأن أهل جهنّم لمّا استغاثوا لم يستغيثوا بالآباء والأمّهات بل بالأصدقاء فقالوا: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَيْعِينَ \* وَلَا صَدِينٍ عَبِي ﴾ (١).

وقيل: نزلت الآية في حيّ من كنانة، كان الرجل منهم لا يأكل وحده يمكث يومه فإن لم يجد من يؤاكله لم يأكل شيئاً وربّما كانت معه الإبل الجفل فلا يشرب من ألبانها حتّى يجد من يشاربه فأعلم الله سبحانه أن الرجل إذا أكل وحده لا حرج عليه وهذا قول ابن عبّاس وقيل: كانت الانصار إذا نزل بواحد منهم ضيف لم يأكل إلّا وضيفه معه فرخُص الله لهم أن يأكلوا كيف شاءوا مجتمعين أو متفرّقين.

وأشتاتاً جمع شت وشتّى جمع شتيت وشتّان تثنية شت وقيل: الشت مصدر بمعنى التفرّق ثمّ يوصف به ويجمع.

﴿ فَإِذَا دَخَلْتُم بُيُونَا فَسَلِمُوا عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ ﴾ المعنى أنّه تعالى جعل أنفس المسلمين كالنفس الواحدة على مثال قوله ولا تقتلوا أنفسكم قال ابن عبّاس:

ادالمصدر السابق نفسه.

٢-سورة الشعراء: ١٠١.

٣- تفسير القمي، ج ٢، ص ١٠٨؛ والتبيان، ج ٧، ص ٤٦٢.

(فإن لم يكن أحد فعلى نفسه فليقل: السلام علينا من قبل ربّنا وإذا دخل المسجد فليقل: السلام على رسول اللّه وعلينا من ربّنا وإن كان في البيت أهل الذمّة فليقل: السلام على من اتّبع الهدى).

وَيَنِيَدَ اللّٰهِ نَصِبِ على المصدر تقديره: حيّوا تحيّة وَلِينَ عِندِ اللّٰهِ أَي الأمر بهذه التحيّة شرعه اللّه ومن أمر اللّه قال ابن عبّاس: من قال السلام عليكم معناه اسم اللّه عليكم. قوله: وَهُبُنَرَكَةُ طَيِّبَةً ﴾ أي: إنّ السلام مبارك ثابت لما فيه من الأجر والثواب فإنّهم كانوا يقولون: عم صباحاً فبيّن اللّه أنّ السلام دعاء بالسلامة من آفات الدنيا والآخرة.

﴿ كَذَالِكَ يُبَيِّكُ اللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَنَتِ لَعَلَّكُمْ تَعَلِّوَكَ ﴾ أي: كما بيّن لكم الأحكام يفصّل ويشرح لكم الأدلّة على جميع ما يأمركم به لتعقلوا معالم دينكم.

إِنَّمَا الْمُتَهِمُونَ الَّذِينَ مَامَنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنَا كَانُوا مَعَهُ عَلَّنَ أَمْ جَاجِع لَمْ يَدْهَبُوا حَقَّ بَسْتَغَذِنُوهُ إِنَّ الَّذِينَ بَسْتَغَذِنُونَكَ أُولَتِهِكَ الَّذِينَ بُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ فَإِذَا السّتَغَذَنُوكَ لِبَعْضِ شَتَانِهِمْ فَأَذَن لِمَن شِنْتَ مِنْهُمْ وَرَسُولِهِ فَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ عَلَمُ مَا اللّهُ عَلَمُ مَا اللّهُ عَلَمُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَمُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَمُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

القمي: نزلت في قوم كانوا إذا جمعهم النبي الشيخ لأمر من الأمور في بعث

يبعثه أو في حرب قد حضرت يتفرّقون بغير إذنه فنهاهم اللّه عن ذلك. (١)

وحاصل المعنى: أن الله لما بين في الآيات السابقة كيفية المعاشرة والمؤاكلة من المؤمنين شرح في هذه الآية حكم المعاشرة مع النبي النبي فقال: «ليس المؤمنون على الحقيقة إلّا الذين صدقوا بتوحيد الله وعدله وأقروا بصدق رسوله». ﴿ وَلِنَا كَانُوا مَع الرسول على أمر يقتضي الإجماع عليه والتعاون فيه من حضور حرب أو أمر مهم أو صلاة جمعة وعيد وخطبة وما أشبه ذلك ﴿ لَمْ يَذْهَبُوا ﴾ ولم ينصرفوا عن الرسول ﴿ مَقَى النصراف.

قال الكلبيّ في سبب النزول: كان المنطقة يعرض في خطبته بالمنافقين ويعيبهم فينظر المنافقون يميناً وشمالاً فإذا لم يرهم أحد انسلّوا وخرجوا ولم يصلّوا وإن أبصرهم أحد ثبتوا وصلّوا خوفاً فنزلت الآية فكان بعد نزول هذه الآية لا يخرج المؤمن لحاجته حتّى يستأذن النبي المنظية وكان المنافقون يخرجون من غير إذن.

وهم المصدقون على الحقيقة دون الذين ينصرفون بغير إذن ﴿ وَلَيْ السَّتَذَنُولُكَ وَهُمُ اللَّهُ عَلَى الْمَعْدَة وَلَا اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُو

١- تفسير القمي، ج ٢، ص ١١٠؛ ويحار الأتوار، ج ١٧، ص ٢٦؛ وتفسير الصافي، ج ٣. ص ٤٥٠.

## ٱلرَّسُولِ يَيْنَكُمْ كَدُّعَآء بَعْدِيكُم بَعْضًا ﴾ اختلف في تأويله على وجوه:

أحدها: أنّه علّمهم تفخيم النبيّ في المخاطبة وأعلمهم فضله فيه على سائر البريّة أي: لا تقولوا عند دعائه: يا محمّد أو يا ابن عبد الله كما يدعو بعضاً ولكن قولوا: يا رسول الله يا نبيّ الله في خفض صوت ولين وتواضع عن ابن عبّاس وجماعة.

وثانيها: أنّه نهى عن التعرّض لدعاء رسوله عليهم فالمعنى: احذروا دعاء عليكم إذا أسخطتموه فإن دعاءه يجاب بغير شك، وليس كدعاء غيره عن ابن عبّاس في رواية أخرى.

وثالثها: أنّ المعنى ليس الّذي يأمركم به الرسول ويدعوكم إليه كما يدعو بعضكم بعضاً لأن في القعود عن أمره قعود عن أمر اللّه.

وفي المناقب، عن الصادق النهاد التالك فاطمة النهاد الماقب الله فأعرض عنى مرة أو هبت (١) رسول الله أن أقول له: يا أبه فكنت أقول: يا رسول الله فأعرض عنى مرة أو النتين أو ثلاثة ثم أقبل علي فقال النبئ المنظة: يا فاطمة إنها لم تنزل فيك ولا في أهلك ولا في نسلك أنت منى وأنا منك إنما نزلت في أهل الجفاء والغلظ من قريش أصحاب البذخ والكبر، قولي: يا أبة فإنها أحيا للقلب وأرضى للربّ». (١)

﴿ فَدُ يَمْ لَمُ اللّٰهُ ٱلَّذِينَ يَلَمُ لَلُونَ مِنكُمْ لِواذًا ﴾ ودفد، في هذه الآية للتحقيق كما أن رب يجيء للتكثير والفعل أتى بلفظ المضارع لأنّه حكاية عن الحال الآتية والحال الحاضر مع أن القياس أن يكون الفعل ماضيا قال ابن عبّاس: اللواذ هو أن يلوذ بغيره فيهرب وذلك أن المنافقين كان يثقل عليهم خطبته فيلوذون ببعض أصحابه فيخرجون من المسجد استتاراً من غير

١\_مِن هاب يهاب.

٢\_ المناقب، ج ٢، ص ١٠٢؛ وبحار الأنوار، ج ٤٣، ص ٢٣.

استيذان وقيل: كان المنافقون يتسلّلون في الجهاد رجوعاً عنه فقال سبحانه: ﴿ فَلْيَحْذَرِ اللّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ ﴾ حذّرهم الله عن مخالفتهم للرسول أو عن أمر الله ﴿ وَأَن تُعِيبَهُمْ ﴾ في الآخرة أمر الله ﴿ وَأَن تُعِيبَهُمْ ﴾ في الآخرة ﴿ عَذَابُ أَلِيدً ﴾ والآية صريحة على أن مخالفة الرسول حرام وغير جائز.

ثم نبه سبحانه بقوله: ﴿ آلا إِنَّ بِلَهِ مَا فِي السَّكَنُوبِ وَالْأَرْضِ ﴾ له التصرف في جميع ذلك وليس لأحد مخالفة أمره لأنه لا يجوز للعبد مخالفة أمر مالكه ﴿ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ وَيَوْدَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنْتِئُهُم بِمَا عَمِلُوا ﴾ ووقد، هاهنا للتحقيق بمعنى ربّما وإنّما أتى بلفظ المستقبل لبيان إحاطة علمه سبحانه بما يتجدد من أعمالهم وما عملوا من الإيمان والنفاق ﴿ وَاللّهُ بِكُلِّ ثَقَ مِ عَلِيمٌ ﴾ كثير العلم يجازي كلًا على عمله.

تمّت السورة بحمد الله هنا ينتهي الجزء السابع من الكتاب، وقد حوى سور مريم، طه، الأنبياء، الحجّ، المؤمنون والنور، ونسأل المولى أن يديم التوفيق إلى ختام الأجزاء.

## فهرس الأحاديث

(†)

| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | ابشروافإنَّ معكم خليقتين يأجوج ومأجوج ماكان في شيء إلاكثرناه                         |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
|                                        | ابق على نفسك فإنّ لها حقّاً عليك                                                     |
|                                        | أتدري ماتقول هذه العصافر عندطلوع الشمس وبعد طلوعها                                   |
|                                        | اتَّقُوا الزني فإنَّ فيه ستَّ خصال                                                   |
| ٥٦                                     | الاتكاه في المسجدرهبانيّة العرب المؤمن مجلسه مسجده وصومعته بيته                      |
| ٦٠                                     | اتلواالقرآن وابكوا فإن لم تبكوا فتباكوا                                              |
| ٤٣١                                    | أجرك على قدر نصبك                                                                    |
| £ 7 7                                  | الأحمق المولَّى عليه الَّذي لا هأتي النساه                                           |
|                                        | ادرمواالحنو دبالشبهات                                                                |
| 107                                    | إذا أتى عليّ يوم لا أزداد فيه علماً يقرّبني إلى اللّه فلا بارك اللّه في في طلوع شهد. |
| **1                                    | إذا اجتمع أمران فأحبّهما إلى اللّه أيسرهما                                           |
| TET                                    | إذا أحسن العبد الوضوء وصلّى الصلاة لوقتها وحافظ على ركوعها وسجودها                   |
| ٥٢                                     |                                                                                      |
| *71                                    | إذا أراد اللَّه أن يبعث الخلق أمطر السماء على الأرض أربعين صباحاً                    |
| £1A                                    | نااستأنن أحدكم ثلاثاً فلم يؤنن له فليرجع                                             |
| £1                                     | ذادخل أهل الجنّة الجنّة وأهل النار النار قيل                                         |
| *YA                                    | ذاعاين المؤمن الملائكة <b>قالواله</b>                                                |
| ٣٠٤                                    | ذاقام القائم سار إلى الكوفة فهدم فيها أربعة مساجد                                    |

| ۲۳۰   | إنَّ اللَّه يبتلي المؤمن بكلَّ بليَّة ويميته بكلَّ ميتة                                            |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | إنَّ اللَّه يبعث شيعتنا يوم القيامة على ما فيهم من الذنوب أو غيره مبيضَّة وجوههم                   |
|       | أنَّ الملائكة يبشّر في القبر من كان من أهل الثواب بالجنّة حتى يرى مكاند في الجنّة و يعلمه          |
|       | أنَّ أهل الشرك لا ينصب لهم الموازين ولا ينشر لهم الدواوين                                          |
| ٠٠٠   | إنَّ أيوب مع جميع ما ابتلي به لم ينتن لدراتحة ولا قبحت لدصورة                                      |
|       | إِنْ أَيْوَبِ عَلَيْكِ البَعْلِي سبع سنين بغير فنب                                                 |
| ١٤٥   | إنّ جبرتيل لما نزل ليذهب بموسى إلى الطور أبصره السامريّ من بين النّاس                              |
| **1   | أنَّ داو دَالْتُلْمُ خرج يقره الزبور، وكان إذا قرأ الزبور لا يبقى جبل ولا حجر ولا طائر إلَّا جاوبت |
| Y Y Y | أنَّ داو دالنِّهِ صلَّى ركعتين فسبّح في سجوده فلم يبق شجر ولامدر إلَّا سبّحوامعه                   |
| o£    | إنَّ عمودالدين الصلاة وهي أوّل ما ينظر فيه من عمل                                                  |
| ۲۰۷   | إنَّ في القرآن آية كان عليَّ بن أبي طالب يعرف قاتله بها                                            |
| ٧٧    | إنَّ قول لا إله إلَّا اللَّه واللَّه أكبر وسبحان يحطَّ الخطايا حطًّا                               |
|       | إنَّ للَّه تعالى تسعة و تسعين اسمأ من أحصاها دخل الجنَّة                                           |
|       | إنَّ معاوية أوَّل من علَق على بابه مصراعين بمكَّة فسنع حاجٍّ بيت اللَّه                            |
|       | أنا الكافي الهادي الوليّ العالم الصادق الوعد                                                       |
|       | أنا أوَّل من يجتو للخصومة بين يدي اللَّه                                                           |
| o£    | انتظار الصلاة بعد الصلاة كنز من كنوز الجنّة                                                        |
|       | إنَّكم لا تكونون صالحين حتى تعرفوا ولا تعرفون حتى تصدَّقوا                                         |
|       | إنَّما الخشوع لمن تمسكن و تواضع                                                                    |
|       | إنَّما أنارحمة مهداة                                                                               |
|       | إنمَابِعثت رحمة ولم أبعث عذاباً                                                                    |
|       | تِّمَا شَعَاعَتِي لأَهْلِ الكِبَائرِ فَأَمَّا الْحُسنون منهم فما عليهم من سبيل                     |
|       | إنَّه ما من نبيَّ تمنَّى مفارقة ما يقاسيه من نفاق قومه وعقوقهم                                     |

| تقتليللفظ /ع × | £M                                                                      |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------|
| £7V            | إلى لا أجمع بين خوفين ولا بين أمنين إن خافي في الدنيا أمنته في الآخرة . |
| Y77            | إني لأرجو أن تكونوا ثلثي أهل الجنّة                                     |
|                | إلى لأرجو أن تكونواريع أهل الجنّة                                       |
|                | إتي نم أومر بالقتال                                                     |
| <b>ئ</b> رى    | أوحىالله إلى إبراهيم أنك خليلي فحسنن خلقك                               |
| ***            |                                                                         |
|                | (ب)                                                                     |
| v4             | بسم الله الرحمن الرحيم هذاما أوصى به عليّ بن أبي طالب                   |
|                | بعثت أناوالساعة كهاتين                                                  |
|                | بعثت رحمة للعالمين                                                      |
| ***            |                                                                         |
|                | -<br>بناعرف الله ولولاناما عرف الله                                     |
|                | (ప)                                                                     |
| ٥٦ ٢٥          | تعاهدوانعالكم عندأبواب مساجدكم                                          |
|                | (ప)                                                                     |
| ٣٨٠            | ثلاث مواطن تذهل فيها كل نفس                                             |
| Ya1            | ثلاثة على كثبان من مسك لا يحزنهم الفزع الأكبر ولا يكترثون للحساب        |
|                | ( <del>c</del> )                                                        |
| ٤٣١            | حبّب إليّ من دنياكم ثلاث                                                |
| *AY            | -<br>حصنوا أموالكم و فروجكم بتلاوة سورة النور                           |
|                | -<br>حضر الانسان الموتجمع كارشر ، كان يمنعه من حقّه مين مديد فيقول عند  |

| فهرس الأحاديث                                                      |
|--------------------------------------------------------------------|
| ( <del>†</del> )                                                   |
| خير الدعاء الحنفيّ وخير الرزق ما يكفي                              |
| (س)                                                                |
| السرّما أخفيته في نفسك و أخفى ما خطر ببالك ثمّ نسيته               |
| (ش)                                                                |
| شراركم عزّابكم                                                     |
| (ص)                                                                |
| صلاة فريضة خير من عشرين حجّة                                       |
| (3)                                                                |
| عدلت شهادة الزور بالشرك بالله                                      |
| عقوبة المعصية ثلاثة                                                |
| (ف)                                                                |
| فهضة على كلّ مسلم أن يقول قبل طلوع الشمس وقبل غرو بهاعشر مرّات ١٦٤ |
| (ق)                                                                |
| القاذف يجلد ثمانين جلدة ولا تقبل له شهادة أبداً إلّا بعد التوبة    |
| القرآن نزل بحزن فاقرؤوه بحزن                                       |
| (ك)                                                                |
| كَفَّن رَسُولَ اللَّهُ يَئِنَا فِي تُوبِينَ سِحُولَيِّينَ          |
| ي كلّ حسب ونسب منقطع يوم القيامة إلّا حسبي ونسبي ٣ ٨٠٠             |
| كلُّهم كانوا في الضلالة الَّذين لا يؤمنون بولاية عليّ              |

مامن أحديرتكب كبيرة من المعاصي وهو يعلم أن سيعاقب عليها .....

مامن صلاة يحضر وقتها إلّا نادى ملك بين يدي اللّه ...............................

| س الاحاديث                                                                                              |       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ن مكروب يدعو بحذا الدعاء إلّا استجيب له                                                                 | مامز  |
| ن مؤمن يرتكب ذنباً إلّا ساءه ذلك و ندم عليه                                                             | مامو  |
| كم من أحد إلّا لمعنزلانكم                                                                               | مامد  |
| اجدبيوت اللَّه في الأرض وهي تضيء لأهل السماء كما تضيء النجوم لأهل الأرض                                 | السا  |
| لم من سلم المسلمون من لسانه و يده و المهاجر من هجر ما نحى الله عنه                                      | المس  |
| تاق لايشتهي طعاماً ولايلتذَ شراباً ولايستطيب رقاداً                                                     | المشن |
| حبّ فطرتي فليستنّ بسنّتي ومن سنّتي النكاح                                                               | من أ- |
| دمن قراءة سورة مريم أم يمت في الدنيا حتى يصوب منها ما يغنيه في نفسه من قراءة سورة مريم أم يمت في الدنيا | منأد  |
| سرج في مسجد من مساجد الله سراجاً لم يزل الملائكة ٥٦                                                     | منأب  |
| مبح وهمّه غير اللّه فليس من اللّه في شيء١٤١                                                             | منأه  |
| ك التزويج مخافة العيلة فقد أساء الظنّ بريّهك التزويج مخافة العيلة فقد أساء الظنّ بريّه                  |       |
| ما وتدرخمة فرغب عنها كلِّف يوم القيامة أن يحمل تنين حتى يقضي بين الناس ٢٢٨                              | منج   |
| ملس مابين أذان المغرب والإقامة كان كالمتشخط بدمه في سبيل الله ٥٣                                        | من۔   |
| ىرتەحسىنة وساءتەسىئة فھو مۇمن                                                                           |       |
| بع النداء فلم يجبه من غير علَّة فلا صلاة لهه                                                            |       |
| م في السوق فقال                                                                                         |       |
| لى اللَّه منه مسلاة واحدة لم يعذَّبه ومن قبل منه حسنة لم يعذَّبه ٥٥                                     |       |
| إسورة الحج أعطي من الأجر كحجة حجها                                                                      |       |
| أسورة المؤمنين بشرته الملائكة يوم القيامة بالروح والريحان                                               |       |
| أسورة المؤمنين ختم الله له بالسعاده                                                                     |       |
| أسورة النور أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد كل مؤمن ومؤمنة                                                 |       |
| ان القرآن حديثه والمسجد بيته بني الله له بنياناً في الجنّة                                              |       |
| ننهه صلاته عن الفحشاء والمنكر لم يزدد من اللّه إلّا بعداً                                               |       |
| بحسن وصيّته عندالموت كان نقصاناً في مرومته                                                              |       |

| / 三/ 延期                                | £9Y                                                                                                            |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤١٣                                    | من لم يقبل عذر المتنصل كاذباً كان أو صادقا فلا يردعلي حوضي يوم القيامة                                         |
| ٠٠٠٠٠٠٠ ٦                              | منمشى إلى مسجد لم يضع رجلاً على رطب ولا يابس إلّاسبّحت لدالاً رض                                               |
| ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | من وقَر بنخامته المسجدلقي اللَّه يوم القيامة ضاحكاً                                                            |
| ۵۱                                     | المؤذَّن يغفر له مدَّ صبوتهالله مدَّ صبوته المؤذِّن يغفر له مدَّ صبوته المؤدِّن يغفر له مدَّ صبوته             |
|                                        | (ن)                                                                                                            |
| ٤٤٦                                    | نحن المشكاة فيها الصباح محمد والمنتقل المسكانة فيها المصباح محمد والمنتقل المسلم                               |
|                                        | نحن أهل الذكر و نحن المستولون                                                                                  |
| ١٧٥                                    | نحن أحل الذكر                                                                                                  |
|                                        | غن وبنو أميّة نحن قلناصدق اللّه ورسوله وقالت بنو أميّة كذب اللّه ورسوله                                        |
|                                        | النكاحسنّي فمن رغب عن سنّي فليس مني                                                                            |
|                                        | نور العلم في صدر النبيّ وَالْمُعَالَةِ هو المصباح                                                              |
|                                        | (e)                                                                                                            |
| 171                                    | والَّذي نفسي بهده إنَّه ليسلُّط عليه في قبره تسمة و تسعون تنَّينا                                              |
|                                        | واللَّه اللَّه في النساء و ما ملكت أيمانكم ولا تخافنَ في اللَّه لومة لا تم                                     |
|                                        | واللَّه اللَّه في بيت اللَّه فلا يخلونَ منكم ما بقيتم                                                          |
|                                        | واللَّه ما أخاف عليكم إلَّا البرزخ وأمَّا إذا صار الأمر إلينا فنحن أولى بكم                                    |
|                                        | وعليكم بابني بالتواصل والتباذل والتبارر وإياكم والنفاق والتدابر والتقاطع والتفرق                               |
|                                        | ولاتتركنّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيوليّ اللّه الأمر شراركم وتدعون فلا يستجاب لكم                      |
|                                        | ويدخلمنأمّي سبعون ألفاً الجنّة بغير حساب                                                                       |
|                                        | (ي)                                                                                                            |
| Y A Y                                  |                                                                                                                |
|                                        | ياعليّ أنت وشيعتك على الحوض تسقون من أحببتم                                                                    |
| T W 1 ********                         | ا له معلام آمر معلام معلام المعلام الم |
| ٤٦٦                                    | ######################################                                                                         |

| £97°         | فهرس الأحاديث                                                     |  |  |
|--------------|-------------------------------------------------------------------|--|--|
| مل البيت     | يتكلم الرجل بالتسبيحة والتحميدة والتكبيرة وبتنحنح على أه          |  |  |
| 171          | يحتج على اللَّه يوم القيامة ثلاثة                                 |  |  |
| 140.41       | يخرج من النار من كان في قلبه مثقال فرّة من الإيمان                |  |  |
| أهلاالعفو٢٦٠ | ينادي مناديوم القيامة ألامن كان له أجر على الله فليقم فلايقوم إلا |  |  |
| 177          | ينادي مناديوم القيامة يسمع الخلائق                                |  |  |

## المصنادر

- ١ ـ القرآن الكريم، كتاب الله تبارك وتعالى الحي القيوم.
- ٢\_الصحيفة السجادية، الإمام على بن الحسين النَّجُ (السجاد) (ت ٩٤ هـ ق)
- ٣ الاحتجاج، الطبرسي أبو منصور أحمد بن علي بن أبي طالب (ت ٥٨٨ هــ ق).
  - 1\_أحكام القرآن، الجصاص، أبي بكر أحمد بن علي الرازي.
- ٥ ـ الاختصاص، الشيخ المفيد، أبو عبدالله محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي (ت ٤١٣ هـ ق).
  - ٦\_ أسباب النزول، الواحدي، أبوالحسن علي بن أحمد بن محمّد النيسابوري (ت ٤٦٨ هـ ق).
- ٧-الإستبصار فيما اختلف من الأخبار، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسى، (ت ٤٦٠هـق).
- الإستبصار في نسب الصحابة الأنصار، عبدالله بن أحمد بن موفق الدين ابن قدامة
   (ت: ٦٢٠ هــق).
- ٩- أسد الغابة في معرفة الصحابة، إبن الأثير الجزري، عزالدين على بن أبي الكرم محمد
   بن محمد بن عبدالكريم الشيباني (ت ٦٣٠ هـ ق).
- ١٠ إعانه الطالبين على حل الفاظ فتح المعين، بكري المكي ابن السيد محمد شطا عمر
   الله الدمياطي.
  - ١١\_ الألفية والنفلية، الشهيد الأول محمد بن مكي العاملي.
  - ١٢\_ الأمالي الشيخ الطوسي، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق).
    - ١٣ ـ الأمثال في القرآن الكريم، ابن قيم الجوزية.
    - ١٤\_ بحار الأنوار، المجلسي، محمّد باقر محمّد تقي (ت ١١١٠ هـ. ق).
- ١٥ ـ البداية والنهاية، ابن كثير، ابو الفداء، عماد الدين اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ ق).

١٦ـ بصائر الدرجات في فضائل آل محمد الليكا، الصفار، محمد بن حسن (ت ٢٩٠ هـ ق).

١٧ـ تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي (ت ١٢٠٥ هـ. ق).

١٨\_ تاريخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون (ت ٨٠٨ هــق).

١٩ـ تاريخ (الرسل والأمم والملوك)، أبو جعفر محمّد بن جرير الطبري (ت ٣١٠ هـ. ق).

٢٠ تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ابو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله الدمشقي
 (ت ٥٧١ هـ ق).

٢١\_التبيان في تفسير القرآن، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٢٦٠ هــق).

٢٢\_تحرير الأحكام الشرعية على مذهب الامامية، العلامة الحلي، حسن بن يوسف،(ت ٧٢٦هــق).

٢٣ ـ التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت ٨٤١ هـ ق).

٢٤ تحف العقول، ابن شعبة، أبو محمّد الحسن بن علي بن الحسين الحراني الحلبي (ت ٣٨١ هـ ق).

٢٥ تحفة الأحوذي (شرح جامع الترمذي)، محمد بن عبد الرحمن المباركفوري الهندي.
 ٢٦ تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٧٢٦ هـق).

٧٧ ـ تذكرة الموضوعات، أبو الفضل محمد بن طاهر بن أحمد المقدسي.

٢٨ تفسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم)، محمد بن محمد
 العمادي أبو السعود.

٢٩ـ تفسير البغوي (معالم التنزيل في تفسير القرآن)، حسين بن مسعود البغوي (ت ٥١٦ هـ ق).

٣٠ تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل وأسرار التأويل)، أبو سعيد عبد الله بن عمر الشيرازي
 البيضاوي (ت ٦٩١ هـ ق).

٣١ تفسير الثعلبي (الكشف والبيان عن تفسير القرآن)، ابو اسحاق احمد بن ابراهيم الثعلبي النيشابوري (ت ٤٣٧ هـ ق).

٣٢ تفسير الجلالين، جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي.

٣٣ـ تفسير روح المعاني، ابو الفضل، شهاب الدين محمود الألوسي البغدادي (ت ١٢٧٠ هـ ق).

٣٤\_ تفسير الرازي (روض الجنان وروح الجنان في تفسيرالقرآن)، ابوالفتوح حسين بن على الرازي.

٣٥ تفسير السمرقندي (بحر العلوم)، نصر بن محمد بن احمد السمرقندي.

- ٣٦ التفسير الصافي، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ. ق).
- ٣٧ تفسير العياشي، ابن عياش، أبو النصر محمّد بن المسعود بن محمّد التميمي الكوفي السلمي السمرقندي (من أعلام القرن الثالث الهجري).
- ٣٨- تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، أبو الفداء اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤هـ ق).
   ٣٩- تفسير القرطبي (الجامع الأحكام القرآن)، القرطبي، أبو عبدالله محمد أحمد الأنصاري
   (ت ٧٧١هـ ق).
  - ٤٠ تفسير القمي، القمي، أبو الحسن علي بن ابراهيم بن هاشم (ت ٣٠٧ هـ ق).
- ٤١ـ تفسير الكشاف (الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل)، ابو القاسم جار الله محمود
   بن عمر الزمخشري (ت ٥٢٨ هـ ق).
  - ٤٢ التفسير المنسوب الى الإمام العسكري النابه.
  - ٤٣ تفسير جوامع الجامع، فضل بن حسن الطبرسي (ت ٥٤٨ هـ ق).
  - ٤٤ تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، محمد بن محمد رضا القمي المشهدي.
  - ٤٥ـ تفسير نور الثقلين، عبد على بن جمعة العروسي الحويزي (ت ١١١٢ هـ. ق).
  - 13- تنبيه الخواطر ونزهة النواظر المعروف بمجموعة ورام، ورام بن أبي فراس (ت ٦٠٥ هـ. ق).
- 24- تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبيين، شرف الاسلام بن سعيد المحسن بن كرامة (ت ٤٩٤ هـ ق).
  - ٤٨ تنزية الأتبياء، الشريف المرتضى، على بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ ق).
  - ٤٩ تهذيب الأحكام، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق).
- ٥٠- ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، ابو منصور عبد الملك بن محمد الثعالبي النيسابوري (ت ٤٢٩ هـ ق)
- ٥١ ثواب الأعمال وعقاب الأعمال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن بابويه القمى (ت ٣٨١ هــ ق)
  - ٥٢ جامع أحاديث الشيعة، السيد حسين البروجردي، (ت ١٣٨٠ هـ ق)
  - ٥٣ جامع الأخبار، محمد بن محمد الشعيري (من اعلام القرن السادس الهجري).

۵۵ جامع البیان عن تأویل القرآن، الطبري، أبو جعفر محمد بن جریر (ت ۳۱۰ هـ ق).
 ۵۵ جامع السعادات، العلامة النراقي، محمد مهدي بن أبي ذر (ت ۱۲۰۹ هـ ق).

٥٦ جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي البصري الدوسي (ت ٣٢١ هـ ق).

٥٧-الجواهر السنية في الأحاديث القدسية، محمد بن حسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ ق).

٥٨ جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، محمد حسن بن باقر النجفي (ت ١٢٦٦ هـ ق).

٥٩-الحبل المتين في أحكام الدين، الشيخ البهائي، الشيخ محمد بن حسين العاملي (ت ١٠٣٠ هـ ق).

٦٠-الحداثق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، الشيخ يوسف البحراني (ت ١١٨٦ هـ. ق).

٦١- حلية الأبرار في أحوال محمّد وآله الأطهار للكيلا، السيد هاشم البحراني (ت ١١٠٧ هـ. ق).

٦٢ الخصال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي(ت ٣٨١ هـ ق).

٦٣-الدر المنثور في التفسير بالمأثور، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر (ت ٩١١ هـ. ق).

٦٤ الدعوات (سلوة الحزين)، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).

٦٥ رسائل المرتضى، الشريف المرتضى، على بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ ق).

٦٦- روضة الواعظين وبصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٥٠٨ هـ ق).

٦٧ زاد المسير في علم التفسير، عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي (ت ٥٩٧ هـ ق).

٦٨ زبدة البيان في أحكام القرآن، المقدس الأردبيلي، احمد بن محمد (ت ٩٩٣ هـ. ق).

٦٩ سعد السعود، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق).

٧٠ - سنن ابن ماجة، ابن ماجة، أبو عبدالله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٥ هـ ق).

٧١ - سنن أبي داود، أبو داود السجستاني، سليمان بن الأشعث بن اسحاق بن بشير بن سداد الأزدي (ت ٢٧٥ هـ ق).

٧٢ السنن الكبرى، البيهقي، أبوبكر أحمد بن الحسين بن على (ت ٤٥٨ هـ. ق).

٧٣ سير أعلام النيلاء، الذهبي، أبو عبدالله شمس الدين محمّد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨ هـ ق).

٧٤-السيرة الحلبية (انسان العيون في سيرة الأمين والمأمون)، الحلبي، علي بن إبراهيم الحلبي الشافعي.

٧٥ شجرة طوبى، محمد مهدي الحاثري.

٧٦ شرح احقاق الحق، السيد شهاب الدين المرعشي النجفي (ت ١٤١١ هـ. ق).

٧٧ شرح أصول الكافي، المولى محمد صالح المازندراني (ت ١٠٨١ هـ. ق).

٧٨ شرح الأزهار (المنتزع المختار من الغيث المدرار)، أحمد بن يحيى (ت ٨٤٠ هـ. ق).

٧٩- شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، عبدالحميد بن هبة الله بن محمّد بن الحسين المدائني المعتزلي (ت ٦٥٥ هـ ق).

١٠ شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، الحاكم الحسكاني، عبيدالله بن عبدالله بن أحمد الحذاء الحذاء الحنفى النيسابوري (من أعلام القرن الخامس الهجري) (المتوفى بعد سنة ٤٧٠ هــ ق).

١٨ صحيح البخاري، البخاري، أبو عبدالله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم بن مغيرة بن بودزيه الجعفى (ت ٢٥٦ هـ ق).

٨٢ صحيح مسلم، القشيري النيسابوري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج (ت ٢٦١ هـ ق).

٨٣ الطبقات الكبرى، ابن سعد الواقدي، محمد بن سعد بن منيع الزهري الكاتب (ت ٢٣٠ هـ ق).

٨٤٠عدة الداعي ونجاح الساعي، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت ٨٤١هـ ق)

٨٥- علل الشرايع، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١ هـ. ق).

٦٠ عوالي اللآلي العزيزيّة، ابن أبي جمهور، محمّد بن علي بن ابراهيم الاحسائي (من أعلام القرن التاسع الهجري).

٨٧-عيون أخبار الرضالماليك، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمى (ت ٣٨١ هــ ق).

٨٨ عيون الحكم والمواعظ، علي بن محمد الليثي الواسطي (من اعلام القرن السادس الهجري).

٨٩ فتح الباري بشرح صحيح البخاري، العسقلاني، أحمدبن على بن حجر (ت ٨٥٢ هـ ق).

•٩- الفتوحات المكية، محمد بن علي بن محمد بن عربي الحاتمي الطائي الأندلسي (ت ١٢٤٠ هـ ق).

- ٩١ فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم على بن موسى بن جعفر الحسينى (ت ٦٦٤ هـ ق).
- ٩٢ الفصول المهمة في معرفة أحوال الأثمّة الله الصباغ، على بن محمّد بن أحمد المالكي المكّي (ت ٨٥٥ هـ ق).
  - ٩٣ فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).
- ٩٤ فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى
   بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق).
- ٩٥ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمد عبدالرؤوف
   (ت ١٠٣١ هـ ق).
  - ٩٦ قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ ق).
  - ٩٧ الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ ق).
- ٩٨ـ كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني،
   اسماعيل بن محمد (ت ١١١٩ هـ ق).
  - ٩٩. كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).
- ١٠٠ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين (ت ٩٧٥ هـ ق).
  - ١٠١ كنز الفوائد، محمد بن على الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).
- ١٠٢ ـ كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٠٣١ هـ ق).
  - ١٠٣ ـ لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٧١١ هـ. ق).
    - ١٠٤\_لسان الميزان، الحافظ أحمد بن على بن حجر العسقلاني، (ت ٨٥٢ هـ ق).
- ١٠٥ــمجمع البيان في تفسير القرآن، الطبرسي، أبو علي الفضل بن الحسن بن الفضل (ت ٥٤٨ هــ ق).

المصادر ....... ۱۰۰

- ١٠٦-المجموع في شرح المهذب، يحيي بن شرف النووي (ت ٦٧٦ هـ ق).
- ١٠٧- المحاسن، ابو جعفر احمد بن محمد بن خالد البرقي، (ت ٢٨٠ هـ. ق).
- ١٠٨- المحجة البيضاء في تهذيب الإحياء، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ ق).
  - ١٠٩-المحصول في علم الأصول، محمد بن عمر بن الحسين الرازي (ت ٦٠٦ هـ ق).
- ١١-المحلى في شرح المجلى بالحجج والآثار، ابو محمد علي بن احمد بن سعيد بن
   حزم الأندلسي الظاهري (ت ٤٥٦هـ ق).
- ١١١ـمستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، حسين بن محمد تقي النوري الطبرسي (ت ١٣٢٠هـ ق).
- ۱۱۲ـمصباح المتهجد، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هــ ق).
- ١٢- المصنف في الأحاديث والآثار، ابن ابي شيبة، أبوبكر عبدالله بن محمّد بن ابراهيم بن عثمان العنبسي الكوفي (ت ٢٣٥ هـ. ق).
- ١١٤ مكارم الأخلاق، ابو نصر رضي الدين حسن بن فضل الطبرسي (من اعلام القرن السادس الهجري).
- ١١٥ــالملاحم والفتن، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤هــ ق).
- ١٦٦ من لايحضره الفقيه، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمى (ت ٣٨١هـ ق).
- ١١٧ مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب، ابو جعفر رشيد الدين محمّد بن علي السروي المازندراني (ت ٥٨٨ هـ ق).
  - ١٨٨ ـ الميزان في تفسير القرآن، السيد محمد حسين الطباطبائي (ت ١٤٠٢ هـ ق).
- ١١٩-النصائح الكافية، السيد محمد بن عقيل بن عبد الله بن عمر بن يحيى العلوي (ت ١٣٥٠ هـ ق).
- ١٢٠ـ وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، محمد بن الحسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ ق).

## المحتويات

| >   | سورة مريم            |
|-----|----------------------|
| ٠٥  | سورة طه              |
|     | سورة الأنبياء        |
|     | سورة الحج            |
| mr  | سورة المؤمنون        |
| ۳۸٧ | سورة النور           |
|     | فهرس الأحاديث        |
| ٤٩٥ | المصادرا             |
|     | المحتو ياتالمحتو يات |