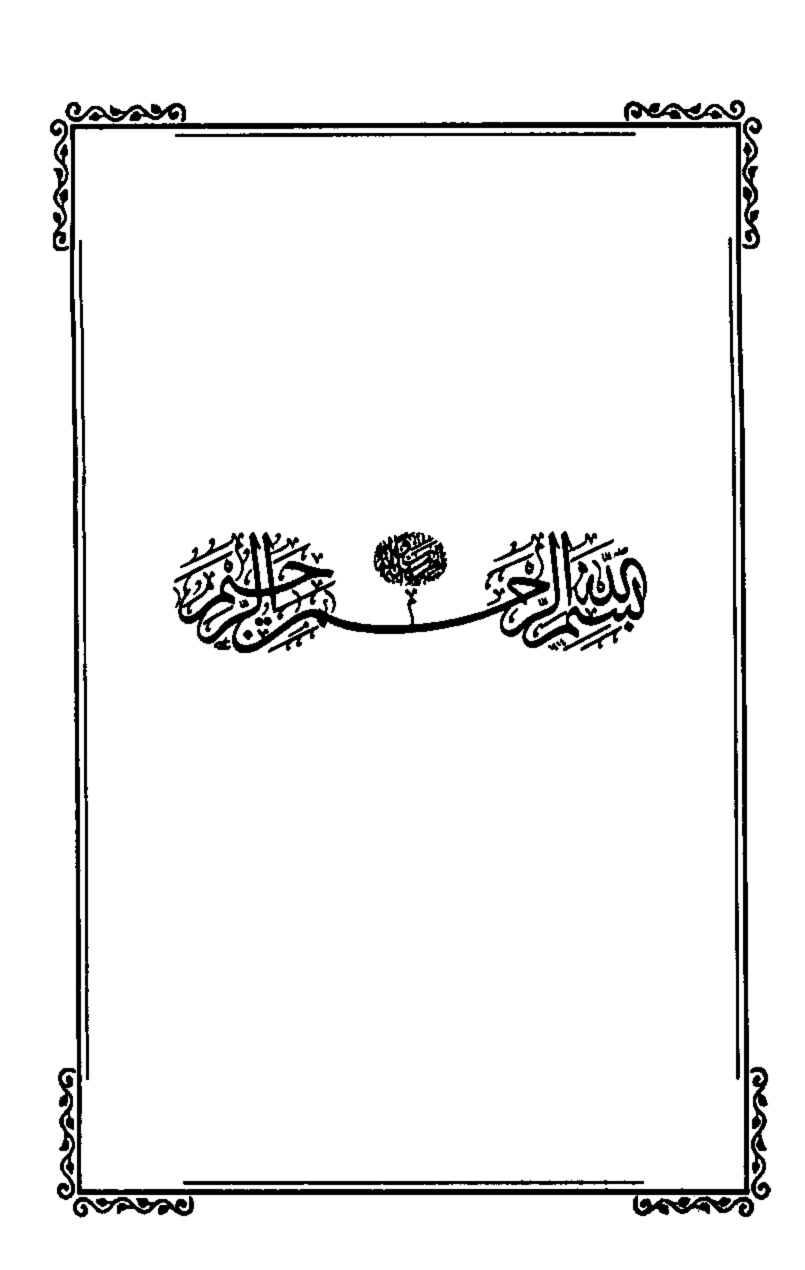




ؠۿؽؽؙؽؙڒ مُعِقْتِلْنَالْظُوْلِلِ



## تفسينا المرابعة المرا

تأبيف النَّيْتِيَّلِفِ يَعْظِيُ الْعُلَامِيِّ لِلْعَلَّمِ لِينَ النِيْتِيِّلِفِ يَعْظِيُ الْعُلَامِيِّ لِلْعَلْمِ الْمِيْلِ

الججلكألتانيع

بجنيئ السُيْرُورَونِدُلِيدِينَ الْخِرْكِي

> مراجعة وتهنيق جُعَكَاتَ يَعَيُّ لِمُثِنَّا إِثْنِيْنِي جُعَكَاتَ يَعَيُّ لِمُثِنَّا إِثْنِيْنِي

يخ يستر المرواكة بم الايت الايت الاي



الحائري الطهراني، السيد ميرعلي (١٢٧٠ ـ ١٣٥٣ هـ)

تفسير مقتنيات اللوز و ملتقطات اللثمر

العنوان والمؤلف: تفسير مقتنيات الغور / تاليف السهد ميرحلي الحائري الطهراني

تحقيق: محمدوحيد الطبسي الحائري / مراجعة وتدقيق: محمدتقي الهاشمي /

تصحيح: حسين طه نيا

الناشر: قم. دارالكتاب الإسلامي، ٢٠١٢م \_ ١٣٩١ هـ. ش

المجموعة: (١ - ١٢ مجلد) لغة الكتابة: اللغة العربية

الموضوع: تفاسير شيعية \_القرن ١٣ هـ

تسلسل: ۱۳۸۸ کم ۲۲ح BP W

تسلسل ديريي: ۲۹۷/۱۷۹

رقم الإيداع بالمكتبة الوطنية: ١٨٢٧٥٨٦

## با مشارکت و حمایت معاونت امور فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی چاپ و منتشر گردید

| تفسير مقتنيات الدرر (ج ٩)              | الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| السيد مير على الحائري الطهراني         | المؤلفالمؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| مؤسسة دارالكتاب الإسلامي               | المناشرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الأولى ١٤٣٣ هـ / ٢٠١٢ م                | الطبعةا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (۲۰۰۰) دوره                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 9VA_ 978_ 870 YV7_ 4                   | الترقيم الدولي للمجموعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 9VA_978_870_YA0_1                      | الترقيمُ الدوليُّ (ج ٩)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | السعر أرار المسترار أرار المسترار المست |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

قم \_ ميدان المعلم \_ شارع سمية \_ رقم ٢٢ \_ رقم المبنى ٢٦ تليفون: ٧٨٣٧٣٨٣ \_ ٧٨٣٧٣٨٣ فاكس: ٧٨٣٧٣٨٣

3

## 

مكية. ابي بن كعب عن النبي الله قال: «من قرأ سورة سبأ لم يبق نبي ولا رسول إلّا كان له يوم القيامة رفيقاً ومسافحاًه\*(١).

وروى ابن اذينة عن الصادق النابي قال: «من قرأ الحمدين جميعا: سبأ وفاطر في ليلة لم يزل ليلته في حفظ الله وكلاءته ومن قرأهما في نهاره لم يصبه في نهاره مكروه وأعطى من خير الدنيا وخير الآخرة ما لم يخطر على قلبه ولم يبلغ منتهاه (٢).

التفسير: لمّا ختم الله سورة الأحزاب ببيان الغرض في التكليف وأنّه يجازي المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته افتتح هذه السورة بالحمد له على نعمته وكمال قدرته:

## بِسُـــــِ اللَّهِ الرَّحْزَ الرَّحِيَدِ

الْمَمَنَدُ بِلَّهِ الَّذِى لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْمُمَدُ فِي الْآخِرَةُ وَهُو الْمُمَكِيدُ الْخَبِيرُ (آ) يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَعْزِلُ مِنَ السَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ الرَّحِيدُ الْفَغُورُ (آ) وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَقِي لَتَأْتِينَكُمُ عَلِمِ الْفَيْتِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ

۱ مجمع البیان، ج ۸، ص ۱۹۰، ومستدرك الوسائل، ج ٤، ص ٣٤٦. ٢ مجمع البیان، ج ۸، ص ۱۹۰، ووسائل الشیعة، ج ٤، ص ۸۹۱.

ذَرَّة فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا أَصْعَكُم مِن ذَلِكَ وَلَا أَحَبُرُ إِلَّا فَصَالِحَتِ اللَّهِ السَّمَوَةِ وَعَمِلُوا السَّمَالِحَتِ فِي حَيْنَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا السَّمَالِحَتِ اللَّهِ فَي اللَّهِ السَّمَالِحَتِ اللَّهِ السَّمَالِحَتِ اللَّهِ السَّمَالُونَ السَّمَو فِي مَالِيْنَا مُعَاجِزِينَ أُولَتِهِ لَكَ لَكُمْ مَعْفِرَةً وَرِزْقٌ حَكْرِيدٌ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَذَابٌ مِن رَجْزِ أَلِيدٌ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَذَابٌ مِن رَجْزِ أَلِيدٌ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَذَابٌ مِن رَجْزِ أَلِيدٌ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُولِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الحمد هو الوصف بالجميل على جهة التعظيم ونقيضه الذم وهو الوصف بالقبيح على جهة التحقير ثم ينقسم فمنه ما هو أعلى ومنه ما هو أدنى والأعلى ما يقع على وجه العبادة ولا يستحقّها إلّا الله لأن إحسان الله لا يوازيه إحسان أحد من المخلوقين ويستحق سبحانه الحمد على الإحسان والإنعام والسور المفتتحة بالحمد خمس سور: الفاتحة والأنعام والكهف وسبأ وفاطر.

ومن المعلوم أن نعم الله مع كثرتها غير مقدور على الإحصاء لكنّها واضحة في قسمين نعمة الإيجاد ونعمة الإبقاء قلنا: في هاتين النعمتين حالتان الابتداء والإعادة وفي كلّ من الحالتين له علينا منّة ويقتضي أن نقوم بشكرها وحمده فأشار سبحانه بنعمة الإيجاد بقوله: ﴿ الْمُنَدُ لِلّهِ اللّهِ اللّهِ وَهُو المُنكونِ وَمَا فِي السّكونِ وَمَا فِي اللّهِ وَمَا فِي السّكونِ وَمَا فِي السّكونِ وَمَا فِي السّكونِ وَمَا فِي اللّهِ وَمَا فِي اللّهِ وَمَا فِي اللّهِ وَمَا فِي اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَالمُصلَحة والحبير هو اللّه على وفق العلم والمصلحة والحبير هو اللّه على عواقب الأمور وبدؤها.

﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِى ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: ما يدخل في الأرض من مطر أو ميّت أو كنز أو حبّة ﴿ وَمَا يَغِرُكُ مِنَ النّسجار والسنابل ﴿ وَمَا يَغِرُكُ مِنَ السّمَآءِ ﴾ من أنواع رحمته ومنها المطر والملائكة والوحي والقرآن ﴿ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ﴾ منها الكلم الطّيب لقوله: ﴿ وَالْمَدُ الْكَيْرُ ٱلطّيبُ ﴾ أو منها الأرواح ومنها الأعمال الصالحة لقوله: ﴿ وَالْمَمْلُ ٱلطّنائِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ وقدتم ما يلج في الأرض

١- سورة فاطر: ١٠.

على غيره لأن الحبّة تبذر ثمّ تسقى وهو تعالى يدبّر كلّ هذه الأمور بعلمه وحكمته ﴿وَهُو الرَّحِيمُ الْغَفُورُ ﴾ أي: هو الرحيم بعباده مع علمه بالمعاصي منهم فلا يجاء جلهم بالعقوبة ويمهلهم للتوبة وغفور وساتر عليهم ذنوبهم في الدنيا ومتجاوز عنها في العقبى ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ أي: منكروا البعث ﴿ لَا يَنْ السَّاعَةُ ﴾ يعني يوم القيامة فرد سبحانه عليهم بقوله: ﴿ قُلْ بَلَنَ وَرَبِي لَنَاتِينَا السَّاعَةُ ﴾ يعني يوم القيامة فرد سبحانه عليهم بقوله: ﴿ قُلْ بَلَنَ وَرَبِي لَا يَبْتَ بِاليمين مع أنهم مشركون والمسألة الأصولية لا تثبت باليمين؟

فالجواب أنّه سبحانه لم يقتصر على اليمين بل ذكر الدليل وهو قوله: 
﴿ لِهَبَرِى الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ وبيان كونه دليلا هو أن المسيء قد يبقى في الدنيا مدة مديدة في اللذات العاجلة ويموت عليها والمحسن قد يدوم في دار الدنيا في الآلام الشديدة مدة مديدة ويموت عليها فلولا دار يكون الجزاء فيها لكان الأمر في نهاية الظلم وعلى خلاف الحكمة والدين.

وعن محمّد بن إسماعيل البخاري أنّه قال: قال رسول اللّه اللَّهُ اللَّهُ يَخرج

من النار من قال: لا إله إنّا الله وفي قلبه وزن ذرة من الإيمان (١). ووصف الرزق بقوله: ﴿كَارِيمٌ ﴾ ولم يصف المغفرة لأنّ المغفرة واحدة وهي للمؤمنين والرزق منه شجرة الزقوم والحميم ومنه الفواكه والشراب الطهور فميّز الرزق لحصول الانقسام فيه ولم يميّز المغفرة لعدم الانقسام فيها.

وفي تزهيد الناس عن قبولها مقدرين إعجاز ربهم بزعمهم وظانين أنهم بفوتونه ويسعون في إبطال حججنا يفوتونه ويسعون في ترويج كذبهم وباطلهم والحكم في مقابلة الرزق الكريم في مَن جنس سوء العذاب شديد الإيلام والزجر سوء العذاب كأنه قال: عذاب مؤلم من أسوء العذاب.

﴿ وَيَرَى ٱلَّذِينَ ﴾ يجوز أن يكون منصوباً عطفاً على ﴿ لِيَبَرِى ﴾ وبجوز أن يكون منصوباً عطفاً على ﴿ لِيَبَرِى ﴾ وبجوز أن يكون مرفوعاً على الاستيناف أي: ويعلم الّذين اعطوا العلم والمعرفة بوحدانيّة الله وهم أصحاب محمد ﷺ عن قتادة وقيل: وهم المؤمنون من أهل الكتاب عن الضحّاك. وقيل: هم كلّ من اوتي العلم بالدين وهذا أولى لعمومه.

١\_صحيح البخاري، ج١، ص١٦، والمستدرك، ج١، ص٧٠.

ويتفكّرون فيه فيعلمون أنّه ليس من قبل البشر وهو أي: القرآن ﴿ يَهْدِى ۚ إِلَىٰ ويتفكّرون فيه فيعلمون أنّه ليس من قبل البشر وهو أي: القرآن ﴿ يَهْدِى ۚ إِلَىٰ صِرَاطِ الْمَنْمِيرِ الْمُنْمِيرِ الْمُنْمِيرِ الله القادر الّذي لا يغالب وهو المحمود في جميع أفعاله وفي الآية دلالة على فضل العلم وفضيلة العلماء. ثم عاد سبحانه إلى الحكاية عن الكفّار وقال: ﴿ اللّذِينَ كَفُرُوا ﴾ بعضهم لبعض أو القادة للأتباع على وجه الاستبعاد والتعجب ﴿ هُلَ نَذُلُكُمْ عَلَى رَجُلٍ ﴾ يعنون محمدا الله على وجه الاستبعاد والتعجب ﴿ هُلَ نَذُلُكُمْ عَلَى رَجُلٍ ﴾ يعنون محمدا الله على وجه أن مُرَوِّقَةُ مُنَوِّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقِ جَمَدِيدٍ ﴾ أي: يزعم أنكم تبعثون بعد أن تكونوا عظاما ورفاتا وترابا أي: إذا تفرّقت أوصالكم وقطعتم كل تقطيع وأكلتكم الأرض أو السباع والطيور، والمراد بالجديد المستأنف المعاد أي: كيف يتجدد خلقكم بأن تنشروا وتبعثوا ﴿ اَفَتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا ﴾ أي: هل أي: كذب على الله متعمدا حين زعم أنّا نبعث بعد الموت وهو استفهام تعجب منهم وإنكار ﴿ أَمْ بِهِ حِنَةُ ﴾ أي: أو به جنون فهو يتكلّم بما لا يعلم.

ثمّ ردّ سبحانه عليهم قولهم: فقال: ليس الأمر على ما قالوا من الافتراء والجنون ﴿ بَلِ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ﴾ أي: هؤلاء المنكرون للبعث والجزاء ﴿ فِي ٱلْمَذَابِ وَالطَّهَلَالِ ٱلْبَعِيدِ ﴾ من الحقّ.

ثمّ وعظهم سبحانه فقال: ﴿ أَفَلَرَ يَرَوَا إِلَىٰ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ أي: أ فلم ينظر هؤلاء الكفّار إلى ما بين أيديهم ﴿ وَمَا خَلْفَهُم مِن السّمَاء والأرض قدّامه وخلفه أحاطت بهم وذلك لأنّ الإنسان حين نظر رأى السماء والأرض قدّامه وخلفه وعن يمينه وعن شماله ولا يقدر على الخروج منها فيستدل بهما على قدرة اللّه ويعرفون أنّا قادرون على إهلاكهم.

﴿ إِن نَشَأَ غَنْسِفَ بِهِمُ ٱلأَرْضَ ﴾ كما خسفنا بأقوام وكما خسفنا بقارون ﴿ أَوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفَا مِنَ السَّمَاءِ ﴾ أي: قطعة من السماء نوقعها عليهم

ونغطّيهم ونهلكهم ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ أي: فيما ترون من السماء والأرض والقدرة ﴿ لَاَيَةٌ لِكُلِّ عَبْدِ مُنِيبٍ ﴾ لدلالة لكلّ عبد رجع عن معصيته إلى طاعته فلم لا يرتدعون هؤلاء من التكذيب والكفر؟

لمًا تقدّم ذكر عباد الله المنيبين إليه ذكر منهم من أناب وأصاب فقال سبحانه: ﴿ وَلَقَدٌ مَانِينَا دَاوُدَ مِنَا نعمة وإحسانا وفضًلناه على غيره بما أعطيناه من النبوة والكتاب وفصل الخطاب.

ثم فصل سبحانه ما أعطاه فقال: ﴿ يَنْجِبَالُ أَوِّهِ مَعَهُ وَالطَّيْرَ ﴾ أي: قلنا للجبال: يا جبال سبّحي معه إذا سبّح، وأمر الله الجبال أن تسبّح معه إذا سبّح فسبّحت معه، وتأويله: ارجعي معه التسبيح من آب يؤوب، ويجوز أن يكون سبحانه فعل في الجبال ما يأتي به منها التسبيح معجزا له وأمّا الطير فيجوز أن يسبّح ويحصل له من التمييز ما يتأتّى منه ذلك بأن يزيد الله في فطنته فيفهم ذلك. وقيل: المعنى: يا جبال سيري معه فكانت الجبال والطير تسير معه أينما

سار وكان ذلك معجزا له والتأويب السير بالنهار. وقيل: معناه ارجعي إلى مراد داود فيما يريده من استنباط عين واستخراج معدن ووضع طريق.

القميّ قال: كان داود إذا مرّ بالبراري يقرأ الزبور تسبّح الجبال والطير والوحوش معه وألان الله الحديد بيده كالشمع حتّى كان يتّخذ منه ما أراد (۱) وقال: اعطي داود وسليمان ما لم يعط أحدا من الأنبياء من الآيات علّمهما منطق الطير وألان لهما الحديد والصفر من غير نار ومطرقة وجعلت الجبال أن يسبّحن مع داود (۳). ﴿ أَنِ آعَلَ سَنِعَنتِ ﴾ أي: قلنا له: أن اعمل من الحديد دروعا تامّات. وإنّما ألان الله الحديد لداود لأنّه أحب أن يأكل من كسب يده فألان له الحديد وأمره بصنعة الدرع وكان أول من اتّخذها وكان يبيعها ويأكل من ثمنها ويطعم عياله ويتصديق منه.

قال الصادق الخابية: «وذلك الأن الله أوسى إليه يا داود نعم العبد أنت إلّا أنّك تأكل من بيت المال فبكى داود أربعين صباحا فألان الله له الحديد فكان يعمل في كلّ يوم درعا ويبيعها بألف درهم فاستفنى عن بيت المال»(").

﴿ وَقَدِّرُ فِي ٱلتَّرْدِ ﴾ أي: عدّل في نسج الدروع ومنه قيل لصانعها: سرّاد وزرّاد، المعنى: لا تجعل الحلق دقاقا فتكسر الحلق ولا غلاظا فتثقل. وقيل: معناه اجعله واصنعه بقدر الحاجة.

حكي أن لقمان حضر داود عند أول درع عملها فجعل يتفكّر فيها ولا يدري ما يريد أن يصنع داود ولكن لم يسأله حتّى فرغ داود منها ثمّ قام فلبسها وقال: نعم جنّة الحرب هذه فقال لقمان عند ذلك: الصمت حكمة وقليل فاعله.

١- تفسير القمي، ج٢، ص١٩٩، وتفسير الصافي، ج٤، ص ٢١١.

٢- تفسير القمي، ج٢، ص١٢٦، وبحار الانوار، ج١٤، ص٣.

٣- انظر: الكافي، ج٥، ص٧٤، ومن لا يحضره الفقيه، ج٣، ص١٦٢.

﴿ وَأَعْمَلُوا صَالِمًا ﴾ أي: وقلنا: اعمل أنت وأهلك الصالحات وهي الطاعات شكرا لله على عظيم نعمة ﴿ إِنِّ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيدٌ ﴾ أي: أنا عالم بما تفعلونه لا يخفى على شيء ممّا تفعلونه من أفعالكم.

ثم ذكر سبحانه ما أتى سليمان وأعطاه من الفضل والكرامة فقال: وَلِسُلِيّمَنُ ٱلرِّبِحَ ﴾ أي: وسخرنا لسليمان الربح ﴿عُدُوهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ ﴾ أي: مسير الربح في انتهار إلى الظهر مسيرة شهر ومن الظهر إلى العشاء مسيرة شهر فكانت تسير في تمام اليوم مسيرة شهرين للراكب. قيل: كان يغدو من دمشق فيقيل بإصطخر فارس وبينهما مسيرة شهر للمسرع ويروح من إصطخر ويبيت بكابل وبينهما مسيرة شهر تحمله الربح مع جنوده أعطاه الله الربح بدلا من الصافنات الجياد.

﴿ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾ أي: أذبنا له عين النحاس وأظهرناها له قالوا: أجريت له عين الصفر ثلاثة أيّام بلياليهن جعلها اللّه له كالماء.

﴿ وَمِنَ ٱلْجِنِ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيِّهِ بِإِذْنِ رَقِهِ ﴾ أي: وسخّرنا له من الجنّ من يعمل له بحضرته وأمام عينه ما يأمرهم به من الأعمال كما يعمل الآدميّ بين يدي الآدميّ بإذن الله وكان لله يكلّفهم الأعمال مثل عمل الطين. قال ابن عبّاس: سخّرهم الله لسليمان وأمرهم بطاعته فيما يأمرهم به وفي الآية دلالة على أنّه قد كان من الجنّ من هو غير مسخّر له.

قوله: ﴿ وَمَن يَزِغٌ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا ﴾ منهم من المسخّرين ﴿ نُلِقَهُ مِنْ عَذَابِ النار في السّغيرِ ﴾ أي: ومن يعدل من هؤلاء الجن المسخّرين نذقه عذاب النار في الآخرة وفي الآية دلالة على أنهم قد كانوا مكلّفين. وقيل: معناه نذقه عذاب النار في الدنيا وأن الله سبحانه وكلّ بهم ملكا بيده سوط من نار فمن زاغ منهم عن طاعة سليمان ضربه ضربة أحرقته.

﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَآهُ مِن تَمَكِيبٍ ﴾ وهي بيوت العبادة أو البيون الشريفة العالية وكان ممّا عملوه بيت المقدس وقد كان الله عز وجلّ سلط على بني إسرائيل الطاعون فهلك خلق كثير في يوم واحد فأمرهم داود أن يغتسلوا ويبرزوا إلى الصعيد بالذراريّ والأهلين ويتضرّعوا إلى الله لعله يرحمهم وذلك صعيد بيت المقدس قبل بناء المسجد وارتفع داود فوق الصخرة فخر ساجدا يبتهل إلى الله وسجدوا معه فلم يرفعوا رؤوسهم حتى كشف الله عنهم الطاعون.

فلمًا أن شفّع الله داود في بني إسرائيل جمعهم داود بعد ثلاث وقال لهم: إنّ الله قد من عليكم ورحمكم فجددوا له شكرا بأن تتخذوا من هذا الصعيد الذي رحمكم الله فيه مسجدا ففعلوا وأخذوا في بناء بيت المقدس وكان داود ينقل الحجارة لهم على عاتقه وكذلك خيار بني إسرائيل حتّى رفعوه قامة ولداود يومئذ سبع وعشرون ومائة سنة فأوحى الله إلى داود أن تمام بنائه تكون على يدي ابنه سليمان.

فلمًا صار داود ابن أربعين ومائة سنة توفّاه الله واستخلف سليمان فأحب إتمام بيت المقدس فجمع الجن والشياطين وقستم عليهم الأعمال يخص كل طائفة منهم بعمل فأرسل الجن والشياطين في تحصيل الرخام والمها(۱) الأبيض الصافي من معادته وأمر ببناء المدينة من الرخام والصفائح وجعلها اثنى عشر ربضا وأنزل كل ربض منها سبطا من الأسباط.

ولمًا فرغ من بناء المدينة ابتدأ في تتميم المسجد فوجّه الشياطين فرقا فرقة يستخرجون الذهب واليواقيت من معادنها وفرقة يقلعون الجواهر

الرخام: المرمر والمها جمع المهاة مثل لها جمع لهات: البلور، والصفائح جمع الصفيحة: الحجر العريض، والربض: مسكن القوم أو ما حول المدينة من بيوت ومساكن أو هو سور المدينة.

والأحجار من أماكنها وفرقة يأتون بالمسك والعنبر وسائر الطيب وفرقة يأتونه باللار من البحار فاوتي بشيء من ذلك لا يحصيه إلّا الله ثمّ أحضر الصنّاع وأمرهم بنحت تلك الأحجار حتّى صيروها ألواحا ومعالجة تلك الجواهر واللآلي قال: وبنى سليمان المسجد بالرخام الأبيض والأصفر والأخضر وعمده بأساطين المها الصافي وسقفه بألواح الجواهر وفضض سقوفه وحيطانه باللآلي واليواقيت والجواهر وبسط أرضه بألواح الفيروزج فلم يكن في الأرض بيت أبهى ولا أنور من ذلك المسجد كان يضيء في الظلمة كالقمر ليلة البدر.

فلمًا فرغ منه جمع إليه أحبار بني إسرائيل فأعلمهم أنّه بناه اللّه فاتّخذوا ذلك اليوم عيدا. فلم يزل بيت المقدس على ما بناه سليمان حتّى غزا بختنصر بني إسرائيل وخرب المدينة وهدمها ونقض المسجد وأخذ ما في سقوفه وحيطانه من الذهب والفضّة والدرّ والجواهر فحملها إلى دار مملكته من أرض العراق.

قال سعيد بن المسيّب: لمّا فرغ سليمان من بناء بيت المقدس تغلّقت أبوابه فعالجها سليمان فلم تنفتح حتى قال في دعائه: بصلوات أبي داود إلّا فتحت الأبواب فتتحت ففرغ له سليمان عشرة آلاف من قرّاء بني إسرائيل خمسة آلاف بالليل وخمسة آلاف بالنهار فلا يأتي ساعة من ليل ولا نهار إلّا ويعبد اللّه فيها فهذا معنى قوله: ﴿ يَعْمَلُونَ لَدُهُ مَا يَشَاهُ مِن مَّكَنِيبَ وَتَكَثِيلَ ﴾ إشارة إلى الأبنية الرفيعة و«التّماثِيلُ» ما يكون فيها من النقوش أي: صورا من نحاس وشبه (۱) ورخام وزجاج كانت الجن تعملها ثمّ اختلفوا فقال بعضهم: كانت صورا للحيوانات وقال آخرون: كانوا يعملون صور السباع والبهائم على

<sup>1</sup>\_الشبه: النحاس الأصفر.

كرسيّه ليكون أهيب له فذكروا أنّهم صوروا أسدين أسفل كرسيّه ونسرين فرق عمودي كرسيّه فكان إذا أراد أن يصعد الكرسيّ بسط الأسدان ذراعيهما وإذا علا على الكرسيّ نشر النسران أجنحتهما فظلّلاه. ويقال: إن ذلك كان ممّا لا يعرفه أحد من الناس فلمّا حاول بختنصّر صعود الكرسيّ بعد سليمان حين غلب على بني إسرائيل لم يعرف كيف كان يصعد سليمان فرفع الأسد ذراعيه فضرب ساقه فقدّها فخر مغشيّا عليه فما جسر أحد بعده أن يصعد ذلك الكرسيّ.

وقالوا: ولم تكن ذلك اليوم التصاوير محرّمة وهي محظورة في شريعة نبيّنا فإنّه والله العن الله المصورين (۱) ويمكن أن يكره ذلك في زمن دون زمن كما أن المسيح كان يصور بأمر الله من الطين كهيئة الطير. وقال ابن عبّاس: كانوا يعملون صور الأنبياء والعبّاد في المساجد ليقتدى بهم وروي عن الصادق الله أنّه قال: دواقه ما هي تماثيل النساء والرجال ولكنها الشجر وما أشبههه. (۱) والتماثيل واحدها تمثال وأصلها من المثول وهو القيام كأنّه نصب قائما. ومنه الحديث: «من سرّه أن يمقل له الناس فليتبؤ مقعده من النار (۱).

﴿ وَجِعْنَانِ كُلْلُوكِ ﴾ أي: يعملون له صحافا في الكبر كالجابية وهي الحياض الّتي يجمع ويجبى فيها الماء وكان سليمان يطعم جنده ويصلح طعام جيشه في مثل هذه الجفان فإنّه لم يمكنه أن يطعمهم في مثل قصاع الناس لكثرتهم وكان يجمع على كلّ جفته ألف رجل يأكلون بين يديه ﴿ وَقُدُودِ رَاسِيَنَتِ ﴾ أي: مراجل ثابتات لا يزلن عن أمكنتهن لعظمهن وكانت باليمن.

١ مجمع البيان، ج٨، ص و٢٠٣، وبحارالانوار، ج١٤، ص٧٨.

٢ المحاسن ، ج٢، ص٦١٩، والكافي، ج٦، ص٥٢٧.

٣ـ مجمع البيان، ج٨. ص١٩٩، وانظر: مسند أحمد، ج٤. ص٩٣.

وقيل: كانت كالجبال عظيمة يحملونها مع أنفسهم.

ثمّ خاطب سبحانه آل داود وأمرهم بالشكر فقال: ﴿ آَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُدُ وَأَمْرِهُمُ بَالشَكُو فَقَالَ: ﴿ آَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُدُ فَقَالَ: ﴿ آَعْمَلُواْ ءَالَ اللّهِ شَكُوا لَه وفيه دلالة على وجوب شكر النعمة وأن الشكر طاعة تعظيم للمنعم وخص الأمر بآل داود فإن لقرابة الأنبياء أثرا في الشكر طاعة توله: ﴿ وَقَلِل مِنْ عِبَادِى آلشَّكُورُ ﴾ والشكور من تكرّر منه الشكر في القرب. قوله: ﴿ وَقَلِل مِنْ عِبَادِى آلشَّكُورُ ﴾ والشكور من تكرّر منه الشكر لأنّه المبالغة في الشاكر وفي هذا دلالة على أن المؤمن الشاكر يقل في كلّ عصر.

﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ ﴾ فلما حكمنا على سليمان بالموت ﴿ مَا دَلَمْمُ عَلَى سليمان بالموت ﴿ مَا دَلَمْمُ عَلَى مَوْيَهِ ۚ إِلَّا دَانِئَهُ ۗ ٱلْأَرْضِ تَأْصَحُلُ مِنسَأْتَهُ ﴾ أي: مطردة، آلة الطرد، من نسأت البعير إذا طردته.

أي: ما دل على موته إلاً الأرضة ولم يعلموا بموته حتى أكلت عصاه فسقط فعلموا أنه ميّت وذلك لأن سليمان كان يعتكف في مسجد بيت المقدس الشهر والشهرين والسنة والسنتين واليوم واليومين يقف للعبادة منتصبا وإذا عجز عن القيام في العبادة يتكئ على عصاه ويتعبّد ولا يخرج من معبده ويدخل فيه طعامه وشرابه. وكان أصف يدبّر أمره في الملك فلما كان في المرة التي مات فيها ولم يكن يصبح يوما إلّا وتنبت شجرة كان يسأله سليمان فتخبره عن اسمها ونفعها وضرها فرأى يوما نبتا فقال: ما اسمك؟ قال: الخرنوب قال: لأيّ شيء أنت؟ قال: للخراب فعلم أنّه سيموت فقال: النّهم عم (۱۱) على الجن موتي ليعلم الإنس أنّهم لا يعلمون الغيب وكان قد بقي من بنائه سنة وقال لأهله: لا تخبروا الجن موتي حتى يفرغوا من بنائه ودخل من بنائه سنة وقال لأهله: لا تخبروا الجن موتي حتى يفرغوا من بنائه ودخل محرابه وقام واتّكا على عصاه فمات وبقي سنة وتم البناء ثم سلّط الله على منسأته الأرضة حتى أكلتها فخر ميّتا فعرف الجن موته وكانوا يحسبونه حيًا

١- امر من عمي يعمي تعمية.

لمّا كانوا يشاهدون طول قيامه قبل ذلك.

وكان في إماتته قائما وبقائه كذلك أغراض: منها إتمام البناء، ومنها أن يعلم الإنس أن الجن لا يعلم الغيب وأنهم في ادّعاء ذلك كاذبون ومنها أن يعلم أن من حضر أجله فلا يتأخّر إذ لم يؤخّر سليمان مع جلالة شأنه. وروي أنّه اطلعه الله على حضور وفاته فاغتسل وتحنّط وتكفّن والجن في عملهم.

وروى أبو بصير عن أبي جعفر للنه قال: دان سليمان أمر الشياطين فعملوا لله قبّة من قوارير فبينا هو قائم متكئ على عصاه في القبّة ينظر إلى الجن كيف يعملون وهم ينظرون إليه ولا يعملون إليه إذا رجل معه في القبّة فقال: من ألت فقال: أذا ألذي لا أقبل الرشى ولا أهاب الملوك فقبضه وهو قائم متكئ على عصاه في القبّة، قال: فمكثوا سنة يعملون له حتى بعث الله الأرضة فأكلت منسأته وقد تم البناء (۱).

﴿ فَلَمَّا خَرَ ﴾ سليمان ميتا ﴿ تَبَيّنتِ لَلِمَنّ أَن لَوْ كَانُواْ بَعْلَمُونَ الْفَيْبَ مَا لَمِنُوا فِي الْمَذَابِ النّهِينِ ﴾ تبيّنت الشيء إذا علمته بعد التباسه عليك أي: علمت الجن علما بيّنا بعد التباس الأمر عليهم أن لو كانوا يعلمون الغيب كما يزعمون لعلموا موته ولم يلبثوا بعده حولا في تسخيره.

١- مجمع البيان، ج٨ ص٢٠٥، وبحارالانوار، ج٦٠. ص٥٣.

٢- أي: على قراءة يعقوب وهو ضم التاء والباء وكسر الياء من تبينت ولا فرق فان لفظ تبين
 هاهنا لازم غير متعد. انظر: مجمع البيان، ج ٤، ص ٣٨١.

لا يعلمون الغيب وانكشف هذا الأمر للإنس وذلك لأن الجن ما ادعوا علم الغيب ولكن الإنس اعتقدت فيهم أنهم يعلمون الغيب فأبطل الله عقيدتهم وهذا المعنى يؤيد قراءة ابن عبّاس والضحاك حيث أنهما قرءا «تبيّنت الإنس» وهو قراءة علي بن الحسين وأبي عبد الله الله الله المناه المجهول يؤول إلى قراءة على بن مسعود ومصحفه فقراءة يعقوب على البناء للمجهول يؤول إلى قراءة على بن الحسين والصادق المنهاد.

وذكر أهل التاريخ أن عمر سليمان الله كان ثلاثا وخمسين سنة مدة ملك منها أربعون سنة، وملك يوم ملك وهو ابن ثلاث عشر سنة وابتدأ في بناء بيت المقدس لأربع سنين مضين من ملكه.

وأمّا الوجه في عمل الجنّ تلك الأعمال العظيمة فهو: أنّ اللّه تعالى زاد في أجسامهم وقوّتهم وغيّر خلقهم عن خلق الجنّ الّذين لا يرون للطافتهم ورقّة أجسامهم على سبيل الإعجاز الدالّ على نبوّة سليمان فكانوا بمنزلة الإسراء في يده فلمّا مات الله جعل الله خلقهم على ما كانوا عليه فلا يتهيّأ لهم في هذا الزمان شيء من ذلك.

وفي «العلل» و«العيون» عن الرضائية عن آبائه أن سليمان قال ذات يوم لأصحابه: «إنّ الله وهب لي ملكا لا ينبغي لأحد من بعدي سخّر لي الربح والإنس والبحنّ والطير والوحوش وعلّمني منطق الطير وآتاني من كلّ شيء ومع جميع ما أتيت ما تمّ لي سرور يوم إلى الليل وقد أحببت أن أدخل قصري في غد فأصعد أعلاه وأنظر إلى ممالك ولا تأذنوا لأحد عليّ لتلا يرد عليّ ما ينغض عليّ يومي قالوا: نعم، فلما كان من الفد أخذ عصاه بيده وصعد إلى أعلى موضع من قصره ووقف متكنا على عصاه ينظر إلى ممالكه مسرورا ممّا اوتي فرحا بما اعطي إذ نظر إلى شابٌ حسن الوجه واللباس،

١ ـ مجمع البيان، ج٨، ص١٩٧، وعلل الشرايع، ج١، ص٧٤، وعيون أخبار الرضائظ، ج٢، ص٢٤٠.

قد خرج عليه من بعض زوايا قصره فلما بصر به سليمان قال له: من أدخلك إلى هذا القصر وقد أردت أن أخلو فيه هذا اليوم فيإذن من دخلت؟ قال الشاب: أدخلني هذا القصر ربه وبإذنه دخلت فقال: ربه أحق به مني فمن أنت؟ قال: أنا ملك الموت قال: وفيما جنت؟ قال: من لله وباد وحلك قال: امض لما أمرت به فهذا يوم سروري وأبي الله عزّ وجل أن يكون لي سرور دون لقائه، فقبض ملك الموت روحه وهو متكئ على عصاه، فبقي سليمان متكنا على عصاه وهو ميت ما شاء الله والناس ينظرون إليه وهم يقدّرون أنه حي فافتتنوا فيه واختلفوا فمنهم من قال: قد بقي سليمان متكنا على عصاه هذه الأيّام الكثيرة ولم يتعب ولم ينم ولم يأكل ولم يشرب إنه لربنا الذي يجب علينا أن نعبده وقال قوم: إنّ سليمان ساحر يرينا أنّه واقف متكن على عصاه سحر أعيننا وليس نعبده وقال قوم: إنّ سليمان ساحر يرينا أنّه واقف متكن على عصاه سحر أعيننا وليس

فلما اختلفوا بعث الله الأرضة فدبت في عصاه فلما أكلت [منه] انكسرت العصا وخرّ سليمان من قصره على وجهه فشكرت الجن الأرضة صنيعها فلأجل ذلك لا يوجد في مكان إلا وعندها ماء وطين، (١).

وفي «الإكمال» عن النبي الشيخة «عاش سليمان بن داود سبعمانة واثني عشر سنة»(۲).

لَقَدْ كَانَ لِسَبَا فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةٌ جَنَّتَانِ عَن يَبِينِ وَشِمَالٌ كُلُواْ مِن رِّزَقِ رَيِكُمْ وَآشَكُرُوا لَهُ، بَلْدَةٌ طَيِبَةٌ وَرَبَّ غَفُورٌ ۞ فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ وَيَدَّلْنَهُم بِجَنَّنَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاقَ أُحسُلٍ خَمْطٍ وَأَقْلٍ وَشَقَءِ مِن سِدْرٍ قَلِيلٍ ۞ ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُوا وَهَلَ شَجْزِيَ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ۞

١ علل الشرايع، ج ١، ص٧٣، وعيون أخبار الرضاليج، ج٢، ص٢٣٩.

٢\_ كمال الدين، ص٥٢٤، والخرائج والجرائح، ج٢، ص٩٦٥.

وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَيَثِنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَنَرَكَنَا فِيهَا قُرَى ظَلِهِرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا السَّنَدِّ مِيدُوا فِيهَا لَيَالِي وَأَيَّامًا مَامِنِينَ ۞ فَقَالُواْ رَبِّنَا بَنِعِدَ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَكُمْ أَمَادِيتَ وَمُزَّقِنَكُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَابَنتِ وَطَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَكُمْ أَمَادِيتَ وَمُزَّقِنَكُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَابَنتِ لِنَكُلِ صَبَادٍ شَكُورٍ ۞ لَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

وَلَا لَمْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اله

﴿ فِي مَسْكَنِهِمْ ﴾ وقرئ «في مساكنهم» وفقا للمعنى و﴿ فِي مَسْكَنِهِمْ ﴾ على المصدريّة والتقدير: في مواضع سكنّاهم فلمّا جعل المسكن كالسكنى والسكون أفرد كما يفرد المصادر ﴿ مَائِمٌ ﴾ أي: علامة وحجّة على معرفة اللّه وقدرته.

ثمّ فسر الآية فقال: ﴿ جَنَّتَانِ عَن يَعِينِ وَشِمَالِ ﴾ أي: بستانان عن يمين البلد وشماله لمن أتى البلدة والمراد جماعتان من البساطين والجماعتان في تقاربهما وتضامهما كأنهما جنّة واحدة ولم يرد جنّتين اثنين والمعنى أنها متصلة بعضها ببعض وكان من كثرة النعم أنّ المرأة كانت تمشي والمكتل على رأسها فيمتلئ بالفواكه من غير أن تمس وتقطف بيدها شيئا ولم يكن

١ مجمع البيان، ج٨ ص ٢٠٩، وبحارالاتوار، ج٧٠، ص ٢٣٥.

في قريتهم بعوضة ولا ذباب ولا برغوث ولا عقرب ولا حيّة وكان الغريب إذا دخل بلدهم وفي ثيابه قمّل ودواب مانت والمراد بالآية قيل: هذه الأمور وقيل: الآية، كانت ثلاث عشرة قرية في كلّ قرية نبيّ يدعوهم إلى الله.

وَاَشَكُرُوا مِن رِزَقِ رَبِكُمْ أَي: كان الأنبياء يقولون لهم: كلوا من هذه النعم وَاستغفروه يغفر لكم وَاللّهُ لَيْبَةً أَي أي: كُلّ نبي قرية يقول لأهلها: هذه بلدة مخضّبة نزهة عذبة وليست بسبخة، طاهرة عن المؤذيات حتّى الوباء والأمراض وما كان فيها حرّ يؤذي في القيظ ولا برد يؤذي في الشتاء ورَبَي عَقُول كثير المغفرة للذنوب و فَأَعْرَشُوا عن الحق ولم يشكروا ولم يقبلوا متن دعاهم إلى الله من أنبيانه وفَأَرسَلنا عَنْ الحق ولم يشكروا ولم يقبلوا متن دعاهم إلى الله من أنبيانه وفَأَرسَلنا عَنْ الحي من البيان وكان عالى الله من أودية اليمن وكان عاليم من وكان الماء كان يأتي أرض سبأ من أودية اليمن وكان احتاجوا إلى الماء نقبوا السدّ بقدر الحاجة ويسقون زروعهم وبساتينهم فلمنا كذبوا رسلهم وتركوا أمر الله فبعث الله في الردم جرذا نقبت ذلك الردم وناض الماء عليهم فأغرقهم. قال ابن الأعرابيّ: «الْعَرِم» السيل الذي لا يطاق وقصة كهانة طريقه الكاهنة وعمرو بن عامر المزيقياء معروفة لا حاجة وقصة كهانة طريقه الكاهنة وعمرو بن عامر المزيقياء معروفة لا حاجة لذكرها الله الكاهنة وعمرو بن عامر المزيقياء معروفة لا حاجة ولذكرها الله الكاهنة وعمرو بن عامر المزيقياء معروفة لا حاجة ويستون الكاهنة وعمرو بن عامر المزيقياء معروفة لا حاجة الذكرها الله الكاهنة وعمرو بن عامر المزيقياء معروفة لا حاجة الذكرها الله المؤلفة الكاهنة وعمرو بن عامر المزيقياء معروفة الكاهنة وعمرو المؤلفة الكاهنة ويقول المؤلفة الكاهنة وعمرو المؤلفة الكاهنة ويقول المؤلفة الكاهنة وعمرو المؤلفة الكاهنة ويقول المؤلفة الكاهنة الكاهنة ويقول المؤلفة الكاهنة ويقول المؤلفة الكاهنة ويقول المؤلفة الكاهنة ويؤلفة الكاهنة ويقول المؤلفة الكافة الكاهنة ويقول المؤلفة الكاهنة ويؤلفه الكافة الكاهنة ويؤلفة الكاهنة ويؤلفة الكافة الكاهنة ويؤلفة الكاهنة ويؤلفة الكاهنة ويؤلفة الكاهنة ويؤلفة الكاهنة ويؤلفة الكاهنة ويؤلفة الكاهنة ويؤلفه الكاهنة الكاهنة ويؤلفة الكاهنة ويؤلفة الكاهنة ويؤلفة الكاهنة ويؤلفه الكاه

﴿ وَيَدَّلْنَهُم بِمَنَّتَنِهِمَ ﴾ اللتين فيهما أنواع الفواكه ﴿ جَنَّتَيْنِ ﴾ أخراوين، سمّاهما جَنتين لازدواج الكلام كما قال: ﴿ وَمَحَكَرُوا وَمَحَكَرُ اللّهُ ﴾ ('') و هُمَن اغْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ ﴾ ('') ﴿ وَوَاقَى أَحَلُ خَلْوٍ وَأَثْلِ ﴾ أي:

١- بل سيجيء ذكرها عن قريب.

٢ ـ سورة آل عمران: ٥٤.

٣\_سورة البقرة: ١٩٤.

صاحبتي أكل وهو اسم للثمر من كلّ شجر قال ابن عبّاس: «الخمط» الأراك وثمر الخمط البرير. وقيل: الخمط شجر الغضا. وقيل: هو كلّ شجر له شوك و«الأثل» الطرفاء. وقيل: هو السمر ﴿وَشَيْءِ مِن سِدْرٍ قَلِيـلٍ ﴾ يعني إنّ الأثل والخمط كانا أكثر فيهما من سدر وهو النبق وكان شجرهم خير شجر فصيّره الله شرّ شجر بسوء أعمالهم.

﴿ ذَٰلِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُوا ﴾ أي: ذلك الذي فعلنا بهم بسبب كفرهم ﴿ وَجَلْ نَجَزِي ﴾ الله .

وقد استدل النحوارج بهذا على أن مرتكب الكبيرة كافر وهذا الاستدلال غير سديد من حيث إنّه سبحانه إنّما بيّن بذلك أنّه لا يجازي بهذا النوع من العذاب الذي هو الاستيصال إلّا الكافر ويجوز أن يعذّب الفاسق بغير ذلك العذاب.

وقيل: معنى الآية هل نجازي بجميع سيّناته إلّا الكافر لأنّ المؤمن قد يكفّر عنه بعض سيّئاته. وقيل: معنى الآية أنّ المجازاة من التجازي، وهو التقاضي أي: لا يقتضي ولا يرتجع ما اعطي إلّا الكافر وأنّهم لمّا كفروا ارتجع منهم النعمة.

﴿ وَمَعَلَنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلْقِي بَرَكَ نَالَهُ وَبِهَا فَرَى ظَلَهِ وَ الْهِرَةَ ﴾ أي: إنا جعلنا بينهم وبين قرى الشام التي باركنا فيها بالماء والشجر قرى مواصلة قرية متصلة بقرية وكان متجرهم من أرض اليمن إلى الشام وكانوا يبيتون بقرية ويقيلون بأخرى حتى يرجعوا وكانوا لا يحتاجون إلى زاد في طريقهم من وادي سبأ إلى الشام ومعنى الظاهرة أن الثانية كانت ترى من الاولى لقربها منها.

﴿ وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّنِّرَ ﴾ أي: وجعلنا السير من القرية إلى القرية مقدارا واحدا وهو نصف يوم وقلنا لهم: ﴿ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيْاَمًا ﴾ أي: ليلا شئتم المسير بلا خوف أو نهار ﴿ مَامِنِينَ ﴾ من الجوع والعطش والسباع والسارق

وكلِّ المخاوف والمراد بيان تكامل النعمة عليهم سفرا وحضرا.

ثم أخبر سبحانه أنهم بطروا وبغوا ﴿ فَقَالُواْ رَبِّنَا بَنَعِدٌ بَيْنَ أَسْفَارِنَا ﴾ أي: اجعل بيننا وبين الشام فلوات ومفاوز لنركب إليها الرواحل ونقطع المنازل وهذا كما قالت بنو إسرائيل: لما ملوا النعمة حيث قالوا: اخرج لنا مما تنبت الأرض من بقلها بدلا من المن والسلوى.

﴿ وَظَلَمُوا أَنفُسَهُم ﴾ بارتكاب المعاصي والكفر ﴿ فَجَعَلْنَهُمْ أَمَادِينَ ﴾ لمن بعدهم يتحدثون بأمرهم وشأنهم ويضربون بهم المثل فيقولون: تفرقوا أيادي سبأ إذا تشتّوا أعظم التشتّ ﴿ وَمَزَقَنَهُمْ كُلُّ مُمَزَّقٍ ﴾ أي: فرقناهم في البلاد كل تفريق ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَا لَهُ اللهِ كُلُ تَفريق ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَا لَهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى الشدائد فَلَا الله اللهِ عَلَى الشدائد فَلَا الله عَلَى النعماء أو صبور عن المعاصى شكور للنعم بالطاعات.

ومختصر قصة طريفة: الكاهنة أنّها ألقت (١) إلى عمرو بن العامر الّذي يقال له: مزيقيا ابن ماء السماء، وكانت رأت في كهانتها أنّ سدّ مأرب سيخرب وإنّه سيأتي سيل العرم فيخرب الجنّتين، فباع عمرو أمواله وسار هو وقومه إلى مكّة فأقاموا بها وما حولها فأصابتهم الحمّى وكانوا ببلد لا يعرفون فيه الحمّى فدعوا طريفة وشكوا إليها الّذي أصابهم، فقالت لهم: قد أصابني اللّذي أصابكم وهو مفرق بيننا، قالوا: فما ذا تأمرين، قالت: من كان منكم ذا هم بعيد وجمل شديد ومزاد جديد فيلحق بقصر عمّان المشيد، وكانت أزد عمّان، ثمّ قالت: من كان منكم ذا جلد وصبر على أزمّات الدهر فعليه بالأراك من بطن مرّان، وكانت خزاعة، ثمّ قالت: من كان منكم يريد الراسيات في الوحل المطعمات في المحل فليلحق بيثرب ذات النخل، وكانت الأوس الخررج، ثمّ قالت: من كان منكم يريد والملك والتأمير والخمير والملك والتأمير

١\_ أي: أبلغتة الرؤيا التي رأتها.

وملابس الديباج والحرير فليلحق ببصرى وغوير وهما من أرض الشام وكان الذين سكنوها آل جفنة بن غسان، ثمّ قالت: من كان منكم يريد النياب الرقاق والخيل العتاق وكنوز الأرزاق والدم المهراق فليلحق بأرض العراق وكان الذين سكنوها آل جذيمة الأبرش ومن كان بالحيرة وآل محرق.

وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِلِيشُ ظَنَّهُ، فَأَتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ۞ وَمَا حَكَانَ لَهُ، عَلَيْهِم مِن سُلْطَنِ إِلَا إِنَعْلَمَ مَن يُؤْمِنُ بِالْآخِرَةِ مِتَنَ هُوَ مِنْهَا فِي شَلِقٌ وَرَبُّكَ عَلَى كُلِ شَيْءِ حَفِيظٌ ۞ قُلِ آدْعُواْ اللَّذِينَ رَعَتْمُ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَسْلِكُونِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَمُمْ اللَّهُ لَا يَسْلِكُونِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَمُمْ فِي طَهِيرِ ۞ وَلَا لَنَعْعُ الشَّفَاعَةُ عِندُهُ إِلَا فِي اللَّرْضِ وَمَا لَمُمْ فِي طَهِيرِ ۞ وَلَا لَنَعْعُ الشَّفَاعَةُ عِندُهُ إِلَا فَي اللَّهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرِ ۞ وَلَا لَنَعْعُ الشَّفَاعَةُ عِندُهُ إِلَا لَيْهِ مِن اللَّهُ إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

الضمير قيل: في ﴿ عَلَيْهِم ﴾ راجع إلى أهل سبأ وقيل: إلى الناس كلّهم إلّا من أطاع الله. والمعنى أن إبليس كان قال: «لَأُغُوبَنَهُمْ ولَأَضِلَنَهُمْ، وما كان ذلك عن علم وتحقيق وإنّما قاله ظنّا فلما تابعه أهل الزيغ والشرك صدّق ظنّه وحققه ﴿ فَأَلَتَبَعُوهُ ﴾ فيما دعاهم إليه ﴿ إِلّا فَرِيقًا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ يعني المؤمنين كلّهم وامن، هنا للتبيين أي: وعلموا قبح متابعة إبليس فلم يتبعوه واتبعوا أمر الله.

﴿ وَمَا كَانَ لَهُۥ عَلَيْهِم مِن سُلطَنِ ﴾ أي: لم يكن لإبليس عليهم من سلطنة ولا ولاية يتمكّن بها من إجبارهم على الضلال وإنّما كان يمكنه الوسوسة

فقط كما قال: ﴿ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِن سُلطَنِنِ إِلَّا أَن دَعَوْنَكُمْ فَأَسْتَجَسْتُمْ لِي ﴾. (١) ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يُؤْمِنُ بِٱلْآخِرَةِ مِنَّنْ هُوَ مِنْهَا فِي شَكِّ ﴾ أي: إنَّا لم نمكُّنه من إغوائهم ووسوستهم إلَّا لنميِّز بين من يقبل منه ومن يمتنع متابعته فنعذب من يتابعه ونئيب من خالفه فعبّر عن التمييز بين الفريقين بالعلم، وهذا التميّز متجدّد لأنّه لا يكون إلّا بعد وقوع ما يستحقّون به ذلك وأمّا العلم فبخلاف ذلك فإنَّه سبحانه كان عالما بأحوالهم وبما يكون منهم في الأزل وقيل: معناه لنعلم طاعاتهم موجودة أو معاصيهم إن عصوا فنجازيهم بحسبها لأنه سبحانه لا يجازي أحدا على ما يعلم من حاله إلَّا بعد أن يقع ذلك منه ﴿ وَرَبُّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظًا ﴾ أي: عالم لا يفوته علم شيء من أحوالهم. وهاهنا تحقيق وهو: أنَّ علم اللَّه من الأزل إلى الأبد محيط بكلِّ معلوم وعلمه عين ذاته لا يتغيّر وهو في كونه سبحانه عالما لا يتغيّر ولكن يتغيّر متعلّق علمه فإنّ العلم يظهر به كلِّ ما في نفس الأمر فعلم اللَّه في الأزل أنَّ العالم سيوجد فإذا وجد علمه موجودا بذلك العلم وإذا عدم يعلمه معدوما بذلك العلم مثاله أن المرآة المصقولة فيها الصفاء فيظهر فيها صورة زيد إن قابلها ثم إذا قابلها عمرو يظهر فيها صورته والمرآة لم تتغيّر في ذاتها ولا تبدّلت في صفاتها إنّما التغيير

﴿ قُلِ آدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَتْتُم بِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ قل يا محمّد لهؤلاء المشركين:
ادعوا الّذين زعمتم أنّهم آلهة وأنّهم شركاء للّه تعالى وأنّهم شفعاؤكم
هل يستجيبونكم إلى ما تسألونهم وهذا نوع توبيخ ليعلموا أنّ أوثانهم لا

في الخارجات الَّتي قابلت فكذلك هاهنا فقوله: ﴿إِلَّا لِنَعْلَمُ مَن يُؤْمِنُ ﴾ أي:

ليقع في العلم صدور الإيمان من المؤمن والكفر من الكافر وكان قبله في

علمه أنَّه سيكفر زيد ويؤمن عمرو.

١\_سورة إبراهيم: ٢٢.

تنفعهم ولا تضرّهم لأنهم لا يتمكّنون من أن يجيبوهم. ﴿ لَا يَمْلِكُونَ مَن خَير يَشْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَنُونِ وَلَا فِي الْأَرْضِ ﴾ أي: لا يقدرون زنة ذرّة من خير وشرّ ونفع وضرّ فيهما ﴿ وَمَا لَمُمْ فِيهِمَا مِن شِرْلِهِ ﴾ وليس لهم في خلق السماوات والأرض من نصيب ومدخلية ﴿ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ ﴾ أي: ليس له معاون على خلقهما.

﴿ وَلَا نَفَعُ الشَّفَعَةُ عِندَهُ إِلَا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ أَيْ اللهُ أِي: لا تنفع الشفاعة عند الله إلّا لمن رضيه الله وارتضاه وأذن له الشفاعة مثل الأنبياء والملائكة والأولياء وإلّا لمن يأذن له في الشفاعة، وإنّما قال سبحانه ذلك لأن الكفّار والمشركين كانوا يقولون: نعبدهم ليقربونا إلى الله زلفي فحكم الله ببطلان عقائدهم.

﴿ حَقَّةَ إِذَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ أي: كشف الفزع عن قلوبهم، واختلف في الضمير في قوله: ﴿ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ على قولين:

والقول الثاني: أن الضمير راجع إلى الملائكة ثم اختلف في معناه على وجوه: أحدها: أن الملائكة إذا صعدوا بأعمال العباد ولهم زجل وصوت عظيم فتحسب الملائكة أنها الساعة فيخرون سجدا ويفزعون فإذا علموا أنه ليس ذلك قالوا: ﴿ مَاذَا قَالَ رَبُّكُم مَّ قَالُوا الْمَعَلَى ﴾

وثانيها: أنّ الفترة لمّا كانت بين عيسى ومحمّد ﷺ وبعث اللّه محمّدا أنزل اللّه سبحانه جبرئيل بالوحي فلمّا نزل ظنّت الملائكة أنّه نزل بشيء من أمر الساعة فصعقوا لذلك فجعل جبرئيل يمرّ بكلّ سماء ويكشف عنهم الفزع فرفعوا رؤوسهم وقالت الملائكة بعضهم لبعض: ﴿ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ ٱلْحَقَّ ﴾ يعني الوحي والقرآن.

والقول الثالث: أن الله إذا أوحى إلى بعض الملائكة لحق الملائكة غشى عند سماع الوحي ويخرون ويصعقون سجدا للآية العظيمة فإذا فزع عن قلوبهم سألت الملائكة ذلك الملك الذي اوحي إليه ماذا قال ربك، ويسأل بعضهم بعضاً فيعلمون أن الأمر في غيرهم، عن ابن مسعود واختاره الجبائي. ﴿ وَهُو اَلْعَلَى الْكِيرُ ﴾ السيّد القادر العلي في صفاته الكبير في قدرته.

القمي: قال الصادق النبيج: «لا يشفع أحد من أنبيائه ورسله يوم القيامة حتى يأذن الله في الشفاعة قبل يوم القيامة يأذن الله في الشفاعة قبل يوم القيامة والشفاعة له في أمته ولنا الشفاعة في شيعتنا ولشيعتنا الشفاعة في أماليهم ثم قال: إن المؤمن ليشفع في مثل ربيعة ومضر وإن المؤمن ليشفع حتى لمخادمه يقول: يا رب خدمني وكان يقيني الحر والبرد»(١).

وعن الباقر للنه قال: «ما من أحد من الأولين والآخرين إلّا وهو محتاج إلى شفاعة رسول الله ثمّ قال: إنّ لرسول الله الشفاعة» وقرى ﴿ حَقَّ إِذَا فُرِعَ ﴾ بالراء المهملة والغين المعجمة بمعنى فراغ القلوب وخلوها عن الوجل من فرغ الزاد إذا لم يبق منه شيء.

قال العلّامة أبو السعود صاحب التفسير العلّامة المعروف في بيان الآية في قوله: ﴿ وَلَا نَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِن لَهُ مَقَّ إِذَا فُرْجٍ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ قال: (أي: لا تقع الشفاعة في حال من الأحوال الكائنة لمن أذن له في الشفاعة من النبيّين والملائكة ونحوهم من المستأهلين لمقام الشفاعة فتبيّن

١- تفسير القمي، ج٢، ص ٢٠١، وانظر: مجمع البيان، ج٧، ص ٢٣٩.

٢- تفسير القمي، ج٢، ص٢٠١، وتفسير الصافي، ج٤، ص٢١٩، والمحاسن، ج١، ص١٨٤.

حرمان الكفرة من الشفاعة بالكلّية أمّا من جهة أصنامهم فلظهور انتفاء الإذن لها ضرورة استحالة الإذن في الشفاعة لجماد لا يعقل ولا ينطق وأمّا من جهة من يعبدونه من ملائكة فلأن إذنهم مقصور على الشفاعة للمستحقين لها لقوله تعالى: ﴿ لا يَتّكلّمُونَ إِلّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرّحَيْنُ وَقَالَ مَوَابًا ﴾ (١) ومن المعلوم أنّ الشفاعة للكفرة بمعزل من الصواب فعلى هذا ثبت حرمانهم عن الشفاعة وهي غير صادرة عن الشفعاء إذ لم يؤذن لهم وقوله: ﴿ حَقّ إِذَا فَيْحَ ﴾ والتفزيع إزالة الفزع أي: زال الفزع عن قلوب الشفعاء والمشفوع لهم من المؤمنين وكلمة «حتى» غاية لما ينبئ عنه قبل الكلام من الإشعار بوقوع الإذن لمن أذن له لأنه سأل كيف يؤذن لهم؟ فقيل: يتربّصون الشفعاء من موقف لمن أذن له لأنه سأل كيف يؤذن لهم؟ فقيل: يتربّصون الشفعاء من موقف الاستيذان والاستدعاء على وجل وخوف وفزع مليًا حتّى ازيل الفزع عن قلوبهم بعد اللتيًا واللتي وظهرت لهم تأثير الإجابة.

﴿ قَالُوا ﴾ أي: المشفوع لهم والمحتاجون: ﴿ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ﴾ في شأن الإذن ﴿ قَالُوا ﴾ أي: الشفعاء لأنهم المتباشرون للاستئذان المتوسطون بين المذنبين والمحتاجين إلى الشفاعة وبينه عز وجل ﴿ آلْحَقَ ﴾ أي: قال ربّنا قول الحق، وهو الأذن في الشفاعة للمستحقين وقرئ ﴿ آلْحَقَ ﴾ مرفوعا أي: ما قاله الحق.

﴿ وَهُوَ ٱلْعَلِٰتُ ٱلْكَانِدُ ﴾ وهو من تمام كلام الشفعاء قالوه اعترافا لغاية عظمة ربّهم انتهى كلام أبي السعود.

﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمُ مِن السَّمَوَتِ وَالْآرَضِ ﴾ فإنهم لا يمكنهم أن يقولوا: ترزقنا آلهتنا الّتي نعبدها ثم عند ذلك ﴿ قُلِ آلله ﴾ الّذي يرزقكم ﴿ وَإِنّا أَوْ لِيَاكُمُ مَنَى أَوْ فِي صَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ إنّما قال ذلك على وجه النصفة في الحجة دون الشك كما يقول القائل: أحدنا كاذب وإن كان هو عالما بالكاذب

١\_ سورة النبأ: ٣٨.

وهذا العنوان من الكلام شائع بأن يجمع المتكلّم بين الخبرين ويفوض التميز إلى العقول فيكون الكلام معناه: إنّا على هدى وأنتم على ضلال وإنّما يقال مثل هذا الكلام على وجه الاستعطاف والمداراة لتنبيه المخاطب ولا ينسب المحق نفسه إلى الهدى وخصمه إلى الغملال بل يحتّه على التأمّل والنظر.

﴿ قُل لَا تُسْتَلُونَ عَمَّا أَجْرَبَنَا وَلَا نُسْئُلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ قل يا محمد: إذا لم ينقادوا للحجة لا تسألون أيها الكفار عن ما اقترفنا واكتسبنا من المعاصي ولا نسأل نحن عمّا تعملونه أنتم بل كلّ إنسان يسأل عمّا يعمله وفي هذا دلالة على أن أحدا لا يجوز أن يؤخذ بذنب غيره وأضاف الإجرام إلى النفس وقال في حقهم: ﴿ وَلَا نُسُئُلُ عَمًا تَمْمَلُونَ ﴾ ذكر بلفظ العمل لئلًا يحصل الإغضاب المانع من الفهم.

ثم أمر الله سبحانه نبيّه أن يحاكمهم ويكلّمهم إلى الله لإعراضهم عن الحجة فقال: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد: ﴿ يَجَسَعُ بَيْنَا رَبُنا ﴾ يوم القيامة ﴿ قُلْ بَفْتَعُ بَيْنَا كُونا ﴾ يوم القيامة ﴿ قُلْ بَفْتَعُ بَيْنَا كُونا ﴾ إلى المحكم لا بيخفى عليه شيء من الحكم ﴿ قُلْ أَرُونِي النّبين الْحَقْتُم بِدِه شَرَكَا ﴾ أي: يخفى عليه شيء من الحكم ﴿ قُلْ أَرُونِي النّبين الْحَقْتُم بِدِه شَرَكَا ﴾ أي: أروني الذين زعمتم أنهم شركاء الله تعبدونهم معه فوبخهم الله فيما اعتقدوه من الأشراك مع الله ﴿ كَلّا ﴾ أي: ليس كما تزعمون أي: ارتدعوا عن هذا المقال ﴿ بَلْ مُؤ اللهُ أَلْمَ نِيرُ الْحَكِيم في أفعاله فكيف يكون له شريك؟

ثمّ بين سبحانه نبوة نبيّه فقال: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةُ لِلنَّاسِ ﴾ أي: أنت رسول إلى عامّة البشر كلّهم كالعرب والعجم وسائر الأمم، روي عن ابن عبّاس عن النبي المُحْفِقُ قال: «أعطيت خمسا ولا أقول فخرا: بعقت إلى الأحمر والأسود وجعلت لي الأرض طهورا ومسجدا واحل لي الفنم ولم يحل لأحد قبلي ونصرت بالرعب فهو يسير أمامي مسيرة شهر وأعطيت الشفاعة فاذخرتها لأمتي يوم القيامة» (١٠). وقيل: «كافًا للنّاس» أي: مانعا لهم عمّاهم عليه من الكفر والمعاصي بالأمر النهى والهاء للمبالغة، عن أبى مسلم.

﴿ بَشِيرًا ﴾ لهم بالجنّة ﴿ وَنَكَذِيرًا ﴾ بالنار ﴿ وَلَكِنَ أَكَنَاسِ لَا يَمْلُمُونَ ﴾ ولنكِنَ أَكْنَاسِ لَا يَمْلُمُونَ ﴾ رسالتك لإعراضهم عن النظر في معجزتك ولا يعلمون ما لهم في الآخرة في اتباعك من الثواب والنعيم وما عليهم في مخالفتك من العذاب الأليم.

ثم حكى سبحانه عن الكفّار فقال: ﴿ وَيَقُولُونَ مَقَىٰ هَلَا الْوَعْدُ إِن صَحَىٰ سُلُهُ الْوَعْدُ إِن صَحَىٰتُم مَلِدِقِينَ ﴾ فيما تقولونه يا معشر المؤمنين ثم أمر نبيّه بجوابهم ﴿ قُل ﴾ يا محمد: ﴿ فَكُم يَبِعَادُ يَوْمِ لَا نَسْتَفْخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا نَسْتَفْدِثُونَ ﴾ أي: لا تتأخّرون عن ذلك اليوم ولا تتقدّمون عليه بأن يزاد في أجالكم أو ينقص منها.

وفي قوله: ﴿ لَكُمْ مِبَعَادُ يَوْمِ ﴾ قراءات: رفعهما مع التنوين وعلى هذا البوم، بدل والثانية نصب «يوم» ورفع «ميعاد» والتنوين فيهما ووجه النصب بفعل محذوف أي: أعني يوما أو على الظرفيّة كأنّه يقول: لكم ميعاد تعلمون يوما كقول القائل: «إنّك مقتول يوما» والثالثة الإضافة أي: لكم ميعاد يوم.

وَقَالَ ٱلَّذِينَ كُفَرُواْ لَن نُوْمِنَ بِهَاذَا ٱلْقُرْءَانِ وَلَا بِٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْدُ وَلَوَ وَقَالَ ٱلْقَرْءَانِ وَلَا بِٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْدُ وَلَوَ مَوْقُولُونَ عِندَ رَبِيتِم يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ لَوَيْ أَنْ يَعْضِ

١\_مجمع البيان، ج٨، ص٢١٧، وبحارالانوار، ج١٦، ص٢٠٨.

الْفَوْلَ بِنَفُولُ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ اسْتُكْبَرُواْ لَوْلَا أَنَمُ لَكُنَّ مَنِ مُوْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ أَخَنُ مَهَدَدَنَكُمْ عَنِ اللَّهِ اللَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ أَخَنُ مَهَدَدَنَكُمْ عَنِ اللَّهُ اللَّذِينَ السّتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ اسْتُكْبَرُواْ بَلْ مَكُرُ الَّذِيلَ وَالنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَنْ تَكُفُرَ بِاللَّهِ وَجَعَلَ لَهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

ثم بين سبحانه حالهم في القيامة: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ قيل: اليهود، وقيل: هم مشركو العرب، وهو الأصح ﴿ لَن نُوْمِنَ بِهَذَا ٱلْقُرْءَانِ ﴾ ولا نصدة بأنّه من الله تعالى ﴿ وَلا بِاللّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ من أمر الآخرة أو أحكام القرآن، وقيل: المراد ﴿ بِاللَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ يعنون به التوراة والإنجيل وذلك لأنه لما قال مؤمنوا أهل الكتاب: إن صفة محمد في كتابنا كذا وهو نبي مبعوث، كفر المشركون بكتابهم. ثم قال: ﴿ وَلَوْ نَرَىٰ ﴾ يا محمد ﴿ إِن الظّلِيلُونَ مَوْوُونُونَ عِندَ رَبِّهِم ﴾ أي: محبوسون للحساب يوم القيامة ﴿ يَرَحُم بَعْشُهُم اللَّه بَعْنِي المُعْدِلُ ﴾ أي: يرد بعضهم إلى بعض القول في الجدال. ﴿ يَكُولُ الْقَادَةُ لَوْلِيَانَ اللّه أي: أنتم منعتمونا من الإيمان ولو لا دعاؤكم إيّانا إلى الكفر لاَمنا باللّه في الدنيا وجواب ﴿ رَبّى ﴾ محذوف وتقديره: لرأيت عجباً.

﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا لِلَّذِينَ ٱسْتُغْمِعِفُوا ﴾ أي: قال المتبوعون للتابعين على سبيل الإنكار: ﴿ أَغَنُ مَهَدَدَنَكُمْ عَنِ ٱلْمُكَنَىٰ بَعْدَ إِذَ جَآءَكُمْ ﴾ أي: لم نصدتكم

نحن عن قبول الهدى ﴿ بَلْ كُنتُم تَجْرِمِينَ ﴾ أنتم كفرتم ولم نحملكم على الكفر قهراً فكل واحد من الفريقين ورك (١) الذنب على صاحبه واتهمه ولم يضف واحد منهم الذنب إلى الله.

﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ اسْتُصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا ﴾ يعني الأتباع للمتبوعين ﴿ بَلَّ مَكُرُ النِّيلِ والنهار، فحذف مَكُرُ النِّيلِ والنهار، فحذف المضاف إليه وأقيم مقامه الظرف اتساعا وقرئ ﴿ بَلْ مَكُرُ النَّيلِ وَالنَّهَارِ ﴾ بالتنوين عوض عن المضاف إليه وقرئ ﴿ بَلْ مَكُرُ ﴾ (\*) ﴿ النَّيلِ وَالنَّهَارِ ﴾ بالتنوين عوض عن المضاف إليه وقرئ ﴿ بَلْ مَكُرُ ﴾ (\*) ﴿ النَّيلِ وَالنَّهَارِ ﴾ بالرفع والنصب أي: تكرّون الإغواء مكرًا دائبا فالرفع على الفاعلية أي: صدتنا مكركم في الليل والنهار والنصب على المصدرية أي: تمكرون مكر الليل والنهار أي: مكرا دائما.

﴿ إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَن نَكْفُرَ بِاللَّهِ وَنَجَعَلَ لَهُ أَندَادًا ﴾ حين أمرتمونا بجحد وحدانيّة الله ودعوتمونا إلى أن نجعل له شركاء في العبادة. ﴿ وَأَسَرُّواْ النَّدَامَةَ ﴾ فيه وجهان:

أحدهما: أضمر الفريقان الندامة وأخفاها كلّ منها عن الآخر مخافة التعيير. والثاني: أظهروها فإنّه من الأضداد وهو المناسب لحالهم، كما فسر بيت امرئ القيس على الوجهين حيث يقول:

تجاوزت أحراسا إليها ومعشـرا عليّ حراصا لو يسرّون مقتلي

﴿ لَمَّا رَأَوُا الْعَذَابَ ﴾ أي: حين رأوا نزول العذاب بهم ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْأَغْلَالَ الْمُعْلَدُونَ الْعَذَاب بهم ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْأَغْلَالُ الْمُوالِدُ اللَّهِ اللَّهِ الْمَالِدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَمَلُوهَا عَلَى قَدْرُ استحقاقهم.

١ ـ ورك الذنب عليه: حمله.

٢ مصدر ميمي من كر يكر كروراً: بمعنى رجع.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِى قَرْبَيْةِ مِن نَّذِيرٍ ﴾ أي: من نبيّ مخوّف بالله ﴿ إِلَّا قَالَ مُنْرَفُوهَا ﴾ جبّاروها وأغنياؤها المتنغمون فيها ﴿ إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ كَنفِرُونَ ﴾ مُنْرَفُوهَا ﴾ جبّاروها وأغنياؤها المتنغمون فيها ﴿ إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ كَنفِرُونَ ﴾ وفي الآية بيان للنبيّ أن أهل قريته ﷺ نهجوا على مناهج الأولين وأن إيذاء الأنبياء من جانب الكفّار ليس بدعا بل ذلك عادة جرت من قبل.

ثمّ بين علّة كفرهم ﴿ وَقَالُواْ خَمَٰنُ أَكَانُكُا اللّهِ أَوْلَادًا ﴾ أي: فاستدلّوا على كونهم مصيبين بكثرة المال والولد ظنّا منهم بأنّ اللّه إنّما خولهم المال والولد كرامة لهم عنده وقالوا: إذا رزقنا وحرمتم فنحن أكرم منكم وأفضل عند اللّه.

﴿ وَمَا خَنْ بِمُعَذِّينَ ﴾ ولم يعلموا أن الأموال والأولاد ليس للإكرام والنفضل وتستوجب الشكر لا الكفر وإنّما قالوا ذلك إمّا للإنكار منهم للعذاب رأسا أو اعتقاد الحسن حالهم في الآخرة قياسا بالدنيا. فبين الله خطاءهم بقوله: قُلْ إِنَّ رَبِي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ وَلَنكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۖ وَمَا أَمُولُكُمْ وَلاّ أَوْلَدُكُمْ بِاللِّي تُقَرِيثُكُمْ عِندَنا أَزْلَفَى إِلّا مَنْ مَامَن وَعَيلَ مَنلِكًا فَأَوْلَيْكُمْ وَلاّ أَوْلَدُكُمْ بِاللَّي تُقَرِيبُكُمْ عِندَنا أَزْلَفَى إِلّا مَنْ مَامَن وَعَيلَ مَنلِكًا فَأَوْلَيْكَ لَمُهُمْ جَزَلَهُ الفِيقِيفِ بِمَا عَيلُوا وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَنِي عَلِيبُونَ ﴿ وَالنَّذِينَ بَسْعَوْنَ فِي عَلَيْكُمْ وَلَا أَوْلَيْكُ فِي الْعَذَابِ مُتَّفَرُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ بَسْعُونَ فِي عَلَيْكُ وَلَا النَّوْقِينَ أَوْلَيْكَ فِي الْعَذَابِ مُتَعْمَرُونَ ﴿ وَلَا النَّوْقِينَ اللَّهُ مِن عِبَادِهِ. وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقْتُم مِن اللَّهُ مَن عِبَادِهِ. وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقْتُم مِن اللَّهُ عَلَيْكُ وَمَا أَنفَقْتُم مِن اللَّهُ عَلَى الْعَدَابِ مُتَعْمَرُونَ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ. وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقْتُم مِن اللَّهُ عَلَيْكُ وَمَا أَنفَقْتُم مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ وَمَا أَنفَقْتُم مِن اللَّهُ عَلَيْكُ وَمَا أَنفَقْتُم مَن عِبَادِهِ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَيِعًا ثُمَّ يَقُولُ اللَّهُ وَمُو خَكِيرُ الزَّزِقِينَ ﴿ وَكُونَ النَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُ وَمُو خَلَقُولُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَعْبُدُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

﴿ فُلْ ﴾ يا محمد ﴿ إِنَّ رَبِي ﴾ الذي خلقني ﴿ يَبَسُلُ الرِّزْقَ لِمَن يَسَاءُ ﴾ عن ما يعلم من المصلحة للمرتزق أو لغيره ﴿ وَيَقْدِرُ ﴾ أي: ويضيق أيضا على حسب المصلحة والمراد من «البسط» الزيادة على قدر الكفاية «والقدر» تضييقه عن قدر الكفاية فالسعة والضيق لا تدل على حال المحق والمبطل

فكم من مؤسر شقي ومعسر تقي ﴿وَلَلْكِنَ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ حكمته وصلاحه سبحانه.

ثمّ كشف سبحانه عن هذا المعنى بقوله: ﴿ وَمَا أَمْوَلُكُو وَلَا أَوْلُنُكُو بِالَّتِي اللَّهِ وَلَا اعتبار بالتعزز به حيث تقولون: وَعَنَاكُ فإن المال لا يقرّب إلى اللّه ولا اعتبار بالتعزز به حيث تقولون: ﴿ فَمَنْ أَمُولُلا ﴾ وإنّما المفيد العمل الصالح بعد الإيمان بل إن المال والولد في الغالب يشغل عن اللّه ويبعد العبد عنه فكيف يقرّب به ﴿ زُلِفَيْ ﴾ والولد في الغالب يشغل عن اللّه ويبعد العبد عنه فكيف يقرّب به ﴿ زُلِفَيْ ﴾ أي: قربى وزلفي اسم المصدر أي: يقرّبكم قربة أو تقريبا.

﴿ إِلَّا مَنْ مَامَنَ وَعَمِلَ صَنْلِحًا ﴾ أي: وما الأموال والأولاد تقرّب أحدا إلّا المؤمن الصالح الذي أنفق ماله في سبيل الله وعلّم أولاده الخير والصلاح فحينئذ الاستثناء متصل ويجوز أن يكون الاستثناء منقطعا مفرّغا أي: لكن من أمن بالله وصدّق نبيّه وأطاعه فيما أمره. ﴿ فَأُولَيْكَ لَمْ مَزَلَهُ الفِيمَفِ بِمَا عَمِلُوا ﴾ وجزاء الضعف الحسنة فإن الضعف لا يكون إلّا في الحسنة وفي السيئة لا يكون إلّا المثل أي: يضاعف الله حسناتهم فيجزي بالحسنة الواحدة عشرا يكون إلّا المثل أي: يضاعف الله حسناتهم فيجزي بالحسنة الواحدة عشرا إلى ما زاد والضعف اسم جنس يدلّ على الكثير والقليل ﴿ وَهُمْ فِي ٱلْفُرْفَنَةِ عَلَى الْمَرْفَقَة فوق الأبنية مأمونين غير خائفين.

﴿ وَالَّذِينَ يَسْمَوْنَ فِي مَايَنِنَا مُمَنْجِزِينَ ﴾ ويجتهدون في إبطال آباتنا و تكذيبها معاجزين لأنبيائنا أو زاعمين أنهم يفوتوننا أو مثبّطين غيرهم عن أفعال الخير ﴿ أُوْلَيْكَ فِي ٱلْعَذَابِ مُمْنَهُرُونِكَ ﴾ أي: ثابتون ودائمون.

﴿ قُلْ إِنَّ رَبِى يَبْسُعُلُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ. وَيَقْدِرُ لَهُ ﴾ مرّ تفسيره وإنّما كرّره سبحانه للاختلاف فالأوّل: توبيخ للكافرين والثاني: وعظ للمؤمنين وإشارة إلى معنى وهو أنّ نعيم الآخرة قد يكون لا ينافي نعيم الدنيا

بل الصالحون قد يحصل لهم في الدنيا النعيم مع حصول النعم لهم في العقبى كما قال المنظمة الموقد يجمعها الله الأقوام، كأنّه قال: إنّ وجود الرزق لا يدلّ على عدم الشرف ولا يدلّ على الشرف.

وجوه البر فإنه سبحانه يعطيكم خلفه وعوضه إمّا في الدنيا بزيادة النعم وإمّا في الدنيا بزيادة النعم وإمّا في الدنيا بزيادة النعم وإمّا في الأخرة بثواب الجنّة. ﴿ وَهُو خَيْرُ ٱلزَّزِقِينَ ﴾ لأنّه يعطي المنافع لا لدفع ضرر أو جر نفع لاستحالة المنافع والمضار عليه، وروى أبو هريرة عن النبي كالله عز وجل لي: أنفق أنفق عليك» (١). وعن جابر عن النبي معروف صدقة وما أوقي به الرجل عوضه فهو صدقة وما أنفق المؤمن من نفقة في بنيان أو معصية» (١).

وخيرية الرازق في امور: أحدها أن لا يؤخّر عن وقت الحاجة إذا عرف الصلاح لأنه عالم ولا ينقص عن قدر الحاجة ولا ينكده بالحساب لأنّه غني ولا يكدره بطلب الثواب لأنّه كريم وقد ذكر سبحانه بقوله: ﴿ رَرَّهُ مَن يَشَاهُ مِنْ مِسَابِ ﴾ أن هبة الأعلى للأدنى لا يقتضي ثوابا وبقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنَهُ قَدْ حَصَلُ الضمانُ والوعد والخلف لا يقع منه تعالى فإذا إمساكك عن البذل والإقراض إمّا سوء ظن بالرب أو من قلة العقل مع أن المال في يد العبد على سبيل العارية. فلو قيل: ﴿ كَثَرُ الله فالمراد:

الله خير الرازقين الَّذين تظنُّونهم رازقين مثل قوله: ﴿ أَمُّسَنُّ ٱلْمُنْلِقِينَ ﴾.

١\_ مجمع البيان، ج٨، ص٢٢٢، وصحيح البخاري، ج٨. ص١٩٧.

٢- انظر: مستدرك الوسائل، ج١٥، ص٢٦٧، ومجمع البيان، ج٨. ص٢٢٢.

٣\_ سورة البقرة: ٢١٢.

وتحقيق المسألة هو أن الصفات منها ما حصل لله وللعبد حقيقة، ومنها ما يقال لله بطريق المجاز، ومنها ما يقال لله بطريق الحقيقة ولا بطريق المجاز، لعدم حصوله الحقيقة ولا يقال للعبد لا بطريق الحقيقة ولا بطريق المجاز، لعدم حصوله للعبد لا حقيقة ولا صورة، مثال الأول: العلم بكون النار حارة فإن الله يعلم والعبد يعلم، غاية ما في الباب أن علمه قديم وعلمنا حادث، مثال الثاني: الرازق والخالق فإن العبد إذا أعطى غيره شيئا فإن الله هو المعطي ولكن لأجل صورة العطاء منه سمّي معطيا كما يقال للصورة المنقوشة على الحائط: إنسان وفرس، مثال الثالث: الأزلي والإله فإنه له لا لغيره سبحانه، وقد يقال في أشياء في الإطلاق والتعبير على العبد حقيقة وعلى الله مجازا كالاستواء والمعيّة ويد الله وجنب الله، انتهى.

وقوله ﷺ: دوما أنفق المؤمن من نفقه فعلى الله خلفها بشرط أن لا يبلغ إلى حدّ السرف. كما في الحديث روى أبو أمامة قال: «إنكم تؤولون في هذه الآية فير تأويلها» ﴿وَمَا أَنفَقْتُم مِن ثَقَع فَهُوَ مُنْلِفُهُ ﴾ وقد سمعت رسول الله ﷺ وإلًا فصمتنا يقول:

«إيّاكم والسرف في المال والنفقة وعليكم بالاقتصاد، فما افتقر قوم قطّ اقتصدوا»(۱).

﴿ وَيَوْمَ يَمْثُرُهُمْ جَمِيمًا ﴾ أي: يوم القيامة نجمع العابدين لغير الله والمعبودين من الملائكة للحساب.

﴿ مُمَّ يَقُولُ الْمَلَيْكَةِ أَهَنَوُلَا ﴾ الكفّار ﴿ إِيَّاكُرُ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴾ ويفصدون بالعبادة وهذا الخطاب والاستشهاد للملائكة على اعتقاد الكفّار حتى تبرأ الملائكة منهم ومن عبادتهم كما يقال لعيسى النِّهِ ﴿ مَأَنتَ قُلْتَ الِنَّاسِ ٱلْخِذُونِ وَأُمِّي إِلَاهَ يَنِ

١ مجمع البيان، ج٨ ص٢٢٢، وتفسير نورالثقلين، ج٤، ص٣٤١.

مِن دُونِ اللَّهِ ﴾(١) فينكر عيسى ويقول: ﴿إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدٌ عَلِمْتُهُ ﴾(١).

والنظم في الآية بما قبلها أنّهم قالوا: ﴿ غَنْ أَكَانُكُ أَمْوَالًا ﴾ بيّن سبحانه أنّ دعواهم مردودة وأنّهم معذّبون.

المعنى: ﴿ قَالُوا ﴾ أي: الملائكة: ﴿ سُبُمَنكَ ﴾ أي: تنزيها لك من أن نعبد سواك ونتخذ معبودا غيرك ﴿ أَنتَ ﴾ يا الله ﴿ وَلِيمُنا ﴾ وناصرنا وأولى بنا ﴿ مِن دُونِهِم ﴾ من دون هؤلاء الكفّار وكلّ أحد وما كنّا نرضى بعبادتهم إيّانا مع علمنا بأنّك ربّنا وربّهم. ﴿ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَ ﴾ بطاعتهم إيّاهم فيما دعوهم إليه من عبادة الملائكة وقيل: المراد «بالجن» إبليس وذريته وأعوانه ﴿ أَتَحَرَّهُمُ بِهِم تُوْمِنُونَ ﴾ أي: مصدّقون بالشياطين مطيعون لهم وقيل: إن الشياطين يتمثّلون لهم ويخيّلون لهم أنّهم الملائكة فيعبدونهم وقيل: يدخلون أجواف الأصنام إذا عبدت والضمير في ﴿ أَتَحَرُّهُم ﴾ للإنس والمشركين

الدسورة المائدة: ١١٦.

٧ سورة المائدة: ١١٦.

والضمير في ﴿ بِهِم ﴾ للجنّ والأكثر بمعنى الكلّ.

ثم يقول الله: ﴿ فَٱلْمِوْمَ ﴾ يعني في الآخرة ﴿ لَا يَمْلِكُ بَعْشُكُمْ لِبَعْضِ ﴾ يعني العابدين والمعبودين ﴿ فَفَعَا ﴾ بالشفاعة ﴿ وَلَا ضَرًا ﴾ بالتعذيب والفاء لترتيب بيان عدم النفع والضرّ من الملائكة للعبدة والعبدة للملائكة. ﴿ وَنَقُولُ لِلَّهِ يَلَانِينَ ظَلَمُوا ﴾ بأن عبدوا غير الله ﴿ وَوَوَّوْا عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي كُتُم بِهَا تُكَذِبُونَ ﴾ ولا تعترفون بها وتجحدونها لأن بعضهم كانوا جاحدين وقوع العذاب رأسا وبعضهم ينكرون العذاب الدائم ويقولون: وبعضهم ينكرون العذاب الدائم ويقولون: ﴿ لَنَ نَسَتَنَا ٱلنَّكَارُ إِلَّا أَنْهَامًا مَعْدُودَةً ﴾ (أن فيقال لهم: ذوقوا العذاب الدائم.

ثمّ بين سبحانه حال الكفّار في الدنيا فقال: ﴿ وَإِذَا ثُنَلَ عَلَيْهِمْ مَايَثُنَا عَلَيْهِمْ مَايَثُنَا الْبَيْنَةِ الواضحة من القرآن الذي أنزلناه على نبيّنا ﴿ قَالُوا ﴾ عند ذلك: ﴿ مَا هَنَدَا إِلَّا رَبُّلُ يُرِيدُ أَن يَصُدُّكُمْ ﴾ ويمنعكم ﴿ عَنَا كَانَ يَعْبُدُ مَابَا أَرُكُمْ ﴾ ويقول بعضهم لبعض هذا القول وفرغوا إلى تقليد الآباء لمّا أفحمتهم الحجة. ﴿ وَقَالُوا مَا هَنَدًا ﴾ القرآن ﴿ إِلَّا إِنْكُ ﴾ أي: كذب مفترى تخرّصه وافتراه هذا النبي ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِ ﴾ أي: للقرآن ﴿ لَنَّا مَاهَرُ مَا هَذَا اللَّهِ الْعَرْانِ فَلَا اللَّهِ الْعَرْانِ فَلَا اللَّهِ الْعَرْانِ فَلَكُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ثم أخبر سبحانه أنّهم لم يقولوا ذلك عن بيّنة فقال: ﴿ وَمَا مَاليّنَكُمْ مِن كُتُبُ يَدْرُسُونَهَا ﴾ أي: وما أعطينا مشركي قريش كتابا قط يعلّمون درسه حتى يعلموا أن ما جثت به حق أو باطل وإنّما يكذّبونك بهوى أنفسهم لاعن علم أي: إنّ الآيات البيّنات لا تعارض إلّا بالبراهين العقليّة أو بالنقليّات الصحيحة وهم ما كان عندهم من كتاب ولا رسول غيرك والمعتبر كتاب اللّه أو خبر الرسول.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهِمْ فَبَلَكَ مِن نَّذِيرٍ ﴾ أي: ما بعثنا رسولا أمرهم بتكذيبك

الـ سورة البقرة: ٨٠.

وأخبرهم ببطلان قولك يعني إنَّهم لا يرجعون في تكذيبك إلَّا إلى الجهل والعناد.

ثم أخبر سبحانه عن عاقبة من كذّب الرسل تخويفا لهم فقال: ﴿ وَكَذَّبَ اللَّهِ مِن قَبْلِهِم ﴾ بمن بعث إليهم من الرسل وما آتاهم الله من الكتب ﴿ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا مَانَيْنَهُم ﴾ أي: وما بلغ قومك يا محمد معشار ما أعطينا من قبلهم من القوة والعمر والمال فأهلكهم الله.

﴿ وَكُذَبُوا رُسُونَ وَكَا كَانَ نَكِيرٍ ﴾ أي: عقوبتي انظر في آنارهم كيف كان إنكاري عليهم بالهلاك وما بلغ هؤلاء الضعفاء من قومك معشار أولئك الذين وقع عليهم أخذي وعقوبتي مع كثرة أموالهم وأعمارهم مثل عاد وثمود ويمكن أن يكون المعنى: إن أولئك المتقدّمين الذين وقع عليهم العذاب ما آتينا هم عشر ما آتينا قومك من البيّنات والحجج ومع ذلك كيف كان إنكاري لهم بالندمير فليحذر هؤلاء من مثل ذلك وذلك لأن كتاب محمّد أكمل من سائر الكتب وأوضح ولذلك محمّد الله أفضل وأفصح وبرهانه وبيانه أشفى. من إنّمَا أَيَعُلكُم بِوَحِدَةً أَن تَقُومُوا يَتِهِ مَشْنَى وَهُرَدَىٰ ثُمّ لَنَعَكُمُ وَلَ مَن عَلَا مِسَاحِيكُم مِن جَنّةً إِنْ هُوَ إِلّا نَذِيرٌ لَكُمْ مَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدٍ ﴿ مُن مَل مَا يَصَاحِبُكُم مِن جَنّةً إِنْ هُوَ إِلّا نَذِيرٌ لَكُمْ مَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدٍ ﴿ مُن مَل مَا يَصَاحِبُكُم مِن أَبِي يَقَوْمُوا يَلِهِ مَشْنَى وَهُرَدَىٰ ثُمّ مَن أَبْوي مَن جَنّةً إِنْ هُوَ لِكُمْ أَن أَبْرِي لَكُمْ مَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدٍ ﴿ مُن مُن مَا سَأَلْتُكُمْ مِن أَبْوي مَن أَبْوي عَلَمُ النّهُوبِ ﴿ مُن اللّهِ عَلَى اللّهِ وَهُو عَلَى كُلِ مَن مِن أَنْهُوب اللّهُ عَلَى اللّهِ وَهُو عَلَى كُل مَن مِن أَنْ مَل مَا سَأَلْتُكُمْ مِن أَنْهُوب اللّهُ عَلَى اللّهِ وَمُل عَلَى اللّهِ وَمُل كُمْ اللّهُ وَمَا يُبِيئُ فَي مَن أَبِع مَنْ أَبْدِئ مَن عِلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَمُل عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ وَمَا يُبِيئُ فَى اللّهُ عَلَى اللّه

المعنى: أشار سبحانه في هذه الآية بالأصول الثلاثة فقوله: ﴿ أَن تَقُومُواْ لِللَّهِ فَهُولُهِ اللَّهُ فَقُولُهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلْلَالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُولَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فخاطب نبيه عَلَيْ فقال: ﴿ قُلُ ﴾ يا محمد: لهم ﴿ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَحِدَةٍ ﴾ أي: آمركم بخصلة واحدة أو بكلمة واحدة وهي كلمة التوحيد أو طاعة الله فمن قال بالأوّل: فسر الواحدة بما بعده فقال: ﴿ أَن تَقُومُواْ بِلَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ﴾ أي: النين اثنين وواحدا واحدا ﴿ ثُمَّ نَنَفَكَ رُواً مَا بِصَاحِبِكُم مِن حِنَّةٍ ﴾ معناه أن يقوم الرجل منكم وحده أو مع غيره ثم تتساءلون وتتباحثون هل جربنا على محمد كذبا وهل رأينا به جنّة ففي ذلك بطلان قولكم فيما تقولون: إنّه لمجنون وساحر ومعنى القيام في الآية ليس القيام على الأرجل بل المراد به القصد للنظر والفهم والتعقّل لتبيين الحق.

فلو قيل: إن قوله: ﴿إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَجِدَةٍ ﴾ أن يتم الأمر بالتوحيد والحالة أن الإيمان لا يتم إلّا بالاعتراف بالرسالة والحشر وامور أخر فكيف يصح الحصر المذكور بقوله: ﴿إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَجِدَةٍ ﴾

فالجواب أن الأمور الباقية والأركان الاخر غير منفكة عن هذه الواحدة ولازمة لها لأن من وحد الله حق التوحيد لا بد وأن يؤمن بكتابه ووحيه فالإيمان بالكل يلزمه ثم إن النبي المنظيمة ما قال: «إني لا آمركم في جميع عمري إلا بشيء واحد بل قال: إني أعظكم أولا بالتوحيد ولا آمركم في أول الأمر بغيره لأنه سابق على الكل كما قال الأمر قولوا: لا إله إلا الله تفلحواه (۱) وهو الأصل الأصيل.

وفي «الاحتجاج» عن أمير المؤمنين للنه في حديث: «إن الله تعالى أنزل عزائم الشرائع وآيات الفرائض في أوقات مختلفة كما خلق السماوات والأرض في ستة أيام ولو شاء أن يخلقهما في أقل من لمح البصر لخلق ولكنه جعل الأناة والمداراة معالا لأمنائه وتعليما لمخلقه في أمورهم فكان أوّل ما قيدهم به الإقرار بالوحدانية والربوبيّة فلما أقروا بذلك تلا بالإقرار لنبيّه والشهادة له بالرسالة فلما انقادوا لذلك فرض عليهم الصلاة

١- المناقب، ج ١، ص ٥١، وبحارالانوار، ج ١٨، ص٢٠٢.

ثمّ الصوم ثمّ الحجّ ثمّ الجهاد ثمّ الزكاة ثمّ الصدقات وما يجري مجراها من الأحكام من الغيء وغيرها فقال المنافقون: هل بقي لربّك علينا بعد الذي فرض علينا شيء آخر فتذكره ليسكن أنفسنا إلى أنّه لم يبق غيره فأنزل الله في ذلك ﴿ فَلُ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِرَحِدَةٍ ﴾ يعني الولاية ه أن وإذا نظر الإنسان بعين التأمّل والدّقة يعرف أن من أتى بالولاية لعلي بن أبي طالب فقد أتى بجميع الأصول الخمسة والملازمة بينهما ثابتة بل ملازمة الفروع ثابتة لأن الجحود والإطاعة نقيضان كما أن الولاية والقبول متلازمان.

وَإِنْ هُوَ إِلّا نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَى عَذَاتِ شَدِيدٍ } ولمّا قال سبحانه: قبيل هذا وَما بِصَاحِبِكُم مِن جِنّةٍ ﴾ أي: أنتم ما رأيتم من منشئه إلى مبعثه وصمة تنافي النبوة من كذب أو ضعف في العقل أو اختلاف في القول والعمل، نبّههم سبحانه عن طريقة النظر بأن مثل هذا الأمر العظيم الذي تحته ملك الدنيا والآخرة لا يتصدي لادّعائه إلّا مجنون لا يبالي بافتضاحه عند مطالبته بالبرهان، أو مؤيّد من عند اللّه مرشّح للنبوة واثق بحجّته وقد عرفتم ذلك منه وقد انضم إلى ذلك معجزات تخر لها الجبال وتظهر منه أشياء لا تكون مقدورا للبشر مثل القرآن وآيات ومعجزات أخر فالصادرة منه بواسطة الملك وقدرة اللّه وتثبت النبوة ولزمتهم الحجّة فقال:

ما هوﷺ إلّا رسول منذركم ومخوّفكم من مخالفته ومن معاصي اللّه ﴿بَيْنَ يَدَى عَنَابِ شَدِيدٍ ﴾ أي: عذاب القيامة.

ثم قال سبحانه: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد لهم: ﴿ مَا سَأَلَتُكُمْ مِّنَ أَجَرِ فَهُوَ لَكُمْ ﴾ أي: لا أسألكم على تبليغ الرسالة شيئا من عرض الدنيا وما طلبته منكم من أي: لا أسألكم على تبليغ الرسالة شيئا من عرض الدنيا وما طلبته منكم من أجر أداء الرسالة وبيان الشريعة، فهو لكم و ﴿ مَا ﴾ في قوله: ﴿ مَا سَأَلَتُكُمْ ﴾

١\_الاحتجاج، ج١، ص٢٧٩، وبحارالانوار، ج٩٠. ص١٢٢.

يجوز أنّها موصولة ويجوز أن تكون شرطيّة ﴿ إِنّ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ﴾ وليس ثواب عملي إلّا على اللّه ﴿ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ لم يغب عنه شيء ويعلم ما يلحقني من أذاكم.

﴿ قُلْ ﴾ يا محمد: ﴿ إِنَّ رَقِ يَقْذِفُ بِلَلْمَقَ عَلَامُ ٱلْمُيُوبِ ﴾ أي: يلقيه ويرمي الحقّ وهو الحقّ وينزله على الحقّ وهو الحقّ وينزله على من يجتبيه من عباده أو يرمي بالحقّ على الباطل فيدمغه أو المعنى أنّه سبحانه يقذف بالقرآن في أقطار الآفاق لإظهار الدين وإعلاء كلمته وهو الذي علم جميع الخفيّات.

وقيل: هو الجهاد بالسيف عن أبي مسعود ولما ذكر الله أنّه يقذف بالحق وقيل: هو الجهاد بالسيف عن أبي مسعود ولما ذكر الله أنّه يقذف بالحق وكان ذلك بصيغة الاستقبال ذكر سبحانه أن ذلك الحق قد جاء، وفي الحق وجوه وذكرنا الوجهين الثالث: أن المراد المعجزات الدالة على نبوة محمد المعرفة ويمكن أن يكون المراد من قوله: ﴿ جَالَة المُحَقُّ ﴾ يعني ظهر الحق لأن كلّ ما جاء فقد ظهر.

﴿ وَمَا يَبْدِئُ ٱلْبَعِلْ وَمَا يُعِيدُ ﴾ أي: ما يبدئ الباطل لأهله خيرا في الدنيا ولا يعيد خيرا في الآخرة وقيل: إن «ما» استفهاميّة على معنى «وأيّ: شيء يبدي الباطل وأيّ: شيء يعيده» وقيل: معنى الآية: ذهب الباطل إذهابا لم يبق منه إبداء ولا إدبار لأن الحق إذا جاء لا يبقى للباطل بقيّة.

قال ابن مسعود: دخل رسول الله مكة وحول البيت ثلاثمائة وستّون صنماً فجعل يطعنها بعود في يده الشريفة ويقول: ﴿ جَآةَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴾ ... ﴿ جَآة لَلْقُ وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴾.

﴿ قُلْ إِن مَهَلَلْتُ فَإِنَّمَا أَمِدِلُ عَلَىٰ نَفْسِقٌ وَإِنِ ٱلْمَتَدَيَّتُ ﴾ أي: إن ضللت عن

الحقّ كما تدّعون وتزعمون فإنّما يرجع وبال ضلالي عليّ لأنّي مأخوذ به دون غيري وإن اهتديت إلى الحقّ ﴿ فَهِمَا يُوجِى إِلَى رَقِت ﴾ أي: بتفضّل ربّي حيث أوحى إليّ وليس اهتدائي بالنظر والاستدلال كاهتدائكم وإنّما هو بالوحي ﴿ إِنَّهُ سَيِيعٌ ﴾ لأقوالنا ﴿ قَرِبَ ﴾ بالإحاطة لا يخفى عليه المحقّ والمبطل.

وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَذِعُواْ فَلَا فَوْتَ وَأَخِذُواْ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ﴿ وَقَالُواْ مَامَنَا بِهِ وَأَنَّى لَمُنُمُ النَّنَاوُشُ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴿ وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ، مِن قَبْلُ وَيَقَذِفُونَ بَالْغَبْبِ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴾ وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ، مِن قَبْلُ وَيَقَذِفُونَ كَمَا وَيَقْذِفُونَ بِالْفَيْبِ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴾ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُولًا فِي شَلِي مُرِيبٍ ﴾ وَقَدْ اللهُ مُنْ مَن مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُولُواْ فِي شَلِي مُرْمِيمٍ ﴾

جواب لو محذوف وتقديره: لرأيت عجباً.

المعنى: لمّا قال سبحانه: ﴿ إِنَّهُ سَيِيعٌ قَرِيبٌ ﴾ فإنّه إن لم يعذَب عاجلا أولا يعيّن صاحب الحقّ في الحال فيوم الفزع آت لا فوت فيه وإنّما يستعجل العقوبة من يخاف الفوت ﴿ وَلَيْخَدُوا مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ﴾ يعني القبور وحيث ما كانوا فهم من الله قريب وقيل: المراد من قوله: ﴿ إِذْ فَزِعُوا ﴾ في الدنيا حين رأوا بأس الله عند معاينة الملائكة لقبض أرواحهم.

القمي: عن الباقر الله قال: «إذا فزعوا من الصوت وذلك الصوت من السماء». ﴿ وَأُخِذُواْ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ﴾ قال الله الله العجر وساق، الحديث إلى أن قال: «فإذا جاء أنظر إلى القائم وقد أسند ظهره إلى الحجر وساق، الحديث إلى أن قال: «فإذا جاء إلى البيداء بخرج إليه جيش السفياني فيأمر الله عز وجل للارض فتأخذ بأقدامهم وهو قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَيِّ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَوْتَ وَلَيْذُواْ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ﴾ (١).

﴿ وَقَالُوا ءَامَنَا بِهِ. ﴾ قال: يعني بالقائم من آل محمّدﷺ أو بمحمّدﷺ

١- تفسير القمي، ج٢، ص٢٠٥، وتفسير الصافي، ج٤، ص٢٢٧.

﴿ وَأَنَّى لَمُمُ ٱلتَّـنَاوُشُ مِن مَّكَانِ بَعِيدِ ﴾ أي: التناول يعني تناول الإيمان بعد زمان التكليف قال: إنَّهم طلبوا الهدى من حيث لا ينال وقد كان لهم مبذولا من حيث ينال (١).

﴿ وَقَدْ كَالْجَسَمُ جَعَلَ ظُرِفَ الْفَعَلَ وَهُو الزَمَانَ كَظَرِفَ الْجَسَمُ وَهُو الْمَكَانَ مَأْخُوذًا كَالْجَسَمُ جَعَلَ ظَرِفَ الْفَعْلَ وَهُو الزَمَانَ كَظَرِفَ الْجَسَمُ وَهُو الْمَكَانَ مَأْخُوذًا كَالْجَسَمُ جَعَلَ ظَرِفَ الْفَعْلَ وَهُو الزَمَانَ كَظَرِفَ الْجَسَمُ وَهُو الْمَكَانَ فَقَالَ: ﴿ وَقَدْ كَفَرُوا بِهِ . ﴾ والضمير في قوله: ﴿ وَقَدْ كَفَرُوا بِهِ . ﴾ والجع إلى القائم بموجب الرواية أو بمحمد أو بالقرآن.

وعن حذيفة بن اليمان عن النبي كلي الله المشرق والمغرب قال: «فبيناهم كذلك يخرج عليهم السفياق من الوادي اليابس حتى ينزل دمشق فيبعث جيشين جيشا إلى المشرق وآخر إلى المدينة حتى ينزلوا بأرض بابل من المدينة الملعونة يعني بغداد فيقتلون أكر من ثلاثمانة آلاف ويفتضون أكثر من مائة امرأة ويقتلون بها ثلاثمانة كبش من بني العباس ثم ينحدون إلى الكوفة فيخربون ما بها ثم يخرجون متوجّهين إلى الشام فتخرج راية هدى من الكوفة فيلحق ذلك الجيش فيقتلونهم لا يفلت منهم مخبر ويستنقذون ما في أيديهم من السبي والغنائم ويحل فيقتلونهم لا يفلت منهم مخبر ويستنقذون ما في أيديهم من السبي والغنائم ويحل الجيش العاني بالمدينة فينتهبونها ثلاثة أيّام بلياليها ثم يخرجون متوجّهين إلى مكّة حتى الجيش العاني بالمدينة فينتهبونها ثلاثة أيّام بلياليها ثم يخرجون متوجّهين إلى مكّة حتى خربة يخسف الله بهم عندها ولا يغلت منهم إلّا رجلان من جهينة فذلك جاء القول ضربة يخسف الله بهم عندها ولا يغلت منهم إلّا رجلان من جهينة فذلك جاء القول موعند جهينة الخبر اليقين، فلذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَرَعُوا ﴾ أورده الثعلبي في تفسيره وروى أصحابنا مثله عن الباقر والصادق المنج انتهي (٢).

﴿ وَيَقَذِفُونَ بِٱلْغَيْبِ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴾ أي: يرجمون بالظنّ كالشيء الّذي

١- تفسير القمي، ص٢٠٥، وتفسير أبي حمزة الثمالي، ص٢٧٥.

٢\_ تفسير مجمع البيان، ج٨، ص٢٢٨، وبحارالانوار، ج٥٢، ص١٨٦.

يرمى في موضع بعيد فيقولون: لا جنّة ولا نار ولا بعث وقيل: معناه يرمون محمدالله بالظنون من غير يقين وذلك قولهم: هو ساحر وهو شاعر وهو مجنون ويبعدون أمر الآخرة فيقولون لأتباعهم: ﴿ هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴾. وقيل: معناه أنهم في الآخرة يقولون: ﴿ رَبِّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَلِيمًا ﴾ وهو قذف بالغيب من مكان بعيد وهو الدنيا.

ثمّ قال: ﴿ وَجِيلَ بَيْنَهُمْ وَهَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ من العود إلى الدنيا أو حيل بينهم وبين لذَات الدنيا بالموت ومنعوا من كلّ مشتهى فيلحق الله النفار فيهم فلا يدركون شيئا إلّا ويتألّمون به.

وبأهل دينهم من الأمم الماضية حين لم يقبل منهم التوبة وقت رؤية البأس وبأهل دينهم من الأمم الماضية حين لم يقبل منهم التوبة وقت رؤية البأس والعذاب قال الضحاك: أراد بذلك أصحاب الفيل حين أرادوا خراب الكعبة وإنهم كَانُوا في شَلِي كه من البعث والنشور وفي وقوع العذاب بهم هم أييم كانُوا في مشكك ومعنى في شَلِي مُريم مثل قولك: عجب عجيب وهو مبالغة في بيان الشك.

تمت السورة.

المسورة السجدة: ١٢.

## Wish William

مكية، إِلَا آيتين: الاولى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كَثَنَبَ ٱللَّهِ ﴾ الآية ('' والثانية ﴿ ثُمَّ أَوْرَقْنَا ٱلْكِئَبَ ﴾ الآية ('')

فضلها قال أبيّ بن كعب عن النبي الشير قال: «من قرأ سورة الملائكة [فاطر] دعته يوم القيامة ثلاثة أبواب من الجنّة أن ادخل من أيّها شئت، ".

## 

الْمُمَدُ يَلَهِ فَاطِيرِ السَّمَنَوَنِ وَالأَرْضِ جَاعِلِ الْمُلَتِهِكَةِ رُسُلًا أُولِيَ أَجْنِحَةِ مَّفَىٰ وَثَلَاتَ وَرُبُتَعُ بَزِيدُ فِي الْمُعَلِقِ مَا يَشَآهُ إِنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّي هَن و فَدِرُ ۞ مَا يَفْتَحِ اللّهُ لِلنّاسِ مِن رَحْمَةِ فَلَا مُسْلِكَ لَهُمَّا وَمَا يُسْلِكُ فَلَا مُرْسِلُ لَهُ مِنْ بَعْدِوهُ وَهُو اللّهُ لِلنّاسِ مِن رَحْمَةِ فَلَا مُسْلِكَ لَهُمَّا وَمَا يُسْلِكُ فَلَا مُرْسِلُ لَهُ مِنْ بَعْدِوهُ وَهُو اللّهِ النّاسِ الذّكُرُوا يَصْتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ مَلْ مِن خَلِقٍ غَيْرُ اللّهِ الْمَرْدُرُ لَكَكِيمُ ۞ يَكَانُهُا النّاسُ اذْكُرُوا يَصْتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ مَلْ مِن خَلِقٍ غَيْرُ اللّهِ بَرُونُكُمْ مِن السَّمَلَةِ وَالْأَرْضِ كَا إِلَنّه إِلّا هُوْ فَالنّب ثُومَكُونَ ۞ وَإِن اللّهِ مِنْ فَاللّهُ مِنْ فَلْكُونُ ۞ يَكَانُهُمُ النّاسُ الْمُؤرُدُ ۞ يَكُذِبُونَ اللّهُ مِنْ فَلَكُ مَنْ أَللّهُ مِنْ فَلَكُومُ اللّهُ مِنْ فَلَكُ مَنْ فَلَا مَنْ فَلَا مَنْ فَلَكُومُ اللّهِ مِنْ فَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ السَّمَلَةِ وَالْأَرْضِ ثُلُكُمْ الْمُنْ اللّهُ مِنْ فَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ فَاللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ أَلْكُومُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ فَلَا مَنْ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ فَقَدْ كُذِبَتَ رُسُلُ مِن فَيْلِكُ وَلِلْ اللّهِ مُؤْمِدُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا لَهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ فَلَا مَنْ وَلَكُومُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ فَلَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ فَلَا مَنْ فَاللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ فَاللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ فَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللللّهُ مِنْ فَاللّهُ مُؤْلِلُكُمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مُؤْلِقُولُ اللللّهُ مِنْ اللّهُ مُؤْلِقُ اللللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُؤْلِلًا لَهُ مُؤْلِقُولُ الللّهُ مُؤْلِقُ الللللّهُ مَلْ مِنْ الللّهُ مَا الللّهُ مَا الللللّهُ مَا لَلْهُ مُؤْلِقُولُ اللّهُ مُؤْلِقُ الللّهُ مُؤْلِقُ الللللّهُ مِنْ اللللّهُ مُؤْلِقُ الللللّهُ مِنْ الللللّهُ مُؤْلِقُ الللللّهُ مُؤْلِقُ الللللّهُ مُؤْلِقُ اللللللّهُ مِنْ اللللللّهُ مِنْ الللللّهُ مُؤْلِقُ اللللللّهُ مُلْلُولُ اللّهُ مُؤْلِقُولُ اللللللّهُ اللللّهُ مِنْ الللللّهُ مَا ا

١ ـ سورة فاطر: ٢٩.

۲ـ سورة فاطر: ۳۲.

٣ـ مجمع البيان، ج٨، ص ٢٣٠، ونورالثقلين، ج٤، ص ٣٤٥.

المعنى: حمد سبحانه نفسه ليعلّمنا كيف نحمده وليبيّن لنا أن الحمد كلّه له فقال: ﴿ الْمُعَنّدُ يِلّهِ فَاطِي السّمَنوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ أي: حقيقة الحمد لمن خلقهما مبتدئا على غير مثال ومبدعها، أو المعنى: شافعهما لنزول الأرواح من السماء وخروج الأجساد من الأرض. ﴿ بَاعِلِ اللّمَلَيْكُو رُسُلًا ﴾ إلى الأنبياء بالرسالة والوحي ﴿ أَوْلِيَ أَجْنِهُ مَّنْنَى وَثُلْتَ وَرُبُعَ ﴾ وكلمة ﴿ مَنْنَى وَثُلْتَ وَرُبُعَ ﴾ وكلمة ﴿ مَنْنَى وَثُلاثة ثلاثة وأربعة أربعة وإنما جعلهم سبحانه اولي معدولة عن اثنين اثنين وثلاثة ثلاثة وأربعة أربعة وإنما جعلهم سبحانه اولي أجنحة ليتمكنوا بها من العروج إلى السماء ومن النزول إلى الأرض فمنهم من له جناحان ومنهم من له ثربعة أجنحة ويزيد فيها ما يشاء وهو قوله: ﴿ يَزِيدُ فِي الْمُقَلِقِ مَا يَثَالُهُ ﴾ قال ابن عباس: رأى رسول فيها ما يشاء وهو قوله: ﴿ يَزِيدُ فِي الْمَاتِي مَا يَثَالُهُ ﴾ قال ابن عباس: رأى رسول الله جبرئيل ليلة المعراج وله ست ماثة جناح وقيل: معنى قوله: ﴿ يَزِيدُ فِي الْمُلْقِ مَا يَثَالُهُ ﴾ أراد حسن الصورة والصوت والملاحة والشعر والحسن.

﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّي شَيْءٍ مَلِيرٌ ﴾ ولا شيء إلَّا وهو قادر عليه.

ثمّ بين إحسانه فقال: ﴿ مَّا يَفْتَعِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلَا شُمْسِكَ لَهَا ﴾ «ما» شرطيّة أي: مهما يأتهم ويفتح اللّه للناس من خير ومطر وعافية أو أيّ نعمة شاء فإن أحدا لا يقدر على إمساكه ﴿ وَمَا يُمْسِكُ ﴾ من ذلك ﴿ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ مَنْ أَلَا عُلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ مَنْ أَلِي إِمساكه ﴿ وَمَا يُمْسِكُ ﴾ من ذلك ﴿ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ مَنْ أَلِي إِمساكه ﴿ وَمَا يُمْسِكُ ﴾ من ذلك ﴿ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ أَلَهُ مِنْ أَلَهُ مِنْ أَلَهُ مِنْ أَلَهُ مِنْ أَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ أَلَهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ مَنْ فَلَا مُرْسِلًا لَهُ مِنْ أَلَهُ مِنْ فَلَا مُرْسِلًا لَهُ أَلْكُ مُنْ أَلِهُ لَلْهُ مِنْ أَلِهُ لِللَّهُ فَلَا مُرْسِلًا لَهُ أَلْكُ مُلْكُولًا مُرْسِلًا لَهُ أَلِهُ لَلْمُ اللَّهُ مُنْ فَالِكُ مُنْ فَالِكُ مُؤْمِنَا لَهُ مِنْ فَالِكُ مُؤْمِلًا مُرْسِلًا لَهُ مُنْ فَالِكُ مُؤْمِنَا لِللَّهُ مِنْ فَلَكُ مِنْ فَالِكُ مِنْ فَلَا لَهُ مُنْ فَالَّكُ مُنْ فَاللَّهُ مُنْ فَالَّالِهُ مِنْ فَالَّهُ مِنْ فَالِنَا أَلَا لَهُ فَاللَّهُ مُنْ فَاللَّالِهُ مُنْ فَالِمُنْ أَلَّهُ مُنْ فَالِكُ مُلْكُولًا لَّهُ مِنْ فَالِنَا لِلللَّهُ مِنْ فَالَّالِهُ مِنْ فَاللَّالِهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّالِهُ مِنْ فَاللَّالِهُ لَا مُعْلِلًا مُنْ فَاللَّالِهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّالِهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّالِهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّالِمُ لِلللَّهُ مِنْ فَاللَّالِهُ مِنْ فَاللَّهُ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ لِللَّهُ مِنْ فَاللَّالِهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّالِهُ مِنْ فَاللَّهُ مُنْ فَاللَّهُ فَاللَّالِهُ فَلَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مُلَّا مُنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّالِمُ مِنْ فَاللَّالِمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَلِكُولًا مُلْمُا فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّالِمُ فَاللَّالِمُ فَاللَّالِمُ لَلْمُنْ مُنْ فَاللَّهُ فَاللَّالِمُ فَاللَّالِمُ فَاللَّهُ فَاللَّاللَّهُ لِل

وقيل: معنى الآية: ما يرسل الله من رسول إلى عباده في وقت دون وقت فلا مانع له لأن إرسال الرسول رحمة من الله وناموس الشريعة في الناس لانجر الأمر في الخلق إلى النفاق والهلاك. أقول: وقد وجدت في بعض كلمات أفلاطون الحكيم أن إرسال الرسل وبيان الناموس للخلق من أعظم النعم وإنّه من موجبات البقاء ولولاه لآل أمورهم إلى الفناء والاضمحلال.

﴿ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ لَلْمَكِيمُ ﴾ الغالب في أمره لا يعجز الحكيم في أفعاله إن

أمسك أو أنعم بما يقتضيه حكمته.

ثمّ خاطب المؤمنين فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلنَّاسُ اذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ الظاهرة والباطنة الّتي من جملتها أنّه خلقكم وأوجدكم وأقدركم وخلق لكم أنواع الملاذ والمنافع والنعم مع كثرتها منحصرة في قسمين: نعمة الإيجاد ونعمة الإبقاء فقال: ﴿ عَلْمَ مِنْ خَلِقٍ عَيْرُ اللّهِ ﴾ إشارة إلى نعمة الإيجاد في الابتداء وقال: ﴿ يَرُزُقُكُم مِن السّمَاءِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلا رازق للعباد غيره مثل استفهام تقريري ومعناه النفي ليقرّوا بأنّه لا خالق إلا الله ولا رازق للعباد غيره مثل أن يرزق من السماء بالمطر ومن الأرض بالنبات. ﴿ لَا اللّهُ إِلّهُ إِلّا هُوَ ﴾ وليس معبود يستحق العباد سواه ﴿ فَأَلَفَ ثُولَكُونَ ﴾ أي: كيف تصرفون عن طريق الحق إلى الضلال وتقلبون الأمر وتعكسون هذه الأدلة مع وضوحها؟

ثُمَّ سَلَى نَبِيَه عَن تَكَذَيب قومه إيّاه فقال: ﴿ وَإِن بُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلُّ مِّن مَبَلِكَ ۚ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ ﴾ فيجازي من كذّب رسله وينصر من صدّقهم.

ثمّ خاطب الخلق فقال: ﴿ يَكَانُّهُ النَّاسُ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ مِن الْجَنَة والنار والبعث والنشور والجزاء والحساب ﴿ عَلَى وصدق كائن لا محالة ﴿ فَلَا تَغْرَبُكُم الْمَيْوَةُ الدُّنْكَ ﴾ فلا تغتروا بملاذها ونعيمها ولا يخدعنكم حب الجاه والرياسة وطول البقاء فإن ذلك نافد بائد ويبقى الوزر ولما كان الإنسان بعضهم سخيف الرأي قليل العقل فيغتر بأدنى شيء وقد يكون فوق ذلك ولا يغتر به ولكن إذا جاءه غار وشيطان كامل وزين له ذلك الشيء وهون عليه مفاسده وبين له ملاذ ومنافع يغتر به ويوقع نفسه في المعصية فقال الله: ﴿ فَلا نَغْرُتُكُم لَلْمَيْوَهُ الدَّرَجة الاولى وقال: ﴿ وَلا يَغْرَبُكُم اللَّهِ عَلَى الطبقة الثانية والغرور الذي عادته أن يغر غيره والشيطان والدنيا وزينتها بهذه الصفة وإن الخلق يغترون بها وقيل: المراد من الغرور والذيا وزينتها بهذه الصفة وإن الخلق يغترون بها وقيل: المراد من الغرور

إبليس. ثمّ أشار إلى الطبقة الثالثة وهي الطبقة العليا الّذين لم يكونوا من عبيد الدنيا ومن حزب الشيطان وقال سبحانه:

إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُوْ عَدُوَّ فَاتَّخِدُوهُ عَدُوًّا إِنَمَا يَدْعُواْ حِزَيَهُ, لِيَكُونُواْ مِنَ أَصَّابِ السَّعِيرِ اللَّهِ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَمَثْمُ عَذَاتُ شَدِيدٌ وَاللَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَبِلُوا الصَّلِحَاتِ لَمُ مَّ مَعْفِرَةً وَأَجَرُ كَبِيرُ اللَّهُ مَا مَنْ أَنْ اللَّهُ مَنْ فَيْنَ اللَّهُ مَنْ فَيْنَ اللَّهُ مَنْ يَشَاهُ وَيَهْدِى مَن بَشَآهُ فَلَا نَذْهَب نَفْسُكَ عَلَيْهِم حَسَرَتِ إِنَّ اللَّهُ يَضِيلُ مَن بَشَآهُ وَيَهْدِى مَن بَشَآهُ فَلَا نَذْهَب نَفْسُكَ عَلَيْهِم حَسَرَتِ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَصْمَعُونَ اللَّهُ وَيَهْدِى مَن بَشَآهُ فَلَا نَذْهَب نَفْسُكَ عَلَيْهِم حَسَرَتِ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ عَسَرَتِ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ مِن بَشَآهُ وَلَيْكِ النَّشُورُ اللَّ مَن كَانَ يُرِيدُ الْمِنْ فَلِيم مَن عَلَى اللَّهُ وَلَيْنَ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَيْهِ مَن كَانَ يُرِيدُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَيْكُ اللَّهُ وَلَيْكُ وَلَيْكُ اللَّهُ وَلَالِكُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْكُولُ اللَّهُ وَلَيْكُولُ الْفَيْلُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللللْهُ الللللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللللِهُ اللللللِهُ الللللِهُ اللللْ

المعنى: لمنا حذرهم سبحانه عن الانغمار في الدنيا ومتابعة الشيطان فصرح ﴿ إِنَّ الشَّيْطُنَ لَكُمْ عَدُوً ﴾ يدعوكم إلى ما فيه الهلاك والخسر ويصرفكم عن أفعال الخير والبرّ ويدعوكم إلى الشرّ ﴿ فَا يَغَذُوهُ عَدُوًا ﴾ وعادوه ولا تتبعوه بأن تعملوا على وفق مراده. ﴿ إِنْمَا يَدْعُوا حِرْبَهُ ﴾ أي: أتباعه وأصحابه ﴿ لِيكُونُوا مِنْ أَصَبُ السَّمِيرِ ﴾ أي: النار المسعرة والمعنى أنه لا سلطان له على المؤمنين ولكنه يدعو أتباعه إلى ما يستحقّون به النار ثمّ بين حال من اتبعه وحال من خالفه والعاقل إذا علم أنّه عدو لا مهرب له منه وجزم بذلك فإنّه يقف على قباله حتى يهزمه فهزيمة الشيطان بعزيمة الإنسان على الثبات في طاعة الله والإعمال على العبادة.

ثمّ بين سبحانه حال حزب الشيطان وحال حزب الله فقال: ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَمُنَّمْ عَذَاتٌ شَدِيدٌ ﴾ جزاء على كفرهم ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيِلُواْ ٱلصَّذِلِخَتِ لَمُمُ مَّغَفِرَةً ﴾ من الله لذنوبهم ﴿ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ﴾ أي: ثواب عظيم.

ثمّ قال سبحانه على سبيل الإنكار مقررًا لهم ﴿ أَفَمَن رُبِيّنَ لَهُ سُوّهُ عَمَلِهِ مَ فَرَاهُ حَسَنًا ﴾ يعني الكفّار زيّنت لهم نفوسهم ومشتهياتهم أعمالهم السيّئة فتصوروها حسنة أو زيّنه الشيطان لهم بأن أمالهم إلى الشبه المضلّة وتركوا النظر في الأدلّة وأغواهم حتّى تشاغلوا بما فيه عاجل اللّذة وجواب الاستفهام محذوف أي: أهو كمن علم الحسن والقبيح ولم يزيّن له سوء عمله وقيل: تقديره: كمن هداه اللّه وزيّن له صالح عمله والآية تقرير لبيان التباين بين حال الفريقين.

﴿ فَإِنَّ اللّهُ يُضِلُّ مَن يَشَاهُ ﴾ لاستحسانهم واستحبابهم الضلالة على الهدى وبسوء اختياره اقتضى العذاب فرده إلى أسفل السافلين ﴿ وَبَهِّدِى مَن بَشَآهُ ﴾ بصرف اختيارهم إلى الهداية فيرفعه إلى أعلى علّيين. ﴿ فَلَا نَذْهَبُ نَشْكُ عَلَيْمٍ مَسَرَتٍ ﴾ أي: لا تهلك نفسك يا محمد عليهم حسرة ولا يغمل حالهم إذا كفروا واستحقوا العذاب وهو كقوله: ﴿ لَعَلَّكَ بَدَيْحٌ شَسْكَ أَلّا يَكُونُوا مُنْهِينِنَ ﴾ والحسرة شدة الحزن على ما فات من الأمر ﴿ إِنَّ ٱللّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَمْسَدُونَ ﴾ فيجازيهم على صنيعهم.

وَ وَاللّهُ اللّٰذِي الرّسَلُ الرّبِيْحَ فَتْرِيرُ سَمَابًا ﴾ ثم عاد سبحانه إلى ذكر أدلة التوحيد وشواهد القدرة وذلك أن هبوب الرياح دليل ظاهر على الفاعل المختار لأن الهواء قد يسكن وقد يتحرّك ويتموّج وعند حركته قد يتحرّك إلى اليمين وإلى اليسار وفي حركاته المختلفة قد ينشئ السحاب وقد لا ينشئ وهذه الاختلافات من طبيعة واحدة دليل على مسخر ومدبر حيث تختلف آثارها وأتى الإرسال بلفظ الماضي والإثارة بلفظ المستقبل لأنه لما أسند فعل الإرسال إلى الله وما يفعل الله يكون بقوله: ﴿ كُنُ ﴾ لوجوب وقوعه

وسرعة كونه كأنّه كان فهو سبحانه قدر الإرسال في الأوقات المعلومة إلى المواضع المعينة والتقدير وقع فهو كالإرسال وأمّا الإثارة لمّا أسنده إلى الربح وهو يؤلّف في زمان فأتى بلفظ المستقبل على هيئتها التدريجي. ﴿ فَمُشَنّتُهُ إِلَىٰ بَلَدٍ مَيّتِ ﴾ أي: أرض مجدبة فيمطر على ذلك البلد ﴿ فَأَحْيَيْنَا بِدٍ ﴾ أي: بالمطر الماء ﴿ الْأَرْضَ بَعَدُ مَوْيَهَا ﴾ بأن أنبتنا فيها الزرع والكلاء بعد أن لم يكن ﴿ كُنُولِكَ النَّمُورُ ﴾ أي: كما لعل بهذه الأرض المجدبة الميّتة من إحيائها بالزرع والنبات ينشر الخلائق بعد موتهم ويحشرهم للجزاء من الثواب والعقاب ووجه التشبيه معلوم أي: كما أن الربح يجمع القطع السحابية كذلك تجتمع أجزاء الأعضاء وأبعاض الأشياء وأيضا كما نسوق الربح والسحاب إلى البلد الميّت الأعضاء وأبعاض الأشياء وأيضا كما نسوق الربح والسحاب إلى البلد الميّت الميّئة قبلت الحياة اللائقة بها كذلك أعضاء الإنسان قبل الحياة.

## ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْمِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْمِزَّةُ جَمِيمًا ﴾ اختلف في معناه، فقيل:

المعنى: من كان يريد علم العزّة وهي القدرة على القهر والغلبة لمن هي فإنّها لله جميعا وقيل: معناه من أراد العزّة فليتعزّز بطاعة الله فإن الله يعزّه كما يقال: من أراد المال فالمال لفلان فليطلب من عنده ويؤيّد هذا المعنى ما رواه أنس عن النبي عَلَيْهِ أنّه قال: «إنّ ربّكم يقول كلّ يوم: أنا العزيز فمن أراد عزّ الدارين فليطع العزيزه (١).

ولعلَ المراد في الآية منع الكفّار عن العزّة الّتي كانوا يتوهمونها من حيث إنّهم ما كانوا في طاعة أحد ولم يكن من يأمرهم وينهاهم فكانوا ينحتون الأصنام ويقولون: إنّ هذه آلهتنا ثمّ إنّهم كانوا ينقلونها مع أنفسهم وكانوا يطلبون العزّة لأنفسهم وهي عدم التذلّل للرسول وترك الاتّباع فقال

١\_ مجمع البيان، ج٨ ص ٢٣٤، وبحارالانوار، ج٨٦، ص ١٢٠.

سبحانه: إن كنتم تطلبون بهذا الكفر العزّة فهي كلّها للّه ومن يتذلّل له فهو العزيز ومن يتعزّز عليه فهو الذليل كما قال سبحانه: في آية اخرى ﴿ وَيِلّهِ الْعزيز ومن يتعزّز عليه فهو الذليل كما قال سبحانه: في آية اخرى ﴿ وَيِلّهِ الْعزيّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) فله العزّة بالذات ولرسوله بواسطة القرب من العزيز وهو الله وللمؤمنين بواسطة قربهم للرسول.

قوله تعالى: ﴿إِلَيْهِ يَصَعَدُ ٱلْكُلِمُ ٱلطَّيِّبُ ﴾ تقرير لبيان العزة وذلك أن الكفّار كانوا يقولون: نحن لا نعبد من لا نراه ولا نحضر عنده فقال تعالى: إن كنتم لا تصلون إليه فهو يسمع كلامكم ويقبل الطيّب من القول والكلم جمع «الكلمة» يقال: هذا كلم وهذه كلم فيذكّر ويؤنّث وكلّ جمع ليس بينه وبين واحده إلّا الهاء يجوز فيه التذكير والتأنيث ومعنى الصعود هاهنا القبول من صاحبه والإثابة عليه وكلّ ما يتقبّله الله من الطاعات يوصف بالرفع والصعود لأن الملائكة يكتبون أعمال بني آدم ويرفعونها إلى حيث شاء الله وهذا كقوله: ﴿إِنَّ كِنْنَبُ لَكُمْ عِبْتِينَ ﴾ "ويمكن أن يكون المعنى يصعد إلى سمائه فجعل صعود العمل إلى سمائه صعودا إليه والمراد من ﴿الْكُلُمُ ٱلطَّيِّبُ ﴾ الكلمات الحسنة من التعظيم والتقديس وأحسن الكلم ولا إلة إلّا الله».

﴿ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدٰلِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ قيل فيه وجوه:

أحدها: أنّ العمل الصالح يرفع الكلم الطيّب إلى اللّه فالهاء من يرفعه يعود إلى الكلم.

والثاني: على القلب من الأول أي: الكلم الطيّب يرفع العمل الصالح إلى الله حيث لا ينفع العمل الصالح إلّا إذا صدر عن التوحيد.

والثالث: أنَّ العمل الصالح يقبله اللَّه ويرفعه وعلى هذا يكون الكلام

١- سورة منافقون: ٨.

٢\_سورة المطففين: ١٨.

ابتداء إخبار لا يتعلّق بما قبله.

وَالَّذِينَ يَعَكُّرُونَ السَّيِّعَاتِ ﴾ أي: الذين مكروا برسول الله في دار الندوة وتبانيهم في إحدى ثلاث: حبسه أو قتله الشَّلِيَّ أو إجلانه ويشمل مكرات أصحاب السقيفة وقيل: يمكرون أي: يعملون السيّئات ولذا عدّاه بالسيّئات وإلّا فهو لازم أو المعنى يمكرون المكرات السيّئات ويشركون بالله ﴿ لَمُمْ عَدَابٌ شَدِيدٌ ﴾ في الآخرة ثم أخبر سبحانه أن مكرهم يبطل ويفسد فقال: ﴿ وَمَكُرُ أُولَيِّكَ ﴾ الماكرين ﴿ هُو بَهُورُ ﴾ ويفنى.

قال الفيض في قوله تعالى: ﴿إِلَيْهِ يَمْعَدُ ٱلْكَافِرُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلطَّذِيْتُ مِنْ الْفَمِيُ ٱلْكَافِرُ اللهِ عن القمي الله قال: هو كلمة الإخلاص والإقرار بما جاء به النبيّ من عند الله من الفرائض والولاية ترفع العمل الصالح إلى الله وعن الصادق النبيّ: «الكلم العليب قول المؤمن: لا إله إلا الله محمد رسول الله عليّ ولي الله وخليفة رسول الله قال: والعمل العمالح الاعتقاد بالقلب بأنّ هذا لهو الحقّ من عند الله.

وعن الباقر النه عمل يصدّقه أو يكلّ قول مصدّقا من عمل يصدّقه أو يكذّبه فإذا قال ابن آدم وصدّق قوله عمله، رفع قوله بعمله إلى الله وإذا خالف عمله قوله ردّ قوله على عمله الخبيث وهوى به في الناره.

وفي «الكافي» عن الصادق النه في هذه الآية قال: «ولايتنا أهل البيت وأومأ بيده إلى صدره فمن لم يتولّنا لم يرفع الله له عملا»(٢).

وفي «الاحتجاج» عن أمير المؤمنين النابية: «من قال: لا إله إلّا الله مخلصا طمست ذنوبه كما ينطمس الحرف الأسود من الرق الأبيض فإذا قال ثانية: لا إله إلّا الله مخلصا خرقت أبواب السماء وصفوف الملائكة حتى ثقول الملائكة بعضها لبعض:

۱- تفسير القمي، ج٢، ص٢٠٨، وتفسير الصافي، ج٤، ص٢٣٣.
 ٢- الكافى، ج١، ص٤٣٠، ومناقب أل أبي طالب، ج٣، ص١٧١.

اخشعوا لعظمة أمر الله فإذا قال ثالثة مخلصا: لا إله إلّا الله لم تنته دون العرش فيقول الجليل: اسكني فوعزّتي وجلالي لأغفرن لقائلك بما كان فيه. ثمّ تلا هذه الآية ﴿ إِلَيْهِ يَصَمَدُ الْكَلِمُ الْعَلَيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّنلِخُ يَرْفَعُهُ ﴾ يعني إذا كان علمه صالحا ارتفع قوله (۱) وكلامه.

وَاللّهُ خَلَقَكُمْ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزَوَجُمّاً وَمَا تَحْمِلُ مِن أُنكَ وَلَا يَفْتُمُ مِنَ عُمُوهِ إِلّا فِي كِنَابٍ وَلَا يَفْتُمُ مِن عُمُوهِ إِلّا فِي كِنَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَمِيرُ إِلَى وَمَا يَسْتَوِى الْبَخْرَانِ هَنَا عَذَبٌ فُراتُ سَآيَةً مَن ذَلِكُ عَلَى اللّهِ وَهَنذَا عَذَبٌ فُراتُ سَآيَةً مَن اللّهُ وَهَنذَا مِلْمَ أَجَاجً وَمِن كُلّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيكَا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْمَةً مَن اللّهُ وَهَنذَا مِلْمَ أَجَاجً وَمِن كُلّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيكَا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْمَةً مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن الل

اعلم أن الدلائل مع كثرتها وعدم دخولها في عدد محصور منحصرة في قسمين: دلائل الآفاق ودلائل الأنفس فلمنا ذكر سبحانه شطرا من دلائل الآفاق من السماوات وما يرسل منها من الملائكة والأرض وما يرسل فيها من الرياح ذكر في هذه الآية من دلائل الأنفس فقال: ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُم مِن ثُرَابٍ ﴾ أي: خلق

١- الاحتجاج، ج ١، ص ٣٨٦، ومستدرك الوسائل، ج ٥، ص ٣٥٨.

آباءكم وأصلكم من تراب ﴿ ثُمَّ مِن نَّطْفَةِ ﴾ أي: ماء قليل وهي من الأضداد وقوله: ﴿ مِن نَظْفَةٍ ﴾ أي: ماء قليل وهي من الأضداد وقوله: ﴿ مِن نَظْفَةٍ ﴾ إشارة إلى أولاده أو المراد أنّ أصل النطفة من التراب أيضا. وقوله: ﴿ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَجًا ﴾ أي: ذكورا وإناثا وقيل: ضروبا وأصنافا.

وَ الْأَرْحَامُ عَمْرِكُ مِنَ أَنْنَى وَلَا تَصَمَّعُ إِلَّا يِعِلْمِهِ. ﴾ إشارة إلى كمال العلم فإن ما في الأرحام قبل الانخلاق بل بعده مادام في البطن لا يعلم حاله أحد كيف والأمّ الحامل لا تعلم منه شيئا؟ ﴿ وَمَا يُمَتَّرُ عِن مُّمَتَرٍ ﴾ معناه وما يمد في عمر معمر ولا يطول عمر أحد ﴿ وَلَا يُنْفَسُ مِنْ عُمُرِهِ ﴾ أي: من عمر ذلك المعمر بانقضاء الأوقات عليه ولا يذهب بعض عمره بمضيّ الليل والنهار أو يكون المعنى: إن فلانا لو أطاع لبقي إلى وقت كذا وإذا عصا نقص عمره. ﴿ إِلَّا فِي المعنى: إن فلانا لو أطاع لبقي إلى وقت كذا وإذا عصا نقص عمره. ﴿ إِلَّا فِي كِنَبُ ﴾ أي: إلّا وذلك مثبت في الكتاب وهو الكتاب المحفوظ فأثبت الله في امّ الكتاب عمر فلان كذا سنة ثمّ يكتب أسفل ذلك ذهب يوم ذهب يومان وذهب ثلاثة أيّام حتى يأتي على آخر عمره فبيّن سبحانه أنّه هو القادر على مثل هذا الخلقة والعالم بهذه الجزئيّات والأصنام الّتي تعبدونها لا قدرة ولا علم لها فكيف تستحق العبادة؟ ﴿ إِنَّ ذَلِكَ عَلَ أَهَّ يَمِيرٌ ﴾ أي: الخلق والتعمير والنقصان على الله سهل يسير.

ثم قال: ﴿ وَمَا يَسَتَوِى ٱلْبَحْرَانِ ﴾ يعني العذب والمالح ثم ذكر الفرق فقال: ﴿ هَنَا عَذْبُ فُرَاتُ ﴾ أي: طيب بارد ﴿ سَآيَةٌ شَرَابُهُ ﴾ جائز في الحلق هنيء ﴿ وَهَنَا مِلْحُ أَبَاجٌ ﴾ فيه الملوحة والمرورة. قال أهل اللغة: لا يقال في ماء البحر إذا كان فيه ملوحة: مالح وإنّما يقال له: ملح كما أن الماء العذب إذا القي فيه ملح حتى ملح لا يقال له إلّا مالح وإنّما يقال للماء الذي أصل خلقته مملوحة: ملح لأن المالح شيء فيه ملح وماء البحر ليس ماء وملح بخلاف الطّعام الذي وقع فيه الملح فيقال لهذا: مالح ولذلك: ماء ملح ولو أن ماء البحر المحر ولو أن ماء البحر

اكتسب الملوحة من أجزاء سبخة أرضية وماؤه بسبب المجاورة اكتسب الملوحة لكن لما ملح بسبب المجاورة كأنهم جعلوا ملوحته أصلا وخلقة وفرتوا بين اللغتين بهذا السبب.

وبالجملة قال المفسرون: إن المراد من الآية ضرب المثل في حق الكفر والإيمان أو الكافر والمؤمن قالوا: إن الكفر والإيمان لا يتساويان كما لا يتساوى الماء الملح والماء العذب.

وَمِن كُلِ تَأْكُونَ لَحْمًا طَرِيكَا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَا وَقُرَى الْفُلْكَ فِيهِ مَوْاخِرَ وَايَعْ أَي: ماخرات، وشاقات البحر بالجري، بيان بأن حال الكافر دون حال البحرين لأن الأجاج يشارك الفرات في الخير والنفع إذ اللحم الطري يوجد فيهما والحلية تستخرج منهما والفلك تجري فيهما ولا نفع في الكفر والكافر وهذا الكلام على نسق قوله تعالى: ﴿ كَالْمَجَارَةِ أَوْ أَشَدُ هَسُوَةٌ وَإِنَّ مِنَ الْمُعْمِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِشَارة إلى أمر آخر وهو الدليل على كمال القدرة وبيانه أن البحرين يستويان في الصورة ويختلفان في الماء فإن أحدهما ﴿ عَلَنَ مُ وَالآخر ﴿ وَلِمَ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ المتساويان ثم إنهما بعد اختلافهما يوجد فيهما امور متشابهة فإن اللحم الطري يوجد منهما ومن يوجد في المتشابهين اختلافا ومن المختلفين اللحم الطري يوجد منهما ومن يوجد في المتشابهين اختلافا ومن المختلفين أشباها لا يكون إلا قادرا مختارا وهذا دليل على كمال قدرته ونفوذ إرادته. والنَّهُ اللهُ عليكم فتشكروه وتعرفون خالقكم.

﴿ يُولِجُ ٱلْبَلَ فِي ٱلنَّهَكَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلْيَّلِ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْفَمَرَ ﴾ مرّ بيانه مرارا وأمّا بيان قوله: ﴿ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ﴾ جواب لسؤال مقدر

١- سورة البقرة: ٧٤.

المشركون وهو أنّهم قالوا: اختلاف الليل والنهار بسبب اختلاف القسي الواقعة فوق الأرض وتحتها فإن في الصيف تمرّ الشمس على سمت الرؤوس في بعض البلاد المائلة في الآفاق وحركة الشمس هناك حمائليّة فيقع تحت الأرض أقلّ من نصف دائرة الزمان مكثها تحت الأرض فيقصر الليل وفي الشناء بالضد فيقصر النهار فقال الله سبحانه ووَسَخَرَ الشّمَس والقمر بإرادة الله سبب الاختلاف وإن كان ما ذكرتم لكن سير الشمس والقمر بإرادة الله وقدرته وهو الذي فعل ذلك. وذَلِكُمُ الله رُبُكُم لَهُ الْمُلْكُ وَالَذِين مَن دُونِهِ مَا يَعْلَى وَالْمَا مِن فَعْلَمِيم أَلله أي: ذلك الذي فعل هذه الأمور في من دُونِهِ مَا يَعْلَى وَالله هو وإذا كان الملك له كله فله العبادة كلها ثم بين ما ينافي صفة الإلهية وهو قوله: ﴿ وَالَّذِينَ مَنْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَعْلَى هذه الأموا يقولون: إنّ الله فوض أمر الأرض والأرضيات إلى الكواكب التي هذه الأصنام على صورتها وطوالعها فقال: ولا يملكون قطميراء.

﴿ إِن تَدَّعُوهُمْ ﴾ لكشف ضر ﴿ لَا يَسْمَعُوا دُعَآةً كُرُ ﴾ لأنها جماد لا تنفع ولا تضر ﴿ وَلَوْ سَمِعُوا ﴾ على زعمكم أو أن يخلق الله لها سمعا ﴿ مَا اَسْتَجَابُوا لَكُو ﴾.

ثمّ بين سبحانه على أنّ النفع لا يحصل لكم منها في الدنيا يحصل لكم منها الضرر في الآخرة بقوله: ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ ﴾ بإشراككم بالله شيئا فينطقهم الله يوم القيامة لتوبيخ عابديها ويجوز أن يكون المراد بهم الملائكة وعسى فعلى هذا المعنى يكون معنى ﴿ لَا يَسْمَعُوا دُعَامَكُونَ ﴾ أي: لا يلتفتون إليكم وهم مشغولون عنكم والظاهر المراد بالأصنام المعبودة.

﴿ وَلَا يُنْبِئُكُ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ أي: لا يخبرك بالأمر مخبر مثل خبير أخبرك به وهو الحق سبحانه فإنّه الخبير بكنه الأمور وهو يخبرك بما هو الصلاح

والفساد والمنافع والمضارَ. قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُهُ ٱلْفُـقَرَّاءُ ﴾ المحتاجون ﴿ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ﴾ عن عبادتكم لا يحتاج إلى شيء ﴿ ٱلْحَمِيدُ ﴾ المستحق للحمد على جميع أفعاله فلا يفعل إلَّا ما يستحق به حمدا ولمًا بالغ الرسول في الدعوة قال الكفّار: لعلّ اللّه يحتاج إلى عبادتنا حتَّى يأمرنا بها أمرا بالغا ويهدَّدنا على تركها مبالغا فقال تعالى: ﴿أَنُّتُمُ ٱلْفُـفَرَّآةُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ﴾ ولا يأمركم بالعبادة لاحتياجه إليكم وإنَّما هو لإشفاقه عليكم. واعلم أن التعريف في الخبر قليل والأكثر أن يكون الخبر نكرة والمبتدء معرفة وذلك لأن المخبر لا يخبر في الأكثر إلَّا بأمر لا يكون عند المخبر به علم أوفى ظنّ المتكلِّم أنّ السامع لا علم له به والمبتدء لا بدّ من أن يكون معلوما عند السامع حتى يقول له: أيّها السامع الأمر الّذي تعرفه أنت فيه المعنى الفلاني كقول القائل: زيد قائم فإن كان الخبر معلوما عند السامع والمبتدء كذلك يقع الخبر تنبيها لا تفهيما ويحسن تعريف الخبر كقول القائل: اللَّه رَبُّنا ومحمَّد نبيَّنا حيث عرف كون اللَّه ربًّا وكون محمَّد نبيًّا فيحتمل أن يكون قوله: ﴿ أَنتُهُ ٱلْفُـقَرَّآةُ ﴾ من هذا القبيل.

وإن يَمَا يُدَهِبَكُمْ وَيَأْتِ بِعَلَقِ جَدِيدٍ بِهِ بِيان لغناه وفي العبارة بلاغة كاملة أي: ليس إذهابكم موقوفا إلّا على مشيّته بخلاف الشيء المحتاج إليه فإنّ المحتاج لا يقول فيه إن يشأ فلان هدم داره وأعدم عقاره وإنّما يقول: لو لا حاجة السكنى إلى الدار لبعتها ولو لا الافتقار إلى العقار لتركتها. ثمّ زاد في بيان الاستغناء بقوله: ﴿وَيَأْتِ بِحَنْقِ جَدِيدٍ ﴾ أي: إن كان يتوهم متوهم أنّ هذا الملك له عظمة وكمال فلو أذهبه لزال ملكه وعظمته فبيّن سبحانه أنّه قادر بأن يخلق خلقا جديدا أحسن وأتمّ وأكمل.

﴿ وَمَا ذَٰلِكَ عَلَى ٱللَّهِ بِعَزِمِيزٍ ﴾ أي: الإذهاب والإتيان غير معسور عليه ولا

يغلب العجز عليه و«العزيز» في اللغة الغالب من قوله: «ومن عزّ بزّ» أي: من غلب سلب فالله عزيز أي: غالب والفعل إذا كان لا يطيقه شخص يقال: هو مغلوب بالنسبة إلى ذلك الفعل فقوله: ﴿وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللّهِ بِعَزِيزٍ ﴾ أي: لا يغلب الله ذلك الفعل وهين على الله.

وَلَا نَزِرُ وَانِرَةً وِذَرَ أَخْرَتُ وَلِن نَدْعُ مُنْفَلَةً إِلَى حِبْلِهَا لَا يُحْمَلَ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُمْرِيَّةً إِنَّمَا نُدُذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْمُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَيْبِ وَأَفَامُوا العَمَلُوةً وَمَن مَن زَبَّ فَا فَا يَمْ اللّهِ الْمَعِيدُ ﴿ وَمَا يَسْتَوِي وَمَن مَن زَبَّ فَا فَا يَسْتَوِي الْخَفْرَ فَ وَلَا الظّلُورُ فَ وَلا الظّلُورُ وَلا الظّرُورُ وَاللّهُ وَلا الظّرُورُ وَاللّهُ مِن بَشَآةٌ وَمَا أَنْ بِمُسْبِعِ مَن بَشَآةٌ وَمَا أَنْ بِمُسْبِعِ مَن بَشَآةٌ وَمَا أَنْ بِمُسْبِعِ مَن فِي الْفَهُورِ فَى إِنْ أَنْ إِلّا نَذِيرُ فَى إِنّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِق بَشِيرًا وَيَذِيرًا فَلَا يَشْبِعُ مَن بَشَآةٌ وَمَا أَنْ بِمُسْبِعِ مَن فِي الْفَهُورِ فَى إِنْ أَنْ إِنَا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِق بَشِيرًا وَيَذِيرًا فَلَا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِق بَشِيرًا وَيَذِيرًا فَلَا يَشْبِعُ مَن بَشَآةٌ وَمَا أَنَ بِمُسْبِعِ مَن اللّهُ وَلا الظّرُورُ وَاللّهُ وَلا الشّرُورُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا أَنْهُ وَلَا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَكُونُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَكُونُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ا

المعنى: ثمّ أخبر سبحانه عن عدله في حكمه وأجاب الرؤساء والمتبوعون بنما كانوا يقولون للتابعين: اتبعوا سبيلنا ولنحمل خطاياكم فقال: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَانِدَةً ﴾ الآية أي: لا تحمل نفس حاملة حمل نفس ﴿ أَخْرَك ﴾ ولا يؤخذ أحد بذنب غيره وإنّما يؤاخذ كلّ بما يقترفه من الآثام.

﴿ وَإِن تَدَّعُ ﴾ نفس ﴿ مُثَقَلَةً ﴾ بالآثام والمعاصي ﴿ إِنَى جَلِهَا ﴾ إلى أن يتحمّل عنها شيئا من إثمها وفي قوله: ﴿ مُثَقَلَةً ﴾ زيادة بيان لأن المثقل قد يعان ﴿ لَا يُحْمَلُ مِنهُ شَيْءً ﴾ أي: لا يحمل غيرها شيئا من ذلك الحمل ﴿ وَلَوْ كَانَ ذَا قَرْبَ ﴾ أي: ولو كان المدعو إلى التحمّل ذا قرابة منها وأقرب الناس

إليها ما حمل عنها فكل نفس بما كسبت رهينة قال ابن عبّاس: يقول الأب والأمّ: يا بنيّ احمل عنّي فيقول: حسبي ما عليّ.

﴿ إِنَّمَا ثُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشُونَ رَبُّهُم بِٱلْغَيْبِ ﴾ وهذا كقوله: (١) ﴿ إِنَّمَا أَنَتَ مُنذِرُ مَن يَخْشُنهَا ﴾ أي: إن إنذارك لا ينفع إلّا الّذين يخشون ربّهم في خلواتهم وغيبتهم عن الخلق أو المعنى: هم غائبون عن أهوال الآخرة ومعتقدون بها.

﴿ وَأَقَامُوا السَّلَوَةَ ﴾ أي: أداموها وقاموا بشرائطها وإنّما عطف الماضي على المستقبل إشعارا باختلاف المعنى لأن الخشية لازمة في كل وقت والصلاة لها أوقات مخصوصة. ﴿ وَمَن تَـزَقَى ﴾ أي: فعل الطاعات وقام بما يجب عليه من الزكاة وغيرها من الواجبات وقيل: أي: تطهر من المعاصي بجب عليه من الزكاة وغيرها من الواجبات وقيل: أي: تطهر من المعاصي وفيلنا مَرَقَى لِنَفْسِهِ ﴾ لأن جزاء ذلك يصل إليه دون غيره ﴿ وَإِلَى اللهِ الْمَعِيدُ ﴾ أي: مرجع الخلق إليه فيجازي كلًا على عمله.

ا\_سورة النازعات: ٤٥.

على أن تنفع الكفّار بإسماعك إيّاهم إذ لم يقبلوا كما لا تسمع من في القبور من الأموات ﴿ إِنْ أَنتَ إِلَّا نَذِيرٌ ﴾ أي: ما أنت إلّا مخوّف لهم باللّه.

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِ ﴾ أي: بالدين الصحيح ﴿ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ أي: مبشرا للمؤمنين ونذيرا للكافرين ﴿ وَإِن مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ خلا أي: مضى أي كذلك قبلك كان الرسل يخو فونهم وينذرونهم وأقاموا الحجة على قومهم.

﴿ وَإِن يُكَذِبُوكَ ﴾ يا محمد ولم يصدقوك ﴿ وَفَقَدْ كُذَبَ الَّذِبِ مِن الْكَفَارِ أَنبِياء أَرسلهم اللّه إليهم ﴿ جَآةَ تُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِنَتِ ﴾ أي: بالمعجزات الباهرات ﴿ وَيَالَبُيْنِ ﴾ أي: وبالكتب ﴿ وَيَالَكِتَنِ الْمُنيرِ ﴾ ولعل المراد ﴿ وَيَالْزَبُرِ ﴾ صحف إبراهيم و ﴿ يَالْكِنْكِ النّبِيرِ ﴾ كالتوراة والإنجيل وإنما كرّر ذكر الكتاب وعطفه على الزبر لاختلاف الصفتين فإن الزبور أثبت في الكتاب من الكتاب لأنه يكون منقرا منقشا فيه كالنقر في الحجر. ﴿ ثُرَ أَنْ النّبِنَ كُفُرُ الْكَتَابِ وَالْمَلَتُهُمْ وَدَمَرَت عليهم وَلَمْ يعترفوا بنبوتهم أخذتهم بالعذاب وأهلكتهم ودمّرت عليهم فكيف كان تغييري وإنكاري عليهم وإنزالي العقاب بهم؟

أَلَمْ تَرَأَنَّ أَلَنَهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآهُ فَأَخْرَجْنَا بِهِ. فَمَرَنِ ثَخْنَلِفًا أَلْوَنُهَا وَعَلَيْبِ شُودٌ ﴿ وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدُا بِيعَثُ وَحُمْرٌ ثُخْتَكِفُ أَلْوَنُهُا وَغَلِيبِ شُودٌ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ وَالذَّوَاتِ وَالْأَنْعَنِ مُخْتَلِفُ أَلْوَنُهُ كَذَلِكَ إِنَّا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَنُونُ وَالدَّوَاتِ اللَّهُ عَزِيزُ عَفُورٌ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَتَلُونَ كَذَبُ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلَوة وَأَنْفَهُمْ مِنَ فَضَالِهُ يَتَلُونَ كَذَبُونَ اللَّهُ عَنْورُ اللَّهُ مَن وَعَلَانِهُ يَتَلُونَ كَذَبُ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلَوة وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَهُمْ مِن وَعَلَانِهُ يَتِهُونَ اللَّهُ عَنْورُ الْكَ تَبُورَ اللَّهُ الْمُؤْفِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْنَاهُمْ مَن فَضَالِهِ وَالنَّهُ اللَّهُ عَنْورُ اللَّهُ عَنْورُ اللَّهُ عَنْورُ اللَّهُ عَنْ وَعَلَانِهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْورُ اللَّهُ عَلَورُهُمْ وَيَرْدِيهَ هُمْ مِن فَضَالِهِ وَإِنَّهُ مَا فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْورُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْعُلِيلُهُ اللْمُلْفَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللللَّةُ اللللَّهُ اللللللللِي الللللللللللِيلِيلُولُولِ اللللللللِيلُولُولُولِ

أي: ألم تعلم ﴿ أَنَّ اللّهَ أَنْزُلُ مِنَ المستمارَة ﴾ غيثاً ومطراً ﴿ فَأَخْرَحْنَا ﴾ أخبر عن نفسه بنون الكبرياء والعظمة ﴿ فِيهِ ﴾ أي: بذلك الماء ﴿ تُمَرَّتُو ﴾ جمع الثمرة وهي ما يجتنى من الشجرة ﴿ تُعْلِقاً أَلَوْنَها ﴾ وطعومها وروائحها، اقتصر على ذكر الألوان لأنها أظهر في التنوع ولدلالة الكلام على الطعوم والروائح وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ استفهام تقريري والاستفهام التقريري لا يقال إنّا في الشيء الظاهر جدا كما أن من أبصر الهلال وهو خفي جدا فقال له غير: أين هو فإنّه يقول له: في الموضع الفلاني فإن لم يره يقول له: الحق معك إنّه خفي وأنت معذور وإذا كان بارزا يقول له: أما ترى هذا هو ظاهر ولما كانت الشواهد ظاهرة فكأنّه سبحانه قال له: أنت صرت بصيرا ولم يبق ما يوجب الخفاء أما ترى هذه الآية؟

ثم إنّه سبحانه لممّا ذكر الدلائل ولم تنفعهم قطع الكلام معهم والتفت إلى غيرهم كما أنّ السيّد إذا نصح بعض العبيد وأرشدهم وما نفعهم الإرشاد يقول لغيره: اسمع ولا تكن مثل هذا ويكرر معه ما ذكره مع الأول ويكون فيه إشعار بأنّ الأول فيه نقيصة لا يستأهل الخطاب وبعض الخطابات في القرآن للنبى من هذا العنوان.

وفي الآية بيان آخر بقوله: ﴿ فَأَخْرَجْنَا ﴾ لأن الجاهل قد يكون يتصور في ذهنه أن نزول الماء بالطبع لثقله فيقال له: فالإخراج لا يمكنك أن تقول فيه: إنّه بالطبع فهو بإرادة الله فلمًا كان ذلك أسنده إلى المتكلّم مع أن قبله بصيغة الغائب.

﴿ وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدًا بِيضٌ وَحُمَرٌ ثَخْتَكِكُ ٱلْوَانَهَا وَغَرَابِيثِ سُودٌ ﴾ أي: وممّا خلقنا من الجبال جدد بيض وحمر وفي الآية دلالة على القدرة ورادة على من ينكر الإرادة في اختلاف الألوان والطعوم كأن قائلاً يقول: اختلاف

الشمرات لاختلاف البقاع ألا ترى أن بعض النباتات لا تنبت ببعض البلاد كالزعفران والدارچين فرد سبحانه زعمهم الباطل بأن بعض الجبال بل جبل واحد فيه مواضع حمر والجدد جمع جدة وهي الخطة والطريقة فطريقة حمراء متصلة بخط أسود. و من المواد الموافق الوانها الغاهر أن الاختلاف راجع إلى كل لون أي: بيض مختلف ألوانها وحمر مختلف ألوانها لأن الأبيض قد يكون على لون التراب الأبيض وكذلك الأحمر ولو كان على لون التراب الأبيض وكذلك الأحمر ولو كان المراد أن البيض والحمر مختلف الألوان لكان مجرد تأكد ومعنى الأول آكد وأولى وقوله: و مَعْرَبِيث شود في و مَعْرَبِيث من تأكيد اللسودة أي: سود غرابيب كالفاقع للأصفر.

فإن قبل: إن التأكيد لا يجيء إلّا متأخّرا فكيف جاء ﴿ وَغَرَابِيبُ شُودٌ ﴾؟ قال الزمخشري: ﴿ وَغَرَابِيبُ ﴾ تأكيد لذي لون مقدّر في الكلام وتقديره سود غرابيب ثم أعاد السود مرة اخرى فحينئذ فيه زيادة التأكيد لكونه ذكره مضمرا ومظهرا وقبل: هو على التقديم والتأخير ويجوز أن يكون ﴿ شُودٌ ﴾ عطف بيان يبيّن غرابيب.

وَمِنَ النّاسِ وَالدّوابِ النّبي تدب على وجه الأرض والأنعام كالإبل والغنم والإبل كذلك والدواب الّبي تدب على وجه الأرض والأنعام كالإبل والغنم والإبل كذلك مختلف اللون كاختلاف الثمرات والجبال وكما أنّها في أنفسها دلائل كذلك في اختلافها دلائل. ثم تم الكلام وقال: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ المُلْمَثُولُ ﴾ الخشية بقدر المعرفة فالعالم يعرف اللّه فيخافه ويرجوه و ﴿إِنَّ أَحَرَمَكُمْ عِندَ اللّهِ أَنْقَاكُمُ ﴾ فبين أن الكرامة بقدر التقوى ثم قال: ﴿إِنَّ النّقام يوجب الخوف ذكر سبحانه ما يوجب الخوف والرجاء فكونه عزيرا ذا انتقام يوجب الخوف المنام وقراءة من قرأ بنصب العلماء ورفع المنام ورفع

الله فالمعنى أنّه سبحانه يبجّل ويعظم. وحاصل المعنى أنّه ليس يخاف الله حقّ خوفه ولا يحذّر معاصيه خوفا من نقمته إلّا العلماء. وروي عن الصادق الله أنّه قال: ويعني بالعلماء من صدّق قوله فعله ومن لم يصدّق فعله قوله فليس بعالمه () وفي الحديث: وأعلمكم بالله أخوفكم لله قال () مسروق: كفى بالمرء علما أن يخشى الله وكفى بالمرء جهلا أن يعجب بعلمه وإنّما خصر العلماء بالخشية لأن العالم أحذر لعقاب الله من الجاهل حيث يختص بمعرفة التوحيد والعدل ويصديق بالبعث والحساب والجنّة والنار.

ثم وصف سبحانه العلماء فقال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَنْلُونَ كِنْنَبُ اللّهِ ﴾ أي: يقرءون القرآن في الصلاة وغيرها فأثنى عليهم بقراءة القرآن ﴿ وَأَلَّامُواْ السَّرَانَ فَيه السَّرَانَ فَيه السَّرَانَ فَيه السَّرَانَ وَعَلَائِيةً ﴾ أي: ملكناهم التصرف فيه ﴿ سِرِّانَ وَعَلَائِيةً ﴾ في حال السرّ والعلن أي: أنفقوا في حال كونهم مسرين ومعلنين وعن عبد الله بن عمر الليثيّ قال: قام رجل إلى رسول الله والله والله مالي لا أحب الموت؟ قال الله الله عالى؟ قال: نعم قال: فقدتمه قال: لا أستطيع قال: فإن قلب الرجل مع ماله إن قدتمه أحب أن يلحق به وإن أخره أحب أن يتأخر معه ( المربول مع ماله إن قدتمه أحب أن يلحق به وإن أخره أحب أن يتأخر معه ( الله أبوره الله أبورهم تكور أبول الله أبورهم الله أجورهم النه الله أجورهم بالثواب ﴿ وَمَهِ يَن فَضَيْهِ أَن الله عَلَوْلُ ﴾ لذنوبهم ﴿ مُعَالِيهِ مُورَدُهُم الله أجورهم بالثواب ﴿ وَمَهْ يَن فَضَيْهِ الله الله أنه قال في قوله: ﴿ وَيَزِيدَهُم الله المحسناتهم وروى ابن مسعود عن النبي المناق الله في قوله: ﴿ وَيَزِيدَهُم الله المحسناتهم وروى ابن مسعود عن النبي المناق الله في قوله: ﴿ وَيَزِيدَهُم الله المِهُ الله المحسناتهم وروى ابن مسعود عن النبي المناق الله في قوله الله في قوله المن عوقه النبي المناق المناق الله المناق الله المناق الله المحسناتهم وروى ابن مسعود عن النبي المناق الله قال في قوله المن يوقيه الله المحسناتهم وروى ابن مسعود عن النبي المناق الله المناق المناق المناق المناق المناق المناق المناق الله المناق ا

١ - الكافي، ج ١، ص٣٦، ومجمع البيان، ج٨، ص٢٤٢.

٢ مجمع البيان، ج٨، ص٢٤٢، وبحارالاتوار، ٦٧، ص٣٤٤.

٣ مجمع البيان، ج٨، ص٣٤٣، ومشكاة الاتوار، ص٣٤٥.

مِن فَضَياهِ ﴾ هو الشفاعة لمن وجبت له النار ممن صنع إليه معروفا في الدنيا<sup>(۱)</sup> وقيل: معنى ﴿ مُنَكُورٌ ﴾ أنّه يقبل اليسير ويثيب عليه الكثير تقول: أشكر من بردفة وهي شجرة عارية من الورق تغيم السماء فوقها فتخضر وتورق من غير مطر.

ثم خاطب نبيه على فقال: ﴿ وَالَّذِى آرَحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ يا محمد وأنزلنا ﴿ يَنْ الْكِتَ وَهُو القرآن ﴿ هُو الْمَنْ ﴾ الصحيح الذي لا يشوبه فساد والصدق الذي لا يمازجه كذب وهو يدعو إلى الحق ويصرف عن الباطل ﴿ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيِّهِ ﴾ ﴿ مُصَدِقًا ﴾ حال مؤكّدة لكونه حقّا ومصدقا لما قبله من الكتب مثل التوراة والإنجيل لأنه جاء موافقا لما بشرت به تلك الكتب ويحتمل أن يكون معنى قوله: ﴿ أَرْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَبِ ﴾ أي: من الكتاب الكبير وهو اللوح المحفوظ. ﴿ إِنَّ اللّهِ بِعِبَادِهِ لَنَهُ بِعِبَادِهِ لَنَهُ بِعِبَادِهِ لَهُ يَرْ بَصِيرٌ ﴾ وهذا جواب لما كانوا يقولونه: إنّه لم لم ينزل هذا القرآن على رجل عظيم فقال: ﴿ إِنَّ اللّهَ بِعِبَادِهِ لَهُ بِعَبَادِهِ لَهُ يَعِبُدِهِ عَلَيْهِ وَهَذَا مثل قوله: لَهُ يَعِبُدُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَهَذَا مثل قوله:

١ مجمع البيان، ج٨ ص٢٤٣، وبحارالانوار، ج٦٤، ص٤٩.

﴿ أَنَّهُ أَعْلَمُ حَيِّتُ يَجْمَلُ رِسَالَتُهُ ﴾ (١) فاختار محمّدا ﷺ ولم يختر غيره فهو أصلح من الكلّ.

ثم قال: ﴿ مُمَّ أَوْرَقَا الْكِنْبَ الَّذِينَ اصَطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ ومعنى الإرث انتهاء الأمر والحكم إليهم والميراث انتهال الشيء من قوم إلى قوم واختلف في الذين اصطفاهم الله من عباده في الآية فقيل: هم الأنبياء اختارهم الله برسالته وكتبه عن الجبّائي وقيل: هم المصطفون الداخلون في قوله: ﴿ إِنَّ اللهُ السَّلَفَيْ عَادَمٌ وَوُحًا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَالَ إِنْهَ وَمَالَ عِمْرَنَ ﴾ (") وقيل: هم امة محمد أورثهم الله كل كتاب أنزله عن ابن عباس وقيل: هم علماء امة محمد أورثهم الله كل كتاب أنزله عن ابن عباس وقيل: هم علماء امة والصادق الله الله على الحديث: «العلماء ورقة الأنبياء» (") والمروي عن الباقر والصادق الله الله على الناس بوصف الاصطفاء والاجتباء واستيراث علم الأنبياء والأصح لأنهم أحق الناس بوصف الاصطفاء والاجتباء واستيراث علم الأنبياء إذ هم المتعبّدون بحفظ الوحي والقرآن وبيان حقائقه ودقائقه.

﴿ فَيَنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم ثُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِٱلْخَيْرَاتِ ﴾ اختلف في أن الضمير في ﴿ مِنْهُم ﴾ إلى من يعود على قولين: أحدهما أنّه يعود إلى العباد وتقدير الكلام:

فمن العباد ظالم لنفسه وروي نحو ذلك عن ابن عبّاس والحسن وقتادة واختاره المرتضى من أصحابنا قال: والوجه أنّه لمّا علّق توريث الكتاب بمن اصطفاه من عباده بيّن عقبه أنّه إنّما علّق وراثة الكتاب ببعض العباد دون بعض لأن في العباد من هو ظالم لنفسه ومن هو مقتصد ومن هو سابق بالخيرات والقول

١\_سورة الانعام: ١٢٦.

٢\_منورة آل عمران: ٣٣.

٣- الكافي، ج ١، ص٣٦، والامالي، للصدوق، ص١١٦.

٤ وسائل الشيعة، ج١٨، ص١٤٧، والمناقب، ج٣. ص٢٧٤.

الثاني: أنَّ الضمير يعود إلى المصطفين من العباد عن أكثر المفسّرين.

نم اختلف في أحوال الفرق الثلاث على قولين: أحدهما: أن جميعهم ناج ويؤيد ذلك ما ورد في الحديث عن أبي الدرداء قال: سمعت رسول الله يقول في الآية: هأما السابق فيدخل الجنة بغير حساب وأما المقتصد فيحاسب حسابا يسيرا وأما الظالم لنفسه فيحبس في المقام ثم يدخل الجنة فهم الذين قالوا: ﴿ لَلَمَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وروى أصحابنا عن الصادق للغاب أنّه قال: «الظالم لنفسه منّا من لا يعرف حقّ الإمام والمقتصد منّا العارف بحقّ الإمام والسابق بالخيرات هو الإمام وهؤلاء كلّهم مغفور لهم»(۱).

وعن زياد من المنذر عن أبي جعفر للؤلاء قال: «أمّا الظالم لعلسه منا من عمل حمالحا وآخر سيّنا وأمّا المقصد المصبد المجعد وأمّا السابق بالخيرات ضليً والحسن والحسين ومن قعل من آل محمد شهيدا» (٢).

۱\_مجمع البيان، ج ٨، ص ٢٤٦، ويحار الاتوار، ج ٢٣، ص ٢١٣. ٢\_ المناقب، ج ٢، ص ٢٧٤، ومجمع البيان، ج ٨، ص ٢٤٦.

وعن الصادق الله أنه قبل له: إنّها في الفاطميّين فقال: عليس حيث تذهب ليس يدخل في هذا من سلّ سيفه ودعا الناس إلى الضلال، فقيل: من الظالم لنفسه قال: «الجالس في بيته لا يعرف حق الإمام والمقتصد العارف بحق الإمام والسابق الإمام، (٣) وعن الكاظم أنّه تلا هذه الآية وقال: «عمن الذين اصطفاقا الله عزّ وجلّ وأورانا هذا الكتاب فيه تبيان كلّ شيء، (١).

وفي العيون، عن الرضاطيّة أنّه قال: الراد الله بذلك المعرة الطاهرة ولو أراد الائة لكانت بأجمعها في الجنّة لقول الله: ﴿ فَيَنّهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِمِ ﴾ الآية ثمّ جمعهم كلهم في الجنّة فقال: ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدَّخُلُونَهَا ﴾ الآية فعمارت الوراثة للمعرة الطاهرة لا لغيرهم، (٥).

وعن الصادق للله وأن فاطمة لعظمها على الله حرّم الله ذريّتها على النار

اسسورة الواقعة: ٧.

٢- الصافي، ج٦، ص١٢٩، ونقلاً عن البصائر، ص١٥٥.

٣- الكافي، ج ١، ص ٢١٥، وتفسير الصافي، ج٤، ص ٢٣٨.

٤- الكافي، ج ١، ص٢٢٦.

٥-عيون أخبار الرضالخته، ج٢، ص٢٠٧، وتحف العقول، ص٤٦٦.

وفيهم نزلت على أمَّرَ أَنَا آلْكِنَابَ كله الآية (١) وفي الاحتجاج عن الصادق أنه سئل عنها وقيل له: إنه لولد فاطمة خاصة فقال: «أمّا من سل سيفه ودعا الناس إلى نفسه إلى الضلال من ولد فاطمة فليس بداخل في هذه الآية». قيل له: من يدخل فيها؟ قال: «الظالم لنفسه الذي لا يدعو الناس إلى ضلال ولا هدى والمقتصد منا أهل البيت العارف حق الإمام والسابق الإمام» (١).

وفي «المعاني» عنه الله الله سئل عنها فقال: «نزلت فينا أهل البيت» فقيل له: فمن الظالم لنفسه؟ قال: «الذي استوت حسناته وسيئاته منا أهل البيت فهو الظالم لنفسه» فقيل: من المقتصد منكم قال: «العابد لله في الحالين حتى يأتيه اليقين». فقيل: فمن السابق منكم بالخيرات؟ قال: «من دعا والله إلى سبيل ربّه وأمر بالمعروف وبهى عن المنكر ولم يكن للمضلين عضدا ولا للخائفين خميما ولم يرض بحكم الفاسقين إلا من خاف على نفسه ودينه ولم يجد أعوانا» انتهى (").

﴿ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَضَلُ ٱلْكَيْبِيرُ ﴾ المعنى: إنّ إيراث الكتاب واصطفاء اللَّه إيّاهم بإذن اللَّه وأمره وهو الفضل العظيم.

فإن قيل: لم قدّم الظالم وأخّر السابق وإنّما يقدّم الأفضل؟

فالجواب أنّه قد يقدتم الأدنى في الذكر على الأفضل قال سبحانه:

﴿ يُولِجُ ٱلنَّا لَى اَلنَّهَ اللَّهُ لِلَهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

١ ـ نور الثقلين، ج٤، ص٣٦٤، والخرائج والجرائح، ج١، ص ٢٨١.

٢- الاحتجاج، ج٢، ص١٣٩، وتفسير الصافي، ج٤، ص٢٣٩.

٣ معاني الاخبار، ص١٠٥، وتفسير أبي حمزة الثمالي، ص٢٧٧.

لمسورة الحج: ٦١.

٥ ـ سورة الشورى: ٤٩.

٦\_سورة الملك: ٢.

مُؤْمِنٌ ﴾ ('' ويمكن أن يقال: إنّما قدّم الأدنى على الأفضل لثلًا يشس الظالم من رحمته وأخر السابق لئلًا يعجب بعمله أو رتّب هذا الترتيب على مقامات الناس لأن أحوال الناس ثلاثة معصية ثمّ التوبة ثمّ القربة فإذا عصا فهو ظالم وإذا تاب فهو مقتصد وإذ تمحض في عبادة الله اتّصل بالله وعدّ من السابقين.

وَ جَنَّتُ عَدّنِ يَدْخُلُونَهَا ﴾ هذا تفسير للفضل كأنّه قيل: ما ذلك الفضل الكبير؟ فقال: هي جنّات أي: جزاء جنّات أو دخول جنّات ويجوز أن يكون بدلا من الفضل أي: ذلك الفضل دخول جنّات. ﴿ يُحَكَّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِدَ ﴾ جمع «أسورة» وهي جمع «سوار» وهي حلية اليد من ذهب ولؤلؤ أي: ويحلّون فيها أساور من لؤلؤ أو من ذهب صفائه صفاء اللؤلؤ أو مرصّع باللؤلؤ من حليت المرأة فهي حالية ومتحلّية والتحلّي بالأساور كاشف عن الفراغ من السعي والبطش ويدل على الغناء والراحة وزوال كلّ مكروه ﴿ وَلِبَاشُهُمْ فِيهَا حَرِينٌ ﴾ وهو الأبريسم المحض.

﴿ وَقَالُوا الْمُعَدُ لِلّهِ اللّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْمُزَنِّ إِنَّ كَنْكُورُ شَكُورُ ﴾ فاخبر سبحانه عن حال الداخلين بأنهم إذا دخلوا الجنّة يقولون: ﴿ الْمُعَمّةُ لِلّهِ ﴾ اعترافا منهم بنعمته لا على وجه التكليف بل شكرا على هذه النعمة من الفرح ويعنون من ﴿ الْمُرْنَ ﴾ الحزن الذي أصابهم قبل دخول الجنّة لأنهم كانوا يخافون دخول النار ﴿ إِنَّ كَنْفُورٌ ﴾ لذنوب عباده وقبيح أفعالهم وشكر الله هو مكافاته على شكرهم وقبول يسير طاعتهم وإن كان حقيقه الشكر لا يجوز عليه ولا يصح أن يكون سبحانه منعما عليه لأن تمام النعم منه فهو المنعم لا المنعم.

قوله: ﴿ ٱلَّذِى أَمَلُنَا مَارَ ٱلْمُقَامَةِ ﴾ هذا من كلامهم أي: أنزلنا دار الخلود

١\_ سورة التغابن: ٢

يقيمون فيها أبدا لا يموتون ولا يتحولون عنها من فضله ﴿ لَا يَمَسُنَا فِهَا نَصَبُ وَلَا يَمَسُنَا فِهَا أَفُوبُ ﴾ أي: لا يمستنا في الجنّة عناء ومشقّة ولا يمستنا ولا يصيبنا فيها إعياء وتعب أي: ليس في الجنّة كالدنيا مظان المتاعب وقيل: النصب التعب الممرض واللغوب هو ما يلغب منه وما يحصل من ذلك المرض فكأنّه قال: لا يمستنا مرض ولا دون ذلك.

وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُعْفَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُونُوا وَلَا يُحْفَفُ عَنْهُم مِن عَلَايِهَا كَذَالِكَ بَحْرِى كُلَّ حَعُورِ ۞ وَهُمْ يَسْطَوْتُونَ فِيهَا رَبِّنَا أَفْرِجْنَا نَعْمَلُ مَنْلِحًا غَيْرَ الَّذِى حَسُنًا نَعْمَلُ أُولَة نُعْمِرُكُم مَّا يَندَحَثُرُ أَفْرِجْنَا نَعْمَلُ أُولَة نُعْمِرُكُم مَّا يَندَحَثُرُ فَيْدِهِ مِن تَذَكَّرُ وَمَا يَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّلِلِينَ مِن فَسِيرٍ ۞ فَهِ النَّهُ عَيْبٍ السَّمَونِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيمًا بِذَاتِ العُشَدُودِ إِن مُو اللَّذِى جَمَلَكُم خَلَتِهِ السَّمَونِ وَالْأَرْضِ فَن كَفَرُ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُمْ وَلا يَزِيدُ السَّمُونِ مَا الْأَرْضِ فَن كَفَرُ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُمْ وَلا يَزِيدُ السَّمَونِ مَا اللَّوْمِ فَن كَفَرُ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُمْ وَلا يَزِيدُ السَّمَونِ مَا اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلْقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَن اللَّهُ فِينَ يَعْمُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَن النَّوْمِ اللَّهُ مِن النَّهُ فَلْ يَهِمُ عَلَى يَهِنَتِ مِنْهُ بَلْ إِن يَهِدُ لَنَ اللَّهُ مِن اللَّهُ فَلَ يَهْمَ عَلَى يَهِنَتِ مِنْهُ بَلْ إِن يَهِدُ النَّهُ مَن الْمُؤْنِ وَلَا يَوْنِ اللَّهُ مِنْ الْمَعْمُ مَن الْمُؤْنِ أَوْمُ إِلَا عَلَهُمْ كَانَا عَلَمُ مَن الْمُؤْنِ وَلا يَرْبُرُ الْمُؤْنِ اللَّهُ مِنْ الْمُؤْنِ أَوْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ يَهِنَاتُ مِنْ الْمُؤْنِ أَوْمُ الْمُؤْنِ أَمْ مَا إِلَا عُرُهُمُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ وَالْمُؤْنُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْمِلُونَ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللْمُؤْمِلُونَ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُونَ اللْمُؤْمِلُونَ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُونَ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُونَ اللْمُؤْمِلُونَ اللَ

المعنى: لمّا قدّم سبحانه ذكر ما أعدّه لأهل الجنّة من أنواع الثواب عقبه بذكر ما أعدّه للكفّار من أليم العقاب فقال: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ بوحدانية الله وجحدوا نبوة نبيه ﴿ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ ﴾ جزاء على كفرهم ﴿ لا يُفْتَىنَ عَلَيْهِم ﴾ بالموت ﴿ فَيَسُونُوا ﴾ أو يستريحوا ﴿ وَلا يُحْنَفُ عَنْهُم مِنْ عَذَابِهَا ﴾ ولا يسهل عليهم عذاب النار ﴿ كَذَلِكَ ﴾ أي: ومثل هذا العذاب ونظيره ﴿ فَهُرِى كُلّ صَحَفُور ﴾ جاحد كثير الكفران مكذّب لأنبياء الله.

وَيَمْ يَسْطَرِثُونَ وَيَتَصايِحُونَ وَفِياً فِي النار بالاستفائة يقولون ونطع وَرَبَّنَا أَخْرِجْنَا فِي من عذاب النار وَنَعْمَلَ سَنلِمًا فِي ونؤمن بدل الكفر ونطع بدل المعصية وردتا إلى الدنيا لنعمل بالطاعات التي تأمرنا بها وَعْيَرَ الَّذِي حَكُنًا نَعْمَلُ من المعاصي. فويتخهم الله تعالى فقال: وَأَوْلَا نُمُورَكُم مَا يَذَكُرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ فِي أَي: أَلَم نعطكم من العمر مقدار ما يمكن أن يتفكر ويعتبر وينظر في امور دينه وعواقب حاله من يريد أن يتذكّر واختلف في هذا المقدار فقيل: هو ستون سنة وهو المرويّ عن أمير المؤمنين قال النها والمعر الله المؤمنين عن ابن عبّاس وروي عن النبيّ أيضا مرفوعا أنّه قال: «من عتره الله ستين سنة قد أعذو المؤون وقيل: هو توبيخ لابن عبّاس ومسروق وقيل: هو توبيخ لابن عشر سنة، عن وهب وقتادة وروي ذلك عن الصادق النها.

﴿ وَيَمَا تَكُمُ ٱلنَّذِيرُ ﴾ أي: المخوف من عذاب الله وهو محمد الشيخ عن ابن زيد وجماعة وقيل: النذير القرآن وقيل: الشيب والبياض في الشعر عن عكرمة وجماعة ومنه قول الشاعر:

لصاحبه وحسبك من نـذير

رأينا الشيب من نذر المنايا

وبيساض السمواد مسن تسذر

وقال عدي بن زيد:

الموت وهل بعده يجيء نــذير

وقيل: ﴿ ٱلنَّذِيرُ ﴾ موت الأهل والأقارب وقيل: كمال العقل.

﴿ فَذُوثُوا ﴾ العذاب وحسرة الندم ﴿ فَمَا لِلظَّائِلِينَ مِن شَّمِدِ ﴾ يدفع

١- وسائل الشيعة، ج ١١، ص ٢٨٢، ومجمع البيان، ج٨، ص ٢٤٩.

٢\_ مجمع البيان، ج٥، ص ٣٨١، وبحارالانوار، ج١٢، ص ٢٨٥.

٣- مجمع البيان، ج٨ ص ٢٤٩، وتفسير نورالثقلين، ج٤، ص ٣٦٨.

العذاب عنهم. قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ عَسَلِمُ غَيْبِ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ تقرير لدوامهم في العذاب وبيان لأمر آخر وهو أنّه سبحانه لما قال: ﴿ وَيَحَرَّوُا سَيِّكُمْ سَيِّكُمْ يَتَلَهُا ﴾ (١) ولا يزاد عليها فلو قال قائل: الكافر ما كفر بالله إلّا أيّاما معدودة فكان ينبغي أن لا يعذب إلّا مثل تلك الأيّام فأجاب الله تعالى أن الله لا يخفى عليه عليه غيب السماوات والأرض ولا يخفى عليه ما في الصدور وكان يعلم من الكافر أن في قلبه تمكن الكفر بحيث لو دام إلى الأبد لما أطاع الله ولا عبده وبالجملة لا يخفى عليه شيء مما يغيب عن الخلائق علمه فلا تضمروا في أنفسكم ما يكرهه.

وَهُوَ الَّذِى جَمَلَكُمُ خَلَتُهِ فَ الْأَرْضِ ﴾ أي: جعلكم معاشر الكفّار امّة بعد امّة وخلائف القرون الماضية وأحدثكم بعده وأورثكم ما كان لهم وَهُن كُثرَ مَا نُعَلَيْهِ ﴾ ضرر وَكُفّرُهُ ﴿ وعقاب كفره ﴿ وَلَا يَزِيدُ الْكَفِرِينَ كُفْرُهُمْ عِندَ رَبّهِم إِلّا مَقْنَا ﴾ أي: شدّة البغض ﴿ وَلَا يَزِيدُ الْكَفِرِينَ كُفْرُهُمُ إِلّا خَسَارًا ﴾ أي: خسرانا وهلاكا، والكفر لا ينفع عند الله حيث لا يزيد إلّا المقت ولا ينفعهم في أنفسهم حيث لا يفيدهم إلّا خسارا، فإن العمر كرأس المال من اشترى به رضا الله ربح ومن اشترى به سخطه خسر.

﴿ قُلْ أَرَهُ يَهُمْ شُرُكَا مَكُمُ اللَّذِينَ مَدْهُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ قل لهم يا محمد: أخبروني أيها المشركون عن الأوثان الّذين أشركتموه مع اللّه في العبادة ﴿ أَرُونِ مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلأَرْضِ ﴾ وبأي شيء أوجبتم لها العبادة وأي شيء خلقوه من الأرض؟ فإن قيل: كيف يفسر قوله: ﴿ أَرَهُ بَيْتُمْ ﴾ في معنى أخبروني؟ لأن الاستفهام يستدعي جوابا مثاله يقول القائل: أ رأيت ما ذا فعل فلان فيقول السامع: باع أو اشترى ولو لا تضمّنه معنى أخبروني لما كان الجواب إلّا قوله

ا ... سورة الشورى: ٤٠.

لا أو نعم فحينلذ يستخبر المستفهم الخبير ويطلبه فيصح معنى أخبروني. وأَرْ لَمُمْ شِرِّلُةً فِي السَّمَوْتِ فِي أَي: ألهم شرك في خلقها ﴿ أَرْ ءَاتَيْنَتُهُمْ كِنَبًا فِي وأنزلنا عليهم كتابا وأمرا يصدق دعواهم فيما هم عليه من الشرك ﴿ فَهُمْ عَلَن بَيِّنَتِ فِي فيكونون على حجة واضحة لعبادتهم إيّاها من ذلك الكتاب والضمير في قوله فيكونون على حجة واضحة لعبادتهم إيّاها من ذلك الكتاب والضمير في قوله وأَدْ ءَاتَبْنَهُمْ في يمكن أن يعود إلى الشركاء أي: هل آتينا الشركاء كتابا فتصح العبادة ويمكن أن يعود الضمير إلى المشركين.

وحاصل المعنى أن هذه العبادة الباطلة لا عقلية بسبب أنها مخلوقة عاجزة ولا عقل لمن يعبد من لم يخلق من الأرض جزء من الأجزاء ولا شيئا في السماء ولا نقلية لأنًا ما آتيناهم كتابا فيه يكون أمرا بجواز العبادة لها فهذه العبادة لا عقلية ولا نقلية بل صرف التقليد فوعد بعضهم بعضاً في فائدة عبادة الأصنام من الشفاعة أو الرزق ليس إلًا غرورا لا حقيقة له وطمع في مالا يطمع فيه.

النظم في قوله: ﴿ إِنَّ اللهُ يَعْلَمُ غَيْبُ السَّمَوَتِ ﴾ متّصل بقوله: ﴿ نَمْ مَلْ مَنْ النظم في قوله: ﴿ وَنَمْ مَلْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولاً وَلَهِن زَالْتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ آحَدِ مَن مَعْدِهُ وَلَهُ وَلَهِن زَالْتَا إِنَّ أَمْسَكُهُما مِنْ آحَدِ مَن بَعْدِهُ وَلَا يَعْدِهُ وَاللَّهُمُ اللَّهُ مَا زَادَهُمْ إِلَّا نَعُورًا اللَّهُ مَن الْحَدَى الْأَمْمِ فَلَمَّا جَآدَهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلَا نَعُورًا اللَّهُ مَن الْحَدَى الْأَمْمِ فَلَمَّا جَآدَهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلَا نَعُورًا اللهِ السَّيْعُ وَلَا يَعِيقُ الْمَكُرُ السَّيْعُ إِلَا بِالْعَلِيدُ فَهَل السَّيْعُ اللهِ اللهُ وَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَلَى اللهُ ال

المعنى: لمّا بيّن اللّه شرك المشركين قال: مقتضى شركهم زوال السماوات والأرض وكانتا جديرتين بأن تهدًا هذا كما قال عز وجلّ: وَتَحَادُ السَّمَوَتُ يَنَفَظَّرْنَ مِنْهُ وَتَنتَقُّ الْأَرْضُ وَتَخِرُ لَلْجِبَالُ هَدًا ﴾ (١) وبيّن أنّه تعالى يمسسكهما لئلّا تزولا أو المعنى أنّه يمسكهما من غير علاقة فوقها ولا دعامة تحتها. ﴿ وَلَهِن زَالِنا إِنْ أَسْسَكُهُما مِنْ لَمَهِ مِنْ بَهِوهِ ﴾ أي: إن قدر أن تزولا عن مراكزهما ما أمسكهما أحد ولا يقدر على إمساكهما أحد ﴿ مِنْ بَهُوهِ ﴾ أي: من بعد اللّه أو من بعد زوالهما ﴿ إِنّهُ كُنْ خَلِينًا عَنُورًا ﴾ وما ترك تعذيبهم أل حلما منه تعالى وإلّا كانوا يستحقون إسقاط السماء وانطباق الأرض عليهم ولم يعجل في إهلاكهم بعد إصرارهم على الشرك وهو لمن تاب ويرحمه بعد التوبة وإن استحق العقاب.

في «الكافي» عن أمير المؤمنين أنّه سئل عن الله عزّ وجلّ يحمل العرش أم العرش أم العرش يحمله فقال النّه؛ «الله عزّ وجلّ حامل العرش والسماوات والأرض وما بينهما وذلك قول الله تعالى: ﴿إِنَّ اقْمَ يُسْلِكُ النَّمَنَوْتِ وَالأَرْضَ لَن تَزُولًا ﴾ الآية (٢).

وفي الإكمال عن الرضاء في حديث: «بنا يمسك الله السماوات والأرض أن تزولاه (٢). وعنهم المثلاث ولو لا ما في الأرض مثا لساخت بأهلهاه (٤).

الـ سورة مريم: ٩٠ وبعده ﴿ أَن دَعَوا لِلرَّحَنَ وَإِذَا ﴾ فشركهم كدعواهم للرحمن ولداً يقتضي زوال
 السموات والأرض لكنه يصفح عنهم حلماً.

٢- الكافي، ج ١، ص ١٢٩، وبحار الانوار، ج ٢٠، ص ٧٠، وتفسير الصافي، ج ٤، ص ٢٤٢.
 ٣- كمال الدين، ص ٢٠٢.

٤- الامالي، للصدوق، ص٢٥٣، وكمال الدين، ص٧٠٧.

ثمّ حكى سبحانه عن الكفار فقال: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهْدَ أَيْسَبِهُ ﴾ أي: إنهم بعد أن أشركوا والمراد كفار مكة حلفوا بالله بأيمان غليظة قبل أن يأتيهم محمد الله ﴿ لَهِ جَهَدُهُمْ نَذِيرٌ ﴾ أي: رسول مخوف من جهة الله ﴿ لَكِنَ أَهْدَىٰ ﴾ إلى قبول قوله واتّباعه ﴿ مِنْ إِحْدَى ٱلْأَمَيم ﴾ الماضية يعني اليهود والنصارى وذلك أن قريشا لمنا بلغهم أن أهل الكتاب كذّبوا رسلهم قالوا: لعن الله اليهود والنصارى لو أتانا رسول لنكونن أهدى من إحدى الأمم. ﴿ فَلَمَا كَنَا لِهُ اللّهِ الله اليهود والنصارى الو أتانا رسول لنكونن أهدى من إحدى الأمم. ﴿ فَلَمَا الله اليهود والنصارى الو أتانا وسول لنكونن أهدى من إحدى الأمم. ﴿ فَلَمَا فَانَا وَسِعَ مَجِينُهُ بِالبَيْنَةُ وَالظّهُورِ ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِلّا نَقُولًا ﴾ فإنهم قبل البعثة كانوا كافرين بالله وبعدها كفروا برسوله وتباعدوا عن الحق.

وَمَكُرُ اللّهِ كَالُونِ فِي الْأَرْضِ فِي الأَرْضِ فَي اللّه وانفة من أن يكونوا تبعا لغيرهم وكانوا على حالة الاستكبار في الأرض ووَمَكَرُ السّيّي في إضافة الجنس إلى نوعه كما يقال: علم الفقه وحرفة الحدادة وأضيف المصدر إلى صفة المصدر فالتقدير: ومكروا المكر السيّئ والمراد المكر برسول الله وبالمؤمنين ومكر السيّئ كلّ مكر أصله الخدعة والكذب وكان تأسيسه على فساد لأن من المكر ما هو حسن وهو مكر المؤمنين بالكافرين إذا حاربوهم من الوجه الذي يحسن أن يمكروا بهم.

قوله: ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسِّمِيُ إِلَّا مِأْهَلِهِ ﴾ أي: لا ينزل جزاء المكر السيّئ إلّا بمن فعله. ﴿ وَفَهَلْ يَنظُرُونَ إِلّا سُنَتَ ٱلْأَوْلِينَ ﴾ أي: فهل ينتظرون إلّا عادة الله في الأمم الماضية أن يهلكهم إذا كذّبوا رسله وينزل بهم العذاب جزاء على كفرهم فإن كانوا ينتظرون ذلك ﴿ فَلَن تَجِدَ لِسُنَتِ ٱللّهِ تَبْدِيلًا ﴾ أي: لا يغيّر الله عادته من عقوبة الكافر ولا يبدّلها وهذا أمر واقع لا محالة ليس له من دافع ﴿ وَلَن يَجِدَ لِسُنَتِ ٱللّهِ غيرهم.

فإن قيل: التبديل تحويل فما وجه التكرار؟

فالجواب أن قوله: ﴿ وَلَن تَجِدَ لِسُنَتِ اللّهِ تَبْدِيلا ﴾ أي: العذاب للكافر لا يتبدّل بغيره وبقوله: ﴿ وَلَن تَجِدَ لِسُنَتِ اللّهِ تَحْوِيلا ﴾ أي: لا يتحول العذاب عن مستحقه إلى غيره فتبيّن الفرق بين التبديل والتحويل لأن التبديل تغيير الشيء مكان الشيء وتعويضه ولكن التحويل تصيير الشيء في غير المكان الذي كان فيه فحينئذ ليس تكرارا ولو فرضنا التكرار فليتم تهديد المسيء ولعل المراد من هسنة الله أن عادة الله جرت بأن إذا كان في القوم من يؤمن أو يكون في أصلاب الكافرين من يؤمن فلا يعذبهم بعذاب الاستئصال فلذلك أمهلهم وليس لهذه العادة من تحويل وتغيير.

﴿ أُولَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: ألم يسر هؤلاء الكفّار الذين أنكروا هلاك الأمم الماضية في الأرض والآية استشهاد على ما قبله من جريان سنّته على تعذيب المكذّبين بما يشاهدونه في أسفارهم إلى الشام والعراق واليمن من آثار ديار الأمم العاتية والهمزة للإنكار والنفي والواو للعطف على مقدر يليق بالمقام.

وتقدير الكلام: أقعدوا ولم يسيروا في الأرض حتى ينظروا ﴿ كُنْكُ كَانَ عَنِهُمْ أَوْدًا كَانَ اللّهِ عَنِهُمْ أَلَيْنَ مِن فَلِهِمْ ﴾ مثل قوم لوط وعاد وثمود ﴿ وَكَانُوا أَشَدَ مِنْهُمْ أُودًا كَانَ اللّه وأطول أعمارا وما أغنى عنهم طول المدى وشدة القوى والحالة أن أولئك كانوا أشد من هؤلاء قوة. ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن ثَوْمِ ﴾ أي: لم يكن الله يفوته شيء ﴿ فِي السّمَنوَتِ وَلا فِي الدّرْضِ النّهُ كَانَ عَلِيمًا ﴾ بجميع الأشياء فوقي توله: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ ﴾ الآية، قطع لأطماع الجهال بأن لو قال قاتل: هب أن الأولين كانوا أشد قوة وأطول أعمارا لكنا نستخرج بذكائنا ما يزيد على قواهم ونستعين بأمور أرضية لها خواص أو كواكب سماوية لها آثار مخصوصة فقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعْجِزُهُ ﴾ إلى قوله ﴿ عَلِيمًا ﴾ بأفعالهم قديرا على إهلاكهم.

ثمّ قال سبحانه: ﴿ وَلَوْ بُوَاخِذُ الله النّاسَ بِمَا صَحَسَبُوا ﴾ لمّا هدد الله المكذّبين بمن مضى وكانوا يستعجلون العذاب من شدة عنادهم وفساد عقائدهم ويقولون: عجّل لنا عذابنا فقال اللّه تعالى في هذه الآية: للعذاب أجل والله لا يؤاخذ الناس سريعا بنفس الظلم فإن الإنسان ظلوم جهول وإنّما يؤاخذ بالإصرار وحصول يأس الناس عن إيمانهم ووجود الإيمان ممّن كتب الله إيمانه فإذا لم يبق فيهم من يؤمن يهلك المكذّبين ولو أخذهم بنفس الظلم لكان كلّ يوم إهلاك فقال سبحانه: ولو يؤاخذ اللّه جميعا بما كسبوا من السيّئات كما فعل بأولئك ما ترك على ظهر الأرض من نسمة تدب عليها من السيّئات كما فعل بأولئك ما ترك على ظهر الأرض من نسمة تدب عليها من مسعود وأنس.

ويعضد القول الأول قوله تعالى: ﴿ وَلَسَحِبَ يُوَخِرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَتَى ﴾ وهو يوم القيامة والضمير في قوله: ﴿ فَلَهْ رِهَا ﴾ عائد إلى الأرض ولم يجو لها ذكر لدلالة الكلام على ذلك والعلم الحاصل به ممّا تقدّم في الآية وما تأخّر أمّا ما تقدّم فقوله: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعْجِرَهُ مِن ثَمِّع فِي النّهَ وَلَا فِي الْأَرْضِ ﴾ فهو أقرب المذكورات الصالحة لعود الهاء إليها وأمّا ما تأخّر فقوله: ﴿ مِن دَاتِهِ ﴾ فهو أقرب المذكورات الصالحة لعود الهاء إليها وأمّا ما تأخر فقوله: ﴿ مِن دَاتِهِ ﴾ فهو أقرب المذكورات على ظهر الأرض.

فلو قيل: إذا كان الله يؤاخذ الناس بما كسبوا فما بال الدواب يهلكون؟ فالجواب أن خلق الدواب نعمة فإذا كفر الناس يزيل الله النعم والدواب أقرب النعم خصوصا للإنسان وأعلى درجات المخلوقات في النفع من عالم العناصر للإنسان الدواب فيزيل الله هذه النعمة وإزالة هذه النعمة ليست عقوبة للدواب بل عقوبة للإنسان والدواب المخلوقة تبعا ونفعا للإنسان فإذا كان الهلاك عامًا للإنسان فلا يبقى من الإنسان من يعمر فلا تبقى

الدواب. ثمّ من أعظم نعم الله المطر لأن به يحصل نعمة البقاء فإذا لم يستحقّوا قطعت الأمطار عنهم فيظهر الجفاف على وجه الأرض فتموت الدواب الأرضية وأمّا حيوانات البحرية فتعيش بماء البحر وهو مبحانه قال: ﴿ مَا تَرَلُكُ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَانِكُو ﴾.

فإن قيل: كيف يقال لما عليها: ظهر الأرض؟ لأن الأرض كالدابّة الحاملة للأثقال والحمل يكون على الظهر ووجه الأرض ظهرها على أن الظهر في مقابلة البطن والظهر والظاهر من باب واحد والبطن والباطن من باب واحد فوجه الأرض ظهر لأنّه هو الظاهر وغيره منها باطن وبطن.

﴿ وَلَتَ كُن يُؤخِرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ شَمَىٰ فَإِذَا جَمَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَ اللّهَ كَانَ يَعِبَدُوهِ بَعِيدًا ﴾ فإذا جاء وقت الهلاك فالله بالعباد بصير إمّا ينجيهم ويكون توفيهم تقريبا من الله لا تعذيبا في حق المؤمنين وتعذيبا للكافرين كما قال سبحانه: ﴿ وَاتَّفُوا فِتَنَدُ لَا تَعُدِيبًا الْمُؤْمِنِينَ طَلَمُوا مِنكُمْ خَامَتَكُ ﴾ (١).

تمّت السورة.

١ـ سورة الأنفال: ٢٥.



مكية، إِلَّا آية منها وهي قوله: ﴿ وَلِقَا قِيلَ لَمُثُمُ أَنْفِقُوا مِنَّا رَزَقَكُمُ اللهُ ﴾ الآية (۱) نزلت بالمدينة.

فضلها أبي بن كعب عن النبي كالله قال: «من قرآ سورة يس يريد وجه الله عز وجل خفر الله له واصلي من الأجر كأنما قرآ القرآن التي عشرة مرة وأيما مريض قرئت عنده سورة يس نزل عليه بعدد كل حرف منها عشرة أملاك يقومون بين يديه صغوفا صغوفا يستغفرون له ويشهدون قبضه ويتبعون جنازته ويصلون عليه ويشهدون دفنه وأيما مريض قرأها وهو في سكرات الموت أو قرئت عنده أناه رضوان خازن الجنة بشربة من شراب البعنة فسقاه إياها وهو على فراشه فيشرب فيموت ريان ويبعث ريان ولا يحتاج إلى حوض من حياض الأنبياء حتى يدخل الجنة وهو ريانه (١).

وعن أبي بكر عن النبي والله قال: وسورة يس تدعى في التوراة المنعمة فقيل: وما المنعمة؟ فقال: وتعمّ صاحبها خير الدنيا والآخرة وتكابد عنه بلوى الدنيا وتدفع عنه أهاويل الآخرة وتدعى المدافعة القاضية تدفع عن صاحبها كل شرّ وتقضي له كلّ حاجة ومن قرأها عدلت له عشرين حجّة ومن سمعها عدلت له ألف دينار في سبيل الله ومن كتبها فم شربها أدخلت جوفه ألف دواد وألف نور وألف يقين وألف بركة

١ ـ منورة يس: ٤٧.

٢\_ مجمع البيان، ج٨. ص٢٥٤، ومستدرك الوسائل ، ج٤. ص٢٢٢.

وألف رحمة ونزعت عنه كل داء وظله(١).

وأنس بن مالك عن النبي كالمنظ قال: «إنّ لكلّ شيء قلبا وقلب القرآن يس» ("). وعنه عن النبي كالمنظ قال: «من دخل المقابر فقراً سورة يس خفف عنهم يومنذ وكان له بعدد من فيها حسنات ("".

وروى أبو بصير عن أبي عبد الله الناه فال: «إنَّ لكلَّ شيء قلبا وقلب القرآن يس فمن قرأها في نهاره قبل أن يمسي كان في نهاره من المحفوظين والمرزوقين حتى يمسى ومن قرأها في ليلة قبل أن يتام وكل به ألف ملك يحفظونه من كل شيطان رجيم ومن كلّ أفة وإن مات في نومه أدخله الله الجنة وحضر غسله ثلاثون ألف ملك كلّهم يستغفرون له ويشيّعونه إلى قبره بالاستغفار له فإذا ادخل لمحده كانوا في جوف قبره يعبدون الله ولواب عيادتهم له وفسّح في قبره مدّ بصره وأمن من ضغطة القبر ولم يزل له في قبره نور ساطع إلى عنان السماء إلى أن يخرجه الله من قبره فإذا أخرجه لم تزل الملائكة معه يحدثونه ويضحكون في وجهه ويبشّرونه بكلّ خير حتى يجوزوا به الصراط والميزان ويوقفوه من الله موقفا لا يكون عند الله خلق أقرب منه إلا ملائكة الله المقرّبون وأنبياؤه المرسلون وهو مع النبيّين واقف بين يدي الله لا يحزن مع من يحزن ولا يهتم مع من يهتم ولا يجزع مع من يجزع ثم يقول له الرب تعالى: اشفع عبدي اشقعك في جميع ما تشفع وسلني عبدي أعطك جميم ما تسأل فيسأل فيعطى ويشفع فيشقع ولا يحاسب فيمن يحاسب ولا يذل مع من يذل ولا يهكت بخطيئته ولا بشيء من سوء عمله ويعطى كتاباً منشورا فيقول الناس بأجمعهم: مسبحان الله ما كان لهذا العبد خطينة واحدة ويكون من رفقاء محمد عَلَا الله العبد عليه واحدة ويكون من رفقاء محمد علي المالية

١\_مجمع البيان، ج٨ ص ٢٥٤، ومستدرك الوسائل. ج٤، ص ٣٣٢.

٢\_ جوامع الجامع، ج٣، ص١٢٩، وتفسير الرازي، ج٢٦، ص١١٣.

٣- مجمع البيان، ج٨ ص ٢٥٤، وبحارالانوار، ج٩٩، ص ٣٠١.

٤ ثواب الاعمال، ص ١١١، ومجمع البيان، ج٨ ص ٢٥٥.

وروى محمد بن مسلم عن الصادق الله قال: «إن لرسول الله اثني عشر اسما خمسة منها في القرآن: محمد وأحمد وعبد الله ويس ونون» (١).

## بِسْسِيرِ اللَّهِ النَّحْمَرُ الرَّحْمَرُ الرَّحْمَرُ الرَّحْمَرُ الرَّحْمَرُ الرَّحْمَرُ الرَّحْمَر

بَسَ اللهِ وَالْقُرْهَانِ الْمُعَكِيمِ اللهِ إِنَكَ لِمِنَ الْمُرْسَلِينَ اللهُ عَلَى مِسْرَطِ شُسْنَفِيمِ

اللهُ مَنْ الْمُويْرِ الرِّحِيمِ اللهِ الْمُنْفِرِ وَوَمَا مَا أَنْدِرَ مَا الْمُؤْمُمُ مَهُمْ عَنْوَلُونَ اللهُ مَنْ الْمُورِ الرَّحِيمِ اللهُ الْمُنْفِيمِ اللهُ الْمُؤْمِدُ عَلَى الْمُنْفِيمِ اللهُ الل

المعنى: قد تكرر الكلام في الحروف المقطّعة عند مفتتح السور في أول البقرة وقيل: ﴿ يَسَ ﴾ معناه يا إنسان وتصغير الإنسان انيسين حذف الصدر منه وبقي العجز فيحتمل أن يكون الخطاب إلى الإنسان الكامل ابتداء وهو محمد الله وقيل: معناه: يا محمد وهو اسم النبي الله عن علي بن أبي طالب وأبي جعفر الله الله وقد ذكرنا الرواية فيه قبيل هذا وقيل: معناه يا سيّد الأولين والآخرين وقيل: معناه يا رجل بلغة.

﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْمَكِيمِ ﴾ أقسم سبحانه بالقرآن المحكم من الباطل أو سمّاه حكيما لما فيه من الحكمة فكأنّه المظهر للحكمة الناطق بها.

ويختلف إعراب كلمة ﴿ يَسَ ﴾ باختلاف معانيها فمن قرأ بالرفع على أنّها خبر لمبتدء محذوف أي: هذه يس وأمّا بالضمّ على النداء المفرد واكتفى

١- الخصال، ص٤٢٦، ومجمع البيان، ج٨، ص ٢٥٥.

٢\_ الكافي، ج٦، ص ٢٠، ووسائل الشيعة، ج١٥، ص ١٣٠.

من الاسم بحرف واحد وهو السين والياء حرف نداء ونظير حذف بعض الاسم قول النبي كالله : «كفى بالسيف شاه (1) أي: شاهدا فحذف العين واللام من شاهد فكذلك حذف من «إنسان» الفاء والعين وجعل ما بقي منه اسما قائما برأسه وهو السين فقيل: «ياسين» وهو شبيه بقول الشاعر حيث قال: «قلنا لها قفي لنا قالت ق» أي: وقفت أو تكون الكلمة مبنية على الضم كحيث وأمنا بالنصب فتقديره: اتل يس أو يكون مبنية بالفتح كأين وكيف وقرئ بالكسر مثل جير لإسكان الياء وكسرة ما قبلها ولا يجوز أن يقال بالكسر لأن إضمار الجار غير جائز وليس فيه حرف جر وقسم. ﴿ إِنَّكُ لَينَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ هذه الجملة مقسم عليه.

فإن قيل: إن المطالب تثبت بالدليل لا بالقسم فما الحكمة في الإقسام في القرآن؟ فيه وجوه:

الاول: أن العرب كانوا يتوقون الأيمان الكاذبة وكانوا يقولون ويعتقدون أن اليمين الكاذبة توجب خراب العالم وصحّح النبي المنظ ذلك بقوله: اليمين الكاذبة تدع الديار بلاقع (٢)، ثم إنهم كانوا يقولون: إن النبي المنظ يصيبه من الهاتهم عذاب وهي الكواكب وكان النبي يحلف بأمر الله وما كان يصيبه عذاب بل كان كل يوم أمنع مكانا وأرفع شأنا فكان القسم يوجب اعتقاد أنه ليس بكاذب وما يراد من الدليل إلا إثبات المدعى وحصول المطلوب.

الوجه الثاني: أن المناظر إذا أقام برهانه ولم يقبل طرفه بقوة جدله وكابر لا يجوز أن يأتي المناظر بدليل آخر لأن المكابر يقول في الدليل الآخر مثل ما قاله في الدليل الأول ولا يقبل فلا يجد المناظر بدًا لإثبات مراده إلّا اليمين فكذلك

١-مجمع البيان، ج٨. ص٢٥٧، وتفسير الألوسي، ج٢٢، ص٢١١. ٢-انظر: الامالي، للصدوق، ص٢١، ومن لا يحضره الفقيد، ج٤. ص٧.

النبيّ لمنا أقام البراهين وقالت العرب: ﴿ مَا هَنَذَاۤ إِلَّا رَبُّلُ يُرِيدُ أَن يَصُلُّكُمْ عَنَا كَانَ يَسْبُدُ مَابَآ وَكُنُمْ وَقَالُواْ مَا هَنَذَاۤ إِلَّاۤ إِفْكُ مُّفَقَى ۚ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَا جَآءَهُمْ إِنْ هَنَذَاۤ إِلَّا سِخْرٌ مُبِينٌ ﴾ (١) تعين التمستك بالأيمان لعدم فائدة الدليل.

الثالث: هو أن هذا ليس مجرّد الحلف وإنّما هو دليل خرج في صورة اليمين لأن القرآن معجزة ودليل كونه علام مرسلا هو المعجزة والقرآن كذلك.

و كن يرزل مُستقير كل خبر بعد خبر أي: إنّك ثابت على صراط مستقيم والمستقيم أقرب الطرق إلى المقصد والدين كذلك فإنّه توجّه إلى الله والمقصود أن محمدا على الصراط المستقيم الذي يكون عليه المرسلون وفيه معنى لطيف يعلم منه فساد قول المباحيّة اللّذين يقولون: المكلّف يصير واصلا إلى الحقّ فلا يبقى عليه تكليف وذلك أن اللّه بيّن أن المرسلين ما داموا في الدنيا فهم سالكون ومنتهجون إلى السبيل المستقيم فكيف ذلك الجاهل العاجز؟

﴿ تَنزِيلَ الْمَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ أي: هذا القرآن تنزيل الغالب في ملكه الرحيم بخلقه قرئ بالجرّ على أنّه بدل من القرآن كأنّه قال: والقرآن الحكيم تنزيل العزيز الرحيم وقرئ بالنصب فيه وجهان: أحدهما: مصدر فعله منوي أي: نزل تنزيل العزيز الرحيم والثاني: أنّه مفعول فعل معنوي كأنّه قال: والقرآن الحكيم أعني تنزيل العزيز الرحيم لكن الزمخشري اختار الرفع على الخبرية للمبتدأ وهو هذا.

١\_ سورة سبأ: ٤٤.

قال: كان في العرب قبل نبينا من هو نبي كخالد بن سنان وقس بن ساعدة الأبادي وغيرهما وقيل: معناه لتنذر قوما كما انذر آباؤهم فمعنى قوله في إنه المنفر وما من المنفرة وما من المنفرة وما من المنفرة وما من الله به من نزول المنفرة من المنفرة من المنفرة من المنفرة وهو ذهاب المعنى عن النفس.

ثم أقسم سبحانه فقال: ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى آكَثَرِهِ ﴾ أي: وجب الوعيد واستحقاق العقاب عليهم ﴿ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ويموتون على كفرهم وقد سبق ذلك في علم الله وقيل: معناه لقد سبق القول على أكثرهم أنّهم لا يؤمنون وذلك أنّه سبحانه أخبر ملائكته أنّهم لا يؤمنون فحق قوله عليهم لأنه قد سبق في علمه أن هذا يؤمن وأن هذا لا يؤمن فقال في حقهم: إنّهم لا يؤمنون وقوله تعالى: ﴿ حَقَ ٱلْغَوْلُ ﴾ جواب القسم وتقدير الكلام والله يحقق عدم إيمان أكثرهم لكن لا بطريق الجبر بل بسبب إصرارهم الاختياري على الكفر والإنكار وعدم تأثرهم من الإنذار بحيث لا يثنيهم عاطف.

و إنا جَمَلنا في أَفْتَقِهِم أَفْلنَا فَهِى إلى آلأَذْقَانِ في قيل: إن هذه الآية نزلت في أبي جهل وصاحبيه المخزوميين كان حلف أبو جهل لئن رأى محمدا يصلي ليرضخن رأسه فأتاه وهو الله يصلي ومعه حجر ليدمغه فلما رفعه انثنت يده إلى عنقه ولزق الحجر بيده فلما عاد إلى أصحابه وأخبرهم بما رأى سقط الحجر من يده فقال صاحبه المخزومي: أنا أقتله بهذا الحجر فأتاه وهو يصلي ليرميه بالحجر فأغشى الله بصره فجعل يسمع صوته ولا يراه فرجع إلى أصحابه فلم يرهم حتى نادوه: ما صنعت فقال: ما رأيته ولقد سمعت صوته وحال بيني وبينه كهيئة الفحل يخطر بذنبه لو دنوت منه لأكلني.

وروى أبو حمزة الثمالي عن عمار بن عاصم عن شقيق بن سلمة عن

عبد الله بن مسعود أن قريشا اجتمعوا بباب النبي الله فخرج إليهم فطرح التراب على رؤوسهم وهم لا يبصرونه قال عبد الله بن مسعود: هم الذين سحبوا في القليب قليب بدر (۱).

وروى أبو حمزة الثمالي عن مجاهد أن قريشا اجتمعوا بباب النبي فقالت: لئن دخل محمد لنقومن إليه قيام رجل واحد فدخل النبي فجعل الله من بين أيديهم سدًا ومن خلفهم سدًا فلم يبصروه وصلى النبي ثم أتاهم فجعل النبي النبي النبي الله ينشر على رؤوسهم التراب وهم لا يرونه فلمًا خلى عنهم رأوا التراب وقالوا: هذا ما سحركم ابن أبي كبشة (۱).

وإنا جَمَلنا فِي أَعَنقِهِم أَغْلَلا فَهِي إِلَى الْأَذْقَانِ ﴾ وروي عن ابن مسعود وابن عبّاس أنّهما قرءا وإنّا جعلنا في أيمانهم، وقرأ بعضهم في أيديهم وقال بعضهم على القراءة المشهورة واستعاروا الأعناق بالكناية عن الأيدي فالمعنى واحد في الجميع لأنّ الغل لا يكون في العنق دون اليد ولا في اليد دون العنق ومثله في التنزيل ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَويلَ تَقِيحَكُمُ ٱلْحَدَّ ﴾ ولم يقل: والبرد لأنّ العلى اللازم أنّ ما يقي من الحرّ يقي من البرد. واختلف في معنى الآية على وجوه:

أحدها: أنّه سبحانه بسوء اختيارهم واستحقاقهم جعلهم ممسكين لا ينفقون في سبيل الله ولا يبسطون أيديهم إلى الخير والزكاة وإنّما ذكره ضربا للمثل وتقديره: إنّ هؤلاء في إعراضهم عمّا تدعوهم إليه كمثل رجل غلّت يده إلى عنقه لا يمكنه أن يبسطهما وطامح برأسه لا يمكنه من أن يطأطئ

١\_ تفسير أبي حمزة الثمالي، ص٧٧٩، ومجمع البيان، ج٨، ص٧٥٨.

٢ ـ تفسير أبي حمزة الثمالي، ص ٢٨٠، ومجمع البيان، ج٨، ص ٢٥٨.

٣ـ سورة النحل: ٨١.

رأسه لأن المغلول تكون يده مجموعة في الغلّ إلى عنقه والمغلول الّذي بلغ الغلّ ذقنه بقي مقمحا رافع الرأس لا يبصر طريق قدميه وهو كناية عن عدم هدايته إلى الطريق الحق فهذا الّذي يهديه النبيّ إلى الصراط المستقيم وهو يعاند ويمتنع عن قبول قوله جعل ممنوعا كالمغلول.

وثانيها: أن المعنى كان هذا القرآن أغلالا في أعناقهم يمنعهم عن الخضوع لتدبره واستماعه لاستثقالهم أحكامه وأنهم لما استكبروا عنه وأنفوا من اتباعه وكان المستكبر رافعا رأسه ولاويا عنقه شامخا بأنفه لا ينظر إلى الأرض صاروا كأنما غلّت أيديهم إلى أعناقهم وهذا المعنى قريب في الجملة إلى الوجه الأول.

وثالثها: أنّ المعنى على سبيل الحقيقة وذلك أنّ ناساً من قريش همتوا بقتل النبي المعنى على سبيل العقيقة وذلك أنّ ناساً من قريش همتوا بقتل النبي المعنى فجعلت أيديهم إلى أعناقهم فلم يستطيعوا أن يبسطوا إليه المعنى.

ورابعها: أنّ المراد به وصف حالهم يوم القيامة فهو مثل قوله: ﴿ إِذِ الْأَفْلَالُ فَيَ أَعْنَقِهِم ﴾ وإنّما ذكره بلفظ الماضي للتحقيق وقوله: ﴿ فَهُم مُقْمَحُونَ ﴾ أي: متأبّون قهرا أن يطأطئون رؤوسهم بسبب الغلّ يقال: بعير قامح إذا رفع رأسه فلم يشرب الماء ولم يطأطئه للشرب والإيمان كالماء الزلال الذي به الحياة وهذا الكافر يمتنع عن قبول الإيمان فيهلك كما يهلك البعير القامح.

﴿ وَجَمَلُنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَكُنَا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَكًا فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يَجْمِمُونَ ﴾ وفي الآية بيان معبر عن خذلان الله إياهم لما كفروا أي: تركناهم مخذولين فصار خذلانهم سدًا بين أيديهم ومن خلفهم وإذا فسر الآية بأنها وصف حال المشركين في الآخرة على بيان الوجه الرابع من الوجوه المذكورة الأربعة فالكلام على حقيقته يكون عبارة عن ضيق المكان في النار بحيث لا

يجدون متقدّما ولا متأخّراً إذ سدّ عليهم جوانبهم وإذا حملناه على صفة القوم الذين همّوا بقتل النبيّ فالمراد جعلنا بين أيدي أولئك الكفّار منعا ومن خلفهم منعا حتّى لم يبصروا النبيّ فأغشينا أبصارهم فهم لا يبصرون النبيّ وقرئ بالعين المهملة والمعنى مناسب مأخوذ من العشواء وقيل: فأغشيناهم العذاب فهم لا يبصرون النار.

ويمكن أن يكون في الآية إشعار بنكتة لطيفة وهي أن الإنسان له هداية فطريّة والكافر تركها وهداية نظريّة والكافر بسبب عناده ما أدركها فكأنّه تعالى قال: جعلنا من بين أيديهم سداً فلا يسلكون طريقة الاهتداء الّتي هي نظريّة وجعلنا من خلفهم سداً فلا يرجعون إلى الهداية الجبليّة الفطريّة.

﴿ وَسَوَآهُ عَلَيْهِمْ ءَأَنكَرْتَهُمْ أَرْ لَوْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ أي: الإنذار وعدمه سيان بالنسبة إلى الإيمان منهم. فإن قيل: إذا كان الإنذار وعدمه سواء فلماذا الإنذار؟

فالجواب أنّه تعالى قال: ﴿ وَمَوَا عَلَيْهِمْ ﴾ ولم يقل: «سواء عليك» فالإنذار بالنسبة إلى النبيّ واجب وخروج عن العهدة وسبب في زيادة سيادته عاجلا وسعادته آجلا ولكن بالنسبة إليهم على السواء وانتفاء الفائدة في الإنذار قد صدر منهم. ثمّ قال تعالى:

 إِنَّا إِلَيْكُو لَمُرْمَلُونَ ﴿ وَمَا عَلَيْمَا إِلَّا ٱلْبَلَاءُ ٱلْمُبِيثُ ﴿ قَالُواْ إِنَّا مَلَكُو لَمُرْمَلُونَ ﴾ قَالُواْ إِنَّا مَلَكُو لَمِن لَمْ تَعْمَلُوا لَلْرَجْمَنَكُو وَلِيَكَمَدُ مِنَا عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ فَا مَنْ مَكُمْ لِيَ لَذَى مُنْكُولُ لِللَّهِ مَا لَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ مَا مَكُمْ أَبِن دُحِيْ رَفَّ لِللَّهُ النَّهُ فَوْمٌ مُسْمِؤُونَ ﴿ وَجَالَةُ مِنْ الْمُعْمَا الْمُورِدَ وَلَيْكُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

المعنى: لممّا بيّن سبحانه أنّ الكفّار لا يؤمنون أكثرهم بسبب إنكارهم النبوّة والقرآن عقّبه بذكر من ينتفع بالإنذار فقال:

﴿ إِنَّمَا ﴾ ينتفع بتخويفك وإنذارك ﴿ مَنِ النَّبِعَ النِّحِكَرَ ﴾ والمراد القرآن ﴿ وَخَشِي الرَّحَينَ بِالنَّفِي ﴾ آي: في حال غيبته عن الناس بخلاف المنافق وقيل: معناه وخشي الرحمن فيما غاب عنه من أمر الآخرة ﴿ فَبَشِرْهُ ﴾ يا محمد من هذه صفته ﴿ بِمَغْفِرَةِ وَأَجْرِ حَكْرِيمٍ ﴾ أي: ثواب خالص من الشوائب والغفران جزاء الإيمان فكل مؤمن مغفور والأجر الكريم جزاء العمل. وهاهنا بيان لطيفة وهي: أنّ بعض العلماء قالوا: الله والرحمن اسمان علمان كما قال سبحانه: ﴿ قُلُ ادْعُواْ اللَّهُ أَو ادْعُواْ الزَّمْنَ ﴾ فالله اسم ينبئ عن الرحمن والعاطفيّة وقال: في موضع ﴿ يَرَجُوا الهيبة والجلالة والرحمن ينبئ عن الرحمن والعاطفيّة وقال: في موضع ﴿ يَرَجُوا اللهيبة وقال هاهنا: ﴿ وَخَشِقَ الرَّحْنَ ﴾ يعني مع كونه تعالى ذا هيبة لا تقطعوا رجاه كم عنه ومع كونه ذا رحمة لا تأمنوه.

﴿ إِنَّا غَمَنْ نُحْمِى ٱلْمَوْتَكِ وَنَعَصَّمُتُ مَا قَلَّمُوا ﴾ لمنا ذكر أصلا من الأصول وهو النبوة ذكر أصلا أخر في هذه الآية بقوله؛ ﴿ إِنَّا نَمْنُ ﴾ الآية وفي قوله: ﴿ إِنَّا نَمْنُ ﴾ الآية وفي قوله: ﴿ إِنَّا نَمْنُ ﴾ الآية وفي قوله: ﴿ إِنَّا نَمْنُ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أن يكون مبتدءا وخبراً كقول القائل: «أنا أبو النجم وشعري شعري» ومثل هذا الكلام يقال عند الشهرة العظيمة وذلك لأن من لا يعرف يقال له: من أنت فيقول: أنا ابن فلان فيعرف ومن كان معروفاً إذا قيل له: من

أنت يقول: أنا أنا أي: لا معرف لي أظهر من نفسي فقال سبحانه: ﴿ إِنَّا خَمْنُ ﴾.

وثانيهما: أن يكون الخبر ونحي الموتى ونكتب ما قدّموا أي: نحصي يكون تأكيدا قادرين كمال القدرة ونحي الموتى ونكتب ما قدّموا أي: نحصي ما قدّموا وأسلقوا من الأعمال الصالحة والفاسدة وما أخروا وقصروا واكتفى بذكر أحدهما عن الآخر مثل قوله: ﴿ مَرْمِيلَ تَقِيحَكُمُ الْحَرَّ ﴾ والمراد البرد وقيل: نكتب ما قدّموه من عمل ليس له أثر. ﴿ وَمَاكَنَرَمُمُ ﴾ أي: ما يكون أثر وقيل: المراد بآثارهم أعمالهم التي صارت بعدهم سنة يقتدى فيها بهم حسنة كانت أم قبيحة وقيل: المراد خطاهم إلى المسجد وسبب ذلك ما رواه أبو سعيد الخدري أن بني سلمة كانوا في ناحية من المدينة فشكوا إلى رسول الله والمينة بعد منازلهم من المسجد والصلاة معه فنزلت الآية ( ) وفي الحديث عن أبي موسى قال: قال رسول الله وكتب خلوقكم ويعيبكم عليه فالزموا بيوتكمه ( ).

وفي «المعاني» عن الباقر الله عن أبيه عن جدّه قال: «نزلت هذه الأية على

١ مجمع البيان، ج٨ مس٣٦٢، ويحار الاتوار، ج٧٠، ص٣٢٢.

٢\_مجمع البيان، ج٨ ص٣٦٣، وكنز العمال، ج٧، ص٥٥٥.

٣ تفسير الرازي، ج٢٦، ص٤٩.

<sup>1</sup>\_ تفسير القمي، ج٢، ص٢١٢، وبحارالانوار، ج٣٥، ص٤٢٧.

النبئ ﴿ وَكُلُّ شَيْءِ أَحْسَرْنَهُ فِي إِمَاءِ شَيِينِ ﴾ فقام أبو بكر وعمر من مجلسهما » وقالا: يا رسول الله هو التوراة؟ قال: «لا قالا: فهو الإنجيل؟ قال: «لا قالا: هو القرآن؟ قال: ولا قالا: فما فأقبل أمير المؤمنين الخلاف فقال رسول الله: «هو هذا إنه الإمام الذي أحمى الله فيه علم كل شيء (١).

وفي «الاحتجاج» عن النبي كاللظ في حديث قال معاشر الناس: ما من علم إلّا علّمنيه ربّي وأنا علّمته عليًا وقد أحصاه اللّه في وكلّ علم علّمت فقد أحصيته في إمام المتّقين وما من علم إلّا علّمته عليّا(").

ومثل لهم يا محمد مثالا أو اذكر لهم مثلا ﴿ أَصَّعَنَ الْقَرْيَةِ ﴾ هؤلاء أضراب أي: هؤلاء أمثال أي: ومثل لهم يا محمد مثالا أو اذكر لهم مثلا ﴿ أَصَّعَنَ الْقَرْيَةِ ﴾ وترك المثل وأقيم الأصحاب مقامه في الإعراب. ﴿ إِذْ جَآءَهَا الْمُرْسَلُونَ ﴾ وهذه البلدة الأنطاكية وقيل: المعنى مثل قومك بأصحاب القرية الأنطاكية حيث جاءهم ثلاثة رسل ولم يؤمنوا وصبر الرسل على القتل والإيذاء وهم بعثوا على قرية وأنت بعثت على العالم فتكون تتحيل أذاهم ومكارههم.

وَإِذَ أَرْسَلُنَا إِلَيْهُمُ أَتْنَيْنِ فَكَنَّبُوهُمَا ﴾ فكذبوا الرسولين قال ابن عبّاس: ضربوهما وسجنوهما ﴿ فَعَرَّنَا ﴾ هما ﴿ يَسَالِتِ ﴾ وقويناهما برسول ثالث وكان اسم الرسولين شمعون ويوحنا واسم الثالث يونس وقال ابن عبّاس: اسمهما صادق وصدوق والثالث اسمه شلوم وقيل: إنّهم رسل عيسى وهم الحواريّون وإنّما أضافهم تعالى إلى نفسه لأن عيسى أرسلهم بأمره. ﴿ فَهَالُواْ إِلَى نفسه لأن عيسى أرسلهم بأمره. ﴿ فَهَالُواْ إِلَى نَفْسِهُ لأن عيسى أرسلهم بأمره. ﴿ فَهَالُواْ إِلَى نَفْسِهُ إِنْ اللّهُ أَرسَلنا إليكم.

﴿ قَالُوا ﴾ يعني أهل القرية: ﴿ مَا أَشَدُ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا ﴾ فلا تصلحون

١ معاني الاخبار، ص ٩٥، ومناقب آل أبي طالب، ج٢، ص٣٦٣. ٢ الاحتجاج، ج١، ص ٧٤.

للرسالة كما لا نصلح نحن لها كما قال قوم محمّد هذا الكلام ﴿ أَمُرْلَ عَلَيْهِ اللَّهِ أَيْ أَيْهِ اللَّهِ وَلا يَجُوزُ رَجُحَانُكُم عَلَيْنا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الدَّعَانُكُم.

﴿ قَالُواْ رَبُنَا يَعْلَمُ إِلَّا إِلَيْكُرُ لَمُرْسَلُونَ ﴾ إشارة إلى أنهم بمجرد التكذيب لم يسأموا ولم يتركوا بل أعادوا وكزروا القول عليهم وأكدوه بلام التأكيد واستشهدوا بعلم الله في رسالتهم وإنّما قالوا ذلك بعد ما قامت الحجة منهم بظهور المعجزة فلم يقبلوها.

﴿ وَمَا عَلَيْمَنَا إِلَّا ٱلْبَلَاءُ ٱلْمُبِيثُ ﴾ أي: ليس يلزمنا إلَّا أداء الرسالة وليس علينا أن نحملكم قهرا على الإيمان فإنّا لا نقدر.

وَقَالُوا إِنَّا تَطَيّرُهَا بِكُمْ ﴾ أي: قال هؤلاء الكفار: إِنَّا تشامنا بكم وَلَيْنَ مَعناه لِرَ مَناهُ وَلَرَحْدَكُمْ ﴾ بالحجارة وقيل: معناه لنشتمنكم ووَلِيَسَنَكُمْ مِنَا الرسالة ولَرَحْدَكُمْ ﴾ وقالوا عني الرسل: وطيريَّمُ مَعَكُمْ ﴾ أي: الشؤم كلّه معكم بإقامتكم على الكفر بالله تعالى فأمّا المدعاء إلى التوحيد وعبادة الله قفيه غلية البركة والخير واليمن وقيل: معنى وطيريَّمُ ﴾ أي: نصيبكم وحظكم من الخير والشر معكم ولين دُحيِرَرُ ﴾ ثمّ قال المرسلون جوابا عن قول الكفّار حيث قالوا: ولنَرَحُنَكُمْ ﴾ يعني أ تفعلون بنا ذكرتم وتبيّن لكم صدقنا وظهر الأمر بالمعجزة والبرهان وليل أنتُر فرمَّمُ مُسَرِوُن عن الخير والإسراف الإفساد أي: أنتم تقصدون إيلام من الحذ في التكذيب للرسل، والإسراف الإفساد أي: أنتم تقصدون إيلام من يجب في حقّه الإكرام والمسرف هو المجاوز الحد بحيث يبلغ الفند لأن يجرم بنقيضه الواجب اتباع الدليل فإن لم يوجد الاتباع فلا أقل من أن لا يجزم بنقيضه وهم جزموا بالكفر.

وَيَهَا مِنْ أَتَّمَا ٱلْمَلِيهَ وَيُجُلُّ يَسْعَىٰ فَهُ فَكَانَ اسمه حبيب النجار عن ابن عبّاس وجماعة من المفسرين وكان قد آمن بالوسل عند ورودهم القرية وكان منزله عند أقصى باب من أبواب المدينة فلمّا بلغه أن قومه قد كذّبوا الرسل وهموا بقتلهم جاء يعدو. وقال يَنقّوه النّبِعُوا ٱلمُرْسَلِينَ فَهُ الّذين أرسلهم الله إليكم وأقرّوا برسالتهم وإنّما علم هو بنبوتهم لأنهم لمّا دعوه قال: أ تأخذون على ذلك أجرا؟ قالوا: لا وقيل: إنّه كان به زمانة أو جذام فأبرؤه فأمن بهم عن ابن عبّاس.

وشأن القصّة: أنّ عيسى الله بعث رسولين إلى مدينة أنطاكية فلمّا قربا من المدينة رأيا شيخاً يرعى غنيمات له وهو حبيب النجّار فسلّما عليه فقال الشيخ لهما: من أنتما؟ قالا: رسولا عيسى ندعوكم من عبادة الأوثان إلى عبادة الرحمن. فقال: أ معكما آية؟ قالا: نعم نشفي المريض ونبرء الأكمه والأبرص بإذن اللّه، فقال الشيخ: إنّ لي ابنا مريضا صاحب فراش منذ سنين قالا: فانطلق بنا إلى منزلك نتطلّع حاله فذهب بهما فمسحا ابنه فقام في الوقت بإذن الله صحيحا، ففشا الخبر في المدينة وشفى الله على أيديهما كثيرا من المرضى.

وكان لهم ملك يعبد الأصنام فانتهى الخبر إليه فدعاهما وقال لهما: من أنتما؟ قالا: رسولا عيسى جئنا ندعوك من عبادة الأوثان عبادة ما لا يسمع ولا يبصر إلى عبادة من يسمع ويبصر فقال الملك: أو لنا إله سوى آلهتنا؟ قالا: نعم من أوجدك وأوجد آلهتك قال: قوما حتى أنظر في أمركما فأخذهما الناس فى السوق وضربوهما.

وقال وهب بن منبّه: بعث عيسى هذين الرسولين إلى أنطاكية فأتياه ولم يصلا إلى ملكها وطالت مدة مقامهما فخرج الملك ذات يوم فكبّرا وذكرا الله فغضب الملك وأمر بحبسهما وجلد كلّ واحد منهما مائة جلدة فلمّا

كذّب الرسولان وضربا بعث عيسى شمعون الصفا رأس الحواريين على أثرهما لينصرهما فدخل شمعون البلدة متنكرا فجعل يعاشر حاشية الملك حتى أنسوا به فرفعوا خبره إلى الملك فدعاه ورضى عشرته وأنس به وأكرمه ثمّ قال له شمعون ذات يوم: أيّها الملك بلغني أنَّك حبست رجلين في السجن وضربتهما حين دعواك إلى غير دينك فهل سمعت قولهما؟ قال الملك: حال الغضب بيني وبين ذلك قال: فإن رأى الملك دعاهما حتى نطّلع ما عندهما فدعاهما الملك فقال لهما شمعون: من أرسلكما إلى هاهنا؟ قالا: الله الذي خلق كلُّ شيء لا شريك له قال شمعون لهما: وما أتاكما ربِّكما؟ قالاً: ما نتمنَّاه فأمر الملك حتَّى جاءوا بغلام مطموس العينين وموضع عينيه كالجبهة فما زالا يدعوان الله حتى انشق موضع البصر فأخذا بندقتين من الطين فوضعا حدقتيه فصارتا مقلتين يبصر بهما فتعجب الملكء فقال شمعون للملك: أ رايت لو سألت إلهك حتى يصنع صنيعا مثل هذا فيكون لك ولإلهك شرفا فقال الملك: ليس لي عنك سرّ إنّ إلهنا الَّذِي نعبده لا يضرّ ولا ينفع ثمّ قال الملك للرسولين: إن قدر إلهكم على إحياء ميّت آمنًا به وبكما قالا: إلهنا قادر على كل شيء فقال الملك: إن هاهنا ميّتا مات منذ سبعة أيّام لم ندفنه حتّى يرجع أبوه وكان غائبا فجاءوا بالميّت وقد تغيّر وأروح فجعلا يدعوان ربُهما علانية وجعل شمعون يدعو ربّه سرًا فقام الميّت وقال لهم: إنَّى قَدْ مَتَّ منذ سبعة أيَّام وادخلت في سبعة أودية من النار وأنا احذَّركم ما أنتم فيه فآمنوا بالله فتعجب الملك فلمًا علم شمعون أن قوله أثر في المعلك دعاه إلى الله فآمن وآمن من أهل مملكته قوم وكفر آخرون.

وقد روى مثل ذلك العيّاشيّ بإسناده إلى الثماليّ وغيره عن أبي جعفر وأبي عبد اللّه للله الله إلّا أن في بعض الروايات: بعث اللّه الرسولين إلى أهل أنطاكية ثمّ بعث الثالث وفي بعضها أن عيسى أوحى الله إليه أن يبعثهما ثمّ بعث وصيّه شمعون ليخلصهما وأن الميّت الذي أحياه الله بدعائهما كان ابن الملك وإنّه خرج من قبره ينفض التراب عن رأسه فقال له: يا بنيّ ما حالك قال: كنت ميّتا فرأيت رجلين ساجدين يسألان الله تعالى أن يحييني قال: يا بنيّ أفتعرفهما إذا رأيتهما قال: نعم فأخرج الناس إلى الصحراء فكان يمرّ عليه رجل بعد رجل فمر أحدهما بعد جمع كثير فقال: هذا أحدهما ثمّ مر الأخر فعرفهما وأشار بيده إليهما فآمن الملك وأهل مملكته.

وقال ابن إسحاق: بل كفر الملك وأجمع هو وأهل مملكته على قتل الرسل فبلغ ذلك حبيبا وهو على باب المدينة الأقصى فجاء يسعى إليهم يذكرهم ويدعوهم إلى طاعة الرسل.

اَشَيِعُوا مَن لَا يَسْتَلُكُو أَجْرًا وَهُم مُهْتَدُونَ ۞ وَمَا لِى لَا أَعْبُدُ الَّذِى فَطُرَّنِ وَإِلَيْهِ مُرْجَعُونَ ۞ ءَأَيُّجُدُ مِن دُونِهِ مَالِهِكُمُّ إِن بُرِدِنِ الرَّحْمَنُ فَطُرَنِ وَإِلَيْهِ مُرْجَعُونَ ۞ إِنِّ إِنَّا لَيْلِ مِشْرِ لَا نُعْنِ عَقِى شَعْنَعُمُهُمْ شَكِيْنًا وَلَا بُنفِدُونِ ۞ إِنِّ إِنَّ إِنَّا لَيْلِ صَلَلِ مُبِينٍ ۞ إِنِّ مَامَنتُ بِرَيِكُمْ فَاسْمَعُونِ ۞ فِيلَ ادْخُلِ صَلَلِ مُبِينٍ ۞ إِنِّ مَامَنتُ بِرَيكُمْ فَاسْمَعُونِ ۞ فِيلَ ادْخُلِ الْمُنْ فَي بَعْ مَلْمُونَ ۞ بِمَا غَفَرَ لِى رَبِي وَجَعَلَنِي مِنَ الشَيْلَةِ وَمَا كُنَا الشَكْرَمِينَ ۞ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى فَوْهِو مِنْ بَعْدِهِ مِن جُنهِ مِن جُنهِ مِن السَيْلَةِ وَمَا كُنَا مُنْزِلِينَ ۞ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى فَوْهِو مِنْ بَعْدِهِ مِن جُنهِ مِن كُنهُ وَمَا كُنَا مُنْ فَي وَهُو مِنْ فَا فَا هُمْ خَلِهُ وَنَ السَّمَلَةِ وَمَا كُنَا أَنْ إِنِي كَانْ فَي وَهُو مِنْ فَا فَا هُمْ خَلُولُونَ ۞ يَحَمَّمُ عَلَى الْمُؤْلِي إِن كَانَتُ إِلَّا مَنْ مَنْ فَي وَيهِ وَهُو مَنْ فَا فَا هُمْ خَلُولُونَ ۞ يَكُمْ مَنْ وَمُولُ إِلَا كَافُوا بِيهِ يَسْتَهْ وَمُونَ ۞ يَحَمَّمُ عَلَى الْمَالِينَ مَن اللّهُ مَن مُنْ فَالًا إِلَا كَافُوا بِيهِ يَسْتَهُ وَمُونَ وَ ۞ يَحَمَّمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ مَنْ مُنْ اللّهُ مُنْ وَلِي إِلّهُ كَافُوا بِيهِ يَسْتَهُ وَمُونَ وَلَا كُنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَا مُولِ إِلّهُ كَافُوا بِيهِ يَسْتَهُ وَمُونَ وَلَا كُنْ اللّهُ مَا يَأْمُونُ مِنْ وَسُولُوا إِلّهُ كَافُوا بِيهِ يَسْتَهُ وَمُونَ وَلَا كُنْ اللّهُ مَا مُنْ مِنْ مِنْ مُنْ وَلَا عُنْ اللّهُ مُنْ مُؤْلُولُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُؤْلُولُ إِلَيْهِ مِنْ وَسُولُوا إِلّهُ كَالْوا فِي مِنْ مُنْ مُؤْلُولُ إِلَى اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

ثم ذكر سبحانه تمام الحكاية عن الرجل الذي جاءهم من أقصى المدينة فقال: ﴿ النَّهِمُوا مَن لَا يَسْتَلُكُمُ لَجُرًا ﴾ أي: أيها الكفّار اتبعوا من لا يطلبون الأجر ولا يسألونكم أموالكم على ما جاءوكم به من الهدى ﴿ وَهُم

تُهْتَدُونَ ﴾ إلى طريق الحق فلما قال هذا الكلام أخذوه ورفعوه إلى الملك فقال له الملك: أ فأنت تتبعهم؟ فقال: ﴿ وَمَا لِل لا آخَدُ الّذِى فَطَرَفِ ﴾ وأي شيء لي لم أعبد خالقي الذي أنشأني وهداني وفي الكلام إشعار بأن المانع مفقود والمقتضي موجود وقد وجب شكر المنعم لأنه أنعم علي بالإيجاد والهداية. وفي قوله: ﴿ فَطَرَنِ ﴾ لطيفة وهي: أنّه معنى فطرني ولو أن معناه أنشأني ولكن مشعر بأنه جعلني عين الفطرة التي فطر الناس عليها، فأنا باق عليها والمراد تقريعهم على ترك عبادة خالقهم إلى عبادة غيره كما ينبئ عنه قوله: ﴿ وَلَالتُهُ عَلَى العدول من التكلّم إلى الخطاب معنى لطيف وهو إشارة إلى الخوف والرجاء الأن من يكون إليه المرجع يخاف منه ويرجى والعابد عابد يعبد الله لكونه إلها مالكا يستحق العبادة سواء أنعم أو ويرجى والعابد عابد يعبد الله لكونه إلها مالكا يستحق العبادة سواء أنعم أو ليه فجعل هذا الرسول نفسه من الطبقة الاولى وجعلهم دون ذلك من الطبقة الاولى،

وهاهنا بيان وهو أنّه لم فتح الياء في قوله: ﴿ وَمَا لِمَ ﴾ والحال أنّ الأصل سكون الياء؟ قال أبو عمرو: لئلًا يكون الابتداء بـ ﴿ لَا أَعَبُدُ ﴾ ولكن قرأ في الباقي على الأصل كما في قوله: ﴿ مَا لِمِكَ لَا أَرَى الْهُدَهُدَ ﴾ (١) بسكون الياء.

وبالجملة ثمّ أنكر عبادة الأصنام فقال: ﴿ مَأْتَغِذُ مِن دُونِهِ: مَالِهَكَةً ﴾ أعبدهم ﴿ إِن يُرِدِنِ ٱلرَّحْنَنُ بِعِنْهِ ﴾ أي: إذا أراد الله إهلاكي والإضرار بي ﴿ لَا تُعْنِي عَنِي شَيئا نُغْنِ عَنِي شَيئا نُغْنِ عَنِي شَيئا أي: لا تدفع ولا تمنع شفاعة الأوثان عني شيئا أي: لا شفاعة لهم فتغني ولا يخلصوني ﴿ وَلَا يُنَقِدُونِ ﴾ من ذلك الضرر والإهلاك والمكروه وفي قوله: ﴿ مَأَتَّغِذُ ﴾ إشارة إلى أن غيره ليس بإله لأن

١-سورة النمل: ٢٠.

المتَخذ لا يكون إلها لأن المتَخذ يجدد أمرا ما كان وإلهيّة الإله كان ثابتا في أزل الأزال. ﴿ إِنِّ إِنَا لَهِي صَلَالِ ثُمِينٍ ﴾ أي: إنّي إن فعلت ذلك وأتّخذ إلها غير الله

وأعدل إذن أكون في ضلال واضع ﴿ إِنْتِ ءَامَنتُ بِرَتِكُمْ فَآسَمَعُونِ ﴾ أي: آمنت وصدقت بربّكم الّذي أخرجكم وخلقكم فاسمعوا قولي واقبلوه.

واختلف في المخاطبين في الآية قيل: الخطاب إلى الرسولين، قال المفسرون: أقبل القوم عليه يريدون قتله فأقبل هو على المرسلين وقال: إنّي أمنت بربّكم فاسمعوا قولي واشهدوا لي عند الله وقيل: المعنى أيّها السامعون إنّي أمنت بربّكم. ثمّ إنّ القوم لمّا سمعوا ذلك القول وطئوه بأرجلهم حتّى مات فأدخله الله الجنّة وهو حيّ فيها يرزق ﴿ قِيلَ ٱدَّخُلِ لَلْمَنَةُ ﴾ وقيل: رجموه حتّى قتلوه وقيل: لمّا أرادوا أن يقتلوه رفعه الله إليه فهو في الجنّة لا يموت إلّا بفناء الدنيا وهلاك الجنّة وقيل: إنّ القوم قتلوه إلّا أنّ الله سبحانه أحياه وأدخله الجنّة.

فلمًا دخلها هُوْقَالَ يَنَابَتَ قَوْمِي يَعَلَمُونَ \* يِمَا غَفَرَ لِي رَبِي كُهُ تمنى أن يعلم قومه بما أعطاه الله من جزيل النعمة والثواب ليرغبوا فيه وليؤمنوا ولينالوا ذلك وفي تفسير الثعلبيّ عن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن أبيه عن النبي مَنْ الله قال: وسباق الأمم ثلاثة لم يكفروا بالله طرقة حين عليّ أمير المؤمنين وصاحب يس ومؤمن آل فرحون فهم الصديقون وأفضلهم علي المناها.

﴿ وَبَعَمَلَنِى مِنَ ٱلْمُكُرِّمِينَ ﴾ أي: من المدخلين في الجنّة والإكرام هو إعطاء المنزلة الرفيعة على وجه التعظيم وفي هذا دلالة على نعيم القبر لأنه إنّما قال ذلك وقومه أحياء في الدنيا وإذا جاز نعيم القبر جاز عذاب القبر فإن الخلاف فيهما واحد.

١- تفسير الثعلبي، ج٨ ص١٢٦، وتفسير جوامع الجامع، ج٢، ص١٣٥، وتفسير الصافي، ج٤، ص٢٥١.

وكلمة «ما» في قوله: ﴿ بِمَا غَفَرَ لِي ﴾ مصدريّة أو أن تكون موصولة أي: بالّذي غفر لي ويجوز أن يكون المعنى: بأيّ شيء غفر لي ربّي فيكون استفهاما.

ثمّ حكى سبحانه ما أنزله بقومه من العذاب والاستئصال فقال: ﴿ وَمَا الزَّلَا عَلَى تَوْمِدِه مِنْ بَسْدِهِ ﴾ أي: من بعد قتله أو من بعد رفعه ﴿ مِن جُندِ مِنَ السَّمَلَةِ ﴾ أي: الملائكة أي: لم ننتصر منهم لإهلاكهم بعد قتلهم الرسل جندا كثيرا من الملائكة يقاتلونهم والمراد الإشارة إلى هلاكهم بعده سريعا على أسهل وجه وما كان يحتاج الأمر إلى إرسال جند يهلكهم وإنّما النازل من العذاب عليهم بصيحة ملك واحد أخمدت نارهم وخوبت ديارهم.

ثمّ بين الله سبحانه فقال: ﴿ إِن كَانَتُ إِلّا صَيْحَةً وَبَودَةً ﴾ أي: ما كانت المواقعة إلّا صبحة قال الزمخشري: أصله: إن كان شيء إلّا صبحة فكان الأصل أن يذكّر لكنّه أنّ لما بعده من المفسّر وهو صبحة وواحدة تأكيد لبيان أن الأمر عندنا هين ﴿ وَإِذَا هُمْ حَكودُونَ ﴾ إشارة إلى سرعة الهلاك فإن خمودهم كان مع الصبحة وفي وقتها ووصفهم بالمخمود لأنّهم لمّا قتلوا حبيبا النجار غضب الله عليهم فبعث جبرئيل حتّى أخذ بعضادتا باب المدينة وكانت المدينة عظيمة ثمّ صاح بهم صبحة فماتوا دفعة عن آخرهم لا يسمع لهم حس كالنار إذا طفئت وسكنت أنفاسهم في أسرع وقت كما أن النار والسراج والشعلة تنطفئ دفعة واحدة.

فإن قيل: إذا كانت صيحة واحدة تكفي لقوم وامّة وأهل بلدة عظيمة مثل أنطاكية من ملك واحد فكيف أنزل جنودا لم تروها من الملائكة يوم بدر مع أنّه كان ذلك الملك وهو جبرئيل مع الملائكة؟ فذلك لجلالة محمّد ﷺ وإلّا كان تحريك ريشة واحدة من جناح ملك كان كافيا في إهلاك العالم وما كان رسل عيسى في درجة محمّد ﷺ.

﴿ يَنْحَسَرَةً عَلَى ٱلْمِبَادِ ﴾ أي: هذا وقت الحسرة فاحضري والتنكير للتكثير، والعباد هم الذين أخذتهم الصيحة فيا حسرة وندامة عليهم وتشمل هذه الحسرة لجميع المكذّبين بالرسل والمراد أنّه تحقّقت الندامة عند تحقّق العذاب.

وهاهنا بيان وهو أنّه من المتحسّر في الآية وفيه وجوه: الأول أنّه لا متحسّر أصلا في الحقيقة والمقصور أن ذلك الوقت وقت الندامة والحسرة لأن الفاعل يرفض إذا كان غير مقصود به أو القائل بقوله: ﴿ يَنحَسَرَةً ﴾ هو الله على الاستعارة تعظيماً وتهويلاً للأمر فحينئذ كالألفاظ الّتي وردت في حتى الله كالنسيان والاستهزاء وأمثاله. أو المعنى: أنّه تعالى مخبر عن وقوع الندامة والحسرة في ذلك الوقت بصورة النداء لا بصورة الإخبار والمقصود الإخبار، الثالث: المتحسّر المسلمون والملائكة كما حكي عن حبيب النجّار أنّه لمّا قتلوه كان يقول: واللّهم اهد قومي، وبعد ما قتلوه وادخل الجنّة يتمنّى وكان يقول: واللّهم اهد قومي، وبعد ما قتلوه وادخل الجنّة يتمنّى وكان يقول: ﴿ يَكَلَّتَ مَوْمِي يَمّلَنُونَ ﴾.

وما يَأْتِيهِم مِن رَسُولِهِ إِلَّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِيهُونَ ﴾ فبين سبحانه سبب الحسرة وسبب وقوع العذاب فحينئذ هذا الكلام من قول الله: والمعنى أنهم حلوا محل من يتحسر عليه وعذبوا بسبب استهزائهم بالرسل ويحتمل أن يكون من كلام حبيب ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ يَنَحَسَرَةً ﴾ إلى قوله: ﴿ يَسَتَهْزِيمُونَ ﴾ من كلام القوم لما عاينوا العذاب قالوا: ﴿ يَنَحَسَرَةً عَلَى ٱلْمِبَادِ ﴾ يعني على الرسل كلام القوم لما عاينوا العذاب قالوا: ﴿ يَنَحَسَرَةً عَلَى ٱلْمِبَادِ ﴾ يعني على الرسل حيث لم نؤمن بهم وقتلناهم فندموا حين لم ينفعهم الندامة ومعنى الحسرة أن يرتكب الإنسان أمرا ثم يشتد ندمه على ذلك الفعل ما لا نهاية له حتى يبقى قلبه حسيرا.

أَلَةً بَرُواْ كُرَّ أَهْلَكُمُنَا فَبُلَهُم مِنَ الْقُرُونِ أَنَهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ ۞ وَإِن كُلُّ لَمَّا جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْفَرُونَ ۞ وَمَايَةٌ لَمُمُ ٱلأَرْضُ ٱلْمَيْنَةُ أَخْبَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْحَتُمُونَ ۞ وَحَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتٍ مِن تَجْيِسلِ وَأَعْنَكِ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُّونِ ۞ لِيَأْكُلُوا مِن ثَمَرِهِ. وَمَا عَمِلَتْهُ أَيْدِيهِمُّ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ۞

المعنى: ثمّ هذه سبحانه كفّار مكّة فقال: ﴿ أَلَرْ يَرُوا ﴾ ولم يعلموا ﴿ كُمّ أَلَمْ يَرَا ﴿ فَيَرَهُم هِ أَنَهُمْ إِلَيْهِمْ الْمَكْنَا ﴾ قرنا ﴿ فَيَلَكُمُ مِنَى الْقُرُونِ ﴾ مثل قوم عاد وثمود وغيرهم ﴿ أَنَهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَرْبَعِمُونَ ﴾ ولا يعودون في الدنيا أفلا تعترون بهم وأنكم ستصيرون إلى مثل حالهم فانظروا ألّا تصيروا مثلهم واحذروا أن يأتيكم العذاب والهلاك وأنتم في غفلة وغرة. ويسمّى أهل كلّ عصر قرنا لاقترانهم في الوجود (١٠). ثمّ بيّن أملكه الله هو غير متروك بل بعده حساب وعقاب وحبس وعذاب، وإن ترك من هلك لكان الموت راحة، قال الشاعر:

ولسو أنّسا إذا متنسا تركنسا ونسأل بعده عن كلّ شيء

﴿ وَإِن كُلُّ لِمَا جَمِيعٌ لَدَيْنَا عُمْنَهُونَ ﴾ وفي وإن، وجهان: أحدهما: أنها مخفّفة من المثقّلة واللام في ولَمّا، فارقة بينها وبين النافية ودما، زائدة مؤكّدة للمعنى فالقراءة حينئذ بالتخفيف في ولما، وثانيهما: أنّها نافية فحينئذ ولما، بمعنى وإلا، ومشددة. وحاصل المعنى أن الأمم يوم القيامة يحضرون فيقفون على ما عملوه في الدنيا من الماضين والباقين مبعوثون للحساب والجزاء.

﴿ وَمَايَةٌ لَمُكُمُ ﴾ أي: وحجة ودلالة قاطعة لهم على قدرتنا على البعث ﴿ وَمَايَةٌ لَمُكُم ﴾ أي: الأرض القحطة المجدبة الّتي لا تنبت أحييناها بالنبات ﴿ وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبَّا ﴾ أي: كلّ حب يتقوتونه مثل الحنطة والشعير والأرز وغيرها من الحبوب ﴿ وَمَيْنَهُ يَأْكُونَ ﴾ ومن ذلك الحب يأكلون وينتفعون.

١ - كذا قال الراغب في المفردات، وقيل فيه وجوه أخر.

﴿ وَيَحَمَّلُنَا فِيهَا جَنَّاتِ ﴾ في الأرض بساتين ﴿ وَيَن نَجِيبُ وَأَعَنَبُ ﴾ وإنّما خص النوعين لكثرة منافعهما وأنواعهما ﴿ وَفَجَرَنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُونِ ﴾ أي: وفجرنا في تلك الأرض الميتة أو في تلك الجنات عيونا من الماء ليسقوا بها الكرم والنخيل.

ثمّ بين سبحانه أنّه إنّما فعل ذلك ﴿ لِيَأْكُولُوا مِن ثَمَرِهِ عَمَ مَن ثمر البخيل، وعود الضمير إلى أحد المذكورين لحصول العلم بأن الأعناب في حكم النخيل كما قال سبحانه: ﴿ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَيِيلِ اللّهِ فَي الله من الذهب حيث الإرجاع في الضمير به وقيل: الضمير عائد إلى اللّه أي: ليأكلوا من ثمر اللّه لأن سبب وجود الثمار ليس إلّا باللّه وإرادته ويمكن أن يكون الضمير عائد إلى التفجير أي: وفجرنا فيها من العيون تفجيرا ليأكلوا ثمر ذلك التفجير.

وَوَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِمْ فَعَلَى: إن دماه نافية أي: تلك الثمار ما عملته أيديهم بل نحن الزارعون والله أثمر النخل وأنبت البقل وقيل: دماه موصولة فإنّه قال: والذي عملته أيديهم من الغراس بعد التفجير ومن السقاية وأمثالها وقيل: دماه مصدريّة أي: ليأكلوا من ثمره وعمل أيديهم يعني يغرسون والله ينبتها ويخلق ثمرها فيأكلون مجموع عمل أيديهم وخلق الله وهذا المعنى على قراءة من قرأ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِمْ والقدرة الكاملة وأفكا يَشَحَكُرُونَ عَمَا المعنى ومع هذه النعم العديدة والقدرة الكاملة وأفكا يَشَحَكُرُونَ في منعمهم وخالقهم.

سُبْحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ حَسُكُلَهَا مِمَّا ثُنَابِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا مُن يَعْلَمُونَ اللَّى وَمَايَدُ لَهُمُ ٱلْجَالُ نَسْلَحُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم ثُغُلِمُونَ اللَّ

ا ـ ﴿ وَالَّذِينَ يَكُنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَيِيلٍ اللَّهِ ﴾ الآية. سورة التوبة: ٣٤.

وَالشَّمْسُ تَحْدِي لِمُسْتَغَرِّلُهِ كَأَنْ فَلِكَ تَغْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيدِ ﴿ وَٱلْفَمَرَ فَذَنَهُ مَا الشَّمْسُ بَلْبَغِي لَمَا أَن تُدْرِكَ ٱلْعَمَرُ وَلَا مَنَازِلَ حَقَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيرِ ﴿ لَى لَا ٱلشَّمْسُ بَلْبَغِي لَمَا أَن تُدْرِكَ ٱلْعَمَرُ وَلَا الشَّمْسُ بَلْبَغِي لَمَا أَن تُدْرِكَ ٱلْعَمَرُ وَلَا النَّالِ مَا إِنِي النَّهَارُ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴿ لَا الشَّمْسُ بَلْبَغِي لَمَا أَن تُدُرِكَ ٱلْفَعَرُ وَلَا النَّالِ اللهِ مَنْ اللهِ يَسْبَحُونَ ﴿ لَا اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَا مُنْ اللهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ م

لفظة ﴿ سُبَحَنَ ﴾ علم دالً على التسبيح وتقديره: اسبّح تسبيحاً للّذي خلق أصناف الأشياء. ووجه تعلق الآية بما قبلها هو أنّه لما قال: ﴿ أَلَا عَلَى اللَّهِ عَلَى الْآيَوَ ﴾ وهم تركوه وعبدوا غيره فقال: ﴿ سُبْحَنَ الّذِي خَلَق الْآتُوجَ ﴾ وغيره لم يخلق شيئا وقد خلق سبحانه الأصناف والأشكال من الأشياء فالحيوان على مشاكلة الذكر للأنثى وكذلك النخل والحبوب أشكال فلذلك قال: ﴿ مِمّا تُنفِي الْآرَضُ ﴾ من سائر النبات ﴿ وَمِنْ أَنفُسِهِم ﴾ أي: وخلق منهم أولاد أزواجا ذكورا وإناثا ﴿ وَمِمّا لا يَعْلَمُونَ ﴾ مما في بطون الأرض وقعر البحار ولم يشاهدوه ولم يتصل خبره بهم. ﴿ وَمَايَةٌ لَهُمُ ﴾ ودلالة اخرى لهم النهار الضوء أي: نضمحل الضوء ونسلبه فيبقى الهواء مظلما كما كان لأن الله النهار الضوء أي: نضمحل الضوء ونسلبه فيبقى الهواء مظلما كما كان لأن الله يضيء الهواء بضياء الشمس فإذا سلخ منه الضياء كشط وازيل يبقى مظلما.

وقيل: إنّما قال سبحانه ﴿ نَسْلَخُ مِنْهُ النّهَارَ ﴾ لأنّه تعالى جعل الليل كالجسم لظلمته وجعل النهار كالجلد والقشر وهو عارض فالنهار كالكسوة والليلة أصل فهو كالجسم فإذا تميّز وانتزع منه الضوء ﴿ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ﴾ أي: داخلون في ظلام الليل لا ضياء لهم فيه.

وقرئ «لا مستقر لها» والمعنى واحد أي: لا قرار لها إلى انقضاء الدنيا ويمكن الشهر أي: ودلالة اخرى لهم الشمس أي: وقرئ «لا مستقر لها» والمعنى واحد أي: لا قرار لها إلى انقضاء الدنيا ويمكن أن يكون اللام للوقت والسبب نحو ﴿ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ ﴾ فالجري بسبب حصول

الوقت وقيل: معناه أنّها تجري لوقت واحد لا تعدوه ولا يختلف. أو المعنى أنّها تجري إلى أقصى منازلها في الشتاء والصيف لا يتجاوزها ولها في الارتفاع غاية لا تنقطع دونها وفي الهبوط غاية لا يتجاوزها ولا تقصر عنها فمستقرها ﴿ ذَالِكَ تَقَدِيرُ لَا تَعْمَعُ دُونُهَا وَفِي الهبوط غاية لا يتجاوزها ولا تقصر عنها فمستقرها ﴿ ذَالِكَ تَقَدِيرُ لَا القادر الّذي لا يعجزه شيء ﴿ الْقَلِيمِ ﴾ الّذي لا يخفى عليه.

وهاهنا بيان وهو: أنَّ المكان يدفع شبه الفلاسفة والزمان يدفع شبه المشبُّهة.

أمّا بيان الأوّل: وهو أنّ الفلسفيّ يقول: لو كان عدم العالم قبل وجوده لكان عند فرض عدم العالم قبل، وقبل وبعد لا يتحقّق إلّا بالزمان فقبل العالم زمان والزمان من جملة العالم فيلزم وجود الشيء عند عدمه وهو محال فنقول: إنّه قد وافقتمونا على أنّ الأمكنة متناهية لأنّ الأبعاد متناهية بالاتّفاق فإذن فوق السطح الأعلى من العالم يكون عدما وهو موصوف بالفوقيّة وفوق وتحت لا يتحقّق إلّا بالمكان ففوق العالم مكان والمكان من العالم فيلزم وجود الشيء عند عدمه فإن قالوا: فوق السطح الأعلى لا خلاً ولا ملأ نقول: قبل وجود العالم لا آن ولا زمان موجود.

وأمّا بيان الثاني: فلأن المشبّه يقول: لا يمكن وجود موجود إلّا في مكان فالله في مكان فنقول: فيلزمكم أن تقولوا: الله في زمان لأن الوهم كما لا يمكنه أن يقول: هو كان موجودا لا يمكنه أن يقول: هو كان موجودا ولا زمان وكل زمان فهو حادث وقد أجمعنا على أن الله قديم.

و وَالْقَمَرَ فَلَارَنَاهُ مَنَازِلَ حَقَى عَادَ كَالْمُرْجُونِ الْفَدِيرِ الْفَدِيرِ الْفَرِنَا وعينًا للقمر مجاري ومنازل أي: جعلنا القمر ذا منازل حذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه وهي ثمانية وعشرون منزلا ينزل كلّ يوم وليلة منزلا منها لا يختلف حاله إلى أن يقطع الفلك إلى أن يعود في آخر الشهر دقيقا كالعذق اليابس العتيق المعوج المقوس ثم يخفى يومين آخر الشهر.

وشبّهه سبحانه بالعذق لأنّه إذا مضى على العذق أيّام جف ويقوس فيكون أشبه الأشياء بالهلال والهلال به والغالب أنّ العذق يصير كذلك ويتقوس إذا مضى عليه ستّة أشهر.

وروى عليّ بن إبراهيم بإسناده قال: دخل أبو سعيد المكاري \_ وكان واقفيّاً \_ على أبي الحسن الوضاء فقال: أبلغ من قدرك أنّك تدّعي ما ادّعاه أبوك فقال له أبو الحسن: همالك أطفأ الله نورك وأدخل الفقر بيعك أما علمت أن الله سبحانه أوحى إلى عمران إنّي واهب لك ذكرا يبرأ الأكمه والأبرس فوهب له مريم ووهب لمريم عيسى فعيسى من مريم ومريم من عيسى وهيسى ومريم شيء واحد وأنا من أبي وأبي متي» فقال له أبو سعيد:

فأسألك عن مسألة قال: «سل ولا إخالك تقبل متي ولست من غدمي ولكن هلتها قال: ما تقول في رجل قال عند موته: كلّ مملوك لي قديم فهو حرّ لوجه الله؟ فقال أبو الحسن للنه: ما ملكه لستة أشهر فهو قديم وهو حرّ قال: وكيف صار كذلك؟ قال: «لأن الله يقول: ﴿ وَالْقَدَرَ ثَدَّنَاهُ مَنَاذِلَ حَنّ عَادَ كَالْمُرْجُونِ الْقَدِيرِ ﴾ مناه الله قديماً ويعود العرجون كذلك لستة أشهر، قال: فخرج أبو سعيد من عنده وذهب بصره وكان يسأل على الأبواب حتى مات(١).

ولا الشمس أبطأ سيرا من القمر فإن الشمس تقطع منازلها في سنة والقمر يقطعها الشمس أبطأ سيرا من القمر فإن الشمس تقطع منازلها في سنة والقمر يقطعها في شهر فلا يمكن أن يدرك أحدهما الآخر وخلقهما على وفق الحكمة وجعل لكل منهما ومن الكواكب مطالع ومجاري مخصوصة متعبّنة فالشمس لم تكن تصلح لها سرعة الحركة بحيث تدرك القمر وإلّا لكان في شهر واحد صيف وشتاء فحيننذ لا تدرك الثمار ولا تنضج. ﴿وَلَا النَّالُ سَابِقُ النَّهَارِ ﴾ ولا

١- تفسير القمي، ج٢، ص٢١٥.

يسبق الليل النهار ولا يجتمع ليلتان ليس بينهما يوم بل يتعاقبان ووكل فلك يسبق الليل النهار ولا يجتمع ليلتان ليس بينهما يوم بل يتعاقبان ووكل من الشمس والقمر والنجوم وذكر الشمس والقمر يشعر مشعر بالكواكب والنون عوض عن الضمير الذي ذكر الشمس والقمر يشعر بوجود الضمير. في فلك يسيرون بانبساط وسهولة وكل ما انبسط في شيء فقد سبح فيه ومنه السباحة في الماء. وإنّما قال: ويسبح فيه ومنه السباحة في الماء. وإنّما قال: ويسبح فيه ومنه السباحة في الماء. وإنّما قال: ويسبح فيه ومنه اللها فعل مثل الأدمين ووصفها بصفة من يعقل كما قال: وما لكرّ لما أضاف إليها فعل مثل الأدمين ووصفها بصفة من يعقل كما قال: وما لكرّ لما أضاف إليها فعل مثل الأدمين ووصفها بصفة من يعقل كما قال:

ويستنبط من بعض الأخبار كما ورد عن الرضائظة أنَّ للنهار خلق قبل الليل(١٠).

رَدَايَّةٌ لَمُنْمُ أَنَّا حَلْمَا ذُرِيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ وَخَلَقْنَا لَمْمُ مِن مِثْلِهِ. مَا يَرْكُبُونَ ﴿ وَلِمَ مُلْمَا أَنْفُونَهُمْ فَلَا صَرِيحَ لَمُمْ وَلَا هُمْ يُنقَدُونَ ﴾ إلا رَحْمَةُ مِنَا وَمَا خَلْفَكُو اللهُ يَعْمُ وَلَا هُمْ يُنقَدُونَ اللهِ يَكُمْ وَمَا خَلْفَكُو الْعَلَمُ الشَّمُونِينَ اللهِ يَعْمُ وَمَا خَلْفَكُو اللهُ مُرْمَونِينَ ﴾ وَمَا تَلْفَكُو اللهُ مُلْمَ اللهُ مَا اللهِ يَعْمُ وَمَا خَلْفُوا عَنْهَا مُعْمِضِينَ ﴾ وَلِذَا قِيلَ هُمُ أَنفِقُوا مِنَا وَلَا يَعْمُ اللهُ مَا اللهِ يَعْمُ وَلَا اللهِ يَعْمُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ مُن اللهُ مَن اللهُ الله

ثم امتن الله على خلقه بذكر فنون نعمه دالًا بذلك على وحدانيته فقال:

﴿ وَمَايَةٌ ﴾ وحجة وعلامة لهم على اقتدادنا ﴿ أَنَّا جَلْنَا ذُرِيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ

الْمَشْحُونِ ﴾ أي: آباءهم وأجدادهم الذين هؤلاء من نسلهم وانتشر منهم خلق

كثير وتسمّى الآباء «ذرية» من ذرء الله الخلق لأن الأبناء والأولاد خلقوا منهم

١ مجمع البيان، ج٨، ص ٢٧٥، وبحار الانوار، ج٥٤، ص ٢٢٧.

وسمّي الأولاد ذريّة لأنّهم خلقوا من الآباء وقيل: الذريّة هم الصبيان والنساء وخص الذريّة بالذكر في السفينة مع أن الآباء أيضا حملوا لضعفهم ولأنّه لا قوة لهم على السفر كقوة الرجال. ﴿ فِي الْفُلُكِ الْمُشَحُونِ ﴾ أي: سفينة نوح المملوة من الناس وما يحتاج إليه من فيها فسلموا من الغرق والفلك السفينة لأن السفينة تدور في الماء ومنه الفلك لأنّها تدور بالنجوم وفلك ثدي المرأة إذا استدار.

وَرَنَاقَنَا لَمُ مِن مِنْلِهِ مَا يَرَكَبُونَ \* وَلِي لَمُنْأَ ﴾ إذا حملناهم في السفن وَنَهْ بِعَيْبِ الرياح والأمواج وَفَلَا صَبِحَ ﴾ ولا مغيث وَلَمُمْ وَلا هُمْ بُقَدُونَ ﴾ ولا يخلصون من الغرق. وهاهنا بيان لغوي صرفي وهو أنه جعل الفلك تارة جمعا مثل قوله: ﴿وَرَبَرُكِ ٱلفَلْكَ مَوَاخِرَ ﴾ واخرى فردا مثل قوله: ﴿وَرَبَرُكِ ٱلفَلْكَ مَوَاخِرَ ﴾ واخرى فردا مثل قوله: ﴿وَقَ الْفُلْكِ ٱلمُشْتِلُ الْذِي وضعت توله: ﴿ وَفِي ٱلْفُلْكِ المَشْتِلُ اللّه المُسترِك الذي وضعت الصورة متحدة مثلها قولك: سجد يسجد سجودا للمصدر وهم قوم سجود في الصورة متحدة مثلها قولك: سجد يسجد سجودا للمصدر وهم قوم سجود في جمع ساجد نظن أنها كلمة واحدة لمعنيين وليس كذلك بل السجود عند كونه مصدرا حركة أصلية وحركة السجود عند كونه للجمع حركة متغيّرة حيث إن الجمع يشتق من الواحد وهو ساجد ولا بد أن يلحق المشتق تغيير في الحركة أو في الحروف أو في مجموعها فساجد لمنا أردنا أن نشتق منه لفظ جمع غيّرناه وجئنا بلفظ السجود إذا عرفت هذا فالفلك عند كونه واحدا للجمع فيكون واحدها فلكة انتهى.

﴿ وَخَلَقْنَا لَمُمْ مِن مِثْلِهِ، مَا يُرْكِبُونَ ﴾ أي: وخلقنا لهم من مثل سفينة نوح سفنا يركبون فيها هؤلاء كما ركب أولئك والمراد السفن الّتي عملت بعد

١\_سورة النحل: ١٤.

سفينة نوح على صورتها وشكلها وحاصل المعنى أن خلقنا لهؤلاء مثل ما خلقنا للمتقدّمين منهم ودمنه في قوله: ﴿ يَنْ يَنْلِمِهُ عَيلَ: صلة زائدة مثل ما جاءني من أحد لكن سيبويه يقول دمن الا تقع صلة إلّا بعد النفي لكن هي مبيّنة وقيل: المراد وخلقنا منا يماثل الفلك ما يركبون من الإبل فإنها سفائن البرّ وقيل: مما يماثل السفينة المراد الحمولة من الدواب كالإبل والبقر والحمير وإنّما جعلها مخلوقة لله مع كونها من مصنوعات العباد ليس لمجرد كون صنعهم بإقدار الله وإلهامه بل لمزيد اختصاص أصلها بحكمته وقدرته كما يعرب عن هذا المعنى قوله: ﴿ وَاصْنَعَ ٱلْفُلُكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَسَمِهَا فَهُ ('').

﴿ وَلِن نَشَأَ نُفْرِقَهُمْ فَلَا صَرِيخَ لَمُمْ وَلَا هُمْ يُنقَدُونَ ﴿ إِلَّا رَحْمَةُ مِنَا وَمَتَنَعًا إِلَن حِينِ ﴾ أي: لا يغاثون ولا ينقذون ﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِننَا ﴾ فيمن علم الله منه أنه مؤمن أو سيؤمن أو ننقذهم للتمتّع زمانا قليلا في الدنيا ونمتّعه إلى حين قدرناه لتقضى آجالهم.

وَاعملوا لها وَوَمَا خَلَفَكُمْ اي: للمشركين وَانَقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ الله من أمر الاخرة واعملوا لها وَمَا خَلَفَكُمْ من أمر الدنيا واحذروها ولا تغتروا بها أو اتقوا ما مضى من الذنوب وما تأتي من الذنوب بالتوبة للماضي والاجتناب للمستقبل وقيل: معناه: اتقوا العذاب المنزل على الأمم الماضية وما خلفكم من العذاب الآخرة وجواب و وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ محذوف أي: إذا قيل لهم اتقوا لعلكم ترحمون لا يتقون ويعرضون ويدل على هذا المحذوف قوله تعالى: ووَمَا تَنْهِم يَنْ مَايَةِ مِنْ المُعْرَضِينَ وَالمُعْمَا الله النفي تَنْهُ المحذوف قوله تعالى: وَمَا الله عَنْ النفي الحجج والمعجزات وومن في قوله: وين مَايَة على الله المنافية الله على الله النفي التي تزاد بعد النفي للتأكيد والاستغراق ومن الثانية للتبعيض أي: ليس تأتيهم آية إلّا أعرضوا عنها للتأكيد والاستغراق ومن الثانية للتبعيض أي: ليس تأتيهم آية إلّا أعرضوا عنها

۱\_سورة هود: ۳۷.

1 · 9 ......

وذلك سبيل من ضل الهدى وخسر الآخرة. ﴿ وَلِذَا فِيلَ لَمُمْ ﴾ أيضا ﴿ أَنفِقُوا مِنَا وَذَلَكُ سبيل من ضل الهدى وخسر الآخرة. ﴿ وَلِذَا فِيلَ لَمُمْ ﴾ أيضا ﴿ أَنفِقُوا مِنَا وَجَبِ اللّه عليكم ﴿ قَالَ اللّهِ عَلَى اللّه عليكم ﴿ قَالَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الْحَبْوا في منع الإنفاق والحقوق بأن قالوا: كيف نطعم من يقدر اللّه على إطعامه ولو شاء الله إطعامه أطعمه فإذا لم يطعم دل على أنّه لم يشأ إطعامه.

واختلف في هؤلاء القائلين: فقيل: هم اليهود حين أمروا بإطعام الفقراء وقيل: هم مشركوا قريش قال لهم أصحاب الرسول الشيخ: أطعمونا من أموالكم ما زعمتم أنّه لله وذلك قوله: ﴿ هَكَذَا لِلّهِ مِزَمِّيهِ اللهِ وقيل: هم الزنادقة من الناس الذين أنكروا الصانع تعلّقوا بقوله: ﴿ رَزَقَتْ وَحَرَمُكُم فَلمَ تَأْمُرُونَ بإعطاء الرازق فلا فائدة في التماس الرزق منّا وقد رزقتا وحرَمكم فلم تأمرون بإعطاء من حرمه اللّه؟

﴿ إِنَّ أَشَدُ إِلَّا فِى ضَلَنلِ شِينِ ﴾ هذا من بقيّة قول الكفّار لمن أمرهم بالإطعام. وقيل: إنّه من قول الله حين ردّوا هذا الجواب.

﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ حَلَمًا ٱلْوَعَدُ ﴾ الّذي تعدنا به نزول العذاب بنا ﴿ إِن كُنتُمْ مَندِقِينَ ﴾ أنت وأصحابك وهذا استهزاء منهم بخبر النبيّ وخبر المؤمنين.

فقال تعالى في جوابهم: ﴿ مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَيُودَةً ﴾ أى ما ينتظرون إلّا صيحة واحدة يريد النفخة الاولى عن ابن عبّاس، أي: إن القيامة تأتيهم بغتة ﴿ وَأَنْدُهُمْ ﴾ الصيحة ﴿ وَهُمْ يَخِيسَمُونَ ﴾ أي: يختصمون ويتناظرون في الأسواق وفي الحديث: تقوم الساعة والرجلان قد نشروا ثوبهما يتبايعانه فما يطويانه حتّى تقوم الساعة والرجل يرفع أكلته إلى فيه فما تصل إلى فيه حتّى تقوم الساعة والرجل يرفع أكلته إلى فيه فما تصل إلى فيه حتّى تقوم الساعة والرجل يرفع أكلته إلى فيه فما يسقيها حتّى تقوم الساعة والرجل يله وماشيته فما يسقيها حتّى تقوم

ا ـ سورة الانعام: ١٣٦.

وقيل: وهم يختصمون هل ينزل بهم العذاب أم لا؟ فإن قيل: إنّهم ما كانوا ينتظرون بل كانوا يجزمون بعدمها.

فالجواب: أن الانتظار فعلي لأنهم كانوا يفعلون ما يستحقون به البوار وتقريب الساعة والعذاب. والتنكير في الصيحة لبيان عظمتها وهولها كقولك: إن لفلان مالا أي: كثير عظيم وقوله: ﴿وَهُودَةً ﴾ للتأكيد والمبالغة في شدة الصيحة أي: لا يحتاج معها إلى ثانية وتأخذهم وتعمهم بالأخذ وتصل إلى من في المشارق والمغارب.

﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْمِيَةً وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْحِعُونَ ﴾ فبيّن الله سبحانه شدة الأخذ بحيث لا يمهلهم إلى أن لا يتمكّنوا من الوصيّة، والتوصية بالقول والقول يوجد أسرع ممّا يوجد الفعل كأنه قال سبحانه: لا يستطيعون كلمة فكيف فعلا يحتاج إليه زمان معتدّ به من أداء الواجبات وردّ المظالم؟

ولفظ التوصية ذكر في الآية لبيان أنّه لا قدرة له على أهم الأمور فإن وقت الموت الحاجة إلى الوصيّة أقدم من كلّ الأمور والتنكير في التوصية للتعمّم ولأن التوصية قد يحصل بالإشارة فالعاجز عنها عاجز عن غيرها والحاصل أن الساعة إذا أخذتهم بغتة لم يقدروا على الإيصاء بشيء ولا يقدرون إلى الرجوع إلى أهليهم. ثمّ بيّن سبحانه ما بعد الصيحة فقال:

رَبُونِخَ فِي الصَّورِ فَإِذَا هُم مِنَ الْأَبْدَاثِ إِلَى رَبِهِمْ يَدِيدُونَ ﴿ فَالَوْا الْمُعْدَلُ وَمَدَقَ الشَّورَ الْمُؤْلِثُ الْمُؤْلِثُ مَنْ مَعْدَدُ الرَّعْدَنُ وَمَدَقَ الْمُرْسَلُونَ الْمُؤْلِثُ مَنْ مَعْدُونَ اللَّهُمْ مَجِيعٌ لَدَيْنَا مُحْمَثُرُونَ ﴿ فَالْمُؤْمِنَ اللَّهُ مَا جَعِيعٌ لَدَيْنَا مُحْمَثُونَ ﴿ فَالْمُؤْمَ لَا تُعْلَمُ نَفْشَ مَسَيْنًا وَلَا لَجُمْزُونَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ وأن أضحن الجنّنة الجؤم في شغل فكهون ﴿ فَمْ وَأَزْوَجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى إِلَّا أَضَحَنَ الْجُمْنُةِ فِي ظِلَالٍ عَلَى اللّهِ مَا وَأَذَوَجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى اللّهُ مَا وَيَعْدُونَ فِي اللّهُ مَا وَيَعْمُونَ اللّهِ مَا وَيَعْمُونَ فِي اللّهُ مَا وَيَعْمُونَ فِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

اَلْأَرَآبِكِ مُثَكِمُونَ ۞ لَمُنهُ فِيهَا فَنَكِمَةٌ وَلَهُمْ مَمَا يَذَعُونَ ۞ سَلَنُمْ فَوْلَا مِن رَبِ رَجِيمٍ ۞ وَاَمْتَنُوا الْيُومَ آئِهَا الْمُجْرِمُونَ ۞ ۞ أَلَرَ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنَهِينَ مَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانُ إِنَّهُ لَكُو عَدُقٌ مُبِينٌ ۞

أخبر اللَّه عن النفخة الثانية وما يلقونه فيها إذا بعثوا بعد الموت فقال:

﴿ وَيُونَى إِنَّ الشَّورِ ﴾ فإن قيل: إن في هذا الموضع يقول: ﴿ وَهَا هُمْ مِنَ النَّمْدَاثِ إِلَىٰ رَبِهِمْ يَدِيدُ الْمَرْثُ ﴾ وفي موضع آخر ﴿ مُؤْمَّ نُفِخَ فِيدِ الْفَرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيكُمْ يَكُمْ بَعُلُدُونَ ﴾ والقيام غير النسلان وقوله: في الموضعين ﴿ فَإِذَا هُمْ ﴾ يقتضي أن يكونا معا فالجواب أن القيام لا ينافي المشي السريع ولا ينافي النظر والماشي قائم أو أن المواضع كثيرة أو أن لسرعة الأمور كان الكلّ في زمان واحد كقول امرئ القيس: ومكر مفر مقبل مدبر معاً».

وبالجملة فصارت النفختان مؤثرتين في أمرين متضادين الإحياء والإماتة والصوت الهائل يزلزل الأجسام فعند الحياة لما كانت الأجزاء مجتمعة فزلزلها فحصل فيها تفريق وأما حالة الموت كانت الأجزاء متفرقة فزلزلها فحصل فيها الإجتماع فعند الاجتماع تتفرق وعند الافتراق تجتمع.

فائدة: اعلم أن «إذا» التي للمفاجاة هي «إذا» التي للظرف لكن الشيء قد يكون ظرفا للشيء معلوما كونه ظرفا فعند الكلام يعلم كونه ظرفا وعند المشاهدة لا يتجدد علم كقول القائل؛ إذا طلعت الشمس أضاء الجو وإذا رأى إضاءة الجو عند الطلوع لم يتجدد علم زائد وأمّا إذا قلت: خرجت فإذا أسد بالباب كان ذلك الوقت ظرف كون الأسد بالباب لكنّه لم يكن معلوما فإذا رآه علمه فحصل العلم بكونه ظرفا مفاجاة عند الإحساس فقيل: «إذا» للمفاجاة.

مسألة فلو قيل: أين يكون ذلك الوقت أجداث وقد زلزلت الصيحة

١-سورة الزمر: ٦٨.

الجبال؟ وذلك بأن يجمع الله الأجزاء كل واحد في الموضع الذي قبر فيه فيخرج من ذلك الموضع وهو جدثه. وفي الآية إشعار بكمال القدرة حيث إنه في زمان واحد يجتمعون وينسلون إلى الموضع الذي يحكم الله فيه ولا حكم لغيره سراعا فلما رأوا أهوال القيامة ﴿ قَالُوا يَوْهَلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَدِنا ﴾ أي: يقولون: ﴿ يَوَهَلْنَا مَنْ بَعَثَنا مِن مَرْقَدِنا ﴾ أي: يقولون: ﴿ يَوَهَلُنَا ﴾ وقرئ ديا ويلتناه أي: كل واحد منهم يقول: يا ويل احضر فهذا أوان حضورك وقرئ من أهبنا من هب من نومه إذا انتبه وإنما يقولون: ﴿ مِن مَرْقَدِنا ﴾ ؟

قيل: إن للكفّار هجعة بين النفختين ويرفع الله العذاب عنهم بين النفختين فيرقدون ويجدون فيها طعم النوم فإذا بعثوا بالنفخة الثانية وشاهدوا أهوال القيامة دعوا بالويل والثبور وقالوا ذلك أو أنّهم لكثرة ما يشاهدون من الأهوال يختلط عقولهم يظنّون أنّهم كانوا نياما وقيل: إذا عاينوا جهنّم وما فيها من أنواع العذاب يصير عندهم عذاب القبر في جنبها مثل النوم فيقولون ذلك.

وقرئ «من بعثنا» بمن الجارة والمصدر. و«المرقد» إمّا مصدر أي: رقادنا أو اسم مكان أريد به الجنس أي: المراقد والقبور.

ثمّ يقولون: ﴿ هَنَا مَا وَعَدَ الرَّمْنَ وَصَدَفَ الْمُرْسَلُونَ ﴾ فيما أخبرونا عن هذا المقام وهذا البعث قال قتادة: أول الآية من قول الكافرين وأخرها للمسلمين: قال الكافرون: ﴿ يَوْرَبُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقِدِنَا ﴾ وقال المسلمون: ﴿ هَنَا مَا مَعَدُنا مَا وَعَدَ الرَّمْنَ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴾ .

ثمَّ أخبر سبحانه عن سرعة بعثهم فقال: ﴿ إِن كَانَتَ إِلَّا مَيْحَةً وَحِدَةً ﴾ أي: لم تكن المدة والنفخة إلّا مدة صيحة واحدة ﴿ وَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْمَثُرُونَ ﴾ أي: فإذا الأولون والآخرون مجموعون في عرصات القيامة محصورون في موقف الحساب وقوله: ﴿ مُحْمَثُرُونَ ﴾ يدل على أن كونهم محصورون في موقف الحساب وقوله: ﴿ مُحْمَثُرُونَ ﴾ يدل على أن كونهم

ينسلون إجباري لا اختياري.

ثمّ بين سبحانه ما يكون في ذلك اليوم بقوله: ﴿ فَالْيَوْمَ لَا تُظْلَمُ نَفْشُ ﴾ ليأمن شَيْخًا وَلَا تُخْلَمُ نَفْشُ ﴾ ليأمن المؤمن ﴿ وَلَا تُظْلَمُ نَفْشُ ﴾ ليأمن المؤمن ﴿ وَلَا تُخْلَمُ نَفْشُ ﴾ ليأمن المؤمن ﴿ وَلَا تُخْرَوْنَ ﴾ لييأس الكافر والمعنى أنه لا ينقص من له حقّ شيئا من حقّه من الثواب والعوض بل الأمور جارية على مقتضى العدل.

ثم ذكر سبحانه حال أوليائه فقال: ﴿ إِنَّ أَصَحَنَ الْجُنَةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلِ فَيَكُونَ ﴾ شغلهم النعيم عن أهوال القيامة وغمرهم سرورهم عمّا فيه أهل النار من العذاب وأن أهل العذاب أقاربهم، قال ابن عبّاس: شغلوا بافتضاض العذاري وهو المروي عن الصادق التهافي قال: ووحواجبهن كالأهلة وأشفار أعينهن كقوادم النسورة (٢) وقيل: باستماع الألحان مشغولون.

وقيل: شغلهم في الجنّة سبعة أنواع من الثواب لسبعة أعضاء فثواب الرجل بقوله: ﴿ اَدَّغُلُوهَا بِسَلَيْمِ ءَلِمِزِينَ ﴾ " وثواب اليد ﴿ يَنْتَرَعُونَ فِهَا كَأْسًا لَا لَنْقُ وَيُواب البطن ﴿ كُلُوا وَاَشْرَبُوا هَنِيسَتًا ﴾ في وثواب البطن ﴿ كُلُوا وَاَشْرَبُوا هَنِيسَتًا ﴾ الآية، وثواب الأضوات المطربة الآية، وثواب الأدن ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَفُوا ﴾ يسمعون الأصوات المطربة وثواب العين ﴿ وَشَلَدُ ٱلْأَعْبُتُ ﴾ " فاكهون فرحون والفكه الطيب النفس الضحوك فظهور البشر في الوجه والجبهة يقال: رجل فكه وفاكه ولم يسمع

١ مجمع البيان، ج٨ ص ٢٨٢، وبحار الانوار، ج٨، ص ٩٤.

٢\_القوادم: الريشات التي في مقدم الجناح وهي كبارها والنسور جمع نسر: الطائر المعروف.

٣ منورة الحجر: 2٦.

عـ سورة الطور: ٧٣ ـ ١٩.

٥ ـ سورة الواقعة: ٢٢ ـ ٦٢.

٦\_سورة الزخرف: ٧١.

لهذا فعل في الثلاثيّ أو مأخوذ من الفكاهة فهو كناية عن الأحاديث الطيّبة وقيل: ﴿ فَلَكِهُونَ ﴾ أي: ذوو فكاهة كما يقال: لاحم وشاحم أي: ذو لحم وشحم.

وَمُ وَأَزْوَنَهُ مُن فِلْدَلِ ﴾ هم وحلائلهم في الدنيا ممن وافقهم على الممانهم في أستارهم من الظلال الّتي لا حرّ فيها ولا برد وقيل: المراد من الأزواج اللّاتي زوّجهم الله من الحور العين في ظلال أشجار الجنّة أي: في ظلال تسترهم من نظر العيون إليهم ﴿عَلَى الْأَرْآبِكِ ﴾ وهي السرر وعليها الحجال وقيل: هي الوسائد ﴿مُثِّكِمُونَ ﴾ عليها وجالسون جلوس الملوك إذ ليس عليهم من الأعمال شيء وكلّما اتّكئ عليه فهو أريكة والجمع «أرائك».

﴿ لَمُنَمْ فِيهَا ﴾ أي: في الجنّة ﴿ فَلَكِمَةٌ وَلَمُنْمَ مَا يَدَّعُونَ ﴾ أي: ما يتمنّون ويشتهون واماه موصولة أو موصوفة ويدعون يفتعلون من الدعاء عبّر بها عن مدعو عظيم الشأن أي: كلّ ما يدعونه حاصل لهم قال أبو عبيدة: يقول العرب: ادّع عليّ ما شئت أي: تمن عليّ.

ثمّ بين سبحانه ما يشتهون فقال: ﴿ سَلَنُمْ ﴾ أي: لهم سلام ومنى أهل الجنّة أن يسلم اللّه عليهم ﴿ قَوْلًا مِن رَبّ رَجِيرٍ ﴾ وسلام بدل من ﴿ قَا يَدّعُونَ ﴾ كأنّه لمّا قال: ﴿ وَهُمْ مَا يَدّعُونَ ﴾ بينه ببدله فقال: «لهم سلام» فيكون في المعنى «سلام» كالمبتد، الذي خبره «لهم» كما يقال: لزيد مال أو سلام خبر لمبتده محذوف والمعنى ما يدّعونه لهم وهو سلام يقال لهم. ﴿ قَوْلًا ﴾ كائنا من واسطته تعالى ومن جهة لطفه وإكرامه إمّا بواسطة الملك أو بدونها مبالغة في تكريمهم قال ابن عبّاس: والملائكة يدخلون عليهم بالتحيّة من رب رحيم.

ثم ذكر سبحانه أهل النار فقال: ﴿ وَأَمْتَنْزُواْ اَلْيُوْمَ آَيُهَا الْمُجْرِمُونَ ﴾ أي: يقال لهم: انفصلوا واعتزلوا معاشر العصاة والكفرة من جملة المؤمنين وكونوا على حدة قيل: إن لكلّ كافر بيتا في النار يدخل فيه فيردم ويسد بابه لا يرى ولا يرى.

ثمّ خصّهم بالتوبيخ فقال: ﴿ أَلَمْ أَفَهَدَ إِلَيْكُمْ يَنَهِى مَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشّيْطَانَ ﴾ ألم أنهاكم على ألسنة الأنبياء والرسل في الكتب المنزلة أن لا تطبعوا الشيطان فيما يأمركم به وقلت لكم: ﴿ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُولٌ مَهِينٌ ﴾ ظاهر العداوة عليكم. وفي هذه الآية دلالة على أنّه سبحانه لا يخلق عبادة الشيطان لأنّه حذر عباده عن عبادته ووبّخ عليه ولا يجور أن يوبّخ ما خلقه.

ثمّ بين سبحانه ما يقوله للكفّار يوم القيامة ﴿ وَأَنِ اعْبُدُونِ ﴾ فوصف عبادته بأنّه طريق مستقيم من حيث كان طريقاً إلى الجنّة وذكر عداوة الشيطان لبني آدم فقال: ﴿ وَلَقَدْ أَسَلٌ مِنكُر جِيلًا كَثِيرًا ﴾ أي: أضل الشيطان خلقا كثيرا منكم بأن دعاهم وأغواهم وحملهم على الضلال ﴿ أَفَلَمْ تَكُونُوا تَمْقِلُونَ ﴾ أنه يغويكم ويصديكم عن الحق فتنبهون وصورة الكلام صورة الاستفهام ومعناه الإنكار عليهم والتبكيت لهم. وفي هذا بطلان مذهب أهل الجبر في أن الله لم يرد إضلالهم لأنه سبحانه أنكر إضلال الشيطان إيّاهم ووبّخهم على متابعتهم إيّاه.

وهاهنا بيان وهو أنّه إن دعتك نفسك إلى فعل فانظر أهو مأذون فيه أو ممنوع عنه والنظر في هذا الأمر لا بدّ وأن يكون من جهة الشرع ومن بيان الشارع فإن لم تكن مأذونا فيه فنفسك هي الشيطان أو معها الشيطان يدعوك فإن اتبعته فقد عبدته ثمّ إنّ الشيطان يأمر أولا بمخالفة الله ظاهرا فمن أطاعه فقد عبده ومن لم يطعه فلا يرجع عنه بل يقول له: اعبد الله كي تكون عزيزا عند الناس وليرتفع شأنك عندهم وينتفع بك إخوانك وأعوانك وذلك لأنّ

غرضه اللعين أن يفسد عملك وينتزعه عن القربة ويدخله في الشرك ويجعله هباء منثورا وأنت بزعمك أنّك عبدت اللّه فهذا نوع من عبادة الشيطان وإطاعته ونوع آخر أن يحملك على المعاصي وذلك أيضا على تفاوت فمن المعاصي ما يقع والعامل فيه موافق جنانه ولسانه وأركانه ومنها ما يقع والجنان واللسان مخالف للجوارح ويرتكب جريمة كارها بقلبه لما يقترف من ذنبه مستغفرا لربّه يعترف بسوء ما يقترف فهو أيضا عبادة الشيطان بالأعضاء الظاهرة ومتى كان العاصي منزجرا مستكرها بالقلب فهو مصداق الحديث النبوي حيث قال: «قال الله: لو لم تذنبوا لخلقت أقواما يذبون ويستغفرون فأغفر لهم».

إذا عرفت هذا فالطاعة التي تقع بالأعضاء الظاهرة للشيطان إذا كانت البواطن طاهرة فمكفّرة بالأسقام والآلام كما ورد في الأخبار ومن ذلك قوله علي المحتى من فيح جهتمه (الله وقوله علي المحلود والله المنفوب المثل هذه الذنوب ويدل عليه ما قال علي الحدود واللها كقارات الله وما يكون بالقلوب فلا خلاص عنه إلا بالتوبة والندم وإقبال القلب على الرب فالقلب أمير واللسان خاصته والأعضاء خدمه فما يصدر من القلب فهو العظيم من الذنب لأنه أعرض عن الله وأقبل على محبة غير الله فهو المستعقب للعقاب الأليم والعمدة في سبب عداوة إبليس لآدم تكرمة آدم فحسده وشقاوة إبليس بسبب ترك السجود لآدم فإذا كان الشيطان للإنسان عدوا مبينا فما بال الإنسان يميل إلى مراضيه من الشراب والزنا ويكره عدوا مبينا فما بال الإنسان يميل إلى مراضيه من الشراب والزنا ويكره

ا ـ دعائم الإسلام، ج٢، ص١٤٦، وسائل الشيعة، ج٢، ص١٤٧.

٢- تفسير الرازي، ج٢٦، ص٩٧، والدّر المنثور، ج٢، ص٩٨.

٣- تفسير الرازي، ج٢٦، ص٩٧.

مساخطه من العبادة والمجاهدة والسبب أن اللعين يستولى على الإنسان بمعونة من نفس الإنسان وترك الإنسان الاستعانة بالله فيستعين الشيطان بالشهوة التي خلقها تعالى فيه لجواز التكليف ولمصالح بقائه وبقاء نوعه والجاهل يجعلها سببا لفساد حاله وتتقوى الشيطان بالدعوة بها إلى مسالك المهالك كما أن اللعين يستعين بغضبه الذي خلقه الله فيه لدفع المفاسد عنه فيجعله سببا لوباله وفساد أحواله وميل الإنسان إلى المعاصى كميل المريض إلى المضار فترى المحموم يريد الماء البارد وهو يزيد في مرضه وصحيح المزاج والعاقل لا يشتهي إلَّا ما ينفعه فالدنيا كالهواء الوبيء لا يستغني الإنسان عن الاستنشاق وهو المفسد لمزاجه ولا طريق له في الاستخلاص إلَّا الاستصلاح بالهواء الطيب والروائح العطرة والرش بالخل والماورد فكذلك طريقة الإصلاح في الدنيا ترك استنشاق الهواء الوبيء الَّذي هو الشيطان، وترك هوى النفس الّذي يعين عدو اللّه وتحريف الهوى بالتذكّر والذكر الطيّب الّذي هو بمنزلة الخلّ والعطر لفساد الهواء، فإذا صحّ مزاجه فحيننذ لا يميل إلَّا إلى الحقِّ ويحصل له مع العبادة الفة فهنالك يعترف الشيطان بأنَّه ليس له عليه سلطان ولا يكون من حزب الضالين بل من المفلحين.

مسألة: في الجبل ستّة لمغات: كسر الجيم والباء مع تشديد اللام وضمّهما مع التخفيف وتسكين وضمّهما مع التخفيف وتسكين الباء وتخفيف اللام مع ضمّ الجيم ومع كسره وفي معنى الجبل الجيم والباء واللام لا يخلو عن معنى الاجتماع والجبل فيه اجتماع الأجسام الكثيرة فالمراد من الجبلة الجمع العظيم.

﴿ هَنذِهِ. جَهَنَمُ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ بين سبحانه مآل أهل الضلال يخاطبون بعد التوبيخ ويقال لهم: ﴿ هَنذِهِ. جَهَنَّمُ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ وذلك

عند إشرافهم على شفير جهنَم أي: كنتم توعدونها على ألسنة الرسل بمقابلة عبادة الشيطان.

﴿ أَصَٰلُوهَا ٱلْيَوْمَ ﴾ أمر إهانة وتنكيل كقوله: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنَ ٱلْعَنْبِيرُ السَّحَرِيمُ ﴾ (أ) أي: ادخلوها وقاسوا فنون عذابها وأصل الصلاء اللزوم ومنه المصلّي الذي يجيء في أثر السابق للزومه أثره وقيل: معناه: صيروا صلاها أي: وقودها بما كنتم تكفرون جزاء على كفركم بالله وتكذيبكم أنبياء الله.

﴿ اَلْبَوْمَ خَنْسَدُ عَلَىٰ أَفْرَهِهِمْ ﴾ والمراد الختم حقيقة يوضع على أفواه الكفّار يوم القيامة فلا يقدرون على النطق ﴿ وَتُكَلِّمُنَا ۚ آيْدِيهِمْ وَكَثْمَهُ أَرْجُلُهُم ﴾ الكفّار يوم القيامة فلا يقدرون على النطق ﴿ وَتُكَلِّمُنَا ۚ آيْدِيهِمْ وَكَثْمَهُ أَرْجُلُهُم ﴾ أي: تستنطق الأعضاء الّتي لا تنطق في الدنيا لتشهد عليهم.

واختلف في كيفيّة الشهادة من الجوارح على وجوه:

أحدها: أنَّ اللَّه يجعلها خلقة يمكن أن تتكلُّم وتعترف بذنوبها.

وثانيها: أنّ اللّه يجعل فيها كلاما وإنّما نسب الكلام إليها لأنّه لا يظهر إلّا من جهتها.

وثالثها: أنّ اللّه يجعل فيها آيات دالّة على أنّ أصحابها عصوا المعاصي فسمّي ذلك شهادة منها كما يقال: عيناك تشهدان كذا.

﴿ يِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ أي: تنطق الأعضاء بما كسبوا في الدنيا من الذنوب فجعل الله الشاهد عليهم منهم.

وَلَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَهْيُنِهِمْ فَأَسْتَبَعُواْ الصِّرَطَ فَأَنِّ يُبْعِيرُونَ ۖ اللهُ وَلَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَهْيُنِهِمْ فَأَسْتَبَعُواْ الصِّرَولَ اللهُ السَّتَطَاعُوا مُضِيبًا وَلَا وَلَوْ نَشَاءُ لَتَسَخْنَاهُمْ عَلَىٰ مَحَكَانَتِهِمْ فَمَا السَّتَطَاعُوا مُضِيبًا وَلَا يَزْجِمُونَ اللهُ وَمَا يُوجَمُونَ اللهُ وَمَا يُرْجِمُونَ اللهُ وَمَا يُوجَمُونَ اللهُ وَمَا يُرْجِمُونَ اللهُ وَمَا لَيَعْقِلُونَ اللهُ وَمَا

ا\_سورة الدخان: ٤٩.

عَلَمْنَنَهُ ٱلشِيغَرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُۥ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْوَانٌ مُبِينٌ ۞ لِيُمنذِرَ مَن كَانَ حَيًّا وَيَحِقَ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ ۞

أخبر سبحانه عن قدرته على إهلاكهم وبيان استحقاق هؤلاء الكفّار الذين جحدوا وحدانيته فقال:

وَلَوْ نَشَآهُ عَقوبتهم بما ذكر من الطمس والمسخ. والطمس محو الشيء حتى يذهب أثره ولا يدرك منه شيء ولو أردنا أن نفعل بهم ما يوجب جناياتهم المستدعية لها لطمسنا على أعينهم وفَاستَبَقُوا المِسرَطَ على يعني فأرادوا أن يستبقوا إلى الطريق الذي اعتادوا سلوكه وفَالَث يُبُورُون فالطريق وكيف يترددون إلى منازلهم لأنه الطريق وكيف يترددون إلى منازلهم لأنه إذا طمست أعينهم لم يهتدوا إليها وقيل: المعنى و وَلَوْ نَشَآهُ لَطَسَنَا ﴾ أي: فطلبوا طريق الحق وقد عموا عنه فكيف يبصرون؟ عن ابن عباس.

و رَاتُو نَشَاهُ لَتَسَخَنَهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِمْ فَمَا أَسْتَعَلَّهُوا مُضِيًّا وَلا يَرْجِعُونَ فَهَا السَّعَلَيْهُ أَو الحسيّة يَرْجِعُونَ فَهَا المعقليّة أو الحسيّة غير الحسر البصر كالأصوات واللمس فقال: ولو نشاء مسخناهم وسلبنا قوتهم وغيرنا صورهم وعذبناهم بنوع آخر من العذاب فأقعدناهم في منازلهم ممسوخين قردة وخنازير كما فعلنا بغيرهم أو جعلناهم حجارة في منازلهم ليس فيهم أرواحهم فلم يقدروا على ذهاب ولا مجيء ولا رجوعا إلى الخلقة الاولى بعد المسخ وهذا تهديد من الله لهم والمكان والمكانة واحد.

﴿ وَمَن نُعَيَرُهُ نُنَكِيمُهُ فِي الْمُغَلِّقِ ﴾ أي: من نطول عمره نصيره بعد القوة إلى القوة إلى النقصان وبعد الجدة والطراوة إلى البلى والخلوقة فكأنّه نكس خلقه ورده إلى حال الهرم الّتي تشبه حال الصبي

في ضعف القوة وغروب الغلم. ﴿ أَفَلَا يَمْقِلُونَ ﴾ ويتدبرون في أن الله يقدر على الإعادة كما قدر على ذلك وقرئ ﴿ أَفَلَا يَمْقِلُونَ ﴾ بصيغة الغائب. ثم أخبر عن نبيته ووصفه توكيدا لقوله: ﴿ إِنَّكَ لَينَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ فقال: ﴿ وَمَا عَلَّمْنَهُ الشَّعْرَ ﴾ أي: ما علّمناه صناعة الشعر وإنشائه ﴿ وَمَا يَلْبَغِي لَهُ عَلَىٰ أَن يقول الشعر من عند نفسه وما يتسهل له الشعر وما كان الله يتزيّن له ببيت شعر حتى أنه يلي تمثّل بيت شعر جرى على لسانه: ﴿ كَفَى الإسلام والشيب للمرء ناهيا ، فقال بعض الأصحاب: يا رسول الله إنّما قال الشاعر: ﴿ كَفَى الشيب والإسلام فقال بعض الأصحاب: يا رسول الله إنّما قال الشاعر: ﴿ كَفَى الشيب والإسلام عائشة أنّها قالت: كان رسول الله يتمثّل ببيت أخى بنى قيس:

ستبدي لك الأيّام ما كنت جاهلا ويأتيك بالأخبار من لم تــزوّد

فجعل ﷺ يقول: «وتأتيك من لم تزوّد بالأخبار»

فيقول أبو بكر: ليس هكذا يا رسول اللّه فيقول: إنّي لست بشاعر وما ينبغي لي فأمّا قوله:

«أنسا النبسي لا كسدوب أنا بسن عبد المطّلب» (١)

فقد قال قوم: إن هذا ليس بشعر وقال آخرون: إنّما هو اتّفاق منه وليس بقصد منه إلى قول الشعر. وقيل: إن معنى الآية ﴿وَمَا عَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرَ ﴾ بتعليم القرآن وما ينبغي للقرآن أن يكون شعرا فإن نظمه ليس بنظم الشعر على معنى أن القرآن ليس بشعر فإن الشعر كلام متكلّف موضوع منسوج على منوال الوزن والقافية مبني على خيالات واهية ومثل هذا لا يصلح للنبي ولا يتأتى له لو طلبه فرضا كما جعلناه امّيًا لا يهتدي للخط لتكون الحجّة أثبت والشبهة

ا\_مجمع البيان، ج٨، ص٢٨٧، ونورالثقلين، ج٤، ص٢٩٣.

أدحض وقد صح أنّه كان يسمع الشعر ويحثُ عليه لكن شعر الحكمة وقال لحسّان بن ثابت: لا تزال يا حسّان مؤيّدا بروح القدس ما نصرتنا بلسانك. وإنّ هُوَ أَيْ أَيْ أَيْنَ عُهُ من عند رب العالمين ليس بشعر ولا رجز ولا خطبة والمراد بالذكر أنّه يتضمّن ذكر العالمين ليس بشعر ولا رجز ولا خطبة والمراد بالذكر أنّه يتضمّن ذكر الحلال والحرام والدلالات وأخبار الأمم الماضية للاعتبار فجمع سبحانه بينها لاختلاف فائدتها ﴿ إِيّنذِر مَن كَانَ حَيّا ﴾ أي: من كان مؤمنا لأن الكافر كالميّت بل أقل من الميّت لأن الميّت وإن كان لا ينتفع ولا يتضرر لكن كالميّت بل أقل من الميّت لأن الميّد وإن كان لا ينتفع ولا يتضرر لكن الكافر لا ينتفع بدينه ويتضرر به وقيل: المراد من الحيّ العاقل روي ذلك عن علي الكافرين علي المخرهم وكلمة «القول» كما قال تعالى: ﴿ وَلَكِنَ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنَى لَأَمْلَانً جَهَنّدَ مِن الْحَيْدِ وَالْعَذَابِ ﴾ "لأنه قال: مِن الْحَيْدِ وَالْنَاسِ أَجْمَيْنِ فَي الْعَدْدِ الْحَقْتِ كُلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى التعذيب. مِن الْحَدْدِ الله أعاد دلائل الوحدانية فقال:

١ ـ سورة السجدة: ١٣.

٢\_سورة الزمر: ٧١.

٣ـ سورة الإسراء: ١٥.

الْمِفَلْمَ وَهِيَ رَمِيتُ ﴿ فَا عُمْدِيهَا الَّذِي اَنْسَأَهَا أَوَّلَ مَرَّوُّ وَهُوَ مِكُلِ خَلْقٍ عَلِيهُ الْمُعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَالِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَالِمُ اللَّهُ

أي: ألم يعلموا علما يقينيًا متاخم للمعاينة ﴿ أَنَّا ﴾ لأجلهم ﴿ خَلَفْنَا ﴾ و أله يعلموا علما يقينيًا متاخم للمعاينة ﴿ أَنْهُم ﴾ تولينا إحداثه بالذات من غير ولي وناصر وذكر «الأيدي» استعارة يفيد المبالغة في التفرد والاختصاص و«اليد» في اللغة تطلق على الجارحة والقوة والنعمة ﴿ أَنْهَكُما ﴾ يعني الإبل والبقر والغنم ﴿ فَهُم لَهَا مَلِكُونَ ﴾ ولو لم نخلقها لما ملكوها ولما انتفعوا بها وبألبانها وركوب ظهورها ولحومها وقيل: المراد هم لها ضابطون لم نخلقها وحشية لا يقدرون على ضبطها.

﴿ وَذَلَنْنَهَا لَمُمْ ﴾ وسخرناها لتصرفهم حتى صارت منقادة غير نافرة ﴿ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ ﴾ على تقدير حذف المضاف أي: ذو ركوبهم وذو الركوب هو المركوب ويجوز أن يكون المعنى: فمن منافعها ركوبهم وأمّا ركوبتهم فهي المركوب ويجوز أن يكون المعنى: فمن منافعها ركوبهم وأمّا ركوبتهم فهي المركوبة كالحلوبة والجروزة لما يحلب ويجرز ﴿ وَمِنْهَا يَأْكُونَ ﴾ قسم الأنعام وجعل منها ما يركب ومنها ما يذيح.

﴿ وَأَمْثُمْ فِيهَا مَنَنْفِعُ وَمَشَادِبُ ﴾ فمن منافعها لبس أصوافها وأوبارها وأشعارها وأكل لحومها وركوب ظهورها ﴿ أَفَلا يَشَكُرُونَ ﴾ الله على هذه النعم. ثمّ ذكر سبحانه جهلهم فقال: ﴿ وَأَغْمَنُوا مِن دُونِ اللّهِ مَالِهَةً لَعَلَهُمْ يُنصَرُونَ ﴾ يعبدون تلك الآلهة لكي ينصروهم ويدفعوا عنهم عذاب الله ﴿ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ ﴾ يعني هذه الآلهة الّتي عبدوها لا يقدر على نصرهم والدفع عنهم ﴿ وَهُمْ لَمُنَمَ جُندٌ ثُمْتَمُرُونَ ﴾ أي: الكفّار جند للأصنام يغضبون لهم

المنابية المنابع المن

ويحضرونهم في الدنيا كالجند وهي لا تسوق إليهم خيرا ولا تدفع عنهم شرا وقيل: المعنى أن هذه الآلهة معهم في النار محضرون لأن كل حزب مع ما عبدته من الأوثان في النار كما قال سبحانه في إنكام وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ آللهِ حَمَدُ مَكَا لَهُ مُهُدُّونَ مِن دُونِ آللهِ حَمَدُ مَهَا لَا اللهِ ال

﴿ فَلَا يَعَزُنكَ قَوْلُهُمْ ﴾ في تكذيبك ﴿ إِنَّا نَفَلَمُ مَا يُسِرُّونَ ﴾ في ضمائرهم ﴿ وَمَا يُعَلِّمُونَ ﴾ بألسنتهم فنجازيهم على ذلك أي: نعلم عقائدهم الفاسدة وما يعلنون من الأفعال القبيحة.

وأولَمْ يَرَ ألانكُ ويعلم وأنّا خَلَقْتُهُ مِن نُطْفَقٍ والتقدير ثمّ نقلناه من النطفة إلى العلقة ومن العلقة إلى المضغة ومن المضغة إلى العظم ومن العظم إلى أن جعلناه خلقا سويًا ثمّ جعلنا فيه الروح وأخرجناه من بطن امّه ونقلناه من حال إلى حال إلى أن كمل عقله وصار متكلّما خصيما جدليًا وذلك قوله: وخيسية مُمِينٌ أي: ذو بيان ونطق. وإنّما ذكر والخصيم، مكان الناطق لأنّه أعلى أحوال الناطق لأنّ الناطق مع نفسه لا يبيّن كلامه والمتكلّم مع غيره أظهر في النطق وأبين فمن قدر على جميع ذلك فكيف لا يقدر على الإعادة وهي أسهل من الإنشاء والإبداع ولا يجوز أن يكون خلق الإنسان واقعا بالطبيعة لأنّ الطبيعة ليست بقادرة ولا حسّاسة وفي حكم الموات فكيف يصلح منها الفعل ولا يجوز أن يكون الوقوع بسبب الاتّفاق لأنّ المحدث لا يصلح منها الفعل ولا يجوز أن يكون الوقوع بسبب الاتّفاق لأنّ المحدث لا يشله من محدث قادر قبل زمان الحدوث.

وفي الآية دلالة على صحّة استعمال النظر في الدين لأنّه سبحانه أقام الحجّة على قيام النشأة الثانية بوجود النشأة الاولى وألزم من أقرّ بالأولى أن يقرّ بالثانية.

١ ـ سورة الأنبياء: ٩٨.

ثم أكد سبحانه هذا البيان بقوله: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا ﴾ أي: ضرب المثل في إنكار البعث بالعظم البالي وفتته بيده ويتعجب ممن يقول: إن الله يحييه ﴿ وَنَيْنَ خَلَقَهُ ﴾ أي: وترك النظر والتدبّر في خلق نفسه إذ خلق من نطفة. ثم بين سبحانه قول المنكر للحشر والمتمثّل ﴿ قَالَ مَن يُحْي الْمِطَانَم وَهِي رَمِيتُ ﴾ أي: البالية المتفتّة واختلف في القائل لذلك فقيل: هو ابي بن خلف وهو أي: البالية المتفتّة واختلف في القائل لذلك فقيل: هو ابي بن خلف وهو المراد بالإنسان في الآية، عن الصادق الناها وقيل: هو العاص بن وائل السهمي وقيل: اميّة بن خلف.

ثمّ ردّ سبحانه عليه بقوله: ﴿ قُلْ ﴾ لهذا المنكر من الإعادة يا محمّد: ﴿ يُمْتِيبًا الَّذِى أَنْسَأَهَا أَوَّلَ مَرَّمٍ ﴾ لأن من قدر على الاختراع فهو قادر على الإعادة ﴿ وَهُو بَكُلِ خَلْقٍ عَلِيمً ﴾ من الابتداء والإعادة فكما خلقه ولم يكن كذلك شيئا يعيده وإن لم يبق منه شيئاً مذكورا.

ثم زاد في بيان القدرة وأخبر من صنعه سبحانه بما هو عجيب الشأن فقال: ﴿ الَّذِى جَمَلَ لَكُو مِن الشَّجَرِ الْأَخْصَرِ نَازًا فَإِفّا أَنتُم يِنْهُ تُوهَدُونَ ﴾ والمراد أنّكم إذا تستبعدون الإعادة بسبب فناء وحياة سارية في الإنسان فلا تستبعدوا الإعادة لهذا السبب فإن النار في الشجر الأخضر الذي يقطر منه الماء أعجب وأغرب وأنتم تشاهدون حيث منه توقدون وجعل لكم من الشجر الرطب المطفئ للنار نارا محرقة يعني بذلك الشجر المرخ والعفار وهما شجرتان يتخذ الأعراب نارها منها فمن قدر على أن يخرج من الشجر الذي هو في غاية الرطوبة نارا حارة مع مضادة النار للرطوبة ويخرج الضد من الضد فيقدر على إعادتكم قال الكلبي: كل شجر ينقدح منه النار إلا العناب لكن العرب على المتمجد المرخ والعفار لكثرة هذه المادة فيهما.

الد تفسير العياشي، ج ٢، ص٢٩٦، ومجمع البيان، ج٨، ص ٢٩٠.

ثم ذكر سبحانه من خلقه ما هو أعظم من الإنسان وهو خلق السماوات والأرض فقال: ﴿ أَوَلَيْسَ اللَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِقَندِرٍ عَلَىٰ أَن يَعْلُقَ وَالْأَرْضَ بِقَندِرٍ عَلَىٰ أَن يَعْلُقَ مِثْلَهُم ﴾ مع عظمهما وكثرة أجزائهما يقدر على إعادة البشر، ثم أجاب فقال: ﴿ وَهُوَ الْمُثَلِّنُ الْعَلِيمُ ﴾ يخلق خلقا بعد خلق العالم بجميع ما خلق.

وذكر قدرته على إيجاد الأشياء فقال: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ لأنه أبلغ في القدرة وليس هنا قول وإنّما المراد إخبار بحدوث ما يريده تعالى وقيل: إنّما هو في التحويلات نحو قوله: ﴿ كُونُوا قِرَدَةً خَنيوين ﴾ (() و ﴿ كُونُوا حِبَارَةً أَوْ حَبِيدًا ﴾ (() و ﴿ كُونُوا حِبَارَةً أَوْ حَبِيدًا ﴾ (() و ﴿ كُونُوا حِبَارَةً أَوْ حَبِيدًا ﴾ (() وما أشبه ذلك. ولفظ الأمر على عشر أوجه: أحدها: الأمر لمن هو دونك، والثاني: الندب كقوله: ﴿ فَكَايَتُوهُمُ إِنْ عَلِيتُمُ فَيهُمْ خَيرًا ﴾ (() وثالثها: الإباحة نحو قوله: ﴿ فَإِذَا تَعْيِيبَ الصَّلَوةُ أَانَتُوسُرُوا ﴾ (() ﴿ وَإِذَا حَلَاتُمْ فَاصَطَادُوا ﴾ (() والرابع: الدعاء نحو ﴿ وَإِذَا حَلَاتُمْ فَاصَطَادُوا ﴾ (() والرابع: الدعاء نحو ﴿ وَيَنْ عَلِيبَ الصَّلَوةُ عَنْ نحو قولك: شفّعني فيه، السابع: التحويل نحو ﴿ وُنُوا قِرَدَةً ﴾ الشادس: الشفاعة نحو قولك: شفّعني فيه، السابع: التحويل نحو ﴿ وُنُوا قِرَدَةً ﴾ الثامن: التهديد نحو ﴿ وَالْمَاشُر: التعجب نحو ﴿ أَمَيْمُ وَالْمَا والوقوع نحو قوله: ﴿ كُنُ فَيَكُونُ ﴾ العاشر: التعجب نحو ﴿ أَمَيْمَ وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَاسُ المُنْ وَلَوْلُوا الله المائه والمَائمُ المَائمُ والمَائمُونُ ﴾ العاشر: التعجب نحو ﴿ أَمَيْمُ وَالْمَا وَالَامَا وَالْمَامِ وَالْمَامُونُ وَالْمَامُ وَالْمَامُونُ ﴾ العاشر: التعجب نحو ﴿ أَمَيْمَ عِبْمَ وَاتِعِبْمُ وَالْمَامِ وَالْمَامُونُ وَالْمَامُونَ ﴾ العاشر: التعجب نحو ﴿ أَمَيْمُ عِبْمَ وَاتِعِبْمُ وَالْمَامُ وَالْمُنْهُ وَلَامُونُ الْمَامُونُ الْمُعْمَامُونُ المَامِونُ المَامِلُونُ المَالَّامُ المَامِ المَامِلُونُ المَامِنَ المَامِلُونُ المَامِلُونُ المُولُونُ المُؤْلِقُونُ المَامُونُ المُؤْلِقُونُ المَامِلُونُ المَامِلُونُ المَامِلُونُ المَامُولُونُ المَامِلُونُ المَامُونُ المَامُونُ المَامُونُ المَامُونُ المَامُونُ المَعْمَالُونُ المُولُونُ المَامُونُ المَامُونُ المُنْهُ المَامُونُ المَامُونُ المَعْمُولُ المُعْمَالُونُ المَامُونُ المُولُونُ المَامُونُ المَامُونُ المَامُونُ المَامُونُ المَامُ المَامُ المَامُونُ المَامُ المَامُونُ المَامُونُ المَامُونُ المَامُ المَامُ المَامُ المَامُ المَامُونُ المَامُ المَامُ المَامُ ا

١\_سورة البقرة: ٦٥.

٢ سورة الإسراء: ٥٠.

٣ـ سورة النور: ٣٣.

غـ سورة الجمعة: ١٠.

٥ ـ سورة المائدة: ٢.

٦- سورة الكهف: ١٠.

٧ سورة السجدة: ٤٠.

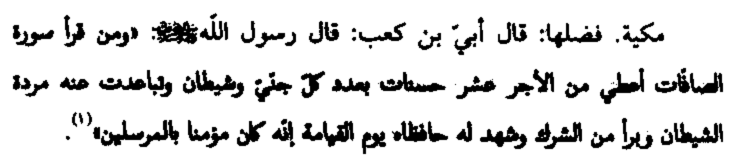
٨ سورة مريم: ٣٨.

وبالجملة حاصل المعنى أنّه سبحانه إذا أراد فعل شيء بمنزلة ما يقول للشيء: ﴿ كُن ﴾ فيكون في الحال، كقول الشاعر:

فقالت له العينان سمعًا وطاعة وحدرتا كالبدر لمنا يثقب

وإنّما أخبر الشاعر عن سرعة دمعه دون أن يكون ذلك قولا على الحقيقة. قوله: ﴿ فَسُبْحَنْ اللّذِى بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلّ مُنّ اللهِ أَي: تنزيها عن نفي القدرة على الإعادة وغير ذلك مما لا يليق بصفاته الذي بيده أي: بقدرته ملك كل شيء ﴿ وَإِلَيْهِ مُرْحَمُونَ ﴾ يوم القيامة إلى حيث لا يملك الأمر والنهي أحد سواه. تمت السورة بحمد الله.

## فيخلؤ القناقات



وروى الحسين بن أبي العلاء عن الصادق الذا قال: «من قرأ سورة الصافات في كل يوم جمعة لم يزل محفوظا من كل آفة مدفوطا عنه كل بليّة في حياته الدنيا مرزوقا في الدنيا بأوسع ما يكون من الرزق ولم يصبه الله في ماله ولا في ولده ولا بدنه بسوء من شيطان رجيم ولا من جبار عنيد وإن مات في يومه أو ليلته بعده الله شهيدا وأماته شهيدا وأدخله الجنّة مع الشهداء في درجة من الجنّة هنا.

التفسير: افتتح الله هذه السورة بمثل ما اختتم به سورة يس من ذكر التوحيد والبعث فقال:

## بنسب إللَّهُ التَّعْزَ الرَّحِيمِ

وَالْطَنْفُنْتِ مَنْفًا ۞ فَالرَّجِرَتِ زَخْرًا ۞ فَالنَّلِيَتِ ذِكْرًا ۞ إِنَّ إِلَّهَكُمُ وَالْطَنْفُنِينَ وَكُرًا ۞ إِنَّ إِلَّهَكُمُ لَوَيَدُ ۞ رَبُّ الْمَشَنْرِقِ ۞ إِنَّا زَيَّنَا لَوَيَدُ ۞ رَبُّ الْمَشَنْرِقِ ۞ إِنَّا زَيَّنَا

۱\_مجمع البيان، ج٨، ص ٢٩٣، ونور الثقلين، ج٤، ص ٢٩٩.
 ٢\_ثواب الاعمال، ص ١١٢، ومجمع البيان، ج٨، ص ٢٩٣.

السَّمَآءَ الدُّنْيَا بِنِينَةِ الْكُوَاكِبِ ۞ وَحِفْظًا مِن كُلِّ شَيْطُلْنِ مَّارِدِ ۞ لَا يَسَّمَّعُونَ إِلَى الْمَالِا الْأَغْلَى وَيُقْذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ۞ دُحُورًا وَلَمُهُمْ عَذَابٌ وَاصِبُ ۞ إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْمُقَطَّفَةَ فَأَنْبَعَهُ شِهَابٌ ثَافِبٌ ۞

قرئ ﴿ وَالطَّنَفَاتِ مَنَا ﴾ بإدغام التاء في الصاد وكذلك بإدغام التاء في الزاي في ﴿ فَالنَّالِيَتِ ﴾ قالوا: إدغام هذه الزاي في ﴿ فَالنَّالِيَتِ ﴾ قالوا: إدغام هذه الحروف الثلاثة فيما يليها حسن لمقاربة الحرفين في الثلاثة.

واعلم أن هذه الأشياء الثلاثة المقسم بها يحتمل أن يكون صفات للملائكة أي: واقفين صفوفا إمّا في السماوات للعبادة كما أخبر الله عنهم أنهم قالوا: ﴿ وَلِنَّا لَنَحَنُ الشَّافُونَ ﴾ (١) وقيل: إنهم يصفون أجنحتهم في الهواء منتظرين لأمر الله أو أن لكل واحد منهم درجة ومرتبة معيّنة في الذات والشرف وذلك يشبه الصفوف أو صف الغزاة المجاهدين في سبيل الله.

و قالتَّمِرُتِ رَمَّوا في يقال: زجرت البعير إذا أحشته ليمضي وزجرت فلانا عن سوء أي: نهيته فغي وصف الملائكة بالزجر قيل: المراد الملائكة الذين وكلوا بالسحاب يزجرونها من موضع إلى موضع وقيل: المراد منه أن الملائكة لهم تأثيرات في قلوب بني آدم على سبيل الإلهام فيزجرونهم عن المعاصي زجرا أو يزجرون الشياطين عن التعرض لبني آدم بالشر والإيذاء وإلقاء الهداية في قلوب البشرية في مقابلة إغواء الشياطين وإضلالهم للبشر فقوله: ﴿ قَالتَيْرَتِ ﴾ إشارة إلى تأثير الجواهر الملكيّة في تنوير الأرواح القدسيّة البشريّة كما قال سبحانه: ﴿ قَالتَيْكِتِ ذَكْرًا ﴾ وذلك إشارة إلى كيفيّة تأثيراتها في إزاله ما لا ينبغي عن الأرواح البشريّة وحاصل المعنى أن الله سبحانه يوصل مفهوم زجر الملائكة إلى قلوب العباد كما يوصل مفهوم إغواء

١ سورة الصافات: ١٦٥.

الشيطان إلى قلوبهم ليصح التكليف. وقيل: المراد رفع المؤمنين أصواتهم عند قراءة القرآن لأن الزجرة الصيحة.

﴿ فَالنَّلِيَتِ ذِكْرًا ﴾ اختلف فيها أيضاً أحدها: أنّها الملائكة تقرء كتب اللّه تعالى والذكر الذي ينزل على الموحى إليه أو الكتب الّتي كتب اللّه لملائكته وفيه ذكر الحوادث فتزداد يقينا بوجود المخبر على وقوع الخبر والثالث ذكر جماعة قرّاء القرآن من المؤمنين يتلونه في الصلاة وإنّما لم يقل: «تلوا» كما قال: ﴿ زَيْمُ اللّه الله التابع ومنه قوله: ﴿ وَٱلْقَمَرِ إِذَا نَلَهَا ﴾ (١) فلمًا كان الله مشتركا بينه بله ظ يزيل الإبهام.

وكل هذه الأمور أقسام أقسم الله تعالى بها أنّه واحد ليس له شريك فقال في جواب الأقسام ﴿إِنَّ إِلَنهَكُمْ لَوَبَعِدٌ ﴾ واختلف في مثل هذه الأقسام فقيل: أقسام بالله كلّها على تقدير ورب الصافّات ورب الزاجرات ورب التين ورب الزيتون.

فإن قيل: ذكر القسم أمّا للمؤمن فهو مقرّ بالتوحيد وأمّا للكافر فهو منكر والحلف لا يكون دليلا فما الفائدة.

فالجواب أن القرآن نزل بلغة العرب وعندهم إثبات الأمر بالحلف واليمين طريقة مألوفة ولو أنّه ليس بدليل لكنّه سبحانه ما اقتصر على ذكر الدليل بالحلف بل أنى بالدليل اليقيني في كون الإله واحدا لأنّه عقب اليمين بالدليل بقوله: ﴿ زَبُّ السَّمَوْتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ والنظر في انتظام العالم وخلقة دليل يقيني فالقسم للتأكيد ولذلك قال سبحانه: ﴿ زَبُّ السَّمَوْتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ وهي مشارق الشمس ومطالعها ومَا بَيْنَهُمَا ﴾ أي: خالقهما ﴿ وَرَبُ السَّمَوْنِ وَالمغارب كذلك يطلع كل يوم من بعدد أيّام السنة ثلاثمائة وستون مشرقا والمغارب كذلك يطلع كل يوم من

١-سورة الليل: ٢.

مشرق ويغرب في مغرب والشروق قبل الغروب ولذلك قدّم في الذكر.

ويحتمل أن يكون المراد من المشارق والمغارب مشارق الكواكب ومغاربها فإن لكل كوكب مشرقا ومغربا وذكر المشارق يغني عن ذكر المغارب كقوله ومنزيل تَقِيعَكُمُ ٱلْحَرَّ اللهُ اللهُ الشروق أكثر نفعا من الغروب.

و إِنَّا زَبَّنَا السّمَاةِ الدُّنيَا ﴾ الّتي هي أقرب السماوات إلينا وإنّما خصّها بالذكر لاختصاصها بالمشاهدة ويزينة الكوّلكِ وي قرئ ويزينة و منوتة والكواكب الجرّ وهو ردّ معرفة على نكرة مثل وإلنّاسِية \* نامِية والكواكب بدل من الزينة مثل قولك: مررت بأبي عبد اللّه زيد وقرأ عاصم بالتنوين في الزينة ونصب الكواكب يريد زيّنا الكواكب قال الزجّاج: يجوز أن تكون والكواكب في النصب بدلا من قوله: ويزينة و لأن ويزينة و في موضع النصب وقرأ الباقون البرينة الكواكب، بالجرّ على الإضافة من غير تنوين «الزينة».

والحاصل: أنّه سبحانه بيّن أنّه زيّن سماء الدنيا لمنفعتين إحداهما: للزينة والثانية: للحفظ من الشيطان المارد وبيان زينة السماء بالكواكب أي: بنور الكواكب وضوئها والنور والضوء أحسن الصفات في الزينة ثمّ إن أشكالها متزيّنة ومختلفة كشكل الجوزاء وبنات نعش والثريّا وأمثالها وكيفيّة طلوعها وغروبها وإن الإنسان إذا نظر في الليلة الظلماء إلى سطح الفلك ورأى هذه الجواهر الزواهر مشرقة لامعة متلألئة على ذلك السطح الأزرق يرى أمرا عجيبا مزيّنا.

﴿ وَحِنْظًا مِن كُلِ شَيْطُنِ مَارِدِ ﴾ قال المبرك: إذا ذكرت فعلا ثمّ عطفت عليه مصدر فعل آخر نصبت المصدر لأنّه قد دلّ على فعله مثل قولك افعل وكرامة لأنّه لمّا قال: افعل علم أنّ الأسماء لا تعطف على الأفعال فالمعنى

١\_سورة النحل: ٨١.

افعل ذلك وأكرمك كرامة وكذلك قوله: ﴿ وَحِفْظًا ﴾ أي: حفظناها من كلّ شيطان خبيث متمرّد أن لا يدنوا منها فإنّهم كانوا يسترقّون السمع ويستمعون إلى كلام الملائكة ويلقون ما يستمعون ويوسوسونها في قلوب الكهنة ويوهمونهم أنّهم يعرفون الغيب فمنعهم اللّه تعالى عن ذلك بهذه الشهب ويرميهم بها.

﴿ لَا يَسَمَّعُونَ إِلَى آلْمَلَإِ ٱلْأَغَلَىٰ ﴾ أي: لكيلا يتسمّعونا إلى الكتبة من الملائكة في السماء والمراد من ﴿ آلْمَلَإِ ٱلْأَغْلَىٰ ﴾ الملائكة لأنهم أهل الملأ الأعلى.

﴿ وَيُقْذَفُونَ مِن كُلّ جَانِ \* مُحُولًا ﴾ أي: يرمون بالشهب من كلّ جانب من جوانب السماء إذا أرادوا الصعود طردوا دفعا لهم بالعنف ﴿ وَلَمْمْ عَذَاتُ وَاسِبُ ﴾ أي: ولهم مع ذلك أيضا عذاب دائم يوم القيامة لكفرهم وتمردهم. ﴿ إِلَّا مَنْ خَلِفَ لَقُطْفَةً ﴾ استثناء من الاستماع والتقدير لا يستمعون إلى الملائكة إلّا من وثب الوثبة إلى قريب من السماء فاختلس خلسة واستلب استلابا بسرعة ﴿ فَأَنْبَعَهُم يَنْهَاتُ ثَافِتُ ﴾ فلحقه وأصابه نار مضيئة محرقة و«الثّاقِب النير المضيء فإن قيل: إن الجن من النار فكيف يحترقون؟ نعم نار القويّة تؤثّر في النار الضعيفة كالسراج ينطفئ بالنار القويّة نَوْرُ في النار الضعيفة كالسراج ينطفئ بالنار القويّة نَوْرُ في النار الضعيفة كالسراج ينطفئ بالنار القويّة نَوْرُ.

اَلْسَنَفَئِيمَ أَهُمُ أَشَدُ خَلْقًا أَم مَنْ خَلَقَنَا إِنَا خَلَقْنَهُم مِن طِينٍ لَازِيرٍ اللهُ كَالُونَ مِ بَنْ عَجِبْتَ وَلَمْسَخُرُونَ اللهُ وَإِذَا ذَكْرُوا لَا بَنْكُرُونَ اللهُ وَإِذَا يَاتَهُ بَسَنَسْخِرُونَ اللهُ وَقَالُوا إِنْ هَلْمَا إِلَا سِغَرُّ شُبِينُ اللهِ آلِونَ مِنْنَا وَكُنَا لُوا وَعِظَامًا إِنَا لَتَبْعُونُونَ اللهُ وَقَالُوا إِنْ هَلْمَا إِلَا سِغَرُّ شُبِينُ اللهِ أَوْنَا مِنْنَا وَكُنَا لُوا وَعَظَامًا

ا ـ كذا في تفسير الإمام ولكن النار القوية انما تطفئ بلهيبها لا بذاتها بل الجواب ان البشر من الطين فكيف يوجعه ويزجره المواد الطينية إذا ضرب بها مع أنه قال عز وجل ﴿ فَأَنْبَعَهُمْ شِهَاتُ ثَالِمُ ﴾ ولم يقل يحرقه ويفنيه.

## رَجْرَةٌ وَحِدَةٌ فَإِذَا ثُمْ يَنْظُرُونَ ۞ وَقَالُواْ يَنَوَيْلَنَا هَٰذَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ۞

المعنى: في الآية استدلال على وقوع الحشر وإمكانه فقال: استفت يا محمد واسأل من هؤلاء المنكرين ﴿ أَهُمُ أَشَدُ خَلْقًا أَم مَنْ خَلَقَا ﴾ من خلق السماوات والأرض والملائكة وما بينهما ولا شك أنهم يعترفون بأن خلق هذا القسم أشد من خلقهم فحينئذ بالحري أن يكون قادرا على إعادة الحياة في هذه الأجساد ولا شك أن خلق السماوات والأرض أكبر من خلق الإنسان.

﴿ إِنَّا خَلَقْتَهُم مِن طِيمِ لَارِبٍ ﴾ أي: لاصق لازم أي: إن هذه الأجسام قابلة للحياة إذ لو لم تكن قابلة للحياة لما صارت حيّة في المرّة الاولى ولو لا كونه تعالى قادرا على إحيائهم لما حصلت الحياة في المرّة الاولى ولا شك أنّ القابليّة باقية وأنّ قادريّته تعالى باقية لأنّ هذه القابليّة والقادريّة من الصفات الذاتيّة فامتنع زوالها.

وقيل: المعنى: اسألهم يا محمد اللطائة أهم أحكم صنعا وأشد قوة أم من خلقنا قبلهم من الأمم الماضية والقرون السالفة والمراد أنكم لستم بأحكم خلقا من غيركم من الأمم وقد أهلكناهم بالعذاب فإن قالوا: نحن أشد قوة فأعلمهم أن الله خلق أصلهم من طين لاصق لازم وأن هؤلاء من نسله وذريته فكأنهم خلقوا منه.

﴿ بَلَ عَجِنتَ ﴾ يا محمد من هذه الخلائق العظيمة وإنكارهم للعبث [و] هم [يَسْخُرُونَ] من تعجَبك وتقريرك للبعث وقرئ بضم التاء على تقدير قل يا محمد: بل عجبت أو أن العجب نسبه إلى ذاته تعالى على معنى الاستعظام اللازم للعجب أي: ينبغي أن يقع العجب فرضا والعجب من الله خلاف عجب الآدميين كما قال: ﴿ وَيَتَكُرُونَ وَيَتَكُرُ اللّهُ ﴾ (١) وقال: ﴿ سَخِرَ اللّهُ

١ ـ سورة الأنفال: ٣٠.

مِنْهُمْ ﴾ (ا) وقال تعالى: ﴿ وَهُو خَندِعُهُمْ ﴾ (ا) والمكر والنحداع والسخرية من الله بخلاف هذه الأحوال من العباد وقد دل القرآن والخبر على جواز إضافة العجب إلى الله أمّا القرآن فقوله: ﴿ فَعَمَبُ مُوَلَّكُمْ ﴾ (ا) والمعنى وإن تعجب يا محمّد من قولهم فهو أيضا عجب عندي وأمّا الخبر فقوله ﷺ: «مجب ربّكم من شاب ليس له صبوة وعجب ربّكم من فلكم وقنوطكم، وأنكر شريح فقال: إن الله لا يعجب إنّما يعجب من لا يعلم، قال الأعمش: فذكرت إنكار الشريع عند إبراهيم الخواص فقال: إن شريحا معجب برأيه إن عبد الله قرأ بضم التاء وهو أعلم من شريح ().

وَإِذَا ذَكْرُوا لَا يَنْكُرُونَ ﴾ ولما بين سبحانه تباعد الكفّار عن حالة النبي الله على التباعد بأن النبي الله وهم عاية التباعد بأن النبي الله وهم المعاد مع هذه الأدلة وهم يسخرون منه في إصراره على إثبات المعاد حتى أنّهم إذا رأوا آية من آيات الله ومعجزة مثل انشقاق القمر وغيرها أو خوفوا بالله ووعظوا بالقرآن لا يتذكّرون ولا يقبلون ويستسخرون ويستهزءون ويحملونه على السحر.

﴿ وَقَالُوا إِنْ هَنَذَا إِلَا سِخْرُ شُرِينً ﴾ وقالوا: لتلك الآية: ما هذا إِلَا سحر وتمويه ﴿ أَوِذَا مِنْنَا قُكُنَا نُرَابًا وَيَعَظَنْمًا أَوْنَا لَتَبْعُونُونَ ﴾ بعد ذلك وكيف نبعث بعد ما صرنا ترابا.

﴿ أَوْمَانَا وَالْمُؤْوَا الْأَوْلُونَ ﴾ يبعثون الذين اتصفوا بصفة الترابيّة والعظاميّة والمراد منهم الإنكار من البعث ﴿ أَوْمَانَا وَاللَّهُ عَلَيْهُ مَبتد، وخبره محذوف تقديره مبعوثون أي: ليس الأمر كذلك هذا إذا كان الواو ساكنة ومن فتح الواو جعلها واو

١\_سورة التوبة: ٧٩.

٢ سورة النساء: ١٤٢.

٣ سورة الرعد: ٥.

٤ مجمع البيان، ج٨ ص٢٩٩، وزاد المسير، ج٦، ص٢٨٩.

العطف دخل عليها همزة الاستفهام كقوله: ﴿ أَوَأَمِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَىٰ ﴾.

ثمَ قال لنبيّه: ﴿ قُلَ ﴾ لهم ﴿ نَعَمَ ﴾ تبعثون وأنتم صاغرون ذليلون أشدَ الذلّة. ثمّ ذكر أنّ بعثهم بزجرة وصيحة واحدة فقال: ﴿ فَإِنَّمَا هِيَ ﴾ أي: قصّة البعث صيحة ﴿ وَحِدَةً ﴾ من إسرافيل والزجرة الصرفة عن الشيء بالمخافة

فَكَأَنَهُم زَجَرُوا عَن الحال الَّتي هم فيها إلى المحشر ﴿ فَإِذَا ثُمْ يَنْظُرُونَ ﴾ إلى الأمر الّذي كذّبوا به أو المعنى أحياء ينتظرون ما ينزل بهم من عذاب الله.

﴿ وَقَالُواْ يَنَوَيْلُنَا هَذَا يَوْمُ ٱلذِينِ ﴾ فيعترفون بالعصيان ويقولون: ﴿ يَنَوَيْلُنَا ﴾ من العذاب وهو كلمة يقولها القائل عند الوقوع في الهلكة كقوله ﴿ يَنَحَسَّرُنَنَا ﴾ ويقولون: هذا يوم الجزاء.

وَمَلَا يَوْمُ الْفَصْلِ ﴾ قيل: من بقية قول الكفّار يقولون بعضهم لبعض بعد قولهم: وَهَلَا يَوْمُ النِّينِ ﴾ قولهم: وهَلَا يَوْمُ النِّينِ ﴾ وقيل: تم كلام الكفّار بعد قولهم: وهَلَا يَوْمُ النِّينِ ﴾ وقوله: ﴿ هَلَا يَوْمُ النَّفِيلِ ﴾ من كلام الملائكة لهم وهو أليق بالعبارة لأن قوله: ﴿ النَّيْنَ ظَلَمُوا ﴾ كلام غير الكفّار وسوق على قوله: ﴿ هَلَا يَوْمُ النِّينِ ﴾ قوله تعالى: ﴿ المَلَائِلَةِ النَّيْنَ ظَلَمُوا وَأَزْرَبَهُمُ ﴾ فحكى سبحانه ما يأمر الملائكة به بأن يأمرهم ﴿ النَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَ

قوله: ﴿ وَكُنتُمْ أَزْوَبُهَا تُلَنَّهُ ﴾ أي: أشباها وأشكالا ثلاثة فيكون المعنى إن صاحب الزنا يحشر مع أصحاب الزنا وصاحب الخمر مع أصحاب الخمر وكذلك اليهودي مع اليهودي وقيل: المراد وأشياعهم من الكفّار وقيل: المراد وأزواجهم المشركات فكأنه سبحانه قال: احشروا المشركين والمشركات.

﴿ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ \* مِن دُونِ اللهِ مِن الأصنام زيادة في تخسيرهم وتخجيلهم ﴿ وَالْمَدُومُمُ إِلَى مِرَبِلِ لَلْمَعِيمِ ﴾ أي: خذوهم إلى ذلك الطريق ودلوهم عليه. فإن قبل: ما معنى ﴿ لَمَثُرُوا ﴾ مع أنهم قد حشروا وحضروا من قبل في الموقف لأنهم قالوا: ﴿ مَلَا يَوْمُ النِّينِ ﴾ فالمراد احشروهم واجمعوهم إلى دار الجزاء وهي جهنم ولذلك قال: ﴿ فَالْمَدُومُمُ إِلَى مِرَبِلِ لَلْمَعِيمِ ﴾.

فلو قبل: كيف يصبح ذلك وقد قال: بعده ﴿ وَقِفُومُ إِنَّهُم مَسْتُولُونَ ﴾ ومعلوم أنَّ حشرهم إلى الجحيم إنَّما يكون بعد المسألة؟

فالجواب أنَّه ليس في العطف بحرف الواو ترتيب.

ولعل المراد من الظالم المطلق في الآية مصروف إلى الكفّار ويؤكّد هذا قوله تعالى: ﴿ وَآلْكَيْرُونَ هُمُ الظَّائِمُونَ ﴾ ويمكن بل الأولى أن يكون المراد به النّين ظَلَمُوا ﴾ الرؤساء لأنك لو جعلت ﴿ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ عامًا في كلّ من أشرك لم يكن للأزواج معنى وقيل: في معنى والأزواج، القرناء من الشياطين والمراد ما كانوا يعبدون من دون الله من الأوثان والأصنام ونظيره ﴿ فَأَنَّعُوا النّارَ الّذِي وَقُودُهَا النّاسُ وَالْمِجَارَةُ ﴾ (١٠).

فإن قيل: إنّ تلك الأحجار جمادات فما الفائدة في حشرها إلى جهنّم؟ أجاب القاضي بانّه ورد الخبر بأنّها تعاد وتحيا لتحصيل المبالغة في توبيخ الكفّار وتخجيلهم وهذا القول بعيد لأنّه لم يصدر عنها ذنب فكيف تعذيبها

١\_سورة البقرة: ٧٤.

ولكن يبقون على الجماديّة ولكن للتخجيل يحشرون مع عابديهم.

﴿ وَقِعُومُ لِنَّهُم مَسْعُولُونَ ﴾ أي: إذا انتهوا إلى الصراط قيل للملائكة: ﴿ وَقِعُومُ لِنَهُم مَسْعُولُونَ ﴾ عن أعمالهم ويسألهم الخزنة ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنكُم يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ مَانِكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَنَاءَ بَوْمِكُمْ هَنذاً قَالُواْ بَلَى وَلَنكِنْ حَقَّتَ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ مَانِكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَنَاءَ بَوْمِكُمْ هَنذاً قَالُواْ بَلَى وَلَنكِنْ حَقَّتَ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ مَانِكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَنَاءً بَوْمِكُمْ هَنذاً قَالُواْ بَلَى وَلَنكِنْ حَقَّتَ كُلُمُ لَاللَّهُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَلَيْمِينَ ﴾ أن وقيل لهم على سبيل التوبيخ: ﴿ قَا لَكُو لَا نَامَمُونَ ﴾ أي: لا ينصر بعضكم بعضاً كما كنتم في الدنيا وذلك أن أبا جهل كان يقول يوم بدر: نحن جميع منتصر فقيل لهم يوم القيامة: مالكم غير متناصرين وما لشركائكم أينها الكفّار لا يمنعونكم من العذاب.

﴿ إِنَّ هُرُ الْيَوْمَ مُسَتَسْلِمُونَ ﴾ يقال: استسلم للشيء إذا انقاد له وخضع له أي: صاروا منقادين لا حيلة لهم يتخاصمون لهم في دفع تلك المضار لا العابد ولا المعبود. ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْشُعُمْ عَلَ بَعْضِ بَتَسَاءَلُونَ ﴾ أي: الرؤساء والاتباع يسأل بعضهم بعضاً وهذا التساؤل عبارة عن التخاصم يقولون: غررتمونا ويقول أولئك: لم قبلتم مناً.

وَ قَالُوا إِنَّكُمْ كُنُمُ تَأْتُونَنا عَنِ ٱلْيَدِينِ ﴾ فشرح سبحانه ذلك التساؤل فيقول الكفّار لغواتهم: ﴿ إِنَّكُمْ كُنُمْ تَأْتُونَنا ﴾ من جهة النصيحة واليمن والبركة وقيل: معناه كنتم تأتوننا من قبل القوة فتخدعونا بأقوى الوجوه أو المراد من ﴿ ٱلْيَدِينِ ﴾ اللاين والحق أي: تنبّئون لنا ما نضل به وعلى المعنى الأول لا استعارة اليمين للأعمال الخيريّة لأن مباشرة الأعمال الخيريّة غالبا باليمين مثل مصافحة الأخيار والأكل وما على العكس منه يباشرونه باليد اليسرى ويتمنون بالجانب الأيمن ويسمّونه بالبارح أو المراد بأن أثمّة الكفّار كانوا يحلفون للأتباع: أن ما يدعونهم إليه هو الحق فوثقوا بأيمانهم وتمسكوا بعهودهم أي: آتيتمونا من ناحية المواثيق والأيمان التي قدّمتموها لنا.

ا\_سورة الزمر: ٧١.

فأجاب الرؤساء لهم ﴿ قَالُوا بَل لَمْ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ مصدقين بالله وموصوفين بالإيمان حتى يقال: إنّا أزلناكم عنه. ثمّ قالوا: ﴿ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُم مِن سُلْطَنَنِ ﴾ أي: ما كان لنا قدرة عليكم حتى نقهركم ﴿ بَلْ كُننُمْ قَوْمًا طَلَغِينَ ﴾ ضالين غالين في معصية الله وباغين ومتجاوزين إلى أفحش الظلم وأعظم المعاصي.

فَحَقَّ عَلَيْنَا فَوْلُ رَبِّنَا ۚ إِنَّا لَذَا بِهُونَ ﴿ فَاغَوَيْنَكُمْ إِنَّا كُنَّا غَدِنَ ﴿ فَإِنَّهُمْ كَاثُوا يَوْمَهُ إِلْكُجْرِمِينَ ﴿ فَا لَكُوْمَ اللَّهُ اللللْلِي اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ ال

هذا تمام الحكاية عن قول الكفّار الّذين قالوا: ﴿ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِن سُلْطُكُنِ ﴾ ثمّ قالوا: ﴿ فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا ﴾ إشارة إلى قول الله لإبليس ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَمُ مِنكَ وَمِمَّن تَبِمَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (أي: إذا لا نؤمن ونموت على الكفر فقد أوجب العذاب الذي نستحقه على الكفر والإغواء ﴿ إِنَّا لَذَآبِهُونَ ﴾ العذاب ندركه كما ندرك الطعام بالذوق.

ثمّ يعترف المغووين بأنا أغويناكم عن الحقّ وأضللناكم ودعوناكم إلى الغيّ ﴿ إِنَّا كُنَّا عَنْمِينَ ﴾ وداخلين في الضلالة وخيبناكم وخيبنا ﴿ فَإِنَّهُم ﴾ يومئذ في ذلك اليوم ﴿ إِنَّا كُذَلِك مَشْتَرِكُونَ ﴾ واشتراكهم واجتماعهم ﴿ إِنَّا كُذَلِك مَنْعَلُ مَنْعَلُ اللّهِ عَلَمَا بهؤلاء وقيل: معنى الآية إنّا مثل ما فعلنا بهؤلاء نفعل بجميع المجرمين. ثمّ بين سبحانه أنّه إنّما فعل ذلك بهم من أجل النّه عَنْ قبول ذلك ﴿ وَيَقُولُونَ أَبّنًا

١\_سورة ص: ٨٥.

لَتَارِكُواَ عَالِهَتِمَا لِشَاعِي تَجْنُونِ ﴾ أي: يأنفون من هذه المقالة ويقولون: لا ندع آلهتنا وعبادة أصنامنا لقول شاعر مجنون يعنون النبي الشيد.

فرد الله عليهم وكذّبهم بأن قال: ﴿ بَلْ جَاء يَالَمَنَ ﴾ ليس بشاعر ولا مجنون ولكنه أتى بما يقبله العقول من الدّين الحق أو الكتاب الحق ﴿ وَصَدَقَ الشّرَسَلِينَ ﴾ وحقّق ما أتى به المرسلون من بشاراتهم بمقدمه الشريف أو صدّقهم بأن أتى بمثل ما أتوا به من الدعوة إلى التوحيد. ثم خاطب الكفّار فقال سبحانه: ﴿ إِنَّكُرُ ﴾ أيّها المشركون ﴿ لَذَا يَشُوا الْعَنْدِ الْأَلِيمِ ﴾ على كفركم ونسبتكم إيّاه إلى الشعر والجنون لأن مقالاته ليست إلّا وحي وهو أعقل الخلق ﴿ وَمَا جُزّونَ إِلّا مَا كُنُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ على قدر أعمالكم ثم استثنى فقال: الخلق ﴿ وَمَا جُزّونَ إِلّا مَا كُنُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ على قدر أعمالكم ثم استثنى فقال: الخلق ﴿ وَمَا الله المخلصين الله المخلصين الله المخلصين الدين أخلصوا العبادة لله وأطاعوه في كلّ ما أمرهم به فإنّهم لا يذوقون العذاب وإنّما ينالون الثواب.

أُوْلَيْكَ لَمَنْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴿ فَوَكِمَةٌ وَهُم مُكْرَمُونَ ﴿ فِي جَنَّنْتِ ٱلنَّهِيمِ ﴿ عَلَى مُرْرِ مُنَقَبِلِينَ ﴿ يُعْلَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مَعِينِم ﴿ يَعْنَاهُ لَذَوْ لِلشَّربِينَ مُرْرِ مُنَقَبِلِينَ ﴿ يَعْمَاهُ لَذَوْ لِلشَّربِينَ مَنْ مَعِينِم ﴿ يَعْمَلُهُمْ عَلَى بَيْضَاهُ لَذَوْ لِلشَّربِينَ الطَّرْفِ عِينٌ ﴾ لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُعْرَفُونَ ﴿ ﴿ اللَّهُ مَنْهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَامَا لُونَ الطَّرْفِ عِينٌ ﴾ كَانَهُنَ بَيْضُ مَكْنُونٌ ﴿ فَ عَلْمَهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَامَا لُونَ ﴿ فَ عَلَى بَعْضِ يَتَسَامَا لُونَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللل الللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى ا

﴿ أُولَٰتِكَ لَمُنْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴾ جعل لهم التصرف فيه وحكم لهم به في الأوقات ثمّ فسر ذلك الرزق بأن قال: ﴿ فَرَكِهُ ﴾ جمع فاكهة يقع على الرطب واليابس من الثمار كلّها يتفكّهون بها ويتنّعمون بالتصرف فيها ﴿ وَهُم تُكُرّمُونَ ﴾ مع ذلك معظمون قيل: المراد من الرزق المعلوم معلوم الوقت وهو مقدار غدوة وعشية وإن لم يكن هناك بكرة وعشيًا وقيل: معناه إن ذلك الرزق

معلوم الصفة لكونه مخصوصا بخصائص خلقها الله فيه من طيب طعم ورائحة ولذة وحسن منظرة أو يتيقنون دوامه لا كرزق الدنيا الذي لا يعلم متى يحصل ومتى ينقطع والتعبير بالفاكهة لأن الفاكهة عبارة عمّا يؤكل لأجل التلذذ لا لأجل الحاجة وأرزاق أهل الجنّة كلّها فواكه لأنّهم مستغنون عن حفظ الصحّة بالأقوات فإنّهم أجسام محكمة مخلوقة للأبد فكل ما يأكلونه فهو على سبيل التلذذ ولمّا كانت الفاكهة حاضرة أبدا كان غيرها أولى بالحضور. ولمّا ذكر مأكولهم وصف مساكنهم فقال: ﴿ فِ جَنّتِ ٱلنَّهِيمِ \* عَلَى سُرُر بالخبار أنّهم إذا أرادوا القرب سار السرير تحتهم ولا يجوز أن يكونوا متقابلين إنّا مع حصول الخواطر والميل إلى القرب.

ولمّا شرح الله صفة المأكل والمسكن ذكر بعده صفة الشراب فقال: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مِّعِينِم ﴾ يقال للزجاجة الّتي فيها الخمر: «كأسا» وتسمّى الخمر نفسها كأسا. قال الشاعر:

وكسأس شسربت علسي لسذّة واخسري تسداويت منهسا بهسا

وعن الأخفش كلّ «كَأْس» في القرآن فهي الخمر.

﴿ مَن تَعِينِ ﴾ أي: من شراب أو من نهر ﴿ مَعِينِ ﴾ مأخوذ من عين الماء أي: يخرج من العيون كما يخرج الماء وسمّي «معينا» لظهوره ويجوز أن يكون فعيلا من المعين وهو الماء الشديد الجري ومنه أمعن في السير إذا اشتد فيه. ﴿ بَيْضَآءَ لَذَةِ لِلشّربِينَ ﴾ صفة للخمر أشد بياضا من اللبن وقوله: «لَذَةٍ» وصفت باللذّة كأنها نفس اللذّة وعينها كما يقال: فلان جود وكرم إذا أرادوا المبالغة أو المعنى ذات لذّة بحذف المضاف. ﴿ لَا فِيهَا غَوْلٌ ﴾ والغول أن يغتال عقولهم. قال مطيع بن أياس:

## وما زالت الكأس تغتالهم وتلذهب بالأول فسالأول

وقال الليث: «الغول» الصداع أي: ليس فيها صداع كما في خمر الدنيا. قال الواحدي: وحقيقته الإهلاك يقال: غاله إذا أهلكه وسمّي الصداع «غولا» لأنّه يؤدي إلى الهلاك. ﴿وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾ وقرئ بكسر الزاي يقال: أنزف الرجل إذا نفدت خمرته وأنزف إذا ذهب عقله من السكر والمعنى على الفتح: لا يذهب عقولهم ولا يسكرون وليس فيها نوع فساد من صداع أو خمار أو سكر،

ولمنا ذكر سبحانه مشروبهم عقب بذكر منكوحهم فقال: ﴿ وَعِندَهُمْ قَلْرَتُ الطَّرْفِ عِينٌ ﴾ ومعنى القصر الحبس أي: إنّهن يحبسن نظرهن ولا ينظرن إلى غير أزواجهن ﴿ عِينٌ ﴾ جمع عيناه أي: نجلاء كبار الأعين حسانها ﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَكْنُونٌ ﴾ شبّههن ببيض النعام المكنونة عن الغبار والكدورة المصونة من كلّ شيء ومعنى هذا التشبيه أن ظاهر البيض بياض يشوبه قليل من الصفرة فإن ذلك من أحسن ألوان البدن. ثمّ قال: ﴿ فَأَقْبَلَ بَعْشُهُمْ عَلَى بَعْضِ عَلَى بَعْضِ على قوله: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم ﴾ والمعنى يشربون ويتحادثون على الشراب. قال الشاعر:

ومنا بقينت من اللنذّات إلا محادثة الكرام على المندام

فيقبل بعضهم على بعض يتساءلون عمّا جرى لهم وعليهم فيخبر كلّ صاحبه بإنعام اللّه عليه.

قَالَ قَآبِلٌ مِنْهُمْ إِنِي كَانَ لِي قَرِينٌ ﴿ ثَنَ يَعُولُ أَوِنَكَ لِينَ ٱلْمُصَدِقِينَ ﴿ وَاللَّهُ أَوْدَا مِنْنَا وَكُنَّا ثُرَابًا وَعِظَلْمًا أَوْنَا لَمَدِينُونَ ﴿ قَالَ هَلَ أَنتُم مُثَلِّلِعُونَ ﴿ فَاطَّلَمَ فَا فَرَةَاهُ فِي سَوَآهِ ٱلْجَحِيمِ ﴿ فَالَ تَأْلَمُهِ إِن كِدتَ لَتُرْدِينِ ﴿ وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنُتُ مِنَ ٱلْمُخْضَرِينَ ۞ أَفَمَا غَنُنُ بِمَيَتِذِنَ ۞ إِلَّا مَوْلَقَنَا ٱلْأُولَى وَمَا غَنُنُ بِمَيتِذِنَ ۞ إِلَّا مَوْلَقَنَا ٱلْأُولَى وَمَا غَنُنُ بِمُعَذَّبِينَ ۞ إِلَّا مَوْلَقَنَا ٱلْأُولَى وَمَا غَنُنُ بِمُعَذَّبِينَ ۞ إِنَّ هَاذَا لَمُتُو ٱلْفَوْزُ ٱلْفَظِيمُ ۞

هذا تمام الحكاية عن أحوال أهل الجنَّة وإقبال بعضهم على بعض في المسألة عن الأحوال. ﴿ قَالَ قَابِلٌ ﴾ من أهل الجنَّة ﴿ إِنِّ كَانَ لِي قَرِينٌ ﴾ في دار الدنيا وصاحب يختصُ بي إمّا من الإنس على قول ابن عبّاس: وإمّا من الشيطان ﴿ يَقُولُ أَوِنَكُ لَمِنَ الْمُصَدِيقِينَ ﴾ أي: كان يوبّخني على التصديق بالبعث والقيامة ويقول إنكارا وتعجّبا: ﴿ لَمِنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَوْنَا لَسَيِنُونَ ﴾ ومحاسبون ومجازون أي: ذلك القرين كان يقول على وجه الاستنكار: أن إذا متنا نحشر ونبعث بعد أن صرنا ترابا أي: هذا لا يكون أبدا وهذا أبلغ في النغي. ﴿ قَالَ حَلَّ أَنتُم تُطَّلِمُونَ ﴾ أي: ثمّ هذا المؤمن قال لإخوانه في الجنَّة بعد ما حكى لجلسائه مقالة قرينه في الدنيا: ﴿ هَلَ أَنتُه مُّطَّلِمُونَ ﴾ أي: إلى أهل النار وهل في الجنَّة موضع يرى منه هذا القرين في النار وهل تحبُّون أن تطلُّعوا على أهل النار لأريكم ذلك القرين فتعلموا أين منزلتكم من منزلتهم قيل: إنَّ في الجنَّة كوى ينظر منها أهلها إلى أهل النار. ﴿ فَأَطَّلَعَ فَرَيَّاهُ فِي سَوَلَهِ الْمُتَّجِيدِ ﴾ فاطَلع هذا المؤمن فرأى قرينه في وسط النار قيل: القائل في قوله ﴿ قَالَ هَلْ أَنتُد مُّطَّلِعُونَ ﴾ هو الله أو بعض الملائكة وقرئ ﴿ فَأَطَّلَعَ ﴾ على لفظ المضارع المنصوب وعلى لفظ الماضي وإذا كان بلفظ المضارع يكون المعنى: هل أنتم مطلعون فأطلع أنا أيضا وإذا كان بصيغة الماضي يكون المعنى عرض عليهم الاطَّلاع فقبلوا ما عرضه. فاطَّلع هو بعد ذلك ﴿ قَالَ تَأْلَتُهِ إِن كِدتَّ لَتُرْدِينِ ﴾ أي: قال القائل: بعد ما اطلع إلى حال قرينه مخاطبا له: تالله قد كان قريبا أن تهلكني بالإغواء وتجعل حالي كحالك ودإن، هي المخفّفة من المثقّلة بدلالة مصاحبته لام الابتداء لها أي: إنَّك كدت تهلكني بما دعوتني إليه في الدنيا

بقولك: لا نبعث ولا نعذَّب فقد ظهر الأمر خلاف ذلك.

وهدايته حتى آمنت لكنت أنا معك في النار ولا يستعمل «أحضر» إلّا في الشر. وهدايته حتى آمنت لكنت أنا معك في النار ولا يستعمل «أحضر» إلّا في الشر. وهذايته حتى آمنت لكنت أنا معك في النار ولا يستعمل «أحضر» إلّا في الشر. وأنما غَنُ بِمَهَدّيِنَ الله المعنى: أن هذا المؤمن يقول لهذا القرين السوء الذي في النار يخاطبه ويقول له على وجه التوبيخ والتقريع: أليس كنت تقول: «ما نحن بمائتين» وقرئ بمائتين ولا نموت إلّا الموتة الّتي تكون في الدنيا ولا عذاب ولا رجوع أ فرأيتم أن الأمر ظهر بخلاف ما زعمتم وقيل: إن هذا الكلام من مكالمات أهل الجنة بعضهم لبعض على وجه إظهار السرور بدوام نعيم الجنة ولهذا عقبه بقوله:

﴿ إِنَّ هَنَا لَمُوَ ٱلْعَظِيمُ ﴾ فحينئذ يكون معنى الآية: ما نحن بميتين في هذه الجنّة إلّا موتتنا الّتي كانت في الدنيا وما نحن بمعذّبين كما وعدنا الله ويريدون به التحقيق لا الشك وإنّما قالوا هذا القول لأن لهم في ذلك سرورا مجدّدا وفرحا مضاعفا وإن كانوا قد عرفوا أنّهم سيخلدون في الجنّة وهذا كما أن الرجل يعطي المال الكثير فيقول: أكلّ هذا الملك لي وهذا كقوله: أراه عيانا وهسلذا أنسا

لِيثْلِ هَنَا فَلْيَمْمَلِ الْعَمَلُونَ ﴿ أَذَلِكَ خَبَرٌ ثُرُّلًا أَمْ شَجَرَهُ الرَّقُومِ ﴿ إِنَّا جَمَلَتُهَا فِنْنَهُ لِلْفَلِمِينَ ﴿ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِنَ أَمْمِلِ الْجَحِيمِ ﴿ يَمَالُمُهَا كَأَنَهُ رُمُوسُ الشَّيَطِينِ ﴿ فَا فَهَمْ كَا يَكُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ مَلْهُ الْبُطُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ مَنْهَا فَاللَّهُ مُنْ الشَّيْطِينِ ﴿ فَا فَا اللَّهُ ا

والفوز والفلاح ﴿ فَلْيَعْمَلِ الْعَكِمِلُونَ ﴾ في دار التكليف وقيل: إنّ هذا من قول الله أي: لمثل هذا النعيم الذي ذكرناه ﴿ فَلْيَعْمَلِ الْفَكِمِلُونَ ﴾ والمذكور من قوله: ﴿ فَهُمْ اللهِ لَهُ مَعْلُونٌ ﴾ والمذكور من قوله: ﴿ فَهُمْ رَزْقٌ مَعْلُومٌ ﴾ إلى قوله: ﴿ بَيْعَلَ مَكْنُونٌ ﴾ والمراد الترغيب في طلب الثواب بالطاعة.

وَ أَدَالِكَ خَيْرٌ نُرُلًا أَمْ شَجَرَةُ الزَّقْرِمِ ﴾ أي: أذلك الذي ذكرناه من قرى أهل الجنة وما أعد لهم خير من حيث النزل وهالنزل، ما يصلح أن ينزلوا عليه من الغداء والتشريفات وما يتقوّت به أم نزل أهل النار وهو الزّقوم مع أنّه لا خير فيه وإنّما قال: ﴿ خَيْرٌ ﴾ على وجه المقابلة مثل قوله: ﴿ أَسْحَنُ الْجَنَّةِ يَوْمَهِ لِنَ مُنْ الْجَنَّةِ يَوْمَهِ لِنَ الْجَنَّةِ يَوْمَهِ لِنَ الْجَنَّةِ وَمَهِ الله والله والغم فهو على سبيل السخرية بهم وسوء اختيارهم قال العلّامة أبو السعود في تفسيره: ﴿ الزّقُومِ ﴾ شجرة صغيرة الورق لها زفرة كريهة الرائحة مرة تكون في تهامة سميت به الشجرة الموصوفة (٢٠).

وانّم الله النار وإنّما الله النار وإنّما مارت هذه الشجرة يقتاتها أهل النار وإنّما صارت هذه الشجرة فتنة للظالمين لأن الكفّار لمّا سمعوا هذه الآية أنكروا وقالوا: كيف يعقل أن تنبت الشجرة في جهنّم مع أن النار تحرق الشجرة ولهذه الجهة صارت فتنة لهم والحالة أن خالق النار قادر على أن يمنع النار من إحراق الشجر كما أن الله يقدر أن يخلق الزقوم من جوهر ومن مادة لا تأكله النار ولا تحرقه كما أنّها لا تحرق السلاسل والأغلال فيها وكما أنّه لا تحرق حيّاتها وعقاريها وكذلك الضريع وما أشبه ذلك فمعنى كونها ﴿ فِنْنَهُ لَهُمْ ﴾ وقعت هذه الشبهة الركيكة في قلوبهم وصارت سببا لإنكارهم.

والقول الثاني في تفسير الآية في كون الشجرة فتنة لهم في النار لأنّهم

١ ـ سورة الفرقان: ٢٤.

٢ ـ تفسير أبي السعود، ج٧، ص١٩٣، وانظر: تفسير الألوسي، ج٢٣، ص٩٥.

كَلَفُوا بِتناولها وشق ذلك عليهم فحينئذ يصير ذلك فتنة في حقّهم أي: شدة عذاب لهم من قوله: ﴿ يَوْمَ مُمْ عَلَ النَّارِ بُفْنَنُونَ ﴾ (١) أي: يعذَبون.

﴿ إِنَّهَا شَجَرَةً تَخْرُمُ فِي أَسْلِ لَلْمَحِيدِ ﴾ أي: إن الزقوم شجرة تنبت في قعر جهنّم وأغصانها ترفع إلى دركاتها ﴿ طَلْمُهَا كَأَنَّهُ رُوسُ الشّيَطِينِ ﴾ «الطلع للنخلة غلاف الثمرة وسمّي بالطلع لطلوعه كلّ سنة في النخل فاستعير لشجرة الزقوم لفظيّة وهذا التشبيه حيث إن الناس لمّا اعتقدوا في الملائكة كمال الفضل في الصورة والسيرة واعتقدوا في الشياطين نهاية القبح والتشويه في الصورة فحسن التشبيه في القبح برؤس الشياطين وهذا من باب التشبيه بالمتخيّل لا بالمحسوس قال امرؤ القيس:

أ تقتلني والمشرفيّ مضاجعي ومسنونة زرق كأنياب أغـوال

مع أن الغول لم يره أحد. وقيل: إن رؤوس الشياطين ثمرة يقال لها: الأستن تشبه بني آدم وقيل: إن الشيطان نوع من الحيّات.

وَ يَانَهُمْ لَا يَكُونَ مِنْهَا ﴾ أي: أهل النار يأكلون من ثمرة تلك الشجرة فيملئون بطونهم منها من شدة ألم الجوع وقد روي أن الله تعالى يجوعهم حتى أنسوا عذاب النار من شدة الجوع فيصرخون إلى مالك فيحملهم إلى تلك الشجرة ومنهم أبو جهل فيأكلون منها فيغلي بطونهم كغلي الحميم فإذا شبعوا من أكل الزقوم يشتلا عطشهم فيحتاجون إلى الشراب. فعند هذه وصف الله شرابهم فقال: ﴿ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْكا مِنْ جَيمٍ ﴾ ودالشوب، كل ما خلط بغيره فالمعنى إذا غلبهم العطش الشديد سقوا من ذلك المشوب من غساق أو صديد جهنم حار مغبور الذي بلغ نهاية في الحرارة حتى إذا قربوها غستاق أو صديد جهنم حار مغبور الذي بلغ نهاية في الحرارة حتى إذا قربوها

١\_ سورة الذاريات:١٣.

من وجوههم ليشربوا شوت وجوههم كما قال: ﴿ يَشْوِى ٱلْوَجُوة ﴾ (أ) فإذا وصلت إلى بطونهم صهر ما في بطونهم والجلود فذلك شرابهم وطعامهم وقوله: ﴿ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ ﴾ على شجرة الزقوم زيادة لشوبا وخليطا بهذا الشراب المذكور ويكرهون على هذا الأكل الشراب وثمّ يرجعون بعد الأكل والشرب ويردون إلى الجحيم وذلك أنّهم يوردون الحميم لشربه وهو خارج عن الجحيم كما يورد الإبل الماء و ﴿ المُنْوِيمِ ﴾ النار الموقدة الّتي منازلهم فيها فينقلبون بعد الأكل والشرب إلى منقلبهم.

﴿ إِنَّهُمْ أَلْفَوْا مَاتِكَاءَهُمْ مَنَا لِينَ ﴿ فَهُمْ عَلَىٰ مَاتَذِهِمْ يُهْرَهُونَ ﴾ المعنى: إنّه سبحانه علّل الاستحقاق والوقوع في تلك الشدائد كلّها بترك الإيمان وتقليد الآباء من غير دليل واقتفائهم بآبائهم وتسرّعهم إلى اتّباعهم ومعنى الإهراع الإسراع.

رَلَقَدْ مَثَلَ قَبْلَهُمْ أَحْتُرُ الأَوَّلِينَ ۞ وَلَقَدْ أَرْسَكُنَا فِيهِم مُّنذِرِينَ ۞ وَلَقَدْ أَرْسَكُنَا فِيهِم مُّنذِرِينَ ۞ وَلَقَدْ مَثَلَ اللّهِ الْمُخْلَمِينِ ۞ وَلَقَدْ نَادَنْنَا نُوحٌ فَلْنِعْمَ الْمُجِمُونَ ۞ وَتَحَيِّنَهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ ۞ وَتَحَيِّنَهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْمُغْلِمِ ۞ وَتَحَيِّنَهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْمُغْلِمِ ۞ وَتَحَيِّنَهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْمُغْلِمِ ۞ وَتَحَيِّنَ ۞ وَتَحَيِّنَ ۞ سَلَمُ اللّهُ فِيزِينَ ۞ سَلَمُ اللّهُ فِينِينَ ۞ وَتَحَيِّنَ ۞ الْمُغْمِينِينَ ۞ إِنّهُ مِن عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ۞ إِنّا كَنْلِكَ خَيْرِي الْمُخْمِينِينَ ۞ إِنّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ۞ إِنَّهُ مِنْ عَبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ۞ إِنَّهُ مَنْ عَلَيْكَ خَيْرِي الْمُخْمِينِينَ ۞ إِنَّهُ مِنْ عَبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ۞ الْمُؤْمِنِينَ ۞ أَمْ أَغْرَفْنَا الْلَاحْمِينَ ۞

ذكر سبحانه ما يوجب التسلية لنبيّه فقال:

﴿ وَلِنَقَدْ ضَلَّ قَبْلَهُمْ ﴾ اللام هي الّتي تدخل في جواب القسم المحذوف و«قد» للتأكيد أي: قبل هؤلاء الّذين في عصرك وكذّبوك ضلّ أكثر الأمم الماضية.

ا\_سورة الكهف: ٢٩.

وَلَقَدُ أَرْسَكُنَا فِيمِ مُنذِرِينَ ﴾ من الأنبياء والمرسلين يخوّفونهم من عذاب الله وحاصل المعنى أن إرساله تعالى الرسل وتكذيب الأمم الرسل قد سلف ويجب لك \_ صلى الله عليك \_ أسوة بهم وتصبر كما صبروا وفي الآية دلالة على أن أهل الحق في كل زمان كانوا أقل من أهل الباطل.

﴿ فَانْظُرْ صَحَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُنذَهِ اللهِ أَي: من المكذّبين المعاندين الحق كيف أهلكهم وما ذا حلّ بهم من العذاب؟ ثمّ استثنى من المنذرين فقال: ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَمِينِ ﴾ اللّذين أنذرهم الأنبياء وقبلوا منهم وأخلصوا عبادتهم للّه تعالى فإن الله خلصهم من ذلك العذاب ووعدهم بجزيل الثواب.

وَلَقَدُ نَادَننَا نُوحٌ ﴾ أي: دعانا نوح بعد أن يئس من إيمان قومه لننصره على على قومه وذلك قوله للغلان وأني مَعْلُوبٌ فَأَنكِيرٌ ﴾ أو فَلَيْعُمَ النّجِيبُونَ ﴾ نجن لدعائه وأجبناه إلى ما سأل بإهلاك قومه وقيل: المعنى هو على العموم لمن دعانا. ﴿ وَغَيّبَننَهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَلِيمِ ﴾ أي: من المكروه الذي كان ينزل به من قومه و «الكرب» كل عم يصل حرة إلى الصدر وأصل النجاة من النجوة فهي المرتفع فهي الرفع من الهلاك وأهله هم الذين في السفينة معه.

﴿ وَبَهَمَلْنَا ذُرِيَّتُهُ مُرُ الْبَاقِينَ ﴾ بعد الغرق فالناس كلّهم بعد نوح عن ولد نوح قال الكلبي: لمّا خرج نوح من السفينة مات من كان معه من الرجال والنساء إلّا ولده ونساءهم. ﴿ وَتَرَكّنَا عَلَيْهِ فِي الْآتِنِينَ ﴾ أي: تركنا عليه ذكرا جميلا وأثنينا عليه في امّة محمّد ويسلّم عليه إلى يوم القيامة فكأنّه قال: وتركنا على نوح التسليم والصلوات إلى يوم القيامة بقوله: ﴿ سَلَارُ عَلَ نُوجٍ فِي وَتَرَكنا على نوح التسليم والصلوات إلى يوم القيامة بقوله: ﴿ سَلَارُ عَلَى نُوجٍ فِي

١ مجمع البيان، ج ٨٠ ص٢١٢.

اَلْعَالَمِينَ ﴾ ومعنى تركنا أبقينا يقال: ما ترك فلان أي: ما أبقى والمراد من ﴿ اَلْعَالَمِينَ ﴾ من الملائكة والثقلين.

﴿ إِنَّا كَذَلِكَ ﴾ أي: مثل ما جزينا نوحا ﴿ فَهْرِى الْمُعْمِنِينَ ﴾ فمن أحسن بأفعال الطاعات وتجنّب المعاصي نكافيه بإحسانهم ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: إن نوحا من عبادنا المؤمنين، والآية تتضمّن مدح المؤمنين حيث أن نوحا منهم.

﴿ ثُمَّ أَغْرَقْنَا الْآخَوِينَ ﴾ أي: من لم يؤمن به والمقصود من الآيات تحذير القوم عن سلوك مثل طريقتهم لئلًا يعاقبوا بمثل عقوبتهم.

المعنى: وإن من شيعة نوح إبراهيم يعني: إنّه على منهاجه في التوحيد والعدل واتّباع الحقّ وما كان بين نوح وإبراهيم إلّا نبيّان هود وصالح وألفان وستّمائة وأربعون سنة وقيل: المعنى: وإنّ من شيعة محمّد إبراهيم ومعنى الشيعة الجماعة التابعة لرئيس لهم.

﴿ إِذْ جَانَةً رَبَّهُ. مِقَلْمٍ سَلِيمٍ ﴾ حين صدّق الله وآمن به بقلب خالص من

الشرك بريء من المعاصي على ذلك عاش وعليه مات وقيل: بقلب سليم من كلّ ما سوى اللّه لم يتعلّق بشيء غيره عن أبي عبد اللّه للخا<sup>(۱)</sup>.

﴿ إِذَ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَنِينَ وَاهم يعبدون الأصنام من دون الله على وجه التهجين لفعالهم والتقريع لهم ﴿ مَاذَا مَنْهُونَ ﴾ أي: أي شيء تعبدون ﴿ إَيْنَكُ عَالِهَ دُونَ اللهِ تُربِينُونَ ﴾ والإفك، أشنع الكذب وأصله قلب الشيء عن جهته التي هي له أي تريدون عبادة آلهة دون عبادة الرحمن ﴿ فَمَا ظَلْكُمْ بِرَبّ الْعَلَيْنَ ﴾ أن يصنع بكم مع عبادتكم غيره وقيل: المعنى كيف تظنّون بربّكم أنّه على أي صفة ومن أي جنس من أجناس الأشياء حين شبّهتم به هذه الأصنام؟ فَمَا لَنَظُرُ نَظْرَةً فِي النَّجُورِ \* فَقَالَ إِنِي سَقِيمٌ ﴾ عن ابن عبّاس إنّهم كانوا يتعاطون علم النجوم فعاملهم على مقتضى عادتهم وذلك أنّه الله أراد أن يتعاطون علم النجوم فعاملهم على مقتضى عادتهم وذلك أنّه اللهم من الغد يكايدهم في أصنامهم ليلزمهم الحجة في أنّها غير معبودة وكان لهم من الغد يوم عبد يخرجون إليه فأراد أن يتخلّف عنهم ليبقى خاليا في بيت الأصنام فيقدر على كسرها.

وهاهنا بحث وهو أنّ النظر في علم النجوم غير جائز فكيف أقدم عليه إبراهيم، ثمّ إنّه للنه ما كان سقيماً فلمًا قال: ﴿إِنِّي سَقِيمٌ ﴾ كان ذلك كذبا؟

وفي الجواب عنهما وجوه كثيرة: الأوّل: أنّه نظر نظرة في النجوم وكانت تأتيه سقامة كالحمّى في بعض أوقات اللّيل والنهار فنظر ليعرف هل هي في تلك الساعة وقال: ﴿إِنّ سَقِيمٌ ﴾ فجعله عذرا في تخلّفه عن الذهاب معهم عن العيد الّذي لهم وكان صادقا فيما قال. لأنّ السقم كان يأتيه في ذلك الوقت وإنّما تخلّف لأجل مقصوده وذلك تكسير الأصنام وأمّا قوله: ﴿إِنِّ سَقِيمٌ ﴾ أي: سأسقم في هذا الوقت كقوله: ﴿إِنَّكَ مَيّتُ وَإِنّهُم مَيّتُونَ ﴾ أي: إنّك

١ مجمع البيان، ج٨، ص٢١٥، وبحارالاتوار، ج١٢، ص٢٦.

ستموت ووجه آخر وهو أنّا لا نسلّم أن النظر في علم النجوم والاستدلال بمقايستها حرام لأن من اعتقد أن اللّه خص كلّ واحد من هذه الكواكب بقوة وخاصيّة لأجلها يظهر منه أثر مخصوص فهذا العلم على هذا الوجه ليس بحرام وباطل ويجوز أن يكون اللّه أعلمه بالوحي أنّه سيسقمه في وقت مستقبل وجعل العلامة على ذلك إمّا طلوع نجم واتصاله بآخر على وجه مخصوص. فلمّا رأى إبراهيم تلك الإمارة فقال ﴿إِنّي سَقِيمٌ ﴾ تصديقا بما أخبره اللّه تعالى ويمكن أن يكون مراده بقوله: ﴿إِنّي سَقِيمٌ ﴾ أي: سقيم القلب حزنا على إصرارهم على عبادة الأوثان وهي لا تسمع ولا تبصر ونظره في النجوم فكرته في أنها مخلوقة محدثة مدبّرة فكيف هؤلاء يعبدونها؟

وما رواه العيّاشيّ بإسناده عن أبي جعفر وأبي عبد الله الله النها أنهما قالا: واللّه ما كذب إبراهيم وما كان سقيما<sup>(۱)</sup> محمول على هذه الوجوه المذكورة وما روي أنّ إبراهيم كذب ثلاث كذبات قوله: ﴿إِنّي سَقِيمٌ ﴾ وقوله (۱۰). ﴿ إِنَّ مَمْكُدُ حَكَيْدُهُمْ مُهُ اللّهُ وقوله في سارة: هإنّها اختي، فيمكن أن يتأول مثلا مثل قوله ﴿إِنِّ سَقِيمٌ ﴾ أي: سأسقم، وسارة اختي أي: في اللاين و ﴿ فَعَكَدُ حَكِيدُهُمْ ﴾ على ما ذكرناه في موضعه.

وبالجملة لمّا قال إبراهيم: ﴿إِنِّ سَقِيمٌ ﴾ وكان قد غلب الأسقام عليهم من باب الطاعون وكانوا يخافون العدوى ففارقوه وهربوا منه إلى معبدهم في البريّة وتركوه وذلك قوله: ﴿ فَنَوَلِّوا عَنْهُ مُنْهِمِينَ ﴾ أي: هاربين مخافة العدوى. ﴿ فَرَاعَ إِلَّ عَالِهَهُم ﴾ أي: ذهب إليهم في خفية وأصل «الروغ» الميل

١ تفسير العياشي، ج٢، ص١٨٤، وتفسير نورالثقلين، ج٤، ص٢٠٦.

٢\_صحيح البخاري، ج٤، ص١١٢، وج٦، ص١٢١، ومسند أحمد، ج٢، ص٤٠٣.

٣ سورة الأنبياء: ٦٣.

بحيلة ومنه روغان الثعلب ﴿ فَقَالَ ﴾ للأصنام استهزاء ﴿ أَلَا تَأْكُونَ ﴾ أي: هلا تأكلون من الطعام الذي كانوا يضعونها عند الأصنام للتبرك عليه كما كان عادتهم ذلك للاستشفاء والاستبراك واليمن ﴿ مَا لَكُو لَا نَطِعُونَ ﴾ أي: لم لا تجاوبوني. ﴿ فَإِنْ عَلَيْمٍ مَهُمًا بِالْيَمِينِ ﴾ فمال إبراهيم مستعليا عليهم ضربا موكدا شديدا و ﴿ فَرَاعٌ عَلَيْمٍ مَهُمًا بِاللّهِ تقتضي قوة الفعل وفيه قول آخر: وهو أن اليمين أقوى الجارحتين وقوة الآلة تقتضي قوة الفعل وفيه قول آخر: وهو أن المراد من «اليمين» الحلف أي: أنى الضرب بسبب الحلف وهو قوله تعالى عنه: ﴿ وَنَاهِ لَا لَكُو لَا أَمْنَدُكُم ﴾

و المراد أن الله خلق أصل الحجارة التي تعملون من الماني إبراهيم المحوا و المراهيم الماني إبراهيم الماني المشي والعدو من زفيف النعام الأنهم اطلعوا على صنع إبراهيم بأصنامهم فقصدوه مسرعين وحملوه إلى بيت أصنامهم وبعد ما أتوا به جرى بينهم وبينه من المحاورات ما نطق به قوله تعالى في غير هذه السورة: ﴿ مَالَتُ فَعَلْتَ هَلْنَا بِتَالِمُ لِيَا يَعْلِمُ الله عَلَى وجه الحجاج: ﴿ أَنَعَبُدُونَ مَا تَعْبُونَ \* وَالله خَلَقَ مُنَا تُعْبُونَ \* وَالله خلق أصل الحجارة التي تعملون منها الاصنام.

واحتج أهل الجبر بأن فعل العبد مخلوق لله وقالوا: إن لفظ هما، مع ما بعده في تقدير المصدر فقوله: ﴿وَمَا تَشْمَلُونَ ﴾ معناه: وعملكم وعلى هذا التقدير صار معنى الآية: والله خلقكم وخلق عملكم.

والجواب: أن هذه الآية حجّة عليهم لا حجّة لهم لأن الله تعالى قال: ﴿ أَتَنَبُنُونَ مَا نَنْحِتُونَ ﴾ وأضاف العبادة والنحت إليهم إضافة الفعل إلى الفاعل

١\_سورة الأنبياء: ٦٢.

ولو كان ذلك واقعا بتخليق اللَّه لاستحال كونه فعلا للعبد.

والجواب الثاني: أنّه سبحانه إنّما ذكر هذه الآية توبيخا لهم على عبادة الأصنام ولو لم يكونوا فاعلين لأفعالهم لما جاز توبيخهم عليها بقبيح فعلهم وعبادتهم ولو كان معناه والله خلقكم وخلق عبادتكم لكانت الآية على أن يكون عذرا لهم أقرب وأولى من أن يكون لوما وتهجينا ولكان لهم أن يقولوا: ولم توبّخنا على عبادتها والله هو الفاعل لذلك فيكون الحجة لهم لا عليهم ولأنّه قد أضاف الفعل والعمل إليهم بقوله: ﴿ تَهْمَلُونَ ﴾ فكيف يكون مضافا إلى الله وهذا تناقض؟

وأمّا قولهم: لفظة «ما» مع ما بعدها في تقدير المصدر ممنوع وبيانه أن سيبويه والأخفش اختلفا في أنّه هل يجوز أن يقال: أعجبني ما قمت أي: قيامك فجوره سيبويه ومنعه الأخفش وجماعة وقالوا: إنّ هذا لا يجوز إلّا في فعل المتعدي ولو سلّمنا لكنّه أيضا قد يكون بمعنى المفعول لأنّ المراد من قوله: ﴿ أَتَعَبُّدُونَ مَا نَتْحِبُّونَ ﴾ أ تعبدون المنحوت لا النحت لأنهم ما عبدوا النحت وإنّما عبدوا المنحوت فوجب أن يكون المراد بقوله: ﴿ مَا تَمْمَلُونَ ﴾ المعمول لا العمل فحينئذ لفظة «ما» مع ما بعدها كما يجيء بمعنى المصدر فقد يجيء بمعنى المفعول أولى لأنّ الآية هنا على المفعول أولى لأنّ الآية بيان تزييف مذهبهم في عبادة الأصنام.

وبالجملة لمنا أورد إبراهيم عليهم هذه الحجة القوية وعجزوا عن الجواب عدلوا إلى طريق الإيذاء ف فو قائراً أبنوا لله وكيفية ذلك البنيان لا يدل عليها لفظ القرآن قال ابن عبّاس: بنوا حائطا من حجر طوله في السماء ثلاثون ذراعا وعرضه عشرون ذراعا وملؤوه نارا فطرحوه فيها فذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَلْقُوهُ فِي الْمُهَامِيمِ ﴾ أي: جحيم ذلك البنيان والجحيم النار العظيمة

والألف واللام في ﴿ اَلْمَحِيرِ ﴾ يدل على النهاية. ﴿ فَأَرَادُوا بِهِ كَذَا ﴾ وحيلة وتدبيرا في إهلاكه وإحراقه بالنار ﴿ فَمَالَنَهُمُ الْأَسْفَلِينَ ﴾ بأن أهلكناهم وسلّمنا إبراهيم ورددنا كيدهم عنه ولما أشرفوا عليه بعد إيقاعه في النار رأوه سالما وعلموا أنّهم مغلوبون فلما انقضت هذه الواقعة ﴿ قَالَ ﴾ إبراهيم: ﴿ إِنّ مَهَا انقضت هذه الواقعة ﴿ قَالَ ﴾ إبراهيم: ﴿ وَإِنّ مَهَاجِر وأهجر ديار الكفّار وأذهب إلى حيث أمرني اللّه بالذهاب إليه وهي الأرض المقدّسة أي: يهديني ربّي.

فإن قيل: إن إبراهيم جزم في هذه الآية بأنّه تعالى سيهديه، وإنّ موسى لم يجزم به بل قال: ﴿عَسَىٰ رَقِت أَن يَهْدِيَنِي سَوَآةِ ٱلسَّكِيدِلِ ﴾.

قلنا: العبد إذا تجلّى له مقامات رحمة الله فقد يجزم بحصول المقصود وإذا تجلّى له مقامات كونه غنيًا عن العالمين فحينئذ يستحقر نفسه فلا يجزم بل لا يظهر إلّا الرجاء والطمع قال بعض أهل التفسير: وهو أوّل من هاجر ومعه لوط وسارة إلى الشام وإنّما قال ﴿سَيَهْدِينِ ﴾ ترغيبا لمن هاجر معه في الهجرة.

فلمًا قدم الأرض المقدّسة سأل إبراهيم ربّه الولد فقال: ﴿ رَبِّ هَبْ لِى مِنْ اَلْسَطِحِينَ ﴾ أي: أعطني بعض الصالحين يريد الولد لأن لفظ الهبة غلب في الولد وإن كان قد جاء في الأخ في قوله: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَجْعَيْنَا أَنَاهُ حَنُونَ بَيْنَا ﴾ (الولد وإن كان قد جاء في الأخ في قوله: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَجْعَيْنَا أَنَاهُ حَنُونَ بَيْنَا ﴾ (المولد وإن كان قد جاء في الأخ في قوله: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَجْعَيْنَ أَنَاهُ مِنْ رَجْعَيْنَ الله على الله المولد وأن الصلاح أشرف مقامات العباد.

فَبَشَّرْنَنَهُ بِعُلَامٍ حَلِيمٍ ﴿ فَالَمَّا بَلَغَ مَعَهُ اَلسَّعْىَ فَكَالَ يَنْبُنَىَ إِنِّ أَرَىٰ فِي الْمَنَارِ أَنِيَ أَنْ يَكُونِهُ مِنْ أَنْ الْمُؤْمَرُ مَاذَا تَرَكِ قَالَ يَكَأْبَتِ اَفْعَلْ مَا تُؤْمَرُ مُستَجِدُنِ

١\_سورة مريم: ٥٣.

٢\_سورة الأنبياء: ٧٢، ٩٠.

المصدر السابق نفسه.

إِن مُنَاةَ ٱللهُ مِنَ ٱلعَمَامِرِينَ آلَ فَلَمَا أَسَلَمَا وَتَلَهُ لِلْجَبِينِ آلَ وَنَدَيْنَهُ أَن يَتَإِبَرُهِيهُ آللهُ مِن العُمَامِرِينَ آلْ وَنَدَيْنَهُ الرَّبَا إِنَّا كَذَلِكَ بَحْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ آلَ إِنَّ كَذَلِكَ بَحْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ آلَ إِن كَذَلِكَ بَحْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ آلَ إِنَّ كَذَلِكَ بَعْزِينَ الْمُحْسِنِينَ آلَ وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْاَحْرِينَ لَكُولُ اللَّهُ مِن عِبَادِنَا آلْمُؤْمِنِينَ آلَ وَيَكُنزَنَهُ بِإِمْسَحَقَ نَبِينًا مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ آلَ وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ آلَ وَيَكُنزَنَهُ بِإِمْسَحَقَ نَبِينًا مِنَ ٱلصَّلِيمِينَ آلَ وَيَكُن عَلَيْهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ آلَ وَيَكُن عَلَيْهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ آلَ وَيَكُن عَلَيْهِ وَعَلَى إِمْنَا فِي ٱلْمُؤْمِنِينَ آلَ وَيَكُن عَلَيْهِ وَعَلَى إِمْنَا فَي اللهُ إِنْ اللهُ اللهُ

المعنى: أخبر سبحانه أنّه استجاب لإبراهيم بقوله: ﴿ فَبَشَرْنَهُ ﴾ بابن وقور، والحليم الّذي لا يعجل الأمر قبل وقته مع القدرة عليه أو الّذي لا يعجل بالعقوبة.

وَبِلغَ الابن إلى أدرك و وَلَوْبَلغَ ﴾ الحد الذي يقدر فيه على السعي أي: شب وبلغ الابن إلى أن يتصرف ويمشي معه ويعينه وكان يومئذ ابن ثلاث عشرة سنة وقيل: المراد من السعي العمل لله والعبادة والنسك والفاء في قوله: وَ نَامَنَا بَلَغَ ﴾ فصيحة معربة عن مقدر حذف لعدم الحاجة إلى التصريح به لاستحالة التخلف بعد البشارة ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السّعَى قَدَالَ يَبُنَى إِنِّ أَرَىٰ في المَنادِ آنِ أَذَعُكَ فَانظُر مَاذَا تَرَكِ ﴾ ومعنى درأى، في الكلام على خمسة أوجه: أحدها: أبصر، والثاني: علم نحو رأبت زيدا فاضلا والثالث: بمعنى ظن كقوله ﴿ إِنَّهُمْ بَرُوْنَهُ بَعِيدًا \* وَنَرَدُهُ فَهِيا ﴾. والرابع: اعتقد، نحو قوله:

وإنَّا لقوم ما نرى القتـل سـبّة إذا مـا رأتــه عــامر وســـلول

والخامس: بمعنى الرأي نحو رأيت هذا الرأي وأمّا رأيت في المنام فمن رؤية البصر.

فمعنى الآية إنّ إبراهيم قال لابنه: إنّي أبصرت في المنام رؤيا تأويلها

الأمر بذبحك فانظر ما الذي تراه وأي شيء ترى من الرأي ولا يجوز أن يكون ترى هاهنا بمعنى تبصر لأنه لم يشر إلى شيء يبصر بالعين ولا يجوز أن يكون بمعنى علم أو ظن أو اعتقد لأن هذه الأشياء تتعدى إلى مفعولين وليس هنا إلاً مفعول واحد مع استحالة المعنى فلم يبق إلا أن يكون من الرأي.

وقيل: إن الله تعالى أوحى إلى إبراهيم في حال اليقظة بأن يمضي ما يأمره به في حال نومه من حيث إن منامات الأنبياء لا تكون إلّا صحيحة ولو لم يأمر بذلك في حال اليقظة لما كان يجوز أن يعمل على ما يراه في المنام. وقال سعيد بن جبير عن ابن عبّاس: منامات الأنبياء وحي وقال قتادة: رؤيا الأنبياء حق إذا رأوا شيئا فعلوه.

وبالجملة بعد أن رأى ليلة التروية ذلك المنام وأصبح تروى في ذلك المنام عن الصباح إلى الرواح أمن الله هذا الحلم أمن الشيطان؟ فمن ثمّ سمّي

ا\_سورة المنتح: ٢٧.

٢- تفسير القرطبي، ج١٥، ص١٠٢، وتفسير الرازي، ج٢٦، ص١٥٣.

القناقاتي المناقاتين المناقاتين المناقاتين المناقات المنا

«يوم التروية» فلمّا أمسى رأى مثل ذلك فعرف أنّه من الله فسمّي «عرفة» ثمّ رأى مثله في الليلة الثالثة فهمّ نحره فسمّي «يوم النحر».

فإن قيل: إمّا أن يقال: إنّه ثبت بالدليل عند الأنبياء أن كلّ ما رآه في المنام فهو حق حجة أو لم يثبت ذلك بالدليل عندهم فإن كان الأول فلم راجع الولد في هذه الواقعة بل كان عليه أن يشتغل بتحصيل ذلك المأمور وأن لا يراجع الولد فيه وأن لا يقول له: ﴿ فَأَظُرْ مَاذَا تَرَك ﴾ وأن لا يوقف العمل إلى أن يقوله له الولد: ﴿ فَأَخَرُ مَا أَوْتَرُ ﴾ ثم إذا ثبت له ما رأى في المنام حجة لم يكن إلى هذه التروي والتفكّر حاجة وإن كان الثاني وهو عدم الثبوت فكيف يجوز له أن يقدم على ذبح ذلك الولد بمجرد رؤيا لم يدل الدليل على كونها حجة؟

ويمكن الجواب: أنّه لا يبعد أنّه كان عند الرؤيا متردّدا فيه ثمّ تأكّدت الرؤيا بالوحي الصريح.

واختلفوا في أن هذا الذبيح من هو فقيل: إنّه إسحاق وهذا قول علي طلي وعمر والعبّاس بن عبد المطلب وابن مسعود وكعب الأحبار وقتادة وسعيد بن جبير ومسروق وعكرمة والزهري والستدي ومقاتل<sup>(۱)</sup> وقيل إنّه إسماعيل وهو قول ابن عبّاس وابن عمر وسعيد بن المسيّب والحسن والشعبي ومجاهد والكلبي.

واحتج القائلون بأنّه إسماعيل أن رسول الله علي قال: «أنا ابن الذبيحين» فقال له أعرابي: يا ابن الذبيحين فتبسّم، فسئل عن ذلك فقال: «إنّ عبد المطلب

الوالد إنما يكون وليا على ولده لا مالكاً لدمه وروحه والقربان يكون من ماله لا من مال غيره
 إلا إذا أجازه الولد ذلك لوالده وإلا فهو قتل نفس محرم لا قربان.

٢ كذا في تفسير الإمام الرازي.

لمّا حفر بنر زمزم نذر فله لنن سهل الله له أمرها ليذبحن أحد ولده فخرج السهم على عبد الله فمنعه أخواله وقالوا له: افد ابنك بمائة من الإبل فقداه بمائة من الإبل والذبيح العانى إسماعيله (١).

الحجّة الثانية: عن الأصمعيّ أنّه قال: سألت أبا عمرو بن العلاء عن الذبيح فقال: يا أصمعيّ اين عقلك ومتى كان إسحاق بمكّة وإنّما كان إسماعيل بمكّة وهو الذي بنى البيت مع أبيه والمنحر بمكّة.

الحجة الثالثة: أنّ الله وصف إسماعيل بالصبر دون إسحاق في قوله: ﴿ وَإِسْكِيلَ وَهِو صبره على الذبح وَ وَإِسْكِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا ٱلْكِظَلِّ حَكُلُّ يَنَ ٱلصَّنِيمِينَ ﴾ وهو صبره على الذبح ووصفه أيضا بصدق الوعد في قوله: ﴿ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ ﴾ (١) لأنه وعد أباه من نفسه الصبر على الذبح فوفى به.

الحجّة الرابعة: الأخبار الكثيرة في تعليق قرن الكبش بالكعبة فكان الذبيح بمكّة ولو كان الذبيح إسحاق لكان الذبع بالشام (٣).

واحتج من قال: إن ذلك الذبيح إسحاق بوجهين: الوجه الأول: أن أول الآية وآخرها يدل على ذلك أمّا أولها فإنّه تعالى حكى عن إبراهيم قبل هذه الآية أن إبراهيم قال: ﴿ إِنّ ذَاهِبُ إِلَى رَبّي سَيَهْدِينِ ﴾ أجمعوا على أن المراد منها مهاجرته إلى الشام ثمّ قال: ﴿ فَبَشَرْنَهُ بِعُكَم حَلِيمٍ ﴾ فوجب أن يكون هذا الغلام ليس إلّا هو إسحاق ثمّ قال بعده: فلمّا بلغ معه السعي وذلك يقتضي أن يكون المراد من هذا الغلام الذي بلغ معه السعى هو ذلك الغلام الذي حصل في الشام.

١ بحارالاتوار، ج١٢، ص١٣٧، وانظر: كنز العمال، ج١٢، ص٢٧٩.

٧- سورة مريم: ٥٤ وانما يصح هذا إذا كان المراد بإسماعيل في الآية إسماعيل بن إبراهيم فراجع.
٣- وقد استدل على ذلك بوجهين آخرين: الاول: انه قال رب هب لي من الصالحين وإنما يصلح ذلك ممن لا ولد له أبداً فإذاً هو إسماعيل لأنه أول أولاده والثاني: انه تعالى بشره بإسحاق ومن وراء إسحق يعقوب؟

الوجه الثاني: ما اشتهر من كتاب يعقوب إلى يوسف: من يعقوب إسرائيل نبيّ اللّه ابن إسحاق ذبيح اللّه ابن ابراهيم خليل اللّه.

وبالجملة فالذين قالوا: الذبيح إسماعيل كان الذبح بمنى والذين قالوا: إسحاق قالوا: هو ببيت المقدس.

واعلم أن الله لا يأمر إلّا بما يكون حسنا في ذاته ولا ينهى إلّا عمّا يكون قبيحا في ذاته وقد يكون الأمر بالشيء تارة يحسن لكون المأمور به حسنا وتارة لأجل أن ذلك الأمر يفيد صحة مصلحة من المصالح وإن لم يكن المأمور به في ذاته حسنا ألا ترى أن السيّد إذا أراد أن يروض عبده فإنّه يقول له: إذا جاء يوم الجمعة فافعل الفعل الفلانيّ ويكون ذلك من الأفعال الشاقة ويكون مقصود السيّد من ذلك الأمر ليس أن يأتي ذلك العبد بذلك الفعل لأن ذلك الفعل قد يكون المولى لا يرضى بوقوعه بل الغرض من الأمر الشاق أن يوطن العبد نفسه على الانقياد والطاعة فإذا أطاع وفعل مقدّمات التكليف رفع عنه عند ذلك التكليف.

قال الرازي: واحتجوا بهذه الآية على أن الله قد يأمر بما لا يريد وقوعه والدليل عليه أنه سبحانه أمر بالذبح وما أراد وقوعه أمّا أنّه أمر بالذبح فلما تقدم في تفسير الآية وحيث لم يقع لأن الله نهى عن ذلك الذبح والنهي عن الشيء يدل على أن الناهي لا يريد وقوعه فثبت أنّه تعالى أمر بالذبح وثبت أنّه ما أراده وذلك يدل على أن الأمر قد يوجد بدون الإرادة انتهى (۱).

﴿ قَالَ ﴾ ابنه: ﴿ يَتَأَبُّتِ الْغَلَ مَا تُؤْمَرُ ﴾ أي: ما أمرت به ﴿ سَتَجِدُنِ إِن شَآةَ اللّهُ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ أي: ستصاد فني بحسن توفيقه ممّن يصبر على الشدائد في جنب اللّه ويسلم لأمره. ﴿ فَلَمّا أَسْلَما ﴾ أي: استسلما الأمر وأطاعاه ﴿ وَتَلَمُهُ

١- تفسير الرازي، ج٢٦، ص١٥٦.

إِلْمَهِينِ ﴾ أي: صرعه على جبينه وقيل: كبّه على جبهته وهذا خطاء لأن الجبين غير الجبهة وللوجه جبينان والجبهة بينهما وإنّما وضع جبينه على الأرض لئلًا يرى وجهه فيلحقه رقّة الآباء (۱). وروي أن إسماعيل قال: اذبحني وأنا ساجد لئلًا تنظر إلى وجهي فعسى أن ترحمني فلا تذبحني. ﴿ وَنَكَيْنَكُ أَن يَكَايِرَهِيمُ ﴾ الله وزائدة. قال المفسرون: لما أضجعه للذبح نودي من الجبل ﴿ يَكَايَرَهِيمُ الله عَدْ صَدَّفْتَ الرُّهُ يَا المفسرون: لما أضجعه للذبح نودي من الجبل ﴿ يَكَايَرَهِيمُ الله عَدْ صَدَّفْتَ الرُّهُ يَا الله فسعد إبراهيم سعادة عظيمة وتبين إطاعتهما واستحقًا الأجر العظيم ونبوة ولده.

حكي في قصة الذبيح أن إبراهيم لمنا أراد ذبحه قال: يا بني خذ الحبل والمدية وانطلق بنا إلى الشعب نحتطب فلمنا توسط شعب ثبير (بتقديم الثاء المثلّثة) أخبره بما امر به فقال: يا أبت اشدد رباطي كي لا أضطرب واكفف عني ثيابك لا ينتضح عليها شيء من دمي فتراه التي فتحزن واشتحد شفرتك وأسرع إمرارها على حلقي ليكون أهون فإن الموت شديد وأقرئ على التي سلامي وإن رأيت أن ترة قميصي على التي فافعل فإنّه قد يكون أسهل لها وأسلى فقال إبراهيم: نعم العون أنت بني على أمر الله ثم أقبل عليه يقتله وقد ربط وهما يبكيان ثم وضع السكين على حلقه فقال حينئذ: كبّني على وجهي أخاف أن تدركك رقة تحول بينك وبين أمر الله ففعل إبراهيم ثم وضع السكين على ونودي يا إبراهيم قد صدّقت الرؤيا أي: السكين على قفاه فانقلبت السكين ونودي يا إبراهيم قد صدّقت الرؤيا أي: فعلت ما أمرت به في الرؤيا.

﴿ إِنَّا كَتَلِكَ نَهْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ أي: إنَّا كما جزينا إبراهيم بالعفو عن ذبح

١- هذا غير صحيح وان نقل عن ابن عباس ورضى به كثيرون لأنه قد يقال الجبين للجبهة أيضاً
 ولان القربان يصلح أن يكون وجهه وجبهته إلى الكعبة فيصير مصروعاً على جبينه الأيسر ولذلك
 قال: وتله للجبين.

ابنه نجزي من سلك طريقتهما في الإحسان والانقياد لأمر الله.

و إن مَنا مَر البَات الله الله الله فداء عن إسماعيل فقيل: الشديد واختلف العلماء في الكبش الذي جعله الله فداء عن إسماعيل فقيل: إنه الكبش الذي تقرب به هابيل إلى الله فقبله وكان يرعى في الجنة حتى فدى الله به إسماعيل وقال آخرون: أرسل الله كبشا من الجنة قد رعى أربعين خريفا وقال السدي: نودي إبراهيم فالتفت فإذا هو كبش أو وعل أملج انحط من الجبل فقام عند إبراهيم فأخذه فذبحه وخلى ابنه ثم اعتنق ابنه وقال: يا بني اليوم وهبت لي.

﴿ وَلَدَيْنَهُ بِذِبْجِ عَظِيمٍ ﴾ بما يذبح بدله وهو الكبش العظيم الجنّة أو القدر لأنّه فدى اللّه به نبيًا ابن نبيّ وأيّ نبيّ الذي من نسله سيّد المرسلين واحتج القائلون بجواز النسخ قبل العمل بالمأمور به بهذه الآية.

﴿ وَنَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِهِينَ \* سَلَبُمُ عَلَى لِلْنَفِيدَ ﴾ مضى تفسيره ﴿ وَنَكُرُكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى الْمُعْيِمِ وَالْمُعْيِمِ وَالْمُعْيمِ وَالْمُعْيِمِ وَالْمُعْيمِ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمِ وَالْمُعْمِعُلِمُ وَالْمُعْيمُ وَلَيْهُمُ وَالْمُعْيمُ وَلِمُ الْمُعْيمُ وَلِمُ الْمُعْيمُ وَلِمُ الْمُعْيمِ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيْمِ وَلِمُ الْمُعْيمُ وَلِمُ الْمُعْيمُ وَلِمُ الْمُعْيمُ وَلِمُ الْمُعْيمُ وَلِمُ الْمُعْيمُ وَلِمُ الْمُعْيِمُ وَلِمُ الْمُعْيمُ وَلِمُ الْمُعْيمُ وَلِمُ الْمُعْيمُ وَلِمُ الْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ الْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ ولِمُ الْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعْيمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ ا

﴿ وَمِن ذُرِيَّتِهِمَا ﴾ أي: من أولاد إبراهيم وإسحاق محسن بالإيمان والطاعة وبعضهم ظالم لنفسه بالكفر والمعاصي بيّن الظلم وفي الآية دلالة على أن فضائل الآباء لا يستلزم فضيلة الأبناء ولا تصير هذه الشبهة سببا لمفاخرة اليهود.

وَلَقَدْ مَنَكُنَا عَلَىٰ مُومَىٰ وَهَكُرُونَ ﴿ فَا وَجَنِيْنَهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ الْعَكَرْبِ الْمُعَلِينِ اللَّهِ وَجَنِيْنَهُمَا الْمُكَانُوا مُمُ الْفَلْلِينَ ﴿ وَمَانِيْنَهُمَا الْكِنَبُ الْمُسْتَبِينَ اللَّهُ وَمَانِينَاهُمَا الْكِنَبُ الْمُسْتَبِينَ ﴿ وَمَانِينَاهُمَا الْكِنَبُ الْمُسْتَبِينَ ﴿ وَمَانِينَاهُمَا الْكِنَبُ الْمُسْتَقِيمَ ﴿ فَا وَمُرَكّنَا عَلَيْهِمَا فِي الْآخِرِينَ ﴾ ﴿ وَمَدَيْنَاهُمَا الْمِيرَظُ الْمُسْتَقِيمَ ﴿ فَلَ وَرَكّنَا عَلَيْهِمَا فِي الْآخِرِينَ ﴾ ﴿ وَمَدَيْنَاهُمَا أَلْمُرْدِينَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ وَمُرَكّنَا عَلَيْهِمَا فِي الْآخِرِينَ ﴾

## سَلَنَدُ عَلَىٰ مُوسَون وَهَدُرُونَ ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ خَيْرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّا كَلَمُحْسِنِينَ ﴾ إِنَّا كَنُونِينَ ﴾ إِنَّا كَنُونِينَ ﴾ إِنَّا كَنُونِينَ ﴾ إِنَّا تُهْمَا مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾

ثم عطف سبحانه على ما تقدّم بذكر موسى وهارون فقال: ﴿ وَلَقَدُ مَنَا اللّهِ أَي: ولقد أنعمنا عليهما نعما جليلة. واعلم أن وجوه الإنعام كثيرة إلّا أنها محصورة في نوعين: إيصال المنافع إليه ودفع المضار عنه، وذكر سبحانه القسمين: فقوله: ﴿ وَلَقَدْ مَنَا عَلَى مُوسَىٰ وَهَكُرُونَ ﴾ إشارة إلى إيصال المنافع اليهما وقوله: ﴿ وَلَقَدْ مَنَا عَلَى مِنَ الْحَكْرِ الْمَوْلِي ﴾ إشارة إلى دفع المضار عنهما. والمنافع على قسمين منافع الدنيا ومنافع الدين أمّا منافع الدنيا: فالوجود والعقل والصحة والكمال في ذات كلّ واحد منهما وأمّا منافع الدين: فالعلم والطاعة وأعلى درجاتها النبوة والمعجزات وقد أدّينا كلّ هذه الأمور وأمّا القسم الثاني: وهو دفع الضرر وهو المراد بقوله: ﴿ وَيَجْيَنَهُمَا وَقُومَهُما مِنَ السَائِيلِ وَالمراد بقوله: ﴿ وَيَجْيَنَهُمَا وَقُومَهُما مِنَ السَائِيلِ والمراد من ﴿ المَحْرَبِ الْمَوْلِيمِ ﴾ إيذاء فرعون ببني إسرائيل ونجاتهم منه بالغرق.

﴿ وَنَمَرْنَهُمْ قَكَانُوا هُمُ الْمَنْفِينَ ﴾ أي: نصرنا موسى وهارون وقومهما وهم بنو إسرائيل وغلبوا آل فرعون بظهور الحجة وفي آخر الأمر بالدولة والرفعة واستيرائهم ملك فرعون. ﴿ وَمَانِيْنَهُمَّا الْكِتَبُ النّسَتَبِينَ ﴾ والمراد منه التوراة وهو الكتاب المشتمل على جميع العلوم التي يحتاجون إليها في مصالح الدين والدنيا ﴿ وَمَدَيْنَهُمَا الْفِرَظَ ٱلنّسَتَقِيمَ ﴾ أي: دلّناهما على طريق الحق.

﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِمَا فِي ٱلْآخِرِينَ ﴾ وهم امّة محمّد ﷺ خلفنا لهما الثناء الحسن والذكر الجميل أي: أبقينا فيما بين الأمم الآخرين هذا الثناء وهو قولهم: سلام على موسى وهارون ويذكرونهما بهذا الثناء الجميل ويجوز أن يكون قوله: ﴿ سَكَنَمُ عَلَى مُوسَى وَهَارُونَ ﴾ هو كلام الله وثناؤه سبحانه يكون قوله: ﴿ سَكَنَمُ عَلَى مُوسَى وَهَارُونَ ﴾ هو كلام الله وثناؤه سبحانه

عليهما بأن قلنا: ﴿ سَلَنَهُ عَلَى مُوسَوَى وَهَنَهُونَ ﴾ ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ بَخَزِى اللَّهُ عَلَى مُوسَوَى وَهَنَهُونَ ﴾ ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ بَخَزِى اللَّهُ عَلَى مُوسَوَى وَهَنَهُونَ ﴾ الشّخيين ﴿ إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الشّخيين ﴿ إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الشّخيين بالمطيعين ﴿ إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ المصدّقين بجميع ما أوجبه اللّه عليهم العاملين بذلك.

إذ قَالَ لِغَوْمِهِ أَلَا نَنَقُونَ ﴿ أَلَا ثَنَقُونَ ﴿ أَلَا لَكَانُونَ بَعْلَا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْحَلَقِينَ ﴿ أَلَا لَنَا لَكُومِ اللَّهِ وَبَكُمْ وَرَبّ ءَابَآبِكُمُ الْأَوَلِينَ ﴿ أَلَا فَكَذَبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَلْمُحْمَدُونَ ﴿ أَلَا إِلَّا اللَّهُ وَرَبّ ءَابَآبِكُمُ الْأَوْلِينَ ﴿ فَا فَكَذَبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَلْمُحْمَدُونَ ﴿ أَلَا إِلَّا إِلَّهُ اللَّهُ وَرَبّ مَالَمُ عَلَى إِلَّا إِلَى إِلَّهُ إِلَا اللَّهُ وَرَبّ مَالَمُ عَلَى إِلَّا إِلَى إِلَّهُ إِلَى اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ مِن عَلَى اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن عَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ مِن عَلَا اللَّهُ وَمِن اللَّهُ مَالِينَ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ عَلَيْهُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن عَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَالِكُ اللَّهُ مَالِكُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن عَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِن عَلَى اللَّهُ مِن عَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللّهُ الللل

قرأ ابن عامر ﴿ وَإِنَّ إِلْيَاسَ ﴾ بغير همزة على وصف الألف والباقون بالهمزة وقطع الألف. واختلف في إلياس فقيل: هو إدريس وقيل: هو إلياس بن ياسين من سبط هارون أخي موسى بعث بعده وقيل: إدريس لأنّه قرئ مكانه إدريس وإدراس وقرئ إبليس.

وعن ابن عبّاس ومحمد بن إسحاق وغيرهما قالوا: إنّه بعث بعد حزقيل لمّا عظمت الأحداث في بني إسرائيل وكان يوشع لمّا فتح الشام بوأها بني إسرائيل وقسمها بينهم فأحلّ سبط منهم بعلبك وهم سبط إلياس بعث فيهم نبيًا فأجابه الملك ثمّ إن امرأته حملته على أن ارتد من دينه وخالف إلياس وطلبه الملك ليقتله فهرب إلى الجبال والبراري وكان الملك اسمه حب كان مؤمنا فأغوته امرأته فصار يعبد الأصنام وكان لامرأته سبعون ولدا منه ومن غيره وكان بجنب دارها بستان لعابد فطمعت فيه فقتلت العابد وتملكت البستان فأخبرها إلياس بهلاكها وهلاك زوجها فأهلكهما الله. وقيل: إنّه استخلف اليسع على بني إسرائيل ورفعه الله من بين أظهرهم وقطع عنه لذة الطعام والشراب وكساه الريش فصار إنسيًا ملكيًا أرضيًا سماويًا وسلّطه الله الطعام والشراب وكساه الريش فصار إنسيًا ملكيًا أرضيًا سماويًا وسلّطه الله على الملك وقومه عدوًا لهم فقتل الملك وامرأته وبعث الله اليسع رسولا

فآمنت به بنو إسرائيل وعظَموه.

وقيل: إن إلياس صاحب البراري والخضر صاحب الجزائر ويجتمعان في كلً يوم عرفة بعرفات.

وبالجملة ثمّ قال سبحانه حكاية عنه: ﴿ إِذْ قَالَ لِقَرْبِهِ أَلَا نَظُونَ ﴾ أي: ألا تخافون اللّه وتعبدون غيره وتعصونه ثمّ ذكر القبيح الذي لأجله خوقهم فقال: ﴿ أَنَدْعُونَ بَعْلًا وَتَذَرُونَ آخْسَنَ ٱلْخَيْلِقِينَ ﴾ وبعل اسم صنم كان لهم مثل امناة وهبل» وكان من ذهب طوله عشرون ذراعا وله أربعة أوجه وفتنوا به وعظموه حتى عينوا له أربعمائة سادن وجعلوهم أنبياء.

وقيل: كان الشيطان يدخل في جوف بعل ويتكلّم بشريعة الضلالة والسدنة يحفظونها ويعلّمونها الناس وبه سمّيت مدينتهم لكن هذا القول وهو دخول الشيطان في جوف الصنم وتكلّمه بالضلال قول غير مقبول لأنّه إن صحّت هذه القدرة من الشيطان يرتفع الأمان عن المعجزات حينئذ.

﴿ وَيَذَرُونَ ﴾ وتتركون عبادة ﴿ أَحْسَنَ الْحَنَافِينَ ﴾ فرضا بزعمكم ولما عابهم على عبادة غير الله صرح بنفي الشركاء فقال: ﴿ اللهَ رَبَّكُمْ وَرَبَّ ءَابَآيِكُمُ الشَّرِكَاء فقال: ﴿ اللهَ رَبَّكُمْ وَرَبَّ ءَابَآيِكُمُ اللهِ كَلّها بالنصب على البدل من فوله: ﴿ أَخْسَنَ الْحَنَافِينَ ﴾.

﴿ فَكُذَّبُوهُ ﴾ أي: كذَّبوا قوله قومه: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَتُحْضَرُونَ ﴾ النار غدا ثمّ استثنى سبحانه منهم بقوله: ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلمُخْلَصِينَ ﴾ وذلك لأنّهم ما كذّبوه بكلّيتهم بل كان فيهم من كان يعبد اللّه مخلصا فإنّهم لا يحضرون.

﴿ وَيَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ \* سَلَتُمُ عَلَىٰ إِلَّ يَاسِينَ ﴾ أي: أبقينا له الذكر الحسن وهو سَلَتُم ﴾ في هذه الآية كلّها مبتدء والجارّ والمجرور بعده خبره والجملة من المبتدء والخبر في موضع المفعول لقوله ﴿ وَيَرَكُنَا ﴾ ولو اعمل «تَرَكْنا» لفظا

لقال: «سلاما» بالنصب ويجوز أن يكون التقدير ﴿ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴾ الباقين بعده الثناء فحذف «الثناء» وهو المفعول ثمّ ابتدأ فقال: ﴿ سَلَمُ ﴾.

وبالجملة في كلمة «آل ياسين» أقوال: قال ابن عبّاس: آل ياسين آل محمّد عليه وياسين من أسمائه ومن قرأ «إلى ياسين» بالوصل أراد «إلياس» ومن تبعه من مؤمن قومه وقيل: ياسين اسم السورة فكأنّه قال: سلام على من آمن بكتاب الله والقرآن الذي هو يس قال أبو على: من قرأ «آل يس» فحجته أنّها في المصحف مفصولة من «ياسين» وفي فصلها دلالة على أن آل هو الذي تصغيره اهيل.

وَإِنَّ لُولِمَا لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ نَجَيْنَهُ وَأَهْلَهُۥ أَخْمِينَ ﴿ إِلَّا عَجُوزًا فِي الْعَنهِينَ ﴿ وَلِنَّا لَهُ الْمَالِينَ ﴿ وَلَمُ لَكُورُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ ﴿ وَهَا الْلَاَسِلِينَ ﴾ وَإِنَّا الْاَحْرِينَ ﴿ وَهُو الْمَالِينَ ﴾ إِذْ أَبَنَ إِلَى الْفُلْكِ الْمَسْمُونِ ﴿ فَا فَقَلُونَ وَهُو مُلِيمٌ ﴿ إِنَّ الْفُلْكِ الْمَسْمُونِ ﴿ فَا مَنَاهُمَ مَنْكَانَ مِنَ الْمُسْمَعُونِ ﴿ فَا الْمُسْمَعِينَ ﴾ وَإِنَّ بُولُكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ثم عطف على ما تقديم أي: إن لوطا رسول من جملة المرسلين الذين أرسلهم الله إلى خلقه داعيا لهم على طاعة الله ﴿ إِذَ بَعِيْنَهُ وَأَهْلَهُ اَجْتُوبِ ﴾ والظرف متعلق بمحذوف تقديره: اذكر يا محمد إذ نجينا لوطا ونجيناه من آمن معه من قومه من عذاب الاستئصال ﴿ إِلّا عَبُولًا فِي الْغَنْمِينَ ﴾ أي: في الباقين الذين اهلكوا استثنى من أهله وقومه الناجين امرأته فإنها من الهالكين و الغابر الدين اللغة الباقي قليلا بعد ما مضى منه ومنه الغبار الآنه يبقى بعد ذهاب التراب قليلا.

وَالْكُو لَنَكُونَ عَلَيْهِم مُصَيِعِينَ ﴾ أي: أهلكناهم. ﴿ وَلِلْكُو لَنَكُونَ عَلَيْهِم مُصَيِعِينَ ﴾ وَبِأَلَيْلٍ ﴾ هذا خطاب لمشركي العرب أي: تمرّون في ذهابكم ومجيئكم إلى الشام على منازلهم وقراهم بالنهار وبالليل وذلك لأن القوم كانوا يسافرون إلى الشام والمسافر في أكثر الأسفار إنّما يمشي في الليل وفي أول النهار فلهذا السبب عين هذين الوقتين. ثمّ قال: ﴿ أَفَلَا شَقِلُونَ ﴾ حتّى تتعقّلون وتعتبرون مما نزل بهم فتجتنبوا ما كانوا يفعلونه من الكفر والضلالة والوجه في تكرار قصص الأنبياء التشويق إلى ما كانوا عليه من مكارم الأخلاق وصرف الخلق عما كان عليه أهل المعصية ومقابيح الأفعال.

وَإِنَّ يُوسُنَ لَمِنَ الشّرَسِانِ ﴾ واذكره و إِذْ أَبَقَ إِلَى الْفُلْكِ الْمُشْحُونِ ﴾ أي: فرّ من قومه إلى السفينة المملوة من الناس والأحمال وكان فراره خوفا من أن ينزل العذاب بهم وهو مقيم فيهم وذلك لأنّه أحس إنزال الإهلاك والعذاب بقومه الذين كذّبوه فظن أنّه نازل لا محالة فلأجل هذا الظن لم يصبر على دعائهم فكان الأولى عليه أن يبقى مع قومه ويستمر على دعائهم وأنّه أقدم على أمر ظهرت إمارته وإن كان الأولى في مثل هذا الباب أن لا يعمل فيه بالظن ثمّ انكشف ليونس من بعد أنّه أخطأ في ذلك الظن لأجل أنّه ظهر الإيمان من قومه.

وذكروا وجها آخر وهو أن يونس كان وعد قومه بالعداب. فلمًا تأخر عنهم العذاب بسبب توبتهم خرج كالمستور عنهم والخجلان منهم بقصد البحر وركب السفينة فذلك قوله: ﴿ إِذْ أَبْقَ إِلَى ٱلْفُلِكِ ﴾

وتمام الكلام في مشكلات هذه الآية مرّ في قوله: ﴿ وَذَا ٱلتُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُخْنَضِبًا ﴾ الآية (١) في تفسير سورة يونس فليراجع هناك وأصل الهرب من

١\_سورة الأنبياء: ٨٧.

السيّد لكن لمّا كان هرب يونس من قومه بغير إذن ربّه ظنًا منه أنّ الهرب أمر حسن، حسن إطلاقه عليه. قال ابن عبّاس في قصّة يونس: إنّه كان يسكن مع قومه فلسطين فغزاهم الملك وسبى منهم تسعة أسباط ونصفا وبقى سبطان ونصف وكان اللَّه أوحى إلى بني إسرائيل إذا أسركم عدوكم أو أصابتكم مصيبة فادعوني أستجب لكم فلمًا نسوا ذلك وأسروا أوحى اللَّه بعد إلى نبيّ من أنبياء بني إسرائيل أن اذهب إلى ملك هؤلاء القوم وقل له: حتَّى يطلب من اللَّه أن يبعث إلى بني إسرائيل نبيًا فاختار الملك يونس لقوَّته وأمانته قال يونس: اللَّه أمرك بهذا قال: لا ولكن أمرت أن أبعث قويًا أمينا وأنت كذلك: فقال يونس: وفي بني إسرائيل من هو أقوى منّى فلم لا تبعثه، فألح الملك عليه، فغضب يونس منه وخرج حتّى أتى البحر \_أي: بحر الروم \_ ووجد سفينة مشحونة فحملوه فيها فلما دخلت السفينة لجة البحر أشرفت على الغرق، فقال الملَّاحون: إنَّ فيكم عاصيا وإلَّا لم يحصل في السفينة ما نراه من غير ربح ولا سبب ظاهر، وقال التجار: قد جرّبنا مثل هذا فإذا رأيناه نقترع فمن خرج سهمه نغرفه فلأن يغرق واحد خير من غرق الكلِّ فتقارعوا فخرجت القرعة باسم يونس، فقال التجار نحن أولى من نبي الله ثمّ عادوا ثانيا وثالثًا يقرعون فيخرج سهم يونس، فقال يونس: يا هؤلاء أنا الأبق وتلفُّف في كسائه ورمي بنفسه في البخر فابتلعته السمكة فأوحى اللَّه إلى الحوت إنَّى ما جعلته رزقا لك لا تكسر منه عظما ولا تقطع له وصلا. فذلك قوله تعالى: ﴿ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ﴾ أي: من المغلوبين بالقرعة وأصل «الدحض» المزلق عن مقام الظفر.

﴿ فَٱلنَّقَىٰهُ لَلَّوْتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴾ أي: فابتلعه من «اللقمة» وهو مليم أي: داخل في الملامة أو آت بما يلام عليه أو مليم نفسه وقرئ «مليم» بالفتح بناء من

ليم مثل مشيب في مشوب وهذا اللوم لوم العتاب لا لوم العقاب على خروجه من قومه وعندنا الإماميّة أن ذلك وقع من يونس تركا للمندوب وقد يلام الإنسان على ترك المندوب. واختلف في مدّة لبثه في بطن الحوت فقيل: ثلاثة أيّام وقيل: سبعة أيّام وقيل: عشرين يوما وقيل: أربعين يوما.

﴿ فَلَوْلَا آنَهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينَ ﴾ أي: كان تسبيحه أنّه كان يقول: ﴿ لَا اللّهَ إِلّا أَنتَ سُبْحَنكَ إِنِّي حَكْنتُ مِن ٱلظَّنلِينِ ﴾ وقيل: كان من المصلّين في حال الرجاء فنجاه الله عند البلاء وقيل: كان ينزّه الله دائما عما لا يليق به ﴿ لَلْبِتَ فِى بَعْلَيْهِ إِلَى يَوْم اللّهِ أَي: كان بطن الحوت قبره إلى يوم القيامة.

﴿ فَنَبَذْنَهُ وَالْعَرَآءِ وَهُوَ سَقِيمً ﴾ أي: فطرحناه بالمكان العاري عن النبات والشجر وقذفه الحوت بأمر اللَّه من جوفه على وجه الساحل وهو مريض حين ألقاه الحوت وخرج من بطن الحوت كهيئة فرخ ليس عليه ريش. ﴿ وَأَنْهُتَنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينِ ﴾ وهو القرع واليقطين يقال لكلِّ نبت ينبسط على وجه الأرض ولا ساق له فكان يونس يستظلُّ بها ويأكل من ثمرها حتَّى تشدد قيل: إن السمكة أخرجته إلى نيل مصر ثم إلى بحر فارس ثم إلى بحر البطائح ثمّ دخله ورمته بأرض نصيبين ثمّ إنّ الأرضة أكلت الشجرة فخرّت من أصلها فحزن يونس لذلك حزنا شديدا فقال: يا ربّ كنت أستظلّ تحت هذه الشجرة من الشمس والريح وأكل من ثمرها وقد سقطت فقيل له: يا يونس تحزن على شجرة أنبتت في ساعة واقتلعت في ساعة ولا تحزن على مائة ألف أو يزيدون تركتهم انطلق إليهم فانطلق إليهم وذلك قوله: ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَىٰ مِأْتَةِ أَلَفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ قيل: إنّ اللّه أرسله إلى نينوى من أرض الموصل وكانت رسالته هذه بعد ما نبذه الحوت فعلى هذا يجوز أن يكون أرسل إلى قوم بعد قوم أو أن يكون مرسلا إلى الأوكين بشريعة فأمنوا بها.

وقيل: في معنى ﴿ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ وجوها: أحدها: أن يكون على طريق الإبهام على المخاطبين كأنّه قال: أرسلناه إلى احدى العدتين وثانيها: أن «أو» للتخيير كأن الرائي خير بين أن يقول: مائة ألف أو يزيدون أي: كانوا عددا لو نظر إليهم الناظر لقال: هم مائة ألف أو يزيدون وثالثها: أن «أو» بمعنى الواو كأنّه قال: ويزيدون، وقيل: معنى «أو» بل يزيدون واختلف في الزيادة على مائة ألف فقيل: عشرون ألفا عن ابن عبّاس وقيل: بضع وثلاثون ألفا وقيل: سبعون ألفا.

﴿ فَنَامَنُوا فَمَتَّعْنَتُهُمْ إِلَى حِينٍ ﴾ حكى سبحانه عنهم أنّهم آمنوا باللّه وراجعوا التوبة فكشف عنهم العذاب ومتّعوا بالمنافع واللّذات إلى انقضاء أجالهم.

ثم عاد الكلام إلى الرد على مشركي العرب فقال سبحانه: ﴿ فَاسْتَفْتِهِمْ ﴾ أي: سلهم واطلب الحكم منهم في هذه القصّة ﴿ أَيْرَئِكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُونَ ﴾ أي: كيف أضفتم البنات إلى الله واخترتم لأنفسكم البنين وذلك لأنهم كانوا يقولون: إن الملائكة بنات الله على وجه الاصطفاء لا على وجه الولادة.

﴿ أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمَلَتَتِكَةَ إِنَانًا ﴾ أي: بل خلقنا الملائكة إناثا ﴿ وَهُمْ شَلْهِدُونَ ﴾ أي: حاضرون أي: كيف جعلوهم إناثا ولهم يشهدوا خلقهم والغرض من هذا البيان تبكيتهم على كفرهم حيث جعلوا البنات اللاتي هن أوضع الجنسين لله ولهم البنون الذين أرفع الجنسين. ونقل الواحدي عن المفسرين أنهم قالوا: إن قريشا وأجناس العرب قالوا:

الملائكة بنات الله مع أنهم كانوا يستنكفون من البنت والشيء اللذي يستنكف منه المخلوق كيف يثبتونه للخالق على أن إثبات الولد لله كفر ثم كيف أضافوا الأنوئية للملائكة مع أن الملائكة من أشرف الخلائق وأبعدهم من صفات الأجسام ورذائل الطباع والأنوثة من أخس صفات الحيوان.

استحدث الركب عن أشياعهم خبرا أم راجع القلب من أطرابه طرب

وحاصل المعنى كيف يختار الله سبحانه الأدون على الأعلى مع كونه حكيما مالكا.

ثم وبَخهم فقال: ﴿ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴾ بهذا الحكم ﴿ أَفَلَا نَذَكُرُونَ ﴾ وتتَعظون فتنتهون عن مثل هذا القول السخيف. ﴿ أَمْ لَكُمْ سُلطَكُنُّ شُبِيتُ ﴾ أي: حجّة وبيّنة على ما تقولون وهذا كلّه إنكار ورد بصورة الاستفهام ﴿ فَأَنُوا بِكِنَيِكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ ﴾ أي: فأتوا بحجّتكم على هذا الاعتقاد والمراد أنّه لا دليل لكم على ما تقولونه من جهة العقل ولا من جهة السمع.

﴿ وَجَمَلُوا بَيْنَهُمْ وَبَنِنَ لَلْهِنَّةِ نَسَبًا ﴾ روينا في تفسير قوله: ﴿ وَجَمَلُوا بِلَّهِ شُرَّكَآءَ

أَلِمَنَ ﴾ أن قوما من الزنادقة كانوا يقولون: إن الله وإبليس أخوان فالله الأخ الكريم الخير وإبليس هو الشرير الخسيس فقوله: ﴿ وَبَعَلُواْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْمِنَةِ لَيْنَهُ وَبَيْنَ الْمِنَةِ لَمْنَا الكريم الخير وإبليس هو الشرير الخسيس فقوله: ﴿ وَبَعَلُواْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْمِنَةِ لَمْنَا المَا المَا المَا المَا المَا المَا المَا المَا الله خالق الخير هذا أحد الأقوال: في تفسير الآية وحاصل هذا المعنى أن الله خالق الخير والنور والحيوان النافع والشيطان خالق الشر والظلمة والحيوان الضار الموذي. والقول الثاني: في معني الآية على قول المشركين من العرب حيث يقولون: إن الملائكة بنات الله وسمّي الملائكة جنّة لاستتارهم عن العيون.

والقول الثالث: إن الله صاهر الجن فحدثت الملائكة. تعالى الله عن هذه الأقوال السخيفة.

والقول الرابع: أنّهم أشركوا الشيطان في عبادة اللّه فذلك هو النسب الّذي جعلوه بينه وبين الجنّة.

﴿ وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْمُعَنَّمُ وَلَهُ عَمْرُونَ ﴾ أي: علمت الملائكة أن هؤلاء الذين قالوا هذا القول محضرون في العذاب يوم القيامة. ﴿ سُبْحَنَ اللّهِ عَمَّا يَصِغُونَ ﴾ وأضافوه إليه ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللّهِ الْمُعْلَمِينَ ﴾ استثنى عباده المخلصين عن هذه الأقوال القبيحة السخيفة ومن حضور العذاب.

ثمّ خاطب سبحانه الكفّار بأن قال لهم: ﴿ فَإِنَّكُمْ وَمَا مَّبُكُونَ ﴾ أي: إنَّكم يا

ا\_سورة الانعام: ١٠٠.

معشر الكفّار والذي تعبدونه ﴿ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ بِفَنيْنِينَ ﴾ والضمير في ﴿ عَلَيْهِ ﴾ فيه قولان: أحدهما: أنه يعود إلى ﴿ مَا تَشْهُعُنَ ﴾ والتقدير أنكم وما تعبدونه ما أنتم على عبادته بفاتنين أحدا إلّا من يصلى الجحيم ويحترق بها بسوء اختياره وما أنتم بمضلّين أحدا ولا تقدرون على إضلال أحد إلّا من سبق في علم الله أنه بسوء اختياره سيكفر ويصلى الجحيم.

والقول الآخر: في الضمير من ﴿عَلَيْهِ ﴾ أنّه يعود إلى اللّه والتقدير ما أنتم على اللّه وعلى دينه بمضلّين أحدا ﴿ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالٍ لَلْمَتِيمِ ﴾ باختياره.

وصفوا بأنفسهم بالمبالغة في العبادة والعبوديّة وذكروا أنّهم يصطفّون للصلاة وصفوا بأنفسهم بالمبالغة في العبادة والعبوديّة وذكروا أنّهم يصطفّون للصلاة والتسبيح والغرض من بيان الآية التنبيه على فساد قول من يقول: إنّهم أولاد الله فإنّهم يعترفون بالعبوديّة والعبوديّة تنافي الأولاديّة. وذكرا أن لكلّ منهم مرتبة لا يتجاوزها درجة لا يتعلى عنها بقولهم: ﴿ وَإِنَّا لَنَكُنُ الْمَاوَلُونَ ﴾ أي: صافّون في أداء الطاعات ومنازل الخدمة وأمّا درجاتهم في المعارف فبقولهم:

﴿ وَإِن كَانُواْ لِيَقُولُونَ \* لَوْ أَنَّ عِندَا ذِكْرًا مِن الْأَوْلِينَ ﴾ المعنى: أنّ مشركي العرب كانوا يقولون: لَوْ أَنَّ عِندَا ذِكْرًا ﴾ أي: كتابا من كتب الأولين الذي نزل عليهم مثل التوراة والإنجيل لأخلصنا العبادة لله ولما كذّبنا كما كذّب غيرنا ثم جاءهم الذكر الذي هو سيّد الأذكار والكتاب المهيمن الذي فاق كل الكتب وهو القرآن.

﴿ فَكَفَرُوا بِهِ ﴾ وفي الكلام حذف تقديره فلمًا أتاهم الكتاب كفروا به ﴿ فَكَوْنَ يَعْلَمُونَ ﴾ عاقبة كفرهم.

وَلَقَدْ مَسَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْمَنِلِينَ ۞ إِنَّهُمْ لَمُثُمُ ٱلْمَنْصُورُونَ ۞ وَلِنَّا جُندَنَا لَمُثُمُّ

اَلْعَلِبُونَ ﴿ اَلْهَ مَنْوَلَ عَنْهُمْ حَقَى حِينٍ ﴿ اللهِ وَأَبْعِيرُهُمْ مَسُوفَ يُبْعِيرُونَ ﴿ اللهِ أَفِيعَذَا إِنَا يَسْتَغْجِلُونَ ﴿ اللهُ فَا نَزَلَ بِسَاحَتُهِمْ مَسَاءً مَسَبَاعُ اَلْمُنذَرِينَ ﴿ وَتَوَلَ عَنْهُمْ حَقَى جِينٍ ﴿ اللهِ مَنْ عَلَى اللهِ اللهُ ا

المعنى: لما هدد الكفّار بقوله: ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ أردفه بما يقوي قلب الرسول وَ الله بقوله: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُلِمَنَا ﴾ أقسم وذكر لام القسم أي: تقدّم في علم الله وحكمه أن المرسلين ﴿ فَكُمُ الْمَنصُونِ فَ \* وَلِنّا جُندَنا لَمُ مُ الْفَلِمُونَ ﴾ وَلِنّا جُندَنا لَمُ مُ الْفَلِمُونَ ﴾ وبين أنّه سبحانه وعد نبيّه بنصرته والدليل عليه قوله تعالى: ﴿ حَكَنَبَ اللهُ لَأَفْلِبَ ﴾ أنّا وَرُسُلُ ﴾ أن وأيضا إن الخير مقتض بالذات والشرّ مقتض بالعرض وما بالذات أقوى مما بالعرض. وأما النصرة والغلبة قد تكون بالحجة وقد تكون بالاستيلاء والدولة وقد تكون بالدوام والثبات فالمؤمن وإن صار مغلوبا في بعض الأوقات بسبب أحوال الدنيا لكن مع ذلك فالحق بما هو حق غالب ولا يلزم أن يقال: فقد قتل بعض الأنبياء وقد ضعف وهزم كثير من المؤمنين فهم مع ذلك غالبون بالسعادة وهؤلاء مغلوبون بالشقاوة بسوء العاقبة.

ثمّ قال لنبيّه: ﴿ فَنُولً عَنْهُمْ ﴾ أي: أعرض عن هؤلاء الكفّار ﴿ مَنَى جِينِ ﴾ نأمرك فيه بقتالهم أو إلى يوم الموت وانقضاء مدّة الامهال. ﴿ وَأَبْعِرْهُمْ فَسَوْنَ يُجْمِرُونَ ﴾ أي: أنظرهم فسوف يبصرون العذاب ﴿ أَفِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴾ لأنّهم كانوا يقولون: متى هذا التهديد والوعيد الذي توعدنا به فأنزل الله أفبعذابنا يطلبون العجلة؟

﴿ فَإِذَا نَزَلَ ﴾ العذاب ﴿ إِمَا حَنِيمٌ ﴾ وبأفنية دورهم كما يستعجلون ﴿ فَسَآةَ صَبَاحُ ٱلنَّذَرِينَ ﴾ أي: بئس الصباح صباح من يحذر ولم يحذر. و «الساحة» المسورة المجادلة: ٢١.

معناه الدار وفناؤها وكانت العرب تفاجئ أعداءها بالغارات صباحا فخرج الكلام على عادتهم ولأن الله أجرى العادة بتعذيب الأمم وقت الصباح كما قال: ﴿ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبُحُ ۚ الْيَسَ ٱلصَّبُحُ بِقَرِيبٍ ﴾.

وَنَوْلَ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينِ \* وَأَبْمِرْ مُسَوْفَ يُبْمِرُونَ ﴾ مر تفسيره وإنّما كرر للتأكيد والاهتمام بشأن التهديد وقيل: إن المراد بأحدهما: عذاب الدنيا مثل بدر وأشباهه وبالآخر: عذاب الآخرة. ثمّ نزّه سبحانه نفسه عن وصفهم وبهتانهم فقال: ﴿ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْمِزْقِ عَنَّا يَمِنْونَ ﴾ أي: تنزيها لربّك مالك العزّة يعز من يشاء لا يملك أحد إعزاز أحد سواه ﴿ وَسَكَنُمْ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴾ أي: سلامة وأمان للأنبياء من العذاب والسوء ﴿ وَلَخْمَدُ يَتَعِ رَبِّ الْمَلْمِينَ ﴾ أي: احمدوا الله الذي هو مالك العالمين (وهو خبر معناه الأمر) وأخلصوا الثناء والحمد لله ولا تشركوا به أحدا فإن النعم كلها منه تعالى.

روى الأصبغ بن نباتة عن علي النبخ وروى أيضا مرفوعا إلى النبي الله الله قال: «من أراد أن يكتال بالمكيال الأوفى من الأجر يوم القيامة فليكن آخر كلامه في مجلسه ﴿ سُبْحَنَ رَبِّوَ الْمِرَنَةِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ وَسَكَنَمُ عَلَى اَلْمُرْسَلِينَ ۞ وَلَمْمَدُ يُنَهِ رَبِّوَ الْمُمَالِينَ ۞ وَلَمْمَدُ يُنَهِ مَا الْمُمَالِينَ ۞ وَلَمْمَدُ اللهِ مَا الْمُمَالِينَ ۞ وَلَمْمَدُ اللهِ مَا الْمُمَالِينَ ۞ وَلَمْمَدُ اللهِ مَا اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

تمّت السورة بعون الله.

١ ـ من لا يحضره الفقيه ، ج ١، ص٣٢٥، ومكارم الاخلاق، ص٣٠٤. ومجمع البيان، ج ٨ ص٣٣٩.



مكية. فضلها: ابيّ بن كعب عن النبي كالشيرة قال: «من قرأ سورة ص أعطي من الأجر بوزن كل جبل سخّر الله لداود حسنات وصمه الله أن يصرّ على ذنب صغيرا أو كبيرا» (١).

وروى العيّاشيّ عن أبي جعفر للنه قال: دمن قوأ سورة ص في ليلة الجمعة اعطى من خير الدنيا والآخرة ما لم يعط أحد من الناس إلّا نبيّ مرسل أو ملك مقرّب وأدخله الله الجنّة وكلّ من أحبّ من أهل بيته حتى خادمه الّذي يخدمه وإن كان ليس في حدّ عياله ولا في حدّ من يشفع له وآمنه ألله يوم الفزع الأكبر»(٢).

## بِنسب إِللَّهُ الرَّغُزَ الرَّهَا وَ الْمُعَالِمُ الرَّغُزُ الرَّهَا وَ الْمُعَالِمُ الرَّالِمُ الرَّالِمُ الم

صَّ وَالْقُرْءَانِ ذِى الذِّكْرِ ﴿ لَى بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزْقِ وَشِقَاقِ ۞ كُرْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ فَنَادُوا وَلَاتَ حِينَ مَنَامِ ۞ وَعِجْبُوا أَن جَآءَهُم شُنذِرٌ مِنْهُمٌ وَقَالَ الْكَلْهِرُونَ هَنذَا سَحِرٌ كُذَابُ ۞ أَجَمَلَ الْآلِمَةَ إِلَنْهَا وَرَحِدًا إِنَّ هَنَا لَنَنْءُ عُجَابٌ ۞

سبب النزول: قال المفسّرون: إنّ أشراف قريش وهم خمسة وعشرون منهم الوليد بن مغيرة وهو أكبرهم وأبو جهل وابيّ واميّة ابنا خلف وعتبة

۱ مجمع البيان، ج ۸، ص ۳٤٠، ونور الثقلين، ج ٤، ص ٤٤١. ٢ مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٤٠، وثواب الاعمال، ص ١١٢.

وشيبة ابنا ربيعة والنضر بن الحارث أتوا أبا طالب وقالوا: أنت شيخنا وكبيرنا وقد أتيناك لتقضي بيننا وبين ابن أخيك فإنّه سفّه أحلامنا وشتم آلهتنا، فدعا أبو طالب رسول الله وقال: يا ابن أخي هؤلاء قومك يسألونك فقال: «ما ذا يسألونني» قالوا: دعنا وآلهتنا ندعك وإلهك فقال فقال في العطونني كلمة واحدة تملكون العرب والعجم». فقال أبو جهل: لله أبوك نعطيك ذلك وعشرة أمثالها. فقال: «قولوا: لا إله إلا الله» فقاموا وقالوا: ﴿ أَجَمَلُ ٱلْآلِمَةَ إِلَها وَرَحِدًا ﴾ فنزلت هذه الآيات (١).

وروي أن النبي الشخط استعبر ثمّ قال: «يا عمّ والله لو وضعت الشمس في يميني والقمر في شمالي ما تركت هذا القول حتى أنفذه أو أقتل دونه». فقال له أبو طالب: امض لأمرك فو الله لا أخذلك أبدا(٢).

وَسَ ﴾ اختلفوا في معناه فقيل: هو اسم للسورة وقيل فيه ما قيل في فواتح السور وقد شرح بيانه في سورة البقرة مثل أن يكون وَسَ ﴾ اسماً من أسماء الله التي أولها صاد ومعناه صادق الوعد وصانع المصنوعات وصمد أو معناه صدق محمد فيما أخبر به عن الله أو المعنى صد الكفار عن قبول هذا الدين كما قال: ﴿ اللهِ يَنَ كَفُرُوا وَ صَدُوا عَن سَبِيلِ اللهِ ﴾ وقيل: معناه أن القرآن مركب من هذه الحروف وأنتم قادرون عليها ولستم قادرين على معارضة القرآن فدل ذلك على أن القرآن معجز، الخامس من المعاني أن يكون «صاد» بالكسر من الدال من المصادة وهي المعارضة ومنها الصدى وهو ما يعارض صوتك في الأماكن الخالية الصلبة فحيئذ معناه: عارض القرآن وواجهه بعملك فاعمل بأوامره وانته عن نواهيه وإذا كان اسم للسورة

١\_مجمع البيان، ج٨ ص٣٤٢، وبحارالانوار، ج٩، ص١٤٣.

٢- المصدر السابق نفسه.

٣ سورة النساء: ١٦٧.

فالتقدير: هذه السورة صاد وإذا كان المراد من وص، صدق محمد فالصاد هو المقسم عليه وقوله: ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ذِى اَلذِكْرِ ﴾ هو القسم فالمعنى والقرآن ذي الذكر أن محمدا لصادق فيما يخبر عن ربّه.

﴿ وَيَ الذِّكْرِ ﴾ أي: ذي البيان الذي يؤدي إلى الحق ويهدي إلى الرشد لأن فيه ذكر ما يحتاج الإنسان إليه من امور معاشه ومعاده وذكر الأنبياء وأخبار الأمم والبعث والأحكام وقيل: المراد من ﴿ الذِّكْرِ ﴾ الشرف ويؤيده قوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ أو المراد منه ذكر الله وتوحيده وأسمائه الحسنى وصفاته العليا.

واختلف في جواب القسم على وجوه: أحدها: أنّ جوابه محذوف فكأنّه قال: ﴿ وَالْفُرْمَانِ فِى لِلْرُ لَقَدَ جَاءِ الحقّ وظهر الأمر وحذف الجواب في مثل هذا أبلغ فإن ذكر الجواب يقصر المعنى على وجه والحذف يصرف إلى كلّ وجه فيعمّ. والقول الثاني: ما ذكرناه وهو أنّ جوابه الصه يعني: صدق محمد المنظمة المنافي.

﴿ بَلِ الَّذِينَ كُفُرُوا فِي عِزْقِ وَشِقَاتِ ﴾ إضراباً عن ذلك كأنّه قيل: لا ريب فيه قطعا وليس عدم إذعائهم للقرآن لشائبة ريب فيه بل هم في استكبار وحميّة شديدة وشقاق بعيد لله ولرسوله ولذلك لا يذعنون له ومنعهم الحسد والتكبّر من الانقياد إلى المحقّ.

والمراد من العزّة هاهنا العظمة وما يعتقده الإنسان في نفسه من الأحوال الّتي تمنعه من متابعة الغير كما قال: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللّهَ أَخَذَتُهُ الْحُوالُ الّتي تمنعه من متابعة الغير كما قال: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللّهَ أَخَذَتُهُ الْحِوالُ الْتِي اللّهُ اللّه الله الله الله الله الله وهو مأخوذ من «الشق» كأنه يرتفع عن أن يلزمه الانقياد له بل

ا\_سورة الزخرف: ٤٤.

٢ سورة البقرة: ٢٠٦.

يجعل نفسه في شق وخصمه في شق فيريد أن يكون في شق نفسه ولا يجري عليه حكم خصمه.

ثم إنّه سبحانه لممّا وصفهم بالعزّة والشقاق خوفهم فقال: ﴿ كُرُ آهَلُكُمّا مِن قَرْنِ فَنَادُوا وَلَاتَ حِينَ مُنَامِ ﴾ والمعنى أنّهم نادوا عند نزول العذاب بسبب تكذيبهم الأنبياء ونادوا عند وقوع الهلاك بهم بالاستغاثة وليس الوقت حين منجى ولا يفيد في ذلك الوقت الندامة والرجوع عند معاينة العذاب وهو كقوله: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا عَامَنًا ﴾ (١) وكقوله: ﴿ فَالْمَا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا عَامَنًا ﴾ (١) وكقوله: ﴿ فَالْمَا رَأَوْا بَأْسَنَا كَالُوا عَامَنًا ﴾ (١) وقوله: ﴿ فَالْمَا يَلُكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمًا رَأَوْا بَأْسَنَا ﴾ (١)

وأمّا تحقيق الكلام في لفظ «لات قال سيبويه: إن «لات هي «لا» المشبّهة بليس زيدت عليها تاء التأنيث كما زيدت على رب وثم للتأكيد وبسبب هذه الزيادة حدث لها أحكام: منها أنّها لا تدخل إلّا على الأحيان ومنها أن لا يبرز إلّا أحد جزءيها إمّا الاسم وإمّا الخبر ويمتنع بروزهما جميعا وقال الأخفش: إنّها لا النافية للجنس زيدت عليها التاء وخصّت بنفي الأحيان وهريخ منكي عمنصوب بها كأنّك قلت: ولات حين مناص لهم ويرتفع بالابتداء أي: ولات حين مناص كائن لهم والمناص المنجى والغوث يقال: بالابتداء أي: ولات حين مناص طلب المناص.

﴿ وَعِجْبُواْ أَن جَاءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُمٌ وَقَالَ الْكَلَيْرُونَ هَانَا سَحِرٌ كَذَابُ ﴾ وعجب الكافرون أن أتاهم من ينذرهم ويخوفهم منهم قالوا: إن محمدا مساو لنا في الخلقة الظاهرة والأخلاق الباطنة والنسب والشكل فكيف يختص من بيننا

السورة المؤمن: ٨٤.

٢ ـ سورة يونس: ٩١.

٣ سورة المؤمن: ٨٥.

رَانَطُلُقَ الْمُلَا مِنْهُمْ أَنِ النَّسُوا وَاصْبِرُوا عَلَىٰ ءَالِهَنِكُو لِنَّ هَذَا لَنَىٰ يُمُوا الْمُولُ آلْ مَا مَعِمْنَا فِي الْمُلِدُ الْمُؤْمِنَ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤَمِنُونَ الْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤَمِنُونِ الْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤَمِنُونِ الْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤَمِنُونِ الْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤَمِنُونِ الْمُشْبَدِ الْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤَمِنُونِ الْمُشْبَدِ الْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤَمِنُونِ الْمُشْبَدِ الْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤَمِنُونِ الْمُسْبَدِ الْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤَمِنُونِ الْمُشْبَدِ الْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤَمِنُونِ الْمُسْبَدِ الْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤَمِنُونِ فَالْمُسْبَدِ الْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤَمِنُونِ فَالْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤْمِنُونِ فَالْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْمُؤْمِنُونِ فَالْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَالْمُؤْمِنُ فَالْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَالْمُؤْمِنُ فَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَالْمُؤْمِنُ فَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَالْمُؤْمِنُ فَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَالْمُؤْمِنُ فَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَمَا بَيْنَامِهُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُونِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُونِ وَالْمُؤْمِنُونِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُومُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمِنُومُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمِنُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمِلُومُ الْ

المعنى: هذا تمام الحكاية عن الكفّار أي: انطلق الأشراف منهم و«الانطلاق» الذهاب بسهولة ومنه طلاقة الوجه والخلق وكان يقول بعضهم لبعض: ﴿ الشُّوا وَاصْبُوا عَلَى عَالِهَ مِكْمَ ﴾ واثبتوا على عبادة آلهتكم واصبروا على دينكم وتحمّلوا المشاق وقيل: القائل منهم عقبة بن أبي معيط.

قال الزمخشري: ﴿ إِنَّ الشُوا ﴾ وأنه هاهنا بمعنى وأيه: وهي المفسّرة عن القول أي: قال بعضهم لبعض: ﴿ الشُوا وَاسْبُوا عَلَىٰ مَالِهَ بَرُو ﴾ واعبدوها متحملين لما تسمعونه من القدح. ﴿ إِنَّ هَذَا لَتَىٰ يُرُادُ ﴾ أي: إن هذا الّذي شاهدناه من محمد علي ومن أمر التوحيد ونفي الآلهة وإبطال أمرها لشيء براد من جهته علي ولا يمكن أن يلويه صارف ولا عاطف يثنيه فاقطعوا

أطماعكم عن استنزاله من هذا الرأي بواسطة أبي طالب أو غيره وقيل: المعنى إنّ هذا لشيء من نواثب الدهر يراد بنا فلا انفكاك لنا منه وقيل:

إن هذا الذي يدّعيه من التوحيد أو يقصده من الرياسة والترفّع على العرب والعجم لشيء يتمنّى ويريده كلّ أحد قال القفّال: هذه كلمة تذكر للتهديد وكان معناه أنّه ليس غرض محمّد من هذا القول تقرير الدين وإنّما غرضه أن يستولي علينا فيحكم في أموالنا وأنفسنا بما يريد.

﴿ مَا سَمِعْنَا بَهَنَا فِى الْمِلَةِ الْآخِرَةِ ﴾ والمراد من ﴿ الْمِلَةِ الْآخِرَةِ ﴾ هي ملّة النصارى أي: هذا التوحيد الذي أتى به محمّد ما سمعناه في دين النصارى لأنها أخر الملل قال ابن عبّاس: لأن النصارى لا يوحّدون وأنهم يقولون بقوله: ﴿ قَالِكُ ثَلَكَتْمَ ﴾ وقيل: المراد من ﴿ الْمِلَةِ الْآخِرَةِ ﴾ ملّة قريش أي: ملّة زماننا.

﴿ إِنَّ خَنَآ ﴾ أي: ليس هذا الّذي يقوله محمّدﷺ ﴿ إِلَّا لَمُخِلَفُ ﴾ أي: تصنُع وكذب وافتعال أي: كذب اختلقه واخترعه.

﴿ أَمُنزِلَ عَلِيْهِ اللِّكُرُ مِنْ يَبْنِنَا ﴾ هذه شبهة من المشركين أي: كيف أنزل على محمّد القرآن من بيننا وليس بأكبر سنّاً منّاً ولا بأعظم شرفاً وهو مساو لنا في البشريّة والخلقة الظاهرة فكيف اختص بهذه الفضيلة؟ وهذا القياس باطل لأنهم زعموا أن الشرف بالمال والأعوان فعقدوا على هذا القياس الفاسد أمرهم وأفكارهم.

فأجاب سبحانه ﴿ إِنَّا لَمْمَ فِي شَلِي يَن ذِكْرِى ﴾ أي: ليس يحملهم على هذا الاستبعاد إلّا الشك في هذا القرآن والوحي الذي أنزلناه إليك وإعراضهم عن النظر والتدبر إلى الأدلّة المؤدّية إلى العلم بحقيقته ﴿ بَل لَمَّا يَذُوفُواْ عَذَابٍ ﴾ أي: إذا أذاقوه تبيّن لهم حقيقة الحال وفي كلمة «لما» دلالة على أن ذوقهم على شرف الوقوع والمعنى أنّهم لا يصدّقون بالقرآن حتى يمستهم العذاب ولأنهم

لم يذوقوا العذاب الموعود ولذلك شكوا.

و أَدْ عِندُهُمْ خَزْآبِنُ رَجْمَةِ رَبِّكَ الْمَزِيزِ الْوَهَّابِ ﴾ تتمة الجواب عن شبهتهم بقولهم: ﴿ أَمُنولَ عَلَيْهِ النَّبِكُمُ مِنْ بَيْنِنا ﴾ فقال سبحانه: أ بأيديهم مفاتيح النبوة والرسالة فيضعونها حيث يشاءوا من صناديدهم أي: أنها ليست بأيديهم وليس لهم تعيين النبي والرسول حتى يضعوا النبوة فيمن أرادوه ولكنها بيد العزيز الغالب في ملكه كثير الهبات والعطايا يختار للنبوة من يشاء من عباده.

﴿ أَرْ لَهُم مُثَلُكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا فَلْيَرْتَقُوا فِي الْأَمْبَكِ ﴾ أي: ألهم سلطة واختيار في السماوات والأرض فيمنعون الله من مراده، إن ادّعوا ذلك فليصعلوا في المعارج والمناهج والمدارج الّتي يتوصّل بها إلى السماوات وبدبروا أمرها وينزلوا الوحي إلى من يختارونه وهذا الكلام جواب عن شرط محذوف أي: إن كان لهم ما ذكر من الملك ﴿ فَلْيَرْتَقُوا فِي الْأَمْبُكِ ﴾

ولمّا ذكر سبحانه في الآية الأولى بقوله: ﴿ أَدْ عِندُهُمْ خَرْآبِنُ رَجْمَةِ رَبِّكَ ﴾ وذكر الخزائن على عمومها وهي غير متناهية أودفها بذكر ملك السموات والأرض يعني أن ملك السماوات والأرض أحد أنواع خزائن الله فإذا كنتم عاجزين عن هذا القسم وكيفيّة صعودها وتصرفها فبأن تكونوا عاجزين عن كل خزائن الله كان أولى.

جُندُ مَّا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ فِنَ ٱلأَخْرَابِ (آ) كَذَبَتَ فَبْلَهُمْ فَوْمُ نُوجِ وَعَادُّ وَفِرْعَوْنُ ذُو ٱلْأَوْبَادِ (آ) وَنَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَضَعَنْ لَتَبْكَذُ أَوْلَتِكَ ٱلْأَخْرَابُ (آ) وَنَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَضْعَنْ لَتَبْكَذُ أَوْلَتِكَ ٱلْأَخْرَابُ (آ) إِن كُلُّ إِلَّا حَكَدَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ (آ) وَمَا بَنْظُرُ هَتَوُلاَهُ إِلَّا مَنْ وَلَا إِلَّا مَنْ وَلَا إِلَّا مَنْ وَلَا إِلَى اللَّهُ الللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ الللْمُوالِل

المعنى: أخبر سبحانه عن الكفّار القائلين بهذه الأقوال السخيفة نبيّه ﷺ وهو بمكّة أنّهم سيهزمون وأنت منصور عليهم وهم الّذين تحزّبوا وحاربوا النبيّ وهما، زائدة مؤكّدة للتحقير مثل أكلت شيئا مّا ويجوز أن يكون للتعظيم هزؤا فيؤول إلى التحقير وقيل: المراد بقوله: ﴿ مُنَاقِكَ ﴾ يوم بدر أو المراد الموضع الذي ذكروا هذه المقالات السخيفة ويمكن أن يكون حمله على يوم فتح مكّة.

ووجه النظم في الآية بما قبلها أنّ المعنى كيف يتقوّلون بهذه الأقاويل وكيف يرتقون إلى السماء وهم فرق من قبائل شتّى مهزومون؟

وَكُذَبَتْ فَهُمْ أَي: كذّبت قبل هؤلاء الكفّار وَ فَرْمُ نُوج وَعَادٌ وَفِرْعُونُ ذُو الْأَوْنَادِ ﴾ أي: أقوام الأنبياء قبلك كذلك كذّبوا أنبياءهم وهكذا كانوا يكذّبون رسلهم ثمّ بالآخرة نزل العذاب بهم فذكر ستّة أصناف منهم: أوّلهم: قوم نوح فأهلكهم الله بالغرق والطوفان. والثاني: عاد قوم هود لمّا كذّبوه أهلكهم الله بالريح العقيم. والثالث: فرعون لمّا كذّب موسى أهلكه الله مع قومه بالغرق. والرابع: ثمود قوم صالح لمّا كذّبوه فاهلكوا بالصيحة. والخامس: قوم لوط كذّبوه فاهلكوا بالعيكة وهم قوم شعيب فلمّا كذّبوه فاهلكوا بالأيكة وهم قوم شعيب فلمّا كذّبوه فاهلكوا بعذاب يوم الظلّة.

وإنَّما وصف اللَّه فرعون بكونه ذو الأوتاد لوجوه:

الاول: أن أصل هذه الكلمة من أصل ثبات البيت المطنّب بأوتاده ثمّ استعير لإثبات العزّ والملك: قال الشاعر:

ولقد غنوا فيها بأنعم عيشة في ظللَ ملك ثابت الأوتاد

وهذا المعنى أحسن الوجوه.

والثاني: أنّه كان ينصب الخشب في الهواء وكان يمدّ يدي المعذّب ورجليه إلى تلك الخشب الأربع ويضرب على كلّ واحد من هذه الأعضاء وتدا ويتركه معلّقاً في الهواء إلى أن يموت.

والثالث: أنَّه يمد المعذَّب بين أربعة أوتاد في الأرض ويرسل عليه

العقارب والحيّات.

والرابع: قال قتادة: كانت عنده أوتاداً وأرساناً وملاعب يلعب بها عنده. والخامس: أن عساكره كانوا كثيرين وكانوا كثيري الأهبة عظيمي النعم وكانوا يكثرون من الأوتاد لأجل الخيام فعرّف بها.

قوله تعالى: ﴿ أَوْلَتِكَ ٱلْأَمْزَابُ ﴾ مبالغة لوصفهم بالقوة والكثرة والمعنى أن حال أولئك الأحزاب مع كمال قوتهم لمّا كان عاقبة أمرهم الهلاك والبوار فكيف هؤلاء الضعفاء؟

ولمًا ذكر حال المكذّبين بيّن أن مشركي قريش حزب من هؤلاء الأحزاب ومعناء هم الأحزاب حقًا أي: أحزاب الشيطان كما يقال: هم هم وفلان هو الرجل. قال الشاعر:

وإنَّ الَّذي حانت بفلج دماؤهم هم القوم كلُّ القوم يا امّ خالد

﴿ إِن كُلُّ إِلَّا حَكَذَبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابٍ ﴾ أي: ما كلَّ حزب منهم إلّا كذّب الرسل فوجب عليهم عقابي بتكذيبهم رسلي ﴿ وَمَا يَنْظُرُ ﴾ أي: وما ينتظر ﴿ وَمَا يَنْظُرُ ﴾ أي: وما ينتظر ﴿ وَمَا يَنْظُرُ ﴾ أي: كفّار مكّة ﴿ إِلَّا صَبْحَةٌ وَحِيدَةٌ ﴾ وهي النفخة الاولى في الصور ﴿ مَا لَهَا مِن فَوَاتٍ ﴾ أي: لا يكون لتلك الصيحة إفاقة بالرجوع إلى الدنيا أو لا يتمكّنون من الرجوع مقدار زمان رجوع اللبن إلى الضرع. قال الفرّاء: إذا ارتضعت البهيمة أمّها ثمّ تركها حتى تنزل فتلك الإفاقة والفواق ثمّ قيل لكلّ إنظار واستراحة وقيل: المعنى مالها من فتور كما يفتر المريض أو مالها مثنويّة وردّ وصرف.

قال الطبرسي: من الآيات الدالّة على عدم تعذيب هذه الامّة بعذاب الاستئصال هذه الآية والمراد أن عقوبة امّة محمد علالله بعذاب الاستئصال مؤخّرة إلى يوم القيامة وعقوبة سائر الأمم معجّلة في الدنيا كما قال سبحانه:

﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ﴾ (١)(١).

وَقَالُواْ رَبُنَا عَجِل لَنَا قِطَلَنَا قَبَلَ يَوْمِ الْمِسْتَابِ ﴿ اَسْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَاذَكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا الْأَبْدِ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ﴿ إِنَّا سَخَرْنَا الْمِبَالَ مَعَهُ. يُسَبِغْنَ بِالْعَنِيق وَالْإِشْرَافِ ﴿ فَ وَالطَّيْرَ تَعْشُورَةً كُلُّ لَهُۥ أَوَّابٌ ﴿ وَشَدَدْنَا مُلْكُهُ، وَمَالَبْنَتُهُ الْحِكْمَةُ وَمَعْمَلُ لَلْخِطَابِ ﴿ قَالَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

﴿ وَقَالُوا ﴾ أي: هؤلاء الكفّار: ﴿ رَبُّنا ﴾ أي: يا ربّنا ﴿ عَجِل لَمَا فِطْنَا ﴾ قدّم لنا نصيبنا من العذاب ﴿ فَبْلَ يَوْمِ الْمِسَابِ ﴾ وإنّما قالوه على سبيل الاستهزاء بخبر النبيّ وخبر الله عن ابن عبّاس ومجاهد وقتادة وجماعة.

وقيل: لمَا نزل ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِنَبَهُ بِيَدِيدِ ... وَأَمَّا مَنْ أُوقِ كِنَبَهُ بِيَدِيدِ ... وَأَمَّا مَنْ أُوقِ كِنَبَهُ بِيَدِيدِ ... وَأَمَّا مَنْ أُوقِ كِنَبَهُ بِيْدِيدِ ... وَأَمَّا مَنْ أُوقِ كِنَبَهُ اللّهِ اللّه وَ اللّه اللّه وَ اللّه اللّه وَ اللّه اللّه وَ اللّه وَاللّه وَال

ولا الملك النعمان يسوم لقيتمه بنعمته يعطي القطسوط ويسافق

وبالجملة إن القوم قد كمل كفرهم في الشبهات الثلاثة الَّتي أوردوها: أولاها تتعلَق بالإلهيّات وهو قوله تعالى حكاية عنهم ﴿ أَبَعَلَ آلَاَلِمَةَ إِلَهًا وَلاها تتعلَق بالإلهيّات وهو قوله: ﴿ أَمُنزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ والثالثة وهو قوله: ﴿ أَمُنزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ والثالثة تتعلق بالنبوة وهو قوله: ﴿ أَمُنزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ والثالثة تتعلق بالمعاد وهو قوله: ﴿ وَقَالُواْ رَبِّنَا عَجِل أَنَا فِظَنَا فَبْلَ بَوْمِ الْمِسَابِ ﴾.

﴿ أَسَيْرَ عَلَىٰ مَا يَعُولُونَ وَأَذَكُرْ عَبْدَفَا دَاوُردَ ﴾ سلَّى نبيَّه ﷺ بالصبر إن كنت قد

١-سورة القمر: ٤٦.

٢- مجمع البيان، ج٨، ص٣٤٧.

٣ سورة الحاقة: ١٩ و٢٥.

شاهدت من هؤلاء الجهلة جرأتهم في مثل هذه الأمور اصبر وتحمّل أذاهم كأنّه قال: واذكر لهم الأكابر من الأنبياء كيف كانوا يخافون الله مع أنّهم معصومون من المعاصي ومنهم داود فإنّه بسبب ترك مندوب كيف خاف من ربّه كما حكى عنه بكاءه الدائب وغمّه الواصب وندمه الدائم فما الظنّ بهؤلاء الكفرة الأذلّين من كلّ ذليل المصرين لأكبر الكبائر والغرض من الآية وذكر القصّة تهويل لأمر المعصية في أعين الناس وتنبيها لهم على كمال قبح ما اجترؤا عليه وأيضا تثبيت للرسول على مقاساة أمر النبوة وصيانة نفسه الشريفة على التحمّل والتصبر على أذيّاتهم.

وَالْمُورُ وَكُانَ يَصُومُ يَومُا وَيَفْطُرُ يَومُا وَذَلْكُ أَشَدَ الْصُومُ وَقِيلُ: المراد بالقوة في البدن روي أنّه رمى بحجر من مقلاعه صدر الرجل فأنفذه من ظهره فأصاب آخر فقتله وقيل: معناه ذا التمكين العظيم والنعمة العظيمة وذلك أنّه كان يبيت كلّ ليلة حول محرابه ألوف كثيرة من الرجال.

وإن هذا الوصف الذي وصف داود وهو قوله: ﴿ مَبْدَنَا ﴾ نهاية في التعظيم مقام أعلى وأسنى منهم ألا ترى أنّه سبحانه قال: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي آسْرَىٰ مِمْبِدِهِ ﴾ (٢) وهذا بيان تشريف محمد الشخط في ليلة المعراج وإنّما وصف سبحانه عباده المخلص بالعبوديّة مشعراً بأنّهم قد حقّقوا معنى العبوديّة بسبب الاجتهاد في الطاعة.

﴿إِنَّهُۥ أَوَّابُ﴾ أي: رجّاع كثير الرجوع إلى مرضاة الله ويراجع أموره

١- التوحيد، ص١٥٣، بحارالانوار، ج٤، ص٤.

٢ــ سورة الإسراء: ١.

كُلّها إلى طاعتي ورضاي ويرجع عن كلّ ما يكره اللّه إلى ما كلّ يحبّ اللّه من آب يؤوب إذا رجع وقيل: معناه أي: مسبّح وقيل: مطبع قوله تعالى: ﴿إِنَّا سَخْرُنَا الْجِبَالَ مَعَهُ، يُسَيّمَنَ بِالْعَشِيّ وَٱلْإِشْرَاقِ ﴾ وذكر في تسبيح الجبال وجوه:

الاول: أن الله خلق في جسم الجبل حياة وقدرة وعقلاً ومنطقاً وحينئذ صار الجبل مسبّحا لله تعالى ونظيره قوله تعالى: ﴿ فَلُمَّا تَجُلُقُ رَبُّتُهُ لِلْجَمَبُلِ ﴾ (١) فإن معناه أنّه تعالى خلق في الجبل عقلا وفهما ثمّ خلق فيه رؤية عظمة الله فكذا هاهنا.

الثاني: ما رواه القفّال المروزيّ في تأويل التسبيح أنّه يجوز أن يقال: إن داود قد اوتي من شدّة حسن الصوت ما كان له دويّ حسن في الجبال وما يصغي إليه الطير لحسنه فيكون دويّ الجبال وتصويت الطير وتغريده معه تسبيحا لهم وذكر محمّد بن إسحاق أن الله لم يعط أحدا من خلقه مثل صوت داود حتّى إنّه كان إذا قرأ الزبور دنت منه الوحوش حتّى يأخذ المن بأعناقهم.

والوجه الثالث: من الوجوه أنّ اللّه سيّر الجبال معه حتّى أنّها كانت تسير إلى حيث يريده ويتبعه وكان ذلك السير تسبيحاً لها لأنّه كان يدلّ على كمال قدرة اللّه وحكمته.

قال صاحب «الكشّاف»: ﴿ يُنَيِّحُنَ ﴾ في معنى مسبّحات فإن صيغة الفعل تدلّ على الحدوث والتجدد وصيغة الاسم على الدوام فقوله: ﴿ يُنَيِّحَنَ ﴾ يدلّ على التجدد والحدوث في التسبيح من الجبال شيئا بعد شيء وحالا بعد حال.

﴿ إِلْمَشِيِّ وَالْإِشْرَاقِ ﴾ أي: بالرواح والصباح يقول: الشمس إذا طلعت أشرقت وصفا شعاعها.

١٠ سورة الأعراف: ١٤٣.

﴿ وَالطَّيْرَ ﴾ أي: وسخَرنا الطير ﴿ مَشُورَةً ﴾ أي: مجموعة إليه تسبّح الله تعالى معه ﴿ وَالطَّيْرَ ﴾ رجاع إليه مطيع له تعالى معه ﴿ وَكُلُّ ﴾ يعني كلّ الطير والجبال ﴿ لَهُ وَلَهُ الوَّابُ ﴾ رجاع إليه مطيع له بالتسبيح قال الجبّائي: لا يمتنع أن يكون الله خلق في الطيور من المعارف ما تفهم بها أمر داود ونهيه فتطيعه في ما يريد منها وإن لم تكن كاملة العقل مكلفة.

﴿ وَشَدَدْنَا مُلَكُمُهُ ﴾ أي: قوينا ملكه بالحرس والجنود والهيبة وكثرة العدة والعدد عن ابن عبّاس أنّه كان يحرسه كلّ ليلة ستّة وثلاثون ألف رجل وقيل: أربعون ألفا وكان أشد ملوك الأرض سلطانا.

وعن عكرمة عن ابن عبّاس أن رجلا ادّعى عند داود على رجل أخد منه بقرة فأنكر المدّعى عليه فقال داود للمدّعي: أقم البيّنة فلم يقمها فرأى داود في منامه أن اللّه يأمره أن يقتل المدّعى عليه فتثبّت داود وقال: هو منام فأتاه الوحي بعد ذلك بأن يقتله فأحضره وأعلمه أن الله يأمره بقتله فقال المدّعى عليه: صدق اللّه إنّي كنت قتلت أبا هذا الرجل غيلة فقتله داود فهذه الواقعة شدّت ملكه وأمّا الأسباب الدينيّة الموجبة لهذا الشدّ فهي الصبر والتأمّل التام والاحتياط الكامل فحصل له مقام العبوديّة والتقوى.

وشرائعه والمراد «بفصل الخطاب» هو العلم بالقضاء والفهم والعالم بالحكمة وشرائعه والمراد «بفصل الخطاب» هو العلم بالقضاء والفهم والعالم بالحكمة أن يكون الإنسان يعلم حقائق الأشياء على ما هي عليه بقدر الطاقة البشرية والعامل بالحكمة أن يكون أتيا بالعمل الأصلح الأصوب بمصالح الدنيا والآخرة فهذا هو الحكمة. وإنّما سمّي هذا الأمر بالحكمة لأن اشتقاق الحكمة من إحكام الأمور وتبعيدها عن أسباب الرخاوة والضعف فلهذا السبب مسيّت تلك المعارف وهذه الأعمال بالحكمة والمراد من «فَصل النجطاب» على ما ذكرنا معرفة امور الّتي بها يفصل بين الخصوم حسبما قرره الشارع على ما ذكرنا معرفة امور الّتي بها يفصل بين الخصوم حسبما قرره الشارع

وبحيث لا يختلط شيء بشيء آخر وينفصل كلُّ مقام من مقام.

وَهَلَ أَتَنكَ نَبُوُّا الْخَصْمِ إِذَ نَسَوَّرُوا الْمِحْرَابَ ۞ إِذَ دَخَلُوا عَلَى دَاوُرَدَ فَغَنِعَ مِنْهُمُّ قَالُوا لَا نَخَفَّ خَصْمَانِ بَعْنَ بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ فَآخَكُم بَيْتَنَا بِالْحَقِ وَلَا مُنْهُمُّ قَالُوا لَا نَخَفَّ خَصْمَانِ بَعْنَ بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ فَآخُكُم بَيْتَنَا بِالْحَقِ وَلَا نَجْمَةٌ وَلِي نَجْمَةٌ وَلَى نَجْمَةٌ وَلَى نَجْمَةٌ وَلَى نَجْمَةً وَلَى نَجْمَةً وَلَى نَجْمَةً وَلَى نَجْمَةً وَلَى نَجْمَةً وَلَى نَجْمَةً وَلَى نَجْمَلُوا وَعَمِلُوا وَعَمِلُوا لِنَجْمَانِ وَاللَّهُ مِنْ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ إِلَّا اللَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الْمَسْلِحَذِي وَقَلِيلٌ مَا هُمُمْ وَظَنَّ دَاثُورُهُ أَنْهَا فَنَنَهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَرَاكِكُمَا وَأَنابَ الْمُسْلِحُذِي وَقَلِيلٌ مَا هُمُمْ وَظَنَّ دَاثُورُهُ أَنْهَا فَنَنَهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَرَاكِكُما وَأَنَابَ اللّهُ اللّهُ فَالْمَانِ اللّهُ فَالْمَانِ اللّهُ فَالْمَالُولُ اللّهُ وَإِنْ لَهُ عَلَى اللّهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبّهُ وَخَرَرَاكُهَا وَأَنَابَ اللّهُ اللّهُ فَالْمَانُونَ فَاللّهُ وَالْمَالُولُ اللّهُ فَاللّهُ وَإِنْ لَهُ عَلَى اللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ فَالْمَالُولُ اللّهُ وَإِنْ لَهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ وَلَالًا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّ

المعنى: فقوله تعالى: ﴿ وَهَلَ أَتَنكَ نَبُوّا الْخَصْمِ ﴾ فهو نظير قوله: ﴿ هَلَ اللَّهُ حَدِيثُ مُوسَى ﴾ فهو نظير قوله: ﴿ هَلَ أَنَكَ حَدِيثُ مُوسَى ﴾ فهو نظير قوله: ﴿ هَلَ أَنَكَ حَدِيثُ مُوسَى ﴾ فهو نظير قوله: ﴿ هَلَ الْمُسْتَفَهُمُ عَنها لَيكُونَ دَاعياً إلى الاعتبار بها. قال الرازي: وأقول: للناس في هذه القصّة ثلاثة أقوال (١):

أحدها: ذكر هذه القصّة على وجه يدلّ على صدور الكبيرة عن داودللتها، وثانيها: دلالتها على صدور الصغيرة عنه.

وثالثها: بحيث لا تدل على الكبيرة ولا على الصغيرة.

فأمّا القول الأوّل فحاصل كلامهم فيها أنّ داود عشق امرأة أوريا فاحتال بالوجوه الكثيرة حتّى قتل زوجها ثمّ تزوّج بها فأرسل الله إليه ملكين في صورة المتخاصمين في واقعة شبيهة بواقعته وعرضا تلك الواقعة عليه فحكم داود بحكم لزم منه اعترافه بكونه مذنباً فتنبّه لذلك واشتغل بالتوية.

وهذا القول باطل وفي نهاية الفساد من وجوه:

١ تفسير الرازي، ج٢٦. ص١٨٩.

الاول: أن هذه الحكاية لو نسبت إلى أفسق النّاس وأشدَهم فجورا لاستنكف منها والرجل الحشويّ الخبيث الّذي يقرّر تلك القصّة لو نسب إلى مثل هذا العمل لبالغ في تنزيه نفسه وربّما لعن من ينسبه إليها وإذا كان الأمر كذلك فكيف يليق بالعاقل نسبتها إلى المعصوم؟

الثاني: أن حاصل القصّة يرجع إلى: أمرين إلى السعي في قتل رجل مسلم بغير حقّ وإلى الطمع في زوجته أمّا الأول فأمر منكر، قال الشخ هن سعى في دم مسلم ولو بشطر كلمة جاء يوم القيامة مكتوبا بين عينيه وآيس من رحمة الله الثاني: فإن أوريا على قولكم لم يسلم من داود لا في زوجه ولا في منكوحه وقد قال الشخ المسلم من صلم المسلمون من يده ولسانه (۱).

والثالث: أن الله سبحانه وصف داود في الآية السابقة بصفات فائقة جليلة ووصفه أيضا كثيرة حسنة بعد هذه القصة وكل هذه الصفات تنافي كونه للخلا موصوفا بهذا الفعل المنكر ولو قلنا: إن داود صدرت منه هذه الكبائر لغرض شهوته فكيف يليق بأحكم الحاكمين أن يأمر محمدالله أفضل الرسل بأن يقتدي بداود في الصبر والطاعة وكيف يكون من هو قلبه مشغول بالفجور والقتل وحظ النفس كثير الرجوع إلى الله في الطاعة وأن يكون «أوابا» بصيغة المبالغة وكيف يليق بمثل هذا الإنسان أن تكون الجبال والطيور مسخرة وتابعة له ليتخذه وسيلة إلى القتل والفجور؟ وقد قيل: إنّه كان محرما عليه صيد شيء من الطير فحينئذ بزعمكم أن الطير آمن منه ولا ينجو منه الرجل المسلم على نفسه وزوجته؟ وقد قال الله تعالى: في حقه ﴿ وَشَدَدَنَا الرجل المسلم على نفسه وزوجته؟ وقد قال الله تعالى: في حقه ﴿ وَشَدَدَنَا الرجل المسلم على نفسه وزوجته؟ وقد قال الله تعالى: في حقه ﴿ وَشَدَدَنَا

١- انظر: مستدرك الوسائل، ج ١٨، ص ٢١١، تفسير، الرازي، ج ٢٦، ص ١٨٩. ٢ مجمع البيان، ج ٨، ص ١٠٩. ٢ وانظر: الكافي، ج ٢، ص ٢٣٤.

في موضعه قبل هذا ومن لا يملك نفسه عن امرأة كيف يليق بذلك؟

ثمّ وصفه تعالى بأنّه مأتيّ الحكمة والحكم كما قال: ﴿وَمَاتَيْنَكُ ٱلْحِكْمَةُ وَالْحَكُمُ كَانَ مُوسُوفًا بهذه الصفات وقابلاً لهذه المواهب المجليلة كيف يرضى أن يصدر منه امور يستنكف منه الشيطان وكلّ هذه المدائح الّتي مدحه الله تعالى ومنحه بها دالّة أنّ براءة ساحته عن تلك الأكاذيب قبل شرح القصّة.

وأمًا الصفات المذكورة بعد القصَّة فهي أيضًا لماطقة بعلو ساحته عن مثل هذه المقامات مثل قوله: ﴿ وَإِنَّ لَهُ عِندُنَا لَزُلْقَنَ وَبُصَّمْنَ مَتَابٍ ﴾ وذكر مثل هذا الكلام إنَّما يناسب في حقّ من هو قويّ في طاعة اللَّه أمَّا لو كانت القصَّة المتقدَّمة دالَة على سعيه في القتل والفجور لم يكن قوله: ﴿ وَإِنَّ لَهُۥ عِندُنَا لَزُلْفَنَ ﴾ لائقا به وأمّا قوله تعالى: ﴿ يَنْدَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلَنَكَ خَلِيفَهُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ يدلُ على كذب هذه المقالات لأن الملك العظيم الشأن إذا حكى عن بعض عبيده أنَّه قصد دماء الناس وأموالهم وأزواجهم فبعد فراغه من شرح القصَّة على ملأ من الناس يقبح منه أن يقول عقبيه: أيّها العبد إنّى فوضت إليك خلافتي ونيابتي فإن ذكر تلك القبائح يناسب الزجر والحجر لا أن يجعله خليفة نفسه ومن المعلومة في اصول الفقه أن ذكر الحكم عقيب الوصف المناسب للحكم يدل على كون ذلك الحكم معلِّلا بذلك الوصف فلمًا حكى الله عنه تلك الواقعة القبيحة ثمَّ قال بعده: ﴿إِنَّا جَمَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلأَرْضِ ﴾ أشعر هذا بأنّ الموجب لتفويض هذه الخلافة هو إتيانه بتلك الأفعال المنكرة ومعلوم أن هذا فاسد كيف لا؟ وذكر العشق والسعي في القتل من أعظم منافيات الخلافة وباب العيوب. والعجب أنَّ القائلين بهذه الروايات الفاسدة المجعولة ذكروا أنّ داود تمنّى أن يحصل له في الدين كما حصل للأنبياء الكبار من المنازل

العالية مثل ما حصل للخليل من الإلقاء في النار وحصل للذبيح من الذبع وحصل ليعقوب من الشدائد الموجبة لكثرة الثواب والأجر فأوحى الله إليه أنهم إنما وجدوا تلك الدرجات لأنهم لما ابتلوا صبروا فعند ذلك سأل داود الابتلاء فأوحى الله إليه: إنك ستبتلى يوم كذا فبالغ في الاحتراز ثم وقعت الواقعة وهي أن داود كان يصلّي في محرابه إذ تصور له إبليس بصورة طير أحسن ما يكون في الطيور فقطع داود صلاته وقام ليأخذ الطير فخرج الطير إلى الدار فخرج في أثره فطار الهلير إلى السطخ فصعد داود في طلبه فسقط الطير في دار أوريا بن حيّان فاطلع داود في أثر الطير فإذا بامرأة أوريا تغتسل فلما نظر إليها هواها وكان قد أخرج أوريا في بعض غرواته فكتب إلى صاحبه أن قدّم أوريا أمام التابوت فقدّمه فقتل أوريا داود فكتب داود فكتب داود إلى صاحبه ثانيا أن قدّم أوريا أمام التابوت فقدّمه فقتل أوريا وتزوّج داود بامرأته وكل هذا باطل.

وفي العيون، عن الرضاطية في حديث عصمة الأنبياء قال: لما حكي هذه الرواية الفاسدة للرضاطية ضرب الرضايده على جبهته وقال النهاد وإنا الله وإنا الله وإنا الله والجعون لقد نسبتم نبيا من أنبياء الله إلى التهاون بصلاته حتى خرج في أثر الطير ثم الفاحشة ثم بالقعل، فقيل: يا ابن رسول الله فما كان خطيئة داود فقال: وريحك إن داود إنما ظن أنه ما خلق الله عز وجل خلقا هو أعلم منه فبعث الله إليه الملكين تسوراً المحراب فقالا له: ﴿ خَسْمَانِ بَنَى بَسْنُنَا عَلَى بَشِن قَامَكُم بَيْنَتَا بِالْحَقِ وَلَا نُمْولاً وَاعْدِناً إِلَى سَوراً المحراب فقالا له: ﴿ خَسْمَانِ بَنَى بَسْنُنَا عَلَى بَشِن قَامَكُم بَيْنَتَا بِالْحَق وَلَا نُمُولاً وَاعْدِناً إِلَى سَوّلِه المِنْ الله فعال المدّى عليه فقال: ﴿ لَمَنْ ظَلَمُكُ مِنْ الله فعال المدّى عليه فقال: ﴿ لَمَنْ ظَلَمُكُ مِسْوَال المدّى المينة على ذلك ولم يقبل على المدّى عليه قول الله تعالى يقول: عليه قول له مكانت هذه خطيئته وليس كما ذهبتم إليه ألا تسمع قول الله تعالى يقول:

﴿ يَنَدَاوُدُ إِنَّا جَعَلَنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ قَلْمَكُمْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَيِّ فَهِ فَقيل: له يا ابن رسول الله يَلْفَظُ فما قصّته مع أوريا؟ قال الرضا: «إنّ المرأة في أيّام هاود إذا مات بعلها أو قتل لا تتزوّج بعده أبدا فأوّل من أباح الله أن يتزوّج بامرأة قتل بعلها داود فتزوّج بامرأة أوريا لمّا انقضت عنتها فذلك الذي شقّ على الناس»(١).

ويؤيد هذا الحديث الصحيح ما روي في «المجمع» عن علي الناه المحمع عن علي الناه وقد نقل هذا الحديث الرازي في «المفاتيح» عن علي النه قال: «لا أوتي برجل يزعم أن داود تزوج بامرأة اربا بهذه النسبة الفاصدة إلا جلدته حدين حدًا للبوة وحدًا للإسلام».

وروي عنه للخلام أيضا قال: دمن حدث بحديث داود على ما يرويه القضاصون جلدته مائة وسقين جلده»<sup>(۳)</sup>.

وبالجملة فذكر هذه القصّة على ما فسروه الحشوية ومثل قصّة يوسف يقتضي إشاعة الفاحشة فوجب أن يكون مثل هذا الذكر محترما كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَنْحِثَةُ فِي ٱلَّذِينَ وَامَنُواْ ﴾ (أ) ولا شك أن داود من كبار المؤمنين فيجب رد هذه الكلمات الواهية وثبت بهذه الوجوه المذكورة أن القصّة الذي ذكروها فاسدة باطلة.

فإن قيل: إن كثيرا من المحدثين والمفسرين ذكروا هذه القصّة فكيف الحال فيها؟

فالجواب أنّه لمّا وقع التعارض بين الدلائل القاطعة وبين خبر واحد من أخبار الأحاد كان الرجوع إلى الدلائل القاطعة سيّما إذا تعارض هذا الخبر مع ما روي من الحديثين الصحيحين عن عليّ للتّه وعن الرضا حسبما شرحناه

١\_ عيون أخبار الرضاء لله على ج ٢، ص ١٧٢، وانظر: بحارالاتوار، ج ١١١، ص ٧٤.

٢- تفيير الصافي، ج٦، ص٢٢٦، ومجمع البيان، ج٨، ص٢٥٤.

٣- الكشاف، ج٣، ص٣٦٦، وتفسير الصافي، ج٤، ص٢٩٦.

٤ سورة النور: ١٩.

فحينئذ تلك الأقوال أوهن من نسج العنكبوت وأيضا فالأصل براءة الذمّة ثمّ إنّه لم يتّفق أهل التفسير على هذا القول، بل المحقّقون رووا هذا القول وحكموا عليه بالكذب والفساد فهذا تمام الكلام في هذه القصّة.

أمّا الاحتمال الثاني: وهو صدور الصغيرة عنه كما شرحناه في الوجوه الثلاثة والذين نسبوا إليه الصغيرة قالوا: إن هذه المرأة خطبها أوريا فأجابوه ثم خطبها داود فآثره أهلها وإنّما نسبوا هذا الأمر إلى داود صغيرة أن خطب على خطبة أخيه المؤمن مع كثرة نسائه وقيل: مال قلب داود إليها وسأل أوريا أن يطلقها ففعل أوريا فتزوّجها داود. وهذا القول مدفوع مردود لأنّه على فرض وقوعه وصحته لم يكن صغيرة لأن ذلك كان جائزا في شريعته معتادا في امّته غير مخل بالمروة حيث كان يسأل بعضهم بعضاً أن يستنزل عن امرأته فيتزوّجها إذا أعجبته وقد كان الأنصار في صدر الإسلام يواسون المهاجرين بمثل ذلك من غير نكير خلا أنه والله لم يتعاطى ما يتعاطى أحاد امته وأمّا ما قالوا: إنّ داود وقع بصره عليها فمال قلبه إليها فليس له في هذا ذنب البنّة أمّا وقوع بصره عليها من غير قصد فذلك ليس بذنب وأمّا حصول الميل عقيب النظر فليس عليها من غير قصد فذلك ليس بذنب وأمّا حصول الميل عقيب النظر فليس أيضا ذنب لأنّ هذا الميل ليس في وسعه فلا يكون مكلّفاً به فمن أين حصلت الصغيرة؟

وأمّا الاحتمال الثالث: وهو ذكر هذه القصّة على وجه لا يلزم إلحاق الكبيرة والصغيرة بداود بل يوجب إلحاق أعظم أنواع المدح والثناء وهو أن تقول: روي أنّ جماعة من الأعداء طمعوا في أن يقتلوا نبيّ الله داود وكان له يوم يخلو فيه بنفسه ويشتغل بعبادة ربّه فانتهزوا الفرصة في ذلك اليوم وهو تَسَوَّرُوا المِعرَابَ ﴾ والتسور الإتيان من جهة السور أي: أتوا من طرف

المحراب إليه فلمًا دخلوا عليه وجدوا عنده أقواما وحرساً يمنعونه منعم فخافوا فوضعوا كذبا فقالوا: ﴿ خَصْنَانِ بَغَن بَعَشْنَا عَلَى بَعْضِ ﴾ وباقي القصّة سيأتي بعيد هذا في تفسير الآية.

وبالجملة ليس في القرآن ما يمكن أن يحتج به في إلحاق الذنب بداود إلّا ألفاظ أربعة في الجملة ظاهرا أحدها: قوله: ﴿وَظَنَّ دَاثِرُدُ أَنَّمَا فَنَنَّدُ ﴾ وثانيها: قوله: ﴿وَأَسْتَغْفَرَ رَبَّهُ ﴾ وثالثها: قوله: ﴿وَأَنْسَتُغْفَرَ رَبَّهُ ﴾ وثالثها: قوله: ﴿وَأَنْسَهُ ورابعها: قوله: ﴿ فَغَفَرْنَا لَهُ ذَلِكَ ﴾ فوله: فنقول: إن هذه الألفاظ لا تدل على شيء منها على ما ذكروه من إثبات الذنب له للته وتقريره من وجوه:

الوجه الاول: أنهم لما دخلوا عليه لطلب قتله بهذا الطريق وعلم داود ذلك دعاه الغضب إلى أن يشتغل بالانتقام منهم إلّا أنّه مال وعدل إلى الصفح والتجاوز عنهم طلبا لمرضاة اللّه وكانت هذه الواقعة هي الفتنة لأنّها جارية مجرى الابتلاء والامتحان ثم إنّه استغفر ربّه ممّا هم به من الانتقام منهم وتاب عن ذلك القصد والهم فغفر له ذلك القدر من الهم والعزم.

والوجه الثاني: أنّه وإن غلب على ظنّه أنّهم دخلوا عليه ليقتلوه إلّا أنّه ندم على ذلك الظنّ وقال: لمّا لم تقم أمارة ولا دلالة على أنّ الأمر كذلك فبئسما علمت بهم حيث ظننت بهم هذا الظنّ الرديء فكان هذا هو المراد من قوله: ﴿وَظَنَّ دَاتُهُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَآسَتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّراكِما وَأَنَابَ ﴾ منه وقد يعبّر عن السجود بالركوع. قال الشاعر:

فخسرَ علسى وجهمه راكعما وتاب إلى الله من كملَ ذنب فغفر الله له ذلك الظنّ.

الوجه الثالث: أن دخولهم هليه كان فتنة لداود إلّا أنّه الله استغفر لذلك الداخل العازم على قتله كما قال سبحانه في حق محمد المشائلة و والسنّغفير

إِذَنْبِكَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنَاتِ ﴾ فداود استغفر لهم وأناب أي: رجع إلى الله في طلب مغفرة ذلك القاصد للقتل وقوله: ﴿ فَنَفَرْنَا لَهُ ذَلِكَ ﴾ أي: غفرنا له ذلك الذنب من الداخل القاصد لأجل احترام داود ولتعظيمه كما قال بعض المفسرين في قوله: ﴿ لِينَفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ ﴾: إن معناه أن الله يغفر لك ولأجلك ما تقدّم من ذنب امتك.

الوجه الرابع: أنَّه هب أنَّ داود تاب عن ترك أولى صدر منه لكنَّه ذلك ليست بسبب المرأة بل لو صح وقوعه كان سبب أنَّه قضى لأحد الخصمين قبل أن يسمع كلام الخصم الثاني فإنه لما قال: ﴿ لَفَدَ ظَلْمَكَ بِسُوَّالِ نَجْمَاكَ إِلَّ يْمَايِهِ. ﴾ حكم عليه بكونه ظالما بمجرد دعوى الخصم بغير بيّنة فعند هذا اشتخل بالاستغفار والتوبة إلَّا أن هذا من باب ترك الأفضل والأولى ولا يلزم إسناد شيء من الذنوب إلى داود بل ذلك يوجب إسناد أعظم الطاعات إليه وحمل الآية على الوجوه الَّتي ذكرناها أولى ممَّا ذكر هؤلاء الكذبة على أنَّ روايات الأثمّة صلوات اللّه عليهم ناطقة لها مثل رواية على والرضا لللبُّك ا وسوق صدر الآية حيث يخاطب سبحانه نبيّه ﴿ أَصِّيرٌ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأَذَكُّرُ عَبْدَنَا دَاوُدَ ﴾ وهذا الذكر إنَّما يحسن إذا كان داود قد صبر على أذاهم وتحمّل سفاهتهم وكان حسن الأعمال والسيرة وأمّا إذا حملناها على ما فسروه وذكروه صار الكلام متناقضا فاسداً. رجعنا في تفسير الآية، قوله: ﴿ وَهَلَ أَتَـٰكَ نَبُوُّا ٱلْخَصِّمِ ﴾ والمراد بالاستفهام الترغيب في الاستماع كما ذكرنا أي: هل أتاك خبرهم؟ ويعبّر بالخصم عن الواحد والاثنين والجماعة بلفظ واحد لأنّ أصل المصدر يقال: رجل خصم ورجلان خصم ورجال خصم ﴿إِذْ نَسَوَّرُوا اَلْمِحَرَابٌ ﴾ أي: حين صعدوا إليه المحراب وأتوه من أعلى سوره وهو مصلّاه وأتى بلفظ الجمع أراد الفريقين. ﴿ إِذْ نَمَلُواْ عَلَى دَاوُرَدَ فَغَرِعَ مِنْهُمْ ﴾ للخولهم عليه في غير الوقت الذي يحضرونه لأنهم دخلوا عليه بغير إذنه ﴿ قَالُوا لَا تَخَفُّ حَسَمَانِ ﴾ أي: قالوا للداود: نحن خصمان ﴿ بَنَنَ بَعَشُنَا عَلَى بَسْضِ ﴾ فجئناك لتقضي بيننا وذلك قوله: ﴿ قَالَمَكُم بَيْنَنَا بِالْحَقِ وَلَا تُشْلِطُ ﴾ أي: ولا تجر علينا في حكمك ولا تجاوز الحق فيه بالميل لأحدنا على صاحبه ﴿ وَالْمَيِفَا إِلَى سَوَلُو الْمِنَولِ ﴾ أي: دلنا إلى وسط الطريق الذي هو طريق الحق.

وَإِنَّ مَثَنَا آخِي لَهُ يَسَعُ مَنَعُونَ فَهُمُ وَلِي فَهُمُ وَلِي فَهُمُ وَمِيدَةً ﴾ قال الخليل: النعجة الأنثى من الضأن والعرب تكنّي عن النساء بالنعاج والشاة فحكى الله سبحانه ما قاله أحد الخصمين بقوله: ﴿ إِنَّ مَثَنَا آخِي ﴾ صاحب كذا عدد من النعاج ولي واحدة وقال لي ضمتها إلي وأعطنيها واعزل لي عنها وهذا معنى: ﴿ فَقَالَ الْحَيْظِيمَ وَهَذَا معنى: ﴿ فَقَالَ اللّهُ مَنّى وإن دعا كان أكثر منى.

﴿ قَالَ ﴾ داود: ﴿ لَقَدَ ظَلَمُكَ مِسُوَّالِ نَجْمَلِكَ ﴾ أي: إن كان الأمر على ما تدّعيه لقد ظلمك بسؤاله إيّاك بضم نعجتك ﴿ إِنَّ يَعَلِمِهِ ﴾.

فإن قيل: كيف جاز للاود أن يحكم على أحد الخصمين بمجرد قول خصمة؟ قال محمد بن إسحاق: لمّا فرغ الخصم الأول من كلامه نظر داود إلى الخصم الذي لم يتكلّم وقال: لئن صدق لقد ظلمته والحاصل: أن هذا الكلام كان مشروطاً بشرط كونه صادقا في دعواه. وقال ابن الأنباري: لمّا اذعى أحد الخصمين اعترف الثاني فحكم داود ولم يذكر اللّه الاعتراف لدلالة ظاهر الكلام عليه كما تقول: أمرتك بالتجارة فكسبت تريد اتّجرت فكسبت كما قال سبحانه: ﴿ أَن اشرب يُسَاكَ ٱلْبَعْرُ فَالْفَلَقُ ﴾ (١) أي: فضرب فانفلق. والقول قال سبحانه: ﴿ أَن اشرب يُسَاكَ ٱلْبَعْرُ فَالْفَلَقَ ﴾ (١) أي: فضرب فانفلق. والقول

١.. سورة الشعراء: ٦٣.

الثالث أن تقدير الكلام: إن الخصم الذي هذا شأنه يكون قد ظلمك. ثم قال داود: ﴿ وَإِنْ كِيْدُ بِنَ لَقُلُلَا ﴾ والشركاء الذين خلطوا أموالهم ﴿ وَيَنْهِ بَسَنُهُمْ عَلَى بَسَهُمْ عَلَى بَسَهُمْ عَلَى ويتجاوزون عن حدودهم ويتعدون بعضهم بعضاً ﴿ إِلَّا الَّذِينَ مَامَنُوا وَعَيْدُوا الشّيلِحَدَتِ ﴾ لأن مخالطة هؤلاء لا تكون إلّا لأجل الدين وطلب السعادات الروحانية فلا جرم لا توجب المنازعة وأمّا الذين يكون مخالطتهم لا بحل الدنيا لا بد وأن يكون مخالطتهم سببا لمزيد البغي والعدوان ويتبين من هذا الكلام والاستثناء أن الذين آمنوا وعملوا الصالحات لا يبغي بعضهم على بعض فلو كان داود قد بغي وتعدى على ذلك الرجل لزم بحكم فتوى داود أن لا يكون هو من الذين آمنوا ومعلوم أن ذلك باطل فثبت أن قول من يقول: المراد من واقعة النعجة قصة داود قول باطل.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَقَلِيلٌ مَّا هُمْ ﴾ ودماء زائدة مؤكّدة لمعنى القلّة وللإبهام وفيه معنى التعجّب من قلّتهم. ﴿ وَظَلَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ ﴾ قالوا: معناه: وعلم داود أنما فتنّاه أي: امتحنّاه والسبب الذي أوجب حمل لفظ الظن على العلم هاهنا أن داود لما قضى بينهما نظر أحدهما إلى صاحبه فضحك ثم صعدا إلى السماء قبل وجهه فعلم داود أن الله ابتلاه بذلك وإنّما جاز لفظ الظن على العلم لأن العلم الاستدلالي يشبه الظن مشابهة عظيمة والمشابهة علّة لجواز المجاز وهذا الكلام يتم إذا كان الخصمان ملكين وأمّا إذا لم نقل ذلك لا يلزمنا حمل الظن على العلم بل لمّا غلب على ظنّه حصول الابتلاء من الله.

﴿ فَأَسْتَغْفَرُ رَبِّهُ وَخُرُّرُكُما ﴾ أي: ساجدا ﴿ وَأَنَابَ ﴾ واستغفر ربّه وسأل الغفران ولا يلزم من الاستغفار كونه الله مرتكباً لذنب بل حسنات الأبرار سيّئات المقربين.

روي أنَّه لللهِ بقي ساجداً أربعين يوما وليلة لا يرفع رأسه إلَّا لصلاة

مكتوبة أو لما لا بدّ منه ولا يرقأ له دمعه حتّى نبت العشب إلى رأسه ولم يشرب ماء إلّا ثلثله دمع، وجهد بنفسه راغبا إلى الله في العفو عنه حتّى كاد أن يهلك واشتغل بذلك عن الملك حتّى وثب ابن له يقال له «ايشا» على ملكه ودعا إلى نفسه فاجتمع إليه أهل الزيغ والباطل من بني إسرائيل فلمّا غفر له حاربه فهزمه (۱).

﴿ وَإِنَّ لَهُ عِندُنَا لَزُلْقَىٰ ﴾ أي: قربة وكرامة بعد المغفرة ﴿ وَمُسْنَ مَثَابٍ ﴾ أي: حسن مرجع في الجنّة.

ثم ذكر إتمام نعمه على داود بقوله: ﴿ يَنَدَائِدُ إِنَّا جَعَلَنَكَ خَلِيفَهُ فِ الْأَرْضِ ﴾ أي: صيّرناك تدبّر امور العباد من قبلنا أو جعلناك خلف من مضى من الأنبياء في الدعاء إلى توحيد الله وبيان شريعته ﴿ فَأَمْمُ بَيْنَ النَّاسِ بِاللَّهِ فَي الأنبياء في الدعاء إلى توحيد الله وبيان شريعته ﴿ وَلَا تَنَّجِع الْهَوَىٰ ﴾ أي: لا تتبّع ما أي: افصل أمورهم وضع كلّ شيء موضعه. ﴿ وَلَا تَنَّجِع الْهَوَىٰ ﴾ أي: لا تتبّع ما يميل طبعك إليه إذا كان مخالفا للحق ﴿ فَيُضِفّكَ مَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ أي: إذا اتّبعت الهوى عن سبيل الحق ﴿ فَيُضِفّكَ مَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ الهوى عن سبيل الحق ﴿ فَيُضِفّكُ شَرِيدًا بِمَا نَمُوا يَوْمَ الْمِسَالِ ﴾ ويعدلون عن العمل بما أمرهم الله ﴿ لَهُمْ عَذَاتُ شَدِيدًا بِمَا نَمُوا يَوْمَ الْمِسَالِ ﴾

١- انظر: بحارالانوار، ج١٤، ص٢٧، وتفسير أبي السعود، ج٧، ص٢٢٣.

أي: يعذّبون عذابا شديدا بتركهم طاعة الله في الدنيا وبسبب إعراضهم عن ذكر يوم القيامة فيكون ﴿ يَوْمَ ﴾ متعلّقا ﴿ بِمَا نَسُوا ﴾.

وَوَمَا خَلَقَنَا السَّمَةَ وَالْأَرْضَ وَمَا يَقِبُهُمَا بَعْلِلاً ﴾ لا غرض فيه بل لغرض فيه الحكمة وهو أنواع المنافع الجليلة من هذه الخطقة العظيمة وخلقناها لأن يستفيد العقلاء الثواب العظيم واحتج الجبّائي بهذه الآية على أنّه تعالى لا يجوز أن يكون خالقا لأعمال العباد قال: لأنّها مشتملة على الكفر والفسق وكلّها أباطيل فلمًا بين اللّه أنّه ما خلق السماوات والأرض وما بينهما باطلا دلّ هذا على أنّه لهم يخلق أعمال العباد خلافا للمجبّرة فإن عندهم أنّه سبحانه خلق الكافر لأجل أن يكفر والكفر باطل وقد خلق الباطل.

ثمّ أكّد الله تعالى ذلك بأن قال: ﴿ وَاللهَ الْمُؤْمِنَا لَهُ أَلَيْنَ كُفَرُوا ﴾ أي: كلّ من قال بهذا القول فهو كافر فهذا تصريح بأن مذهب المجبّرة عين الكفر ﴿ فَرَبْلُ لِلَّذِينَ كُفَرُوا مِن النار حاصل للكفّار.

واعلم أن قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلنَّمَلَة ﴾ دالً على صحة القول بالحشر والنشر والقيامة والثواب والعقاب لأنه تعالى خلق الخلق في هذا العالم فإما أن يقال: إنّه خلقهم للإضرار أو للإنفاع أو لا للإنفاع ولا للإضرار والأول باطل لأن ذلك لا يليق بالرحيم الكريم. والثالث أيضا باطل لأن هذه الحالة حاصلة حين كانوا معدومين فلم يبق إلّا أن يقال: إنّه خلقهم للإنفاع فنقول: وذلك الإنفاع إمّا أن يكون في حياة الدنيا أو في حياة الآخرة والأول باطل لأن منافع الدنيا قليلة ومضارها كثيرة وتحمل المضار الكثيرة للمنفعة القليلة المستهلكة لا يليق بالحكمة ولمّا بطل هذا القسم ثبت القول بوجود حياة اخرى بعد هذه الحياة الدنيا وذلك هو القول بالحشر والقيامة والثواب اخرى بعد هذه المراد من قوله: ﴿ وَلِكُ ظَنُ اللَّذِينَ كُنَرُواً فَوَالً لِلْإِن كُنَرُواً فِن لَا يَكِن كُنَرُواً فَوَالًا المُنْ اللَّذِينَ كُنَرُواً فَوَالًا لِمَنْ الْمَاتِ فَهَذَا هو المراد من قوله: ﴿ وَلَكُ ظَنُ الَّذِينَ كُنَرُواً فَوَالًا لِمَنْ المُقابِ فَهَذَا هو المراد من قوله: ﴿ وَلَكُ ظَنُ اللَّذِينَ كُنَرُواً فَوَالًا لِمَنْ المُنْ اللَّذِينَ كُنَرُواً فَوَالًا فَنَالًا لَهُ اللَّهِ المراد من قوله: ﴿ وَلَكُ فَانُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن الْمُؤلِق فَنْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

النَّادِ ﴾ لأن من شك أو أنكر الحشر كان شاكًا في حكمة اللَّه.

ولما بين هذا البيان فقال: ﴿ أَمْ غَمَلُ اللَّهُ وَعَمِلُوا وَعَمِلُوا الْسَلِحَتِ كَالْمُفْلِئِينَ وَالْمَانِة وَأَنُوا وَعَمِلُوا الْسَلِحَتِ كَالْمُفْلِئِينَ فِي الدنيا مِن أطاع اللّه واحترز عن معصيته في الفقر والزمانة وأنواع البلاء ونرى الكفرة والفستاق في الراحة والغبطة فلو لم يكن حشر ونشر ومعاد فحينئذ يكون حال المطيع أدون من حال العاصي وذلك لا يليق بحكمة الحكيم العدل الرحيم وإذا كان ذلك قادحا في الحكمة ثبت أن إنكار الحشر والنشر يوجب إنكار الحكمة من الله أي: كيف يمكن أن نجعل الذين صلاقوا الله ورسله وعملوا الصالحات والطاعات كالعاملين بالمعاصي في الأرض أو نجعل الذين اتقوا المعاصي لله خوفا من عقابه كالفجار الذين تركوا الطاعات؟ إن هذا لا يكون أبدا.

ثمّ خاطب سبحانه نبيّه فقال: ﴿ كِنَنَبُ أَنَزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ ﴾ أي: هذا القرآن كتاب منزل إليك مبارك كثير نفعه وخيره ﴿ لِيَنَابُوا عَالِمَتِهِ ﴾ أي: ليتفكّر الناس فيه ويتّعظوا بمواعظه ومن هو من اولى العقول.

وقالت المعتزلة ـ ونعم ما قالت ـ : دلّت الآية على أنّه إنّما انزل هذا القرآن لأجل الخير والرحمة والهداية فيلزم أنّ أفعال الله معلّلة برعاية المصالح وأنّه تعالى أراد الإيمان والخير والطاعة عن الكلّ بخلاف قول من يقول: إنّه أراد الكفر من الكافر.

وهاهنا بيان آخر وهو: أن صدر السورة حكاية عن المستهزئين من الكفّار بأنّهم بالغوا في إنكار البعث والقيامة بحيث قالوا: ﴿ رَبَّنَا عَبِلَ لَنَا قِطّنَا فَهَلَ اللّهِ سبحانه: ﴿ السّيرَ عَنَى مَا يَقُولُونَ وَاذْكُرُ عَبْدَنَا دَاوُدَ ﴾ ولا تعلّق بإثبات القيامة وقصّة داود حتّى ذكر سبحانه أن القرآن شريف كثير الخير وهذه فصول متباينة لا تعلّق للبعض منها بالبعض فكيف النظم؟ هذا

تمام البيان والسؤال.

والجواب أنّه من ابتلي بخصم جاهل جدليّ متعصّب ورآه المخاطب أنّه قد خاض في التعصّب والإصرار وجب عليه أن يقطع الكلام معه في تلك المسألة لأنّه كلّما كان خوضه في تقريره أكثر كانت نفرته عن القبول أشد فالطريق حينئذ أن يقطع الكلام معه في تلك المسألة وأن يخوض في كلام أخر أجنبيّ عن المسألة الاولى بالكلّية ويطنب في الكلام الثاني بحيث ينسى ذلك المتعصّب تلك المسألة الاولى فإذا اشتغل خاطره بهذا الكلام الأجنبيّ ونسي الكلام الأول فحينئذ يدرج في أثناء الكلام في هذا الفصل الأجنبيّ مقدّمة مناسبة لذلك المطلوب الأول فإن ذلك المتعصّب يسلّم هذه المقدّمة فإذا سلّمها فحينئذ يصير ذلك الخصم منقطعا مفحما.

وكل من سمع هذا قال: نعم الحكم هذا حيث أمره بحكم الحق فالله الذي يأمر خليفته بالحق فهو أولى بإتيان الحق لأنه رب العالمين ولا يقضي بالباطل قطعا فحينئذ لا بد أن يستسلم الخصم أن الله هو الحق فيلزمه القبول بصحة الحشر والقيامة لأن الظالم الغشوم الذي يظلم في مدة خمسين سنة أو أقل أو أكثر فقيرا صعلوكا وهو بمعزل عن ذلك الظالم والظالم يتعاقبه ويؤذيه وهو لا يقدر دفعه فلو لم يكن دار اخرى فيجازى ذلك الظالم ويثيب ذلك

المظلوم فيكون هذا الربّ الذي يأمر خليفته بالعدل والتحرّز عن الباطل هو غير حاكم بالعدل وعامل بالباطل فبهذا الطريق اللطيف أورد الله تعالى الإلزام القاطع على منكري الحشر والقيامة ولا يمكنهم الخلاص عن قبوله.

ولمنا ذكر سبحانه هذه الطريقة الدقيقة في الإلزام في القرآن لا جرم وصف الله القرآن بالكمال والبركة فقال: ﴿ كِتَنَبُ أَرَائِكُ إِلَيْكُ مُبَرَالًا لِيَتَبَرُونَا اللّهَ القرآن بالكمال والبركة فقال: ﴿ كِتَنَبُ أَرَائِكُ إِلَيْكُ مُبَرَالًا لِيَتَبِهِ مَلِمَتَذَكُرَ أُولُوا الأَلْبَتِ ﴾ ومن لم يتدبر ولم يساعده التوفيق الإلهي لم يقف على مثل هذه الأسرار العجيبة في القرآن ويزعم عدم الترتيب في النظم. وَوَهَبَنَا لِيَاوُدُ سُلُتِكُنَ يَعْمَ الْعَبَدُ إِنَّهُم أَوَّابُ نَ إِذَ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْهَنِيقِ الْهَبَيْنَ لَيْلُهُمُ اللّهَ اللّهُ وَعُرَفِي الْهَبَيْنَ الْهَبَيْنَ اللّهُ اللّهُ وَعُرَادَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَعُوالِينَ اللّهُ اللّهُ وَعُوالِينَ اللّهُ اللّهُ وَعُوالِينَ فَي وَمُسَنَ مَعَامِ فَي وَمُسَنَعَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ومُعَولُونِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

ثم عطف سبحانه على قصة داود حديث سليمان فقال:

﴿ وَوَهَبْنَا لِلْمَاثِودَ سُلَيْمَنَ ﴾ أي: أعطيناه ولدا ﴿ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ ﴾ سليمان إنّه رجّاع إلى اللّه في امور دينه ابتغاء مرضاته.

﴿ إِذْ عُرِينَ عَلَيْهِ ﴾ يجوز أن يتعلّق «إذه بنعم العبد أي: نعم العبد هو إذ عرض عليه، ويجوز أن يتعلّق بالذكر والمخصوص بالمدح في قوله ﴿ يَعْمَ الْعَبْدُ ﴾ محذوف فقيل: هو سليمان وقيل: هو داود والأوّل أولى لأنّه أقرب

المذكورين ولأنّه قال: بعده: ﴿ إِنَّهُ وَاللّهُ وَلا يَجُوزُ أَن يَكُونَ المراد هو داود لأنّه وصفه بهذا المعنى قد تقدّم في الآية المتقدّمة حيث قال سبحانه: ﴿ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا آلَاَيْدِ إِنَّهُ وَلَي الآية دلالة على أنّ من كان كثير الرجوع إلى اللّه في أكثر الأوقات يكون موصوفاً بمثل هذه الصفة ﴿ بِالْمَثِيِّ ﴾ والعشي هو من حين العصر إلى آخر النهار.

عرض عليه الخيل لينظر إليها ويقف على كيفية أحوالها ووصف الخيل بوصفين أولهما والشنون في والصفون صفة داللة على حسن الفرس وهي التي تقوم على ثلاثة قوائم وترفع إحدى يديها حتى تكون على طرف الحاف والصفة الثانية ولَيْكِيادُ والجياد جمع «جواد» وهو الفرس الشديد الجري كما أن الجواد من الإنسان السريع البذل والمقصود في الآية وصفها بالفضيلة والكمال حالتي وقوفها وحركتها. قال مقاتل: إن سليمان ورث من أبيه الف فرس وكان أبوه قد أصاب ذلك من العمالقة وقيل: إن سليمان غزا دمشق ونصيبين فأصاب ألف فرس وقيل: كانت خيلا خرجت من البحر لها أجنحة وكان سليمان قد صلى الصلاة الاولى وقعد على كرسية والخيل تعرض عليه حتى غابت الشمس.

﴿ فَقَالَ إِنَّ أُخَبّتُ حُبّ كُنّيْرٍ عَن ذِكْرٍ رَقِي ﴾ والمراد بالخير هذا الخيل فإن العرب يسمّي الخيل خيرا وفي الحديث: «الخير معقود بنواصي الخيل إلى يوم القيامة». وقيل: معناه حبّ المال والخير بمعنى المال الكثير وقيل: إن هذه الخيل كانت شغلته عن صلاة العصر حتّى فات وقتها وفي روايات أصحابنا، أنّه فاته أول الوقت وقال الجبّائي: لم يفته الفرض وإنّما فاته النفل الذي كان يفعله في آخر النهار لاشتغاله بالخيل. وقيل: المعنى: إنّي أحببت حبّ الخيل على كتاب ربّي، كناية عن كتاب الله التوراة وكما أنّ ارتباط الخيل ممدوح على كتاب ربّي، كناية عن كتاب الله التوراة وكما أنّ ارتباط الخيل ممدوح

في القرآن كذلك في التوراة ممدوح فحينئذ معنى ﴿ عَن ذِكْرِ رَبِي ﴾ أي: عن كتاب ربّي وهو التوراة. و﴿ أَحْبَبْتُ ﴾ فعل يتعدى بعن، أي: اثبت حبّ الخير عن كتاب ربّي. وحاصل المعنى أنّي أحببت حبّي لهذه الخيل عن ذكر ربّي يعني: إنّ هذه المحبّة الشديدة إنّما حصلت عن ذكر اللّه وأمره لا عن الشهوة والهوى.

وهو «العشي» كما أن ضمير واجع إلى الشمس لأنه جرى ذكر ماله تعلق بها وهو «العشي» كما أن ضمير وردوعا إيضا قالوا: راجع إلى الشمس ويحتمل أن يعود الضميران إلى «الصافنات» ويحتمل أن يكون الأول راجعا إلى «الشمس» والثاني «بالصافنات» ويحتمل أن يكون بالعكس فهذه وجوه أربعة فالأول أن يكون الضميران عائدين إلى الشمس كأنّه قال: حتى توارت الشمس فيكيّباب وغابت.

وردُوها عَلَى الله أن يرة الشمس عليه، فردها عليه حتى صلى صلة الفائنة فرضا كانت أو نفلا وعلى كون الضمير في وردُوها على على أن يكون المراد بالخيل أي: قال لأصحابه: ردّوا الخيل على وعلى قول من يقول: إن الضمير في و تُوكريت في راجع إلى الخيل يعني توارت الخيل بالحجاب بمعنى أنها شغلت فكره إلى تلك الحال وهي غيبوبتها عن بصره وذلك أنه أمر بإجراء الخيل فأجريت حتى غابت الخيل عن بصره فقال لأصحابه: ردّوا الخيل على:

قوله: ﴿ فَكُنِنَ مُسَكًا بِالشُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ ﴾ قيل فيه وجوه: احدها: أن المسح هنا القطع والمعنى أنّه أقبل لضرب سوقها وأعناقها لأنها كانت سبب فوت صلاته وهذا القول بعيد عن الصواب جدًا وقيل: إنّه إنّما فعل ذلك لأنّها كانت أعز ماله فيتقرب إلى اللّه بأن يذبحها ليصدي بلحومها وقيل: المعنى فجعل يمسح أعراف خيله وعراقيبها بيده حبًا لها، عن ابن عبّاس.

قال ابن عبّاس: سألت عليًا عن هذه الآية فقال النبيّة: «ما بلغك فيها يا ابن عبّاس» قلت: سمعت كعباً يقول: اشتغل سليمان بعرض الأفراس حتى فاتته الصلاة فقال ﴿ رُدُّوهَا عَلَى ﴾ يعني: الأفراس وهي كانت أربعة عشر فأمر بضرب أعناقها وسوقها بالسيف فقتلها، فسلبه الله ملكه أربعة عشر يوما لأنه ظلم الخيل بقتلها. فقال علي المنبية: «كذب كعب لكن اشتغل سليمان بعرض الأفراس ذات يوم لأنه أراد جهاد العنو حتى توارت الشمس بالعجاب فقال بأمر الله للملائكة الموكلين بالشمس: رقوها علي فرقت فعملى العصر في وقتها وإن أنبياء الله لا يظلمون ولا يأمرون بالغلم لأنهم معمومون مطهرون»، انتهى كلامه النبية (١٠).

﴿ وَلَقَدُ فَتَنَا شُلِيْمُونَ ﴾ أي: اختبرناه وشددنا المحنة عليه ﴿ وَأَلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيِّهِ جَسَداً، والجسد الذي لا روح فيه واختلف العلماء في فتنته وامتحانه والجسد الذي القي على كرسيّه على أقوال:

منها: أنّ سليمان قال يوما في مجلسه: لأطوفن الليلة على سبعين امرأة من نسائي تلد كل امرأة منهن غلاما يضرب بالسيف في سبيل الله ولم يقل: إن شاء الله فطاف عليهن فلم تحمل منهن إلّا امرأة واحدة جاءت بشق ولد، رواه أبو هريرة عن النبي قال: ثم قال ﷺ: قوالذي نفس محمد بيده لو قال: إن شاء الله لجاهدوا في سبيل الله فرسانا فالبحد الذي التي على كرسيه كان هذا ثم أناب الله وفزع إلى الصلاة والدعاء على وجه الانقطاع إلى الله، وهذا لا يقتضي أنه وقع منه معصية صغيرة ولا كبيرة لأنه وإن لم يستثن ذكره لفظا فلا بد من أن يكون قد استثناه ضميراً أو اعتقاداً إذ لو كان قاطعا للقول بذلك لكان مطلقاً لما لا يؤمن من أن يكون كذبا إلّا أنه لما لم يذكر لفظة الاستثناء عوتب على

۱- مجمع البيان، ج. م. ص.٣٥٩، وبحارالاتوار، ج. ١٤، ص.١٠٣.

٢\_بحارالاتوار، ج١٤، ص١٠٧.

ذلك من حيث أنَّه ترك ما هو مندوب إليه.

ومنها: ما روي أن الجن والشياطين لما ولد لسليمان ابن قال بعضهم لبعض: إن عاش له ولد لنلقين منه ما لقينا من أبيه من الجهد والبلاء فاشفق سليمان منهم عليه فاسترضعه في المزن وهو السحاب فلم يشعر إلّا وقد وضع على كرسيّه ميّتا تنبيها على أن الحذر لا ينفع عن القدر فإنّما عوتب على خوفه من الشياطين، عن الشعبيّ وهو المرويّ عن أبي عبد الله المناها.

ومنها: أنَّه ولد له ولد ميَّت جسد بلا روح فالقي على سريره.

ومنها: أن الجسد المذكور هو جسد سليمان لمرض امتحنه الله به فحينئذ تقدير الكلام: وألقينا منه على كرسيّه جسدا لشدة المرض فيكون جسدا منصوباً على الحال والعرب تقول في الإنسان إذا كان ضعيفا: هو جسد بلا روح ولحم على ضم ﴿ ثُمَّ أَنَابَ ﴾ أي: رجع إلى حال الصحة.

وهذه الوجوه المذكورة ذكرها أهل التحقيق من المفسّرين في كيفيّة افتتان سليمان في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ فَنَنَا سُلِيْدَنَ ﴾ والأهل الحشو في هذا الباب أقوال سخيفة على وجوه:

الأول: قالوا: إن سليمان بلغه خبر مدينة في البحر فخرج إليها بجنوده يحمله الربح ففتحها وقتل ملكها وأخذ بئتا له اسعها جرادة من أحسن الناس وجها فاصطفاها لنفسه وأسلمت فأحبها وكانت تبكي أبدا على أبيها فأمر سليمان الشيطان فمثّل لها صورة أبيها فكستها مثل كسوته التي كان يكسى بها حال حياته وكانت تذهب إلى تلك الصورة بكرة وعشيًا مع جواريها يسجدون لها فأخبر آصف سليمان بذلك فكسر سليعان الصورة وعاقب المرأة ثمّ خرج وحده إلى فلاة وفرش الرماد فجلس عليه تائبا إلى الله،

١- المصدر السابق نفسه، مجمع البيان، ج٨، ص ٢٦٠.

وكانت لسلمان ام ولد يقال لها أمينة، إذا دخل للطهارة أو لإصابة امرأة وضع خاتمه عندها وكان ملكه في خاتمه فوضعه عندها يوما فأتاها الشيطان صاحب البحر على صورة سليمان وقال: يا أمينة هات خاتمي فتختّم به وجلس على كرسيّ سليمان فأتى عليه الطير والجنّ والإنس وتغيّرت هيئة سليمان فأتى أمينة لطلب الخاتم فأنكرته وطردته فعرف أن الخطيئة قد أدركته فكان يدور في البيوت يتكفّف وإذا قال: أنا سليمان أحثوا عليه التراب وسبّره ثمّ أخذ يخدم السمّاكين ينقل لهم السمك فيعطونه كل يوم سمكتين فمكث على هذه الحالة أربعين صباحاً، عدد ما عبد الوثن في بيته فأنكر أصف وعظماء بني إسرائيل حكم الشيطان وسأل أصف نساء سليمان فقلن: ما يدع امرأة منا في دمها ولا يغتسل من جنابة.

وقيل: بل نفذ حكمه في كلّ شيء إلّا فيهن ثمّ طار الشيطان وقذف الخاتم في البحر فابتلعته سمكة ووقعت السمكة في يد سليمان فبقر بطنها فإذا هو بالخاتم فتختّم به ووقع ساجدا لله ورجع إليه ملكه وأخذ ذلك الشيطان وأدخله في صخرة وألقاها في البحر.

والقول الثاني: للحشويّة أنّ تلك المرأة لمّا أقدمت على عبادة تلك الصورة افتتن سليمان فكان يسقط الخاتم من يده ولا يتماسك فيه فقال له آصف: إنّك لمفتون بذنيك فتب إلى الله.

والقول الثالث: لهم قالوا! إن سليمان قال لبعض الشياطين! كيف تفتنون الناس فقال الشيطان: أرني خاتمك أخبرك فلمًا أعطاه إيّاه نبذه في البحر فذهب ملكه وقعد هذا الشيطان على كرسيّه ثمّ ذكرا الحكاية إلى آخرها.

والقول الرابع: لهم أنّه كان سبب فتنته احتجابه عن الناس ثلاثة أيّام فسلب ملكه والقي على سريره شيطان عقوبة له. وبالجملة إن أقوال الحشويّة بمعزل عن القبول وإن أهل التحقيق أنكروا هذه المقالات من وجوه:

الاول: أنّ الشيطان لو قدر على أن يتشبّه في الصورة والخلقة بالأنبياء فحينئذ لا يبقى اعتماد على شيء من الشرائع فلعلّ هؤلاء الذين رأوهم الناس في صورة موسى وعيسى فلظه ما كانوا أولئك بل كانوا شياطين تشبّهوا بهم في الصورة لأجل الإغواء والإضلال ومعلوم أن ذلك يبطل الدين بالكلّية.

الثاني: أن الشيطان لو قدر على أن يعامل نبي الله سليمان بمثل هذه المعاملة لوجب أن يقدر على مثلها مع جميع العلماء والصلحاء وحينئذ وجب أن يقتلهم وأن يمز ق تصانيفهم وأحاديثهم وفتاويهم ولما بطل ذلك في حق آحاد العلماء فلأن يبطل مثله في حق أكابر الأنبياء أولى.

الثالث: لو قلنا: إن سليمان أذن لتلك المرأة في عبادة تلك الصورة فهذا كفر منه وإن لم يأذن فيه، البتّة، فالذنب على تلك المرأة فكيف يؤاخذ الله سليمان بفعل لم يصدر عنه فرجعت المسألة إلى وجوه ذكرناها أولا في الآية حيث قال: لأطوفن الليلة على سبعين امرأة ولم يقل: إن شاء الله.

فلو قيل: إن ترك الاستثناء لا يوجب الذنب ولو لا تقدّم الذنب لما طلب المغفرة.

فالجواب بأن هذا الأمر لا ينفك عن ترك الأفضل إليه وحينئذ يحتاج الى طلب المغفرة لأن حسنات الأبرار سيئات المقربين ولأن الأنبياء والأولياء دائما في مقام هضم النفس وإظهار الذلة والخضرع كما قال النبي المناه وإلى المستغفر الله في اليوم والليلة سبعين مرّة (١) فالمراد من هذا الاستغفار هذا المعنى.

١- تفسير الرازي، ج٢٦، ص٢٠٩، وبحارالانوار، ج١٧، ص ٤٤.

سبحانه دعاء سليمان حين أناب إلى الله بقوله: ﴿ رَبِّ اَغَفِرْ لِى وَهَبَ لِى مُلَكًا ﴾ فلو قيل: إن هذا الدعاء من سليمان يقتضي الضنّة والمنافسة لأنه النه الم يرض بأن يسأل الملك حتى أضاف إلى ذلك أن يمنع غيره منه.

فالجواب أن الأنبياء لا يسالون إلّا ما يؤذن لهم في مسألته ولعل أن أعلمه أنه إن سأل ملكا لا يكون لغيره كان أصلح له من غيره وأعلمه أنه لا صلاح لغيره في ذلك، كما أن أحدنا لو صرح في دعائه بهذا الشرط فيقول: اللّهم اجعلني أكثر أهل زماني مالا إذا علمت أن ذلك أصلح لي، لكان ذلك منه حسنا جائزا ولا ينسب في ذلك إلى شح وبخل أو المعنى لا يقدر أحد على معارضته، أو أنه لما مرض ثم عاد إلى الصحة عرف أن الدنيا صائرة إلى غيره فسأل ربه ملكا لا يمكن أن ينتقل منه إلى غيره وهو علك الآخرة.

وثانيها: أنّه بجوز أن يكون التمس من اللّه آية لمنبوته يتبيّن بها من غيره وأراد بقوله: ﴿ لَا يَنْبَغِي لِلْمَدِ ﴾ غيري ممّن أنا مبعوث إليه ولم يرد من بعده إلى يوم القيامة من النبيّين كما يقال: أنا لا اطبع أحدا بعدك أي: لا أطبع أحدا سواك.

وثالثها: ما قال المرتضى: إنّه يجوز أن يكون سأل ملك الآخرة وثواب الجنّة ويكون معنى قوله: ﴿ لَا يَلْبَنِي لِأَسَدِ مِنْ بَعْدِى ﴾ لا يستحقّه بعد وصولي إليه أحد (۱).

ورابعها: أنّه التمس معجزة يختص بها، كما أن موسى اختص بالعصا واليد واختص صالح بالناقة ومحمد تلافي بالمعراج والقرآن ويدل على هذا المعنى ما روي مرفوعا عن النبي كالمنظ أنّه صلى صلاة فقال: دإنّ الشيطان عرض لي ليفسد علي المملاة فأمكنني الله منه فدفعته ولقد هممت أن أواقه إلى سارية حتى عمبحوا وتعظروا البه أجمعين فذكرت قول سليمان: رب ﴿ وَهَبْ لِي مُلّكًا لَا يَنْبَنِي لِالْمَدِ مِنْ بَهْدِي ﴾

١\_ تنزيه الأنبياء، ص ١٤٠، ويحارالاتوار، ج ١٤، ص ٨٨.

فردّه الله خائباً خاسناً، أورده البخاريّ ومسلم في الصحيحين (١).

ثمّ بيّن سبحانه أنّه أجاب دعاءه بقوله: ﴿ فَمَكُمَّنَا لَهُ ٱلرّبِيحَ يَجْرِي بِأَمْرِهِ وَخَلَقُ ﴾ أي: ريحا ليّنة طيّبة مطيعة تجري إلى حيث يشاء سليمان ﴿ حَبّثُ أَسَابَ ﴾ أي: حيث أراد سليمان من النواحي ومنقادة له كيف أراد قيل: كان يغدو سليمان بإيليا ويقيل بقزوين ويبيت بكابل فإن قيل: كيف وصف سبحانه الريح بالعاصف في قوله: ﴿ وَلَسُلَيْكُنَ ٱلرّبِحَ عَلَمِنَهُ ﴾ وهنا وصفها ﴿ رُخَاةً ﴾؟ يجوز أن بالعاصف في قوله: ﴿ وَلَسُلَيْكُنَ ٱلرّبِحَ عَلَمِنَهُ ﴾ وهنا وصفها ﴿ رُخَاةً ﴾؟ يجوز أن اللّه جعلها عاصفة تارة ورخاء اخرى بحسب ما أراد سليمان.

﴿ وَالنَّيَوَلِينَ ﴾ أي: وسخرنا له الشياطين ﴿ كُلُّ بَنَّاتُو ﴾ في البرّ يبني له ما أراد من الأبنية الرفيعة، بنوا له عشر بلدان عظيمة مثل تدمر وصرواج ومرواج وبينون وسلخين وهبذه وهينذه وفلئوم وغمدان وبيت المقدس ﴿ وَغَوَّامِن ﴾ في البحر على اللاكي والجواهر فيستخرج له ما يشاء منها.

﴿ وَبَاخَرِينَ مُفَرَّوِينَ فِي ٱلْأَسْفَادِ ﴾ أي: وسخُرنا له آخرين من الشياطين مشددين في الأغلال والسلاسل من الحديد وكان للنه يجمع بين اثنين وثلاثة منهم في سلسلة، لا يمتنعون عليه إذا أراد ذلك بهم عند التمرد من حكمه. وقيل: إنّه كان يفعل ذلك بكفارهم فإذا آمنوا وأطاعوا أطلقهم.

قوله: ﴿ هَذَا عَطَآؤُنَا فَأَمَنُنَ أَرُ آمَيِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ هذا الذي أعطيت من شئت وامنع من شئت بغير حساب أي: ليس عليك حرج فيما أعطيت وفيما أمسكت، هذا قول ابن عبّاس. وقيل: المراد في أمر الشياطين خاصة والمعنى أن هؤلاء الشياطين المسخرين عطاؤنا فامنن على من شئت منهم فخل عنه واحبس من شئت منهم في العمل بغير حساب.

ولمًا ذكر الله سبحانه ما أنعم به على سليمان في الدنيا أردفه بإنعامه

١- صحيح البخاري، ج٢، ص٦٦، وصحيح المسلم، ج٢، ص٧٢.

عليه في الأخرة فقال: ﴿ وَإِنَّ لَهُ عِندُنَا لَزَّلْهَنَ وَكُمِّنَ مَثَامٍ ﴾ وقد سبق تفسيره.

وَاذَكُرُ عَبْدَنَا أَيُوبَ إِذَ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِي مَسَنِيَ الشَّيْطَانُ بِنُمْسٍ وَعَذَابٍ ﴿ اللَّهُ مُلَكُمْ مِنْكُمْ مُعَهُمْ رَحْمَةُ الْكُثُنُ بِرِخِلِكَ هَذَا مُغْتَسَلًا بَارِدُ وَشَرَابُ ﴿ فَ وَوَجَبْنَا لَهُۥ أَهْلَهُۥ وَمِثْلَهُم مُعَهُمْ رَحْمَةُ مِنَا وَذِكْرَىٰ بِإِذَلِى الْأَلْبَبِ ﴿ فَ وَهُمْ بِيدِكَ صِنْعُنَا فَأَضْرِب بِدِ. وَلَا تَحْمَتُ إِنَّا وَجُذَنَهُ صَابِرًا نِهُمَ الْعَبَدُ إِنَّهُۥ أَوَابُ ﴿ فَ اللَّهُ مُنَافِهُ إِنَّهُۥ أَوَابُ ﴿ فَ اللَّهُ مَا الْعَبَدُ إِنَّهُۥ أَوَابُ ﴿ فَا اللَّهُ مَا الْعَبَدُ إِنَّهُۥ أَوَابُ ﴿ فَا اللَّهُ مَا الْعَبَدُ إِنَّهُۥ أَوَابُ ﴿ فَا اللَّهُ مُنْكُولُ اللَّهُ مُنَافًا مُنْ اللَّهُ مُنْكُولًا مُعْمَلًا مُنْفَاقًا مُنْ وَاللَّهُ مُنْكُولُونُ اللَّهُ مُنْكُلًا مُعْمَلًا مُنْفَعِينَا لَكُونُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

ثمّ ذكر سبحانه قصّة أيّوب فقال:

وَرَوْجِ الله بنت يعقوب وهذا هو القصة الثالثة من القصص المذكورة في وتزوّج الله بنت يعقوب وهذا هو القصة الثالثة من القصص المذكورة في هذه السورة وإن داود وسليمان كانا ممن أفاض الله عليه أصناف النعماء وأيوب كان ممن خصه الله تعالى بأنواع البلاء والمقصود من هذه الآيات الاعتبار: كأن الله يقول لمحمد الله على سفاهة قومك فإنه ما كان في الدنيا أكثر نعمة ومالا وجاها من داود وسليمان وما كان أكثر بلاء ومحنة من أيوب فتأمل في أحوال هؤلاء لتعرف أن أحوال الدنيا لا تنتظم لأحد والعاقل لا بذ له من الصبر على المكاره والمعنى أن نداء أيوب حكاية عن هذا القول بن في أستري الشمير على المكاره والمعنى أن نداء أيوب حكاية عن هذا القول بن في أستري الشمير على المكاره والمعنى أن نداء أيوب حكاية عن هذا القول وضمها وهو النعب والمشقة والعذاب والألم وكان قد حصل عنده نوعان من المكروه الغم الشديد بسبب زوال الخيرات وأيضا الألم الشديد في الجسم ولما حصل هذان النوعان لا جرم ذكر الله تعالى لفظين.

وللناس في هذا الموضع قولان: الأول: أن الآلام والأسقام الحاصلة في جسمه إنّما حصلت بفعل الشيطان، الثاني أنّها إنّما حصلت بفعل الله والعذاب المضاف في الآية إلى الشيطان هو عذاب الوسوسة.

فأمّا القول الأول فتقريره ما روي أنّ الشيطان اللهين سأل ربّه فقال: هل في عبيدك من لو سلّطتني عليه يمتنع منّي فقال اللّه: نعم عبدي أيوب فجعل يأتيه بوساوسه وهو يرى إبليس عيانا ولا يلتفت إليه فقال إبليس: يا ربّ قد امتنع فسلّطني على ماله وكان يجيئه ويقول: له هلك من مالك كذا وكذا فيقول: اللّه أعطى واللّه أخذ ثمّ يحمد اللّه فقال إبليس: يا ربّ إنّ أيوب لا يبالي بماله فسلّطني على ولده فجاء وزلزل الدار فهلك أولاده بالكلّية فجاءه وأخبره به فلم يلتفت إليه فقال: يا ربّ لا يبالي بما له وولده فسلّطني على جسده فأذن فيه فنفخ في جلد أيوب وحدثت أسقام عظيمة وآلاء شديدة فيه من نفسه من نار السموم فمكث في ذلك البلاء سنين ثمّ وسوس الشيطان إلى أهل البلدة أن أخرجوه من بلدتكم فخرج إلى الصحراء وما كان يقرب منه أحد.

ثمّ جاء الشيطان إلى امرأته وقال: لو أن زوجك استعان بي لخلصته من هذا البلاء قال ابن عبّاس: إن إبليس تصور لها بصورة طبيب وقال لها: أنا اداوي أيوب على أنه إذا برىء قال: أنت شفيتني لا أريد جزاء سواه قالت: نعم فذكرت المرأة ذلك لأيوب فحلف بالله لئن عافاه الله ليجلدنها مانة جلدة وعند هذه الواقعة قال: ﴿ إِنْ مَسَّنِي الشّيطانُ بِنُسُو وَعَنَابٍ ﴾ فأجاب الله دعاءه وأوحى إليه أن ﴿ لَرَكُسُ بِيعِلِكَ ﴾ أي: ادفع برجلك الأرض ﴿ هَذَا مُفْسَلُ مُفْسَلُ الله فنبعت بركضته عين بأردٌ وَشَرَابٌ ﴾ وفي الكلام حذف وتقديره فركض رجله فنبعت بركضته عين ماء وقيل: نبعت عينان فاغتسل من أحدهما فبرأ وشرب من الاخرى فروي.

والمغتسل الموضع الذي يغتسل منه فلمًا اغتسل منها أذهب الله عنه كلّ داء في ظاهره وباطنه وردّ عليه أهله وماله.

والقول الثاني: وهو أن الشيطان لا قدرة له البتّة على إيقاع الناس في الأمراض والآلام لأنّا لو جوزنا حصول الموت والحياة والصحّة والمرض من الشيطان فلعل الواحد منا إنّما وجد الحياة بفعل الشيطان ولعل ما حصل عندنا من الخيرات فقد حصل بفعل الشيطان وحينئذ لا يكون لنا سبيل إلى أن نعرف أن معطي الحياة والموت والصحة والسقم هو الله الثاني أن الشيطان لو قدر على ذلك فلم لا يسعى في قتل الأنبياء والأولياء ولم لا يخرب دورهم؟ الثالث أنه تعالى حكى عن الشيطان أنه قال: ﴿ وَمَا كَانَ لِى عَلَيْكُم مِن سُلطَنِ إِلّا أَن مَعَرَبُكُم فَاسَتَجَبَّتُم لِي ﴾ (١) فصر حسبحانه بأنه لا قدرة له في حق البشر إلّا على إلقاء الوسوسة والخواطر الفاسدة وذلك يدل على فساد قول من قال: إن الشيطان هو الذي ألقاه في تلك الأمراض بنفخته.

فإن قيل: لم لا يجوز أن يقال إن الفاعل لهذه الأفعال هو الله لكن على وفق التماس الشيطان؟

قلنا: فإذا كان لا بن من الاعتراف بأن خالق تلك الآلام والأسقام هو الله فأي فائدة في جعل الشيطان واسطة في ذلك بل الحق أن المراد من قوله: ﴿ إِنَّ مَسِّنِي الشَّيْطَانُ بِنُسُم وَعَذَا ﴾ أنّه بسبب إلقاء الوساوس الفاسدة ويمكن أنّه لما طالت مدة المرض وعلّته كانت شديدة الألم ثم تنفر الناس عنه وعن مجاورته وأخرجوه من البلدة ومنعوا امرأته من الدخول عليهم ومن الاشتغال بخدمتهم لأجل تحصيل القوت فلما قويت تلك الوساوس في قلبه تضرع إلى اللّه وقال: ﴿ إِنَّ مَسِّنَ الشَّيْعَانُ ﴾ وشق على ذلك فتضر على الله.

روي عن النبي الله الله الله الله الله على البلاء عمان عشرة سنة حتى رفضه القريب والبعيد إلا رجلين فم قال أحدهما لعماحيه: لقد أفلب أيوب ذنبا ما أتى به أحد من العالمين ولولاه ما وقع في معل هذا البلاء فذكروا ذلك لايوب فقال: لا أدري ما تقولان غير أن الله يعلم أني كنت أمر على الرجلين يتنازعان فيذكران الله فأرجع إلى

١-سورة ايراهيم: ٢٢.

## بيتي فأنفر عنهما كراهية أن يذكر الله إلَّا في الحقَّء (١).

وقيل: إن امرأته كانت تخدم الناس فتأخذ منهم قدر القوت وتجيء به إلى أيّوب فاتّفق أنّهم ما استخدموها وطلب بعض النساء منها قطع إحدى ذؤابتيها على أن تعطيها قدر القوت ففعلت ثمّ في اليوم الثاني ففعلت مثل ذلك فلم يبق لها ذؤابة وكان أيّوب النه إذا أراد أن يتحرّك على فراشه تعلّق بتلك الذؤابة فلما لم يجد الذؤابة وقعت الخواطر الموذية في قلبه واشتلا غمة فعند ذلك قال: ﴿ إَنّي مَسَّنِي الشّيْعَانُ ﴾.

وقيل: إن أيوب قال: في بعض الأيّام يا ربّ لقد علمت ما اجتمع علي أمران إلّا آثرت طاعتك ولمّا أعطيتني المال كنت للأرامل قيّما ولابن السبيل معينا ولليتامى أبا فنودي من غمامة: يا أيّوب ممّن كان ذلك التوفيق فأخذ أيّوب كفّا من التراب ووضعه على رأسه وفيه وقال: يا ربّ منك ثمّ خاف من الخواطر فقال: ﴿ إَنِّ مَسِّنِي الشّيّمَانُ ﴾ وقد ذكروا أقوالا اخرى والله العالم.

وَوَوَهَبَنَا لَهُ أَهَلَهُ وَمِثْلَهُم مُعَهُمْ والمراد بقوله: ووَمَثْلَهُم مُعَهُمْ فَ فَكان له من الأولاد ضعف ما كان له قبل فبعد أن أبرأه الله من الأسقام والمكاره بالاغتسال من العين أحيا الله له أهله الذين كانوا ماتوا وهو في البليّة وأحيا له الذين ماتوا وهو في البليّة ورُحّة مِنّا في فعلنا ذلك به لرحمتنا إيّاه وليتذكر ويعتبر به أولو الألباب ويعرفوا عاقبة الصبر قالوا: إنّه أطعم جميع أهل بلدته سبعة أيّام وأمرهم أن يحمدوا الله.

ولمًا كان أيُوب حلف قبل ذلك على امرأته لأمر أنكره من قولها حين وسوس لها الشيطان وكان قد حلف لئن عوفي ليضربنها مائة جلدة فقبل له: ﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ مِنْفَنًا ﴾ وهو مل، الكف من الشماريخ وما أشبه ذلك وقلنا له:

١- تفسير الرازي، ج٢٦، ص٢١٣، وتفسير ابن كثير، ج٣، ص١٩٨.

خذ بعدد ما حلفت به من الشماريخ ﴿ فَأَضْرِب بَهِ ، كُو دفعة واحدة فإنّك إذا فعلت ذلك برئت يمينك و «الضغث» الحزمة الصغيرة من الحشيش ونحوه قوله: ﴿ وَلَا عَمْنَتُ ﴾ في يمينك نهاه عن الحنث أي: لا تورد الحنث في يمينك وإن البر يتحقّق في يمينك بهذا العمل ولقد شرّع الله هذه الرخصة رحمة عليه وعليها لحسن خدمتها له ورضاه عنها قيل: وهذا الحكم باق.

وروى العيّاشيّ بإسناده أن عباد المكّي قال: قال لي سفيان الثوريّ إنّي أرى لك من أبي عبد الله للخافي منزلة فاسأله عن رجل زنى وهو مريض فإن أقيم عليه الحد خافوا أن يموت ما تقول فيه؟ قال: فسألته فقال لي: «هذه المسألة من تلقاء نفسك لو أمرك بها إنسان؟» فقلت: إنّ سفيان أمرني أن أسألك عنها فقال: «إنّ رسول الله المنظيمة أن برجل قد استسقى بطنه وبدت عروق فخذيه وقد زنى بامرأة مريضة فأمر رسول الله فأقى بعرجون فيه مائة شمراخ فضربه به ضربة وضربها به ضربة وخلى سبيلهما وذلك قوله: ﴿ وَخُذْ بِيَوكَ ضِنْهُ أَنْ رَبِه وَلا تَعْنَقُ ﴾».

﴿ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا ۚ يَتْمَ ٱلْمَبَدُ ﴾ أي: صابرا على البلاء الَّذي ابتليناه به ﴿ إِنَّهُۥ آزَاتٌ ﴾ رجاع منقطع إلى الله.

وَاذَكُرْ عِبَدَنَا إِبْرِهِيمَ وَإِسْحَنَ وَمِعْتُوبَ أُولِ ٱلْأَيْدِى وَٱلْأَبْصَدِ ﴿ إِنَّا الْمُفْطَعُنَا إِنَّا الْمُفْطَعُنَا إِنَّا الْمُفْطَعُنَا الْأَفْيَادِ الْمُفْطَعُنَا الْأَفْيَادِ اللَّهُ وَالْمُثَلِقُ وَالْمُؤْتُ الْمُفْطَعُنَا الْأَفْيَادِ اللَّهُ مَلَا ذِكْرُ اللَّهُ وَالْمُثَالِ اللَّهُ عَنَا الْمُفْعَالِ وَالْمُلْفِ اللَّهُ وَالْمُلْفِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّه

محمد لأمتك وقومك على النواب النواب أن المناء في الدنيا وجزيل النواب أفعالهم وكريم خلالهم فيستحقّوا بذلك حسن الثناء في الدنيا وجزيل النواب في العقبى كما استحق أولئك وإذا قرئ «عبدنا» فيكون التقدير عبدنا إبراهيم وخصّه بشرف إلى نفسه واذكر إسحاق ويعقوب وصفهم جميعا فقال: وأولي الأيدى أي: ذوي القوة على العبادة والأبتري الفقه والبصيرة في الدين وحاصل المعنى اولي العلم والعمل «فالأيدي» العمل و«الأبصار» العلم أو المراد من الأيدي النعم على عباد الله بالدعوة إلى الدين والمراد بالأبصار جمع البصر وهو العقل.

و إِنّا أَخْلَسَتُمْ وَعَالِمَةِ وَحَكَرَى الدّارِ فِي أَي: جعلناهم لنا خالِصين بأن خلصت لهم ذكرى الدار وهو أنهم يتذكّرونها بالتأهّب للآخرة ويزهدون في الدنيا كما هو عادة الأنبياء وقيل: المراد «بالدار» الدنيا فحينئذ المراد: أبقيت لهم الذكر الجميل في الدنيا. وقرئ «بخالِصَةٍ» منوّنة ومضافة فمن نون كان التقدير: جعلناهم خالصين بسبب خصلة خالصة لا شوب فيها وهي: وحكرى الدّار في ومن قرأ مضافة فالمعنى: بما خلص من ووكري الدّار قد تكون لله وقد تكون لغيره وهم ذكرهم خالصة لله يعني: أن ذكر الدار قد تكون لله وقد تكون لغيره وهم ذكرهم خالصة لله علما وعملا كصبر إبراهيم حين القي في النار في طاعة الله عملا ويقينه حيث ما راجع أمره إلى غير الله حتّى جبرئيل، علما وصبر إسماعيل للذبح وصبر يعقوب حين فقد ولده وذهب بصره.

واعلم أن النفس الناطقة الإنسانية لها قوتان عاملة وعالمة فالقوة العاملة فأشرف ما يصدر عنها طاعة الله وقد صدر منهم وأمّا القوة العالمة فأشرف ما يصدر عنها معرفة الله واليقين به فقوله: ﴿ أَوْلِى الْأَيْدِى وَالْأَبْقَمَدِ ﴾ إشارة إلى هاتين الحالتين.

﴿ وَإِنَّهُمْ عِندُنَا لَمِنَ ٱلْمُعْطَفَيْنَ ٱلْأَخْبَارِ ﴾ أي: هم المختارين من أبناء جنسهم واصطفوا للنبوة وتحمّل أعباء الرسالة و﴿ ٱلْأَخْبَارِ ﴾ جمع خير أو خير مخفّفة كأموات وميّت وميت وهو الذي يفعل الأفعال الكثيرة الحسنة واحتج العلماء بهذه الآية في إثبات عصمة الأنبياء لأنّه تعالى حكم عليهم بكونهم أخيارا على الإطلاق وهو يعم حصول الخيريّة في جميع الأفعال والصفات.

﴿ وَأَذَكُرُ إِسْمَعِيلَ وَالْمِسَعَ وَذَا الْكِفَلِ ﴾ أي: وأذكر الأمتك هؤلاء المذكورين أيضا ليقتدوا بهم ويسلكوا طريقتهم وهم قوم آخرون من الأنبياء تحملوا الشدائد في دين الله وفصل ذكر إسماعيل عن ذكر أبيه وأخيه للإشعار بعراقته في الصبر واليسع هو ابن أخطوب بن العجور استخلفه إلياس على بني إسرائيل ثم صار نبيًا واللام دخل على يسع كما دخل في قوله: «رأيت الوليد بن اليزيد مباركا»

وقرئ والليسع كأن أصله ليسع واللام أصليّة فيعل ثمّ دخل عليه حرف التعريف وعلى القراءتين علم أعجميّ وقيل: هو يوشع. ﴿وَنَا الْكِفَلِ ﴾ وهو التعريف وعلى القراءتين علم أعجميّ وقيل: هو يوشع. ﴿وَنَا الْكِفَلِ ﴾ وهو ابن عمّ يسع وقد فرّ إليه مائة من بني إسرائيل من القتل فأواهم وكفّلهم.

﴿ وَكُلُّ مِنَ ٱلدُّمُّهَادِ ﴾ المشهورين بالخيريّة قد اختارهم الله للنبوّة.

﴿ هَٰنَا ذِكْرٌ ﴾ أي: شرف وثناء حسن يذكرون به في الدنيا وقوله: ﴿ هَٰذَا ذِكْرٌ ﴾ بيان عنوان في العاجل لهم من الشأن وقسم آخر من الشأن وهو أعظم.

فشرع في تقرير الباب الثاني فقال: ﴿ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَمُسَنَ مَثَابِ ﴾ أي:
حسن مرجع يرجعون في الآخرة إلى ثواب الله وفسر حسن المآب بقوله:
﴿ جَنَّتِ عَدْنِ ﴾ فهي في موضع جرّ على البدل أي: حسن المآب جنات إقامة وخلود ﴿ مُثَنَّعَةً لَمُمُ الْأَيْوَبُ ﴾ أي: يجدون أبوابها مفتوحة ولا يحتاجون إلى الوقوف عند أبوابها حتى تفتح.

وقيل: مفتاح تلك الجنان كلمة يقال لها: انفتحي انفلقي أو الملائكة يفتح لهم وتغلق لهم متى شاءوا.

واحتج القائلون بقدم الأرواح بقوله: ﴿ لَكُمُسَنَ مَثَابٍ ﴾ وبكل آية على لفظ الرجوع ويقولون: إن لفظ الرجوع إنّما يصدق لو كانت الأرواح موجودة قبل الأجساد وكانت في حضرة جلال الله ثمّ تعلّقت بالأبدان فعند انفصالها عن الأبدان يستى ذلك رجوعاً.

والجواب أن هذا إن دلَ فإنّما يدلّ على أن الأرواح كانت موجودة قبل الأبدان وكون الأرواح قبل الأجساد لا يدلّ على قدم الأرواح بل يدلّ على سبقة خلقة زمان الروح عن البدن.

﴿ مُثِّكِينَ فِيهَا ﴾ أي: مستندين فيها إلى المساند جالسين جلسة الملوك ﴿ يَدْهُونَ فِيهَا بِفَكِهَةِ حَكَثِيرَةِ وَشَرَابٍ ﴾ أي: يتحكّمون في ثمارها وشرابها فإذا قالوا لشيء منها: أقبل حصل عندهم وه مُثِّكِينَ ﴾ حال قدّمت على العامل فيها وهو قوله: ﴿ يَدْهُونَ فِيهَا ﴾ فالمعنى يدعون في الجنّات متّكثين فيها بفاكهة كثيرة أي: بألوان الفاكهة وأقسامها وألوان الشراب وأقسامها.

ولمّا بين أمر المسكن وأمر المأكول والمشروب عقبه أمر المنكوح فقال: ﴿ وَعِندَهُمْ قَضِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ﴾ أي: ولهم في هذه الجنان أزواج قصرن طرفهن على أزواجهن راضيات بهم ومالهن في غيرهم رغبة ومعنى «قاصر» نقيض الماد، يقال: فلان قاصر طرفه عن فلان ومادتها عينه إلى فلان: قال امرؤ القيس:

من القاصرات الطرف لو دب محول من الذرّ فوق الإتب منها لأثّرا

﴿ أَنْرَابُ ﴾ أي: أقران على سنّ واحد ليس فيهنّ عجوز ولا هرمة وأمثال وأشباه أو متساويات في الحسن ومقدار الشباب لا يكون لواحدة على

صاحبتها فضل في ذلك وقيل: معنى أتراب على مقدار سن الأزواج كل واحدة منهن ترب زوجها لا تكون أكبر منه و«الترب» اللدة مأخوذ من اللعب بالتراب ولا يقال إلّا في الإناث.

﴿ هَٰذَا مَا تُوعَدُونَ ﴾ أي: ما ذكر من هذه النعم هو الّذي وعدتم به ويخاطب المتّقون فيقال لهم هذا القول ﴿ لِيُوْمِ ٱلْمِمَابِ ﴾ والجزاء.

ثم أخبر سبحانه عن دوام هذه النعم فقال: ﴿ إِنَّ هَنَا لَرِزْفُنَا مَا لَهُ مِن نَّفَادٍ ﴾ وليس له انقطاع بل هو دائم باق ببقاء الله.

حَدَدًا وَإِن لِلطَّنْفِينَ لَنَرَّ مَثَابِ ﴿ جَهَنَّمَ بَسَلُوْنَهَ فِيْفُنَ الْمِهَادُ ﴿ هَٰذَا فَيْجُ فَلِلُهُ وَفَاخَرُ مِن شَكْلِمِهِ أَنْوَبُع ﴿ هَا مَذَا فَيْجُ فَلْمَا أَلُولُ وَقَاخُرُ مِن شَكْلِمِهِ أَنْوَبُع ﴿ هَا حَدَا فَيْجُ مُنْفَادِهِ مُنَاقًا النَّارِ ﴿ فَا خَلُوا بَلَ أَنْتُمَ لَا مَرْحَبًا مِنْ فَلَمُ لَا مَرْحَبًا مِنْ فَلَمُ لَا مَرْحَبًا مِنْ فَلَمُ الْفَرَادُ ﴿ فَا قَالُوا رَبِّنَا مَن فَلَمَ لَنَا هَدَا فَرِدُهُ مِنْكُوا مِنْ فَلَمَ لَنَا هَدَا فَرِدُهُ مَذَا فَرِدُهُ مَذَا فَرِدُهُ مَذَا فَرِدُهُ مَذَا فَرَدُهُ مَذَا فَرَدُهُ مَذَا فَرَدُهُ مَذَا فَرَدُهُ مَذَا فَرَدُهُ مَذَا فَرَدُهُ مَنْكُوا فِي النَّارِ ﴿ فَا لَا مَدَا فَرَدُهُ مَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّ

المعنى: لمّا بيّن أحوال أهل الجنّة وما أعدّ لهم من النعم عقّبه ببيان أحوال أهل النار وما لهم من أليم العذاب فقال:

وَمَنا اللهِ أَيْ مَا ذَكُرنَاه ثُوابِ للمتّقين ثُمّ ابتدا فقال: ووَلِكَ لِلطَّنفِينَ اللهِ اللهِ وكذّبوا رسله ولَتَرَّ مَنَابٍ وهو ضد مآبِ المتّقين وفسر ذلك الشرّ فقال: ﴿ جَهَنَمْ يَسَلَوْنَهَا ﴾ أي: يدخلونها حال كونهم ملازمين النار وَيَنسَ الْمِهَدُ ﴾ والمسكن والممهد. ﴿ هَذَا فَلْيَدُوفُوهُ جَيدٌ وَعَسَّاقٌ ﴾ أي: هذا الجزاء للطاغين فليذوقوه حميم وغستاق أي: هذا الجزاء حميم وهو الحار الشديد الحرارة والغستاق قيح شديد النتن والعفونة خلاف الصفاء وقيل: الغستاق ضد الحميم البارد الزمهرير فالمعنى أنّهم يعذّبون تارة بحال شواب الذي انتهت جرارته وببارد الذي انتهت برودته فبرده يحرق كما تحرق النار

وقيل: الغسّاق عين في جهنّم يسيل إليها سمّ كلّ ذات حمة من الحيّات والعقارب وغيرها وقيل: الغسّاق هو ما يسيل من دموعهم يسقونه مع الحميم وقيل: الغسّاق هو عذاب لا يعلمه إلّا الله من شدّته وهو مأخوذ من الظلمة.

﴿ وَمَاخَرُ مِن شَكُلِهِ أَنْوَجُ ﴾ أي: وضروب آخر من شكل هذا العذاب وجنسه أزواج أي: أنواع وألوان متشابهة في الشدة لا نوع واحد والضمير في قوله. ﴿ مِن شَكِلِهِ ﴾ يعود إلى الحميم ويرجع إلى العذاب الذي يعذّبون به أهل جهنّم.

واختلفوا في المراد بالطاغين فأكثر المفسّرين حملوه على الكفّار. وقال الجبّائيّ: إنّه محمول على أصحاب الكبائر سواء كانوا كفّارا أو لم يكونوا.

واحتج الأولون بوجوه: الأول: أن قوله: ﴿ لَشَرَّ مَثَابٍ ﴾ يقتضي أن يكون ما بهم شرًا من مآب غيرهم وذلك لا يليق إلّا بالكفّار. الثاني: أنّه تعالى حكى عنهم أنّهم قالوا: ﴿ أَغَنَذَنَهُم سِخَرِيًا ﴾ وذلك لا يليق إلّا بالكافر لأن الفاسق لا يتخذ المؤمن سخريّاً. الثالث: أنّه اسم ذمّ والاسم المطلق محمول على الكامل والكامل في الطغيان هو الكافر.

وأمّا حجّة الجبّانيّ قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْإِنسَنَ لِتُطْنَىٰ ۞ أَن زَّمَاهُ اَسْتَغْنَىٰ ﴾ (١) وهذا يدلّ على أن الوصف بالطغيان قد يحصل في حقّ صاحب الكبيرة ولأن كلّ من جاوز عن تكاليف الله وتعدّاها فقد طغى.

وبالجملة لما وصف الله مسكن الطاغين ومأكولهم حكى سبحانه أحوالهم مع الذين كانوا أحبّاء لهم في الدنيا أولائم مع الذين كانوا أعداء لهم في الدنيا ثانيا ثانيا أمّا الأول فهو قوله: ﴿ مَنذَا فَنَ مُعَلَّمُ مُعَلَّمُ مُعَ وهاهنا حذف أي الدنيا ثانيا أمّا الأول فهو قوله: ﴿ مَنذَا فَنَ مُعَلِّمُ مُعَلِّمُ مُعَلِّمُ مُعَلِّمُ مَعَلَمُ مُعَلِّمُ مَعَلَمُ مَعَ الدُنيا ثانيا أمّا الأول فهو قوله: ﴿ مَنذَ الضّلَالَةُ إذا دَخلُوا النار ثمّ يدخل أي: يقال لهم: ﴿ مَنذَ الضّلالَة إذا دَخلُوا النار ثمّ يدخل

الدسورة الحاقة: ٦٠٧.

الأتباع فيقول الخزنة للقادة: هذا فوج، أي: قطع من الناس وهم الأتباع فيقول الخزنة للقادة: هذا فوج، أي: قطع من الناس وهم الأتباء ومعوبة وقيل: يعنى بالأول إبليس وأولاده وبالفوج الثاني يعنى بني آدم والمراد أن بني إبليس مقتحم مع بني آدم يدخلون النار وأنتم معهم. ولا مرحباً بهم أيتم متالوا النار في فيكون على المعنى الأول أن القادة والرؤساء يقولون للأتباع: لا مرحباً بهؤلاء إنهم يدخلون النار مثلنا ولازموها فيقول الأتباع لهم: وبن أنشته لا مرحباً بهؤلاء إنهم دحبا وسعة والتر قد منتموه لا المعنى الكفر الذي أوجب لنا هذا العذاب ودعوتمونا إليه.

وأمّا على القول الثاني: إنّ أولاد إبليس يقولون لبني آدم: لا مرحبا بهؤلاء قد ضاقت أماكننا بهم ونحن بسببهم في الضيق والشدّة وقد ورد عن النبي النبي النار عنيق عليهم كفيق الزج بالرمحه (۱) قالوا: ﴿ بَلَ أَنتُمْ لَا مَرْحَبًا لِلْهِ النّهِ النّه النّه النّه النّه النّه الله النّه النّه الله وهو جهنّم.

﴿ فَالْوَا ﴾ ثمّ قالت الأتباع: ﴿ رَبّنَا مَن تَدَمَ لَنَا هَذِهُ عَذَابًا بِنعْفًا فِي النّادِ ﴾ معناه نظير قوله تعالى: ﴿ رَبّنًا مَن قَدّمَ لَنَا هَذِهُ عَذَابًا بِنعْفًا ﴾ (") والمراد من ﴿ الفِيمَةِ ﴾ عذاب الضلال وعذاب الإضلال لقوله عَلَيْظُونُ امن سنّ سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة».

هذا شرح أحوال الكفّار مع الّذين كانوا أحباباً لهم في الدنيا وأمّا شرح أحوالهم مع الّذين كانوا أعداء لهم في الدنيا.

۱- مجمع البيان، ج ٨ ص ٣٧٤، وبحار الانوار، ج ٨، ص ٢٥٩.
 ٢- سورة الأعراف: ٣٨.

فحكى سبحانه مقالات أهل النار بقوله: ﴿ وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِبَالًا كُنّا لَا نَرَىٰ رِبَالًا كُنّا مَن نَفْرُون في النار فلا يرون من كُنّهُم مِن آلْأَشَرَادِ ﴾ فيقولون هذا الكلام حين ينظرون في النار فلا يرون من كان يخالفهم مسلكا في الدنيا وهم يعنون فقراء المسلمين أو المؤمنين وسمتوهم من الأشرار بمعنى الأراذل الذين لا خير ولا جدوى فيهم أو لأنهم بزعمهم على خلاف الدين.

﴿ أَغَنَانَهُمْ سِخْرِيًا ﴾ أي: لما لم يروهم في النار قالوا: اتّخذناهم هزؤا في الدنيا فأخطأنا أم عدلت عنهم أبصارنا فلا نراهم وهم معنا في النار قرئ ﴿ أَغَنَانَهُمْ ﴾ بهمزة الوصل وبهمزة القطع ووجه فتح الهمزة يكون على التقرير وعودلت «بأم» كما عودلت بأم في قوله: ﴿ سَوَآهُ عَلَيْهِمْ أَسَتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمُ تَتَغَفِرْ لَكُمْ ﴾.

فإن قيل: فما الجملة المعادلة بقوله: ﴿ أَمْ زَاغَتْ عَنَّهُمُ ٱلْأَبْعَمَنُ ﴾ على قول من كسر الهمزة في قوله: ﴿ أَغَنَّانَهُمْ ﴾ فحينئذ الجملة المعادلة لأم محذوفة والمعنى والتقدير: أ تراهم أم زاغت الأبصار مثل قوله: ﴿ أَمْ حَانَ مِنَ الْفَكَآمِينَ ﴾ أنّ المعنى أخبروني عن الهدهد أ حاضر هو أم كان من الغائبين و ﴿ مِحَدِينًا ﴾ إذا كان بضم السين فمعناه التذليل والتسخير والعبودية

ا\_سورة النمل: ٢٠.

وأمًا إذا كان بكسر السين فمعناه الهزء.

﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَمُنَّ عَنَاصُمُ أَهْلِ آلنَالِ ﴾ ولمنا حكى سبحانه عنهم هذه المقالات في النار من التابعين والمتبوعين فقال سبحانه: إن ذلك الذي حكيناه عنهم لحق ولا بد أن يتكلّموا به ثم بين أن هذه المقالات تخاصم أهل النار وسمّي تخاصما هذا الكلام لأن قول الرؤساء: ﴿ لَا مَرْحَبًا بِهِمْ ﴾ وقول الأتباع: ﴿ لَا مَرْحَبًا بِهِمْ ﴾ وقول الأتباع: ﴿ لَا مَرْحَبًا بِكُرُ ﴾ من باب الخصومة ومجادلة بعضهم بعضاً.

ثمّ خاطب نبيّه فقال: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد: ﴿ إِنَّمَا أَنَا مُنذِرٌ ﴾ أي: مخوف ومحذر من معاصي الله ﴿ وَمّا مِنْ إِنَّهِ ﴾ تحق له العبادة ﴿ إِلَّا أَنَّهُ ٱلْوَبِدُ ٱلْفَقَادُ ﴾ لجميع خلقه المتعالي بسعة مقدوراته فلا يقدر أحد على الخلاص من عقوبته إذا أراد عقابه.

وَالْمَوْرَبُ السَّمَوْرَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَتِنَهُمَا ﴾ من الإنس والجن وكل خلق والمَوْرِبُ السَّمَوْرَةِ وكل خلق والمَوْرِبُ الله الله على عقابهم والمَوْرِبُ والله الله على عقابهم وحاصل المعنى أنه أبلغ يا محمد أحوال عقاب من أنكر التوحيد والنبوة والمعاد وأحوال ثواب من أقر بها كما بدأ في أول السورة بأدلة التوحيد والنبوة.

وَقُلُ هُوَ نَبُواً عَظِيمٌ \* أَنَّمُ عَنَهُ مُعْرِسُونَ ﴾ قل يا محمد: هو نبأ واختلف في مرجع الضمير. قيل: هو القرآن أي: حديث عظيم لأنّه كلام الله المعجز وقيل: هو أي: خبر القيامة خبر عظيم أنتم عن الاستعداد لها معرضون وغافلون وبها مكذّبون وقيل: معناه النبأ الذي أنبأتكم به عن الله نبأ عظيم وذلك لأن هذه المطالب الثلاثة مذكورة في أول السورة مثل قوله: ﴿ كِنَنَبُ وَذَلكُ لأنَ هُذُوكً لِيُتَبِّرُهُ وهؤلاء الأقوام أعرضوا عنه على ما قال: ﴿ أَنَهُ عَنَهُ مُعْرِسُونَ ﴾ والقمي: يعني به أمير المؤمنين (١) وفي «البصائر» عن

١- تفسير القمي، ج٢، ص٢٤٣، وتفسير الاصفي، ج٢، ص١٠٧٥.

الباقر الله المو والله أمير المؤمنين، (١)، وعن الصادق والنبأ الإمامة، (١). وقيل:

المعنى ما أنبأتكم من نبأ آدم والملائكة وقصص الأولين نبأ عظيم وأنتم لا تتفكّرون فيه فتعلموا صدقي في نبوتي.

ويدل على هذا المعنى قوله: ﴿ مَا كَانَ لِنَ مِنْ عِلْمِ وَالْمَا لَا الْمُعَلَى ﴾ يعني الملائكة ﴿ إِنْ يَغْمِسُونَ ﴾ وهذا الكلام مسوق لتحقيق أن النبأ عظيم لأنّه وارد من جهته تعالى بطريق الوحي من عند الله «والملأ الأعلى» هم الملائكة وقصّة آدم وإبليس وسجود الملائكة واستكبار إبليس والتقدير ما كان لي فيما سبق علم بحال الملأ الأعلى وإنّما علمته بالوحي الذي انزل إليّ وإنّما عبر بالمخاصمة بسبب قولهم: ﴿ أَجْمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَا لَهُ ﴾

ولمنا جرى هذه المناظرة والسؤال والجواب فشابه المخاصمة والمشابهة علّة لجواز المجاز تومنعا فلهذا السبب حسن إطلاق لفظ المخاصمة عليه ﴿ إِن يُوحَىٰ إِلَىٰ إِلَا أَنْما أَنَا نَذِيرٌ مُينًا ﴾ أي: ما كان لي علم باختصام الملائكة لو لا أن الله أخبرني به لم يمكنني إخباركم ولكن ما يوحى إلي إلى الإنذار البين الواضح فأنا مخوف ومظهر للحق. ثم بين اختصام الملائكة من بيان أمر آدم بقوله:

إذ قَالَ رَبُكَ اِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِي خَلِقُ بَشَرًا مِن طِينِ ﴿ فَإِذَا سَوَّهَا ثُمُ وَفَعَحْتُ فِيهِ مِن أُوحِي فَفَعُوا لَهُ سَيجِدِينَ ﴿ فَسَجَدَ الْمَلَتِهِكُمُ حَسُلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴿ إِلَّا اللَّهِ مَن الْمَلَتُهِكُمُ الْمَعْمُونَ ﴿ إِلَّا إِلْمِيسَ الشَيْكُمُ وَكَانَ مِنَ الْكَنْفِرِينَ ﴿ فَالَ يَتَإِلِيشُ مَا مَنعَكَ أَن نَسَجُدَ لِمَا إِلَيْسَ الشَيْكُمُرُ وَكَانَ مِنَ الْكَنْفِرِينَ ﴿ فَالَ يَتَإِلِيشُ مَا مَنعَكَ أَن نَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ مِن الْمَالِينَ ﴿ فَالَ يَتَإِلَيْكُ مَا مَنعَكَ أَن نَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ مِن الْمَالِينَ ﴿ فَالَ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ الْمُالِينَ ﴿ فَالَ اللَّهُ مَن الْمُلْكِمُونَ الْمَالِينَ ﴿ فَا اللَّهُ مَنْ الْمُلْكِمُ مِنْ الْمُلْكِمُ مِن الْمَالِينَ ﴿ فَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْنَنِي مِن الْمَالِينَ ﴿ فَا اللَّهُ مِنْ الْمُلْكِمُ مِنْ الْمُلْكِمُ مِنْ الْمُلْكِمُ مِن الْمُلْكِمُ مِنْ الْمُلْكِمُ مِنْ الْمُلْكِمُ مِنْ الْمُلْكِمُ مِنْ الْمُلْكِمُ مِن الْمُلْكِمُ مِن الْمُلْكِمُ مِن الْمُلْكِمُ مِنْ الْمُلْكِمُ مِن الْمُلْكِمُ مُنْ الْمُلْكِمُ مِن الْمُلْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ مَن الْمُلْكُولُ مِن الْمُلْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْكُونُ مِن الْمُلُمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

۱\_بصائر الدرجات، ص٩٧، وتفسير الاصفي، ج٢، ص١٠٧٥. ٢\_بصائر الدرجات، ص٩٧، ص٢٢٧، وتفسير صافى، ج٤، ص٣٠٨.

ثم ذكر الاختصام بقوله: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهُكَةِ ﴾ و﴿ إِذْ ﴾ يتعلَق بقوله: ﴿ يَغْنَمِنُونَ ﴾ وإن اعترض بينهما كلام ﴿ إِنِّ خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ ﴾ يعني آدم.

وَ الله الله الله الله الله الله الله والمتمت أعضاءه وصورته و الكفت فيه من روع الله الله ومعنى و الكفت فيه من أي الله الله ومعنى و الكفت فيه الله الله الله ومعنى و الله فتبين أن أي: توليت فعله من غير سبب وواسطة كالولادة المؤدية إلى ذلك فتبين أن الإنسان مركب من جسد وهو الطين ومن نفس وهو الروح بدليل الآية وذهبت الحلولية الملاعنة إلى أن كلمة «من» تدل على التبعيض وهذا يوهم أن الروح جزء من أجزاء الله تعالى وهذا في غاية الفساد لأن كل ماله جزء فهو مركب من أجزائه وممكن الوجود لذاته ومحدث ومخلوق وهو غير الله.

وأمّا كيفيّة نفخ الروح وحقيقته فهي أمر لا يعلمه إلّا اللّه وليس إلّا من عالم الأمر والقدرة وليس لنا طريق إلى معرفته لكنّه معلوم في الجملة أنّها عبارة عن أجسام شفّافة نورانيّة علويّة العنصر قدسيّة الجوهر وهي تسري في البدن سريان الضوء في الهواء وسريان النار في الفحم. ﴿ فَفَعُّوا لَهُ صَحِينَ ﴾ أمر سبحانه الملائكة بعد التسوية ونفخ الروح بالتعظيم والسجود له وتوجّه أمر الله عليهم بالسجود له وأمّا أن المأمور بذلك السجود ملائكة الأرض أو دخل فيه ملائكة السماوات جميعا كما هو المستفاد مثل جبرئيل وميكائيل والروح الأعظم المذكور في قوله: ﴿ يَوْمَ يَدُومُ الرَّيُ وَالْمَلَيَكَةُ صَفّا ﴾ أن ففيه مباحث عميقة.

١\_سورة النبأ: ٣٨.

واحتج بعض الجهلة بإثبات الأعضاء والجوارح لله تعالى بقوله تعالى: ﴿ مَا مَنَعَلَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ بأن ظاهر الآية يدل عليه فوجب المصير إليه وآيات كثيرة واردة على وفق هذه الآيات فوجب القطع به.

والجواب أنَّ الدُّلائل القطعيَّة على نفى كونه جسماً مركَّباً كثيرة وقد سبق ذكرها في مواضع ولكن لا بأس بذكر نكتة منها حتّى تجري مجري الإلزام لأن من قال: إن الله تعالى شأنه مركب من الأعضاء والأجزاء لزمه تعالى من هذا القول إثبات صورة لا يمكن أن يزاد عليها في القبح فضلا عن بطلان التركيب الّذي هو أصل أصيل لأنّه يلزمه إثبات وجه لا يوجد منه إلّا رقعة الوجه لقوله: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَدُهُ ﴾ (١) ويلزمه تعالى أن يثبت في تلك الرقعة عيوناً كثيرة لقوله: ﴿ تَهْرِي بِأَعْيُنِنا ﴾ (٢) وأن يثبت له جنبا واحدا لقوله: ﴿ بَكَمَتُمْرَكَ عَلَىٰ مَا فَرَّمَلْتُ فِي جَشِّ ٱللَّهِ ﴾ (أ) وأن يثبت على ذلك الجنب يجب أن يكون يده تعالى من الحجر الصلب لقوله ١٩٤٠ «الحجر الأسود يمين الله في الأرض؛ (٥) وأن يثبت له ساقاً واحدا لقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكْشُفُ عَن سَاقٍ ﴾(١٠) فحيننذ الحاصل من مثل هذه الصورة أقبح الصور بحيث لو كان صاحب هذه الصورة عبدا لم يرغب أحد في شرائه فكيف يقول العاقل: إنّ أحسن الخالقين صورته كذلك فتبيّن أنّ المراد من قوله: ﴿ بِيَدَى ﴾ وأمثاله

١\_سورة القصص: ٨٨.

٢ ـ سؤرة الجاثية: ١٤.

٣ سورة الزمر: ٥٦.

<sup>£</sup> سورة يس: ۷۱.

٥ بحار الانوار، ج ٦٥، ص ١٥، وتفسير الرازي، ج ٢٢، ص٦.

٦-سورة القلم: ٤٢.

نيس معنى الظاهر بل القدرة بحكم العقل والنقل، تعالى الله عمّا يقول الظالمون علواً كبيراً.

﴿ فَسَجَدَ الْمُلَتِكُمُ كُلُهُمُ آجُمُونَ \* إِلَّا إِلَيْسَ اسْقَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ الْكَنْفِرِينَ ﴾ مفسر في سورة البقرة والغرض والنظم في الآية المنع من الحسد والكبر والكفار إنّما نازعوا محمّدا في نبوته بسبب الحسد والكبر فالله تعالى ذكر هذه القصّة ليصير سماعها زاجرا لهم عن هاتين الصفتين المذمومتين.

وهاهنا تحقيق وهو أن العلماء ذكروا في قوله: ﴿ يَكُنَّ ﴾ وجوها: الأول: أن المراد من «اليد» القدوة والاستيلاء تقول العرب: مالي بهذا الأمر من يد أي: من قوة وطاقة. الثاني: اليد عبارة عن النعمة. الثالث: أن لفظ اليد قد يراد للتأكيد كقول القائل لمن جنى باللسان: هذا ما كسبت يداك.

فلو قيل: حمل اليد على القدرة غير جائز لأنّه لو كانت اليد عبارة عن القدرة فكلّ شيء مخلوق بالقدرة حتّى إبليس ولم تكن هذه العلّة علّة لكون أدم مسجودا لإبليس أولى من أن يكون إبليس مسجود لآدم وكذلك لو كانت اليد عبارة عن النعمة فهو أيضا باطل لأنّ نعم اللّه كثيرة ﴿وَإِن تَمُسُدُوا نِمْسَتُ اللّهِ لا تُحْسُرهَ مَا وَالنعمة مخلوقة فحيتذ هذا الأمر لا يكون سبب الكمال بل سبب النقصان لكن المعنى أن السلطان العظيم إذا كان له عناية شديدة في عمل يجعل العناية الشديدة بمنزلة العمل باليد شخصا مجازا لاهتمام الأمر به وتوسعا.

﴿ قَالَ ... مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ﴾ هذا سؤال توبيخ ومعنى ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ﴾ هذا المعنى قوله: ﴿ يَمَا خَلِقَتُ بِيدَى ﴾ وأَسْتَكُمْ وَلَهُ تُولِيت خلقه من غير واسطة ومثل هذا المعنى قوله: ﴿ يَمَا عَيدَتُ أَيْدِينًا ﴾ وأنتَكُمْ وأنتَكُمْ وقد عندرك عيد وتعظمت عن المتثال أمري أم كنت من الذين تعلو أقدارهم عن السجود فتعاليت عنه؟

١ ـ سورة ابراهيم: ٣٤.

﴿ قَالَ ﴾ إبليس: ﴿ لَمَنَا خَبَرٌ مِنَةٌ خَلَقْنَنِى مِن ظَلْرٍ وَخَلَقْنَهُ مِن طِيمِ ﴾ وفضّل النار على الطين ﴿ قَالَ ﴾ الله سبحانه: ﴿ فَلَمْرُجٌ مِنْهَا ﴾ من الجنّة أو من السماوات ﴿ فَإِنَّكَ مَوِيمٌ ﴾ طريد ومبعد عن رحمتي ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَمْنَقِ إِلَىٰ يَوْمِ الدِيمِ ﴾

وَ قَالَ ﴾ إبليس عند ذلك: وَرَبّ فَأَنظِرَة إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ أي: أخرني إلى يوم يحشرون وهو يوم القيامة ﴿ قَالَ ﴾ الله: ﴿ وَإِنَّمَا طلب الإنظار إلى يوم القيامة المؤخّرين ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾ وإنّما طلب الإنظار إلى يوم القيامة لأجل أن يتخلص من الموت لأنه إذا انظر إلى يوم البعث ولم يمت قبل يوم البعث فعند مجيء يوم البعث لا يموت أيضا فحيننذ يتخلص من الموت البعث فعند مجيء يوم البعث لا يموت أيضا فحيننذ يتخلص من الموت فقال الله تعالى: ﴿ وَلَيْكُ مِنَ النَّمُلُومِ ﴾ أي: إلى يوم يعلمه الله ولم ينظره إلى يوم القيامة.

فَ وَ قَالَ ﴾ إبليس: ﴿ فَهِمِزُلِكَ ﴾ أي: اقسم بقدرتك التي تقهر بها جميع المخلوقين ﴿ لَا فَهُوبَتُهُمُ أَبُعُونَ ﴾ إلا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَمِينَ ﴾ أي: أدعو بني أدم إلى الغيّ وأزيّن لهم القبا إلّا عبادك اللهن استخلصتهم وعصمتهم فلا سبيل لي عليهم وغرضه اللعين من هذا الاستثناء أن لا يقع في كلامه الكذب لأنه علم أنه لا قدرة له عليهم ولو لم يستثن لظهر كذب وإذا كان الكذب أمر يستنكف منه إبليس مع هذه الشقاوة فكيف يليق بالمسلم الإقدام عليه فإن قبل: كيف الجمع بين هذه الأية وبين قوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ قَبْلُ مَن وَلَا نَهُ إِلَا إِنا تَمَنَّ الْقَلْ النَّيْلَانِ فِي أَلْمَيْكُونِ فَي أَلْمَيْكُونِ فَي أَلْمَيْكُونِ فَي أَلْمَيْكُونِ فَي الْمُعْلَدُ فَي الْمُعْلِدُ فَي الْمُعْلِدُ فَي الْمُعْلِدُ فَي الْمُعْلِدُ فَي أَلْمَيْكُونِ فَي الله الله الله الله المؤلف من المُعْلِدُ فَي أَلْمَيْكُونِ فَي أَلْمَيْكُونِ فَي أَلْمَيْكُونِ فَي أَلْمَيْكُونِ فَي أَلْمَيْكُونُ فَي أَلْمَيْكُونِ فَي أَلْمَيْكُونَ فَي أَلْمَانَا فَي الْمُعْلَدُ فَي أَلْمَانَا مَن فَيْلِكُ مِن رَسُولِ وَلَا نَهُ إِلّا إِلَا لَذَى الفَيْطَانُ فِي أَلْمَيْكُونِ فَي أَلْمَانَا عَلَى اللّه الله الله الله المناه المُعَلَمُ الله الله الله الله المناء الله الله المناه الم

فالجواب أنّه لم يقل: إنّي لم أقصد إغواء عباد اللّه المخلصين وهو وإن كان يقصد الإغواء إلّا أنّه لا يغويهم حيث لا قدرة له عليهم.

فائدة قوله: ﴿ إِلَّا عِمَانَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ يدلُّ على أنَّ إبليس لا

ا\_سورة الحج: ٥٢.

يغوي عباده المخلصين فمن وصفه سبحانه في كتابه بأنّه من المخلصين معصوم مثل يوسف وأمثاله وذلك يدلّ على كذب الحشويّة والّذين ينسبون الأنبياء إلى القبائح وينسبون إليهم بعض المعاصي.

قَالَ فَالْحَقُ وَالْمُقَّ اَقُولُ ﴿ لَا لَأَنكُونَ جَهَنَمُ مِنكَ وَيَمَنَن نَبِمَكَ مِنهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ فَ قُلْ مَّا أَسْتَلَكُمْ عَلَتِهِ مِنْ الْجَرِ وَمَّا أَنَا مِنَ الْكَتَّكُلِفِينَ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْتَنكِلِفِينَ ﴿ وَلَنْعَلَمُنَ نَبَأَهُ بَعَدَ حِبْنٍ ﴾

قال الله تعالى: ﴿ قَالَ فَالْمَنَّ وَالْمَنَّ ﴾ قرأ عاصم وحمزة ﴿ فَالْمَنَّ ﴾ بالرفع ﴿ وَالْمَنَّ ﴾ بالرفع فتقديره فالحق فسمي فيكون مبتدءا وحذف الخبر وأمّا النصب فيهما فتشبّها بالقسم فيكون الناصب له ما ينصب القسم من نحو الله الأفعلن فيكون التقدير الحق الأملان والحق منصوب بأقول أي: أقول الحق ويجوز أن يكون ﴿ وَالْمَنَّ ﴾ تأكيدا لقوله: ﴿ فَالْمَنْ ﴾ .

﴿ لَأَمْلَأَنَّ مَهَامَمَ مِنْكَ ﴾ أي: جنسك وهم الشياطين المتمرّدة ﴿ وَهُمَّن تَبِمَكَ مِنْهُمْ ﴾ أي: من الشياطين التابعين لك أو المراد من قوله: ﴿ وَهُمَّن تَبِمَكَ ﴾ من بني آدم وقوله: ﴿ أَبْمَعِينَ ﴾ تأكيد من ضمير ﴿ ينك ﴾ أو ضمير ﴿ ينْهُمْ ﴾.

ثم خاطب النبي و فقال: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد لكفّار مكّة: ﴿ مَّا أَسْمُلُكُونَ وَمَالُ مَنْ خَاطِبُ النبي وَ فَقَالَ: ﴿ وَمَالُ مَنْ عَلَى تَبْلِيغُ الوحي والقرآن والدعوة إلى الله ﴿ وَيَ لَبْمِ ﴾ ومال تعطونه ﴿ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكِّلُونِينَ ﴾ لهذا القرآن من تلقاء نفسي أو المعنى ما أتيتكم رسولا من قبل نفسي ولم تكلف هذا الإتيان بل أمرت به ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا يَكُرُّ لِنَا مَوعَظَة لَخَلَقُ وشرفا لَمِن آمن به.

﴿ وَلِنَمْلُئُنَّ نَبَأَتُهُ بَمْدَ حِينٍ ﴾ يا كفار مكة خبر صدق القرآن بعد الموت ومن عاش علم ذلك إذا ظهر أمره وعلا حكمه.

فائدة علمية إذا خالف القياس النص يجب تركه، ومتابعته والعمل به

يوجب الخذلان كما أوجب على إبليس الطرد واللعن لأنَّه قاس من مقدَّمة كاذبة وخالف النص حيث من كان أصله خير من أصل غيره فهو خير منه لأنَّى خلقت من نار وخلق آدم من طين فأنا أشرف منه ولا يجوز سجود الأشرف لغير الأشرف لأن الأجرام الفلكيّة أشرف من الأجرام العنصريّة والنار أقرب العنصر الفلك من الأرض والأرض أبعدها عنه النار مضيئة في العالم والأرض غبراء كثيفة واللطافة أشرف من الكثافة والنار خفيفة يشبه الروح والأرض ثقيلة يشبه الجسد والروح أفضل من الجسد والعنصر الثقيل عون على تركيب الأجساد والعنصر الخفيف أعون على توليد الأرواح وأشرف أعضاء الحيوان القلب والروح وهما على طبيعة النار وأخس أعضاء الحيوان هو العظم وهو بارد يابس والأجسام الأرضيّة كلّما كانت أشدّ نورا ومشابهة بالنار كانت أشرف وكلما كانت أكثر وكدورة ومشابهة بالأرض كانت أخس مثاله الأجسام الشبيهة بالنار الذهب والياقوت والأحجار الصافية النورانية كالجواهر وأشرف أجسام العالم الجسماني هو الشمس أشبه بالنار في صورته وطبيعته وأثره وتوليد المركبات لا تتمّ إلَّا بالحرارة، النار القوّة الفاعلة والأرض القوة المنفعلة والفعل أفضل من الانفعال.

ومن هذه المقامات الباطلة استكبر اللعين وآل أمره إلى ما آل لأن كلّ هذه الوجوه الّتي قاسها اللعين امور اعتباريّة لا متأصّلة والأمر المتأصّل والشرف الأصيل جعله اللّه أصيلا وأودع فيه حكمته.

وكلَّ هذه الوجوه متناقضة بمثلها، مثاله أن الأرض أمين مصلح فإذا أودعتها حبّة إليك شجرة مثمرة والنار خائنة تفسد كلَّما أسلمته إليها، وكذلك الأرض مستولية بالقدرة على النار فإنها تطفئ النار، وأمّا النار فإنها لا تؤثّر في الأرض الخالصة فالنار منفعله والأرض فاعلة وقول اللعين: إن من كان أصله

خيرا من أصله فهو خير منه هذه المقدّمة كان لأن أصل الرماد النار وأصل الفواكه والثمار هو الأرض ومعلوم بالضرورة أن الأشجار المثمرة خير من الرماد ثم هب أن اعتبار مثل هذه الجهات يوجب الفضيلة إلّا أنّه هب يمكن أن يصير معارضا بجهة اخرى أقوى وأولى مثل إنسان أصيل نسيب لكنّه عار عن الفضائل ورجل غير نسيب يكون كثير العلم والفضائل فيكون هو أفضل من ذلك الرجل النسيب العاري فثبت أن قياساته باطلة ولما عارض النص فأبطل.

فإن قيل: هب أن إبليس أخطأ في هذا القياس لكن كيف لزمه الكفر من تلك المخالفة فإن قوله تعالى: ﴿ أَسَجُدُوا ﴾ أمر والأمر إذا لم يكن حقيقة في الوجوب ويكون حقيقة في الندب فمخالفة الندب لا توجب العصيان فضلا عن الكفر وهب أن الأمر حقيقة في الوجوب لكنّه محتمل للندب ومع قيام هذا الاحتمال الظاهر كيف يلزم العصيان فضلا عن الكفر؟ وهب أنّه للوجوب فإذا كان الخطاب للملائكة وعلى كون إبليس لم يكن من الملائكة لا يدخل في الأمر فخصّص نفسه عن عموم ذلك الأمر بالقياس. ثم هب أنّه لم يسجد مع علمه بأنّه كان مأمورا به إلّا أن هذا المقدار يوجب العصيان ولا يوجب الكفر فكيف لزمه؟

فالجواب أنّه هب أنّ صيغة الأمر لا تدلّ على الوجوب لكن إذا ضمّت إليها من القرائن ما يدلّ على الوجوب وجب العمل به وقد حصلت تلك القرائن بقوله: ﴿ أَسَتَكُبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ آلْمَالِينَ ﴾ فاللعين أتى بذلك القياس ليتوسل به إلى القدح والجحود في أمر الله وتكليفه وذلك يوجب الكفر قطعا بل أعلى درجة الكفر لأن الجحود أقبح أقسام الكفر. واعلم أنّه ثبت في أصول الفقه أنّ ذكر الحكم عقيب الوصف المناسب يدلّ على كون ذلك الحكم معلّلا بذلك الوصف وهاهنا الحكم بكونه رجيما ورد عقيب ما حكي عنه أنه

خصّص النص بالقياس فهذا يدل على أن تخصيص النص بالقياس يوجب هذا الحكم، انتهى. تمّت السورة.

## 

وتسمى سورة الغرف وهي مكّيّة كلّها، وقيل: ثلاثة منها نزلن بالمدينة في وحشيّ قاتل حمزة ﴿ قُلْ يَنوبَادِى الّذِينَ ﴾ إلى أخرهن وقيل: فقط آية ﴿ قُلْ يَنوبَادِى الّذِينَ ﴾ إلى أخرهن وقيل: فقط آية ﴿ قُلْ يَنوبَادِى ﴾ مدنيّة.

قال ابي بن كعب عن النبي الله ومن قرأ سورة الزمر لم يقطع الله رجاه وأعطاه ثواب الخائفين الذين خافوا الله (١).

وروى هارون بن خارجة عن الصادق الله قال: «من قرأ سورة الزمر أعطاه الله شرف الدنيا والآخرة وأعزّه بلا مال ولا عشيرة حتى يهابه من يراه وحرّم جسده على النار ويبنى له في الجنة ألف مدينة في كلّ مدينة ألف قسر في كلّ قسر مائة حوراء وله مع ذلك عينان تجريان وعينان فضاحتان وجنتان مدهامتان وحور مقصورات في الخيام، (۲).

التفسير: ختم الله سورة (ص) بذكر القرآن وافتتح هذه السورة أيضا بالقرآن فقال:

## بنسسي إلقوالتَّعْزَالَحَكِ

## تَنزيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَابَ

١ مجمع البيان، ج٨، ص ٢٨١، ونورالثقلين، ج٤، ص ٤٧٥.

٢ مجمع البيان، ج٨ ص ١٦٨، وثواب الاعمال، ص١١٢.

تُنْزِيلُ مبتدأ وخبر. ﴿ يَنِ اللَّهِ ﴾ أو خبر مبتد. محذوف أي: هذا تنزيل الكتاب.

عظم الله أمر القرآن وحث المكلفين على القيام بما فيه واتباع أوامره ونواهيه بأن قال: ﴿ تَنْزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ اللهِ ٱلْمَزِيزِ ﴾ المتعالي عن المثل والشبه ﴿ الْمَكِيْدِ ﴾ في أفعاله والحكيم هو الذي يفعل لداعية الحكمة لا لداعية الشهوة وهذا إنّما يتم إذا كان عالما بجميع المعلومات وغنياً عن جميع المعاومات وعنياً عن المعلومات وعنياً عن جميع المعاومات ووصف نفسه سبحانه تعالى بالعزة تحذيرا من مخالفة كتابه.

والدين الصحيح وأغبر الله وتوجه عبادتك إلى الله وحده وأغرانا بالأمر المحق والدين الصحيح وأغبر الله وتوجه عبادتك إلى الله وحده وأغراس الله وحده وأغراس الله وحده المعنى الإخلاص أن يقصد العبد بنيته الدين خالقه ولا يشوبه أمر آخر من الرياء والسمعة وغرض غير الله ولا يكون فيه وجه من وجوه الدنيا وهو الإسلام وشهادة أن لا إله إلا الله على حسب الحقيقة وهو الاعتقاد الواجب في التوحيد والعدل والنبوة والشرائع والإقرار بها على حسب الجزم واليقين والعمل بموجباتها والبراءة من كل دين سواها فليكن العبد مشتغلا بعبادة الله على سبيل الإخلاص لقوله تعالى:

وَ فَأَعْبُو اللّهَ مُغْلِمُنا ﴾ ومتبرتاً عن عبادة غيره وأن لا يجعل لله تعالى في العبادة شريكا وهو المراد من قوله تعالى: ﴿ أَلَا يَتُو الدِّينُ الْخَالِسُ ﴾ لأن قوله: ﴿ أَلَا يَتُو الدِّينُ الْخَالِسُ ﴾ لأن قوله: ﴿ أَلَا يَتُو الدِّينُ الْخَالِسُ ﴾ لأن قوله: ﴿ أَلَا يَتُو الدِّينَ المذكور وينتفي عن غير المذكور كما أن قوله تعالى: ﴿ وَمَا أُمُوا إِلّا لِيَعَدُوا اللّهُ مُنْلِمِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ (١).

وشرط المعتزلة في قبول العبادات التخلُّص من الكبائر وقال غيرهم: إنَّ المعصية لا تضر مع الإيمان كما أن الطاعة لا تنفع مع الكفر محتجين بما روي عن النبي الله قال الله: «لا إله إلا الله حسني ومن دخل حسني أمن من عذابي». (٢) وبالجملة فالمسألة خلافيّة بين الأشاعرة والمعتزلة والأكثرون على أنَّ الآية متناولة لكلِّ ما كلُّف اللَّه به من الأوامر والنواهي وهذا هو الأولى ويؤيّد هذا المعنى قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّوِينَ ﴾ (٣ نعم إنّ شهادة أن لا إنه إنَّا اللَّه بمنزلة العمود ولكن أين الطنب وعمود الخيمة لا ينتفع به إلَّا مع الطنب النهاية أن صاحب هذه الكلمة لا يخلُّد ومع ذلك هذه الكلمة مشروطة بشرائط وليست مطلقة قال القاضى عبد الجبّار: وأمّا ما يروى عن النبي الله الله قال لمعاذ وأبي الدرداء: وإن زني وإن سرق، على رغم أبي الدرداء فإن صح فإنّه يجب أن يحمل عليه بشرط التوبة لأنّه مخالف للقرآن قال القاضى: ولأنَّه يوجب أن لا يكون الإنسان مزجورا عن الزنى والسرقة لأنَّه يعلم أنَّه لا يضرَّه مع التمسِّك بالشهادتين فكان ذلك إغراء بالقبيح وهو ينافى الحكمة انتهى كلام القاضى.

فلو قيل: إنَّ القول بأنَّه يزول ضرر العصيان بالتوبة يوجب أيضا الإغراء بالقبيح.

١ ـ سورة البينة: ٥.

٢\_بحارالانوار، ج٤٩، ص١٢٧، وتفسير الرازي، ج٢٦، ص ٢٤٠.

٣ سورة المائدة: ٧٧.

فنقول: ليس الأمر كذلك لأنا نعتقد ونقول: إن فعل القبيح مضر لكنه يزول ذلك الضرر بفعل التوبة في الجملة إذا كانت مقبولة ومأتية بشرائطها وآدابها ولما كان الإتيان بالشرائط والآداب غير محقق والقبول أيضا غير يقيني فحينئد لا يكون إغراء بالقبيح بخلاف قول من يقول: إن فعل القبيح لا يضر مع الشهادتين ثم من أين تحقق قول القاضي من أن القول به مخالف للقرآن لأنه لما لم يحصل القطع بحصول العفو في حق كل أحد من الناس والعاصين كان المخوف حاصلا للعاصى في القبول فلا يكون حينئذ الإغراء حاصلا.

وَوَالَذِينَ النَّهُمُ مِن دُونِهِ أَوْلِيكَة ﴾ أي: زعموا أن لهم من دون الله مالكا عليكم والتقدير: أنّهم يقولون: ﴿ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ وَمَعْنَى ﴿ رُأَفَيَ ﴾ أي: قربى والتقدير فمرادهم أن عبادتهم لها تقرّبهم إلى الله ومعنى ﴿ رُأَفَيَ ﴾ أي: قربى والتقدير ليقرّبونا قربى وحاصل الكلام أن العباد للأوثان والأصنام والملائكة والشمس والقمر كانوا يقولون: إن الإله الأعظم أجل من أن يعبده البشر، والبشر اللائق به أن يشتغل بعبادة الأكابر من هؤلاء مثل الكواكب ومثل الأرواح السماوية ثم إنها تشتغل بعبادة الإله الأكبر ويتشفّعون لنا.

فاقتصر سبحانه في الجواب لهم بإسماع التهديد والتخويف فقال: ﴿ إِنَّ يَمْكُمُ بَهْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَعْتَكِفُونَ ﴾ وقد تكون الدعوى من الخصم واهية بحيث لا تكون قابلة للاستدلال في ردّه فحيننذ يكون الجواب التهديد والتخويف فإن وصفهم لهذه الأوثان والأصنام بأنها آلهة ومستحقّة للعبادة مع علمهم بأنها جمادات خسيسة وهم نحتوها وكانت قبل ساعة أو سنة شجرة في بستان أو صخرة في جبل وهم بأيديهم عملوها والعلم الضروريّ حاكم بأن وصف هذه الأشياء بالإلهيّة والإدراك والقوة والتصرّف كذب محض فلا يكون جوابهم إلّا التهديد وقد كفروا بنعمة اللّه فإن العبادة نهاية التعظيم وهي

YYO .....

لا تليق إلّا لمن صدر منه هذه النعمة فعبادة غير المنعم كفران نعمة المنعم. ثمّ قال سبحانه: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَهَدِى ﴾ إلى طريق الجنّة أو لا يحكم بهدايته إلى الحق ﴿ مَنْ مُوَ كَنْدِتُ ﴾ على اللّه وعلى رسوله ﴿ كَنْدِتُ ﴾ بما أنعم اللّه عليه وليس مراده سبحانه: ﴿ وَأَمَّا لَهُ الهداية إلى الإيمان لقوله سبحانه: ﴿ وَأَمَّا ثُمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ ﴾ (١).

﴿ لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَن يَتَخِــذَ وَلِكَا ﴾ على ما يقوله هؤلاء من أن الملائكة بنات اللَّه أو ما يقوله النصارى: من أن المسيح ابن اللّه أو اليهود من أن عزيرا ابن اللّه.

وَلَاَسَطَغَنَ سِمّا يَضَائُهُ مَا يَشَكَةُ سُبَحَنَاتُهُ هُو اللّهُ الْوَبِحِدُ الْفَهَّكُو ﴾ أي: لاختار من خلقه ما يشاء أي: ما كان يتّخذ الولد باختيارهم حتى يضيفوا من شاءوا بل يختص ما يشاء لذلك ومثله قوله: ﴿ لَوَ أَرَدْنَا أَن نَنْيَذَ لَمْوَ لَاَ تَضَدُنهُ مِن اللّهُ وَهُو منزه عن مثل هذه النسبة لأنه الواحد الحقيقي والولد عبارة عن جزء من أجزاء الشيء ينفصل عنه وإذا كان كذلك فيكون ذا أجزاء فهو مركب محتاج إلى جزئه ولا يتصور الفردية المطلقة مع حصول الأجزاء وشرط الولدية أن يكون الولد مماثلا في تمام الماهية للوالد فيكون حقيقة الولد حقيقة الولد حقيقة الولد حقيقة نوعية محمولة على شخصين أو ثلاث وهذا الشخص لا يكون واجدا القهار لخلقه بالموت والفناء.

ثم نبّه على قدرته بقوله: ﴿ خَلَقَ السَّكَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِ ﴾ فلما طعن في الآية السابقة جعل الأصنام المخلوقة وعباده المربوبة كونها آلهة ذكر في هذه الآية السابقة التي باعتبارها يحصل الإلهيّة والخالقيّة فاستدل بقدرته على خلق السماوات والأرض واختلاف حال الأفلاك والليل والنهار وهو المراد بقوله:

الدسورة السجدة: ١٧.

٢\_سورة الأنبياء: ١٧.

والظلمة آيتان عجيبتان وفي كلّ يوم يفلب هذا تارة ذاك وذاك تارة هذا ففي والظلمة آيتان عجيبتان وفي كلّ يوم يفلب هذا تارة ذاك وذاك تارة هذا ففي هذا الاختلاف دلالة على أن كلّ واحد منهما مغلوب ومقهور بغالب وقاهر ومسخّر لهما يكونان تحت حكمه وتدبيره ومعنى ويُكوّرُ يدخل فما يزيد في أحدهما ينقص من الآخر والشمس سلطان النهار بل الحاكم والقمر سلطان الليل وأكثر مصالح هذا العالم مربوطة بهما وقد قدر حركتهما بطرز مخصوص إلى زمان مخصوص مستى وهو يوم القيامة وهما مسخرتان بأمره. وألّا هُو الفضل والإحسان والمراد من بيان الآية أن من هو قادر على عظيم الرحمة والفضل والإحسان والمراد من بيان الآية أن من هو قادر على خلق السماوات والأرض وتسخير الشمس والقمر وتكوير الليل والنهار ليس بمحتاج في اتّخاذ الولد منزه عنه.

 ٱلْأَلْبَبِ اللَّهُ قُلْ يَنعِبَادِ ٱلَّذِبِنَ مَامَنُوا ٱلْقَوُا رَيَّكُمُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَنذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَأَرْضُ اللهِ وَسِعَةً إِنَّمَا يُوَقَى ٱلصَّنبُرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابِ اللَّ

المعنى: فبعد أن استدل على كمال قدرته بخلق الآفاق استدل في هذه الآية بخلق الأنفس فاستدل بخلق آدم و فريّته فقال: ﴿ عَلَقَكُم بَن فَسِن وَمِدَة ﴾ يعني: آدم لأن جميع البشر من نفسه ونسله ﴿ عُمْ جَمَل مِنهَا وَوَجَهَا ﴾ يعني: من فضل طينه وقيل: من ضلع من أضلاعه و ﴿ مُمْ ﴾ يقتضي التراخي والمهلة. وبعد ذلك استدل سبحانه بخلق الحيوان فقال: ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم يَن الله والمهر والفان والمعز ذكرا وأنش ومعنى الأرزال، هنا الإحداث والإنشاء كقوله: ﴿ فَدَ أَرْلَنَا كَابُكُو لِلما ﴾ والماس يتكون اللباس ولكن أنول الماء اللهي هو سبب القطن والعموف واللباس يتكون منهما فكذلك هنا الأنعام تكون بالنبات والنبات يكون بالماء أو المعنى أنه أنزلها بعد أن خلقها في الحبرة وفي الخبر: الشاة والإبل من دواب الجنة وقيل:

﴿ يَمْنُكُنُكُمْ فِي بُطُونِو أَمْهَنِيْكُمْ خَلْقًا مِنْ بَدِ خَلْقٍ ﴾ يعني: نطفة ثمّ علقة ثمّ ملغة ثمّ مضغة ثمّ عظاما ثمّ يكسي الفظام لحما ثمّ ينشئ خلقا آخر وقيل: معناه خلقا في بطون الأمهات بعد النعلق في ظهر آدم للنه ﴿ فِي ظَلْمَتُ ثَلَثُو ﴾ ظلمة البطن وظلمة الرحم وظلمة المشيمة وقيل: الصلب والرحم والبطن.

ثم خاطب سبحانه خلقه فقال ﴿ وَلِكُمُ اللّهُ رَبُّكُم ﴾ أي: ذلكم الشيء الذي عرفتم وبيّنًا من عجائب الأفعال وصنعه هو اللّه ربّكم وخالقكم يملك النصرف فيكم ﴿ لَهُ المُلْكُ ﴾ لا لغيره ﴿ لَا إِلَهَ إِلّا هُوَ ﴾ لأنه لمو ثبت إله آخر فذلك الإله إمّا أن يكون له الملك أو لا يكون فإن كان له الملك فحينلذ يكون

أ\_سورة الأعراف: ٢٦.

كلَّ واحد منهما قادرا مالكا ويجري بينهما التمانع وإن لم يكن للثاني شيء من الملك والقدرة فيكون ناقصا ولا يصلح للإلهيّة.

ثم زيف سبحانه طريقة المشركين بقوله: ﴿ فَأَنَّ ثُمْمَ فَرَنَ ﴾ عن طريق الحق مثل قوله: ﴿ فَأَنَّ ثُوْقَكُونَ ﴾ قالت المعتزلة ردًا على الأشاعرة بأن هذا الكلام تعجب وإنكار عن هذا الانصراف ولو كان الفاعل لذلك الصرف هو الله لم يبق لهذا الإنكار والتعجب معنى لأنّه تعالى لو كان هو الصارف كما قالت الجبريّة فمم يستنكر وممن يتعجب فثبت أن الصارف غيره.

و إن تَكُفُرُوا في أي: تجحدوا نعمة الله وفات الله عنى عَنكُم في وعن عبادتكم وشكركم فلا يضره كفركم وولا يرضى إيبادو الكفر في الأية أوضح دلالة على أنه سبحانه لا يريد الكفر الواقع من العباد لأنه لو أراده لوجب متى وقع أن يكون راضياً لعبده وكيف يتصور أن يرضى بشيء ولم يرده ألا ترى أنه يستحيل أن نريد من غيرنا أمرا ويقع على وفق ما نريد فلا نكون راضين به أو أن نرضى شيئا ولم نرده. ووإن تَشَكّرُوا يَرْسَهُ لَكُمْ في وإن تشكر الله تعالى على نعمه وتعترفوا بها يرضه لكم والهاء في ويرضه في راجعة إلى المصدر الذي دل عليه الفعل وهذ قوله: ووإن تَشَكّرُوا في والتقدير: يرضى الشكر لكم مثل قولهم: من كذب كان شرا له أي: كان الكذب شرا له.

﴿ وَلَا تَزِرُ وَاذِرَةً وِزَدَ أَخْرَىٰ ﴾ أي: لا تحمل حاملة ثقل اخرى أي: لا يؤاخذ بالذنب إلّا من يرتكبه ويفعله ﴿ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ ﴾ أي: مصبركم ﴿ فَيُكُنِّ بَنَا مَن يرتكبه ويفعله ﴿ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ ﴾ أي: مصبركم ﴿ فَيُكْتَبُكُمُ مِمَا كُمُنُمْ تَمْمَلُونَ ﴾ أي: يجازيكم بحسب عملكم ﴿ إِنَّهُ عَلِيمُ بِنَاتِ الشَّهُودِ ﴾ ولا يخفى عليه سر وعلانية.

﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلإِنْسَنَ خُدُر ﴾ من شدة ومرض وقحط وكل أنواع الضرّ ﴿ دَعَا رَبُّهُۥ مُنِيبًا إِلَيْهِ ﴾ راجعا إليه وحده لا يرجو سواه ولا يرجع في طلب دفعه إلّا إلى الله ﴿ ثُمُّ إِذَا خَوْلَهُ ﴾ أي: أعطاه ﴿ نِمْمَةُ مِنْهُ نِينَ مَا كَانَ يَدْعُواْ الله إلى أن يكشفه من قبل نيل إليّه مِن قبل نيل الله الله أي: نسي الفرّ الذي كان يدعو الله إلى أن يكشفه من قبل نيل هذه النعمة أي: نسي الدعاء الذي كان يتضرّع به إلى الله أو نسي الله الذي كان يتضرّع به إلى الله أو نسي الله الذي كان يتضرّع إليه ورجع إلى المعاصى وعبادة الأصنام.

والمراد بالإنسان قيل: أقوام معينون مثل عتبة بن ربيعة وغيره وقيل: المراد به الكافر الذي تقدّم ذكره وفي قوله: ﴿خَوْلُهُ ﴾ قيل: من قوله: هفلان خائل ماله إذا كان متعهدا له حسن القيام به ومنه ما روي عنه عليه أنه كان يتخول أصحابه بالموعظة (الله وقيل: من مادة خال يخول إذا اختال وافتخر وفي هذا المعنى قالت العرب: «إن الغني طويل الذيل ميّاس، وكلمة «ما» في الآية بمعنى «من» كقوله: ﴿وَمَّا خَلَقَ الذَّكُرُ وَالْحَقَ ﴾ (الموله: ﴿وَلَّا أَنتُمْ عَلَيْدُونَ مَا أَمْهُ ﴾ (الموله: ﴿وَلَّا أَنتُمْ عَلَيْدُونَ مَا أَمْهُ كُولُهُ ﴾ (الموله: ﴿وَلَّا أَنتُمْ عَلَيْدُونَ مَا أَمْهُ كُولُهُ ﴾ (المؤلفة ﴾ (المؤلفة عنه الله عنه قوله: ﴿ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُوا مَا طَالَهُ لَا اللَّهُ مِنَ النِّسَلَةِ ﴾ (المؤلفة ﴿ وَلَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنَ النِّسَلَةِ ﴾ (الله وقوله: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَلَهُ اللَّهُ مَنَ النِّسَلَةِ ﴾ (الله وقوله: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَلَهُ اللَّهُ مِنْ النِّسَلَةِ ﴾ (الله وقوله: ﴿ وَقُولُهُ اللَّهُ مَنَ النِّسَلَةِ ﴾ (الله وقوله: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ النَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ ال

وسمّي له أمثالا في توجيه عبادته إلى الأصنام ﴿ لِنُولِكُ الناس ﴿ عَن سَهِيلِهِ ﴾ وسمّي له أمثالا في توجيه عبادته إلى الأصنام ﴿ لِنُولِكُ الناس ﴿ عَن سَهِيلِهِ ﴾ أي: عن دينه أو يضل هو عن الدين واللام لام العاقبة وذلك أنهم لم يفعلوا ما فعلوه وغرضهم ذلك لكن آل أمرهم إليه وهو المراد من معنى لام العاقبة ﴿ قُلْ نَسَتَّ بِكُفْرِكَ قَلِلا ﴾ وهذا أمر معناه المخبر كقوله: إذا لم تستحي فاصنع ما شئت، والمعنى أن مدة تمتّعه في الدنيا قليلة زائلة ﴿ إِنَّاكَ مِنْ أَصَّنَ النَّالِ ﴾ تعذّب فيها دائما.

﴿ أَمَّنَ هُوَ قَنْنِتُ ﴾ أي: هذا الَّذي ذكرناه خير أم من هو دائم على

١- تفسير الرازي، ج٢٦، ص٢٤٩، والكشاف، ج٢، شرح ص٣٨٩.

٢- سورة الليل: ٣.

٣\_سورة الجحد: ٣ و٥.

عدمورة النساء: ٣.

الطاعة وقيام الليل وقيل: صلاة الليل عن الصادق النيان ( التيل اليل والقانت القائم بما يجب عليه من الطاعة ومنه قوله النياني افضل الصلاة صلاة القنوت] وهو القيام فيها و عنائلة النيل اوقاته أوله ووسطه واخره وعبادة الليل أفضل لأنها أستر على العيون فيكون أبعد عن الرياء لأن الظلمة تمنع الأبصار ونوم المخلق يمنع من السماع فالقلب يكون أفرغ، وترك النوم أشق فيكون الثواب أكثر كما قال سبحانه: وإنَّ كاشِنة اللّه عِي أَشَدُّ وَهُكَا وَأَقْرَمُ النواب أكثر كما قال سبحانه: ويقوم اخرى في الصلاة وفي فيلا ( المسلم حذف والتقدير: أمن هو قانت كغيره ويحدد الرق ويقوم اخرى في الصلاة وفي الكلام حذف والتقدير: أمن هو قانت كغيره ويحدد الله وهو قوله: وقل مَل يَسَتَوى اللّهِ الله يَهُلُونَ وَالرجاء أي: ليسا سواء وهو قوله: وقلُ مَل يَسَتَوى اللّهِ الله المعور ويتعظ ذوي يعملون وعدوا الذين لا يتعلقون من المؤمنين عن الصادق الذي أنه قال: وقون الذين يعلمون وعدوا الذين لا يعلمون وشيعتنا أولو الالهاب ( ).

﴿ قُلْ يَكِيبَادِ اللَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ وقل؛ يا محمّد: يا عبادي الّذين صدقوا بتوحيد اللّه ﴿ اَلْقُوا ﴾ عقاب ﴿ رَبِّكُمْ ﴾ باجتناب معاصيه.

وتم الكلام ثمّ قال سبحانه: ﴿ لِلَّذِينَ آخَسَنُوا ﴾ أي: فعلوا الأفعال الحسنة والأعمال الصالحة وأحسنوا إلى غيرهم ﴿ فِي هَنذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةً ﴾ أي: ثناء حسن وذكر جميل ومدح وشكر وصحة وسلامة وقيل: معناه الذين أحسنوا في هذه الدنيا لهم مثوبة حسنة في الآخرة وهو الخلود في الجنّة والتنكير في «الحسنة» للتعظيم. ﴿ وَآرَضُ اللّهِ وَمِيعَةً ﴾ والمراد أنّه لا عذر للمقصرين في

١ مجمع البيان، ج ٨ ص ٢٨٨، وانظر: التفسير الصافي، ج ٤، ص ٣١٦.

٢ سورة المزمل: ٦.

٣ـ المناقب، ج٣، ص٣٤٣، والمحاسن، ج١، ص١٦٩، ويحارالاتوار، ج٦٥، ص٢٩.

الإحسان حتى أنهم إن اعتلوا بأوطانهم وبلادهم بأنهم لا يتمكنون فيها من التوفرة على الإحسان قبل لهم: إن أرض الله واسعة فتحولوا من هذه البلاد إلى بلاد تقدرون فيها على الاشتغال بالطاعات والعبادات والاقتداء بالأنبياء في مهاجرتهم لتزدادوا إحساناً إلى إحسانهم وقيل: المراد حث لهم على الهجرة من مكة وقيل: المعنى: وأرض الجنة واسعة فاطلبوها بالأعمال الصالحة. ولينك من مكة وقيل: المعنى: وأرض الجنة واسعة فاطلبوها بالأعمال الصالحة. ولينك يوقى العنبيرين أجرهم في أي: ثوابهم على طاعتهم وصبرهم على شدائد الدنيا وينير حساب في لكثرته لا يمكن عدة وحسابه روى العياشي بالإسناد عن عبد الله بن حساب عن أبي عبد الله بن وصبت سنان عن أبي عبد الله العبر في الشدائد ميزان ولم ينشر لهم ديوان بل يعسب الرحمة الموازين لم يعسب لأهل العبر في الشدائد ميزان ولم ينشر لهم ديوان بل يعسب الرحمة عليهم صبًا حتى يعمقى أهل العافية في الدنيا أن أجسادهم تقرض بالمقاريض لما به أهل البلاء من الفضل فم تلا هذه الآية في إنساني في المنترع في يتير حساب هيه.

قُلْ إِنِّ أَمْرَتُ أَنْ أَعْبُدُ اللَّهُ عَنِيسًا لَهُ اللِينَ (آ) وَأَمْرَتُ لِأَنْ أَكُونَ أَنَّ الْسَلِينِ اللَّهِ أَعْبُدُ عَلِيمًا لَهُ اللَّهِ فَلَى اللَّهُ أَعْبُدُ عَلِيمًا لَهُ لِينِ قُلْ إِنَّ لَلْسَبِينِ اللَّينِ حَبِرُوا أَنْفُسَهُمْ دِينِ (آ) فَأَعْبُدُوا مَا شِنْتُمْ مِن دُونِيهُ قُلْ إِنَّ الْمُسَينِ اللَّينِ حَبِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيمْ بَوْمَ الْهَيْمَةُ أَلَا ذَلِكَ هُوَ المُشْتَرَانُ الشَّينُ (آ) هُمْ مِن فَوْقِهِم عُللِلُّ مِن السَّينُ اللَّينِ عَبِرَوا أَنْفُلُونِ آلَ وَاللَّينَ مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عِلَى اللَّينِ عَبَادَةً بِيعِبَادِ فَأَنْقُونِ آلَ وَاللَّينَ النَّالُ وَلِلْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّينَ عَدَيْهُمُ اللَّهُ وَاللَّينَ عَدَيْهُمُ اللَّهُ وَالْقَلِيلَ اللَّينَ عَدَيْهُمُ اللَّهُ وَالْقِيلَ هُمُ اللَّينَ الْعَلْولُ اللَّينَ الْعَلَى اللَّينَ عَدَيْهُمُ اللَّهُ وَالْقَالِ اللَّهُ وَاللَّيْلُ اللَّهُ وَاللَّينَ الْعَلْولُ اللَّهُ وَاللَّينَ عَدَيْهُمُ اللَّهُ وَالْقَلِيلُ اللَّينَ الْعَلْولُ اللَّهُ اللِيعَادُ (آ)

﴿ قُلِ اللّٰهَ أَعْبُدُ غُلِمُنَا لَهُ رِبِنِ ﴿ فَاعْبُدُوا مَا شِئْتُمْ مِن دُونِهِ ﴾ وهذا تأكيد في حصر العبادة له سبحانه يعني: اللّه أعبد ولا أعبد سواه وأنتم معاشر الكفّار فاعبدوا ما شنتم من دون اللّه من الأصنام وهذا الأمر على وجه التهديد لهم.

وَقُلْ ﴾ يا محمّد: ﴿إِنَّ لَلْنَسِينَ ﴾ في الحقيقة هم ﴿الَّذِينَ خَيْرُوٓا أَنْفُسُهُمْ وَأَهْلِيمٌ ﴾ وإنّما محمّد: ﴿إِنَّ لَلْنَسِينَ ﴾ في الحقيقة هم ﴿الَّذِينَ خَيْرُوٓا أَنْفُسُهُمْ وَحُسروا

١- يريد ان الأولية ليست من جهة الإسلام والايمان فأن أول من آمن بهذه الشريعة وعرفها واسلم لله لا بد وان يكون الرسول نفسه ولا يمكن غير ذلك حتى يؤمر النبي بذلك بل المراد أن يكون الرسول في طاعة الله وإجراء أحكامه الواجبة والمندوبة سابقاً على المؤمنين والمسلمين.

أهليهم الذين كان أعدّ لهم الجنّة قال ابن عبّاس: إنّ لكلّ رجل منزلا وأهلا وخدما في الجنّة فإن أطاع اعطي ذلك وإن كان من أهل النار حرم ذلك فخسر نفسه وأهله ومنزله وورته غيره من المسلمين ولا خسارة أعظم منها وهو المراد بقوله: ﴿ آلَا ذَلِكَ هُوَ لَلْمُسْرَانُ ٱلنّبِينُ ﴾ البيّن الظاهر.

ثم شرح حال المخاسرين ﴿ لَمْمُ مِن فَرْفِهِمْ ظُلَلْ مِنَ النَّادِ ﴾ أي: سرادقات وأطباق من النار ودخانها ﴿ وَمِن مَنْهِمْ ظُلَلْ ﴾ أي: فرش ومهاد وإنّما أطلق اسم «الظلل» على قطع النار على سبيل التوسّع والتهكم في مقابلة ما لأهل المجنّة من الظلل والمعنى أنّ النار تحيط بجوانبهم وإنّما سمّي ما تحتهم من النار ﴿ ظُلَلْ ﴾ مع أنّ الظلل لا يكون إلّا من جانب الفوق لأنّها ظلل لمن تحتهم إذ النار دركات وهم بين أطباقها. ﴿ وَلِكَ يُمُونِ لَكَ اللّهُ بِهِ عِبادَهُ لِهِ عِباده المؤمنين منه الذي تقدّم ذكره من العذاب يخوف الله به عباده ليحترز عباده المؤمنين منه لأنهم إذا سمعوا أن هذا حال الكفّار نبّهوا وأخلصوا في التوحيد والعبادة والأولى أنّ التخويف للكافر والمعومن ﴿ يَكِيبُكِو فَاتَقُونِ ﴾ من الشرك والمعاصي.

﴿ وَالَّذِينَ الْمَثْنَوُا الطَّاعُوتَ أَن يَعْبُكُوهَا ﴾ ولما ذكر سبحانه وعيد المشركين ذكر في هذه الآية وعد من اجتنب عبادة الأوثان وتجنّب عن المعاصي وإنما أنّث للجماعة ﴿ وَأَنَابُوا إِلَى آلَهُ ﴾ فأقلعوا عما كانوا عليه من الشرك ورجعوا إلى الله ﴿ لَمُنُمُ الْبُشْرَىٰ ﴾ ما يظهر به من السرور والبشارة جزاء على ذلك وروى أبو بصير عن الصادق المنه قال: «أنتم هم ومن أطاع جبارا فقد عبده» (١).

ثُمَّ قال سبحانه مخاطباً لنبيه الله ﴿ فَبَشِرْ ﴾ يا محمد ﴿ عَبَادِ ﴾ اجتزئ بالكسرة عن الياء ﴿ اللَّذِينَ يَمْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَيَّمُونَ لَمْسَنَعُو ﴾ أي: كلّ من سمع أمرا من أوامر الله فاختار الأكمل منها والأحسن في كلّ باب فهو في زمرة

١- مجمع البيان، ج ٨٠ ص ٢٩١، وبحارالاتوار، ج٢٢، ص ٣٦١.

السعداء وتميّز الأحسن من القول لا يحصل إلّا بالسماع عن المخاطب بالوحي فهو المرشد إلى الطريق الصواب والأصوب فالّذي يتبع أحسن ما يؤمر به ويعمل به فهو أهل البشارة بالسعادة الأبديّة عن أبي الدرداء قال: لو لا ثلاث ما أحببت أن أعيش يوما: الظّماء بالهواجر والسجود في جوف الليل ومجالسة أقوام ينتقون من خير الكلام كما ينتقى طيب التمر.

وقيل: المراد يستمعون القرآن وغيره فيتبعون القرآن والطاعة التي هي أحسن ثوابا وأكثر فضلا مثل أن القصاص حق والعفو أفضل فيأخذون بالعفو وهكذا وهذا الحكم يجري في كل أبواب الخير من الأمور الاعتقادية والعملية مثل العلم بأن إله العالم يكون حيًا عالما بالجزئيّات يصدر منه جزئيّات الخير وكليّاته أحسن من أن يعتقد الإنسان أن الله ليس عالم بالجزئيّات هذا في الاعتقاد ومثل أن يصلّي الإنسان صلاة جامعة لشرائط الصحة والكمال أحسن من أن يصلّي صلاة جامعة لشرائط الصحة دون الكمالى وهذا في مثل العمل من أن يصلّي صلاة جامعة لشرائط الصحة دون الكمالى وهذا في مثل العمل وهذا المراد بقوله: ﴿ فَنَسَنَهُ لَهُ اللّهُ اللّهُ وقابل وإليه الإشارة الهداية أمر حادث ولا بلا له من فاعل فالفاعل هو الله وقابل وإليه الإشارة بقوله: ﴿ وَأَوْلَيْكَ كُلُونَ اللّهُ وقابل وإليه الإشارة بقوله: ﴿ وَأَوْلَيْكَ كُمْ أُولُوا الْأَلْبَي كُونَ الْمُعَالِي اللهداية أمر حادث ولا بلا له من فاعل فالفاعل هو الله وقابل وإليه الإشارة بقوله: ﴿ وَأُولَةِ إِلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وقابل وإليه الإشارة بقوله: ﴿ وَأُولَةٍ إِلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وقابل وإليه الإشارة بقوله: ﴿ وَأُولَةٍ إِلّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وإن الجسم لما كان قابلا للحركة والسكون على السوية وهي في هذا الأمر متماثلة فامتنع أن تصير ذات الجسم سببا لرججان أحد الطرفين على الآخر فالاختلاف في الأجسام مع أنها متماثلة دليل وجود الفاعل فكذلك القول في الهداية من الفاعل والقابل عرض وإنّما قلنا: إن الفاعل لهذه الهداية هو الله لأن جوهر النفس مع ما فيها من نور العقل قابل للاعتقاد الحق والباطل وإذا كان الشيء قابلا للضدين كانت نسبة ذلك القابل إليهما بالسوية فامتنع كون ذلك القابل سببا لرجحان أحد الطرفين كما بيّنًا في الجسم لأن

ذات النفس كما أنّها قابلة لهذه الإرادة فكذلك ذات العقل قابلة لإرادة مضادة لتلك الإرادة فيمتنع كون جوهر النفس محقّفا لتلك الإرادة فثبت أنّ حصول الهداية لا بلا لها من فاعل وقابل والفاعل هو الله لكنّها مشروط وجودها بقبول القابل فتأمّل هذه الدقة والآية نزلت في ثلاثة نفر كانوا يقولون في الجاهليّة: لا إله إلّا الله وهم زيد ابن عمرو بن نفيل وأبي ذرّ الغفاري وسلمان الفارسيّ وفي حصول هذه البشارة من السلطان الأعظم شرط عظيم وهو الفارسيّ وفي حصول هذه البشارة من السلطان الأعظم شرط عظيم وهو الإعراض عن غير الله والطواغيت والإقبال على طاعة الله بالكليّة والمقصود من الآية هؤلاء الموصوفين بهذه الصفات وحاصل الكلام في قوله: ﴿وَاللَّهِ اللّهِ الرَّاسُ عن عبوديّة ما سواه وفي قوله: ﴿وَالنّهُ إِلَّا اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وفي السفر الخامس من التوراة أنّ اللّه تعالى قال لموسى: يا موسى أجب إلهك بكلّ قلبك ولا شك أنّه ما دام يبقى في القلب الالتفات إلى غير اللّه فهو ما أجاب إليه بكلّ قلبه وإنّما تحصل الإجابة بكلّ القلب إذا أعرض القلب عن كلّ ما سواء من باب الطاعات فمن أطاع الشيطان فقد أعرض عن الله وعبد الشيطان في ذلك الأمر.

وهاهنا تحقيق للرازي وهو أنه تكيف يعرض الإنسان بالكليّة وهو أنه يشاهد بالحس الأسباب المفضية إلى المسبّبات في هذا العالم فليس المراد من إعراض القلب عنها أن يقتضي عليها بالعدم بل المراد أن يعرف الإنسان أن واجب الوجود لذاته واحد وأن كلّ ما سواه فإنّه ممكن الوجود لذاته وكلّ ما كان ممكنا لذاته فإنّه لا يوجد إلّا بتكوين الواجب وإيجاده وإنّما جعل سبحانه تكوين الأشياء على قسمين منها: ما يكون بغير واسطة وهي عالم السماوات والروحانيّات والعلويّات ومنها: ما يكون بواسطة وهو عالم العناصر والعالم السفليّ.

فإذا عرفت الأشياء على هذا الوجه عرفت أنَّ الكلِّ للَّه وباللَّه ومن اللَّه ولا مؤثّر إلَّا هِو وحينئذ ينقطع نظره عن هذه الممكنات ويبقى مشغول القلب بالمؤثّر الحقيقي فإنّه إن كان قد وضع الأسباب بحيث يتأدى إلى هذا المطلوب فهذا الشيء يحصل وإن كان قد وضع بحيث لا يقضى إلى حصول هذا الشيء لم يحصل وبهذا الطريق ينقطع نظره عن الكلِّ ولا يبقى في قلبه التفات إلى شيء إلَّا إلى الموجد الأول وقد اتَّفق أنَّى كنت أنصح بعض الصبيان في حفظ المال فعارضني وقال: لا يجوز الاعتماد على الجد والجهد بل يجب الاعتماد على قضاء الله وقدره فقلت: هذه كلمة حقّ سمعتها ولكن ما عرفت معناها وذلك لأنَّه لا شبهة أنَّ الكلِّ من اللَّه من الأسباب والمسبِّبات إِنَّا أَنَّهُ سَبَحَانُهُ دَبِّرُ الْأَشْيَاءُ عَلَى قَسَمِينَ: مَنْهَا: مَا جَعَلَ حَدُوثُهُ وحَصُولُهُ مَعَلَّقًا بأسباب معلومة ومنها: ما يحدثه من غير واسطة هذه الأسباب أمّا القسم الأوّل: فهو حوادث هذا العالم الأسفل وأمّا القسم الثاني: فهو حوادث العالم الأعلى فمن طلب حوادث هذا العالم الأسفل وأراد حصولها لا من الأسباب الَّتِي عَيَّنَهَا اللَّهِ تَعَالَى لَهَا كَانَ هَذَا الشَّخْصِ مَخَالَفًا لتَدْبِيرِ اللَّهُ وَمَنَازَعَا لَهُ لأَنَّهُ تعالى حكم بحدوث هذه الأمور بناء على أسباب معيّنة معلومة لحصول المسبّبات وأنت تريد تحصيلها لا من تلك الأسباب وهذا خطاء فهذا هو الكلام في تحقيق الإعراض والإقبال عن غير الله وإلى الله فتأمل.

﴿ أَفَنَ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَنَابِ أَفَانَتَ تُنفِدُ مَن فِي ٱلنَّادِ ﴿ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱلْقَوَا رَبَّهُمْ ﴾ بين سبحانه هذه الآية للنبي كَلَا الحرصه على إسلام المشركين. والمعنى أنك لا تقدر على إدخال الإسلام في قلوبهم فلا عليك إذا لم يؤمنوا فإنّما أتوا ذلك من قبل نفوسهم وهذا كقوله: ﴿ فَلَمَلَّكَ بَدَخِعٌ نَفْسَكَ عَلَىٰ اللَّهُ لَكُولُهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَّا عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

مَاتَنهِ مِنْ اللّهِ، وقيل: تقدير الآية أ فمن وجب عليه وعيد اللّه بالعقاب أ فأنت تخلصه من النار فاكتفى بذكر ﴿ مَن فِي اَلنّادِ ﴾ عن الضمير العائد إلى المبتدء وأتى بالاستفهام مرتين توكيدا للتنبيه على المعنى قال ابن الأنباري: الوقف في الآية على قوله: ﴿ كُلِمَةُ الْعَذَابِ ﴾ والتقدير: كمن وجبت له الجنّة.

﴿ لَكُنِ الَّذِينَ الْقَوَّا رَبَّهُمْ لَمُنَ ثُرَقَ ﴾ أي: قصور في الجنّة ﴿ يَن فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ النّادِ وَمِن مَبْنِيّةً ﴾ وهذه الآية في مقابلة قوله تعالى: ﴿ لَمُنمَ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ النّادِ وَمِن مَنْ لِللَّهُ فَإِنّ فِي الْجَنّة منازل رفيعة بعضها فوق بعض وذلك أن النظر من المغرف إلى الخضر والمياه والجنان أشهى وألذ ﴿ غَرِي مِن تَعْنِهَا ﴾ أي: من تحدث الغرف ﴿ الْأَنْهُ لَذِي وَعَدْهُمُ اللّهُ تلك الغرف والمنازل وعدا ﴿ لَا يُغِلِكُ اللّهِ الْمُوفِ والمنازل وعدا ﴿ لَا يُغْلِكُ اللّهُ الْمِيعَادَ ﴾ ميعاده الذي وعده.

آلَمْ نَرَ أَنَّ اللهُ آزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا لَهُ مَسَلَكُهُ بَنَيِبَعَ فِ ٱلْأَرْضِ ثُمَّ بَغْنِجُ بِهِ. زَرْعًا لَخُنْ الْمَرْدُهُ مُ اللّهِ أَنْ اللّهُ مُصَافِحًا لَا ثَمْ اللّهِ الْمَرْدُهُ اللّهِ اللّهُ مَيْنِ اللّهُ اللهُ اللللهُ اللهُ ا

لمًا قدَّم سبحانه الدعوة إلى التوحيد في الآيات السابقة عقبه بذكر

ا ـ سورة الكهف: ٦.

الدلائل فقال يخاطب النبي ﷺ وإن كان المراد جميع المكلّفين ـ بقوله: ﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَلَةِ مَلَهُ ﴾ أي: مطرا ﴿ فَسَلَكُمُ ﴾ أي: فأدخل ذلك الماء ﴿ بَنَهِيمَ فِ الأَرْضِ ﴾ مثل العيون والقنى والآبار وينبوع الموضع الذي يفور منه الماء.

وَمُنُوفَهُ مِن البرّ والشعير والأرز وغيرها من الخضر وأصغر وأبيض وأحمر وصنوفه من البرّ والشعير والأرز وغيرها من أخضر وأصغر وأبيض وأحمر واللون يطلق على الأصناف وعلى الألوان. ﴿ مُ يَوبِيمُ ﴾ أي: يجف لأنه إذا تم جفافه جاز أن ينفصل عن منابته وإن لم تتفرق أجزاؤه فتلك الأجزاء كأنّها هاجت لأن تتفرق ثم يصير حطاماً يابساً. ﴿ إِنّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِأُولِي الْأَلْبَ ﴾ لأن من شاهد هذه الأحوال في النبات من الشعير علم أن أحوال الحيوان والإنسان كذلك وأنه وإن طال عمره فلا بد له من الانتهاء إلى أن يصير منحطم الأجزاء فلما شاهد هذه الحالة فحينئذ تعظم نفرته من الدنيا وطيّباتها ورغب في الآخرة وعلم قوله تعالى: ﴿ كُمّا بَدَأَكُمْ تَمُودُونَ ﴾ (أ) وينابيع منصوب بنزع الخافض والتقدير: في ينابيع.

﴿ أَفَهُنَ شَرَحَ اللّهُ صَدِّرَهُ لِلْإِسْلَامِ ﴾ أي: وستع قلبه لقبول الإسلام والثبات عليه وشرح الصدر يحصل بقوة الأدلة ﴿ فَهُو عَلَى نُورٍ ﴾ ودلالة وهدى ﴿ يَن ﴾ توفيق ﴿ رَبِهِ ، وهله سبحانه الدليل بالنور لأن بها يعرف النحق كما بالنور يعرف امور الدنيا. ﴿ فَوَيْلٌ لِلْقَنْسِيَةِ قُلُوبُهُم ﴾ وفي الآية حذف وتقديره: كمن هو قاسي القلب ويدل على المحذوف ﴿ فَوَيْلٌ لِلْقَنْسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ اللّهِ ﴾ وهم الذين ألفوا الكفر وتصلّبت قلوبهم حتى لا ينفع فيها وعظ ولا ترغيب ولا ترهيب ولا يهتدي لقراءة القرآن وذكر اللّه.

١ـ سورة الأعراف: ٢٩.

واعلم أن جواهر النفوس تختلف ماهيّاتها بالملكات الطيّبة والخبيثة فتصير بعضها خيرة نورانيّة شريفة مائلة إلى الإلهيّات عظيمة الرغبة في الاتصال بالروحانيّات وبعضها نذلة خسيسة مائلة إلى الجسمانيّات وهذا التفاوت حاصل في جواهر النفوس البشريّة وهو المراد من شرح الصدور وقسوة القلوب ولهذا السبب تختلف جواهر النفوس فإن الفاعل الواحد تختلف أفعاله بحسب اختلاف القوابل كنور الشمس يسود وجه القصار ويبيض ثوبه وكذلك حرارة الشمس تلين الشمع وتعقد الملح وقد نرى إنسانا واحدا يذكر كلاما واحدا في مجلس واحد فيستطيبه واحد ويستكرهه آخر وما ذاك إلّا من اختلاف جواهر النفوس.

﴿ أُوْلَٰتِكَ فِي ضَلَالِ مُّهِينٍ ﴾ وفي عدول عن الحق واضح.

وَاللّهُ نَزَلَ لَحْسَنَ لَلْمَدِيثِ ﴾ القرآن سمّاه الله دحديثاً والكلام سمّي حديثاً كما يسمّى كلام النبيّ حديثاً والقرآن كلام الله ولأنه حديث النزول بعد الكتب المنزلة على الأنبياء وهو أحسن الحديث لفرط فصاحته وإعجازه واشتماله على جميع ما يحتاج المكلف من الأحكام.

وفي الآية دلالة على حدوث الكلام لأن الحديث لا بد وأن يكون حادثا بل لفظ الحديث أقوى دلالة في الحدوث من الحادث والشيء إمّا أن يكون حادثا أو قديماً وليس مرتبة بين الحادث والقديم.

﴿ كِنَنَهَا مُتَشَنِهَا ﴾ يشبه بعضه بعضاً ويصدق بعضه بعضاً وقيل: معناه إنّه يشبه كتب الله المتقدّمة وإن كان أكمل وأنفع وأعم ﴿ مَتَانِى نَقْشَعِرُ مِنّهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُم ﴾ سمّي القرآن بذلك لأنّه يثنى فيه بعض القصص والأخبار والأحكام والمواعظ بضروب البيان ويشنى في التلاوة فلا يمل لحسن مسموعه ﴿ نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ ﴾ أي: تأخذهم قشعريرة خوفا مما في

القرآن من الوعيد ﴿ ثُمَّ تَلِينَ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ اللهِ إذا سمعوا ما فيه من الوعد بالثواب والرحمة وتطمئن وتسكن قلوبهم إلى ذكر الله الجنة والثواب وإن العارفين إذا نظروا إلى عالم الجلال طاشوا وإن لاح لهم أثر من عالم الجمال عاشوا.

وتركيب لفظ القشعريرة من حروف التقشّع وهو الأديم اليابس مضموما إليها حرف رابع وهو «الراء» ليكون رباعيًا ودالًا على زيادة المعنى يقال: اقشعر جلده من الخوف ووقف شعره وذلك مثل في شدة الخوف روي عن عبّاس بن عبد المطلب أن النبي عليه قال: إذا اقشعر جلد العبد من خشية الله تحات عنه ذنوبه كما يتحات عن الشجرة اليابسة ورقها. وهذا المعنى نعت لأولياء الله نعتهم الله بأن تقشعر جلودهم وتطمئن قلوبهم إلى ذكر الله ولم ينعتهم بذهاب عقولهم والغشيان عليهم إنّما ذلك في أهل البدع من المتصوفة وهو من الشيطان (۱).

وَذَلِكَ ﴾ يعني القرآن وهُدك الله يهدى يهد من يَشَاهُ ﴾ من عباده بما نصب فيه من الأدلة وهم الله ين آتاهم القرآن من امة محمد وتدبروا في دلائل القرآن واهتدوا بها. ووَمَن يُصَلِل الله ﴾ عن طريق الجنة بسبب عدم قبول القرآن والهداية وفا لله مِن هَادٍ ﴾ أي: لا يقدر على هدايته أحد عن الجبّائيّ وقيل: معناه من ضلّ عن رحمة الله وعن الله فلا هادي له يقال: أضللت بعيري إذا ضلّ وقيل: معناه من يضلله عن زيادة الهدى والألطاف بكفره لا لطف له لأن الكافر لا لطف له.

﴿ أَفَمَن يَنَقِى بِوَجْهِهِ مُثَوَّة ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيْنَةِ ﴾ أي: أ فحال من يتّقي بوجهه ويدفع عذاب النار بوجهه يوم القيامة كحال من يأتي آمنا لا تمسته النار

١\_مجمع البيان، ج٨ ص٣٩٥. وبحارالانوار، ج٧٧. ص٣٤٦.

أي: لا عيب في الجماعة إلّا هذا وهو عين المدح في الشجاعة فالمعنى أنّه لا عيب فيهم بوجه من الوجوه في الشجاعة فكذا هنا أي: لا يقدرون على الاتّقاء من العذاب بوجه من الوجوه إلّا بالوجه وهو ليس باتّقاء فليس لهم قدرة على الاتّقاء البتّة وإن الذي يلقى في النار يداه مغلولة إلى عنقه ولا يتهيّأ له أن يتّقى النار إلّا بوجهه كيف حاله؟

ويالجملة فجواب الاستفهام محذوف وتقديره: أفمن يِتَقي بوجهه سوء العذاب يوم القيامة كمن هو آمن من العذاب فحذف الخبر كما حذف في نظائره.

﴿ وَمِلَى النَّطْلِمِينَ ذُوقُولُ مَا كَبُنُمُ تَكْمِبُونَ ﴾ والقائل خزنة النار لهم أي: جزاء ما كسبتموه من المعاصي.

ثمَّ أخبر سبحانه عن أمثال هؤلاء الكفَّار من الأمم الماضية فقال: ﴿ كُنَّبَ اللَّهِ مِن اللَّهِ وَجَحَدُوا رَسَلُه ﴿ فَأَلَنَهُمُ ٱلْمَـذَابُ ﴾ عاجلا ﴿ مِنْ خَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ وهم آمنون غافلون.

فَأَذَا فَهُمُ اللَّهُ الْخِزَى فِى الْحَبَوْةِ الدُّنَيَّ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ (\*\* وَلَقَدُ مَنَرَبْنَ الِلنَّاسِ فِى هَذَا الْقُرْمَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ لَّعَلَّهُمْ يَنَذَكَّرُونَ (\*\*)

فَرْةَانًا عَرَبِيًّا غَبْرَ ذِى عِوجٍ لَّعَلَّهُمْ يَنَقُونَ (\*\*) ضَرَبَ اللَّهُ مَنَاكُ رَبُّهُكُ فِيهِ شُرَّكَاتُهُ مُلَتَنكِمُنُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ بَسْتَوِيَكِنِ مَثَلًا الْحَمَّدُ لِلَهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَلِنَهُم مَّيِتُونَ ﴿ اللَّهُ إِلَّكُمْ بَوْمَ الْفِيكَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْنَصِمُونَ ﴾ ﴿ وَلَكَ مَيِّتُ وَلِنَهُم مَّيِتُونَ ﴾ ثُمَّ إِلَّكُمْ بَوْمَ الْفِيكَمَةِ

ثم أخبر سبحانه عما فعله بالأمم المكذّبة بأن قال:

﴿ فَأَذَاقَهُمُ آفَةً لَلْخِرَى ﴾ أي: الذلّ والهوان في الحياة الدنيا ﴿ وَلَقَذَابُ ٱلْآيِخِرَةِ أَكْبَرُ ﴾ أي: أعظم وأشد ﴿ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ كيفيّة عذاب الآخرة.

﴿ وَلَقَدُ مَنَرَبُنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَّعَلَّهُمْ بَنَذَكَّرُونَ ﴾ سمّي ذكر الأمم السابقة «مثلا» كما قال: ﴿ وَتَبَيَّنَ لَحَكُمْ كَفَ فَعَكُنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ أو المعنى: إنّا وصفنا وبيّنًا للناس في هذا القرآن كلّما يحتاجون إليه من مصالح دينهم ودنياهم لكي يتذكروا ويتدبّروا فيعتبروا.

﴿ فُرْمَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِى عِوَجٍ ﴾ ليس فيه اعوجاج وميل عن الحق بل هو مستقيم موصل إلى الحق ﴿ لَمُتَلَّهُمْ يَنَقُونَ ﴾ المعاصي وفي الآية دلالة على أن أفعال الله وأحكامه معلّلة وأنه سبحانه يريد من الكلّ الإيمان والمعرفة لأن قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ ﴾ مشعر بالتعليل وكذلك ﴿ لَتَلَهُمْ بَلَقُونَ ﴾.

وأيضا الآية تدلّ على حدوث الكلام لأن الشيء اللّذي يؤتى به لغرض أخر يكون محدثا لأن القديم هو الّذي يكون موجودا في الأزل وهذا يمتنع أن يقال: إنّه إنّما أتى به لغرض كذا وكذا وبالجملة وصف القرآن بالاستقامة وعدم الاعوجاج وكونه ﴿ قُرْمَانًا ﴾ والمراد كونه متلوا في المحاريب والأمكنة الشريفة وكونه ﴿ عَرَبِيًا ﴾ قد أعجز الصفحاء عن معارضته.

﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَبُّهُ فِيهِ شُرَّكَاتُهُ مُتَشَكِمُونَ ﴾ ضرب سبحانه هذا المثل للمشركين الذين يعبدون الآلهة فحالهم كحال رجل قد اشترك في ذلك

١-سورة ابراهيم: 20.

الرجل موالي كثيرة وهم شركاء في ملكيته وبينهم تنازع واختلاف كثير فهذا المولى يأمره بأمر وذلك ينهاه وينازع كل واحد منهم ويدعي أنه عبده وهم يتجاذبونه في حوائجهم والرجل متحيّر في أمره فكلّما أرضى واحدا غضب الباقون وإذا احتاج العبد إلى أمر أو رزق ومعاش فكل واحد منهم يرده إلى الأخر فهو يتحيّر في أمره لا يعرف أيهم أولى بأن يطلب رضاه وأيهم يقيم بحوائجه فهو لهذا السبب في عذاب دائم وتعب مقيم. والشكس سوء الخلق.

فهذا مثل المشرك الذي يجعل لله شريكا في العبادة ويجعل له الآلهة وأمّا المؤمن الموحّد الذي يعبد الله ويطيعه وحده كمثل رجل له مخدوم واحد يخدمه على سبيل الإخلاص وذلك المخدوم يعينه على مهمّاته فأيّ هذين العبدين أحسن حالا وأحمد شأنا؟ وهو المراد بقوله: ﴿وَرَجُلا سَلَمًا لَرَجُلٍ ﴾ وقرئ «سالما» أي: ذو سلامة وتسليم وهذا مثل ضرب الله في قبح الشرك وتحسين التوحيد.

وَهَلْ يَسْتَوِيَهِ مَثَلًا ﴾ أي: هل يستوي هذان الرجلان صفة في حسن العاقبة أي: لا يستويان ثمّ قال: وَالْحَمَدُ يَتِّو ﴾ فتكون العبوديّة والحمد والمستحق للثناء هو الله لأنه المالك الواحد والمنعم الحقيقيّ ويمكن أن يكون والخبرة بمعنى الأمر أي: احمدوا الله وَبَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ حقيقة نعمة التوحيد.

فإن قيل: هذا المثل لا ينطبق على عبادة الأصنام لأنَّها جمادات وليس بينها مشاكسة ومنازعة؟

فالجواب أن عبدة الأصنام منهم من يقول: هذه الأصنام تماثيل الكواكب السبعة ثم إن القوم يثبتون الكواكب السبعة ثم إن القوم يثبتون بين هذه الكواكب منازعة ومشاكسة آلا ترى أنّهم يقولون: زحل هو النحس

الأعظم والمشتري هو السعد الأعظم ومنهم من يقول: هذه الأصنام تماثيل الأرواح الفلكيّة والقائلون بهذا القول زعموا أن كلّ نوع من أنواع حوادث هذا العالم يتعلّق بروح من الأرواح السماويّة وحينئذ يحصل بين تلك الأرواح مخالفات في المقتضي ومشاكسة فالمثل حينئذ مطابق ومنهم من يقول: هذه الأصنام تماثيل الأشخاص من الصلحاء والعلماء الذين مضوا فهم يعبدون هذه التماثيل ليصيروا أولئك الأشخاص شفعاء لهم عند الله والقائلون بهذا القول: يزعم كلّ طائفة منهم أن المحق هو ذلك الرجل الذي هو على دينه وأن من سواه مبطل فعلى هذا أيضا ينطبق المثال.

﴿ إِنَّكَ مَيِتٌ وَإِنَّهُم مَيْتُونَ ﴾ بين سبحانه المقام الّذي ينبين فيه المبطل من المحق فقال: إنّ عاقبتك وعاقبة هؤلاء الموت فحينئذ يتبيّن الحقّ من الباطل.

﴿ نُمَّ إِلَّكُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْنَصِمُونَ ﴾ والاختصام يكون بنين المهتدين والضالين والصادقين والكاذبين وقيل: يقع الاختصام بين أهل القبلة قال أبو سعيد الخدري في هذه الآية: كنَّا نقول: ربّنا واحد ونبيّنا واحد وديننا واحد فما هذا الاختصام؟ فلمّا وقعت صفين وشد بعضنا على بعض بالسيوف قلنا: نعم هو هذا.

فَمَنْ أَظُلُمُ مِثَن كَذَبَ عَلَى اللّهِ وَكَذَّبَ بِالعِسْدَقِ إِذْ جَآءُهُۥ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوى لِلْكَنفِينَ ۞ وَالّذِى جَآة بِالعِسْدَقِ وَمَسَدَّقَ بِهِ الْوَلَيْكَ جَهَنَّمَ مَثُوى لِلْكَنفِينَ ۞ فَالّذِى جَآة بِالعِسْدَقِ وَمَسَدَّقَ بِهِ أُولَيْهِكَ هُمُ الْمُنْقُونَ ۞ فَمُم مَا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِيمٌ ذَاكِ جَزَآة الْمُحْسِنِينَ هُمُ الْمُنْقُونَ ۞ لِيُحْسَنِينَ اللّهُ عَنهُمْ أَمْوا الّذِى عَيلُوا وَيَجْزِيهُمْ أَجْرَهُ بِالْحَسَنِ اللّهِ عَنهُمْ أَمْوا الّذِى عَيلُوا وَيَجْزِيهُمْ أَجْرَهُم بِالْحَسَنِ اللّهِ عَنهُمْ أَمْوا اللّهِ عَنهُمْ أَمْوا اللّهِ عَلَيْهِ وَيَجْزِيهُمْ أَوْلَ بِعْمَلُونَ ۞

ثم بين نوعاً آخر من قبائح أفعال المشركين وهو أنّهم أثبتوا لله ولدا وشركاء أو أنّهم مصرّون على تكذيب الصادقين والأنبياء ويكذّبون محمّدا الماليّية فأردف تكذيبهم بالوعيد فقال: ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّـمَ مَثْوَى لِلْكَنفِرِينَ ﴾ ومقراً ﴿ وَلَكَنفِرِينَ ﴾ ومقراً ﴿ لِلْكَنفِرِينَ ﴾ والقرآن ﴿ إِنْهَ لَكُنفِرِينَ ﴾ والقرآن ﴿ إِنْهُ لَلْكَنفِرِينَ ﴾ والقرآن ﴿ إِنْهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِيُولِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

و وَالَّذِى جَاءَ بِالصِّدَقِ ﴾ قيل: الذي جاء بالصدق محمد المُواثِقُ جاء بالقرآن و وَاللَّهُ وَصَدَّقُونَ فَعُمُ بِالقرآن و وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا

وإنَّ الَّذِي جاءت بفلج دمـاؤهم هـم القوم كِلَّ القوم يا امّ خالد

الا ترى أنّه عاد إليه ضمير الجمع وقيل: الّذي جاء بالصدق محمد ﷺ وصدّق به، المراد عليّ بن أبي طالب الله عن مجاهد ورواه الضحّاك عن ابن عبّاس وهو المرويّ عن أثمّة الهدى من آل محمّد ﷺ خزنة العلم (۱).

﴿ لِيُحْكَفِرَ اللَّهُ عَنْهُمْ آسَوَا ٱلَّذِى عَمِلُوا ﴾ قبل: اللام في ليكفّر من صلة قوله: ﴿ لَهُمْ مَنَا وَالْمَعْنَى أَنَّهُ لَمَّا وَعَدَهُمْ بِمَا يَشَاءُونَ جزاء على قوله: ﴿ لَمُمْ مَنَّا يَشَاءُونَ جزاء على

١- مجمع البيان، ج٨، ص ٢٩٩، والطرائف، ص٧٩، وتفسير الصافي، ج٤، ص٣٢٢.

إحسانهم أثبت وحقّق الثواب لهم بتكفير السيئات الّتي عملوها قبل الإيمان وقيل: اللام للقسم والتقدير: والله ليكفّرن فحذف النون وكسرت اللام أي: يسقط الله عنهم عقاب الشرك والمعاصي الّتي فعلوها قبل ذلك مقابل إيمانهم وتصديقهم ورجوعهم إلى الله.

واعلم أن مقاتلا شيخ المرجئة وهم الذين يقولون: لا يضر شيء من المعاصي مع الإيمان كما لا ينفع شيء من الطاعات مع الكفر واحتج بهذه الآية فقال: إنها تدل على أن من صدق الأنبياء فإنه تعالى يكفر عنهم أسوء الذي عملوا وقال: إن ظاهر الآية يدل على أن التكفير حصل في حال ما وصفهم الله بالتقوى وهو التقوى من الشرك وإذا كان كذلك وجب أن يكون المراد منه الكبائر التي بأتي بها بعد الإيمان والآية تنصيص على أنه يكفر عنهم بعد إيمانهم أسوء ما يأتون به وذلك هو الكبائر.

أقول: وفي هذا الكلام نظر لأنّه من أين ثبت أنّ المراد من التقوى في الآية التقوى من المعاصي فتأمّل.

﴿ وَيَجَزِيَهُمْ أَجْرَهُمْ ﴾ وثوابهم ﴿ يِلْمَسَنِ ٱلَّذِى صَحَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ بالفرائض والنوافل فهي أحسن أعمالهم لأن عمل المباح وإن كان حسنا لكن لا يستحق به ثواب ولا مدح.

وهاهنا بحث وهو قوله للمصدقين ووعدهم بقوله: ﴿ لَمُهُمْ مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِيمٌ ﴾ وهذا الوعد يدخل فيه كلّ ما يرغب المكلّف فيه ولا شك أن الكمال أمر محبوب لذاته مرغوب فيه وأهل الجنّة لا شك أنهم عقلاء فإذا شاهدوا الدرجات العالية الّتي هي للأنبياء وأكابر الأولياء عرفوا أنها خيرات عالية ودرجات كاملة والعلم بالشيء من حيث إنّه كمال وخير يوجب الميل إليه والرغبة فإذا كان كذلك فهم يشاءون حصول تلك الدرجات لأنفسهم

فوجب حصولها لهم بحكم هذه الآية أيضا وليس يحصل لهم يقينا فلو لم يحصل لهم ذلك المراد كانوا في الغصّة ووحشة القلب.

فالجواب أن أحوال أهل الآخرة بخلاف أحوالهم في الدنيا فيزيل الله عن قلوبهم الحقد والحسد والطمع.

وفي الآية بحث آخر وهو أن بعض الناس تمسكوا بهذه الآية في أن المؤمنين يرون الله تعالى عن ذلك وذلك لقوله: ﴿ لَمُهُمْ مَّا يَشَاَهُونَ عِندَ رَبِيمٌ ﴾ لأن الرؤية أعظم وجوه التجلّي وزوال الحجاب ولا شك أنها حالة مطلوبة والنص يقتضي حصول كلما شاؤوه وأرادوه.

وأجيب بأن هذا الكلام باطل لأنه لما علم أن هذا المطلوب ممتنع الوجود بعينه فإنه يتوك طلبه لا لأجل عدم المقتضي للطلب بل لقيام المانع وهو كونه ممتنعا في نفسه فإذا تحقّق الامتناع لهم وجودا سلب المقتضي فهم لا يشاءون أمرا ممتنعا لأنهم عقلاء وللمسألة جواب آخر وهو أن الله سبحانه يزيل عن قلوبهم هذه الإشاءة فلا يشتهون هذا الأمر حتى تقول: إن ترك الطلب للمانع والطلب والميل باق إنتهى.

البَسَ اللهُ بِكَانِ عَبْدَةً وَيُعَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ وَمَن يُعْسَلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِن مُنْ اللهُ اللهُ اللهُ فَمَا لَهُ مِن مُعْسِلٌ اللهَ اللهَ عَلَى السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لِمَا يَعُولُ مِن دُونِ اللهِ إِنْ أَرَادَنِي اللهُ بِعُنْمٍ هَلْ لَمَن كَانَا مُنْ مُنْهُ مُن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِنْ اللهُ مِنْمَ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْمَ اللهُ مُن مُن اللهُ مِن اللهُ مِنْ اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ الل

## يُخْزِينِهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَاتٌ مُّغِيمٌ 💮

كانت الكفّار تخيفه ﷺ بالأوثان الّتي كانوا يعبدونها وكانوا يقولون له يُؤيِّ إِنّ آلهتنا تمسك بالضرّ فحسم اللّه سبحانه مادة قولهم بقوله: ﴿ اَلْيَسَ اللّهُ بِكَافِ ﴾ من يعبده وإن آلهتهم لا تضر ولا تنفع. ﴿ وَيُحْوِفُونَكَ بِاللّهِ عِنْ اللّهِ يَكَافِ ﴾ من يعبده وإن آلهتهم لا تضرّ ولا تنفع. ﴿ وَيُحْوِفُونَكَ بِاللّهِ عِنْ اللّهِ يَعْنِي آلهتهم ولعل المراد بالعبد في الآية العباد والمقصود الأنبياء كما كفى نوحا من الغرق وإبراهيم من النار ويونس ردّ فهو كافيك كما كفى الأنبياء قبلك، قيل: إنّه لمّا قصد خالد لكسر الأصنام بأمر النبي يَنْ قالوا: إيّاك يا خالد فبأسها شديد فضرب خالد أنفها بالفاس وهشمها وقال: كفرانك يا عزى لا سبحانك، سبحان من أهانك، إنّي رأيت اللّه قد أهانك.

﴿ وَمَن يُعْسَلِلِ أَللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَمَا ﴾ أي: من أضلَه الله عن طريق الجنّة بكفره ومعاصيه فليس له هاد يهديه إليها وقيل: معناه إن من وصفه بأنّه ضال إذا ضل هو عن طريق الحق فليس له من إله هادياً وقيل: معناه من يحرمه الله عن زيادات الهدى فليس له زائد.

﴿ وَمَن يَهْدِ أَفَّهُ فَا لَهُ مِن تُعِنلِ ﴾ أي: من يهديه الله وحذف والهاء المما حذف في قوله: ﴿ أَهَنَذَا أَلَزِي بَمَتَ أَفَةً رَسُولًا ﴾ (١) لدلالة الكلام إلى طريق الجنّة فلا أحد يضلّه عنها وقيل: من بلغ استحقاق زيادات الهدى بصالح أعماله فقد ارتفع عن تأثير الوسواس ﴿ أَلِنَسَ اللّهُ مِمَزِيزٍ ﴾ أي: غالب قادر لا يقدر أحد على مغالبته ﴿ زي أَنِقَامٍ ﴾ من أعدائه الجاحدين لنعمه.

ثمّ قال: لنبيّه ﷺ: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم ﴾ يا محمد ﴿ مَن خَلَقَ السَّمَوَتِ
وَالْأَرْضَ ﴾ وأوجدها بعد أن كانت معدومة ﴿ يَتُولُنَ الله ﴾ الفاعل لذلك
لأنهم مع عبادتهم الأوثان يقرّون بذلك.

١\_سورة الفرقان: ٤١.

فرد عليهم سبحانه بأن ما يعبدونه من دون الله لا يملك كشف السوء والضرّ عنهم فقال: ﴿ قُلْ ﴾ لهم: ﴿ أَفَرَهَ يَشُد مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ أَلِلَهِ إِنْ أَرَادَنِي الله والضرّ عنهم فقال: ﴿ قُلْ ﴾ لهم: ﴿ أَفَرَهَ يَشُد مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ أَلِلهِ إِنْ أَرَادَنِي الله والمرض أو فقر أو بلاء أو شدة ﴿ هَلَ هُنَّ كَثَيْفِتْ مُنْهَ وَ أَرَادَنِي وَمُرَّدِهِ أَو أَرَادَنِي وَلَمْراد أَنْ هذه الأصنام لا قدرة لها على الخير والشرر.

وحاصل المعنى أخبروني أن آلهتكم إن أراد الله أن يصيبني بضر هل يكشفن عنّي ذلك الضر أو أراد الله أن ينفعني بخير هل تمنعني آلهتكم بحيث لا يصلني ذلك الخير فإذا كان الأمر كذلك وآلهتكم عاجزة عن إيصال النفع ودفع الأذى فكيف يستحقّون العبادة فحينئذ الاعتماد على عبادة الله.

وَقُلْ عَنِي اللّهُ عَلَيْهِ يَتُوَكُلُ الْمُتُوكِلُونَ ﴾ ويفوضون إليه أمورهم ووجه عبادتهم. ولمنا أورد الله عليهم هذه الحجة الواضحة قال على سبيل التهديد: وَقُلُ ﴾ يا محمد ﴿ يَكُونُ وَعَمَلُوا عَلَى مَكَانَوْكُمُ إِنّى عَلَولًا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ وعلى على على التهديد: تقلمُون على الله ع

كُنَّهُ مُلْكُ السَّمَلُونَ شَيْعًا وَلَا يَمْفِلُونَ آلَ عَلَى اللَّهُ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَا اللَّهُ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا ا

النظم: ولما كان يعظم على النبي المنظم على الكفر سلّى قلبه النظم: ولما كان يعظم على النبي المنظم المسريف لنفع الناس قلبه المنظم به وجعلنا إنزاله مقرونا بالحق قمن اهتدى به قنفعه يعود إليه ومن ضلّ قضر ضلاله يعود إليه ورما أنت عَليهم مِوَكِيلٍ في ولست مأمورا بأن تحملهم على الإيمان على سبيل القهر والقبول وعدمه مفوض إليهم ولست كفيل إيمانهم.

﴿ الله يَتُولَى الْأَنْفُسُ حِينَ مَوْتِهَا ﴾ المقصود من الآية إتيان الحجة على المشركين ببيان قدرته فإنه المستحق للعبادة دون الهتكم العجزة وإشعار في تشبيه الهداية والإيمان بالحياة واليقظة والكفر والضلال بالموت والنوم فقال: إنّه تعالى يتوفّى الأنفس عند الموت وعند النوم.

قال ابن عبّاس: في بني آدم نفس وروح بينهما مثل شعاع الشمس فالنفس بها العقل والتمييز والروح بها التنفّس والحركة فإذا نام الإنسان قبض الله نفسه ولم يقبض روحه وإذا مات قبض الله روحه ويؤيّده ما رواه العيّاشي عن الباقر لمنته قال: هما من أحد ينام إلا عرجت نفسه إلى السماء وبقيت روحه في بدنه وصار بينهما سبب كشماع القمس فإن أذن الله في قبض الروح وقنى عليه بالموت أجابت الرح النفس وإن لم يأذن أجابت النفس الروح وهو قوله: ﴿ الله عَلَمُ الله الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله الله الله الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله الله الله الله الله ولا تأويل تأويل وما رأت فيما بين السماء والأرض فهو ممّا يخبله الشيطان ولا تأويل تأويل وما رأت فيما بين السماء والأرض فهو ممّا يخبله الشيطان ولا تأويل

له ونسبة التوفّي إلى الملك في بعض الآيات بالمباشرة والمتوفّى هو الله. وبالجملة فمعنى الآية أنّ الله يتوفّى الأنفس وقت موتها وانقضاء آجالها.

عليه بالموت أيضا فالنفس التي قضى عليها الموت يمسكها سبحانه إلى يوم عليه بالموت أيضا فالنفس التي قضى عليها الموت يمسكها سبحانه إلى يوم القيامة ولا تعود إلى الدنيا والتي لم يقض عليها الموت وما بلغ أجلها يرسلها إلى وقت معلوم قدر لها فليس قادر غيره على هذا الأمر والنفس الإنسانية عبارة عن جوهر مشرق روحاني أي: من سنخ عالم الروحانيات لا العناصر إذا تعلق بالبدن حصل ضوؤه في جميع الأعضاء وهو العياة ففي وقت الموت ينقطع ضوؤه عن ظاهر البدن وعن باطنه وأمنا في وقت النوم فإنه ينقطع ضوؤه عن الحواس وظاهر البدن من بعض الوجوه ولا ينقطع ضوؤه عن باطن البدن فالموت والنوم متشابهان من بعض الجهات إلا أن الموت انقطاع ناقص فيشتركان في كون كل واحد منهما توفيا للنفس وهذا التدبير العجيب لا يمكن صدوره إلا عن الخالق القادر وهو المراد من قوله: ﴿ إِنَّ فِي فَلِكَ كُوبُ كُوب

﴿ أَيِرِ الْمُخَدُّولِ مِن دُونِ اللّهِ شُفَعَاةً قُلْ أَوَلَقَ حَكَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيّعًا وَلَا يَمْلِكُونَ شَيّعًا وَلَا المَعْدِ المُعْدِ المُعْدِ المُعْدِ المُعْدِ الله المعتقاد أنّها آلهة مستقلة وإنّما نعبدها لأجل أنّها تماثيل لأشخاص كانوا عند الله من المقربين فنحن نعبدها لأجل الشفاعة فأجاب الله بقوله: ﴿ أَيرِ النّفَاوُ مِن دُونِ اللهِ شُعَمَلًة ﴾ أي: بل اتّخذ قريش من دون إذن الله الأصنام شفعاء تشفع لهم عنده قل يا محمد: ﴿ أَوَلَقَ حَكَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيّعًا وَلَا يَمْوَلُونَ ﴾ والهمزة الله الإستفهام الإنكاري واستقباح هذا الأمر أي: قل لهم: أ تتخذونهم شفعاء ولو كانوا لا يملكون شيئا من الأشياء ولا يعقلون لأنّها جمادات فضلا عن أن

يملكون الشفاعة عند الله وحاصل المعنى: أ يتَخذونهم شفعاء راجين شفاعتهم ولو كانت الآلهة موصوفة بصفة العجز وعدم الإدراك.

﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ الشَّمَأَزَّتَ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ ﴾ قال ابن عبّاس: كان المشركون إذا سمعوا قول «لا إله إلّا اللّه وحده لا شريك له» نفروا من هذا القول لأنهم كانوا يقولون بالتشريك.

وَ وَإِذَا ذَكِرَ الَّذِينَ مِن دُونِهِ ﴾ يعني: الاصنام التي كانوا يعبدونها من دون الله وَإِذَا مُمْ يَسْتَبْوْرُونَ ﴾ ويسرون بحيث يظهرون السرور في وجوههم الخبيثة وحصل النيظ في قلوبهم الفاسدة والاستبشار والاشمئزاز متقابلان بالتضاد. قُلِ اللّهُمَّ فَاطِرَ السّمَنوَتِ وَالاَرْضِ عَلِمَ الْفَيْتِ وَالشّهَدَةِ أَنْتَ تَعَكّمُ بَيْنَ عَبْلَمُ أَلْفَيْتِ وَالشّهَدَةِ أَنْتَ تَعَكّمُ بَيْنَ عِبْلَهُمْ فَاطِرَ السّمَنوَتِ وَالاَرْضِ عَلِمَ الْفَيْتِ وَالشّهَدَةِ أَنْتَ تَعَكّمُ بَيْنَ عِبْلَهُمُ فَا اللّهُمُ فَاللّهُ فِي مَا كَانُوا فِيهِ يَعْفَلِقُونَ ﴿ وَ وَلَوْ أَنَّ لِلّذِينَ فَلْكُوا مَا فِي الأَرْضِ عَلِمَ الْفَيْتِ وَلَوْ أَنَّ لِلّذِينَ فَلْكُوا مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ مَا كَانُوا بِهِم مَا كَانُوا بَعْتَ بِهِم مَا كَانُوا بَعْتَ بِهِم مَا كَانُوا بَعْتَ بِهِم مَا كَانُوا بَعْتَ بَهُ مِن فَيْ وَلَكِنَّ اكْتُرَعُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَاقَ بِهِم مَا كَانُوا بَكُونَ الْكُونَ اللّهُ مَا يَعْتَ فَلَا اللّهِ مَن قَبْلُهُ مَا كَانُوا بَكُونَ الْكُونَ اللّهُ عَلَى عَلْمُ مِن قَلْمَا اللّهِ مَن قَبْلُهُ وَلَا مَن الْإِنْ اللّهُ وَلَكِنَ اكْتُوا فَي مَا كَانُوا بَكُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن فَيْلُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ مِن قَبْلُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن قَبْلُم مَا كَانُوا بَكُونَ الْكُونَ اللّهُ مَا كَانُوا بَكُونَ اللّهُ مَا اللّهِ مِن قَبْلِهِمْ فَمَا أَغْوَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا بَكُونَ اللّهُ مِن قَبْلُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللّهُ مَا كَانُوا بَكُونُ اللّهُ مِن قَبْلُهُمْ مَا كَانُوا بَكُونُ اللّهُ مِن قَبْلُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن قَبْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ ا

ولِمَا صدر من المشركين الاستبشار من ذكر تعدد الآلهة والاشمئزاز من

وصف التوحيد وهو أمر عجيب تشهد فطرة العقل بفساده أمر نبيّه أن يحاكمهم ويدعو بهذا الدعاء: ﴿ قُلِ اللّهُمّ فَاطِرَ السّمَنوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ فقال: قل يا محمّد، أي: يا خالقهما ومنشئهما ويا عالم الغيب والشهادة أي: يا عالم ما غاب علمه عن جميع الخلايق وعالم ما شهدوه وعلموه. ﴿ أَنَ تَمَكُرُ بَيْنَ عِبَادِكَ ﴾ يوم القيامة ﴿ فِي مَا كَانُوا فِيهِ يَعْنَلِقُونَ ﴾ في دار الدنيا من أمر دينهم ودنياهم وتفصل بينهم بالحق في الحقوق والمظالم أي: فاحكم بيني وبين قومي بالحق. وفي هذا بشارة للمؤمنين بالظفر والنعر لأنه سبحانه إنما أمره به للإجابة لا محالة وعن سعيد بن المسيّب أنّه قال: إنّي لأعرف موضع آية لم يقرأها قط فسأل الله شيئا إلّا أعطاه وهي قوله: ﴿ اللّهُ مَا اللّهُ السّينَا إلّا أعطاه وهي قوله: ﴿ اللّهُ مَا اللّهُ ا

ثمَ أخبر سبحانه بوقوع العذاب والعقاب بالكفّار بأمور:

أولها: ﴿ وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَهِيمًا وَمِثْلَهُ مَمَهُ ﴾ زيادة عليه ﴿ لَافْنَدُوا مِن سُوّهِ ٱلْعَلَابِ بَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ أي: إنّ هؤلاء الكفّار لو ملكوا كلّ ما في الأرض من الأموال وملكوا مثله معه لجعلوا الكلّ فدية لأنفسهم من ذلك العذاب الشديد.

والثاني: ﴿ وَبَدَا لَمُتُم مِنَ اللّهِ مَا لَمْ يَكُونُواْ يَخْتَرِبُونَ ﴾ أي: ظهر لهم يوم القيامة من صنوف العذاب ما لم يكونوا يظنّونه وينتظرونه ولم يكن في حسابهم وكما أنّه ﷺ قال في صفة الثواب في الجنّة: فيها ما لا عين رأت ولا اذن سمعت ولا خطر على قلب بشر فكذلك في العقاب حصل مثله.

وثالثها: ﴿ وَيَدَا لَمُتُمْ ﴾ أي: ظهر لهم أيضا ﴿ سَيِّعَاتُ مَا حَكَسَبُوا ﴾ أي: جزاء سيُئات أعمالهم وآثارها ﴿ وَيَعَاقَ ﴾ من كلّ الجوانب ونزل بهم ﴿ مَا كَانُوا بِهِ. يَسْتَهْزِهُ وَنَ ﴾ وهو كلّ ما ينذرهم النبي ﷺ ممتا كانوا ينكرونه ويكذّبون به.

ثم أخبر سبحانه عن شدة تقلّب الإنسان من حال إلى حال وعن عقيدته الفاسدة فقال: ﴿ وَإِذَا مَثَنَ الْإِنسَانَ مُثَرِّ مَكَانًا ﴾ أي: عند وقوع الضرر من الفقر والمرض يفزعون إلى الله ويرون أن دفع ذلك لا يكون إلّا منه. ﴿ مُنَّ إِذَا خَوَلْنَهُ نِشْمَةً ﴾ وهي السعة في المال أو العافية في البدن تفضّلا ﴿ قَالَ إِنّما وجهده أُوبِيْتُهُ، عَلَى عِلْمٍ ﴾ أي: زعم أنّه إنّما حصل ذلك بكسبه وبسبب جده وجهده فإن كان مالا قال: إنّما حصل بكسبي وإن كان صحة قال: إنّما حصل ذلك بسبب العلاج الفلاني وهذا تناقض عظيم لأنه كان في حال العجز والحاجة أضاف إلى الله واستدعى رفعه منه وفي حال السلامة قطعه عن الله وأسنده إلى كسب نفسه وهذا تناقض قبيح.

ثم قال تعالى: ليس الأمر على ما يقولونه ويزعمونه ﴿ بَلَ هِى فِتْنَةً ﴾ أي: بليّة واختبار يبتليه الله بها ليظهر شكره أو صبره فيحازيه بحسبها وقيل: معناه هذه المقالة والعقيدة فتنة لهم لأنّهم بسبب هذا القول يعاقبون عليها ﴿ وَلَلَيْكَ أَكْثَرُهُم لَا يَعْلَمُونَ ﴾ البلوى من النعمى أو لا يعلمون أن النعم كلّها من الله وإن حصل بأسباب من جهة العبد.

فإن قيل: إن لفظ ﴿ النَّعْمَةِ ﴾ مؤنَّنة والضمير في قوله: ﴿ أُورِيتُهُ ﴾ عائلا على النعمة وضمير المذكّر كيف عاد إلى المؤنّث وقال: بعده ﴿ بَلَ هِيَ فِنَا فَمَا السبب فيه والجواب أن التقدير حتّى إذا خولناه شيئا من النعمة فمعنى ﴿ النَّمْوَةُ ﴾ مذكّر فلا جرم جاز الأمران ومعنى التخويل التفضل.

﴿ مَدْ قَالَمُنَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ أي: قد قال مثل هذه الكلمة قارون حيث قال: ﴿ مَنْ أَوْنِينَ لُهُ عِنْدِ عِنْدِى ﴾ أن ﴿ فَمَا أَغْنَىٰ عَنْهُم مَا كَانُوا بَكْسِبُونَ ﴾ ولم

١ سورة القصص: ٧٨.

ينفعهم ما كانوا جمعوه من الأموال بل صارت وبالا عظيما.

فَأْصَابُهُمْ سَيِنَاتُ مَا كُسَبُواْ وَالَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْ هَتَوُلاَهِ سَبُهِمِبُهُمْ سَيِنَاتُ مَا كُسَبُواْ وَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ۞ أَوَلَمْ بَعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ يَبْسُطُ الرِّزِقَ لِمَن يَشَاكُهُ وَيَعْدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَنتِ لِغَوْمِ يُقْمِنُونَ ۞ قُلْ يَعِبَادِى الَّذِينَ آسَرَقُواْ عَلَىٰ وَيَعْدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَنتِ لِغَوْمِ يُقِمِنُونَ ۞ قُلْ يَعِبَادِى الَّذِينَ آسَرَقُواْ عَلَىٰ الفَيْسِهِمُ لَا نَفْ نَظُوا مِن رَخْمَةُ اللّهُ إِنَّ اللّهَ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ جَهِيعًا إِنَّهُ هُو الْغَفُورُ اللّهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَدَابُ ثُمَ لَا النَّحِيمُ ۞ وَالْمِبْوَا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَدَابُ ثُمَ لَا النَّحَرُوبَ وَيَ اللّهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ مِن ذَيْ كُمُ الْعَذَابُ ثُمَ لَا النَّهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمْ لَا اللّهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ بُغْتَةً وَالْتُمْ لَا تَنْعُرُونِ كُلْ إِلَيْكُمْ مِن ذَيْ حَكُمُ الْعَذَابُ ثُمْ لَا الْمَنْ الْمُنْ اللّهُ مَن زَيْحِكُمُ مَن ذَيْ حَكُمُ الْعَذَابُ ثُمْ لَا مَنْ مُؤْولِكُ اللّهُ اللّهُ مَن ذَيْحِكُمُ الْعَذَابُ بُغْتَةً وَالْتُمْ لَا مَنْ مُؤُولِ اللّهُ مِن قَبْلِ أَنْ مَنْ فَرَقِيكُمُ الْعَذَابُ بُغْتَةً وَالْتُمْ لَا مَنْ مُؤْولِكُ اللّهُ مِن فَيْقِيلُ إِلَى اللّهُ مَا لَايَكُونُ مِن قَبْلُولُ اللّهُ وَالْمُعُولُ اللّهُ الْمُؤْلِ اللّهُ الْعَلَالُ اللّهُ مُؤْلِكُ اللّهُ الْعَلَالُ اللّهُ الْعُلُولُ اللّهُ الْعَلَالُ اللّهُ الْعَلَالَ الْعَلَالُ اللّهُ الْمُؤْلِ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ الْعُلُولُ اللّهُ الْعُلُولُ اللّهُ اللّهُ الْعُلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِ اللّهُ الْعُلُولُ اللّهُ اللّهُ الْعُلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللْ

ثم أخبر سبحانه عن حال هؤلاء الكفّار بقوله: ﴿ فَأَمَنَابَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُوا ﴾ أي: أصاب عقاب سيئاتهم فحذف المضاف لدلالة الكلام عليه وإنّما سمّي عقاب سيئاتهم سيئة لازدواج الكلام كفوله: ﴿ وَحَزَقُوا سَيْئَةٍ سَيْئَةٌ مِثْلُهَا ﴾ (١).

﴿ وَاللَّذِينَ ظُلْمُوا مِنْ هَمْتُؤُلاً ﴾ أي: من كفّار قومك ﴿ سَيُعِيبُهُمْ سَيِّنَاتُ مَا كَشُبُوا ﴾ أيضا ﴿ وَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ﴾ ولا يفوتون الله ولا يعجزون الله بالخروج عن قدرته.

﴿ أَوَلَمْ يَعَلَمُواْ أَنَّ أَلَكُ يَبْسُطُ الْرَفِّ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾ أي: يوستع الرزق على من يشاء بحسب ما يعلم من المصلحة والدليل عليه أنا نرى الناس مختلفين في سعة الرزق وضيقه ولا بد له من سبب وذلك السبب ليس هو عقل الرجل وجهله لأنا نرى العاقل في أشد الضيق ونرى الجاهل المريض الضعيف العاجز في أعظم السعة وليس ذلك أيضا لأجل الطبائع والأنجم والأفلاك كما يزعم بعضهم لأن في الساعة التي ولد ذلك

ا ـ سورة الشورى: ٤٠.

الملك الكبير والسلطان القاهر قد ولد فيها أيضا عالم من الناس وعالم من الحيوان غير الإنسان وعالم من النبات ونشاهد حدوث هذه الأشياء الكثيرة في تلك الساعة الواحدة مع كونها مختلفة في السعادة والشقاوة علمنا أنّه ليس المؤثّر في السعادة والشقاوة الطبيعة والطالع لأن الطالع إن كان يقتضي السعد فيقتضي السعد فيقتضي السعد فيقتضي السعد فيقتضي السعد في السعد للملك والصعلوك اقتضاء واحدا ولما بطلت هذه الأقسام والأثر لا يوجد إلّا بالمؤثّر والمعلول بالعلّة علمنا أنّه ليس المؤثّر فيه إلّا اللّه.

قال الشاعر:

ولا النحس يقضي علينــا زحــل وقاضي القضاة تعــالى وجــلً فلا السعد يقضي به المشتري ولكنسه حكسم رب السسماء

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَايَنتِ ﴾ ودلالات واضحات ﴿ لِفَوْمِو كُوْمِنُونَ ﴾ ويصدّقون بتوحيد اللّه لأنّهم المنتفعون.

وَ فَلَ يَعِبَادِى الَّذِينَ آسَرَفُوا عَلَىٰ النَّسِيمَ ﴾ بارتكاب الذنوب ﴿ لا نَشْنَهُوا عَلَىٰ النَّهُ اللّه ﴿ إِنَّ اللّه عَلَىٰ الدُّنوبَ جَبِيعًا إِنَّهُ هُو مِن رَحْمَةِ اللّه ﴿ إِنّ اللّه عَلَىٰ الدَّنوبَ جَبِيعًا إِنَّهُ هُو الْمَعْوَدُ الرَّحِيمُ ﴾ عن ثوبان مولى رسول اللّه عَلَيْتُ قال: «ما احب أنّ لي الدنيا وما فيها بهذه الآية، (''). وعن أمير المؤمنين النه أنّه قال: ما في القرآن آية أوسع من هذه الآية (''). وفي مصحف عبد الله بن مسعود: إنّ الله يغفر الذنوب جميعا لمن يشاء.

قال الرازيّ: إنّ عرف القرآن جار بتخصيص اسم العباد بالمؤمنين قال تعالى: ﴿ وَقَالَ: ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا تَعَالَى: ﴿ وَقِالَ: ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا

١ مجمع البيان، ج٨، ص ٤٠٧، وتقسير الصافي، ج٤، ص ٢٢٦.

٢- المصدر السابق نفسه.

٣ـ سورة الفرقان: ٦٣.

عِبَادُ اللهِ الله وأيضا لفظ مذكور في معرض التعظيم فوجب أن لا يقع إلّا على المؤمنين فظهر من هذه المقدّمات أن قوله: ﴿ يَكِمِبَادِى ﴾ مختص بالمؤمنين ولأن المؤمن هو الذي يعترف بكونه عبد الله وأمّا المشركون فإنّهم في الغالب يسمّون أنفسهم بعبد اللات والعزّى وعبد المسيح.

إذا ثبت هذا فنقول: إنّه تعالى قال: ﴿ الَّذِينَ آَسَرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ ﴾ عام في حق جميع المسرفين ثم قال تعالى: ﴿ إِنَّ آلَةَ يَغْفِرُ ٱللَّنُوبَ جَيِمًا ﴾ وهذا يقتضي كونه تعالى غافرا لجميع الذنوب الصادرة عن المؤمنين.

فإن قيل: إن هذه الآية لا يمكن إجراؤها على ظاهرها وإلّا لزم القطع بكون اللذوب مغفورة قطعا وأنتم لا تقولون به فما هو مدلول هذه الآية لا تقولون به والذي تقولون به لا تدلّ عليه هذه الآية فسقط الاستدلال. وأيضا إنّه قال عقيب هذه الآية: ﴿ وَلَيْبِيرًا لِمَنْ رَبِّكُمْ وَاسْلِمُوا لَهُ مِن قَبّلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْمَدَابُ ثُمّ لَا الْمَيْدِ أَنه غفر جميع المَمنَّك ثُم لا تُعتبُون المراد من أول الآية أنه غفر جميع الذنوب قطعا لما أمر عقيه بالتوبة ولما خوقهم بنزول العذاب عليهم من الذنوب قطعا لما أمر عقيه بالتوبة ولما خوقهم بنزول العذاب عليهم من عيث لا يشعرون. وأيضا لو كان المراد ما يدل عليه ظاهر الآية لكان ذلك إغراء بالمعاصي وإطلاقا في الإقدام عليها وذلك لا يليق بحكمة الله تعالى فعلى هذا وجب أن يحمل معنى الآية على أن يقال: المراد منه التنبيه على أنه فعلى هذا وجب أن يحمل معنى الآية على أن يقال: المراد منه التنبيه على أنه لا يجوز أن يظن العاصي أنّه لا مخلص له من عذاب الله البتّة فإن من اعتقد ذلك فهو قانط من رحمة الله إذ لا أحد من العصاة المذنبين إنّا ومتى تاب ذلك فهو قانط من رحمة الله إذ لا أحد من العصاة المذنبين إنّا ومتى تاب زال عقابه فمعنى قوله: ﴿ إِنَّ المَّة يَعْفِرُ اللَّذُوبَ جَهِيمًا ﴾ أي: بالتوبة والإنابة.

وأمَّا الجواب عن القول: «بأنَّ الآية تقتضي كون كلُّ الذنوب مغفورة

الـ سورة الإنسان: ٦.

قطعاً وأنتم لا تقولون بهه (۱) قلنا: بل نحن نقول به وبيانه أن صيغة ﴿ يَغْفِرُ ﴾ للاستقبال وعندنا أن الله يخرج من النار أهل التوحيد وعلى هذا التقدير فصاحب الكبيرة مغفور له قطعا إمّا قبل الدخول في جهنّم وإمّا بعد الدخول فيها فحينئذ ما خرجنا عن مدلول الآية.

وأمّا قوله: لو صارت الذنوب مغفورة بأسرها لما أمر بالتوبة فالجواب أن التوبة واجبة وحكم لازم على المكلّف وخوف العقاب قائم ولم يحصل القطع بإزالة العقاب بالكلّية بل نقول: لعلّه يعفو مطلقا ولعلّه يعذّب بالنار مدة ثمّ يعفو بعد ذلك انتهى كلام الرازي (٢).

القمي قال: نزلت الآية في شيعة علي بن أبي طالب خاصة (٢٠٠٠ وفي «الكافي» عن الصادق الذي قال: «لقد ذكركم الله في كتابه إذ يقول: ﴿ يَكِمِبَادِى ﴾ الآية، قال: والله ما أراد بهذا غيركم». (٤) وفي «معاني الأخبار» والقمي عن الباقر الذي قال: «وفي شيعة ولد فاطمة بين أنزل الله هذه الآية خاصة». (٥) وفي «المحاسن» عن الصادق الذي قال: «ما على ملة إبراهيم غيركم وما يقبل إلا منكم ولا يغفر الذنوب إلا لكم».

وبالجملة قيل: إنّ الآية نزلت في وحشيّ قاتل حمزة حين أراد أن يسلم وخاف أن لا يقبل توبته فلمًا نزلت الآية أسلم. قال الطبرسي، وهذا لا يصح لأنّ الآية نزلت بمكّة ووحشيّ أسلم بعدها بسنين كثيرة ولكن يمكن أن

ا بل الجواب ان جميعا تأكيد للذنوب والمراد ان الله إذا غفر لمن يشاء يغفر جميع ذنوبه بلا فرق بين كبيرة وكبيرة فلا يقنط احد من غفران بعض كبائرها العظيمة في نفسه، وليس الله ان يغفر بعضها ثم يعذبه ببعضها ولذلك عقبه بقوله: ﴿ وَلَذِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا ﴾: نوبة مما سلف وتسليما لما خلف حتى يغفر لكم جميع ما سلف.

٢ - تفسير الرازي، ج٢٧، ص٢.

٣ تفسيرالقمي، ج٢، ص ٢٥٠، وتفسير الاصفي، ج٢، ص١٠٨٩.

٤\_الكافي، ج٨، ص٣٥، وبحارالانوار، ج٢٤، ص ٢٦٠.

٥\_ تفسير القمي، ج٢، ص٢٥٠. ومعاني الاخبار، ص١٠٧.

يكون قرنت عليه الآية فكانت سبب إسلامه فالله سبحانه يغفر الذنوب جميعا للتأنب لا محالة حيث يقول سبحانه: ﴿ وَهُوَ الَّذِى يَقْبَلُ النَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ. ﴾ (١) فإن مات الموحد من غير توبة فهو في مشيّة اللّه إن شاء عذبه بعدله وإن شاء غفر له بفضله كما قال: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ ﴾ (١)(١).

﴿ وَأَنِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُمْ مِن فَسَلِ أَن يَأْتِكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا نُعَمُّرُونَ ﴾ أي: انقادوا له بالطاعة فينه يأمركم به وقيل معناه: اجعلوا أنفسكم خالصة لقبول دينه وقد حنث سهجانه بهذه الآية على التوبة لكي لا يرتكب الإنسان المعصية ويدع التوبة اتكالا على الآية المتقدّمة.

﴿ وَأَنْحِمُوا لَمْ الْمَالِ اللّهِ عَمْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ والحرام والأمر والنهي وأتى بالعامود به وتوك المنهي عنه وإنّما قال: ﴿ لَمْ الْمَا مَا أَنْزِلَ ﴾ لأنّه أراد بذلك الواجبات والنوافل الّتي هي الطاعات دون المباحات ﴿ وَنِن قَبّلِ أَن يَأْلِيكُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

آن تَقُولَ نَقْشُ بَهَ مَسْرَقُ عَلَىٰ مَا فَرَطَتُ فِي جَسْ اللّهِ وَإِن كُنتُ لِمِنَ الشّخِرِينَ ۞ أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَ اللّهُ مدّىنِي لَكُنتُ مِنَ الْلَهُ عَلَىٰ ۞ أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَ اللّهُ مدّىنِي لَكُنتُ مِنَ اللّهُ عَلِينَ اللّهُ عَلَى اللّهِ وَهُومُهُم اللّهُ اللّهِ وَهُومُهُم اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ وَهُومُهُم اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ وَهُومُهُم اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ وَهُومُهُم اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ وَهُومُهُم اللّهُ اللّهِ وَهُومُهُم اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ وَهُومُهُم اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ وَهُومُهُم اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ا\_سورة التوبة: ١٠٥.

٢ـ سورة النساء: ٤٨ و١١٦.

٣-مجمع البيان، ج١٠ ص ٤٠٨.

ولما أمر الله سبحانه باتباع الطاعات واجتناب المعاصي تحذيرا من نزول العقوبات بين الغرض في ذلك بقوله: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ ﴾ أي: كراهية أن تصيروا إلى حال تقولون فيها: ﴿ بَحَمْرَكَ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِى جَسُ اللّهِ ﴾ أي: يا ندامتي وطول تحسري علي ما ضيّعت من ثواب الله وقصرت في أمر الله والتفريط إهمال ما يجب أن يتقدم فيه حتى يفوت وقتة والجنب القرب أي: في قربه وجواره وهو الجنة في قربه وجواره وهو الجنة وقال الزجاج: أي: فرّطت في طريق الله فيكون الجنب بمعنى الجانب أي: قصرت في الجانب الذي يؤدي إلى مرضاة الله.

وروى العيّاشيّ بالإسناد عن أبى المجارود عن أبي جعفر النه أنه قال: «بعن جنب الله». وفي «المحاسن» عن الباقر النه الله الله الماس حسرة يوم القيامة الذين وصفوا العدل ثمّ خالفوه وهو قوله: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ عَهِهِ. الآية ('). وفي «الكافي» عن الكاظم النه في الآية قال: «جنب الله أمير المؤمنين وكذلك من كان بعده من الأومنياء بالمكان الرفيع إلى أن ينتهي الأمر إلى آخرهم (''). وفي «الإكمال» والعيّاشيّ عن الباقر النه الموضية على الخال» (' وفي «المناقب» عنه وعن أبيه في هذه الآية: «على جنب الله وحجة على الخالى» (أ).

قوله: ﴿ وَإِن كُنتُ لَينَ السَّنجِينَ ﴾ أي: وإن كنت لمن المستهزئين بالنبي الشخ والقرآن وبالمؤمنين في دار الدنيا وقيل: معناه من الساخرين ممن يدعوني إلى الإيمان. ومن الكلمات التي حكى الله عنهم قوله: ﴿ أَوْ تَقُولَ لَوْ اللهُ عَنهم قوله اللهُ عَنهم قوله الأَوْلَ لَوْ اللهُ عَنهم لما لم ينظروا في الأَدلَة

١\_المحاسن، ج١، ص ١٢٠، ويحارالاتوار، ج٢، ص ٢٠.

٢ الكافي، ج ١، ص ١٤٥، ويصائر الدرجات، ص ٨٤.

٣-كمال الدين، ص٣٠٦، ومجمع البيان، ج٨، ص٤١٠.

٤ ـ المناقب، ج٣، ص ٦٤.

وأعرضوا عن القرآن واشتغلوا بالدنيا والأباطيل توهموا أن الله لم يهدهم فقالوا ذلك بالظن وقد رد الله عليهم يقوله: ﴿ يَلَى قَدْ جَآءَتُكَ مَايَنِي ﴾ الآية، وقيل: معناه لو أن الله هدائي إلى النجاة بأن يرديني إلى حال التكليف لكنت ممن يتقي المعاصي عن الجبّائي قال: لأنهم يضطرون يوم القيامة إلى العلم بالحقيقة بأن الله قد هداهم. ﴿ أَوْ تَقُولُ حِينَ تَرَى الْمَذَابُ لَوْ أَنَ لِي حَرَّةُ فَا كُونَ مِن الموحدين فَا لَكُونَ مِن الموحدين فَا لَكُونَ مِن الموحدين فَا لَكُونَ مِن الموحدين المطيعين. ثم أنكر الله قولهم فقال تعالى: ﴿ بَلَقَ قَدْ جَآءَتُكَ ﴾ أي: ليس كما قلت قد جاءتك آياتي أي: حججي ودلالاتي ﴿ فَلَى الشواذَ بكسر الناءات الباعها ﴿ وَاسْتَكُبْرَتَ وَكُنتَ مِن الْكَيْفِينَ ﴾ وقرئ في الشواذ بكسر الناءات باعتبار تأنيث النفس.

﴿ وَيَوْمَ الْقِيكُمَةِ تَرَى الَّذِينَ كَنْبُوا عَلَى اللّهِ ﴾ فزعموا أن له شريكا أو ولدا ﴿ وَيَوْمَ الْقِيكُمَةِ تَرَى الَّذِينَ كَنْبُوا عَلَى اللّهِ فَي اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

وروى العيّاشيّ بإسناده عن خيشمة قال: سمعت أبا عبد اللّه الله يقول: «من حدّث عنا بحديث فنحن سائلوه عنه يوما فإن صدق علينا فإنما يصدق على الله ورسوله الأنّا إذا حدّثنا الا هول: قال فلان وقال فلان إنّما هول: قال الله وقال رسوله، ثمّ تلا هذه الآية ﴿ وَيَوْمَ ٱلْفِيكَمَةِ تَرَى ٱلْفِيكَ ﴾ الآية، ثمّ أشار خيثمة إلى أذنيه فقال: صمّتا إن لم أكن سمعته.

وعن سودة بن كليب قال: سألت أبا جعفر للنافي عن هذه الآية فقال: «هو إمام انتحل إمامته ليست له من الله». قلت: وإن كان علويًا قال النافي: «وإن كان علويًا» قلت: وإن كان فاطميًا قال النافية: «وإن كان فاطميًا».

وَيُنَجِى اللَّهُ ٱلَّذِينَ اتَّـعَوْا بِمَفَازَةِ بِهِ لَا يَمَسُّهُمُ ٱلسُّوَّهُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ

لمَا أخبر سبحانه في الآية السابقة حال الكفّار عقبه بذكر حال الأتقياء الأبرار فقال: ﴿ وَيُسَيِّقِ اللّهُ الَّذِينَ اتَقَوَّا ﴾ معاصيه خوفا من عقابه ﴿ يِمَفَانَتِهِم ﴾ أي: بمنجاتهم وقرئ ﴿ يِمَفَانَتِهِم على أن المصادر قد تجمع إذا اختلف أجناسها وأصل الفوز النجاة وبذلك سمّيت المفازة على وجه التفاؤل بالنجاة منها كما سمّوا اللديغ سليماً ﴿ لَا يَمَسُّهُمُ ٱلسُّوّةُ ﴾ أي: لا يصيبهم المكروه والشدة ﴿ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ على ما فاتهم من لذات الدنيا.

ولمنا ذكر الوعد والوعيد بيّن أنّه القادر على كُلِّ شيء بقوله: ﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ أي: محدثه ومبدعه ﴿ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ أي: حافظ ومدبّر.

وَالْأَرْضُ بَالْرَقُ وَالرَّحِمةَ يَفْتَحَ لَمَن يَشَاءُ وَيَغْلَقُ لَمِن بِشَاءُ عَلَى حسب ما والأَرْضُ بالرزق والرحمة يَفْتَح لَمَن يَشَاءُ ويَغْلَقُ لَمِن بِشَاءُ عَلَى حسب ما يقتضيه الحكمة ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِعَايَتِ اللّهِ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْخَنْسِرُونَ ﴾ لأنهم خسروا الجنّة ونعيمها ويصلون النار وسعيرها.

وبالآية السابقة وهي قوله: ﴿ أَلَلَهُ خَلِقُ كُلِ مَنْ وَ ﴾ استدلّت المجبّرة بأنّ اللّه خالق الكفر والإيمان وأثبتوا الجبر بزعمهم. وأجيب عنها بأجوبة صحيحة: منها أنّه قالت المجوسيّة: إنّ السباع والهوامّ والموذيات والأمراض ليست من خلق اللّه فأراد سبحانه أن يبيّن أنّها بأجمع من خلقه ثمّ إنّ لفظة «كل» قد لا يوجب العموم لقوله تعالى: ﴿ وَأُونِيَتَ مِن حَلَّهُ مَن مِن خُلُهُ ثَمْ إِن لفظة «كل» قد لا يوجب العموم لقوله تعالى: ﴿ وَالحال أنّها ما أوتيت كلّ شيء في العالم وقوله تعالى: ﴿ نُدَمِّرُ كُلّ شَيْمٍ ﴾ (١) والحال أنّها ما أوتيت كلّ شيء في العالم وقوله تعالى:

والجواب الآخر أنّه لو كانت الأعمال من العباد من خلق الله لما أضافها إليهم بقوله: ﴿ كُفَّالًا حَسَكًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ " ولما صح قوله: ﴿ وَيَعُولُونَ هُو مِنْ عِندِ اللّهِ عَن عِندِ اللّهِ ﴾ (الله ولما صح قوله: ﴿ وَمَا خُلَفْنَا السَّمَاةُ هُو مِنْ عِندِ اللّهِ ﴾ (ولما صح قوله: ﴿ وَمَا خُلَفْنَا السَّمَاةُ وَالْمُرْضِ وَمَا يَنْهُمُنا يَعْلِلا ﴾ (ومعلوم أن الكفر باطل وقال الجبّائي: الله خالق كل شيء سوى أفعال خلقه الّتي صح فيها الأمر والنهي واستحقوا بها الثواب والعقاب ولو كانت أفعالهم خلقاً لله لما جاز العقاب فيه كما لا يجوز مثله في ألوانهم وصورهم.

وقال أبو مسلم: الخلق هو التقدير لا الإيجاد فإذا أخبر الله سبحانه عن عباده أنّهم يفعلون الفعل الفلاني فقد قدر ذلك الفعل فيصح إطلاق التقدير على الخلق وإن لم يكن له موجداً.

﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنَ ٱشْرَكْتَ لِيَعْبَطُنَّ عَمَلُكَ وَلِتَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُنْسِرِينَ ﴾ قال ابن عبّاس: هذا أدب من الله لنبيّه وتهديد لغيره لأن الله عصمه من الشرك وهو كلام وارد على طريق الفرض والشرط ولو أن مشتاقا

١- سورة النمل: ٢٣.

٢ ـ سورة الأحقاف: ٢٥.

٣ سورة البقرة: ١٠٩.

٤ سورة آل عمران: ٧٨.

هـ سورة ص: ۲۷.

لتهييع الرسل وإقناط الكفرة والإيذان بغاية شناعة الكفر والاشتراك وكونه بحيث ينهى عنه من لا يكاد يمكن أن يباشره فكيف عن عداه وإفراد الخطاب باعتبار كلّ واحد واللام الاولى موطئة للقسم والأخريان للجواب.

فإن قيل: كيف صحّ هذا الكلام مع علم اللّه أنّ رسله لا يشركون ولا تحبط أعمالهم.

فالجواب أن الكلام قضية شرطية والقضية الشرطية لا يلزم من صدقها صدق جزئيها ألا ترى أن قولك: لو كانت الخمسة زوجاً لكانت منقسمة بمتساويين قضية صادقة مع أن كلّ واحد من جزأيها غير صادق قال الله: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَلِمَةً إِلَّا اللّهُ لَفَسَدَتًا ﴾ (ا) ولم يلزم من هذا صدق القول بأن فيهما آلهة وبأنهما قد فسدتا. ثم إنّه تعالى لمنا بين هذه الأمور ذكر ما هو المقصود فقال: ﴿ بَلِ اللّهَ فَأَعْبُدُ وَكُن مِن الشّنكِينَ ﴾ فرد سبحانه ما اقترحوه منه الاستلام ببعض آلهتهم لأن قوله: ﴿ قُلْ أَفَغَيْرَ اللّهِ تَأْمُرُونِ ﴾ يفيد أن المشركين عينوا عليه عبادة غير الله فقال سبحانه إنّهم بئس ما قالوا ولكن كن على الصدق وكن من الشاكرين على ما هداك وأرشدك

١ ـ سورة الأنبياء: ٢٢.

## نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ۞

فبين سبحانه أن المشركين لما جعلوا هذه الأشياء الخسيسة مشاركة له في المعبوديّة قال: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّه حَقَ قَدْرِهِ ﴾ وما وحدوه وعظموه تعظيما لائقا به فلو قيل: كيف إن الخلق ما عرفوا الله، فالجواب أن هذا وصف المشركين لا المؤمنين على أن المؤمنين أيضا لم يعرفوه كما هو.

والضمير في الآية راجع إلى المشركين أي: أشركوا معه غيره والحالة أن ﴿وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيْدَمَةِ ﴾ وهم جحدوا البعث وقالوا: إنه عاجز عن الإعادة والنشر لأن هذا أمر غير ممكن فذكر سبحانه أن الأرض كلها مع عظمها في مقدوره كالشيء الذي يقبض عليه القابض بكفه وكذلك قوله: ﴿وَالْسَمَوْتُ مَطْوِيَتُ مِيمِينِهِ ﴾ أي: يطويها بقدرته كما يطوي الواحد منا الشيء المقدور له طيه بيمينه وذكر اليمين للمبالغة في الاقتدار والملك، كقول الشاعر: إذا ما راية رفعت لمجدد تلقاهيا عرابة بساليمين

قال الزمخشري: المراد من هذا الكلام بيان عظمته والتوقيف على كنه جلاله لا إلى جهة حقيقة، روي أن يهودياً جاء إلى رسول الله والأرضين على أبا القاسم إن الله يمسك السماوات يوم القيامة على إصبع والأرضين على إصبع والجبال على إصبع والشجر على إصبع والثرى على إصبع وسائر الخلق على إصبع ثم يهزّهن فيقول: أنا الملك قضحك رسول الله تعجبا مما قال.

قال الزمخشري: وإنّما ضحك أفصح العرب لأنه لم يفهم منه إلّا ما يفهمه علماء البيان من غير تصور إمساك ولا إصبع ولا هز ولا شيء من ذلك ولكن فهم من كلام اليهودي الخلاصة الّتي هي الدلالة على القدرة المحضة (١). واعلم أن الأصل في الكلام حمله على الحقيقة فإن قام دليل منفصل

١- الكشاف، ج٣، شرح ص ٤٠٨، وتفسير الرازي، ج٢٧، ص١٥.

على أنه يتعذر حمله على حقيقته فحينئذ يتعين صرفه إلى مجاز فإن حصلت هناك مجازات لم يتعين صرفه إلى مجاز معين إلّا إذا كان الدليل يوجب ذلك التعين والتعيين يحصل بالأولوية وهذا هو الطريق الصحيح في استعمال اللفظ في معنى المجازية في الكلام والكلام في الآية كذلك لأنّه لما دلّت الدلائل العقلية والسمعية على امتناع ثبوت الأعضاء والجوارح لله تعالى فوجب حمل هذه الأعضاء على وجوه المجاز وأقربها.

وللرازيّ كتاب مفرد في إثبات تنزيه اللّه تعالى عن الجسم والمكان سمّاه تأسيس التقديس ومن أراد الإطناب في هذا الباب فليرجع إليه.

وقوله تعالى في الآية: ﴿وَٱلْأَرْضُ ﴾ المراد الأرضون وبيّنه قوله: ﴿ جَمِيعًا ﴾ فإن هذا التأكيد لا يحسن إدخاله إلّا على الجمع فإن الأوصاف والألفاظ الملحقة بالمفرد إذا كانت جمعا تدلّ على أن المراد منه الجمع كقوله: ﴿ وَالنَّمْلَ بَاسِقَنتِ ﴾ (١).

﴿ سُبْحَنْنَهُۥ وَتَعَكَلَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ نزّه سبحانه نفسه عن شركهم وعمّا يضيفونه إليه.

﴿ وَنُفِخَ فِي الشُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي الشَّمَوَتِ وَمَن فِي الأَرْضِ إِلَّا مَن شَآةً ﴾ والصور قرن ينفخ فيه إسرافيل ووجه الحكمة في ذلك أنها علامة جعلها اللّه ليعلم بها العقلاء آخر أمرهم في دار التكليف ثمّ بعد ظهور هذه العلامة تجديد الخلق فشبّه ذلك بما يتعارفونه من بوق الرحيل والنزول وقيل: ﴿ وَنُوخَ فِي صورة الخلق. ﴿ وَنَصَعِقَ مَن فِي الشَّمَوَتِ وَمَن فِي الشَّمورِ ﴾ جمع صورة فكأنّه نفخ في صورة الخلق. ﴿ وَنَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي النَّرْضِ ﴾ أي: يموت من شدة تلك الصيحة الّتي تخرج من الصور جميع من في السماوات والأرض يقال: صعق فلان إذا مات بحال

١- سورة ق: ١٠.

هائلة شبيهة بالصيحة العظيمة. ﴿إِلَّا مَن شَآءَ اللّهُ ﴾ اختلف في المستننى: قال ابن عبّاس: هم جبرتيل وميكائيل وإسرافيل وملك الموت وهو المرويّ عن حديث مرفوع، ثمّ يميت الله ميكائيل وإسرافيل ثمّ جبرائيل وملك الموت، والقول الثاني: أنّهم أي: المستثنين هم الشهداء لقوله: ﴿بَلَ أَحَيّاً عَندَ رَبِّهِم والقول الثاني: أنّهم أي: المستثنين هم الشهداء لقوله: ﴿بَلَ أَحَيّاً عَندَ رَبِّهِم والقول الثاني: المستثنى هو موسى لأنّه صعق مرة فلا يصعق عن النبي القول الثالث: المستثنى هو موسى لأنّه صعق مرة فلا يصعق ثانيا. القول الرابع: أنهم الحور العين وسكّان العرش والكرسي، القول الخامس: الله أعلم بأنّهم من هم وليس في القرآن والأخبار ما يدلّ على أنّهم من هم.

واختلفوا في الصعقة، منهم من قال: إنّها غير الموت بدليل قوله في موسى النّه!: ﴿ وَحَرَّ مُوسَىٰ صَمِقًا ﴾ مع أنّه لم يمت فهذا هو النفخ الذي يورث الفزع الشديد فالمراد من نفخ الصعقة ومن نفخ الفزع على هذا التقدير واحد وهو المذكور في سورة النمل في قوله: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِ الشّورِ فَفَنْغَ مَن فِي السّمَورِ فَمَن فِي السّمَورِ فَي السّمرِ وَمَن فِي النّمرَي ﴾ وعلى هذا فنفخ الصور ليس إلّا مرتين. والقول الثاني: أن الصعقة عبارة عن الموت، والقائلون بهذا القول قالوا: إنّهم يموثون من الفزع وشدة الصوت وعلى هذا التقدير فالنفخة يحصل ثلاث مرات أولها: نفخة الفزع وهي المذكورة في سورة، النمل والثانية: نفخة الصعق والثالثة: نفخة القيام وهما مذكورتان في هذه السورة قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُمُونَ ﴾.

وكلمة ثم في قوله: ﴿ ثُمِنَعَ فِيهِ أَخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ بِنَظْمُونَ ﴾ تفيد التراخي وهي متأخّرة عن النفخة الاولى وروي عن النبي ﷺ «أنّ بينهما أربعين

الـ سورة أل عمران: ١٦٩.

٢ ـ مجمع البيان، ج ٨، ص ٢١٦، وتفسير الصافي، ج٤، ص ٣٢٩.

٣ سورة النمل: ٨٧.

ولا أدري أربعون يوما أو شهرا أو أربعون سنة أو أربعون ألف سنة الأخرة في الحال من هُمْ قِيَامٌ كُ يعني: قيامهم من القبور عقيب هذه النفخة الآخرة في الحال من غير تراخ لأن الفاء تدل على التعقيب والمراد من قوله ﴿ يَنظُرُونَ ﴾ أي: يقلبون أبصارهم في الجهات نظر المبهوت إذ جاءهم خطب عظيم أو ينظرون ما ذا يفعل بهم ويجوز أن يكون القيام بمعنى الوقوف والخمود في مكان لأجل استيلاء الحسرة والدهشة عليهم.

ثمّ قال سبحانه: ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾ وهذه الأرض المذكورة ليست هي هذه الأرض التي يسكن ويقعد عليها الآن بدليل قوله: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ السّت هي هذه الأرض التي يسكن ويقعد عليها الآن بدليل قوله: الأَرْضُ عَيْرَ ٱلْأَرْضِ ﴾ أن يعني: أرضا لم يكسب عليها الذنوب وبدليل قوله: ﴿ وَجُهِلَتِ ٱلْأَرْشُ وَلَلْهِبَالُ فَدُكَّنَا دَكَّةً وَحِدَةً ﴾ أن بل هي أرض اخرى يخلقها الله لمحفل يوم القيامة.

وهاهنا بيان وهو أنّه قالت المجسّمة: إنّ اللّه تعالى نور محض فإذا حضر اللّه في تلك الأرض لأجل القضاء بين عباده أشرقت تلك الأرض بنور اللّه وأكّدوا هذا القول بقوله: ﴿ اللّهُ نُورُ ٱلسَّمَـُونِتِ وَاللَّرُضِ ﴾ (٤).

وقد أجيب عن هذه الشبهة الواهية على التفصيل في سورة النور وكيف يجوز حمل الكلام في معنى النور على الحقيقة وكونه تعالى شأنه من جنس هذه الأنوار المشاهدة وقد فسر لفظ النور في قوله: ﴿ وَأَشْرَقَتِ آلاَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾ (٥) على العدل وقد يستعمل هذا اللفظ مجازاً في هذا المعنى وفي بيان

١- تفسير الرازي، ج٢٧، ص١٨.

٢\_سورة ابراهيم: ٤٨.

٣ سورة الحاقة: ١٤.

٤ سورة النور: ٣٥.

٥ ـ سورة الزمر: ٦٩.

أن المراد من لفظ النور هاهنا ليس إلّا هذا المعنى أمّا بيان الاستعمال فهو أن الناس شايع في كلامهم بأن يقولون للملك العادل: أشرقت الأرض بعدلك وأضاءت الدنيا بقسطك كما يقولون: أظلمت البلاد بجورك قال عَلَيْكُ الظلم ظلمات يوم القيامة (۱).

والقرينة على أن المراد من النور في الآية العدل فقط أنّه تعالى قال: بعده ﴿ وَوُضِعَ الْكِنَابُ وَجِأْى مَ بِالنّبِيتِينَ وَالشّبَكَاةِ ﴾ ومعلوم أن المجيء بالشهداء ليس إلّا للشهادة وإظهار العدل. وأيضا قال في آخر الآية: ﴿ وَهُمْ لَا يُظْلَنُونَ ﴾ ثم إضافة النور إلى الله لا يلزم كون ذلك صفة ذات الله لأنّه يكفي في صدق الإضافة أدنى سبب فلما كان ذلك النور من خلق الله وشرفه بأن أضافه إلى نفسه كان ذلك النور بيت الله وناقة الله. وهذا الجواب أقوى من الأول لأن في هذا الجواب لا يحتاج إلى ترك الحقيقة والذهاب إلى المجاز.

﴿ وَحِاْئَةَ بِٱلنَّبِيْنَ ﴾ والمراد من مجيء الأنبياء ليكونوا شهداء على الناس، ﴿ وَالشَّهَدَاءِ ﴾ قيل: أراد بالشهداء المؤمنين وقيل: يعني: الحفظة من الملائكة في أعمالهم وقيل: أراد بالشهداء المستشهدين في سبيل الله، القمي:

١ مستدرك الوسائل، ج١٢، ص ٩٩، وبحارالانوار، ج٧، ص ٢٢٩، وعوالي اللئالي، ج١، ص ١٤٩. ٢ سورة الإسراء: ١٣.

٣\_سورة الكهف: ٥٠.

الشهداء الأثمة. (١) وفي اإرشاد المفيد، عن الصادق النبي في قوله: ﴿ وَأَشْرَقَتِ الشهداء الأَثْمَى بِنُورِ رَبِّهَا أَي: نور الإمام أَلَازَضُ بِنُورِ رَبِّهَا أَي: نور الإمام وقد جعله الله نورا للعالم واستغنى العباد عن ضوء الشمس وذهبت الظلمة (١).

﴿ وَقُضِىٰ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ أي: يفصل بينهم ويوصل إلى كلَّ أحد حقّه من غير نقيصة ﴿ وَوُقِيَتْ كُلُّ نَفْسِ ﴾ أي: يستوفي كلَ نفس جزاء ما عمل ﴿ وَهُو أَعْلَمُ بِمَا يَثْمَلُونَ ﴾ عالم بكيفيّات أعمالهم ومقادير أفعالهم فلا يمكن دخول الخطاء في ذلك الحكم.

لمَّا شرح أحوال أهل القيامة بقوله: ﴿ وَوُفِّيَتَ كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ ﴾ بيّن

المنسير القمي، ج٢، ص٢٥٢، وبحارالانوار، ج٢٣، ص ٣٤١.
 الإرشاد، ج٢، ص ٣٨١، وتفسير نورالثقلين، ج٤، ص ٥٠٤.

أحوال أهل العقاب ثمّ كيفيّة أهل الثواب «السوق» الدفع بالعنف (() وَرَسِيقَ النّبِنَ كَمْرُوّا ﴾ أي: يساقون بالعنف إلى جهنم تسوقهم الملائكة من خزنة جهنم وهم ملائكة العذاب ونظيره قوله: ﴿ يَوْمَ يُكَغُونَ إِنّ نَارِ جَهَنّم دَعًا ﴾ (() أي: يدفعون دفعا وأمّا الزمر فهي الأفواج المتفرّقة بعض في أثر بعض. ﴿ حَنَّ إِنَا جَاهُوهَا فَيَحَتُ أَبُوبُهُما ﴾ أي: تفتح أبواب جهنم عند وصول أولئك إليها فإذا وصلوا باب جهنم ﴿ وَقَالَ لَهُم ﴾ ملائكة العذاب ﴿ الله يَأْتِكُمْ رُسُلٌ فِنكُم ﴾ أي: من جنسكم ﴿ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ عَايَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِفَاآة يَوْمِكُمْ الله يقرءون عليكم آيات ربّكم وحجج ربّكم وما يدلّكم على معرفته وبيان عبادته ويخونونكم من مشاهدة هذا اليوم وعذابه.

وَ اَلُوا بَانَ ﴾ فيقول الكفار: قد جاءتنا وخوفونا ﴿ وَلَكِنَ حَقَّتَ كُلِمَةُ الْعَدَابِ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾ أي: وجب العقاب على من كفر بالله لأنه أخبر بذلك فلم يكن يقع منه على خلاف ما أخبر به فصار كوننا في جهنّم موافقا لخبره سبحانه والكلمة قوله تعالى لإبليس ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَمَ مِنكَ وَمِمّن تَبِعَكَ مِنهُمْ الرسل.

﴿ قِيلَ ٱنْظُلُواْ أَبُوْبَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ فتقول الخزنة لهم: ادخلوا أبواب جهنّم وأنتم مخلّدون ومؤبّدون فيها وإبهام القائل لتهويل المقول ﴿ فَيَئْسَ مُثْوَى ٱلْمُتَكِيِّيِنَ ﴾ أي: بئس موضع المتكبّرين عن الحق وهذا الكلام لبيان أن ورودهم في النار بناء على كفرهم وتكبّرهم عن عبادة الله وهذا العذاب إنّما أوردوه على أنفسهم بكفرهم على سبيل الاختيار حيث لم

أدبل هو الحث على السير.

٢ سورة الطور: ١٣.

٣ سورة ص: ٨٥.

يعتنوا بدلائل التوحيد ولم يقبلوا قول الرسل.

﴿ وَسِينَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا ﴾ فبيّن حال أهل النواب والّذين لم يتكبّروا عن أمره وخافوا عن مخالفة اللّه ورسله.

فإن قيل: السوق في أهل النار للعذاب معقول لأنّهم لا بدّ وأن يساقوا إليه لأنّهم ذهبوا إليه عنفاً وكرهاً ولكن أيّ حاجة لأهل الكرامة بالسوق؟

فالجواب أنّه إنّما ذكر السوق على وجه المقابلة لسوق الكافرين كلفظ البشارة في قوله: ﴿ فَبَشِرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (١) وإنّما البشارة للخير ومثل قوله: ﴿ وَبَحَرُرُوا سَيْئَةٍ ﴾.

وقيل وجه آخر وهو أنّ المحبّة والصداقة باقية بين المتّقين فإذا قيل لواحد منهم: اذهب إلى الجنّة فيقول: لا أدخلها حتّى يدخلها أصدقائي فيتأخّرون لهذا السبب فحينئذ يحتاجون إلى السوق إلى الجنّة.

وقيل أيضا وجه آخر: أن المؤمنين الماحضين قد عبدوا الله مخلصا لا للجنّة ولا للنار فتصير شدة استغراقهم في مشاهدة مواقف الجلال والجمال مانعة لهم من الرغبة في الجنّة فلا جرم يحتاجون إلى أن يساقوا إلى الجنّة.

وقيل: إنّ أهل الجنّة وأهل النار يساقون إلّا أنّ المراد بسوق أهل النار طردهم إليها بالهوان والعنف كما يفعل بالأسير إذا سيق إلى الحبس والمراد بسوق أهل الجنّة سوق مراكبهم لأنّه لا يذهب بهم إلّا راكبين فالمراد إسراعهم إلى دار الكرامة والرضوان كما يفعل بمن يكرم ويشرف من الوافدين على الملوك شتّان ما بين السوقين! ثمّ قال تعالى: ﴿ حَقَّى إِذَا جَآءُوهَا وَوُتِحَتَ أَبْوَبُهَا وَقَالَ لَمُ عَلَى الماوا وقال هاهنا بالواو فما الفرق؟ والفرق أنّ أبواب جهنّم لا

١\_سورة أل عمران: ٢١.

تفتّح إلّا عند دخول أهلها فيها فأمّا أبواب الجنّة ففتحها يكون متقدّما على وصولهم إليها بدليل قوله: ﴿ جَنّتِ عَدّنِ تُفَدَّمَةً لَمَّمُ الْأَبْوَبُ ﴾ (أ) فلذلك جيء بالواو كأنّه قيل: حتّى إذا جاءوها وقد فتحت أبوابها والواو واو حال وقيل: الواو واو الثمانية قال المبررد: الواو زائدة وأنكر قول من قال: إنّها واو الثمانية وأنشد لامرئ القيس:

فلمًا أجزنا ساحة الحيّ وانتحى بنا بطن جنب ذي حقاف عقنقل

قال: والمعنى فلمًا أجزنا ساحة الحيّ انتحى بنا.

فجواب إذا في صفة أهل الجنّة محذوف وتقديره: حتّى إذا جاءوها وفتحت أبوابها فازوا ونالوا وكانوا كيت وكيت كما أنّ في بيت امرئ القيس الجواب محذوف والتقدير: فلمّا أجزنا ساحة الحيّ وانتحى بنا خلونا ونعمنا.

وبالجملة فالمعنى: حتى إذا جاءوها وقد فتحت لهم أبواب الجنة وقال لهم خزنتها: ﴿ مَلَكُمُ عَلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ فَاتَخُلُوهَا خَيْلِينَ ﴾ الخزنة يذكرون لأهل الثواب هذه الكلمات الثلاث أولها يبشرونهم بالسلامة من كل الآفات فتقول الملائكة عند استقبالهم: سلامة من الله عليكم ويحيّونهم ليزدادوا بذلك سرورا ﴿ لِلبَّدُ ﴾ بالعمل الصالح في الدنيا وطابت وزكت أعمالكم أو المعنى: طابت أنفسكم بدخول الجنّة وقيل: إنّهم طيبوا قبل دخول الجنّة بالمغفرة وقيل: إنّهم أذا قربوا من الجنّة يردون إلى عين من الماء فيغتسلون بها ويشربون منها فيطهر الله أجوافهم فلا يكون بعد ذلك منهم حدث وأذى ولا يتغيّر ألوانهم فحينئذ تقول الملائكة لهم: طبتم فادخلوها خالدين مؤبدين والفاء في قوله: ﴿ فَأَدْمُلُوهَا ﴾ يدل على كون ذلك الدخول معللا ومتعاقبا بالطيب والطهارة.

١\_سورة ص: ٥٠.

قالت المعتزلة: هذا يدل على أن أحدا لا يدخلها إلّا إذا كان طاهرا عن كلّ المعاصي، قال الرازيّ: وهذا القول ضعيف لأنّه يبدّل الله سيّئاتهم حسنات فحينئذ يصيرون طيّبين طاهرين.

وعن سهل بن سعد الساعديّ أنّ رسول الله قال: إنّ للجنّة ثمانية أبواب منها باب يسمّى الريّان لا يدخلها إلّا الصائمون.

﴿ وَقَالُوا الْحَكَمَدُ لِلَّهِ اللَّذِي صَدَقَنَا وَعَدَهُ ﴾ قال المتقون عند ذلك: الحمد لله الذي صدقنا وعده الذي وعدنا على ألسنة الرسل في قوله: ﴿ اللَّا الْحَمَدُ لِلَّهِ اللَّهِ الذِي وعدنا على ألسنة الرسل في قوله: ﴿ اللَّا الْحَمَدُ لَلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللل

﴿ وَأَوْرَفَنَا ٱلْأَرْضَ ﴾ والمراد بالأرض أرض الجنّة وعبر عنه بالإرث لأن الجنّة كانت في أوّل الأمر لآدم فلمًا عادت إلى أولاده كان ذلك سببا لتسميتها بالإرث أو لأن الوارث يتصرّف فيما يرثه كما يشاء من غير منازع ولا مدافع فكذلك هؤلاء يتصرّفون في الجنّة كيف شاءوا والمشابهة علّة لحسن المجاز.

﴿ نَنَبُوا مِنَ الْجَنَاةِ ﴾ أي: ناخذ منها مأوى ومبوء ﴿ حَيْثُ نَشَآهُ ﴾ وهذا إشارة إلى كثرة قصورهم ومنازلهم وسعة نعمتهم ﴿ فَيْعُمَ لَجُرُ الْعَنمِلِينَ ﴾ أي: نعم ثواب المحسنين الجنة قال مقاتل: إنّ هذا الكلام من قول الله وليس من كلام أهل الجنة.

وَرَرَى الْمَلَتَهِكَةَ مَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرَشِ لَهَا بَيْن ثواب أهل الإيمان ذكر عقيبه ثواب الملائكة فقال: كما أن ثواب المتقين الجنّة فكذلك دار ثواب الملائكة جوانب العرش وأطرافه أي: محدقين بالعرش ويطوفون حوله ويُسَيِّحُونَ بِحَمّدِ رَبِّهِم في ينزّهون الله عمّا لا يليق به ويذكرونه بصفاته التي هو عليها وقيل: يحمدون الله حيث دخل الموحدون الجنّة وتسبيحهم في ذلك عليها وقيل: يحمدون الله حيث دخل الموحدون الجنّة وتسبيحهم في ذلك الوقت على سبيل التلذّذ والتنعّم لا على وجه التعبّد إذ ليس هناك تكليف.

ثم قال سبحانه: ﴿ وَمُعْنِى بَيْنَهُم بِالْمَقِى ﴾ بإدخال بعضهم النار وبعضهم الجنة أو المعنى: قضي بين الملائكة بإقامتهم في منازلهم على حسب تفاضلهم ﴿ وَقِيلَ الْمُحَدُّ بِلَّهِ رَبِّ الْمَلِينَ ﴾ أي: على ما قضي بيننا بالحق ولما كان تقرير المؤمنين بقولهم: ﴿ صَدَفَنَا وَعُدَدُ ﴾ وبين أنهم اشتغلوا بهذا التحميد تلذذا لا تكليفاً فكذلك الملائكة متوافقين على الاستغراق في التحميد تلذذا وكان ذلك سببا لمزيد التذاذهم وقيل: ﴿ الْمُحَدِّ لِلَّهِ رَبِّ الْمَلِينَ ﴾ من كلام أهل الجنة شكرا وقيل: إنّه من كلام الله تعالى فقال في ابتداء الخلق: الحمد لله الذي خلق السماوات والأرض وقال بعد بعثهم واستقرارهم في منازلهم: الحمد لله وهذا أدب أدب الله العباد بأنّه يجب الاخذ بأدبه في ابتداء كلّ أمر وختم كلّ أمر.

## ينونو بتنظير

مكّية إِلَا آيتين منها نزلتا بالمدينة ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَكِدُلُونَ فِي عَلَيْتِ اللّهِ عِلَيْ اللّهِ الله عالى: ﴿ وَسَيّحٌ بِحَدِ رَبِّكَ اللّهِ عَلَيْ وَقِيلُ: إِلّا قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَسَيّحٌ بِحَدْ رَبِّكَ مِاللّهُ اللّهِ عَلَيْ وَقِيلُ: إِلّا قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَسَيّحٌ بِحَدْ رَبِّكَ مِلْهُ اللّهُ عَلَيْ وَقَلْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عِلْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُو

فضل قراءة الحواميم كثير وفضلها خصوصا روى أبو بردة الأسلميّ (أو بريدة) عن رسول الله والله والله

«لكل شيء لباب ولباب القرآن الحواميم» (٣٠ قال ابن مسعود: «إذا وقعت في قراءة الحواميم وقعت في قراءة الحواميم وقعت في روضات دمنات أتأتق فيهنّه (٤٠).

وعن ابي بن كعب عن النبي الشيخ قال: «ومن قرأ سورة حم المؤمن لم يبق روح نبي ولا مبديق ولا مؤمن إلا صلوا عليه واستغفروا له» (ه) وروى أبو بصير عن

١\_ مجمع البيان، ج٨، ص٢٢٦، وبحارالاتوار، ج٨٩ ص٢٠٢.

٢\_مجمع البيان، ج٨ ص٤٢٢، وبحارالاتوار، نفس المصدر.

٣ مجمع البيان، ج٨ ص٤٢٢، ومستدرك الوسائل، ج٤، ص٢١٨.

٤\_ مجمع البيان، ج٨ ص٤٢٢، وانظر: زاد المسير، ج٧، ص٣٢.

٥ مجمع البيان، ج ٨، ص ٤٢٢، ومستدرك الوسائل، ج ٤، ص ٣٤٧.

الصادق النبخ قال: «الحواميم ريحان القرآن فاحمدوا الله واشكروه بحفظها وتلاوتها وإن الله العبد ليقوم يقرء الحواميم فيخرج من فيه ريح أطيب من المسك الأذفر والعنبر وإن الله ليرحم تاليها وقاريها ويرحم جيرانه وأصدقاءه وكل حميم أو قريب له وإنه في القيامة يستغفر له ألعرش والكرمي وملائكة الله المقرّبون» (١).

وروى أبو الصباح عن الباقر للنه قال: «من قرأ حم المؤمن في كل ثلاث غفر الله ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر والزمه التقوى وجعل الآخرة خيرا له من الدنياء (٢٠).

## بنسسي أللّه الرُّحْزَ الرَّحِيدِ

حَمَّ اللَّى تَلَايِلُ الْكِنْكِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ اللَّهِ النَّوْلِ النَّوْلِ النَّوْلِ النَّوْلِ النَّوْلِ النَّوْلِ النَّوْلِ اللَّهِ الْمُوْلِلَةِ الْمَصِيرُ اللَّهِ مَا يُجَدِلُ فِي مَا يَكِنَ اللَّهِ الْمَصِيرُ اللَّهِ مَا يُجَدِلُ فِي مَا يَكِنَ اللَّهِ الْمَدِيدِ الْمُعَلِّقِ الْمَلَا يَغُرُولَكَ تَعَلَّبُهُمْ فِي الْلِلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ الللّهُ ال

وقرئ بكسر الحاء وبعض بين الفتح والكسر قال صاحب الكشّاف: بفتح الميم وتسكينها ووجّه الفتح لالتقاء الساكنين وإيثار الفتح للخفّة نحو أين وكيف أو النصب بإضمار اقرء ومنع الصرف للتعريف والتأنيث لأنّها اسم للسورة وأمّا السكون لأنّ الأسماء المجرّدة تذكر موقوفة الأواخر.

وبالجملة قال الرازيّ الأقرب أن يقال: «حم» اسم للسورة فقوله: ﴿حَمَ ﴾ مبتدأ وقوله: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَنبِ مِنَ اللّهِ ﴾ خبره والتقدير: إنّ هذه

۱- مجمع البيان، ج. مس٤٢٢، وسائل الشيعة، ج.٤، ص.٨٠٨. ٢- مجمع البيان، ج. مس٤٢٢، وسائل الشيعة، ج.٤، ص.٨٩١.

السورة المسمّاة بحم تنزيل الكتاب وتنزيل مصدر لكن المراد منه المنزل. وقوله: من الله بيان أنه تعالى هو المنزل ووصف نفسه بالغالب العليم. والفائدة في ذكر ﴿ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ بيان أنه تعالى بقدرته وعلمه أنزل القرآن على هذا الحد الذي يتضمّن المصالح في عموم التكليف والإعجاز لقدرته وعلمه.

ثم وصف نفسه بما يجمع الوعد والوعيد والترهيب والترغيب فقال سبحانه: ﴿ عَافِرِ النَّهِ اللَّهُ إِلَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ عَافِر الذّنب قال الجبّائي: معناه أنّه غافر الذنب إذا استحق المذنب غفرانه إمّا بتوبة أو طاعة أعظم من الذنب ومراده أنّ فاعل المعصية إمّا أن يقال: إنّه كان قد أتى قبل ذلك بطاعة كان ثوابها أعظم من عقاب هذه المعصية أو ما كان الأمر كذلك فإن كان الأول كانت هذه المعصية صغيرة فيحبط عقابها وإن كان الثاني كانت هذه المعصية كبيرة فلا يزول عقابها إلّا بالتوبة، انتهى كلام الجبّائي.

قال الرازي: ومذهب أصحابنا أن الله تعالى قد يعفو عن الكبائر بدون التوبة والآية تدل على ذلك لأن الغفر معناه الستر ومعنى الغفر إنّما يعقل في الشيء الّذي يكون باقيا موجودا فيستر والصغيرة تحبط بسبب كثرة ثواب فاعليها فمعنى الغفر فيها غير معقول.

ولا يمكن حمل قوله: غافر الذنب على الكبيرة بعد التوبة لأن معنى كونه قابلا للتوبة ليس إلًا ذلك وإن التائب من الذنب كمن لا ذنب له وتوسيط الواو بين الأولين لإفادة الجمع بين محو الذنوب وقبول التوبة أو تغاير الوصفين فثبت أن كونه غافر الذنب يفيد كونه غافرا للذنوب الكبائر قبل التوبة على أن الكلام مذكور في معرض المدح العظيم فحمله على ما يفيد

أعظم أنواع المدح وأليق. انتهى كلامه وفيه نظر (١).

الصفة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَقَالِلِ ٱلتَّوْبِ ﴾ وفي لفظ التوب قال أبو عبيدة: هو مصدر وقال الاخفش: إنّه جماعة التوبة وقال المبرد: إنّه مصدر تاب يتوب توبا مثل «قَوْلًا» قالت الأشاعرة: إنّ قبول التوبة من المذنب يقع على سبيل التفضّل وليس بواجب على الله وقالت المعتزلة: إنّه واجب على الله.

الصفة الثالثة: قوله: ﴿ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ﴾ فلو قيل: إن قوله: ﴿ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ﴾ وهي صفة للمعرفة وهو الله ولا يصلح أن يوصف المعرفة بالنكرة كما أنّه يقال: مررت بعبد الله شديد البطش فأجيب بأن هذه الصفة وإن كانت نكرة إلّا أنّها لمّا ذكرت مع سائر الصفات الّتي هي معارف فحسن ذكرها مثل قوله: ﴿ وَهُوَ ٱلْفَنُورُ ٱلْوَدُورُ \* ذُو الْمَرْشِ اللّهِ مُنالًا لَيْمَ يُهُو الْمَرْشِ وأجاب الزجّاج أن خفض شديد العقاب على البدل وجعل النكرة بدلا من المعرفة وبالعكس أمر جائز. وقال ابن عبّاس في تفسير الأية: إنّه تعالى غافر الذنب لمن قال: لا إله إلّا الله مخلصا قابل التوب.

قال: لا إله إلّا الله شديد العقاب لمن لم يقل: لا إله إلّا الله ذي الطول أي: ذو الغنى. لم يقل: لا إله إلّا الله. أقول: وقد عرفت أنّ هذه الكلمة مقيّدة بقبول الولاية وأداء شروطها.

الصفة الرابعة: قوله: ﴿ ذِى الطَّوْلِ ﴾ وقيل: إنّه إنّما ذكر ذي الطول عقيب قوله: ﴿ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ﴾ لبيان تفضّله وطوله على الخلق والطول الإحسان كقول الشاعر: «ليلى وليلى» إلى آخر البيت وهذا البيان ليعلم أن العاصي أتى في هلاك نفسه من قبل نفسه لا من قبل ربّه وإلّا فنعمه سابغة.

١- تفسير الرازي، ج٢٧، ص٢٧.

٢ـ سورة البروج: ١٤ ـ ١٦.

الصفة الخامسة: التوحيد المطلق وهو قوله: لا إله إلَّا هو فحينئذ لا يشاركه أحد في العبادة.

الصفة السادسة: قوله: ﴿ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ وهذه الصفة أيضا داعية إلى الترغيب والترهيب.

ولمنا ذكر سبحانه صفاته الشريفة وبيّن أن القرآن كتاب أنزله للهداية ثمّ ذكر أحوال المخاصم في دفع حجج الله وجحدها فقال: ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي مَايَتِ اللّهِ الْحِدَالُ الْحِدَالُ الْحِدَالُ فِي تقرير الحق اللّهِ إلّا الّذِينَ كُفَرُوا ﴾ بآيات الله اعلم أن الجدال نوعان جمال في تقرير الحق وجدال في تقرير الباطل الجدال في إثبات الحق فهو حرفة الأنبياء المَيْلُةِ قال تعالى لمحمد وَ وَمَا الجدالُ في تقرير تعالى لمحمد المَيْلُةُ وَ وَمَحَدِلُهُم وَالْمَادُ في الّابِه.

قال: ﴿ مَا يُجَدِلُ ﴾ الآية وقال: ﴿ وَجَدَدُلُوا بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِشُوا بِهِ ٱلْحَقَ ﴾ وقال: ﴿ وَجَدَدُلُوا بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِشُوا بِهِ ٱلْحَقَ ﴾ وقال ﷺ: «إنّ جدالاً على لفظ التنكير يدلً على التمييز.

وجدال ولفظ الجدال في الشيء مشعر بالجدال الباطل ولفظ الجدال عن الشيء مشعر بالجدال الحق والذب عن الحق وقال الشيء مشعر بالجدال الحق والذب عن الحق وقال الشيء المراء فيه كفره (٢) والجدال في آيات الله هو أن تقول مرة إنّه سحر ومرة إنّه قول الكهنة وأساطير الأولين ومرة إنّما يعلّمه بشر وأشباه هذا من الشبهات الباطلة فذكر تعالى إنه لا يفعل هذا إلّا الذين كفروا وأعرضوا عن الحق.

﴿ فَلَا يَغُرُّرُكَ ﴾ يا محمد ﴿ نَقَلُّتُهُمْ فِي ٱلْمِلَادِ ﴾ أي: تصرّفهم في البلاد

ا\_سورة النحل: ١٢٥.

٢ مسند أحمد، ج٤، ص٢٠٤، وتفسير الرازي، ج٢٧، ص٢٩٠

للتجارات سالمين أصحاء مع كفرهم فإن الله لا يخفى عليه حالهم وإنّما يملهم لأنّهم في سلطانه ولا يفوتونه وفي هذا غاية التهديد أي: فإنّي وإن أمهلتهم فإنّي سآخذهم كما فعلت بأمثالهم من الأمم المكذّبة وكانت قريش كذلك يتقلّبون في بلاد الشام واليمن فرحين فرهين ولهم الأرباح الكثيرة في تجاراتهم والزمان مساعد لهم.

ثمّ كشف عن هذا المعنى بقوله: ﴿ صَحَدَّبَتُ فَبْلَهُمْ قَوْرُ نُوجٍ ﴾ نوحا وهو رسولهم ﴿ وَٱلْأَخْرَابُ مِنْ بَعْلِهِمْ ﴾ أي: الأمم المستمرة على التكذيب والكفر نحو قوم هود وثمود وغيرهم من بعدهم وهم الذين تحزّبوا على تكذيب الأنبياء.

﴿ وَهَمَّتَ حَكُلُ أُمَّةٍ ﴾ من أولئك الأحزاب ﴿ يَرَسُولِمِمْ ﴾ أي: قصدوه ﴿ لِيَالْمُدُوهُ ﴾ أي: ليهلكوه ويقتلوه وإنّما قال: ﴿ يَرَسُولِمِمْ ﴾ ولم يقل: برسولها لأنّ المراد الرجال. ﴿ وَبَمَدَلُوا عِالْبَطِلِ ﴾ مثل قولهم: ما أنتم بشر مثلنا وهلا أرسل الله إلينا ملائكة ﴿ لِيُدْحِشُوا بِهِ ٱلْحُقَّ ﴾ ويبطلوا الحق ويزبلوه يقال: أدحض الله حجته أي: أزالها وأزلها ﴿ فَأَخَذُتُهُمْ فَكَيْفَ كُانَ عِقَابٍ ﴾ أي: عقابي أدحض الله حجته أي: أزالها وأزلها ﴿ فَأَخَذُتُهُمْ فَكَيْفَ كُانَ عِقَابٍ ﴾ أي: عقابي إيّاهِم فأفعل بقومك كما فعلت بهؤلاء إن أصروا على الجدال والكفر بآيات الله.

ثم قال: ﴿ وَكَذَالِكَ حَقَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَهُمْ أَصَحَبُ النَّارِ ﴾ أي: مثل اللهي حق على أولئك الأمم السالفة من العقاب حقّت كلمتي أيضا على هؤلاء الذين كفروا من قومك فوجب على الكفرة كونهم من أصحاب النار.

الَّذِينَ يَجْلُونَ الْعَرْضَ وَمَنْ حَوَّلَهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِدِ. وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبِّنَا وَسِعْتَ حَصُّلَ مَنَ و رَحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرَ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَفِهِمْ عَذَابَ الْجَمِيمِ (آ) رَبَّنَا وَأَدْخِلَهُمْ جَنَّنَ عَدْنِ الَّتِي وَعَدَنَّهُمْ وَمَن صَكَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَرَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴿ ﴾ وَيَهِمُ السَّيِّنَاتِ وَمَن نَقِ السَّيِّنَاتِ يَوْمَهِذِ فَقَدْ رَحْمَنَهُۥ وَذَالِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ ﴾ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ اللَّهِ اَكْبُرُ مِن مَقْتِكُمْ أَنفُسَكُمْ إِذْ نُدْعَوْنَ إِلَى الْإِيمَانِ فَتَكْفُرُونَ ﴾ الكَبْرُ مِن مَقْتِكُمْ أَنفُسَكُمْ إِذْ نُدْعَوْنَ إِلَى الْإِيمَانِ فَتَكْفُرُونَ ﴾

ثم أخبر سبحانه عن حال المؤمنين وأنّه تستغفر لهم الملائكة مع عظم منزلتهم عند اللّه فحالهم بخلاف حال الكفّار.

المعنى: إنّه إذا كان يبالغون في إظهار العداوة للأنبياء والمؤمنين فأشرف طبقات المخلوقات هم حملة العرش من الملائكة فهم يبالغون في إظهار المحبّة والدعاء فلا تبال بهؤلاء الأراذل ولا تقم لهم وزنا فإن حملة العرش ينصرونك بالدعاء.

روي أن حملة العرش أرجلهم في الأرض السلفى ورءوسهم قد خرقت العرش وهم خشوع لا يرفعون طرفهم قال النبي تشائل الا تتفكّروا في عظم ربّكم ولكن تفكّروا فيما خلق الله من الملائكة فإنّ خلقا من الملائكة يقال له: إسرافيل زاوية من زوايا العرش على كاهله وقدماه في الأرض السفلى وقد مرق رأسه من سبع سماوات وإنّه ليتضاءل من عظمة الله حتى يصير كأنّه الوضع»(۱) قيل: إنّه طائر صغير.

روى الزمخشري: (٢) إن الله أمر جميع الملائكة أن يغدوا ويروحوا بالسلام على حملة العرش تغضيلا لهم على سائر الملائكة وخلق الله العرش من جوهرة خضراء وبين القائمتين من قوائمه خفقان الطير المسرع ثمانين ألف عام وحول العرش سبعون ألف صف من الملائكة يطوفون به مهللين مكبرين ومن ورائهم سبعون ألف صف قيام قد وضعوا أيديهم على عوائقهم رافعين أصواتهم بالتهليل والتكبير ومن ورائهم مائة ألف صف قد وضعوا

١- الكشاف، ج٣، شرح ص٤١٥، وتفسير أبي السعود، ج٧، ص٢٦٧. ٢- الكشاف، ج٣، ص ٤١٥.

الأيمان على الشمائل ما منهم أحد إلّا ويسبّح بما لا يسبّح به الآخر والحاصل أن حملة العرش ﴿ وَبَن حَوْلَهُ ﴾ يعني الملائكة المطيفين بالعرش وهم الكرّوبيّون وسادة الملائكة وأشرافها ينزّهون ربّهم عمّا يصفه به هؤلاء المجادلون ﴿ وَيُوْمِئُونَ بِهِ ويصدّقونه بوحدانيّته ﴿ وَمَسْتَفْيُونَ ﴾ ويسألون الله المحادلون ﴿ وَيُوْمِئُونَ بِهِ عن المؤمنين المغفرة ﴿ لِلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ من أهل الأرض ويدعون لمن معك من المؤمنين فإنّ المشاركة في الإيمان أدعى الدواعي وأتمها إلى النصح والشفقة واستغفارهم لهم في سلك وظائفهم المفروضة عليهم ويقولون في دعائهم للمؤمنين: ﴿ رَبّنا وَسِعْت حَكُلَ مَن و رَحَمَلُ مَن وَعِلْمَا ﴾ أي: وسعت رحمتك للمؤمنين: ﴿ وَبّنا وَسِعْت حَكُلُ مَن وَلَا المعنى قوله: ﴿ وَلا يُعِيطُونَ بِسَيْءٍ وَيَنْ عِلْمِهِ ﴾ أي: معلومه على التفصيل وفي هذا تعليم وأدب لطريقة الدعاء لأنه لما كان السعادة مربوطة بأمرين التعظيم لأمر الله وأدب لطريقة الدعاء لأنه لما كان السعادة مربوطة بأمرين التعظيم لأمر الله والله وقوله ﴿ وَيَسْتَغْيُونَ لِلّذِينَ مَامَوا ﴾ مشعر بالشفقة على خلق الله المستحقين لها فقوله: ﴿ وَيَسْتَغْيُونَ لِلّذِينَ مَامَوا ﴾ مشعر بالشفقة على خلق الله المستحقين لها فقوله: ﴿ وَيَسْتَغْيُونَ اللّذِينَ مَامَوا الله وموله على المنعقة على خلق الله المستحقين لها فقوله: ﴿ وَيَسْتَغْيُونَ اللّذِينَ مَامَوا الله وموله على خلق الله وموله على على خلق الله وموله على عليه على المؤله وموله على خلق الله وموله على على على على على على خلق الله وموله على المؤله ومؤله على على على على المؤله الله وموله على المؤله ومؤله الله ومؤله على المؤله ومؤله المؤله ومؤله المؤله ومؤله المؤله ومؤله المؤله ومؤله المؤله ومؤله المؤ

﴿ فَأَغْفِرُ لِللَّذِينَ تَابُوا ﴾ من الشرك والمعاصى ﴿ وَالنَّبَعُوا سَبِيلَكَ ﴾ الّذي دعوت إليه خلقك وهو دين الإسلام ﴿ وَقَهِمٌ ﴾ وادفع عنهم ﴿ عَذَابَ الجَيمِ ﴾ وفي هذه الآية دلالة على أنّ إسقاط العقاب عند التوبة تفضيل من الله إذ لو كان واجبا لكان لا يحتاج فيه إلى مسألتهم بل كان يفعله الله سبحانه لا محالة.

﴿ رَبُّنَا وَأَدْخِلُهُمْ ﴾ مع قبول توبتهم ووقايتهم النار ﴿ جَنَّتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدِنَّهُمْ ﴾ على ألسن أنبيائك ﴿ وَمَن مَمَكَحَ مِنْ مَابَآبِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَغَدَنَّهُمْ ﴾ على ألسن أنبيائك ﴿ وَمَن مَمَكَحَ مِنْ مَابَآبِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمْ ﴾ ليكمل انسهم ويتم سرورهم ﴿ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ ﴾ الغالب القادر على ما يشاء ﴿ الْحَكِيمُ ﴾ في أفعالك.

﴿ وَقِهِمُ السَّيَاتِ وَمَن تَقِ السَّيِّعَاتِ يَوْمَهِنِ فَقَدْ رَحِمْتَهُ ﴾ أي: ومن تقه عذاب السيّئات والمعاصي ﴿ فَقَدْ رَحِمْتَهُ ﴾ يوم القيامة لأن من انصرف عنه شرّ معاصيه فقد تفضل وأنعم عليه ﴿ وَذَالِكَ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ والظفر بالبغية والفلاح.

وفي العيون، عن الرضائية في قوله: ﴿ لِلَّذِينَ مَامَوًا ﴾ أي: «آمنوا بولايتنا» (() وفي الكافي، عن الصادق للهذا: ﴿ إِنَّ فله ملائكة يسقطون الذبوب عن ظهور شيعتنا كما يسقط الربح الورق أوان سقوطه وذلك قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَجِلُونَ الْمَرْشَ ﴾ الآية قال اللهذا: «استغفارهم الله لكم دون هذا الخلق، (() والقمي في قوله: ﴿ الَّذِينَ يَجِلُونَ الْمَرْشَ ﴾ يعني رسول الله والأوصياء من بعده يحملون علم الله ومن حوله يعني الملائكة يستغفرون للذين آمنوا أي: لشيعة آل محمد وقوله: ﴿ لِللَّذِينَ تَابُوا ﴾ أي: للذين تابوا من ولاية غيرهم مثل بني اميّة ﴿ وَاتَّبَعُوا صلاحهم ﴿ وَذَلِكَ هُو الْفَوْلُ الْفَوْلِيهُ ﴾ لمن نجاه الله عن ولاية غير علي وأولاده المعصومين (()).

وفي «الكافي» مرفوعا: «إنّ الله عزّ وجلّ أعطى التائبين ثلاث خصال لو اعطي خصلة منها جميع أهل السماوات والأرض لنجوا بها» ثمّ تلا هذه الآية.(١)

وهاهنا نكتة وهي أنّ الدعاء في أكثر الأمر مذكور بلفظ ربّنا كما قالت الملائكة: ﴿ رَبُّنَا فَلَمَنَّا ﴾ (٥) وقال الملائكة: ﴿ رَبُّنَا فَلَمَنَّا أَنفُسَنَا ﴾ (٥) وقال

١\_ عيون أخبار الرضالمتيج، ج٢، ص٢٢٧.

٢ - الكافي، ج ٨، ص ٣٤، أنظر: دعائم الإسلام، ج ١، ص ٧٧.

٣- تفسير القمي، ج٢، ص ٢٥٥، وانظر: تفسير نورالثقلين، ج٤، ص ٥١٢.

٤- الكافي، ج٢، ص٤٣٢، ووسائل الشيعة (الإسلامية)، ج١١، ص٣٥٨.

٥ سورة الأعراف: ٢٣.

فالجواب أنّ المناسب في المقام لفظ الربّ فإنّ العبد يقول: كنت في كتم العدم المحض والنفي الصرف فأخرجتني إلى الوجود وربّيتني فاجعل

۱ سورة هود: ۷۷.

٢ - سورة نوح: ٥.

٣ـ سورة ابراهيم: ٤١.

غدسورة البقرة: ٢٦٠.

٥-سورة أبراهيم: ٤١.

٦- سورة البقرة: ١٢٨.

٧ سورة القصص: ١٦.

٨ سورة الشعراء: ٨٣.

٩ - سورة المائدة: ١١٤.

١٠ ـ سورة المؤمنون: ٩٧.

١١\_سورة أل عمران: ١٩١.

تربيتك لي شفيعا إليك في أن لا تخليني طرفة عين عن تربيتك وإحسانك القديم إلي فبعد هذا الخطاب والنداء إلى ربّه فليحسن الداعي الثناء عليه ثم يستدعي حوائجه والعقل يحكم برعاية هذا الترتيب وذلك لأن ذكر الله بالثناء والتعظيم بالنسبة إلى جوهر الروح كالإكسير الأعظم بالنسبة إلى النحاس فكما أن ذرة من الإكسير إذا وقعت على عالم من النحاس انقلب الكل ذهبا إبريزا فكذلك إذا وقعت ذرة من إكسير معرفة الله وجلاله على جوهر الروح النطقية انقلب من نحوسة النحاس إلى صفاء القدس والنقاوة ومتى أشرق نور معرفته في جوهر الروح يصير الروح أقوى وأكمل فتأثير القوي أقوى فكان حصول الشيء المطلوب بسبب هذه القوة أمكن وأقرب وهذا هو السبب في تقديم الئناء على الله على الدعاء.

وهاهنا بحث آخر وهو أن العلم يصح أن يسع كلّ شيء لكنّ الرحمة كيف يسع كلّ شيء لأن المضرور حال وقوعه في الضرر لا يكون ذلك الضرر رحمة.

فالجواب أن كل موجود فقد نال من رحمة الله نصيبا وذلك لأن الموجود إمّا واجب وإمّا ممكن أمّا الواجب فليس إلّا الله وأمّا الممكن فوجوده من الله بإيجاده وذلك رحمة فلا موجود إلّا وقد وصل إليه نصيب ونصاب من رحمة الله والمقصود بالذات من الخلق والتربية الرحمة والإحسان ولهذا قالت الحكماء: الخير مراد مرضي والشر مراد مكروه والخير مقضى به بالذات والشر مقضى به بالغرض وفي هذا البيان غور عظيم.

فإن قيل: إنّ قولهم: ﴿ وَقِهِمَ عَذَابَ الْجِمِيمِ ﴾ وقولهم: ﴿ وَقِهِمُ ٱلسَّيَّنَاتِ ﴾ وقد فسرتم أي: قهم عذاب السيّئات فما هذا التكرار الخالي عن الفائدة؟ فالجواب أنّ عذاب الجحيم يتناول عذاب جهنّم وعذاب السيّئات

يشمل عذاب الموقف والقبر ومواقف القيامة أو المراد من قولهم: ﴿ وَيَقِهِمُ السَّكِيِّكَاتِ ﴾ المراد الحفظ من العقائد المفسدة في الدين والأعمال الفاسدة كما هو المفهوم من ظاهر الآية.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كُفَرُوا يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ أَنَّهِ ﴾ أي: إنَّ الملائكة ينادون الكفّار يوم القيامة والمراد من الملائكة خزنة جهنّم ينادون الكفّار وهم في النار: لمقت الله ﴿ أَكَبُرُ مِن مَّقْتِكُمْ ﴾ وذلك أنهم مقتوا أنفسهم الأمّارة بالسوء الَتي بسبب اتّباعها وقعوا فيما وقعوا أو المعنى أنّ الكفّار مقت بعضهم بعضاً من الأحباب كقوله: ﴿وَيَلْعَرُ بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ (١) والمقت أشدَ البغض فتقول الملائكة لهم عند ذلك: لمقت الله إيّاكم في الدنيا أكبر وأعظم من مقتكم والسبب أنَّكم كنتم إذ تدعون من جهة الأنبياء ﴿إِلَى ٱلْإِيمَانِ ﴾ فتأبون ﴿ فَتَكُفُرُونَ ﴾ اتّباعا لأنفسكم ومسارعة إلى هواها أو اقتداء بأخلّائكم المضلّين. قَالُواْ رَبِّنَآ أَمَتَّنَا ٱثْنَاَيْنِ وَأَحْيَلْتَـنَا ٱثْنَتَيْنِ فَأَعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِّن سَبِيــلِ ۞ ذَٰلِكُم بِأَنَّهُۥ إِذَا دُعِىَ اللَّهُ وَحْدَهُۥ كَفَرْتُدٌ وَإِن يُشْرَكَ بِهِ. تُؤْمِنُواْ فَٱلْحُكُمُ لِلَّهِ ٱلْعَلِيِّ ٱلْكَبِيرِ ﴿ ﴿ مُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ءَايَنتِهِ. وَيُنَزِّلُ لَكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ رِزْفًا وَمَا يَنَذَكِحُكُرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ۞ فَٱدْعُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ وَلَوْ كَرِّهَ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ ۚ كَا رَفِيعُ ٱلدَّرَجَنتِ ذُو ٱلْعَرْشِ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أَشْرِهِ. عَلَىٰ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ. لِيُنذِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَافِ ۞ يَوْمَ هُم بَنرِزُونَ لَا يَخْفَى عَلَى ٱللَّهِ مِنْهُمْ شَىٰءٌ لِمَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمُ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْفَهَّارِ ۞ ٱلْيَوْمَ تَجْعَزَىٰ كُلُ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ لَا ظُلْمَ ٱلْيَوْمُ إِنَ ٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ اللَّهُ

المعنى: بيّن سبحانه أنّ الكفّار لمّا خوطبوا بهذا الخطاب وهو قوله:

ا\_سورة العنكبوت: ٢٥.

## ﴿ لَمَقْتُ ٱللَّهِ ﴾ الآية ﴿ قَالُواْ رَبُّنَا أَشَنَا ٱللَّذَيْنِ ﴾ اختلف في معناه على وجوه:

أحدها: أن الإماتة الاولى في الدنيا بعد الحياة والثانية: في القبر قبل البعث، والإحياء الاولى: في القبر للمساءلة والثانية: في الحشر، وهو اختيار بعض علماء أهل الجماعة مثل السدي والبلخي.

وثانيها: أنّ الإمانة الاولى حال كونهم نطفا فأحياهم الله في الدنيا ثمّ أمانهم المونة الثانية ثمّ أحياهم للبعث فهانان حيانان ومونتان ونظيره قوله: ﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ عِبَاسٍ وقتادة والضحاك واختاره أبو مسلم.

ثم حكى الله عنهم أنهم قالوا: ﴿ فَأَعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا ﴾ فالفاء فيه معنى السببيّة وذلك أنّهم لمّا كانوا منكرين في البعث فلمّا شاهدوا الإحياء بعد الإماتة مرّتين فلا جرم وقع هذا الاعتراف كالمسبّب عن تلك الإماتة والإحياء.

ثمّ حكى سبحانه عن قولهم ﴿ فَهَلَ إِلَىٰ خُرُوجٍ ﴾ مِنْ النار ﴿ سَبِيلِ ﴾ إلى الدنيا لنعمل بطاعتك وفي مثل هذا الكلام نوع تلطّف في الاستدعاء ويعادل الاستفهام: أم اليأس وقع فلا خروج ولا سبيل وفي الكلام حذف تقديره: فأجيبوا بأنّه لا سبيل لكم إلى الخروج.

وينبئ عن هذا الجواب ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُۥ إِذَا دُعِى اللَّهُ وَخَدَهُۥ كَفَرْتُمْ ﴾ أي: ذلكم العذاب الذي حلّ بكم بسبب أنّه إذا قيل لا إله إلّا الله استكبرتم وقلتم أجعل الآلهة إلها واحدا وجحدتم ذلك ﴿ وَإِن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ معبود آخر

من الأصنام والأوثان ﴿ تُؤْمِنُوا ﴾ وتصدّقوا وتقبّلوا ﴿ فَٱلْفَكُمْ ﴾ في ذلك والفصل بين المحقّ والمبطل ﴿ وَلِلّهِ الْعَلِقِ ٱلْكَبِيرِ ﴾ القادر على كلّ شيء الذي ليس فوقه من هو أقدر منه أو من يساويه في مقدوره ونقلت هذه اللفظة من علو المكان إلى علو الشأن كما يقال: استعلى فلان بالحجة والقوة.

و هُوَ الَّذِى يُرِيكُمُ ءَاينتِهِ. وَيُعَزِّفُ لَكُمْ مِنَ السَّمَلَةِ رِزْقًا ﴾ ولما كان أهم المهمات رعاية مصالح الأديان من عباده فراعى بإظهار الحجج والبيّنات وراعى مصالح أبدانهم بإنزال الرزق من السماء فموقع الآيات من الأديان كموقع الأرزاق من الأبدان فالآيات لحياة الأديان والأرزاق لحياة الأبدان فبيّن سبحانه في الآية أنّه أراكم بيّناته وأنزل أرزاقكم من السماء لقوام حياتكم في الآية أنّه أراكم بيّناته وأنزل أرزاقكم من السماء لقوام حياتكم في مَن يَندَكُمُ اللهِ ويقبل طاعته.

ثم أمر المؤمنين بقوله: ﴿ فَأَذَعُوا اللَّهَ مُنْلِصِينَ لَهُ اَلدِّينَ ﴾ أي: وجّهوا عبادتكم إليه وحده ﴿ وَلَوْ كَرِهَ اللَّكَافِرُونَ ﴾ فلا تبالوا بهم ولا تعتنوا بغيظهم وكرههم.

ثم وصف نفسه سبحانه: ﴿ رَفِيعُ ٱلدَّرَكُوتِ ﴾ الرفيع بمعنى الرافع أي: هو رافع درجات الأنبياء والموخدين في الجنة وقيل: رافع السماوات السبع وقيل: معناه أنّه سبحانه عالى الصفات ﴿ ذُو ٱلْمَرْشِ ﴾ أي: مالك العرش وربّه وقيل: المراد من العرش الملك. ﴿ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ وقيل: المروح القرآن وكل كتاب أنزله الله على نبيّ من أنبيائه وقيل: الروح الوحي هنا لأنّه يحيا به القلب أي: يلقي الوحي على قلب من يشاء ممن يراه أهلا له يقال: ألقيت عليه كذا أي: فهمته وقيل: إنّ الروح جبرئيل يرسله الله بأمره وقيل: الروح هنا النبوة. ﴿ يُلِنُذِرُ ﴾ بما اوحي إليه ﴿ يَوْمَ ٱلنَّلَافِ ﴾ أي:

لينذر الله الناس أو لينذر النبيّ الناس وقرئ بالتاء للخطاب للنبيّ أي: لتنذر الناس العذاب يوم القيامة لأنّه يتلاقى فيه الأرواح والأجسام أو يلتقي في ذلك اليوم أهل السماء وأهل الأرض وقيل: يلتقي فيه الأولون والآخرون والخصم والمخصوم وقيل: يلتقي فيه الخالق والمخلوق، عن ابن عبّاس، يعني أنّه يحكم بينهم، وقيل: يلتقي المرء وعمله والكلّ مراد.

﴿ يَرْمَ هُم بَكِرُكُونَ ﴾ من قبورهم بدل من يوم التلاق أي، خارجون من قبورهم وظاهرون ولا يسترهم شيء من جبل أو أكمة أو بناء لكون الأرض يومئذ قاعا صفصفا وليس عليهم ثياب إنّما هم عراة مكشوفون كما جاء في الحديث: يحشرون عراة حفاة (۱) ويمكن أن يكون المعنى كونهم بارزين كناية عن ظهور أعمالهم وانكشاف أسرارهم كما قال تعالى: ﴿ يَرَمَ ثُبُلَ ٱلتَرَاّيِرُ ﴾ (۱).

﴿ لَا يَخْفَى عَلَى اللّهِ مِنْهُمْ ثَقَ ﴾ فيجازي كلّا بعمله إن خيرا فخير وإن شرا فشر ونظيره قوله تعالى: ﴿ يَوْمَهِنْ تَعْرَشُونَ لَا تَخْفَى مِنكُرْ خَافِيَةٌ ﴾ أوان قيل: إن اللّه لا يخفى عليه منهم شيء في جميع الأيّام فما معنى التقييد بذلك اليوم؟ لأنّهم كانوا يتوهمون أن اللّه لا يراهم ويخفى عليه أعمالهم وهو غير عالم بالجزئيّات فهم في ذلك اليوم صائرون من الانكشاف والبروز إلى حال لا يتوهمون فيها مثل ما يتوهمونه في الدنيا قال: ﴿ وَلَكِنَ ظَنَنتُدَ أَنَّ اللّهَ لَا يَمْلَمُ لَيْ يَمْلُمُ اللّهُ لَا يَعْلَمُ مِنْ الدنيا قال: ﴿ وَلَكِنَ ظَنَنتُدَ أَنَّ اللّهُ لَا يَمْلُمُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ ال

﴿ لِمَن الْمُلَكُ الْبُوْمُ لِلَّهِ الْوَحِدِ الْفَهَّارِ ﴾ والتقدير ينادي فيه لمن الملك وهذا النداء في أي: الأوقات يحصل فيه قولان: الأول: قال المفسرون: إذا

١- الكشاف، ج٣، ض٤١٩، وتقسير الرازي، ج٢٧، ص٤٥، وتقسير أبي السعود، ج٧، ص ٢٧١. ٢- سورة الطارق: ٩.

٣ سورة الحاقة: ١٨.

<sup>£-</sup>سورة السجدة: ٣٢.

هلك كلّ من في السماوات ومن في الأرض فيقول الرب: ﴿ لِمَنِ الْمُلْكُ الْبُومَ ﴾ يعني يوم القيامة ولا يجيبه أحد فهو تعالى يجيب نفسه فيقول: ﴿ لِلَّهِ الْوَحِدِ الْفَهَارِ ﴾ قال محمد بن كعب القرظي: يقول الله ذلك بين النفختين حين يفني الخلائق كلّها والقول الثاني: أنّه تعالى يقول وذلك يوم الطلاق يوم يبرز العباد من قبورهم فيقر المؤمنون والكافرون بأنّه «لله الواحد القهار».

وإنّما خص ذلك اليوم بأنه له الملك لأنّه قد ملك العباد بعض الأمور في الدنيا ولا يملك أحد شيئا في ذلك اليوم لأنّه تعالى يملك جميع الأمور من غير تمليك مملّك وقد أنكر بعض أن هذا النداء يقع وقت هلاك الكلّ بل قالوا: إن الآية لا تدلّ على حصول النداء في ذلك الوقت بل يقع يوم التلاق ويوم البروز ويوم تجزى كلّ نفس بما كسبت والناس في ذلك الوقت أحياء بل يستفاد من الآية أن النداء يقع في يوم هم بارزون.

ثم إن الكلام لا بد فيه من فائدة وإنّما يحسن تكلّمه حال كون المتكلّم وحشره إمّا لأنه يحفظ به شيئا كالّذي يكرر على الدرس أو لأجل أنّه يحصل له سرور بما يقوله ويستلذّ به وكلّها في حقّ اللّه محال ولو ذكر في ذلك الوقت لأجل أن يعبد اللّه بذلك الذكر فذلك أيضا ممنوع لأنّه لا تكليف ولا مكلّف نعم يمكن أن يكون النداء وقت فناء البشر دون الملائكة فيكون في ذلك الوقت وقوع النداء لمصلحة من المصالح.

والمسيء بإساءته وفي الحديث إن الله تعالى يقول: «أنا العلك الديّان لا ينبغي والمسيء بإساءته وفي الحديث إن الله تعالى يقول: «أنا العلك الديّان لا ينبغي لأحد من أهل البنة أن يدخل البنة ولا لأحد من أهل النار أن يدخل النار وهنده مظلمة حتى أقتصه منه ثم تلا هذه الآية. ﴿ لَا ظُلْمَ الْيُوْمَ ﴾ أي: لا ظلم لاحد على أحد ولا ينقص من ثواب أحد ولا يزاد في عقاب أحد ﴿ إِنْ الله سَرِيعُ

ٱلْجِسَابِ ﴾ لا يشغله محاسبة واحد عن محاسبة غيره.

قال القاضي: هذه الآية صريحة قويّة في إبطال قول المجبّرة لأنّه تعالى إذا خلق في الكافر الكفر ثمّ عذّبه عليه فهذا هو عين الظلم.

أمر سبحانه أن يخوف المكلِّفين يوم القيامة فقال:

﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآزِفَةِ ﴾ أي: الدانية وهو يوم القيامة لأنّ كلّ ما هو آت دان قريب ويوم دنوا المجازاة والآزفة فاعلة من أزف الأمر إذا دنا وحضر والآزفة نعت لمحذوف مؤنّث على تقدير يوم القيامة.

ويوم الآزفة يوم مسارعتهم دخول النار فإن عند ذلك ترتفع قلوبهم عن مقارها من شدة الخوف وقيل: يوم الآزفة يوم حضور الموت والذي بدل على هذا المعنى أنّه تعالى وصف القيامة بأنّه يوم التلاق ويوم هم بارزون ثم قال: بعده ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْآَزِفَةِ ﴾ فوصف يوم الموت بالقرب أولى من وصف يوم القيامة بالقرب وأيضا الصفات المذكورة بعد قوله، ﴿ يَوْمَ الْآَزِفَةِ ﴾ لائقة بيوم حضور الموت.

واختلفوا في أن المراد من قوله: ﴿إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَفَلِمِينَ ﴾ كناية من شدة الخوف أو هو محمول على ظاهره؟ قيل: كناية عن شدة الخوف وقيل: بل هو محمول على ظاهره والقلوب تنتزع من مواضعها بسبب شدة الخوف ويبلغ الحناجر حقيقة فلا تخرج فيموتوا ولا ترجع إلى مواضعها فيتنفسوا وقوله: ﴿كَفَلِمِينَ ﴾ أي: مكروبين والكاظم الساكت حال امتلائه غمًا

وغيظا وهو حال عن أصحاب القلوب والقلوب كاظمة على غمّ وكرب مع الموغها موضع الحنجرة. وأتى بلفظ جمع السلامة لأنّه وصف القلوب بالكظم الذي هو من أفعال العقلاء كما قال: ﴿ رَأَيْنُهُمْ لِى سَنِيدِينَ ﴾ (١) وقال: ﴿ فَظَلَّتُ أَعْنَكُهُمْ لَمُ سَنِيدِينَ ﴾ (١) وقال: ﴿ فَظَلَّتُ أَعْنَكُهُمْ لَمُ خَنِيمِينَ ﴾ (١).

﴿ مَا لِلظَّادِلِدِينَ مِنْ جَمِيــــــ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ فبيّن سبحانه أنّه ليس لهم قريب ينفعهم ولا شفيع يطاع فيهم فنقبل شفاعته.

وهاهنا بحث وهو أن أكثر المعتزلة احتجوا بهذه الآية في نفي الشفاعة على المذنبين. وأجاب أهل الجماعة بوجوه:

الأول: أنّه تعالى نفى أن يحصل لهم شفيع يطاع وهذا لا يدلّ على نفي الشفيع ألا ترى أنّك إذا قلت: ما عندي كتاب يباع فهذا يقتضي نفي كتاب يباع ولا يقتضي نفي الكتاب ولفظ الطاعة يقتضي حصول المرتبة فهذا يدلّ على أنّه ليس لهم يوم القيامة شفيع يطيعه الله ومعلوم أنّه ليس في الوجود أحد أعلى حالا من الله حتّى يقال: إنّ الله يطيعه.

الوجه الثاني: في الجواب أنّ المراد من الظالمين هاهنا الكفّار لأنّ الآية في بيان زجر الكفّار الّذين يجادلون في آيات اللّه فوجب أن يكون مختصًا بهم ومعلوم أنّه لا شفاعة في حقّ الكفّار.

الثالث: أن لفظ الظالمين إمّا أن يفيد الاستغراق وإمّا أن لا يفيد فإن أفاد الاستغراق كان المراد من الظالمين مجموعهم ويدخل في المجموع الكفّار وسلّمنا أن الشفاعة غير حاصلة للكافر فحينئذ لا يكون لهذا المجموع شفيع وان لم يفد الاستغراق كان المراد من الظالمين بعض من كان موصوفا بهذه

الدسورة يوسف: ٤.

٢\_سورة الشعراء: ٤.

الصفة ومعلوم أيضا أن بعض الموصوفين بهذه ليس لهم شفيع وهم الكافرون.

وأجاب المستدلون عن الجواب الأول فقالوا: يجب حمل كلام الله تعالى على محمل مفيد وكل أحد يعلم أنّه ليس في الوجود شيء يطيعه الله لأن المطيع أدون حالا من المطاع وليس في الوجود شيء أعلى مرتبة من الله حتى يقال: إن الله يطيعه فكان حمل الآية عليه إخراجا لها عن الفائدة فوجب حمل الطاعة على الإجابة قال الشاعر:

رب من انضجت غيظا صدره قد تمنّي لي موت الم يطبع

أي: لم يجب. وأمّا الجواب عن الجواب الثاني: بأن لفظ الظالمين صيغة جمع دخل عليها حرف التعريف فيفيد العموم أقصى ما في الباب أن هذه الآية وردت لذمّ الكفّار إلّا أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب فحينئذ إن قوله: ﴿ مَا لِلظَّلْلِينَ مِنْ جَيبِهِ ﴾ يفيد أن كلّ واحد من الظالمين محكوم عليه بأنّه ليس له حميم ولا شفيع يطاع.

وأجيبوا عن الرد الأول بأن القوم كانوا يقولون في الأصنام: إنّها شفعاؤنا عند الله بغير إذن ولهذا السبب رد الله عليهم ذلك بقوله: ﴿مَن ذَا الّذِي يَشْفَعُ عِندَالله بغير إذن ولهذا يدل على أن القوم اعتقدوا أنّه يجب على الله إجابة الأصنام في تلك الشفاعة وهذا نوع طاعة فالله نفى تلك الطاعة بقوله: ﴿مَا لِلْفَلْدِلِينَ ﴾ الآية.

وأيضا أجيبوا عن الكلام الثاني: بأن الأصل في حرف التعريف أن ينصرف المعهود السابق فإذا دخل حرف التعريف على صيغة الجمع وكان هناك معهود سابق انصرف إليه وقد حصل في الآية معهود سابق وهم الكفّار الذين يجادلون في آيات الله فوجب أن ينصرف إليه وعن الكلام بأن قوله: ﴿ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ جَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ يحتمل عموم السلب ويحتمل سلب

العموم فعلى التقدير الأول يكون المعنى: إن كلّ واحد من الظالمين محكوم عليه بأنه ليس له حميم ولا شفيع وأمّا على تقدير سلب العموم يكون المعنى: إنّ مجموع الظالمين ليس لهم حميم ولا شفيع فحينئذ لا يلزم من نفي الحكم عن المجموع نفيه عن كلّ واحد من آحاد ذلك المجموع كما أنّ قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ كُنُرُوا فَهُم لا يُؤْمِنُونَ ﴾ إن حملناه على أن كلّ واحد منهم محكوم عليه بأنه لا يؤمن لزم وقوع الخلف في الكلام لأن كثيرا ممن كفر فقد آمن بعد ذلك أمّا لو حملناه على أن مجموع الذين كفروا لا يؤمنون سواء آمن بعضهم أو لم يؤمن صدق ويخلص عن الخلف فلا جرم حملت الآية على سلب العموم ولا نحملها على عموم السلب فكذا قوله: ﴿ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ سَلَّا المعرم لا على عموم السلب العموم لا على عموم السلب فضها استدلال المعتزلة بهذه الآية.

أقول: والحقّ أنّه نعم ما تدارك أهل الجماعة من الجواب في الردّ على المعتزلة في إثبات الشفاعة فكيف لا تكون الشفاعة لأنّه إن كان مرادكم أن الشفاعة لا ينال الظالم والظالم بمعنى الكافر فهذا حكم متّفق عليه بيننا وبينكم وليس فيه اختلاف وإن كان مرادكم أن الشفاعة لا تصيب لمن ظلم نفسه أو غيره بالمعصية والذنوب فالآية ناطقة بأن الشفاعة تنال غير الكافر لقوله: ﴿وَلَا يَمُنّعُونَ ﴾ دينه والمراد من المرضي الدين المسلم لأن الدين عند الله الإسلام فمن هو مرضي الدين بالإيمان فهو داخل في الشفاعة وأيضا الأخبار في حصول الشفاعة للنبي الأكرم مستفيضة وغير واحد بل هي حاصلة للمؤمنين كما قال ﷺ: اذخرت شفاعتى لأمتى من أهل الكبائر (١٠).

﴿ يَمْلُمُ خَآيِنَةً ٱلْأَعْيُنِ وَمَا يُخْفِي ٱلصَّدُورُ ﴾ أي: إنَّه سبحانه عالم لا يعزب

١- مجمع البيان، ج ١، ص ٢٠١، وبحار الاتوار، ج٨، ص ٣٠.

عن علمه مثقال ذرة في السماوات ويعلم خيانة الأعين الخائنة وهو الرمز بالعين والخائنة مصدر كالخيانة مثل الكاذبة واللاغية بمعنى الكذب واللغو ويعلم ما تخفي الصدور ومضمرات القلوب فحينئذ يعلم الأفعال الخفية من الجوارح فضلا عن الجلية وأفعال القلوب والحاكم إذا بلغ في العلم إلى هذا الحد كان خوف المذنب منه شديدا جدا وقيل: الخائنة صفة النظرة إلى ما لا يحل.

﴿ وَاللَّهُ يَقْضِى بِالْمَقِ ﴾ ويوصل كلّ ذي حق إلى حقه ﴿ وَالَّذِينَ بَدْعُونَ ﴾ الكفّار ﴿ وَاللَّذِينَ دُونِيهِ ﴾ ولا ينفعون لأحد لا للنفاعة ولا غيرها لأنها جمادات ﴿ إِنَّ أَللَهُ هُوَ ٱلسّبِيعُ ٱلْبَعِيرُ ﴾ سميع بالمسموعات وبصير بالمبصرات.

أَوَلَمْ يَسِبُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَكَانَ عَقِبَةُ الَّذِينَ كَانُوا مِن قَبْلِهِ مُكَانُوا هُمّ أَشَدٌ مِنْهُمْ فُؤَةً وَمَاثَارًا فِي الْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ اللّهُ بِدُنُوبِهِمْ وَمَاكَانَ لَهُم مِنَ اللّهِ مِن وَاقِ شَ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِالْبَيْنَاتِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمُ اللّهُ إِنّهُ فَوِيَّ شَدِيدُ الْمِقَابِ شَ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا مُومَىٰ بِنَايَنِيْنَا وَسُلطَنَونَ مَّبِيبٍ إِنّهُ فَوِيَّ شَدِيدُ الْمِقَابِ شَ وَقَنْرُونَ فَقَالُوا سَنجَّ حَكَذَاتُ اللّهِ فَي فَلَا اللّهُ اللّهُ فَي بَانَهُمْ بِالْحَقِ مِنْ عِندِنَا قَالُوا الْقَتْلُوا أَنْسَاتُهُ الّذِينَ وَاسْتَحْيُوا فِسَانَهُمْ وَمَا حَكَيْدُ الْكَعْدِينَ إِلّا فِي مَنكَدلِ شَ

المعنى لما بالغ في الآيات السابقة في تخويف الكفّار بعذاب الآخرة أردفه ببيان تخويفهم بأحوال الدنيا ليعتبروا فقال:

وَأَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِيْبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ مِن قَبْلِهِمْ كَا والعاقل من اعتبر بغيره فإن الذين مضوا من الكفّار قبلهم كانوا أشد قوة من هؤلاء الحاضرين من الكفّار وأقوى آثارا في الأرض منهم والمراد حصونهم وقصورهم وعساكرهم فلممّا كذّبوا أنبياءهم أهلكهم الله بضروب الهلاك معجّلا فحذّرهم الله من مثل ذلك بهذا القول وقال: ﴿وَمَا كَانَ لَهُم مِنَ ٱللّهِ مِن وَاقِ عَلَى اللّهُ مَن مثل ذلك بهذا القول وقال: ﴿وَمَا كَانَ لَهُم مِنَ ٱللّهِ مِن وَاقِ عَلَى لَمُم اللّه من مثل ذلك بهذا القول وقال: ﴿ وَمَا كَانَ لَهُم مِن ٱللّهِ مِن وَاقِ اللّهُ لَمُ اللّهُ مِن اللّهُ من يعينهم ويخلّصهم.

﴿ ذَلِكَ ﴾ العذاب الذي نزل بهم ﴿ إِأَنَهُمْ كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ ﴾ والمعجزات الباهرات ﴿ فَكَفَرُواْ ﴾ بها ﴿ فَلَمْنَدُهُمُ اللَّهُ ﴾ وأهلكهم عقوبة على كفرهم ﴿ إِنَّهُ، قَوِيَّ شَدِيدُ ﴾ الانتقام منهم.

ثم ذكر قصة موسى وفرعون ليعتبروا بها فقال: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ وَعَجْزَةً الْرَسَلْنَا مُوسَىٰ وَمُعجزة باهرة بِعَايَدِتِنَا ﴾ أي: بعثناه بحججنا ودلالاتنا ﴿ وَسُلَطْنَون شَبِينٍ ﴾ ومعجزة باهرة ظاهرة نحو قلب العصاحية وفلق البحر ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَنَهُنَ وَقَدُونَ ﴾ كان موسى رسولا إلى كافتهم إلّا أنّه خص فرعون لأمّه كان رئيسهم وكان هامان وزيره وقارون صاحب جنوده وكنوزه والباقون تبع لهم وعطف السلطان على الآبات لاختلاف اللفظي تأكيدا وقيل: المراد بالآيات حجج التوحيد والعدل وبالسلطان المعجزات الدالة على نبوته.

وفقالوا سنيم كان مهرة فيما يدعو إليه وفلما بالتوحيد من عندنا وأمرهم بالتوحيد من عندنا وأمرهم بالتوحيد من عندنا وأمرهم بالتوحيد وقالوا المنتاز البناء الذي من عندنا وأمرهم بالتوحيد وقالوا المنتاز البناء الذي المروا بقتل المنتاز المنتاز البناء الذي المروا بالمنتاء الذكور من قوم موسى لئلًا يكثر قومه ولا يتقوى بهم وأمروا باستيقاء نسائهم للخدمة وهذا القتل غير القتل الأول لأنه أمر بالقتل الأول لئلًا يولد منهم من يزول ملكه على يده ثم ترك ذلك فلما ظهر موسى وأظهر أمر نبوته عاد إلى تلك المعادة فمنعهم الله عنه بالدم والضفادع والطوفان والجراد.

﴿ وَمَا صَحَيْدُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِى ضَكُلِ ﴾ ومعناه أن جميع ما يسعون فيه من مكايدة موسى فهو باطل لأن ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك

لها. ثم أخبر سبحانه عن نوع آخر من قبايح فرعون وقال:

المعنى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْتُ ذَرُونِ آفَتُلْ مُوسَىٰ ﴾ أي: قال لقومه: اتركوني أقتله. وفي الآية دلالة على أنّه كان في خاصة قومه يشيرون عليه بأن لا يقتل موسى ويخوفونه بأن يدعو ربّه فيهلك فلذلك قال فرعون: ﴿ وَلَيَدّعُ رَبّهُ ﴾ أي: كما يقولون وليستعن بدعائه في دفع القتل عنه فإنّه لا يجيء من دعائه شيء، قاله عنوا وتكبّرا وجرأة على الله ولعله كان فيهم من يعتقد بقلبه كون موسى صادقا فيأتي بوجوه الحيل في منع فرعون من قتل موسى أو لعلّه كانوا يحتالون في منعه من قتله لأجل أن يبقى فرعون مشغول القلب بموسى فلا يتفرع لتأديب أولئك الأقوام فإن من شأن الأمراء أن يشغلوا قلب ملكهم بخصم خارجي حتى يصيروا آمنين من شرّ ذلك الملك.

﴿ إِنِّ آَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي ٱلأَرْضِ ٱلْفَسَادَ ﴾ أي: إن لم

أفتله يبدل ما يعتقدونه من إلهيتي أو أن يتبعه قوم ويحتاج الأمر إلى أن نقاتله فيخرب البلاد وقيل: إنّ مراده بقوله: «أن يظهر الفساد» أن يعمل بطاعة الله ويتركون قوله. فلمنا قال اللعين هذه الكلام استعاذ موسى للله بربّه ﴿وَقَالَ مُوسَى إِنِّ عُذْتُ بِرَقِ وَرَبِّكُم مِن كُلّ مُتَكَبِّر لَا يُؤْمِنُ بِيَوْدِ لَلْهُسَابِ ﴾ أي: مُوسَى إلي عُذْتُ بِرَقِ وَرَبِّكُم مِن كُلّ مُتَكَبِّر لَا يُؤْمِنُ بِيَوْدِ لَلْهُسَابِ ﴾ أي: إنّي اعتصمت بربي الذي خلقني وربّكم الذي خلقكم من شرّ كل متكبر على الله متجبّر عن الانقياد له لا يصدق بيوم المجازاة.

ولما قصد فرعون قتل موسى وعظهم المؤمن من آل فرعون وهو قوله:

﴿ وَقَالَ رَجُلُّ مُّوْمِنُ بِنَ عَالِ فِرْعَوْتَ يَكُنُدُ إِيمَنَهُ ﴾ في صدره على وجه التقيّة قال الصادق التبيّة والتقيّة من ديني ودين آبائي ولا دين لمن لا تقيّة له والتقيّة ترس الله في الأرض لأنّ مؤمن آل فرعون لو أظهر الإيمان لقعله (۱) قال ابن عبّاس: لم يكن من آل فرعون مؤمن غيره وغير امرأة فرعون وذلك المؤمن هو الذي يكن من آل فرعون مؤمن غيره وغير امرأة فرعون وذلك المؤمن هو الذي أنذر موسى فقال: ﴿ إِنَ الْمَكُمُ يَأْتَسُرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ ﴾ قال السدي ومقاتل: كان الرجل ابن عم فرعون وكان آمن بموسى وهو الذي جاء من أقصى المدينة يسعى وقيل: إنّه كان ولي عهده بعده وكان اسمه حبيب وقيل: اسمه حزبيل.

قال الرجل: ﴿ أَلْقَتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِتَ اللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِالْبَيِنَاتِ ﴾ والمعجزات مثل العصا واليد وغيرهما وقرئ رجل بكسر الجيم كما تقول: عضد في عضد.

﴿ وَإِن يَكُ حَكَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ ﴾ وإنّما قال ذلك على وجه التلطّف وحاصل المعنى: إن كان هذا الرجل كاذبا كان وبال كذبه عائدا عليه فاتركوه وإن كان صادقا ﴿ وَإِن يَكُ صَمَادِقًا يُعْمِبُكُمْ بَعَضُ الّذِي يَعِدُكُمْ ﴾

قيل: إنَّ موسى لِلنِّهِ كان يعدهم بالنجاة إنَّ آمنوا وبالهلاك إن كفروا ولذا

١\_بحارالانوار، ج١٣، ص١٥٨، ومجمع البيان، ج٨، ص٤٣٧.

قال: ﴿ يُعَبِّبُكُم بَعْضُ اللَّذِى يَعِدُكُمْ ﴾ لأنهم إذا كانوا على أحد الحالين نالهم أحد الأمرين وذلك بعض الأمر لا كله. وقيل: استعمل البعض في موضع الكلّ تلطّفا في الخطاب وتوسّعا في الكلام والمراد الكلّ. قال الشاعر:

قد يدرك المتأنّي بعض حاجت وقد يكون من المستعجل الزلل

وكأنّه قال: إن يك صادقا أقلّ ما فيه أن يصبكم بعض الذي يعدكم وفي ذلك البعض هلاككم قال عليّ بن عيسى إنّما قال: ﴿ بَعْضُ الّذِى يَودُكُمْ لَهُ على المظاهرة في الحجاج أي: إنّه يكفيكم بعضه فكيف بجميعه؟

فإن قيل: إنّه كان من الواجب أن يقال: وإن يك صادقا يصبكم كلّ الّذي يعدكم الّذي لأنّ الّذي يصيب في بعض ما يعدهم أصحاب الكهانة والنجوم أمّا الرسول الصادق الّذي لا يتكلّم إلّا بالوحي وهو صادق في كلّ ما يقول.

فالجواب هو الجواب الذي ذكرنا والمراد أنّه لا حاجة بكم في دفع شرّه إلى القتل بل يكفيكم أن تعرضوا عن مقالته وتتركوا قتله فإن كان كاذبا فحينئذ لا يعود ضرره إلّا إليه وإن كان صادقا انتفعتم به. وفيه بيان ووجه آخر وهو أنّه للله كان يتوعدهم بعذاب الدنيا وبعذاب الآخرة فإذا وصل إليهم في الدنيا عذاب الدنيا فقد أصابهم بعض الّذي يعدهم. انتهى.

وإنّ ألله لا يَهدى مَنْ هُو مُسْرِفٌ كُذّات كا يجوز أن يكون هذا حكاية عن قول المؤمن ويجوز أن يكون ابتداء كلام من الله وفي الكلام بيان أن ما هم فيه من الملك والنعمة يقتضي الشكر لله والإيمان به ولا يهدي الله إلى جنته وثوابه من هو مسرف على نفسه ومجاوز عن الحد في المعصية كذاب على ربه.

ثمّ قال المؤمن: ﴿ يَكُورِ لَكُمُ الْمُثَلَّكُ الْيَوْمَ ظَنهِ رِبِنَ فِي الْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ اللهِ إِن جَاءَنَا ﴾ لمنا بين المؤمن لهم أنّه لا يجوز الإقدام على قتل موسى ولا يجوز التكذيب على الله باذعاء الإلهيّة خوقهم بعذاب الله وبأسه فقال: أنتم اليوم قد علوتم الناس ولكم السلطنة في أرض مصر وما والاها فلا تفسدوا أمركم ولا تتعرّضوا لبأس الله وعذابه فإنّه لا قبل لكم به وإنّما قال: ينصرنا وجاءنا لأنه كان يظهر من نفسه أنّه منهم وهو مناصح لهم ومشارك معهم.

ولمنا قال هذا الكلام ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ ﴾ أي: لا أشير البكم برأي سوى ما ذكرته أنه يجب قتله حسما لمادة الفتنة ودفعا له بالقتل ﴿ وَمَا أَهَدِيكُمْ إِلَّا سَيِيلَ الرَّشَادِ ﴾ ثم حكى سبحانه أن المؤمن رد هذا الكلام على فرعون.

قوله: ﴿ وَقَالَ الَّذِى مَامَنَ يَكَوْمِ إِنِي آلْنَافُ عَلَيْكُم يَشْلَ يَوْمِ اللَّحْزَابِ ﴾ واعلم أن فرعون لمّا قال: ﴿ وَرُونِ آفْتُلُ مُومَىٰ ﴾ وكان المؤمن يكتم إيمانه والذي يكتم كيف يمكنه أن يذكر هذه الكلمات مع فرعون فلهذا السبب حصل هاهنا قولان:

الأول: أن فرعون لما قال: ﴿ ذَرُونِ آفَتُلْ مُوسَىٰ ﴾ لم يصرح المؤمن بأنه على دين موسى بل أوهم أنّه مع فرعون وعلى دينه ولكنّه زعم أن المصلحة تقتضي ذلك وأظهر لفرعون هذا البيان لأجل المناصحة حيلة لتخليص موسى عن القتل وأوهم لفرعون أن مراده من المسرف الكذّاب يريد موسى وهو يريد فرعون.

والقول الثاني: أنّه لمّا سمع من فرعون إرادة قتل موسى أزال الكتمان وأظهر دينه وشافه بالحقّ وقال: ﴿ يَعَوّمِ إِنّي أَخَافُ عَلَيْكُم مِثْلَ يَوْمِ ٱلأَخْرَابِ ﴾ أي: عذابا مثل يوم الأحزاب.

وقيل: القائل لذلك موسى لأن مؤمن آل فرعون كان يكتم إيمانه وهذا لا يصح لأنّه قريب من قوله: ﴿ أَنَفَتُكُونَ رَجُلًا ﴾. والمراد بالأحزاب الأحزاب

الَّذي تحزَّبُوا على تكذيب أنبيائهم واجتمعوا على مخالفة رسلهم وفسرهم بقوله:

مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوجِ وَعَادِ وَتَمُودَ وَالَّذِينَ مِنْ بَقَدِهِمْ وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمُا لِلْهِبَادِ

(٣) وَيَنَعُومِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُو يَوْمَ النَّنَادِ (٣) يَوْمَ ثُولُونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِنَ اللّهِ مِنْ عَامِيدٍ وَمَن يُصْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ (٣) وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ اللّهِ مِنْ عَامِيدٍ وَمَن يُصْلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ (٣) وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن فَبَلُ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَلِي يَمَا جَآءَ كُم بِدِ حَقِّى إِذَا هَلَكَ مِن فَبَلُ بِالْبَيِّنِينَ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَلِي يَمَا جَآءَكُم بِدِ حَقِّى إِذَا هَلَكَ مِن فَبَلُ بِالْبَيِّنِينَ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَلِي يَمَا جَآءَكُم بِدِ حَقِينَ إِذَا هَلَكَ مُن هُو مُن يَبْعَمَكَ اللّهُ مِنْ بَقِيهِ رَسُولًا حَكَذَلِكَ يُعْفِلُ اللّهُ مَن هُو مُسَرِقُ مُرْوَاكِ مُنْ مُونَ اللّهِ مِن بَعْدِي رَسُولًا كَذَلِكَ بَعْلَمِ اللّهُ عَلَى حَلَيْ مُسَرِقُ مُرْوَاكِ مَعْلَمِ اللّهُ عَلَى حَلَيْ اللّهِ مُن هُو مَن مُن أَلَوْنَ فِي عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى حَلَيْ مَقَلًا عِندَ اللّهِ وَهِندَ الّذِينَ ءَامَنُوا كَذَلِكَ بَعْلَمُ اللّهُ عَلَى حَلَيْلًا مُنَالًا مُنْ اللّهُ عَلَى حَلَيْلُ مَنَاكُ مِرْ جَبّالِ (١) وَهُندَ اللّهِ وَهِندَ الّذِينَ ءَامَنُوا كَذَلِكَ بَعْلَمُعُ اللّهُ عَلَى حَلَى اللّهُ مُنكَامِر جَبّالِ (١)

الدأب العادة. المعنى: إنّي أخاف عليكم مثل عادة الأولين من الله في وَعَادِ وَعَادِ وَتَمُودَ على كفرهم، قد حذف المضاف في الآية والتقدير: مثل جزاء دأبهم [و] مثل والله والمناصلهم جزاء على كفرهم، قد بعدف المضاف في الآية والتقدير: مثل جزاء دأبهم [و] مثل والله والمنوف بسبب هلاك معجل في الدنيا ثم خوفهم أيضا بهلاك الآخر والحرمان من الجنة وهو قوله: ووما الله يُريدُ ظُلْمًا إِلْهِبَادِ والنما أوجبوا على أنفسهم العذاب والحرمان بعنادهم وكفرهم وهو سبحانه غير ظالم لخلقه وإنّما هم ظلموا أنفسهم واستحقوا العذاب وهو غير ظالم تعالى الله عن ذلك علوا كبيوا.

قالت المعتزلة: إن هذه الآية صريحة دالّة على أنّه سبحانه لا يريد أن يظلم بعض العباد بعضاً وتدلّ على أنّه سبحانه لا يريد ظلم أحد من العباد فلو خلق الكفر فيهم ثمّ يعذّبهم على ذلك الكفر لكان ظالما البتّة وإذا ثبت أنّه لا يريد الظلم ثبت أنّه غير خالق لأفعال العباد من السيّئات لأنّه لو خلقها لأرادها.

وبالجملة النوع الآخر من كلمات المؤمن ﴿ وَيَنَعَوْمِ إِنَى آخَافُ عَلَيْكُمْ بَوْمَ النّادِ ﴾ والتناد التفاعل من النداء يقال: ثنادى القوم أي: نادى بعضهم بعضا والأصل الياء وحذفت لدلالة الكسرة وحذف الياء حسن في الفواصل مثل يوم التلاق وهو يوم القيامة. والسبب في التسمية أن في ذلك اليوم ينادي فيه بعض الظالمين بعضاً بالويل وينادي فيه أصحاب الجنّة ينادون أهل النار بأن قد وجدنا ما وعدنا ربّنا حقاً وكذلك أصحاب النار ينادون أصحاب الجنّة كما ذكر الله في سورة الأعراف ﴿ وَنَادَئَ أَصَحَابُ النّارِ أَسْحَبُ المَّنَةِ أَنَّ أَيْمِتُوا مَلِكَ نَنْ النّادِ فَي سورة الأعراف ﴿ وَنَادَئَ أَصَحَابُ النّارِ أَسْحَبُ المَّنَةِ أَنَّ أَيْمِتُوا مَلِكَ نَنْ النّادِ فَي سورة الأعراف ﴿ وَنَادَئَ أَصَحَابُ النّادِ أَسْحَبُ المَّنَةِ أَنَّ أَيْمِتُوا مَلِكَ نَنْ يَكُون قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا حَكُلُ أَنَاسٍ يَنَ النّادِ ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا حَكُلُ أَنَاسٍ يَنَ النّادِ فَي المؤمن ﴿ مَاقَمُ أَوْمُوا كِنَيْبَةً ﴾ (") أو ينادي فيه باللعنة على الظالمين أو لأنّه يجاء الموت بصورة كبش أملح ثمّ يذبح وينادى يا أهل القيامة لا موت فيزداد أهل الجنة فرحا على فرحهم وأهل النار حزنا على حزنهم.

ولكن قال أبو عليّ الفارسي: التنادي مشتق من التناد أصله من قولهم نلا فلان إذا هرب وهو قول ابن عبّاس قال: يندّون كما يند الإبل ويؤيّد هذا المعنى قوله: ﴿ يَوْمَ نَوْلُونَ مُنْهِونَ ﴾ أيضا يؤيّد هذا القول لأنّهم إذا سمعوا زفير المنار يندّون هاربين فلا يأتون قطرا من الأقطار إلّا وجدوا ملائكة صفوفا فيرجعون إلى المكان الذي كانوا فيه. ثم أكّد سبحانه التهديد بقوله: ﴿ مَن اللّهِ مِن عَاصِيم ﴾ ومانع من حذابه ﴿ وَمَن

ارسورة الأعراف: ٥٠.

٢\_سورة الإسراء: ٧١.

٣ سورة الحاقة: ١٩.

لمسورة الحاقة: ٢٥.

٥\_سورة عبس: ٣٤.

يُضْلِلِ آللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَاوِ ﴾ أي: من يضلله الله عن طريق الجنَّة فما له هاد يهديه إليها. ﴿ وَلَقَدْ جَانَة حَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيْنَاتِ ﴾ يمكن أن يكون هذا من بقية كلام مؤمن آل فرعون ويجوز أن يكون ابتداء كلام من الله هو يوسف بن يعقوب على أنّ فرعونه فرعون موسى أو على نسبة أحوال الآباء إلى الأولاد وقيل: المراد من يوسف سبطه وهو يوسف بن إفرائيم بن يوسف الصديق ﴿ مِن فَبَلُ ﴾ أي: من قبل موسى بالبيّنات والحجج الواضحة. ﴿ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِي يِّمَّا جَآةِكُم بِهِ. ﴾ من الدّين وممّا يأمركم به من التوحيد ﴿حَقَّنَ إِذَا هَلَكَ ﴾ يوسف ومات ﴿ فَلْتُمْرَ لَن يَبْعَنَكَ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِو. رَسُولًا ﴾ ضمّا إلى تكذيب رسالة من بعده أو جزما بأن لا يبعث بعده رسولا مع الشك في رسالته وأقمتم على كفركم وظننتم أن الله لا يجدد لكم إيجاب الحجّة. ﴿ كُذَٰلِكَ ﴾ أي: مثل ذلك الضلال الفظيع ﴿ يُعْضِلُّ اللَّهُ ﴾ عن طريق الجنَّة والثواب ﴿ مَنْ هُوَ مُسْرِقٌ ﴾ على نفسه كافر ومجاوز عن الحدّ و﴿ مُرْبَابٌ ﴾ وشاك في التوحيد والنبوات فالعبد ما لم يضل عن الدين فإن الله لا يضلُّه عن طريق الجنَّة والخير لأنَّه سبحانه قال: إنَّمَا أَصْلُهم عن طريق الجنَّة لكونهم مسرفين في المعاصى مرتابين في دينهم.

ثمّ بين المسرفين والمرتابين فقال: هم ﴿ الّذِينَ يَجُدَدِلُونَ فِي مَالِدِ اللّهِ وإبطالها بغير حجة ودليل بغير سُلطَنَنِ أَتَسَهُم ﴾ ويسعون في دفع آيات الله وإبطالها بغير حجة ودليل أتاهم ﴿ حَبَّدُ مَقّتًا عِندَ اللّهِ ﴾ أي: كبير ذلك الجدل والمخاصمة منهم بغضا وعداوة عند الله ﴿ وَعِندَ الّذِينَ مَامَنُوا ﴾ بالله والمعنى مقته الله ولعنه وأعد له العذاب ومقته المؤمنون وأبغضوه بذلك الجدال وأنتم جادلتم وخاصمتم في أيات الله مثلهم فاستحققتم ذلك. ﴿ كُثَرُلِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَى حَبَّلٍ قَلْبِ مُتَكَبِّرِ جَبَّادٍ ﴾ أي: مثل ما طبع على قلوب أولئك بأن ختم عليها علامة لكفرهم جَبَّادٍ ﴾ أي: مثل ما طبع على قلوب أولئك بأن ختم عليها علامة لكفرهم

وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنْهَنَدُنُ آبَنِ لِى مَنْرَعًا لَمَانِي آبَنُغُ ٱلْأَسْبَنَبُ ﴿ آسَبَنَبُ السَّمَنَوْتِ فَأَطَّلِمُ إِلَىٰ إِلَىٰهِ مُوسَىٰ وَإِنِى لَأَفْلُنَّهُ كَذِبًا وَكَذَلِكَ رُبِنَ السَّمَنَوْتِ فَأَطَّلِمُ إِلَىٰ إِلَىٰهِ مُوسَىٰ وَإِنِى لَأَفْلُنُهُ كَذِبًا وَكَذَلِكَ رُبِنَ السَّيْدِ وَمُسَدَّ عَنِ السَّيِيلُ وَمَا كَيْدُ فِنْرَعَوْنَ إِلَّا فِى بَبَابٍ لِي فَعَلَمِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللللْمُلِكُ اللَّهُ الللْمُولِلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ثمّ بين سبحانه ما مِوَه فرعون على قومهِ لمّا وعظه المؤمن وخوّفه من قتل موسى ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ﴾ لوزيره: ﴿ يَنْهَنْمَنُ أَبّنِ لِي مِبَرِّحًا ﴾ أي: قصرا مشيّدا بالأَجرَ وقيل: مجلسا عاليا والصرح البناء الظاهر الذي لا يخفى على عين الناظر وإن بعد.

ولَعَلَى أَبْلُغُ الْأَسْبَتَ ﴾ ثم فسر تلك الأسباب وأسبَت السّمَوْتِ ﴾ أي: لعلَي أبلغ بالأسباب الطرق من سماء إلى سماء وقيل: لعلَي أبلغ أسباب طرق السماوات أو منازل السماوات وأتوصل بها إلى مرادي وإلى علم ما غاب عني من امور السماوات والسبب كلّ ما يتوصل به إلى شيء يبعد عنك وألم إلى إلى أي أي إلى شيء يبعد عنك وألم إلى إلى إلى الكلام التلبيس

على الضعفة مع علمه باستحالة ذلك أو من جهله اعتقد أن الله في السماء وإنّه يقدر على بلوغ السماء ووليّ لَكُلّتُهُ كَانَهُ أي: إنّي أظنَ أن موسى كاذب في قوله: أن له إلها غيري وهو مرسل إلينا والعجب أن اليهود الباحثين عن تواريخ بني إسرائيل وفرعون قالوا: إن هامان ما كان موجودا في زمان موسى وفرعون وإنّما جاء بعدهما بزمان مديد فصدةوا تاريخهم وكذّبوا القرآن مع أنّهم مقرّون بأن أحوالهم اضطربت بسبب غلبة بخت نصر على ملكهم حتى ضيّع توراتهم سيّما قد طال العهد بتاريخ أحوالهم فكيف يبقى اعتماد بمثل هذا التاريخ حتى ينسب الصدق إلى التاويخ المشوش والكذب المي القرآن تعالى كلامه عن الكذب علوا كبيرا.

وبالجملة لمّا حكى الله سبحانه عن فرعون هذه المقالة قال بعدها: 
وَرَكَ الْمُولِكُ نُونَ الْمُورِكُونَ مُوهُ عَمَلِهِ وَصُدّ عَنِ السَّبِيلِ وَقرئ وَوَمُدٌ عَنِ السَّبِيلِ وَقرئ وَمُسَدٌ عَنِ السَّبِيلِ وَقرئ وَمَثل ما زين لهؤلاء الكفّار سوء أعمالهم زين الفرعون سوء عمله وقبيح فعله وإنّما زين له ذلك أصحابه وجلساؤه وزين له الشيطان كما قال وَوَرَيْن له الشيطان كما قال وكفره أو صد غيره عن الإيمان على المعلوميّة.

وَ وَمَا كَيْدُ فَرَعُونَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ﴾ أي: وما كيد فرعون في إبطال أيات موسى إلّا في هلاك وخسار لا ينفعه وقرأ صاحب الكشّاف «زيّن له سوء عمله» على المعلوم فالمزيّن هو الشيطان وصوء العمل بخلاف ما قاله المجبّرة.

﴿ وَقَالَ الَّذِي مَامَنَ يَنْفَوْمِ انَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ مَبَيِيلَ الرَّشَادِ ﴾ ثمّ عاد الكلام إلى ذكر نصيحة آل فرعون والكلام من بغيّة الكلام الّذي آمن به من آل فرعون وقيل: إن القائل موسى يا أل فرعون وقد كان يدعوهم إلى الإيمان بمؤسى وقيل: إن القائل موسى يا

١\_سورة الانعام: ٤٣.

قوم اتَبعوني حتَى تهتدون طريق الحقّ وهو الإيمان بالله فقال ابتداء على سبيل الإجمال: ﴿ يَنْفَوْمِ اتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴾

ثمّ بين على سبيل التفصيل وبين حال حقارة الدنيا وعظم كمال حال الآخرة فقال: ﴿ يَعْمَوْمِ إِنَّمَا هَنْهِ الْحَيْوَةُ الدُّنْكَ مَتَنَمٌ ﴾ أي: يستمتع بهذه الحياة الدنيا في أيّام قلائل ثمّ تنقطع وتزول ﴿ وَإِنَّ الْآخِرَةَ فِي مَارُ الْقَكُولِ ﴾ والبقاء والدوام خيرا من المنقضي قال بعض العارفين: لو كانت الدنيا ذهبا فانيا والآخرة خزفا باقيا كانت الآخرة خير من الدنيا فكيف والدنيا خزف فان والآخرة ذهب باق وكما أن النعيم في الآخرة باق فكذلك العذاب فيها دائم والترغيب وقع في قوله بالنعيم الدائم والترهيب عن العذاب الدائم وهو من أقوى وجوه الموعظة.

ثم بين حصول الجزاء في الآخرة ثوابا كان أو عقابا فقال: ﴿ مَنْ عَمِلَ سَيِّقَةً فَلَا يُجُزِّقَ إِلَا مِثْلَهَا﴾ والمراد بالمثل ما يقابلها في الاستحقاق.

فإن قيل: كيف يصح هذا الكلام مع أن كفر ساعة يوجب عقاب الأبد؟ قلنا: إن الكافر يعتقد في كفره كونه طاعة وإيمانا فلهذا السبب يكون الكافر على عزم أن يبقى مصرا على الكفر أبدا فلا جرم كان عقابه مؤبدا بخلاف الفاسق فإنّه يعتقد فيه كونه خيانة ومعصية فيكون على عزم أن لا يبقى مصرا عليه فلا جرم يكون عقاب الفاسق منقطعا والعزم على الإتيان بها أيضا ليس دائما فوقعت المماثلة وهذه الآية أصل كبير في علوم الشريعة فوجب رعاية المماثلة في الأحكام إلّا في مواضع التخصيص كما أن هذا الأصل جار في الأحكام الكثيرة مثل باب الجنايات على النفوس وعلى الأعضاء وعلى الأموال وعلى العبادات.

فلمًا بيّن أنّ جزاء السيّئة مقصور على المثل بيّن أنّ جزاء الحسنة غير

مقصور على المثل بل هو خارج عن الحساب فقال: ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَبَيْكًا مِن وَصَلَى الْمَنَةِ مِنَاوِكَ الْمَنَةُ الْمَرْفُونَ فِيهَا مِغَيْرِ حِسَاتِ ﴾ وفيه إشارة إلى أن جانب الرحمة غالب على جانب العقاب وقوله: ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَبَيْكًا ﴾ نكرة في معرض الشرط في جانب الإثبات فمعنى الآية: إن كلّ من عمل صالحا وكان مواظبا على التوحيد ولم يخرج من حد الإيمان فإنّه يدخل الجنّة ويرزق فيها بغير حساب أي: زيادة على ما يستحقّونه تفضّلا من الله ولو كان على مقدار العمل فقط لكان بحساب ولكن المعتزلة تقول: إن صاحب الكبيرة عندنا ليس بمؤمن ولا يدخل في هذا الوعد.

وَيَكُورِ مَا إِنَّ أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّجُونَةِ وَيَكَعُونَنِيَ إِلَى النَّادِ ﴿ ثَنَّ تَدْعُونَنِي اللَّهُ وَأَنْ الْمُوْحِثُمْ إِلَى الْمَانِيزِ الْفَقْرِ ﴿ وَالْمَا الْمُولِقَ بِهِ. مَا لَيْسَ لِى بِهِ. عِلْمُ وَأَنَّ الْمُوحِثُمْ إِلَى الْمَانِيزِ الْفَقْرِ ﴿ فَا لَا لَهُ وَأَنَى الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَلُ النَّارِ ﴿ وَلَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُولُ الللللْهُ الللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللَّلْمُ اللللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الل

ثم استأنف ذلك المؤمن ونادى: ﴿ وَيَنقُومِ مَا لِنَّ أَدَّعُوكُمْ إِلَى النَّجَوْةِ ﴾ أي: أنا أدعوكم إلى الإيمان الذي يوجب النجاة ﴿ وَيَنْدَعُونَهِتَ إِلَى الكفر الذي يوجب النجاة ﴿ وَيَنْدَعُونَهِتَ إِلَى الكفر الذي يوجب عربا أَنتَادٍ ﴾ ومعنى ﴿ مَا لِنَ ﴾ أي: مالكم كما يقول الرجل: مالي أراك حزينا معناه مالك حزيناً.

ثمَّ فَسَرَ الْدَعُوتِينَ بَقُولُهُ: ﴿ تَذَعُونَنِي لِأَحْجُفُرَ بِأَلِلَّهِ وَأَشْرِكَ بِهِ. مَا لَيْسَ لِي

بِهِ. عِلْمٌ ﴾ ولا يجوز حصول العلم به إذ لا يجوز قيام الدلالة على إثبات شريك لله لا من طريق السمع ولا من طريق العقل ﴿وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى الْعَزِيْزِ ٱلْنَفَدْرِ ﴾ أي: إلى عبادة القادر الذي يعذّب ويغفر.

ولا ينقطع ذلك فينقلب حقّا وحاصل معنى ﴿ لَا جَرَمَ ﴾ في الآية أي: كما أن معنى لا بد لك أن تفعل كذا أنّه لا بد لك من فعله فكذلك لا جرم أن دعوتهم معنى لا بد لك أن تفعل كذا أنّه لا بد لك من فعله فكذلك لا جرم أن دعوتهم باطلة وغير حاصلة ولا قطع لذلك وأنّهم أبدا يستحقّون النار ولا انقطاع لاستحقاقهم أو بمعنى كسب بمعنى أنّه ما كسب من دعوة الأصنام إلّا ظهور بطلان الدعوة والأوثان الّتي تدعونني إلى عبادتها ليس لها دعوة في الدنيا ولا في الآخرة لأنّها جمادات والجمادات لا تدعو أحدا إلى عبادة نفسها أو ليس لها استجابة الدعوة بالدعوة.

﴿ وَأَنَّ مَرَدِّنَا إِلَى اللّهِ ﴾ وارتجاعنا إلى الله وإن هذه الأصنام لا فائدة فيها البتّة وأيّ عاقل يترك عبادة الله الذي هو قادر على كلّ شيء ويعبد ما لا يدعو ولا يستجيب ولا يسمع ولا يبصر ولا ينفع ولا يضر؟

وَرَأْتَ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَمْحَنْ النَّارِ ﴾ قال قتادة: يعني المشركين وقال مجاهد: السفّاكين للدماء أي: ووجب أن المسرفين الذين أسرفوا على أنفسهم بالشرك وسفك الدماء بغير حقّها إنّهم يلازمون النار.

وقال لهم على وجه التخويف والموعظة ﴿ فَسَتَذَكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ إِذَا حَصَلَتُمْ يُومُ القيامة في العذاب أو المعنى فستذكرون عند نزول العذاب بكم صحة ما قلته لكم من النصيحة.

﴿ وَأَفْوَضُ آمْرِي إِلَى ٱللَّهِ ﴾ وأتوكُل عليه وأسلَّم له أمري والأمر اسم جنس ﴿ إِنَ ٱللَّهَ بَصِيرًا وَالْسِبَادِ ﴾ عالم بأحوالهم ويستنبط من هذا الكلام أن مؤمن آل فرعون قد هدد بأمر يخافه وإنّما تعلّم هذه الطريقة من موسى النِّلهِ فإنّ فرعون لمّا خوّفه بالقتل قال: ﴿ إِنِّ عُذْتُ بِرَقِى وَرَيِّكُمْ مِن كُلِّ مُتَكَيّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ اللّهِسَابِ ﴾ وهذا آخر كلام مؤمن آل فرعون.

وَ فَوَقَنهُ اللّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَحَكُرُوا ﴾ أي: صوف الله عنه سوء مكرهم فنجامع موسى حتى عبر البحر معه وقيل: إنهم همتوا بقتله فهرب إلى جبل فبعث فرعون رجلين في طلبه فوجداه قائما يصلّي وحوله الوحوش صفوفا فخافا ورجعا هاربين وقيل: المراد من قوله: ﴿ فَرَقَنهُ اللّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَحَكُرُوا ﴾ أنهم قصدوا إدخاله في الكفر فوقاه الله عن ذلك لكن القول الأول أليق لأن قوله: ﴿ وَمَعَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوّةُ الْفَذَابِ ﴾ يؤيد معنى الأول أي: أحاط بهم الغرق في البحر أو المراد النار المذكورة في قوله: ﴿ النّارُ بُعْرَضُونَ عَلَيْهَا ﴾ قال الزجّاج: النار بدل من قوله: ﴿ سُوّةُ الْفَذَابِ ﴾ .

و النّارُ يُعْرَبُونَ عَلَيْهَا عُدُوًّا وَعَشِيّا ﴾ أي: يعرض آل فرعون على النار في قبورهم صباحا ومساء والآية تقتضي عرض النار عليهم غدوة وعشيًا من قولهم: عرض الأسارى على السيف إذا قتلوا به وليس المراد منه يوم القيامة لأنّه قال: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدَخِلُواْ مَالَ فِرْعَوْثَ الشّدَ الْمَدَابِ ﴾ وليس المراد أنّ هذا العرض في الدنيا فثبت أن هذا العرض إنّما حصل بعد الموت وقيل: يوم القيامة وذلك يدلّ على إثبات عذاب القبر في حق هؤلاء وإذا ثبت في حقهم ثبت في حق غيرهم لأنّه لا قاتل بالفرق لأن حصول هذا العذاب إنّما وقع على آل فرعون لجحودهم وكفرهم فالعذاب أيضا حاصل كما أنهم احتجوا بهذه الآية على إثبات عذاب القبر والمراد من الغداة والعشيّ مع أن احتجوا بهذه الآية على إثبات عذاب القبر والمراد من الغداة والعشيّ مع أن تعرض النار عليهم فيعذبون بها ويمكن أن يكون المعنى والمراد دوام العذاب تعرض النار عليهم فيعذبون بها ويمكن أن يكون المعنى والمراد دوام العذاب

وكناية عن ثبوته كقوله: ﴿ وَلَمُّهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴾ (١).

وعن نافع عن ابن عمر أن رسول الله على قال: «إن أحدكم إذا مات عرض عليه مقمده بالفداة والعشيّ إن كان من أهل الجنة فمن الجنة وإن كان من أهل النار فمن النار يقال له: هذا مقمدك حين يبعثك الله يوم القيامة، أورده البخاري (۱) ومسلم في الصحيح (۱) وقال أبو عبد الله النه وذلك في الدنيا قبل يوم القيامة لأن في نار القيامة لا يكون غدو وعثى ولكن هذا في نار البرزخ قبل يوم القيامة الأن في نار البرزخ قبل يوم القيامة اله.

قوله: ﴿ أَدَخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدٌ ٱلْمَذَابِ ﴾ وهذا الأمر لآل فرعون بالدخول أو أمر للملائكة بإدخالهم في جهنّم باختلاف القراءة في القطع والوصل في باب الفعل.

المعنى: لما انجر الكلام إلى شرح أحوال النار ذكر عقيبها المناظرات الّتي تجري بين الرؤساء والأتباع من أهل النار فقال سبحانه:

﴿ وَإِذْ يَتَكَلَّبُونَ ﴾ أي: فاذكر يا محمّد لقومك الوقت الّذي يتخاصم

١\_سورة مريم: ٦٢.

٢\_ صحيح البخاري، ج٢، ص٦٠٣، ومجمع البيان، ج٨، ص٤٤٥.

٣\_صحيح مسلم، ج٨، ص١٦٠.

٤ انظر: بحار الانوار، ج٦، ص ٢٨٤، وتفسير الصافي، ج٤، ص ٣٤٤.

الرؤساء والأتباع ﴿ فَيَقُولُ الطُّعَفَتُوا ﴾ وهم الأتباع ﴿ لِلَّذِينَ اسْتَحَكَّمُوا ﴾ وهم الرؤساء ﴿ بَهَمًا ﴾ وكنا نمتثل أمركم وهم الرؤساء ﴿ بَهَمًا ﴾ وكنا نمتثل أمركم ونجيبكم إلى ما تدعوننا إليه ﴿ فَهَلَ أَنتُم مُّغْنُونَ عَنَا نَصِيبًا مِنَ النَّادِ ﴾ لأنّه من شأن الرئيس الدفع عن أتباعه فهل أنتم حاملون عنا قسطا من النار والعذاب الذي نحن فيه؟

﴿ قَالَ النَّيْنَ السَّتَحَكَّمُواً إِنَّا كُلَّ فِيهَا ﴾ أي: نحن وأنتم في النار ومجتمعون فيها ﴿ إِنَّ اللَّهُ قَدْ حَكُم بَيْنَ الْمِبَادِ ﴾ بذلك وبأن لا يتحمل أحد عن أحد وإنّه يعاقب من أشرك به وعبد معه غيره لا محالة فلو قدرنا على إزالة العذاب عنكم لدفعناه عن أنفسنا ثم عند هذا يحصل اليأس للأتباع من المتبوعين فيرجعون إلى خزنة جهنّم.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَرْنَةِ جَهَنَّمَ ﴾ فيستغيثون بخزنتها ﴿ الْمُواْ رَبَّكُمْ يُخْفِفْ عَنَّا يَوْمًا مِنَ الْمَذَابِ ﴾ فتقول الملائكة لهم: ﴿ أُولَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُ مِ مِالْمَتِهُمُ مِلْمُ العذاب ﴿ قَالُواْ بَلَى ﴾ صحة التوحيد فكفرتم وعاندتم حتى استحققتم هذا العذاب ﴿ قَالُواْ بَلَى ﴾ جاءنا الرسل والبينات فكذبناهم وجحدناهم نبوتهم ﴿ وَقَالُواْ ﴾ أي: قالت الخزنة: ﴿ وَمَاذَعُوا ﴾ أنتم فإنّا لا ندعو إلّا بإذن ولم يؤذن لنا فيه وقيل: فادعوا بالويل والثبور ﴿ وَمَا دُعَدُوا ﴾ ألحكنفِينَ إلّا في ضَلَا ﴾ أي: في ضياع لأنه لا ينفع والفاء في قوله: ﴿ وَمَا دُعَدُوا ﴾ فصيحة مثل قوله: فقد جئنا خراسانا.

والمراد من الملائكة حيث قالوا للكفّار: فادعوا إقناط الكفّار عن الإجابة لأنّهم يعلمون أنّ هذا الدعاء وإجابته ليس في خيّر الإمكان وليس مراد الملائكة إطماع الكفّار في الاستجابة.

إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ مَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ

آلَ بَوْمَ لَا بَنَفَعُ الظَّلْلِمِينَ مَغْذِرَتُهُمُّ وَلَهُمُ اللَّفْ نَةُ وَلَهُمْ سُوَةُ الدَّارِ
 وَلَقَدْ ءَالَيْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَأَوْرَثْنَا بَنِيَ إِسْرَوْمِيلَ الْحَكَنَبُ ۚ ﴿
 مُدُى وَذِكْرَىٰ لِأُولِ الْأَلْبَبِ ﴿ ﴿
 مُدُى وَذِكْرَىٰ لِأُولِ الْأَلْبَبِ ﴿ ﴿
 وَعَدَ اللّهِ حَقَّ السَّعَفِرَ لِذَبْلِكَ وَسَبَعْ بِعَمْدِ رَبِكَ بِالْعَشِقِ وَالْإِنْكَ رَسَبَعْ بِعَمْدِ رَبِكَ بِالْعَشِقِ وَالْإِنْكَ رَآلَ

في النظم: لمّا ذكر سبحانه وقايته لموسى للنلا وذلك المؤمن من مكر فرعون عقبه ببيان أنّه تعالى ينصر رسله والمؤمنين فقال: ﴿ لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا ﴾ أي: إنّ شأننا المستمرّ أن ننصر رسلنا وأتباعهم ﴿ فِي اَلْحَيَزَةِ الدُّنْيَا ﴾

تارة بالانتقام والظفر عليهم وتارة بالعذاب الاستيصال على أعدائهم وتارة بالحجة والدلائل ولا يقدح في ذلك ما قد يتّفق لهم من صورة الغلبة للكفّار امتحانا إذ العبرة إنّما هي بالعواقب.

والآخرين والمراد «بالأشهاد» كلّ من يشهد أعمال العباد في ذلك اليوم من والآخرين والمراد «بالأشهاد» كلّ من يشهد أعمال العباد في ذلك اليوم من ملك ونبيّ ومؤمن قال المبرد: يجوز أن يكون واحد الأشهاد شاهد كأطيار وطائر ويجوز أن يكون واحد الأشهاد شهيد كأشراف وشريف وأيتام ويتيم. وطائر ويجوز أن يكون واحد الأشهاد شهيد كأشراف وشريف وأيتام ويتيم. ويوم لا يقم الله الله وقرئ بالتاء «لا تنفع» المعنى إن ذلك اليوم كما أنّه حصلت النصرة والسعادة للرسل والمؤمنين حصلت الشقاوة للظالمين بأمور ثلاثة أحدها لا يقبل منهم عدر والثاني أن اللعنة مقصورة عليهم وهي الإهانة والإذلال واليأس والثالث سوء الدار وهو العقاب الشديد. فإن قيل: إن قوله: ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ الطّلِينَ ﴾ يدل على أنهم يذكرون الأعذار إلّا أن الأعذار لا تنفعهم فكيف الجمع بين هذا وبين قوله: ﴿ وَلَا يُؤَذَنُ هُمْ يَتَنَيْرُونَ ﴾ (١).

الدسورة المرسلات: ٣٦.

فالجواب أن قوله: ﴿ لَا يَنفَعُ ٱلظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ ﴾ لا يدلّ على أنّهم ذكروا الأعذار بل يدلّ على أنّهم ذكروا أم لم الأعذار بل يدلّ على أنّهم ذكروا أم لم يذكروا. ثمّ إنّ يوم القيامة يوم طويل فيعتذرون في وقت ولا يعتذرون في وقت.

وَلَقَدُ مَانَيْنَا مُوسَى اللهُدَىٰ ﴾ الآية، ولمّا ذكر نصرة الرسل والمؤمنين ذكر نوعا من أنواع النصرة بإتيان موسى التوراة والمراد ما آتاه الله من العلوم الكثيرة النافعة في الدنيا والآخرة والنبوة الّتي هي أعظم المناصب.

ثمّ قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ مَانَيْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَأَوْرَثْنَا بَنِيّ إِسْكَوْبِلَ الْحَبِّنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَأُورِثْنَا مِن بعد موسى بني السرائيل التوراة وما فيه هداية ودلالة يعرفون بها معالم دينهم وتذكير لأهل العقل لأنهم الذين يتمكّنون من الانتفاع به دون من لا عقل له وتوارثوه خلفا عن سلف ويمكن أن يكون المراد من الكتاب الكتب الّتي أنزلها الله على أنبياء بني إسرائيل التوراة والزبور والإنجيل والفرق بين الهدى والذكرى أن الهدى ما يكون دليلا على الشيء وليس شرطه أن يذكر شيئا آخر كان معلوما ثمّ صار منسيًا وأمّا الذكرى فهي الذي يكون كذلك فالكتب السماويّة كلّها مشتملة على هذين القسمين بعضها دلائل في أنفسها وبعضها مذكّرات.

ثم خاطب نبيه ﷺ فقال: ﴿ فَأَصَيِرَ ﴾ يا محمد وتحمل المشاق في تكذيبهم إيّاك واحتمل أذى قومك ﴿ إِنَ وَعْدَ اللّهِ حَقَّ ﴾ أي: ما وعدك من النصر في الدنيا والثواب في الآخرة فالله ناصرك كما نصرهم تم أمره بأن يقبل على طاعة الله النافعة في الدنيا والآخرة.

واعلم أن مجامع الطاعات محصورة في قسمين: التوبة عمّا لا ينبغي والاشتغال بما ينبغي والأول مقدّم على أن التخلية مقدّمة على التحلية بحسب الرتبة الذاتيّة فوجب أن يكون مقدّما في الذكر ولو أن المراد امّته لأنّه عَلَيْنَا ما

صدر عنه مكروه فضلا من غير جائز.

أمّا التوبة عمّا لا ينبغي فهو قوله تعالى: ﴿وَآسَـتَغْفِـرَ لِذَنْهِكَ ﴾ والمقصود التأدّب والتعبّد من الله في حقّه لمزيد الدرجات، ولتصير سنّة لمن بعده ولإظهار خضوعه في العبوديّة لا أنّه صدر منه الذنب بل تعليم للدعاء والاستغفار.

وأمّا الاشتغال بما ينبغي فهو قوله: ﴿وَسَيَعْ بِحَدِدِ رَبِّكَ بِٱلْمَشِيّ وَالْإِبَارِ قَيلَ: وَآلِإِبَّكَارِ قَيلَ: وَآلِإِبَّكَارِ قَيلَ: العصر وصلاة الفجر وقيل: المراد من العشيّ من النصف إلى آخر النهار والأبكار عبارة عن أوّل النهار إلى النصف وقيل: المراد طرفي النهار وقيل: الأبكار من طلوع الفجر الثاني إلى طلوع الشمس قال ابن عبّاس: يريد الصلوات الخمس وقيل: المراد من الآية صلّ لهذين الوقتين إذا كان الواجب بمكّة ركعتين بكرة وركعتين عشيّاً.

لمًا ذكر في أوّل السورة حال المجادلين والمكذّبين بآيات اللّه واتّصل البعض بالبعض في النسق نبّه سبحانه في هذه الآية على الداعية الّتي تحمّل أولئك الكفّار على المجادلة فقال:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَكِيلُونَ فِي ءَايَكِتِ ٱللَّهِ بِغَنْدِ ﴾ حجة ودليل إنَّما يحملهم

على هذا الجدال الباطل الكبر الذي في صدورهم وهو يحملهم على الباطل وذلك الكبر هو أنهم لو سلّموا نبوتك لزمهم أن يكونوا تحت أمرك ونهيك وفي صدورهم كبر لا يرضون أن يكونوا تحت يدك. ﴿مَّا هُم بِبَلِنِيهِ ﴾ أي: إنهم يريدون أن لا يكونوا تحت يدك وطاعتك لكن لا يصلون إلى هذا المراد بل لا بد وأن يصيروا تحت أمرك ونهيك. ﴿ فَاسْتَعِدُ بِاللّهِ ﴾ أي: فالتجئ إليه من كيد من يجادلك ﴿ إِنْكُهُ هُو السّكيب عُ بما يقولون أو تقول فالتجئ إليه من كيد من يجادلك ﴿ إِنْكُهُ هُو السّكيب عُ بما يقولون أو تقول فالتجئ إليه من كيد من يجادلك ﴿ إِنْكُهُ هُو السّكيب عُ بما يقولون أو تقول فالتجئ إليه من كيد من يجادلك ﴿ إِنْكُهُ هُو السّكيب عُ بما يقولون أو تقول

قوله تعالى: ﴿ لَحَلْقُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ٱصَحْبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلسَّاسِ وَلَكِنَ السَّدِلال بالشيء على غيره على ثلاثة أقسام أحدها: أن يقال: لما قدر على الأضعف وجب أن يقدر على الأقوى وهذا فاسد وثانيها: أن يقال: لما قد على الشيء قدر على مثله على الأقوى وهذا فاسد وثانيها: أن يقال: لما قد على الشيء قدر على مثله فهذا صحيح لما ثبت في العقول أن حكم الشيء حكم مثله وثالثها: أن يقال: لما قدر على الأقوى الأكمل فبأن يقدر على الأقل الأرذل كان أولى وهذا الاستدلال في غاية الصحة والقوة. ثم إن هؤلاء القوم يسلمون أن خالق السماوات والأرض هو الله ويعلمون بالضرورة أن خلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس فكان من حقهم أن يقروا بأن القادر على خلق السماوات والأرض والأرض يكون على إعادة الإنسان الذي خلقه بدوا وأولا فهذا برهان جلي في إفادة المطلوب ومع ذلك أكثرهم لا يعقلون ولا يعلمون.

ولمًا بين سبحانه بهذا التقرير الجدال المقرون بالبرهان والجدال المقرون بالبرهان والجدال المقرون بالكبر والجهل فرق بين البابين بذكر المثال فقال: ﴿ وَمَا يَسَتَوِى الْمَقْدَى وَالْجَلَالُ وَالْمَسْتَدُلُ والْجَاهُلُ وَالْجَاهُلُ وَالْمُسْتِ وَلَا الْمُسُونَ أَنْ قَلِيلًا مَّا نَتَذَكَّرُونَ ﴾ قرئ بالياء

والتاء أي: وكذلك لا يستوي المؤمنون العاملون الصالحون ولا الكافر الفاسق في الكرامة والإهانة فذلك يستحق الكرامة وهذا يستحق الإهانة ومع ذلك قليلا يتذكّرون الناس وقل نظرهم فيما ينبغي لهم وما مزيدة مؤكّدة أو مصدريّة فيكون تقديره قليلا تذكّرهم.

﴿ إِنَّ اَلسَّاعَةَ لَآنِيَةٌ لَا رَبِّ فِيهَا ﴾ ولمنا قرر سبحانه الدليل على إمكان وجود القيامة أخبر وقوعها فقال: إنها آتية من غير ريب ﴿ وَلَنكِنَ ﴾ أكثرهم لا يصدقون بها لقصور أنظارهم على ظواهر ما يحسنون به ولجهلهم وشكهم بإخبار الله. وقال رَبُّكُمُ أَدْعُونِي آستَجِبٌ لَكُمْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمْ وَنَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَايِخِرِينَ ﴾

ولمّا قرر سبحانه القول بالقيامة بأنّه حقّ وصدق وكان من المعلوم أن الإنسان لا ينتفع في يوم القيامة إلّا بطاعة اللّه ولمّا كان أشرف أنواع الطاعات الدعاء والتضرّع والمسألة أمر الله به بقوله: ﴿ الْمُعُوفِى أَسْتَجِبَ لَكُو ﴾ إذا اقتضت المصلحة إجابتكم وكل من يسأل اللّه شيئا ويدعوه فلا بد أن يشترط المصلحة في ذلك وهذا القيد مضمر في الكلام وإلّا يلزم أن يصدر منه قبيح تعالى عن ذلك لأنّه ربّما كان داعيا بما يكون فيه مفسدة.

وقيل: معنى ﴿ اَدْعُونِ ﴾ أي: اعبدوني بدليل أنّه قال بعده: ﴿ إِنَّ الَّذِيبَ يَسْتَكُمْ مُونَ عَنَ عِبَادَقِ ﴾ ولو لا أن الأمر بالدعاء أمر بمطلق العبادة لما بقي لقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِيبَ ﴾ معنى وأيضا الدعاء بمعنى العبادة كثير في القرآن كقوله: ﴿ إِن يَدْعُوبَ مِن دُونِهِ إِلَّا إِنْكَا ﴾ وأجيب عنه بأن الدعاء هو اعتراف بالعبودية والذل والمسألة فكأنّه قيل: إن تارك الدعاء إنّما تركه لأجل أن يستكبر عن إظهار العبودية وأيضا أجيب عن قوله: إن الدعاء بمعنى العبادة كثير في القرآن بأن ترك الظاهر لا يصار إليه إلاً بدليل منفصل فحينئذ المعنى كثير في القرآن بأن ترك الظاهر لا يصار إليه إلاً بدليل منفصل فحينئذ المعنى

على ظاهره وهو معنى الدعاء.

فلو قيل: إنّكم قلتم قد شرط المصلحة في الإجابة فإذا كانت الإجابة مصلحة فما هو فيه صلاح فهو سبحانه يفعله سواء دعوتم أو لا تدعون فلا فائدة في الدعاء. فالجواب أن الدعاء هو اعتراف بالعبوديّة ومحقّق معناها فلو كانت الإجابة ممتنعة لعدم المصلحة فإيقاع العبوديّة حاصلة وهو أصل المطلوب.

وفي المسألة بيان آخر وهو أنّه سبحانه قال: ﴿ الْمَعُونِ آسَتَجِبُ لَكُرُ ﴾ ولعل العبد يدعو بدعاء ليس فيه أمر يقتضي عدم المصلحة في الحكمة ولا وليس فيه أمر يقتضي إيجابه وجوبا في الحكمة مثل أن يدعو أمرا ينفعه ولا يكون فيه ضرر في الحكمة لكن لا يستجاب لأنّه ما دعى اللّه بالقلب بل دعاه باللسان لأنّ من دعا اللّه وفي قلبه ذرة من الاعتماد على ماله وجاهه وأصدقائه وجده واجتهاد فهو ما دعا اللّه في الحقيقة خالصا وفي الجملة في تحصيل ذلك المطلوب معول على غير اللّه فلذلك لا يستجاب له.

في الكافي عن الباقر للنابي في هذه الآية قال: «هو الدعاء وأفضل العبادة الدعاء». عنه للنابي إنه سئل أي: العبادة أفضل فقال: «ما من شيء أفضل عند الله من أن يسأل يطلب ما عنده وما أحد أبغض إلى الله عزّ وجلّ منن يستكبر عن عبادته ولا يسأل ما عنده (١).

وعن الصادق الله والاع ولا تقل: قد فرغ من الأمر فإن الدعاء هو العبادة إن الله يقول» وتلا هذه الآية (٢) وفي الصحيفة السجادية بعد ذكر هذه الآية: «فسنيت دعامك عبادة الشرك استكبارا وتوضعت على تركه دخول جهنم داخرين» (٣).

١- الكافي، ج٢، ص٤٦٦، وانظر: وسائل الشيعة (الإسلامية)، ج٤، ص١٠٨٤.

٢\_الكافي، ج٢، ص٤٦٧، وجامع أحاديث الشيعة، ج٥، ص٣٦٠.

٣- الصحيفة السجادية الكامله، ص ٢٢٤، دعاؤه لوداع شهر رمضان.

وروى معاوية بن عمّار قال: قلت لأبي عبد الله: جعلني الله فداك ما تقول في رجلين دخلا المسجد وكان أحدهما أكثر صلاة والآخر أكثر دعاء فأيهما أفضل قال: «كل حسن» قلت: قد علمت ولكن أيهما أفضل قال الله «أكرهما دعاء أما تسمع قول الله: ﴿ أَدْعُونِ آسْتَجِبُ لَكُو ﴾ وقال: «هي العبادة الكبرى» (١).

وروى زرارة عن الصادق للخالا في هذه الآية قال: «هو الدهاء وأفضل العبادة الدعاء»(٢٠).

فإن قيل: كيف الجمع بين هذه البيانات وهذه الرواية عن رسول الله حكاية عن العزّة إنّه تعالى قال: من شغله ذكري عن مسألتي أعطيته أفضل ما اعطي السائلين؟؟؟ إن العبد إذا كان مستغرقاً في ثناء الله وآلائه بحيث يمنعه ذلك الاستغراق والتذكّر عن، المسألة ذلك أفضل أقسام العبادة والدعاء وهو حقيقة الدعاء والدعاء غير منفك عنه النهاية إن المستغرق لا يطلب ولا يسأل حقيقة الدعاء الحظ العظيم.

اللهُ الذِى جَعَلَ لَكُمُ الْبَالَ لِنَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْعِسِراً إِنَّ اللهُ الذَّهِ فَضْلِ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ آخَةً النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ ثَنَ وَلَكُمُ اللهُ وَشَيْعُ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ ثَنَ وَلَكُمُ اللّهُ اللّهِ مَنْ فَأَنَّ تُوْفَكُونَ ﴿ كَذَلِكَ يُوْفَكُ اللّهُ الذِي جَعَلَ لَكُمُ اللّهُ يَغْمَدُونَ ﴿ اللّهُ الذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ اللّهِ يَعْمَدُونَ ﴿ اللّهُ الذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ اللّهِ يَعْمَدُونَ ﴿ اللّهُ الذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ اللّهِ يَعْمَدُونَ ﴿ اللّهُ الذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ اللّهُ الذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللللّ

١ مجمع البيان، ج ١٨ ص ٤٥١، ومجمع البحرين، ج ٢، ص ١٦. ٢ مجمع البيان، ج ٨، ص ٤٥١، والكافي، ج ٢، ص ٤٦٦.

ولمنا أمر الله الناس بالدعاء فلا بد وأن يكون الداعي مسبوقا بحصول المعرفة فذكر في هذه الآية الدلائل على وجوده وقدرته فذكر من الدلائل الآفاقية والفلكية مثل تعاقب الليل والنهار فقال:

والمناف بسبب ما حدث من كثرة الحركات.

فإن قيل: إن الموافق لرعاية البيان أن يقال: ولتبصروا، كما قال: ﴿ لِتَسْكُنُوا ﴾ وأيضا فما الحكمة في تقديم ذكر الليل مع أن النهار أشرف من الليل؟

فالجواب أن الليل والنوم في الحقيقة طبيعة عدميّة في الجملة فهو غير مقصود لأن الظلمة طبيعة عدميّة والنور طبيعة وجوديّة والعدم في المحدثات مقدتم على الوجود كما قال سبحانه: ﴿ وَجَعَلَ الظّلُمُنَ وَالنُّورَ ﴾. وأمّا الجواب عن صيغة الاسم قال الشيخ عبد القاهر النحويّ في دلائل الإعجاز: إن دلالة صيغة الاسم على الكمال أقوى من دلالة صيغة الفعل عليها فهذا هو السبب في هذا البيان.

وبعد أن شرح سبحانه هاتين النعمتين من المصالح قال: ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ وَبَعْدُ أَلْنَاسِ لَا يَشَكُّرُونَ ﴾ ونظيره قوله: ﴿ وَقِلِيلٌ لَا يَشَكُّرُونَ ﴾ ونظيره قوله: ﴿ وَقِلِيلٌ مِنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ ('') وقال إبليس: ﴿ وَلَا يَهِدُ ٱكْثَرَهُمْ شَيْكِيتِ ﴾ ('').

۱\_سورة سبأ: ۱۳.

٢\_سورة الأعراف: ١٧.

ولما بين الله الدلائل المذكورة على وجوده وقدرته قال: ﴿ فَلِحَكُمُ اللّهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ حَكِلَ شَيْءِ لَمْ إِلَهُ إِلّهُ هُوَ ﴾ قال صاحب الكشاف: ذلكم المعلوم المميّز بالافعال الخاصة الّتي لا يشاركه أحد فيها هو اللّه ربّكم خالق كلّ شيء أخبار مرادفة أي: هو الجامع لهذه الأوصاف من الإلهيّة والربوبيّة والنخلق وأنّه لا ثاني له ﴿ قَالَى نُوْقَكُونَ ﴾ أي: أنّى تصرفون ولم تعدلون عن هذه الدلائل وتكذّبون بها ومعنى «أنى» كيف. ثمّ قال: ﴿ كَذَلِكَ ﴾ أي: مثل ما صرف وأفك وانقلب هؤلاء ﴿ يُؤقّلُكُ الّذِينَ كَانُوا بِتَايَنتِ اللّهِ يَجْمَدُونَ ﴾ ومثل طذك العجيب الذي لا وجه له يؤفك كلّ من جحد بآياته ويؤفك كما فكوا وهم من تقدّمهم من الكفّار صرفهم أكابرهم ورؤساؤهم.

ثم عاد سبحانه إلى ذكر الدليل على توحيده فقال: ﴿ الله الدياة لَكَ عُمَلَ الحَياة لَكَ مُستقرًا تستقرون فيها وهي منزلكم في حال الحياة وبعد الممات ﴿ وَالسّمَلَة بِكَ لَه كَالْقَبَة المضروبة على الأرض قائمة ثابتة وإلا لوقعت علينا وجعل السماء مرتفعا ولو جعلها رتقا مع الأرض لما أمكن الانتفاع للخلق بما بينهما. ﴿ وَسَوَرَحَكُمُ مَا فَكَ الله صورة بني النتفاع للخلق بما بينهما. ﴿ وَسَوَرَحَكُمُ مَا فَكَ ابن آدم قائما معتدلا بأكل بيده آدم أحسن صور الحيوان قال ابن عبّاس: خلق ابن آدم قائما معتدلا بأكل بيده ويتناول بيده وغيره يأكل بفيه بادي البشرة ولذلك ستي بشرا منتصب القامة متناسب الأعضاء متهيئين لاكتساب الصنائع والكمالات. ﴿ وَرَدَفَكُم مِنَ المَّيِّبَتِ ﴾ لأنّه ليس شيء من الحيوان له طيبات المأكل والمشارب مثل ما خلق الله سبحانه لابن آدم لأن له أنواع الطيبات واللذات من الثمار وفنون خلق الله سبحانه لابن آدم لأن له إيحصى كثرة. ﴿ وَلِكُمُ الله وَيَه الله وإنّه الدائم الثابت الذي لم يزل ولا يزال.

ثم أمر سبحانه نبيّه فقال: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد: ﴿ إِنِّى نَهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ﴾ معبودكم الّذين تعبدونهم فأدّب المشركين بألين قول ليصرفهم عن عبادة الأوثان وبيّن أن وجه النهي في ذلك ما جاءه من البيّنات من صفات القدرة والخلق والرزق وصريح العقل يحكم بأنّ العبادة لا يليق إلّا لمن هو موصوف

بهذه وأن جعل المنحوتة والخشب المصورة شركاء له في المعبوديّة مستنكر في بداهة العقل. ﴿ وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ أي: أستسلم لأمر ربّ العالمين الذي يملك تدبير الخلائق والعوالم.

ثم عاد في ذكر الأدلة فقال: ﴿ هُوَ أَلْنِي خَلَقَكُم مِن ثُرَابٍ ﴾ خلق أصلكم من تراب وأنتم نسله وتنتمون إليه أو أنَّ مادَّة نطفكم من التراب لأنَّ مادة النطفة من الغذاء والغذاء إمّا من الحيوان أو من النبات وكلاهما من التراب ﴿ ثُمَّ مِن نُطْفَوْ ﴾ أي: ثم أنشأ من ذلك الأصل الّذي كان مخلوقا من التراب النطفة وهي الماء القليل من الرجل والمرأة ﴿ثُمَّ مِنْ عَلَقَةِ ﴾ وهي قطعة من الدم ثمّ بعد كونه علقة مراتب إلى أن ينفصل من بطن امّه وترك ذكرها لأجل أنَّه ذكرها في سائر الآيات. ﴿ثُمَّ يُعَنِّرِبُكُمُّ طِغَلَا ﴾ أي: أطفالا والطفل للواحد والجماعة قال الله تعالى: ﴿ ٱلْعِلْقُلِ ٱلَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَاتِ اَلِنْسَآهِ ﴾ ﴿ ثُمَّ لِسَنْلُمُوا أَشُدُكُمْ ﴾ وهاهنا تقدير أي: يبقيكم لتبلغوا أشدَّكُم وتكملوا ﴿ ثُمَّرً لِتَكُونُوا شُهُوخًا ﴾ بعد ذلك. ﴿ وَمِنكُم مَّن يُنُوَلِّى مِن قَبْلُ ﴾ أن يصير شيخا ومن قبل أن يبلغ أشده ﴿ وَلِلْبَلْغُوَّا لَبَكَ مُسَمَّى ﴾ وليبلغ كلِّ واحد منكم ما سمّى له من الأجل الّذي يموت عنده يفعل ذلك وقيل: هذا للقرن الّذي يقوم عليهم القيامة والأجل المسمّى هو القيامة على هذا القول ﴿ وَلَعَلُّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ وتعتبرون وتعرفون خالقكم ومعبودكم.

﴿ هُوَ الَّذِى يُمْتِى. وَيُبِيتُ ﴾ أي: من خلقكم من تراب على هذه الأوصاف المذكورة وأحياكم هو الذي يميتكم فأولكم من تراب وآخركم إلى تراب ﴿ فَإِذَا تَعْنَى ٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ أي: يفعل ذلك من غير أن يتعذر عليه ويمتنع له أمر أراده وحكم عليه فهو بمنزلة ما يقال له كن فيكون

١\_سورة النور: ٣١.

لأنّه يخاطب المعدوم بالتكوّن في عالم الأمر, فاستدلّ سبحانه بهذه الصفات على كمال القدرة وعبّر عن الإحياء والإمانة بقوله:

وَكُنُ فَيَكُونُ ﴾ أي: الانتقال من كونه ترابا إلى نطفة إلى كونه علقة وعظاما في هذه الانتقالات بحسب الحكمة تحصل على التدريج قليلا قليلا وأمّا تعلّق جوهر الروح به فذلك يحدث دفعة واحدة وإن تلك المراتب من عالم الخلق وهذه المرتبة من عالم الأمر فلذلك وقع التعبير عنه بقوله: ﴿ كُنْ فَيَكُونُ ﴾.

﴿ أَلَةٍ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُجَدِيلُونَ فِي مَايَتِ اللّهِ أَنَّ يُعْمَرُهُونَ ﴾ الّذِينَ كَالْحَجَتَّكِ وَيِمَا أَرْسَلْنَا بِهِم رُسُلْنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ يعني المشركين الّذين يخاصمون في إبطال حجج الله كيف يقلبون عن الطريق المستقيم إلى الضلال ثمّ قال هديدهم سبحانه بالّذين كذّبوا بالقرآن وجحدوه ولم يقلبوا ما في كتب رسلنا وكذّبوهم بأن عن قريب يعلمون عاقبة أمرهم إذا حلّ بهم وبال ما جحدوا فيعرفون حينئذ أن ما دعوتهم إليه حق وما ارتكبوه ضلال وفساد.

إِذِ الْأَفْلَالُ فِي أَغْنَفِهِمْ وَالسَّلَسِلُ بُسْحَبُونَ ﴿ فِي لَلْمَيهِ ثُمَّ فِي النَّادِ الْأَفْلَالُ فِي الْمَيهِ ثُمَّ فِيلَ لَمُنْمَ أَبْنَ مَا كُنتُمْ ثَشْرِكُونَ ﴿ مِن دُونِ اللَّهِ قَالُوا مَسَالُوا عَنَا بَلَ لَمْ نَكُن نَدْعُوا مِن فَبَلُ شَبِّئًا كَذَلِكَ يُعْنِلُ اللَّهُ الْكَافِرِينَ ﴿ فَا أَنْهُ الْكَافِرِينَ ﴿ فَا أَنْهُ الْكَافِرِينَ ﴿ فَا أَنْهُ الْكَافِرِينَ ﴿ فَا لَأَرْضِ بِغَيْرِ الْمُؤَى وَبِمَا كُنتُمْ تَمْرَحُونَ ﴿ فَا أَرْضِ بِغَيْرِ الْمُؤَى وَبِمَا كُنتُمْ تَمْرَحُونَ ﴿ فَا أَنْ فَا الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْمُؤَى وَبِمَا كُنتُمْ تَمْرَحُونَ ﴿ فَا أَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللللللللّه

﴿ اَلْأَغْلَالُ ﴾ جمع غلّ وهو طوق يدخل العنق فيه للذلّ والألم وأصله الدخول يقال: انغلّ العنق في الشيء إذا دخل فيه والغلول الخيانة لأنّها تصير كالغلّ في عنق صاحبها والسلسلة هي الحلق المنتظمة في جهة الطول.

المعنى: وصف في هذه الآية كيفيّة عقابهم فقال: ﴿ إِذِ ٱلْأَغْلَالُ ﴾ أي: يكون ﴿ فِيْ أَعْنَاتُ ﴾ أيا: يكون ﴿ فِيْ أَعْنَاتُهُ ﴾ الأغلال ﴿ وَٱلسَّلَابِ لُ ﴾ و﴿ يُسْحَبُونَ ﴾ بتلك في الماء المستحق بنار جهنّم ثمّ في النار يشتعلون والشجر الإيقاد في التنوّر. فإن قيل:

إنّ قوله: ﴿ فَسَوِّفَ يَعْلَمُونَ ﴾ وسوف للاستقبال وإذ للماضي وهذا الكلام مثل قولك سوف أصوم أمس.

فالجواب أن إذ هاهنا بمعنى إذا لأن الأمور المستقبلة لمّا كانت في أخبار الله متيقّنة مقطوعا بها عبر عنه بلفظ ما كان ووجد لكن المعنى على الاستقبال. وبالجملة فهم بهذه السلاسل والأغلال وقود جهنّم وتوقّد بهم النار.

﴿ ثُمَّ قِيلَ لَمُنَّمُ ﴾ أي: يقال لهؤلاء الكفّار إذا دخلوا النار على وجه التوبيخ ﴿ أَيِّنَ مَا كُنُتُمْ تُشْرِكُونَ ۞ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ وتزعمون أنَّها تنفع وتضرّ من أصنامكم الَّتي عبدتموها ﴿ قَالُوا خَسَلُوا عَنَّا ﴾ أي: ضاعوا عنَّا وهلكوا ولم نقدر عليهم ثمّ يستدركون فيقولون: ﴿ بَل لَّمْ نَكُن نَّدُعُوا مِن فَبْلُ شَيْكًا ﴾ وفستروا هذا القول منهم على وجهين: الأوّل: أنّهم أنكروا وكذَّبوا أنّهم عبدوا غير اللَّه كما أخبر اللَّه سبحانه عنهم في سورة الأنعام أنَّهم قالوا: ﴿وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ والوجه الثاني: أنّ مرادهم من قولهم: ﴿ بَل لَّمْ نَكُن نَّدَعُوا مِن فَبْلُ شَيْئًا ﴾ أي: تبيّن لنا أنّهم لم يكونوا شيئا وما كنّا نعبد بعبادتهم شيئا أي: نحن زعمنا أنَّ عبادتها عبادة إلَّا أنَّها لم تكن. ثمَّ قال اللَّه: ﴿ كَانَالِكَ يُعَنِّلُ اللَّهُ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ قال القاضي عبد الجبّار: معناه أنّه سبحانه يضلُّهم عن طريق الجنّة ولا يجوز أن يقال: يضلُّهم عن الحجَّة إذ قد هداهم في الدنيا إليها قال الطبرسيّ: معناه كما أضلّ الله أعمال هؤلاء وأبطل ما كانوا يأملونه كذلك يفعل بجميع من يتديّن بالكفر فلا ينتفعون بشيء من أعمالهم(١) وقيل: يضلّ الله ويبطلها لأنّه لا ينفع عمل مع الكفر.

﴿ وَالِكُمْ ﴾ العذاب الذي نزل بكم ﴿ بِمَا كُنتُمْ تَقْرَحُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْمُعَاصِي وبما كان الْمُؤَنِّ وَبَمَا كُنتُمْ تَمْرَحُونَ ﴾ جزاء بفرحكم في الدنيا بالكفر والمعاصي وبما كان

١ مجمع البيان، ج٨ ص ٤٥٧، وبحارالاتوار، ج٨، ص٢٦٣.

تصيبون أنبياء الله من المكاره وتأشرون وتبطرون من غير حق، والفرق بين الفرح والمرح أن الفرح أن الفرح قد يكون بحق فيحمد عليه لكن المرح لا يكون إلّا باطلا.

المعنى: يقال للكافرين: ﴿ أَدْخُلُوا أَبُوْبَ جَهَنَّمَ ﴾ وهي سبعة أبواب ﴿ خَلِينَ فِيهَا ﴾ مؤبدين لا انقطاع لكربكم فيها ولا نهاية وإنما جعل لها أبواب كما جعل لها دركات تشبيها لها بالدنيا من المطابق والسجون والمطامير فإن ذلك أهول وأعظم في الزجر ﴿ فَيُلْسَى مَثْوَى الْمُتَكَبِّينَ ﴾ ومقامهم لأنهم نكبروا عن عبادة الله وإنّما أطلق عليه اسم بئس وإن كان حسناً لأن الطبع ينفر عنه كما ينفر العقل من القبيح فحسن لهذه العلّة اسم بئس عليه. ﴿ فَاصَيْرَ إِنَّ وَعَدَ اللهِ حَقَ ﴾ فأمر نبية والشيخ بالصبر على أذى قومه والثبات على الحق وسماه صبرا للمشقة التي تلحق به كما يلحق بتجرّع المر، فإن ما وعد على الدومنين على الصبر من الثواب في الجنّة حق لا شك فيه بل هو كائن لا محالة ويمكن أن يكون إن وعد الله بالنصر لأنبيائه والانتقام من أعدائه حق.

﴿ فَكَإِمَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِلُهُمْ ﴾ إن شرطيّة وما مزيدة للتأكيد أي: إن

نرك بعض الذي نعدهم من العذاب في حياتك وإنّما قال: ﴿ بَعْضَ الَّذِي ﴾ لأنّ المعجّل من عذابهم هو بعض ما يستحقّونه مثل القتل والأسر.

﴿ أَوْ نَتُوفَيْنَكَ ﴾ قبل الإراءة ﴿ فَإِلَيْنَا يُرْبَعَمُونَ ﴾ يوم القيامة فنفعل بهم ما يستحقّونه من العقاب ولا يفوتوننا وحاصل المعنى: إن نعذَبهم في حياتك أو لم نعذَبهم فإنّا نعذَبهم في الآخرة أشد العذاب ويجوز أن يكون جواب الشرط محذوفا وتقديره: فذاك ويجوز أن يكون الجواب قوله: ﴿ فَإِلَيْنَا لِيُحْمُونَ ﴾ فنفعل بهم ما يستحقّونه.

ثم زاد سبحانه في تسلية نبية الله المعنى المرابك المرا

وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْتِى بِعَايَةٍ ﴾ أي: وما استقام وما صح لرسول منهم أن يأتي بآية ومعجزة ﴿ إِلَّا يَادِنُو اللَّهِ ﴾ فإن المعجزات على تشعب فنونها عطايا من الله قسمها بينهم حسبما تقتضيه الحكمة كسائر القسم ليس لهم اختيار في إيثار بعضها والاستبداد بإتيان المقترح منها ولم يكن ذلك قادحا في نبوتهم فكذلك الحال في اقتراح قومك عليك المعجزات الزائدة عن قدر اللزوم ولما لم يكن إظهارها صلاحا لا جرم ما أظهرناها وهذا هو المراد من قوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِى بِتَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ ثم قال: ﴿ وَهَذَا حَمَا أَنْهُ مِنَا النبي فإذا جاء أَشُرُ

أمر الله بالعذاب في الدنيا والآخرة أو المراد من أمر الله، القيامة، والمبطلون هم المعاندون الذين يجادلون في آيات الله ويقترحون المعجزات الزائدة على على قدر الحاجة على سبيل التعنّت فقضي عليهم بالعذاب وهو الحق. 

﴿ وَخَسِرَ هُنَا لِكَ ٱلنّبَطِلُونَ ﴾ أي: إنّهم خسروا الجنّة وحصّلوا النار بدلا منها.

﴿ اللهُ ٱلَّذِى جَمَلَ لَكُمُ ٱلْأَمْنَمَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ جعل لكم من الإبل والبقر والغنم لتنتفعوا بركوبها ﴿ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ يعني إن بعضها للركوب والأكل كالإبل والبقر وبعضها للأكل كالأغنام وقيل: المراد بالأنعام هاهنا الإبل خاصة كما أن أصل اللغة للإبل لنعومة أخفافها حين وطئها على الأرض وإنّها الّتي تركب وتحمل عليها في أكثر العادات واللام في قوله: ﴿ لِنَرْكَبُوا ﴾ لام الغرض.

﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ ﴾ من جهة ألبانها وأصوافها وأوبارها ﴿ وَلَمُتَبَلُّهُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِى صُدُورِكُمْ ﴾ بأن تركبوها وتبلغوا المواضع الّتي تقصدونها بحوائجكم ﴿ وَعَلَيْهَا ﴾ وأي: على الأنعام وهي الإبل هنا ﴿ وَعَلَى ٱلْفُلْكِ ﴾ أي: على السفن ﴿ تُحْتَمَلُورَ ﴾ في البرّ على الإبل وعلى السفن في البحر في أسفاركم فعلم الله سبحانه أنّا نحتاج إلى الأسفار فخلق لنا مركبا للبرّ ومركبا للبحر.

﴿ وَيُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ. فَأَقَ ءَايَنتِ أَنَّهِ تُنكِرُونَ ﴾أي: بعد أن أراكم الله بخلقه هذه النعم التي عددها الله فأي آية منها تنكرونها وإنّما أدخل لام الغرض على قوله: ﴿ لِنَرْكُمُ اللهِ فَأَيْ آية مُنهَا تَنكرونها وإنّما أدخل لام الغرض على قوله: ﴿ وَلَمْ يَلُمُ اللهِ فَأَيْ اللهِ وَلَهُ عَلَى البواقي.

قال صاحب «الكشّاف»: الركوب في الحجّ والغزو إمّا أن يكون واجبا أو مندوبا فهذان القسمان أغراض دينيّة فلا جرم ادخل عليها اللام وأمّا الأكل وإصابة المنافع فمن جنس المباحات في الغالب فلا جرم ما ادخل عليها لام التعليل نظيره ﴿ وَلَلْمَيْنَلَ وَالْمَعْالَ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً ﴾ ('' فأدخل التعليل على الركوب ولم يدخله على الزينة وفي قوله: ﴿ فَأَتَى عَايَنتِ آللَّهِ ﴾ جاء على اللغة المستفيضة و تذكير هذه الكلمة شائع مستفيض ('').

أَفَلَمْ بَسِبُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنَظُرُوا كَيْفَكَانَ عَنِهَا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا بَكْسِبُونَ أَحَانًا فِي الْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا بَكْسِبُونَ أَحَانًا فَلَا مَنْهُمْ وَأَشَدُ فُوَةً وَمَا أَلَا يَضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا بَكْسِبُونَ اللّهِ فَرَعُوا بِمَا عِندَهُم مِّن الْعِلْمِ وَمَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ ﴿ فَلَمَا رَأَوَا بَأْسَنَا قَالُوا ءَامَنَا بِاللّهِ وَحَدَهُ وَكَانَ وَكَانَا بَاللّهِ وَمَّدَهُ وَكَانَا بَاللّهِ وَمَّدَهُ وَكَانَا بَاللّهِ وَمَا كَانُوا بِهِ مَا كَانُوا بِهِ مَنْ كَانُوا بِهِ مَسْرِكِينَ ﴿ فَا فَلَمَا رَأَوَا بَأْسَنَا قَالُوا ءَامَنَا بِاللّهِ وَحَدَهُ وَكَانَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْكَافُولُونَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ثم نبّههم فقال: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ بأن يمرّوا في أطرافها فينظروا حال الأمم المهلكة وهم كانوا أكثر منهم عددا وأشد قوة ومالا وجاها من هؤلاء المتأخّرين ولم يستفيدوا من تلك القوة والمكنة إلّا الخيبة والخسار والخسرة والبوار فيعتبروا بهم وأمّا بيان أنّهم كانوا أكثر من هؤلاء عددا فإنّما يعرف بالسماع والأخبار وأمّا أنّهم كانوا أشد قوة وآثارا في الأرض فلأنّه قد بقيت آثارهم بحصون عظيمة بعدهم مثل الأهرام الموجودة بمصر ومثل هذه البلاد العظيمة التي بناها الملوك المتقدمون كما حكى سبحانه عنهم من أنّهم كانوا ينحتون من الجبال بيوتا.

ثُمَّ قال سبحانه: ﴿ فَمَا آغَنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ و(ما) في قوله: ﴿ فَمَا آغَنَىٰ ﴾ نافية أو مضمنة معنى الاستفهام وما في قوله: ﴿ مَا كَانُوا ﴾

ا\_سورة النحل: ٨.

٢ ـ انظر: الكشاف، ج٢ م ٢٨ م ٤٣٨، وتفسير الرازي، ج٢٧، ص٨٩.

موصولة أو مصدريّة ومحلّها الرفع يعني أيّ: شيء أغنى عنهم كسبهم؟

قوله: ﴿ فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ ﴾ بين سبحانه أن أولئك الكفّار لمّا جاءتهم رسلهم بالدلائل والمعجزات ﴿ فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْمِلْمِ ﴾ والضمير في قوله: ﴿ فَرِحُوا ﴾ يحتمل أن يكون عائدا إلى الرسل وقيل: راجع إلى الكفّار بما عندهم من العلم لأنّهم قالوا: نحن أعلم منهم لا نبعث ولا نعذب واعتقدوا أنّه علم فأطلق عليه لفظ العلم على اعتقادهم وفرحوا بالشرك الذي كانوا عليه وأعجبوا به وظنّوا أنّه علم وهو جهل وكفر والمراد بالفرح شدة الإعجاب فيدفعون بجهالتهم علوم الأنبياء.

ويمكن أن يكون المراد بعلمهم علوم الفلاسفة فإنّهم كانوا إذا سمعوا بوحي الله صغّروا علم الأنبياء إلى علومهم، وعن سقراط أنّه سمع بمجيء بعض الأنبياء فقيل له: لو هاجرت إليه فقال: نحن قوم مهديّون فلا حاجة بنا إلى من يهدينا.

ويجوز أن يكون المراد علمهم بأمور الدنيا كما قال: ﴿ يَعْلَمُونَ خَلْهِرًا مِّنَ الْمُلِورِ أَنْ يَكُونَ خَلْهُمُ مِنَ الْمُلِورِ أَنْ فَلَمّا جَاءَهُم الْمُنْفَادُ وَهُمْ عَنِ ٱلْآنِغِرَةِ هُرْ غَنِفُونَ ﴾... ﴿ ذَالِكَ مَبْلَفُهُمْ مِنَ ٱلْمِلْمِ ﴾ فلمّا جاءهم الرسل بعلوم الديانات ومعرفة المعاد وتطهير النفس عن الرذائل لم يلتفتوا إليها واستهزءوا بها.

هذا إذا كان الضمير راجعا إلى الكفّار وأمّا إذا قلنا: إنّ الضمير راجع إلى الأنبياء فمعناه أنّ الرسل لمّا رأوا من قومهم جهلا وإعراضا عن الحقّ وعلموا سوء عاقبة قومهم وإصابتهم الهداية فرحوا وشكروا اللّه على نعمة الهداية والوحي وحسن العاقبة. ﴿وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِم يَسْتَهْزِهُونَ ﴾ وحلً بهم ونزل جزاء استهزائهم برسلهم من العذاب ﴿ فَلَمَّا رَأَوًا بَأْسَنَا ﴾ أي: عند

١\_ سورة النجم: ٣٠.

رؤيتهم بأس الله ﴿ وَالْوَا عَامَنًا بِاللّهِ وَحَدَهُ وَ صَكَفَرَنَا بِمَا كُنّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴾ وليس في مثل هذا الوقت ينفع الإيمان لأنهم يصيرون عند ذلك ملجئين وفعل الملجأ لا يستحق به المدح. ﴿ سُنَّتَ اللّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ ﴾ أي: عدم قبول الإيمان حال اليأس اضطرارا عادة الله مطردة في كلّ الأمم ثم قال سبحانه: ﴿ وَخَرَبَرُ هُنَالِكَ الْكَفِرُونَ ﴾ وهنالك مستعار للزمان أي: خسروا وقت رؤية اليأس بدخول النار. تمت السورة بحمد الله تعالى: اللّهم يا من لا يبلغ أدنى ما استأثرت به من جلالك وعزتك أقصى نعوت الناعتين ويا من تقاصرت عن الإحاطة بمبادي أسرار كبريائه أفهام المتفكّرين وأنظار المتأمّلين لا تجعلنا برحمتك وفضلك في زمرة الخاسرين المحرومين فإنّك أكرم الأكرمين بمحمد وآله الطيّبين.

## المُعُلِّفُ فَسَالَتُنَا الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِّذِينَ ا

مكية، عن أبيّ بن كعب عن النبي و المحاربيّ عن السجدة أعطي بعدد كلّ حرف منها عشر حسنات (۱). وروى ذريح المحاربيّ عن الصادق الله قال: «من قرأ حم السجدة كانت له نورا يوم القيامة مدّ بصره وسروراً وعاش في الدنيا مفبوطاً محموداً (۱). ختم الله سورة المؤمن بذكر المتكبّرين وافتتح هذه السورة بمثل ذلك:

## بِسُــــيَالْتَعَيْزَالِعَكِيدِ

حَدَ اللهِ تَنْزِيلُ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيدِ اللهِ كَنَابُ فُعِيلَتْ ءَابَنَهُ. فُرَانًا عَرَبِيًا لِفَوْدٍ يَعْلَمُونَ اللَّ بَشِيرًا وَلَذِيرًا فَأَعْرَضَ آحَتُهُمُ مَهُمُ لَا يَسْمَعُونَ عَرَبِيًا لِفَوْدٍ يَعْلَمُونَ اللهِ بَسْمَعُونَ اللهِ وَقَالُوا فَلُوبُنَا فِي آحَيَنَةٍ مِمَّا لَدْعُونًا إِلَيْهِ وَفِي مَاذَانِنَا وَقَرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَالُكُونَ اللهِ وَفِي مَاذَانِنَا وَقَرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَالِينَا عَلَمُلُونَ اللهِ وَيَا مَاذَانِنَا وَقَرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَائِنِكَ جَمَاتُ فَاعْمَلَ إِنَّنَا عَلَمِلُونَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

قيل في أوّل السورة أقوال: أحدها: أن ﴿حَدَ ﴾ اسم للسورة مبتدأ وتنزيل خبره. والثاني: قال الأخفش: تنزيل مبتدأ وخبره كتاب والثالث: قال الزجّاج: تنزيل يخصّص بالصفة وهو قوله: من الرحمن الرحيم فجاز وقوعه مبتدءا وكتاب فصّلت خبره.

۱ـ مجمع البيان، ج ٩، ص ٥، ونورالثقلين، ج ٤، ص ٥٣٨.
 ٢ـ ثواب الاعمال، ص ١١٣، ومجمع البيان، ج ٩، ص ٥.

والمراد من التنزيل أي: المنزل ومعنى المفعولية في المصدر شائع يقال: هذا ضرب السلطان أي: مضروبه وبناء الأمير أي: مبنية أي: كون السورة منزلاً من الله تعالى كتبها في اللوح المحفوظ وأمر جبرئيل الله بأن يحفظ تلك الكلمات ثم ينزل بها على محمد الشيخ فلما حصل تفهيم هذه الكلمات بواسطة نزول جبرئيل سمي تنزيلاً وذلك يدل على كون ذلك التنزيل نعمة عظيمة من الله لأن الفعل المقرون بالصفة لا بد وأن يكون مناسباً لتلك الصفة فكونه رحماناً رحيما صفتان دالتان على كمال الرحمة فالتنزيل المضاف إلى هاتين الصفتين مشعر بعظيم النعمة.

والكتاب اسم مشتق من الجمع وقد جمع فيه علوم الأولين والآخرين وو فَيَسلَت مَايَنَهُم و فرقت وجعلت تفاصيل وتفاريق في معان مختلفة فبعضها في وصف ذاته سبحانه للمعرفة من التنزيه والتقديس وأحوال النبات والحيوان والإنسان والتكاليف المتوجّهة نحو القلوب من العقائد ونحو الجوارح من الأفعال والثواب والعقاب وتهذيب الأخلاق ورياضة النفس، والقصص الأولين للعبرة والعظة ومقترن بعضه ببعض ولذا سمّي فَرْمَانًا و و و عَرَبِيًا و قد نزل بلغتهم ليفهموا منه المراد. قوله: ﴿ بَشِيرًا وَيَذِيرًا ﴾ بشيرا للمطبعين بالثواب ونذيرا للمجرمين بالعقاب والقرآن بشارة ونذارة إلّا أنه الملق اسم الفاعل عليه للتنبيه على كونه كاملا في هذه الصفة كما يقال: شعر شاعر وكلام قائل ﴿ فَاعَرَضَ أَحَمَّهُم فَهُم لَا يَسَمَعُونَ ﴾ ومع هذه الصفات التي شاعر وكلام قائل ﴿ فَاعَرَضَ أَحَمَّهُم فَهُم لَا يَسَمَعُونَ ﴾ ومع هذه الصفات التي في القرآن أكثرهم لا يلتفتون إليه.

واجتح القائلون بخلق القرآن بهذه الآية لأنّه وصف بكونه تنزيلاً والمنزل مشعر بالتصيير من حال إلى حال وهو معنى الحدوث، وكذلك لفظ التنزيل مصدر بمعنى المفعول والمفعول مخلوق، وكذلك معنى الكتاب بمعنى المكتوب فيدلً على الحدوث. والدليل الرابع: أن قوله: ﴿ فُصِّلَتُ ﴾ يدل على أن متصرفاً يتصرف فيه بالتفصيل والتمييز وذلك لا يكون في القديم. الخامس: أنّه إنّما سمّي ﴿ قُرَّمَانًا ﴾ لأنّه قرن بعض أجزائه بالبعض وذلك يدل على كونه مفعول فاعل ومجعول جاعل. السادس: وصفه سبحانه بكونه ﴿ عَرَبِيًا ﴾ وهذه النسبة لأجل أن هذه الألفاظ إنّما دخلت على هذا المعاني بحسب وضع العرب ولغتهم وما جعل بجعل جاعل وفعل فاعل فلا بدّ وأن يكون مخلوقاً.

وأجاب القائلون بأنّه قديم بأنّ هذه الوجوه الّتي ذكرتموها عائدة إلى الحروف والكلمات واللغات وهي عندنا محدثة مخلوقة إنّما الّذي ندّعي قدمه شيء آخر سوى هذه الألفاظ.

والجواب عن جوابهم أنّه لو زعمتم أنّا ندّعي أنّ علم الله حادث فهذه فرية بلا مرية والمراد من القرآن كلام جامع حاو لمعان مقصودة يحتاج إليه النبيّ في تبليغه متّسق بهذه الحروف والتراكيب استنسخه الله بواسطة الملك من اللوح واللوح أيضا محلوق فهذا المستنسخ من اللوح هو ما بين الدفّتين قد أحدثه بهذا التركيب وأنزله على نبيّه وليس موضوع القرآن إلّا هذا ولا يطلق القرآن إلّا على هذه المعنى الجامع فمن أين ثبت قدمه؟ فإن قيل: إنّه من علم الله فيلزم أن يكون قديماً.

قلنا: نعم علم الله قديم لكنه لا ملازمة في الأمر بأن يكون القرآن قديماً كما أن حول العبد وقدرته من قدرة الله وحصوله بقدرة الله وقوته وهو حادث وليس بقديم. ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِنَ أَكِنَةٍ ﴾ أي: في أغطية ﴿ يَمَّا نَدْعُونَا إِلَتِهِ ﴾ وأكنة جمع كنان مثل أغطية جمع غطاء والكنان هو الذي يجعل فيه السهام وحاصل المعنى أنًا لا نفقه ما تقول وإنما قالوا ذلك ليؤيسوا النبي الشيئية

من قبولهم دينه ﴿ وَفِي مَاذَانِنَا وَقُرٌ ﴾ وثقل وصمم عن استماع القرآن ﴿ وَمِنْ ابِينَا وَيَثِنَا وَيَثِنَا وَبَينَك حاجز في النحلة والطريقة فلا نوافقك فيما تقول والتمثيل بالحجاب ليؤيسوه من الإجابة.

وَ فَاعْمَلُ إِنَّا عَمِلُونَ ﴾ قيل: إن أبا جهل رفع ثوبا بينه وبين النبي النب

ثُلُ إِنَّمَا أَنَّا بَنَثُرُ مِنْلُكُو بُوحَى إِلَىٰ أَنْمَا إِلَيْهُكُو إِلَّهُ وَحِدُ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْ إِنَّهُ أَنْمَا إِلَيْهُكُو إِلَهُ وَحِدُ فَاسْتَقِيمُوا وَعَمِلُوا أَلْفَالِحَتِ لَهُمْ أَخُو وَهُم إِلَا خِسْرَةِ هُمْ كَافِرُونَ (آ) إِنَّ ٱلْذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمَنُونِ (آ) قُلْ أَيِنَكُمْ لَنَكُمُّرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَمَعُلُونَ عَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَمَعُلُونَ عَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَمَعُلُونَ فَيْرُ مَمْنُونِ (آ) قُلْ أَيِنَكُمْ لَنَكُمْرُونَ بِاللّذِي خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَمَعُلُونَ عَلَى الْذَي الْمَاكِمِينَ وَجَمَعُلُونَ عِلَى اللّذِي خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَمَعُلُونَ الْدَر أَنِدُا وَالْمَاكِمُ الْمَاكِمِينَ (آ) وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسِقَ مِن فَوْقِهَا وَهَوْكَ فِيهَا وَمَرْكَ فِيهَا وَمَرْكَ فِيهَا وَمُولَا فِيهَا وَمُؤلِدَ فِيهَا أَفُونَتِهَا فِي أَرْبَعُونَ أَيْهُمْ الْمَالِمِينَ (آ)

ولمًا ظهر منهم العناد وعدم القبول أمر سبحانه نبيّه بقوله: ﴿ قُلَ إِنَّمَا ﴾ الآية، كان المعنى أنّي لا أقدر على أن أحملكم على الإيمان قهرا فإنّي بشر مثلكم ويوحى إليّ وأنا ابلّغكم الوحي فبعد أن شرّفكم الله بالأمر للتوحيد فتنالكم السعادة إن قبلتموه ولحقكم الخذلان إن رددتموه وذلك لا يتعلّق بنبوتى ورسالتى.

ثمّ بين سبحانه أنّ خلاصة ذلك الوحي ترجع إلى أمرين: العلم والعمل أمّا العلم فالعمدة فيه معرفة التوحيد وذلك لأنّ الحقّ هو أنّ ﴿ إِلَهُ كُو لِلَهُ وَمَا العلم فالعمدة فيه معرفة التوحيد وذلك لأنّ الحقّ هو أنّ ﴿ إِلَهُ كُو لِلَهُ وَهِ المراد من قوله: ﴿ فَآسَتَقِيمُوۤا إِلَيْهِ ﴾ وَهُو المراد من قوله: ﴿ فَآسَتَقِيمُوۤا إِلَيْهِ ﴾

ونظيره ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ ﴾ (١) ﴿ وَٱسْتَغْفِرُوهُ ﴾ عمّا لا ينبغي.

ثمّ أمر بالتحذير عمّا لا ينبغي فقال: ﴿ وَوَيَالٌ لِلْمُشْرِكِينَ \* اللَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الرَّحَكُوٰةَ وَهُم بِالْلَاخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ﴾ ولمّا ثبت أن التوحيد أصل المراتب وأشرف مقام العبوديّة كان ضدّه وهو الشرك أخس المراتب وأرذلها فالسعادة حاصلة لمن وحد اللّه واستقام في طاعته والويل لمن أشرك به وخالفه ولا يعطون الزكاة المفروضة وفيه دلالة على أنّ الكفّار مخاطبون بالشرائع وهذا المعنى هو الظاهر.

وقيل: معناه لا يقرّون الزكاة ولا يرون إيتاءها ولا يؤمنون بها وعن الكلبيّ عابهم الله بها وقد كانوا يحجّون ويعتمرون وقال الفرّاء: الزكاة في هذا الموضع أنّ قريشًا كانت تطعم الحاج وتسقيهم وحرّموا ذلك على من آمن بمحمد الشيخ.

﴿ وَهُم بِالْآخِسَرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ﴾ أي: هؤلاء مع ذلك بالآخرة وبما أخبر الله به من أحوال القيامة جاحدون.

ثمّ بعد وعيد الكفّار ذكر وعد المؤمنين فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ وصد قوا بأمر الآخرة من الثواب والعقاب ﴿ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ والطاعات ﴿ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ والطاعات ﴿ لَهُمْ أَبَرُ مَمّنُونِ ﴾ أي: لهم جزاء على ذلك غير مقطوع بل هو متصل

ا\_سورة الأنعام: ١٥٣.

٢ سورة التوبة: ٢٨.

٣ سورة الكهف: ٨١.

دائما وهو من مننت الجبل إذا قطعته ويجوز أن يكون المعنى أنّه لا أذى فيه من المنّ الّذي بكدر الصنيعة لأنّه سبحانه سمّاه أجرا والأجر لا يوجب المنّة.

ثم وبتخهم سبحانه على كفرهم فقال: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد \_ صلّى الله عليك \_ لهم على وجه الإنكار: ﴿ أَيْنَكُمْ لَتَكْفُرُونَ وَالّذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ ﴾ وهذا استفهام تعجيب أي: كيف تجحدون وتكفرون نعمة من خلق الأرض ﴿ فِ ﴾ مقدار ﴿ يَوْمَيْنِ ﴾ ومن كان بهذه القدرة والكمال كيف يعقل أن تجعلوا له أحجاراً منحوتة غير مدركة ﴿ أَندَانا ﴾ وأمثالا تعبدونها ﴿ وَلِكَ لَلَّهُ وَبُ ٱلْمَالَمِينَ ﴾ أي ذلك الذي بهذه القدرة قابل للمعبوديّة لأنه خالقكم وخالق العالمين فإن قبل: إن من استدل بشيء على شيء فذلك الشيء المستدل به يجب أن يكون مسلّماً عند المخصم حتّى يصح الاستدلال به وكونه خالقا للأرض في يومين أمر لا يمكن إثباته بالعقل المحض وإنّما يمكن إثباته بالسمع ووحي الأنبياء وهم كانوا منازعين في الوحي والنبوة فكيف تقرير هذه المقدّمة عليهم فحينثذ لا يبقى في الاستدلال بكونه خالقا للأرض في يومين أثر؟

فالجواب أن كفّار مكّة كانوا يعتقدون في أهل الكتاب أنّهم أصحاب العلوم والحقائق وكانوا قد سمعوا منهم هذه المعاني واعتقدوا أنّها حقّة فحسن هذا الاستدلال.

﴿ وَيَعَلَ فِيهَا رَوَامِنَ مِن فَوْقِهَا ﴾ وجعل في الأرض جبالا ثابتات من فوق الأرض راسخات فيها ﴿ وَيَكَرُكُ فِيهَا ﴾ بما خلق في الأرض من المنافع بأن أنبت فيها من غير غرس وأخرج نبتها من غير زرع وبذر يبذرونه من الكلاء وغيره وأودعها بما ينتفع العباد.

﴿ وَقَدَّرَ فِيهَا ﴾ أي: في الأرض ﴿ أَقُواتُهَا ﴾ أي: أرزاق أهلها على حسب الحاجة لقوام أبدان الناس وسائر الحيوان وقيل: قدر في كلّ بلدة ما لم يجعله

في الاخرى ليعيش بعضهم من بعض بالتجارة من بلد إلى بلد. ﴿ فِي أَرْبَهَوْ الرَّبِهَوْ الرَّبِهَوْ الرَّبِهَوْ الرَّبِهُ أَيْ الرَّبِهُ أَيْ الرَّبِعَةُ أَيّام من حين ابتداء الخلق فاليومان الأولان داخلان فيها كما تقول: خرجت من البصرة إلى بغداد في عشرة أيّام وإلى الكوفة في خمسة عشر يوما.

قال أبو السعود في قوله تعالى: ﴿ فِي يَوْمَيّنِ ﴾ أي: حكم بأنها ستوجد في مقدار يومين أو في نوبتين على أن ما يوجد في كلّ نوبة يوجد بأسرع ما يكون وإلّا فاليوم الحقيقي إنّما يتحقّق بعد وجودها وتسوية السماوات وإبداع نيرانها وترتيب حركاتها (١) انتهى كلامه.

القميّ، معنى يومين أي: وقتين ابتداء الخلق وانقضاؤ. قال: ﴿وَبَنَرَكُ فِيهَا وَهَا الْعَمْرُ اللَّهِ وَيَهَا وَقَيْرًا أَفْرَاتُهَا ﴾ أي: لا تزل وتبقى في أربعة أيّام (٣).

﴿ سَوَا ﴾ مرتباً أي: في أربعة أوقات قام به العالم واستوى وهي الأوقات التي تخرج فيها أقوات العالم من الناس والبهائم والطير وحشرات الأرض وما في البرّ والبحر من الخلق والثمار والنبات والشجر وما يكون فيه معاش الحيوان كلّه وهو الربيع والصيف والخريف والشتاء ففي الشتاء يرسل الله الرياح والأمطار والأنداء والطلول من السماء فيلقي الأرض والشجر وهو وقت بارد ثمّ يجيء بعد الربيع وهو وقت معتدل حارّ وبارد فيخرج وقتئذ من الشجر والأرض نباتها فيكون أخضر ضعيفا ثمّ يجيء وقت الصيف وهو حين ينضج الثمار وتصلب الحبوب الّتي هي أقوات العالم وجميع الحيوان ثمّ يجيء من بعد وقت الخريف فيطيّبه ويبرده ويدرك ما لم يدرك قبله ولو كان يجيء من بعد وقت النمار ولم يبلغ

۱ ـ تفسير أبي السعود، ج ۸ ص ٤.

٢ - تفسير القمى، ج٢، ص٢٦٢.

الحبوب ولو كان كلّه صيفا لاحترق كلّ شيء نبت في الأرض ولم يكن للحيوان معاش ولو كان الوقت كلّه خريفا ولم تتقدّمه شيء من هذه الأوقات لم يكن شيء يحصل حتّى يتقوّنه أهل العالم فقام بهذا الترتيب أمر العالم واستوى وبقي مستويا مرتبا من غير تخلّف.

وسمّى الله هذه الأوقات أيّاما ﴿ لِلسَّآبِلِينَ ﴾ أي: للمحتاجين لأن كلّ محتاج سائل ولو أن في العالم من خلق الله من لا يسأل ولا يقدر على السؤال كثير لكنّهم سائلون بلسان الحال وهو أبلغ من لسان المقال وقيل: معنى ﴿ لِلسَّآبِلِينَ ﴾ أي: السائلين عن مدة خلق الأرض. وقيل في علّة خلق الأرض وما فيها في أربعة أيّام إنّما خلق ذلك شيئا بعد شيء في هذه المدة ليعلم الخلق أن من الصواب التأنّي في الأمور وترك الاستعجال فيها وإلّا كان قادرا على أن يخلق ذلك في أقل من لحظة أو ليعلم بذلك أنّها صادرة عن قادر مختار إذ لو صدرت عن مطبوع أو موجب لحصلت في حالة واحدة.

وروى عكرمة عن النبي عليه أنه قال: «إن الله تعالى خلق الأرض يوم الأحد والإثنين وخلق الجبال يوم العلهاء وخلق الشجر والماء والعمران والخراب يوم الأربعاء فعلك أيام أربعة وخلق يوم الخميس السماء وخلى يوم الجمعة الشمس والقمر والنجوم والملائكة وآدم». (١) فعلى هذا يكون خلقة الأرض قبل السماء.

ثُمَّ أَسْتَوَىٰ إِلَى الشَّمَلَةِ وَهِى دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ اثْنِيَا طَوْعًا أَوْ كُرْهَا قَالْتَآ
أَنْهُمَا طَآلِمِينَ اللَّ فَقَعْسَنُهُنَ سَبِّعَ سَمَوْلِتِ فِى يُوْمَيْنِ وَأَوْجَىٰ فِى كُلِ سَمَآهِ أَنْهُمَا وَزَيَّنَا السَّمَآءَ الدُّنْيَا بِمَصَدِيعَ وَحِفْظاً ذَالِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ اللَّهُ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنْذَرْنُكُمُ صَهِفَةً مِثْلُ صَهِفَةِ عَادٍ وَثَعُودَ اللَّ إِذْ جَاهَتُهُمُ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنذَرْنُكُمُ صَهِفَةً مِثْلُ صَهِفَةِ عَادٍ وَثَعُودَ اللَّ إِذْ جَاهَتُهُمُ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنذَرْنُكُمُ صَهِفَةً مِثْلُ صَهِفَةٍ عَادٍ وَثَعُودَ اللَّ إِذْ جَاهَتُهُمُ أَوْلًا لَمُنْ اللَّهُ إِنْ جَاهَتُهُمُ أَوْلًا لَيْ وَنَعُودَ اللَّ إِنْ جَاهَتُهُمُ أَوْلًا لَنْ اللَّهُ الْمُؤْمِدَ اللَّهُ إِنْ جَاهَتُهُمُ أَوْلًا لَا لَهُ إِلَى اللَّهُ الْمُؤْمِدَ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِدَ عَالًا وَنَعُودَ اللَّهُ إِنْ جَاهَتُهُمُ أَوْلُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدِينَ اللْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ اللْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ اللْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمُودُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمُودُ الْكُومُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمِدُ الْمُؤْمُودُ اللَّهُ الْمُؤْمُودُ الْمُؤْمُودُ الْمُؤْمُودُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُودُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُودُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُودُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُودُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُولُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُودُ الْ

١-التبيان، ج٩، ص١٠٨، ونورالثقلين، ج٤، ص٥٣٩.

701 ...... 🗀当64

الرُّسُلُ مِنْ بَنِينِ آيَدِيهِمْ وَمِنَ خَلَفِهِمْ أَلَّا مَقَبُدُوٓا إِلَّا اللَّهُ قَالُوا لَوْ شَآة رَبُّنَا لَأَشُلُ مِنْ بَنِينِ آيَدِيهِمْ وَمِنَ خَلَفِهِمْ أَلَّا مَقَبُدُوۤا إِلَّا اللَّهُ قَالُوا لَوْ شَآة رَبُوا فِي لَاَزُلُ مَلَتَهِكُهُ فَإِنَّا بِمَا أَرْمِلُتُمْ بِهِ كَلْفِرُونَ اللَّ فَأَمَّا عَادُ فَاسْتَكُبُرُوا فِي اللَّرْضِ بِغَيْرِ الْمُؤَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَّةً أَوْلَتُهُ بَرُوا آكَ اللهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ أَوْلَ مِنْ أَشَدُ مِنَا فَوَةً أَوْلَتُهُ بَرُوا آكَ اللهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ مُوَ أَنْهُ وَقَالُوا مِنْ أَشَدُ مِنَا فَوَةً أَوْلَتُهُ بَرُوا آكَ اللهَ اللّذِي خَلَقَهُمْ مُوا أَنْهُ وَقَالُوا مِنْ أَشَدُ مِنَا فَوَقًا أَوْلَ مَنَ اللّذِي اللّهُ اللّذِي اللّهُ اللّهُ مِنْهُمْ قُوْةً وَكَانُوا بِنَايَفِنَا بَجْمَدُونَ اللّهُ اللّهُ مِنْهُمْ قُوْةً وَكَانُوا بِنَايَفِنَا بَجْمَدُونَ اللّهِ اللّهُ مِنْهُمْ قُوْةً وَكَانُوا بِنَايَفِنَا بَجْمَدُونَ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْهُمْ قُوْةً وَكَانُوا بِنَايَفِنَا بَجْمَدُونَ اللّهُ اللّهُ مِنْهُمْ قُوْةً وَكَانُوا بِنَايَفِنَا بَجْمَدُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْهُمْ قُوْةً وَكَانُوا بِنَايَفِنَا بَجْمَدُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

المعنى: ثمّ ذكر سبحانه خلق السماوات ثمّ قصد إلى خلق السماوات وكانت السماء دخاناً وترتيب البيان الأجل اعتنائه سبحانه بأمر المخاطبين فبين ترتيب مبادي معائشهم قبل خلقهم بما يحملهم على الإيمان واليقين ويزجرهم عن الشرك فقال: ﴿ ثُمَّ أَسْتَوَى ﴾ أي: قصد نحوها قصداً سويًا الايمان بلوي على غيره ﴿ وَهِي دُخَانً ﴾ أي: أمر ظلماني عبر به عن مادتها أو عن الأجزاء المتصغرة التي ركبت هي منها أو دخان وبخار مرتفع من الماء وقد روي أن العرش العظيم كان قبل خلق السماوات والأرض على الماء ثم إنه سبحانه أحدث في الماء اضطراباً فأزيد فارتفع منه دخان فأمًا الزبد فبقي على وجه الماء فخلق فيه اليبوسة فجعله أرضاً واحدة ثمّ فتقها فجعلها أرضين وأمًا الدخان فارتفع وعلا فخلق منه السماوات وخلق جرم الأرض مقدم على خلق السماوات لكن دحاها وخلق ما فيها مؤخّر عنه (۱) لقوله: ﴿ وَالدَّرَسُ بَهَدَ السماوات لكن دحاها وخلق ما فيها مؤخّر عنه (۱) لقوله: ﴿ وَالدَّرَسُ بَهَدَ السماوات لكن دحاها وخلق ما فيها مؤخّر عنه (۱) لقوله: ﴿ وَالدَّرَسُ بَهَدَ السماوات لكن دحاها وخلق ما فيها مؤخّر عنه (۱) لقوله: ﴿ وَالدُّرُسُ بَهَدَ السماوات لكن دحاها وخلق ما فيها مؤخّر عنه (۱) لقوله: ﴿ وَالدَّرَسُ بَهَدَ

روى الحسن: أنّ اللّه تعالى خلق الأرض في موضع بيت المقدس كهيئة الفهر عليه دخان ملتزق بها ثمّ أصعد الدخان وخلق منه وأمسك الفهر في موضعها وبسط منها الأرض وأنشأ دحوها على وجه خاص يليق لها من كلّ شكل معيّن ووصف مخصوص.

١- بل المراد من الدحو الدفع إلى مدار فلكها وذلك بعد خلق السماء فلا إشكال الأن الدحو في اللغة الدفع.
 ٢- سورة النازعات: ٣٠.

﴿ فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ آقِيْهَا طَوْعًا أَوْ كُرْهَا ﴾ قال ابن عبّاس: المراد أنّه سبحانه قال: ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ إِلَى اَلْتَمَالَيْ ﴾ أي: قصد وتوجّه نحوها من قولهم استوى إلى مكان كذا إذا توجّه إليه توجّهاً و﴿ ثُمَّ ﴾ لتفاوت ما بين الخلقتين لا التراخي في المدّة إذ لا مدّة قبل خلق السماوات وهي دخان ظلمانيّ. والمراد من قوله: ﴿ فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ آثِيْهَا ﴾ الآية، إظهار قدرته والتقدير ائتيا طوعا أو كرها أي: طائعين أو مكرهين شئتما أو أبيتما كما يقول الجبّار لمن تحت يده: لتفعلنَ هذا شئت أو أبيت قال ابن عبّاس: أتت السماء بما فيها وأتت الأرض بما فيها وليس هناك أمر بالقول على الحقيقة ولا جواب لذلك القول بل المراد إنشاؤه سبحانه لهما من غير تعذّر ولا كلفة بمنزلة ما يقال للمأمور افعل فيفعل من غير فعبّر سبحانه عن ذلك بالأمر والإطاعة كقوله: ﴿ يُنُّ فَيَكُونُ ﴾. وإنَّما قال: ﴿ أَنْيُنَا طَآمِينَ ﴾ ولم يقل: طائعتين لأنَّ المعنى أتينا بمن فينا من العقلاء فغلب حكم العقلاء على التأنيث أو لمًا خوطبن خطاب من يعقل جمعن جمع من يعقل مثل قوله: ﴿ كُلُّ فِي فَلَكِي يَسْبَحُونَ ﴾ (١) ومثل هذا القول كثير في الكلام. قال الشاعر:

## ألا أنعهم صهاحا أيهها الرسم وانطبق وحدث حديث الحسي إن شسئت واصدق

وقيل: إنّه تعالى ذكر السماء والأرض ثمّ ذكر الطوع والكره فيجوز أن ينصرف الطوع إلى السماء والكره إلى الأرض وتخصيص السماء بالطوع لأن الموجود في السماء ليس إلّا الطاعة قال تعالى: ﴿ يَمَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِد وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ وأهل الأرض ليس الأمر في حقّهم كذلك. ثمّ إنّ السماء في

١- سورة الأنبياء: ٣٣.

٧\_ سورة النحل: ٥٠.

دوام حركتها على نهج واحد لا يختلف والأرض ليست كذلك وإن السماء من حيث اللون أفضل الألوان وهي المستنيرة وأشكالها أفضل الأشكال وهي المستديرة وأجرامها أفضل الأجرام وهي الكواكب النيرة المتلألئة بخلاف الأرض فإنها مكان الظلمة والكثافة واختلاف الأحوال وتغير الذوات والصفات فلا جرم وقع التعبير عن تكون السماء بالطوع والأرض بالكره.

﴿ فَفَضَنَهُنَّ سَبَعَ سَنَوَاتٍ فِى يَوْمَيْنِ ﴾ وقضاء الشيء إتمامه والفراغ منه والضمير في ﴿ فَقَضَنَهُنَّ ﴾ راجع إلى السماء على المعنى ويجوز أن يكون ضميراً مبهماً مفسراً بسبع سماوات والنصبين أحدهما على الحال والثاني على التمييز.

وَأَوْمَى فِي كُلِي سَمَلُو أَمْرَهَا أَي: خلق في كلّ سماء بما أراد من وضعها من النبّرات وغيرها والملائكة وما فيها من البحار وجبال البرد قال السدي: وللّه في كلّ سماء بيت يحج ويطوف به الملائكة كلّ واحد منها مقابل الكعبة بحيث لو وقعت منه حصاة ما وقعت إلّا على الكعبة ولأهل كلّ سماء تكليف فمن الملائكة من هو في القيام من أول خلق العالم إلى قيام القيامة ومنهم ركوع لا ينتصبون ومنهم سجود لا يرفعون فالمعنى خص كلّ سماء بالأمر المضاف إليه والخلق عبارة عن الإيجاد والتكوين وقد يكون عبارة عن التقدير والتقدير في حق الله هو حكمه بأنّه سيوجده وقضاؤه بذلك.

وَرَيَّنَا السَّمَاةَ الدُّنَهَا بِمَعَنبِيحَ ﴾ والمراد من السماء الدنيا أقرب السماوات إلى أهل الأرض سمّي الكواكب بمصابيح لأنه يقع الاهتداء بها وخص كل واحد بضوء معيّن وسير معيّن واقتضاء مخصوص لا يعرفها إلّا الله. وَرَجِفْظًا ﴾ أي: حفظناها حفظا من الشياطين الذين يسترقون السمع فأعد كلّ شيطان نجما يرميه ولا يخطئه فمنها ما يحرق ومنها ما يقتل ومنها ما يجعله مخبّلاً.

ولمًا ذكر سبحانه هذه التفاصيل قال: ﴿ ذَالِكَ تَقْدِيرُ ٱلْمَزِيزِ ٱلْمَلِيمِ ﴾ ذلك الذي ذكر من عجائب الخلقة تقدير الذي هو غالب في أمره لا يمتنع عليه شيء العليم بمصالح خلقه ولا يخفى عليه شيء.

﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا ﴾ مع هذه الحجج الدالة على كمال قدرته ووحدانيته ووحدانيته ووَقَلُ ﴾ يا محمد لهم: ﴿ أَنَدَرُنُكُو صَنِفَةً مِثْلَ صَنِفَةٍ عَادٍ وَثَمُودَ ﴾ خوقتكم الصاعقة، والصاعقة النائرة المهلكة لأيّ شيء كان وقرئ صعقة عاد وهي المرة من الصعق وهي في العرب اسم للنار التي تنزل من السماء فتحرق.

و إذ مَاتَهُمُ الرُسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِم وَمِنَ مَلْفِهِم ﴾ و إذ هو متعلقة بقوله: والتقدير نزلت بهم حين أتتهم الرسل من قبلهم ومن بعدهم عن ابن عبّاس يعني: به الرسل الذين جاءوا آباءهم والرسل الذين جاءوهم في أنفسهم لأنّهم كانوا خلف من جاء آباءهم من الرسل فيكون حينئذ الضمير في و مَلْفِهم و راجعا إلى الرسل وقيل: معناه من تقدّم زمانهم ومن تأخر ويمكن أن يكون المراد أن أخبار الرسل أتتهم من هاهنا وهاهنا. فإن قبل: الرسل الذين جاءوا من قبلهم ومن بعدهم كيف يمكن وصفهم بأنهم جاءوهم؟ نعم مثلا قد جاءهم هود وصالح داعيين إلى الإيمان وصدت الرسل الذين قبلهما فأتيا بما أتى الرسل وكذلك فكان جميع الرسل قد جاءوهم بالأمر على الإيمان وكلهم كانوا يأمرون الناس بالتوحيد. بـ و الا تمبيد الله الذين قبلهما والحديث قولنا لكم النهى عن عبادة غير الله.

ثم حكى سبحانه عن جواب الكفّار ﴿ قَالُوا لَوْ شَاءً رَبُّنَا لَأَنزَلَ مَلَتَهِكَةً فَإِنَّا بِمَآ أَرْبِيلُتُم بِدِ. كَلْفِرُونَ ﴾ واستدلّوا على كذب الانبياء بأنّه سبحانه لو شاء إرسال الرسل إلى البشر لجعل رسله من زمرة الملائكة وقد كفروا بالرسل وجحدوا نبواتهم.

روي أنَّ أبا جهل قال في ملأ من قريش: التبس علينا أمرَ محمَّد فلو

التمستم لنا رجلا عالما بالشعر والسحر والكهانة فكلّمه ثمّ أتانا بخبر عن أمره فقال عتبة بن ربيعة: وأنا لقد سمعت الشعر والسحر والكهانة وعلمت من ذلك علما وما يخفى على وذلك أنّه كان يحضر بعض الأندية ويستمع.

فأتاه فقال: يا محمد أنت خير أم هاشم؟ أنت خير أم عبد المطلب؟ أنت خير أم عبد الله؟ لم تشتم آلهتنا وتضلّلنا فإن كنت تريد الرياسة عقدنا لك اللواء فكنت رئيساً وإن يكن بك البائة زوّجناك عشر نسوة تختارهن أي بنات ممن شئت من قريش وإن كان المراد المال جمعنا لك ما تستغني به، ورسول الله ساكت.

فلما فرغ عتبة من كلامه قال عليه المنظرة المنظرة المؤسس الله الرَّحْدَنِ الرَّحْدِدِ الله والمسك تَنزِيلٌ مِن الرّحْدِدِ الله قوله: ﴿ مَنْ اللّه مِن الرّحْدِدِ الله قوله على فيه وناشده بالرحم ورجع إلى أهله ولم يخرج إلى قريش فلما احتبس عنهم قالوا: لا نرى عتبة إلّا قد صبأ فانطلقوا إليه وقالوا: يا عتبة ما حبسك عنا إلّا أنّك قد صبأت فغضب أو قسم وقال: ولقد كلّمته فأجابني بشيء ما هو بشعر ولا سحر ولا كهانة ولما بلغ ﴿ صَنِعَةٌ يَثلُ صَنِهَةٌ عَادِ وَتَعْرَدُ ﴾ أمسكت بفيه وناشدته بالرحم ولقد علمت أن محمدا إذا قال شيئا لم يكذب فخفت أن ينزل بكم العذاب (١٠). وبالجملة ثم فصل الله أخبار الجاحدين بقوله: ﴿ فَأَمّا عَادٌ فَأَسْتَكَمُرُها فِي الدَّرْنِ يَنَيْرِ الحَيِّ ﴾ وأظهروا النخوة والكبر والاستعلاء واستخدامهم غيرهم بغير حق جعله الله لهم بل للكفر والبغى الصرف واغتروا بقوتهم وكانوا مخصوصين بكبر الأجسام.

عَلَمُ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوْةٌ أَوْلَتُهُ بَرُواْ أَنَ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً ﴾ فلو شاء أهلكهم فإن كانت الزيادة في القوة توجب كون الناقص في طاعة

١ـ تخريج الأحاديث والآثار، ج٢، ص٢٢٧، وتفسير الرازي، ج٢٧، ص١١١.

الكامل فهذا الأمر توجب كونهم منقادين مطيعين لله لأنّه هو أقوى منهم ﴿ وَكَانُوا بِتَايَتِنَا ﴾ ودلاثلنا ﴿ يَجَمَّعَتُونَ ﴾ ولا يعترفون.

ولما ثبت بالعقل أن مجامع الخصال الحميدة للعبد التعظيم للخالق والمولى والإحسان إلى خلقه فقوله: ﴿ وَكَانُوا مِنَايَتِنَا يَجْمَدُونَ ﴾ مضاد لتعظيم الخالق فقوله: ﴿ وَقَاسَتَحَجَمُوا فِي الدَّرْضِ مِنَيْرِ المُنِيّ ﴾ مضاد للإحسان إلى الخلق فهم قد بلغوا في الصفات الخبيثة المذمومة الموجبة للنفي والإبطال وإلى الغاية القصوى حبّاً للدنيا. فلهذا المعنى سلط الله العذاب عليهم فقال سبحانه: فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيْمًا صَرَمَلَ فِي أَيْارٍ غَيْسَاتٍ لِنَدْيِقَهُمْ عَذَابَ الْمِيْرِي فِي الْمَيْنَةُ وَهُمْ لَا يُعَمَرُونَ ۞ وَأَمّا نَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَالَسَتَحَبُوا الْعَمَى عَلَى الْمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَالَّمَانُونَ وَهُمْ لَا يُعْمَرُونَ ۞ وَأَمّا نَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَالَسَتَحَبُوا الْعَمَى عَلَى الْمُدَيِّ وَهُمْ لَا يُعْمَرُونَ ۞ وَأَمّا نَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاللَّهِ إِلَى النّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ۞ حَقّ إِذَا مَا جَامُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمّعُهُمْ وَالْمُودُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ حَقّ إِذَا مَا جَامُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمّعُهُمْ وَالْمُودُهُمْ وَبُلُودُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ حَقّ إِذَا مَا جَامُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمّعُهُمْ وَالْمُودُهُمْ مِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ حَقّ إِذَا مَا جَامُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمّعُهُمْ وَالْمُودُومُ مِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ حَقّ إِذَا مَا جَامُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمّعُهُمْ وَالْمُودُهُمْ مِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞

فأخبر سبحانه عن إهلاكهم بقوله: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيمًا صَرَّمَا ﴾ عاصفاً شديدة الصوت من الصرة وهي الصيحة ﴿ فَأَفْلَتُ الْمَرَأَتُهُمْ فِي صَرِّقِ أَو البرد بحيث شدة البرد تحرق كما تحرق النار واشتقاق الصرصر من الصرير ضوعف اللفظ إشعارا بمضاعفة المعنى، وصرر قلبت أحد الراءين صادا كما يقال: نهه نهنهة وكفف كفكف. ﴿ فَي أَيَّامٍ غَيسَاتٍ ﴾ قرئ بسكون الحاء وكسرها أي: مشئومة عليهم وقيل: شديدة البرد والمعنى كان إرسال الريح في أيّام نكدات مشئومات ذوات نحوس أو ذوات غبار وتراب حتى لا يكاد يرى بعضهم بعضاً وعلى كون النحسات شديدة البرد لأن العرب تسمّى البرد بعضهم بعضاً وعلى كون النحسات شديدة البرد لأن العرب تسمّى البرد

Tov ...... 🕮 🚧

نحساً. روي عن رسول الله ﷺ أنّه قال: «الرياح ثمان، أربع منها عذاب: العاصف والصرصر والعقيم والسموم وأربع منها رحمة: الناشرات والمبشرات والمرسلات والذاريات» (۱).

وَلِيْنِيقَهُمْ عَذَابَ الْمِنْرِي فِي الْمَيْوَةِ اللَّهْ اللّهِ وعن ابن عبّاس قال: ما أرسل الله من الربح عليهم إلّا قدر خاتمي وفعلنا ذلك بهم عذاب الهوان والذلّ وهو العذاب الذي يجزون في الدنيا في مقابلة استكبارهم. وولَعَذَابُ الْآخِرَةِ العذاب الذي يجزون في الدنيا في مقابلة استكبارهم. وولَعَذَابُ الْآخِرَةِ العذاب الذي يجزون في الدنيا في مقابلة استكبارهم. وولَعَذَابُ الآخِرَةِ المنال المنزية وأفضح من ذلك ووكهُمْ لَا يُصَرُونَ في ولا يدفع عنهم أبدا قيل: إرسال الربح عليهم في الأيّام النحسات كن آخر شوال من الأربعاء إلى الأربعاء وما عذب قوم إلّا في يوم الأربعاء وقرئ التذيقهم، بالتاء أي: الربح أو الأيّام.

واستدلُ الأحكاميُون من المنجّمين بهذه الآية على أنّ بعض الأيّام قد يكون نحساً وبعضها قد يكون سعدا وقالوا: الآية صريحة في هذا المعنى.

وأجاب المتكلّمون بأن المعنى أن الأيّام ذوات غبار وتراب وأيضا قالوا: كون هذه الأيّام نحسات لأن اللّه أهلكهم فيها لا أنّها بذواتها نحسة.

وأجاب الأحكاميّون بأن النحسات في وضع اللغة هي المشئومات لأن النحس يقابله السعد والكدر يقابله الصافي. وأيضا أجابوا عن الجواب الثاني: إن الله أخبر عن إيقاع ذلك العذاب في تلك الأيّام النحسات فوجب أن يكون كون تلك الأيّام نحسة مغايراً لذلك العذاب الذي وقع فيها.

فإن قيل: كيف أنذر قومه مثل صاعقة عاد وثمود مع العلم بأن ذلك لا يقع في امّة محمّد ﷺ وقد صرّح اللّه بذلك في قوله: ﴿ وَمَا حَكَاتَ اللّهُ لِللّهِ بَذَلُكُ فِي قوله: ﴿ وَمَا حَكَاتَ اللّهُ لِلنَّا اللّهُ مَا مَا اللّهُ رَفّع عن هذه لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ﴾ (٢) وجاء في الأحاديث الصحيحة أن اللّه رفع عن هذه

١- بحارالانوار، ج٥٧، ص٤، وتفسير الرازي، ج١٤، ص١٤١.

٢\_سورة الأنفال: ٣٣.

الامّة هذه الأنواع من العذاب؟

فالجواب أن قومه ﷺ لمّا شاركوا وساووا قوم عاد وثمود بسبب إنكارهم التوحيد والنبوّة فاستحقّوا مثل تلك الصاعقة وتخويفهم بالعذاب مثل أولئك وجاز حدوث ما يكون من جنس ذلك.

﴿ وَأَمَّا تُمُودُ فَهَكَيْتُهُمْ ﴾ أي: بينًا لهم سبيل الخير والشرّ ونصبنا الدلائل وفي المستحبُّوا أَلْمَكَن عَلَى المُدُول في الضلالة على الدخول في الهداية وهذه الآية تدل على أنهم من عند أنفسهم أتوا بذلك العمى فهذا يدل على أنّ الكفر والإيمان يحصلان من العبد بصرف الاختيار من غير شائبة القهر والكره.

﴿ وَأَخَذَتُهُمْ مَنْمِقَةُ ٱلْمَذَابِ ٱلْمُونِ ﴾ والهون الهوان وصف به العذاب مبالغة أو أبدل منه ﴿ يِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ بسبب شركهم وتكذيبهم صالحا وعقرهم الناقة دوثمود، قرئ بضم الثاء وقرئ منوتا وغير منون بالرفع والنصب والرفع أفصح لوقوعه بعد حرف الابتداء.

والعجب أن الرازي لما عثر على استدلال المعتزلة بالآية في الردَ على الجبريّة استدل على صحّة مذهب أهل الجبر بدليل أضعف من حجّة نحويّ وهو أنّه أثبت مدّعاه بقوله: إن أحدا لا يحب العمى والجهل مع العلم بكونه جهلا وغرض الرازيّ أنّ جهله بإجبار اللّه إيّاه ويجعل الآية من دلائل مدّعاه.

والإنصاف أن كلامه ما أقربه إلى الشعوذة! لأنّه بهذه التقريرات قد أثبت أن الكفر والإيمان يحصلان من الله لا من العبد ونظره أن أحدا لا يختار العمى مع العلم فحينئذ يلزم أن جميع المعاصي الصادرة من العباد غير مأخوذ بها لأنّهم لا يعتقدون أنّها جهل وعماية وكلّ حزب بما لديهم فرحون.

﴿ وَنَجَيْنَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَّكَانُوا يَنَّقُونَ ﴾ الشرك، أي: ونجينا صالحا ومن أمن

به من العذاب. ثم أخبر سبحانه عن حال الكفّار يوم القيامة فقال: ﴿ وَبُومَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللّهِ إِلَى النّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ أي: يحبس أولهم على آخرهم ليتلاحقوا ولا يتفرقوا والمعنى إذا اجتمعوا وقفوا ﴿ حَقِّ إِذَا مَا جَآءُوهَا ﴾ أي: ليتلاحقوا ولا يتفرقوا والمعنى إذا اجتمعوا معنوا عن جاءوا إلى النار التي حشروا إليها والمقصود بيان أنهم إذا اجتمعوا سئلوا عن أعمالهم ﴿ شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمّعهُمْ وَأَبْصَنَرُهُمْ وَبُهُودُهُم ﴾ أي: شهد عليهم سمعهم بما قرعه من الدعوة إلى الحق فأعرضوا عنه وأبصارهم بما رأوا من الآيات الدالة على وحدانيته فلم يؤمنوا وسائر جلودهم بما باشروا من المعاصى.

١\_سورة البقرة ٢٣٥.

٢ سورة النساء: ٤٣.

خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْغَوْلُ فِى أَمَعِ قَدْ خَلَتْ مِن فَبَلِهِم مِّنَ ٱلِمِّنِ وَٱلْإِنسِ إِنَّهُمْ كَانُواْ خَسِرِينَ ۞

ثم حكى الله عنهم أنهم يقولون لتلك الأعضاء: ﴿ لِمَ شَهِدَ أَمْ عَلَيْنَا ﴾ فتقول الأعضاء: ﴿ لِمَ شَهِدُ مُ عَلَيْنَا ﴾ فتقول الأعضاء: ﴿ أَنْطُقَنَا أَفَلُهُ اللَّذِي أَنْطُقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ فَتَعُونَ ﴾ يعني: إن القادر على خلقكم وإنطاقكم في المرة الاولى حال ما كنتم في الدنيا أنطقكم وبعثكم في المرة الثانية.

وَمَا ﴾ نافية وَكُنتُم تَسْتَرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُم ﴾ أي: لم يكن تهياً لكم ان تستروا أعمالكم عن هذه الأعضاء لأنكم كنتم بها تعملون قال أبو السعود: معنى الآية حكاية لما سيقال لهم يوم القيامة من جهته تعالى بطريق التوبيخ أي: ما كنتم تستترون في الدنيا عند مباشرتكم الفواحش مخافة أن تشهد عليكم جوارحكم بذلك كما كنتم تستترون من الناس مخافة الافتضاح بل كنتم جاحدين بالبعث والجزاء رأسا. ﴿ وَلَكِن ظَنَتُم أَنَّ الله لا يَعَمُ كُيراً مِمَا مسترا بأستار الكعبة فدخل ثلاثة نفران ثقفيان وقرشي فقال أحدهم: أترون مسترا بأستار الكعبة فدخل ثلاثة نفران ثقفيان وقرشي فقال أحدهم: أترون الله يسمع ما نقوله؟ فقال الآخو: يسمع إن جهرنا ولا يسمع إن أخفينا فذكرت ذلك للنبي يَدُلِق فأنزل الله ﴿ وَمَا كُنتُم تَسْتَرُونَ ﴾ الآية، وكان الكفار فذكرت ذلك للنبي يَدُلِق فأنزل الله ﴿ وَمَا كُنتُم تَسْتَرُونَ ﴾ الآية، وكان الكفار فذكرت ذلك للنبي يُلِق فأنزل الله ﴿ وَمَا كُنتُم تَسْتَرُونَ ﴾ الآية، وكان الكفار فذكرت ذلك للنبي يُلِق فأنزل الله ﴿ وَمَا كُنتُم تَسْتَرُونَ ﴾ الآية، وكان الكفار في أنفسنا ولكنه يعلم ما يظهر.

وحاصل المعنى إثبات أنهم كانوا يستترون عند الإقدام على القبائح إلّا أنّ استتارهم ما كان لأجل خوفهم من شهادة الجوارح وأنّ اللّه يعلمه بل لأجل أنّهم كانوا يظنّون أنّ اللّه لا يعلم مستوراتهم من المعاصي وإنّما يعلم تعالى ما ظهر منهم علناً.

﴿ وَذَالِكُمْ ظُنَّكُمُ الَّذِى ظُنَنتُم مِرَتِكُمْ أَرْدَنكُمْ ﴾ أي: هذا الظنّ الفاسد بربّكم

أهلككم ﴿ فَأَصْبَحْتُم مِنَ لَلْخَنِيمِينَ ﴾ إذ جعلوا بظنهم الفاسد ما منحوا الاستسعاد به في الدارين سببا لشقاء المشركين.

القميّ عن الصادق النه قال: وقال رسول الله تلفظ ان آخر عبد يؤمر به إلى النار فإذا أمر به التفت فيقول المجتار جلّ جلاله رتوه فيرتونه فيقول الله: لم التفت إلي فيقول: يا ربّ لم يكن ظني بك هذا فيقول: وما كان ظنك بي أ فيقول العبد: يا ربّ كان ظني بك أن تغفر لي خطيئتي وتسكنني جئتك قال: فيقول الجبّار يا ملائكتي لا وعزّتي وجلالي وآلاني وعلوي ولوتفاع مكاني ما ظنّ بي عبدي هذا ساعة من خير قطّ ولو ظن بي صاعة من خير ما روعته أجزوا له كذبه ولدخلوه المجتة. قال رسول الله تالي الذي من يظنّ بالله عزّ وجل خيرا إلا كان عند ظنه به وذلك قوله: ﴿ وَذَلِكُمْ طَلْكُمْ الّذِي طَنَنتُم بِرَبِكُمْ أَرْدَنكُمْ فَالَمْ مَن المَنتَم بِرَبِكُمْ أَرْدَنكُمْ فَالَم الله عَنْ وجل خيرا إلا كان عند ظنه به وذلك قوله: ﴿ وَذَلِكُمْ طَلْكُمْ الّذِي

قال الصادق المنه وينبغي للمؤمن من أن يخاف الله خوفا كأنه يشرف على النار ويرجوه رجاء كأنه من أهل الجنة إن الله يقول: ﴿ وَذَلِكُمْ طَنْكُمُ الَّذِى ﴾ الآية، فم قال المنه و أن الله عند ظن عبده إن خيرا فغير وإن شرًا فشره ". ثم أخبر سبحانه عن حالهم فقال: ﴿ فَهَان يَصَمْعُوا فَالنَّارُ مَنْوَى لَمُمْ ﴾ أي: فإن يصبر هؤلاء على النار وآلامها وليس المراد به الصبر المحمود ولكنّه الإمساك عن الشكوى فالنار مسكن لهم ﴿ وَإِن يَسْتَعْتِبُوا فَمَا هُم مِن الله أن يرضى منهم فليس لهم طريق إلى الرضاء وما هم العتبى والرضى من الله أن يرضى منهم فليس لهم طريق إلى الرضاء وما هم ممن يقبل عذرهم ويرضى عنهم أي: إن صبروا وسكتوا أو جزعوا فالنار مأواهم كقوله تعالى: ﴿ فَاصْبُوا أَوْ لَا تَصْبُوا مَوَاةً عَلَيْكُمْ ﴾ (") والمعتب من يقبل

١- تفسير القمي، ج٧، ص ٢٦٤، وتفسير الصافي، ج٤، ص٣٥٧.

٢\_بحارالانوار، ج٧، ص ٣١١، ونورالثقلين، ج٤، ص ٥٤٥.

٣ سورة الطور:١٦.

عذره ويجاب إلى ما سأل أو المعنى وإن يستغيثوا فما هم من المغاثين.

وَوَقَيَّنَا لَمُتَ قُرْاً ﴾ أي: هيأنا لهم قرناء من الشياطين أو بدالناهم قرناء سوء من الجن والإنس مكان قرناء الصدق الذي أمروا بمقارنتهم فلم يعملوا وفَرَيَّنُوا لَهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِم وَمَا خَلَقَهُم ﴾ أي: إن القرناء زينوا لهم أعمالهم التي يعملونها ويشاهدونها بين أيديهم وما خلفهم أي: يعملونها بعد وقيل: معناه زينوا لهم ما بين أيديهم من أمر الآخرة أنه لا بعث ولا جنة ولا وقيل: معناه زينوا لهم ما بين أيديهم من أمر الآخرة أنه لا بعث ولا جنة ولا الطبائع والأفلاك وقيل: المعنى إن القرناء زينوا لهم ما مضى من أعمالهم الخبيشة وما بقي من أعمالهم الخسيسة. وَوَحَقَ عَلَيْهِمُ القَوْلُ فِي أَمْتُو فَدَ خَلَتَ الخبيشة وما بقي من أعمالهم الخسيسة. وَوَحَقَ عَلَيْهِمُ القَوْلُ فِي أَمْتُو فَد خَلَتَ النصب على الحال من الضمير في وَعَلَيْهِمُ والمعنى وجب عليهم الوعيد والعذاب حال كونهم كائنين في جملة امم من المتقدّمين المكذّبين أنهم كانوا خاسرين الجنّة والثواب واستحقّوا العذاب.

وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا شَمْعُوا لِمِنَا الْفُرْمَانِ وَالْغَوَّا فِيهِ لَعَلَّمُ تَقْلِمُونَ الْفَلْدِيقَ اللَّذِي كَانُوا بِعَمَلُونَ الْفَلْدِيقَ اللَّذِي كَانُوا بِعَمَلُونَ الْفَلْدِيقَ اللَّذِي كَانُوا بِعَمَلُونَ الْفَلْدِ جَزَلَهُ إِلَيْ اللَّذِي كَانُوا بِعَمَلُونَ اللَّهُ وَلِكَ جَزَلَهُ إِلَيْ اللَّذِي الْمَنْ اللَّهِ النَّالِ اللَّذِينَ الْمَنْ اللَّهِ النَّالِ اللَّذِينَ الْمَنْ اللَّهِ النَّالِ اللَّذِينَ الْمَنْ اللَّهِ النَّالِ اللَّذِينَ الْمَنْ اللَّهِ اللَّهُ وَالإِنسِ خَمَلُهُمَا عَمْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْمُسْتَقِينَ اللَّهِ النَّالِمُ اللَّهُ اللَّ

المعنى: ثمّ عطف على ما تقدّم من ذكر الكفّار: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ﴾ الآية قال

رؤساؤهم للأتباع أو قال بعضهم لبعض يعني: كفّار قريش: ﴿لَا تَسْمُوا لِمَكَا الْقُرْءَانِ ﴾ اللّذي يقرؤه محمد وَاللّذِي ولا تصغوا إليه ﴿وَاللّذَي يقرؤه محمد وَاللّذِي عارضوه باللغو والباطل ﴿لَمَلَكُمُ تَغَلِّمُونَ ﴾ لتغلبوه بالباطل فلا يتمكن أصحابه من الاستماع والغوا بالتخليط من كلامكم الفاسد والمكاء والصفير وقيل: ارفعوا أصواتكم في وجهه بالشعر والرجز.

ثم أوعدهم الله فقال: ﴿ فَلَنَذِيقَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا ﴾ في الدّنيا بالأسر والقتل ﴿ وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَسَواً اللَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أي: نجازيهم في الآخرة بأقبح الجزاء على أقبح معاصيهم وهو الكفر والشرك.

﴿ ذَلِكَ ﴾ أي: ما تقدتم من الوعيد ﴿ جَزَلَهُ أَعَدَلُهِ اللّهِ اللهِ الذين عادوه بالعصيان والكفر وعادوا الأنبياء والمؤمنين ﴿ النّارُ ﴾ فبيّن سبحانه أن ذلك الأسوء الذي جعل جزاء أعداء الله هو النار. ﴿ لَمُنْمَ فِيهَا دَارُ الْمُنْلَدِ ﴾ أي: دار العذاب الدائم لهم ﴿ جَزَلَهُ إِنَا كَانُوا بِاللّهَا يَتَحَدُّونَ ﴾ في مقابلة جحودهم بآياتنا وهو جحودهم بأن القرآن ليس من عند الله.

ولما ذكر سبحانه وعيد الكفّار عقبه بذكر الوعد للمؤمنين الأبرار فقال: 
﴿ إِنَّ اللَّذِيثَ قَالُواْ رَبُّنَا أَنَّهُ ثُمّ اسْتَقَنْسُوا ﴾ أي: وحدوا الله وصدقوا أنبياءه ثم استمروا على هذا الأمر ولم يشكّوا به شيئا أو المراد أنّهم استقاموا على طاعته وأداء فرائضه وقيل: معناه ثمّ استقاموا في أفعالهم كما استقاموا في أقوالهم مخلصا ولم يعملوا عملا لغير الله بل لبست عبادته كما لبست معاصيه خوفا من الرباء.

قيل: إن أيوب النبي كان يحيي الليل كلّه فإذا كان عند الصباح رفع صوته كأنّه قائم تلك الساعة. وكان بعض السالكين مثل إبراهيم النخعي إذا قرأ في المصحف ودخل داخل غطاه وكان الآخر إذا دخل وهو يصلّي اضطجع على فراشه وحكي أن إبراهيم بن أدهم إذا مرض يجعل عند رأسه ما يأكله الأصحاء لئلًا يشبه بالمرضى وليس عليهم اعتراض فإن أهل الدار أدرى بالدار.

روي عن أنس قال: قرأ علينا رسول الله على هذه الآية ثم قال: «قد قالها فآمن ثم كفر أكرهم فمن قالها حتى يموت فهو مئن استقام عليها». وروى محمد بن الفضيل قال: سألت أبا الحسن الرضاء الله عن الاستقامة فقال: «هي والله ما أنتم عليه». ومن المعلوم بالفرورة أن الاستقامة في اللاين هي أن يعتقد بقلبه أن لهذا العالم إلها موصوفا بجميع صفات الكمال ومنزها عن النقائص ويقر بلسانه وأن يوافق عمله قوله وعقيدته ويبقى مستقيما عليه ولم يتغير بسبب من الأسباب وأن لا يتوغل في جانب النفي إلى حيث ينتهي إلى التعطيل ولا يتوغل في جانب النفي إلى حيث ينتهي إلى التعطيل ولا يتوغل في جانب النفي إلى التشبيه، ويبقى على الخط المستقيم الفاصل بين التشبيه والتعطيل وبين الجبر والتفويض وكذا في الرجاء والخوف.

وْتَتَنَزُّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْسِكَةُ ﴾ يعني؛ عند الموت روي ذلك عن أبي عبد الله وقيل: تستقبلهم الملائكة إذا خرجوا من قبورهم في الموقف بالبشارة من الله وقيل: إن البشرى تكون في ثلاثة مواطن: عند الموت وفي

القبر وعند البعث. ﴿ أَلَا تَعَاقُواْ وَلَا تَحْمَرُوا ﴾ أي: تقول الملائكة لهم لا تخافوا عقاب الله ولا تحزنوا على ورائكم وعلى ما خلفتم من أهل وولد وقيل: المراد لا تحزنوا على فنوبكم فإن الله يغفرها لكم وقيل: إن الخوف يتناول المستقبل والحزن يتناول الماضي فكان ﴿ أَلَا تَعْمَلُوا ﴾ فيما يستقبل و ﴿ وَلَا تَحْمَرُوا عَلَى ما مضى ﴿ وَأَبْشِرُوا بِلَهُمَا يَهُ كُنتُ مُ وُعَكُونَ ﴾ بها في دار الدنيا.

نَشْنُ أَوْلِيَ آؤُكُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَ وَفِي الْآخِرَةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى أَنْفُسُكُمْ وَلِكُمْ فِيهَا مَا تَكَثَّونَ ﴿ ثَلَى أَنْلِهِ مِنْ عَفُورٍ رَّحِيمٍ ﴿ وَمَنْ الْفُسْلِمِينَ أَنْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَكَثَّونَ الْمُسْلِمِينَ أَنْفُهُ وَلَا اللّهِ وَعَمِلَ مَسْلِمًا وَقَالَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ أَخْسَنُ فَإِذَا اللّهِ عَلَيْهِ وَعَمِلَ مَسْلِمًا وَقَالَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ أَنْفُهُ وَلِلّهُ السَّيِقَةُ ادْفَعَ بِاللّهِي هِيَ آخِسَنُ فَإِذَا الّذِي اللّهِ اللّهِ وَمَا يُلفّنُهَا إِلّا اللّهِينَ مَسَرُوا وَمَا يُلفّنُهَا إِلَّا اللّهِ وَمَعْ عَلِيهِ ﴿ ﴾

ثم إن الملائكة بقول للمؤمنين الذين استقاموا بعد البشارة: ﴿ غَنْ ﴾ معاشر الملائكة ﴿ أَوْلِيَا أَرُكُمْ ﴾ وأحبّاؤكم في الحياة الدنيا نتولَى إيصال الخيرات إليكم من قبل الله وفي الآخرة لا نفارقكم حتّى ندخلكم الجنّة أو كنّا نتولَى حفظكم في الدنيا بأنواع المعرفة وفي الآخرة نتولاكم بأنواع الإكرام، وقيل: المعنى نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا ونحرسكم وعند الموت وفي الآخرة عن أبي جعفر النه وهذا في مقابلة قوله تعالى وما ذكره في الوعيد للكفّار حيث قال: ﴿ وَهَنَا مُنْ مُولَا الله المعنى المراح والمكاشفات والمقامات الحقيقية كما إن للشياطين تأثيرات في الأرواح البشرية بالإلهامات والمكاشفات والمقامات الحقيقية كما إن للشياطين تأثيرات في الأرواح بإلقاء الوساوس وتخييل الأباطيل إليها فالملائكة أولياء

السورة فصلت: ٧٥.

للأرواح الطيّبة، والشياطين أولياء للأرواح الخبيثة العاصية. قال الشياطين يجومون على قلوب بني آدم لنظروا إلى ملكوت السماوات، واعلم أن جوهر النفس القدسي من جنس الملائكة والتعلّقات الجسمانية هي الّتي تحول بينها وبين الملائكة.

﴿ وَلَكُمْ فِيهَا ﴾ أي: في الآخرة ﴿ مَا تَشْتَهِنَ أَنفُسُكُمْ ﴾ من الملاذَ ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَنَفُّونَ ﴾ وحاصل فإن الله يحكم لكم بذلك ﴿ نُزُلا مِن عَمُورِ رَّحِيمٍ ﴾ أي: هذا الموعود به مع جلالته عطاء لكم ورزق يجري عليكم وكرامة لكم ممن يغفر الذنوب رحمة منه لعباده.

وَوَمَنَ آحْسَنُ فَوْلاً مِّمَن دَعَا إِلَى أَهُو المعنى: أمن المعلوم أن مراتب السعادات اثنتان: التام وفوق التام أما التام فهو أن يكتسب من الصفات الفاضلة ما لأجلها يصير كاملا في ذاته فإذا فرغ من هذه الدرجة اشتغل بتكميل الناقصين وهو درجة فوق التام فقوله: ﴿ إِنَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهُ ثُمَّ السَّقَدَمُوا ﴾ إشارة إلى المرتبة الاولى فإذا فرغ من هذه المرتبة ينتقل إلى المرتبة الاولى فإذا فرغ من هذه المرتبة ينتقل إلى المرتبة الاولى المرتبة المولى فإذا فرغ من هذه المرتبة ينتقل إلى فوله: ﴿ وَمَنْ آحْسَنُ فَوْلاً مِّمَن دَعَا إِلَى المُعْلَى إِلَى دين الله وهو المراد من قوله: ﴿ وَمَنْ آحْسَنُ فَوْلاً مِّمَن دَعَا إِلَى الْعُولِي الله وهو المراد من قوله: ﴿ وَمَنْ آحْسَنُ فَوْلاً مِّمَن دَعَا إِلَى الْعُلِي الله وهو المراد من قوله: ﴿ وَمَنْ آحْسَنُ فَوْلاً مِّمَن دَعَا إِلَى النَّهِ ﴾

وصورة الكلام صورة الاستفهام والمعنى النفي تقديره: وليس أحد أحسن قولا منن دعا إلى الله وإلى طاعته ﴿وَعَمِلُ مَنلِمًا ﴾ أي: أضاف إلى دعوة الأعمال الصالحة ﴿وَقَالَ إِنِّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ ويقول: أنا من المنقادين لأمر الله كما قال إبراهيم: ﴿وَأَنَا أَوَّلُ لَلْسَلِمِينَ ﴾ وفي الآية دلالة على أن الدعاء إلى الله من أعظم الطاعات. وفيها دلالة على أن الداعي يلزم أن يكون عاملا بعلمه ليكون الناس إلى القبول منه أقرب وإليه أسكن.

ومن الناس من قال: المراد من قوله: ﴿وَمَنَ أَخَسَنُ قَوْلًا ﴾ هو رسول

المُونِّ المُنْكِينِ المُنْكِي

الله عن الحسن وابن زيد والسدي وقيل: هم المؤذّنون وقيل: هو وجميع الأثمّة الدعاة الهداة إلى الحق، العيّاشي إنّها في على النابي الماء الهداة إلى الحق، العيّاشي إنّها في على النابي الماء الهداة إلى الحق، العيّاشي إنّها في على النابي الماء الهداة إلى الحق، العيّاشي إنّها في على النابي الماء الهداة إلى الحق، العيّاشي إنّها في على النابي الماء الهداة إلى المحق، العيّاشي إنّها في على النابي الماء الهداة إلى المحق، العيّاشي إنّها في على النابي المؤذّات الماء ا

وبالجملة لعل يدخل في الآية من دعا إلى طريق الحق وللدعوة مراتب فالكاملين في الدعوة هم الأنبياء ودعوتهم راجحة على دعوة غيرهم لأنهم جمعوا في الدعوة بين الحجة والسيف وقلّما يتّفق لغيرهم الجمع بين هذين الطريقين ثمّ العلماء العاملين فإنّهم يبنون دعوتهم على دعوة الأنبياء ولهذا السبب قال المختلفة عطماء المعي كأنبياء بني إسوائيله (") فنفوس الأنبياء قد حصلت لها مزيّتان الكمال في الفات والتكميل للغير فكانت قوّتهم على الدعوة أقوى وكانت درجاتهم أفضل وأكمل فالأنبياء لهم صفتان: العلم والقدرة والعلماء هم نوّاب الأنبياء في العلم في الجملة والملوك إذا استجمعت الشرائط لهم فهم نوّاب الأنبياء في العلم في الجملة والملوك إذا استجمعت الشرائط لهم فهم نوّاب الأنبياء في القدرة والقدرة توجب الاستيلاء على الأجساد والعلم يوجب الاستيلاء على الأرواح.

والعلماء على ثلاثة أصناف: العلماء بالله والعلماء بصفات الله والعلماء باحكام الله أمّا العلماء بالله فهم الحكماء الذين قال الله في حقهم: ﴿ يُوْتُونَ الْمِحْمَةُ فَقَدْ أُونِيَ خَيْرًا حَكْمِيرًا ﴾ (٣) وهم المحكمة من يَشَاء ومن يُؤت المحكمة فقد أوني خيرًا حكوثيرًا ﴾ (٣) وهم الأنبياء الذين اصطفاهم الله لدينه ومعرفته ولإرشاد الخلق إلى مصالح معادهم ومعاشهم وليس المراد من الحكماء المتقولين في الجواهر والأعراض وأمّا العلماء بصفات الله فهم أصحاب الأصول وأمّا العلماء بأحكام الله فهم الفقهاء فثبت من هذا التقرير أنّ أكمل من صدق عليه هذه الآية من الخلق

١ ـ انظر: تفسير العياشي، ج ١، ص ٢٧٩، ومجمع البيان، ج ٩، ص ٢٣.

٢ مستدرك الوسائل، ج١٧، ص٢٧٩، ومجمع البيان، ج٩، ص٢٣.

٣ سورة البقرة: ٢٦٩.

محمّد ﷺ وعلى لمنه ثمّ الأمثل فالأمثل.

﴿ وَمَا يُلَقَّنَهَا ﴾ أي: وما يلقى هذه الفعلة والحالة وهي دفع السيئة بالحسنة ﴿ إِلَّا الَّذِينَ مَسَبُوا ﴾ على كظم الغيظ واحتمال المكروه وصبروا في الدنيا على الأذى عن الصادق النا ولا يؤتاها ﴿ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾ أي: ذو نصيب وافر من الرأي والعقل وقيل: إلّا ذو نصيب من الثواب والخير والجنّة.

أقول: إنّ من آتاه الله قريحة قويّة ونصاباً وافياً من العلوم في القرآن عرف أنّه سبحانه كيف علّم نبيّه في إقامة الدعوة وآداب المناظرة.

وجمع في الآية طريق السلوك مع النفوس القاصرة والجدل في إثبات حجج الحقّ وكيف أدّب نبيّه بمكارم الأخلاق.

وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيَطَانِ نَزَعٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيثُ الْ وَالشَّمْنِ وَلَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن وَالشَّمْن وَالْقَمَرُ لَا شَيْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا

١ ـ الكافي، ج٢، ص٢١٧، والاختصاص، ص٢٥.

لِلْفَمَرِ وَاسْجُدُواْ لِلَّهِ الّذِى خَلْفَهُنَ إِن كُنتُمْ إِنَّاهُ فَعْبُدُونَ ﴿ اللَّهِ وَالْمَهُ وَهُمْ لَا فَإِن اَسْتَحَرُواْ فَاللَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِالَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَمُونَ ۗ ﴿ وَمِن مَاينِهِ النَّكَ تَرَى الأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا أَنزَلَنَا عَلَيْهَا الْمَاتُهُ الْمُعْنَى الْمَوْقَ إِنَّهُ عَلَى كُلَّ مَنْ وَقِيرً ﴿ إِنَّ الْمَاتُهُ الْمُعْنَى الْمَوْقَ إِنَّهُ عَلَى كُلَّ مَنْ وَقِيرً ﴿ آ اللَّهِ اللَّهُ إِنَّهُ عَلَى كُلَّ مَنْ وَقِيرً ﴿ آ إِنَّ اللَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي مَالِئِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْناً أَلْمَن يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرً أَمْ مَن يَأْتِي اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ أَلَى يَلْقَى فِي النَّارِ خَيْرً أَمْ مَن يَأْتِي اللَّذِينَ يُلْقِيلُ فِي النَّارِ خَيْرً أَمْ مَن يَأْتِينَ كُفُرُوا اللَّذِينَ كُفُرُوا مَا شِنْتُمْ إِنَّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ بَصِيرً ﴿ آ إِنَّ الَّذِينَ كُفُرُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّذِينَ كُفُرُوا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

النزغ شبة النخس والشيطان ينزغ الإنسان وينخسه ويبعثه على ما لا ينبغي. أي: وإن صرفك عما شرعت من الدفع بالتي هي أحسن ﴿ فَاسْتَعِذْ بِاللّهِ عَمَى شَرّه ولا تطعه وامض على شأنك واطلب الاعتصام من شرّه بالله ﴿ إِنَّهُ. هُوَ السَّمِيعُ ﴾ بأقوالكم ﴿ الْعَلِيمُ ﴾ بنيّاتكم.

ثم ذكر دلائل التوحيد بقوله: ﴿ وَمِنْ مَايَنتِهِ ﴾ وحججه الدالة على توحيده وصفاته التي باين خلقه بها ﴿ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ ﴾ بذهاب الشمس عن بسيط الأرض وبطلوعها على وجهها على وجه مستقر ونظام مستمر ﴿ وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ ﴾ وما اختصا به من النور وظهر فيهما من التدبير والتسيير والتصرف في العالم.

﴿ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمِنُ وَلَا لِلْقَمَرِ ﴾ وإن كان فيها منافع كثيرة لأنهما ليسا بخالقين ﴿ وَأَسْجُدُوا لِلْهِ اللَّذِي خَلَقَهُرَ ﴾ وأنشاهن وإنّما قال: ﴿ خَلَقَهُرَ ﴾ لأن الضمير يرجع إلى الآيات لأنه قال: ومن آياته هذه الأشياء، والضمير راجع إلى الليل والنهار والشمس والقمر وحكم جماعة ما يعقل حكم الأنثى يقال للأقلام: بريتها وبريّتهن. وإنّما قال: ﴿ إِن كُنتُمْ إِيّاةٌ تَعْبُدُوكَ ﴾ لأن

﴿ فَإِنِ ٱسۡتَحَـَّـُمُوا ﴾ عن توجيه العبادة إلى الله وحده ﴿ فَالَّذِينَ عِنــَــُ
رَبِكَ ﴾ وهم الملائكة ﴿ يُسَيِّبُحُونَ لَهُۥ بِالنَّبِلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْفَتُونَ ﴾ أي: لا
يملُون ولا يفترون ولا ينفكُون عن العبادة والتسبيح لحظة واحدة.

والمشبّهة تمستكوا بظاهر الآية بقوله: ﴿عِندَ رَبِّكَ ﴾ على إثبات المكان والجهة لله تعالى. والجواب أنّه قال: عند الملك من الجند كذا وكذا ولا يراد به قرب المكان فكذا هاهنا ويقال: عند الشافعي لا يقتل المسلم بالذمّي. وكذا استدل بعض بهذه الآية بأن الملك أفضل من البشر وهو استدلال الأعلى على حال الأدون. والجواب عدم تسليم الأعلويّة أولا ثم داعية الترك في البشر وليس داعية الترك في العبادة في الملك.

﴿ وَمِن مَا يَنْهِ عِهِ أَي: من الأدلة الدالة على ربوبيته ﴿ أَلْكَ تَرَى الأَرْضَ خَنْهُمَةً ﴾ غبراء دارسة متهشمة حالها حال المتواضع وقيل: المراد إنها ميتة بابسة لا نبات فيها قال الأزهري: إذا يبست الأرض ولم تمطر قيل: قد خشعت ﴿ فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاتُ الْمَاتِ وارتفعت قبل أن تنب ﴿ وَرَبَتْ ﴾ بكثرة ربعها وانتفخت. ﴿ إِنَّ الَّذِي آهِاهَا لَمُتِي الْمَوْقَ ﴾ يعني: إن القادر على إحياء الأرض بعد موتها هو القادر على إحياء هذه الأجساد

١ ـ مجمع البيان، ج٩، ص ٢٥، وتفسير الصافي، ج٦، ص ٣٤١.

بعد موتها وإنّه عَن كُلِ مَتَ وَ فَيرً كُ لأن عودة التأليف والتركيب إلى تلك الأجزاء المتفرقة المحفوظة في علم الله ممكن لذاته والله قادر على جميع الممكنات فوجب أن يكون قادرا على إعادة الحياة والقدرة والعقل والفهم إلى تلك الأجزاء وقد أخبر سبحانه بوقوعها فوجب وقوعها وهذا هو الدليل الأصلي في العماد. قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي مَاينَا لا يَخْفُونَ عَلَيْناً ﴾ الأصلي في العماد. قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي مَاينَا لا يخفون علينا بأشخاصهم وأقوالهم وأفوالهم وأفعالهم وقيل: المراد من الإلحاد في الآيات تبديلهم ذلك ووضعه في غير موضعه وتحريف دلائل التوحيد من الآيات وترك الاستدلال بها.

ثمّ قال سبحانه على وجه الإنكار والتهجين لهم: ﴿ أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي النَّارِ مثل أبي خَبِرُ أَمْ مَن يَأْتِينَ مَالِمَنَا يَوْمَ الْقِينَمَةِ ﴾ أي: إن الملحد الذي يلقى في النار مثل أبي جهل خير والذي يأتي آمنا يوم القيامة رسول الله، قال عكرمة: هو عمّار بن ياسر والصحيح أنه على العموم من المؤمن والكافر. ﴿ أَعْمَلُواْ مَا شِنْتُمْ ﴾ اللفظ الأمر ومعناه الوعيد أي: إذا علمتم أنهما لا يستويان قال أمير المؤمنين الناه: افليختر كل واحد منكم لنفسه ما شاء من الأمرين فإنّ العاقل لا يختار الإلقاء في العار فإذا لم يختر ذلك فلا بد أن يؤمن بالآيات ﴿ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرً ﴾ وعالم بأعمالكم».

ثم قال متهجنا لهم: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كُفَرُواْ مِالذِكْمِ ﴾ الذي هو القرآن ﴿ لَمَّا اللّهُمْ ﴾ أي: حين جاءهم ثم أخبر سبحانه في وصف الذكر وترك خبر ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كُفَرُواْ مِالذِكْمِ ﴾ يجازون بكفرهم ونحو ذلك وقيل: إن خبره: ﴿ أَوْلَتَهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴾ ﴿ وَإِنَّهُ لَكِنَتُ عَزِيزٌ ﴾ الضمير في وإنّه واجع إلى الذكر والقرآن أي: إنّه يجب أن يعز ويجل لأنه لا يقدر أحد من العباد أن يأتي بمثله وعزيز بإعزاز اللّه إيّاه إذ حفظه من التغيير والتبديل وجعله اللّه على أنم الصفات في الإحكام.

و﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ مَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ. ﴿ وَقِيلَ: في هذا المعنى أقوال: أحدها: إن الباطل الشيطان أي: لا يقدر الشيطان أن ينقص منه حقّا أو يزيد فيه باطلا.

وثانيها: أنّه لا يأتيه ما يبطله من بين يديه أي: من الكتب الّتي قبله ولا من خلفه أي: لا يجيء من بعده كتاب ينسخه.

وثالثها: أنّه ليس في أخباره عمّا مضى باطل ولا في أخباره عمّا يكون في المستقبل باطل بل أخباره كلّها موافقة لمخبراتها وهو المرويّ عن الصادق والباقر اللّيالية(١).

ورابعها: لا يأتيه الباطل من أول تنزيل ولا من آخره.

وخامسها: لا يأتيه الباطل من جهة من الجهات فلا تناقض في ألفاظه ولا يعارض ولا يزاد فيه ولا يغيّر بل هو محفوظ حجّة على المكلّفين إلى يوم القيامة.

﴿ تَنزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ جَمِيلٍ ﴾ أي: هو تنزيل من حكيم عالم بوجوه الحكمة والمصالح حميد مستحق للحمد على خلقه بالإنعام عليهم، والقرآن هو من أعظم نعمه فاستحق به الحمد والشكر.

مَّا يُعَالُ اللَّهُ إِلَّا مَا فَدْ قِيلَ لِلرُسُلِ مِن فَبَلِكُ إِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَغْفِرُو وَدُو عِفَالٍ أَلِيدٍ (آ) وَلَوْ جَعَلْنَهُ فُرُهَانَ أَجْمِينًا لَقَالُوا لَوْلَا فُعِيلَتْ مَاكِنُهُ مُّ عَلَيْهِ مُو اللَّذِينَ مَامَنُوا هُدُى وَشِفَكَا أَوْلا فُعِيلَةُ وَالَّذِينَ لَا مُخْمِينًا وَعَرَفَ اللَّذِينَ مَامَنُوا هُدُى وَشِفَكَا أَوْ وَالَّذِينَ لَا مُؤْمِنَ عَلَيْهِمْ عَمَّى أُولَاتِهِكَ بُنَادَوْنَ مِن مَكَانِ مُوسَى الْكِشَهُ عَمَّى أُولَاتِهِكَ بُنَادَوْنَ مِن مَكَانِ مَن مَيلِ اللَّهُ مَا مُؤْمِنَ وَلَوْلاً حَلِيمَةً مَن وَلِكَ اللَّهُ مُولِيلٍ (آ) وَلَقَدْ مَالِينَا مُوسَى الْكِشَهُ فَا يَعْمَلُونَ فِيهُ وَلَوْلاً حَلِيمَةً مَيلِهِ اللَّهُ مُن وَيَقَلَ مَا مَن وَيَكَ لَعُمِن بَيْنَهُمْ فَا إِنْهُمْ لَغِي شَاتِي مِنْهُ مُريلٍ (آ) مَنْ فَن مَن وَيَكَ لَعُمِن بَيْنَهُمْ فَإِنْهُمْ لَغِي شَاتِي مِنْهُ مُريلٍ (آ) مَنْ فَا فَعْنِي بَيْنَهُمْ فَإِنْهُمْ لَغِي شَاتِي مِنْهُ مُريلٍ (آ)

١- مجمع البيان، ج ٩، ص ٢٧، وتفسير الصافي، ج٢، ص ٣٤٣.

ثم عزى نبية على تكذيبهم فقال: ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ ﴾ أي: ما يقول هؤلاء الكفّار لك ﴿ إِلَّا مَا قَدْ فِيلَ ﴾ للأنبياء قبلك من الجحد والتكذيب لنبوتهم وقيل: المعنى ما يقول الله لك ﴿ إِلَّا مَا قَدْ ﴾ قاله ﴿ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾ وهو الأمر بالتوحيد ولزوم طاعته فهذا القرآن موافق لما قبله من الكتب وقيل: معناه ما حكاه بعده وهو ﴿ إِنَّ رَبِّكَ لَنُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ ﴾ فيكون على جهة الوعد لمن آمن والوعيد لمن كفر فمن الحق أن يرجوه أهل طاعته ويخافه أهل معصيته.

﴿ وَلَوْ جَمَلْنَهُ مُورَالًا أَجْمِيًا ﴾ أي: إنّا لو أنزلنا هذا القرآن بلغة العجم لكان لهم أن يقولوا كيف أرسلت الكلام العجمي إلى القوم العرب ويصح لهم فرضا أن يقولوا: قلوبنا في أكنة ممّا تدعونا إليه وفي آذاننا وقر لأنّا لا نفهمه ولا نجيط بمعناه ﴿ لَقَالُوا لَوْلا فُوسَلَتَ مَايَنتُهُ ﴾ أي: هلّا تبيّنت عباراته بلسان العرب حتى نفهمه. ﴿ مَا جَمِي وَمَوَى ﴾ أي: كتاب أعجمي ونبي عربي وهذا العرب حتى نفهمه. ﴿ مَا جَمَي وَكَانُوا يقولون المنزل عليه عربي والمنزل أعجمي وكان ذلك أشلا لتكذيبهم وكان بزعمهم لهم عذرا لعدم قبولهم. وتسمّي وكان ذلك أشلا لتكذيبهم وكان بزعمهم لهم عذرا لعدم قبولهم. وتسمّي العرب من لم يبيّن كلامه من أيّ صنف كان من الناس: أعجم وقال أبو علي: الأعجمي الذي لا يفصح في كلامه من العرب كان أو من العجم قالوا اذياد الأعجم، لأفة كانت في لسانه وكان عربيًا وقالوا: صلاة النهار عجماء أي: تخفى فيها القراءة ولا تبيّن.

وبالجملة بين الله إنّه أنزل الكتاب بلغتهم وأرسل الرسول من عشيرتهم ليكون أبلغ في الحجّة وأقلع للمعذرة. ﴿قُلّ ﴾ يا محمّد: ﴿مُوّ ﴾ أي: القرآن ولا للبغون أبلغ في الحجّة وأقلع للمعذرة وقل كالله وليفكآه كالله المقلوب من كل ريب وشبهة وسمّي اليقين شفاء كما سمّي الشك مرضاً كما قال سبحانه: ﴿وَنِهُ مُرَثِّ ﴾ ثقل وصمم عن فَلُوبِهِم مَرَثِ ﴾ ثقل وصمم عن

ا\_سورة البقرة: ١٠. وسورة المائدة: ٥٣ و....

سماعه فلا ينتفعون به فكأنهم صم عنه ﴿وَهُو عَلَيْهِم عَمَى ﴾ وعميت قلوبهم عنه لأنهم لما ضلّوا عنه وجازوا عن تدبّر القرآن فكأنّه عمي لهم ﴿ أَوْلَتِهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانِم بَعِيدٍ ﴾ أي: إنّهم لا يسمعون ولا يفهمون كما أن من دعي من مكان بعيد لم يسمع ولم يفهم لبعد أفهامهم وشدة اعتراضهم وبعد قلوبهم عنه.

والغرض من البيان في الآية تمثيل لهم في عدم قبولهم واستماعهم للقرآن بمن ينادي من مسافة نائية لا يكاد يسمع من مثلها الأصوات.

وَلَقَد مَالَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ ﴾ أي: التوراة وَقَامَتُلِفَ فِيهِ ﴾ لأنه آمن به قوم وكذب به آخرون وهذه تسلية للنبي والله عن جحود قومه له وإنكار نبوته بأن الاختلاف في شأن الكتب عادة قديمة للأمم غير مختص بقومك. وَوَلَوْلا حَكِلِمة سَبَقَت مِن رَبِكَ ﴾ في حق امتك المكذبة وهي العدة بتأخير عذابهم والفصل بينهم وبين المؤمنين يوم القيامة حيث قال سبحانه: ﴿ بَل السّاعَةُ مَوْمِدُهُم ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلَلِكِن يُوَخِرُهُم إِلَىٰ أَمَل مُسَكَى ﴾ وأن وعذابهم وأنت فيهم ﴿ لَلْهُونِي بَيْنَهُم ﴾ أي: لحكم باستيصالهم وعذابهم ﴿ وَلِنَهُ مَلْ يَنْهُم مُوبِي ﴾ أي: إن قومك لفي شك مما ذكرناه وعذابهم وهو أفظع الشك. والضمير في ﴿ وَتَنْهُ مُ راجع إلى القرآن.

مَّنْ عَيلَ مَنلِمًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَلَةً فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِظَلَامِ لِلْعَبِيدِ الْ إِلَيْهِ بُرَدُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَمَا تَخْرُجُ مِن ثَمَرَتِ مِنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْيلُ مِنْ أَنْفَى وَلَا نَصْنُعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَمَا تَخْرُجُ مِن ثَمَرَتِ مِنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْيلُ مِنْ أَنْفَى وَلَا نَصْنُعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَيَوْمَ بُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَابِهِ فَالْوَا مَا ذَنْكَ مَا مِنَا مِن شَهِيدٍ اللهِ وَصَلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا بَدْعُونَ مِن قَبْلُ وَظَنُوا مَا لَمُمْ مِن يَعِيمِ اللهِ لَا بَسَعَمُ الإِنسَانُ مِن دُعَالِهِ الْخَيْرِ وَإِن مَسَّمَ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُ اللهُ الل

١\_سورة القمر: ٤٦.

٢ـ سورة النحل: ٦١.

وَمَا آظُنُ ٱلسَّاعَةَ قَالِهِمَةً وَلَيْنِ رُجِعْتُ إِلَىٰ رَقِىۤ إِنَّ لِى عِندُهُ لَلْحُسْنَىٰ فَلْنُونِ اللهُ عَندُهُ لَلْحُسْنَىٰ فَلْنُونِ اللهِ عَلَيْهِ الْحُسْنَىٰ فَلَنْنِيْنَ اللَّذِينَ كَفَرُوا بِمَا عَمِلُوا وَلَنُذِيقَنَّهُم مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ (آ)

ثم بين حال من عمل صالحا وآمن بالكتب بموجبها فلنفسه يعلمه ونفعه راجع إلى نفسه ﴿ وَمَنّ أَسَاتَه ﴾ ضرره راجع إليه لا لغيره ولا يؤخذ أحد بذنب غيره ﴿ وَمَا رَبُّكَ يِظَلّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ وهذا الكلام على وجه المبالغة في نفي الظلم عن نفسه للعبيد وإنّما قال ذلك مع أنّه سبحانه لا يظلم مثقال ذرة لأن من فعل الظلم وإن قل وهو عالم بقبحه وبأنّه غني عن فعله لكان ظلّاماً كما أنّه لو صدر أمر جزئي من القباحة من شخص كامل شريف لكان ذلك القبيح الجزئي من ذلك الشريف كثيرا وعظيما جدًا.

ثمّ بين سبحانه أنّه العالم بوقت القيامة فقال: ﴿ إِلَيْهِ بُرَدُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ النّبي يقع فيها الجزاء للمطيع والعاصي ولما هدّد الكفّار بأن جزاء كلّ أحد يصل إليه يوم القيامة كأن سائلاً يقول: ومتى يكون ذلك اليوم للجزاء فقال: لا سبيل للخلق إلى معرفة ذلك الوقت إليه يرد ذلك العلم.

ثمّ مثّل من علمه بمثالين فقال: ﴿ وَمَا تَغْرُجُ مِن نَمَرَتِ ﴾ وإفراد الشمرة يدلّ على الكثرة واستغنى به عن الجمع أي: عمّا يخرج ثمرة من أوعيتها وعلقها، والأكمام جمع كم وكم جمع كمّه وهي الكفريّ. ﴿ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَصْمَلُ أَنْنَى من حمل ذكرا وَلَا تَضَمُعُ إِلّا بِعِلْمِهِ. ﴾ هذا هو المثال الثاني أي: لا تحمل أنثى من حمل ذكرا كان أم أنثى إلّا في الوقت الذي علم سبحانه أنّها تحمل فيه فيعلم قدر الثمار وكيفيتها وأجزاءها وطعومها وروائحها ويعلم ما في بطون الحبالى وكيفية انتقالها حالا بعد حال وأنّه عالم بالجزئيّات.

﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ ﴾ أي: ينادي الله المشركين ﴿ أَيْنَ شُرَكَآهِى ﴾ في قولكم وزعمكم ﴿ قَالُوا مَاذَنَاكَ مَا مِثَنَا مِن شَهِيدٍ ﴾ أي: يتبرّءون يومئذ من أن يكون مع الله شريك قال ابن عبّاس: ﴿ مَاذَنَاكَ ﴾ أي: أسمعناك كقوله: ﴿ وَأَذِنَتْ

الرَبِّا وَحُقَّتُ كُلُّ الله المعنى سمعت أي: أعلمناك ما من أحد منا يشهد لهم بالشركة الذ تبرأنا عنهم لمنا عاينا الحال، أو المعنى إنّه ما منا من يشاهد الشركاء لأنّهم ضلوا عنا وضلّت عنهم آلهتهم لا يبصرونها وقيل: المعنى أنّك علمت من قلوبنا وعقائدنا الآن أنّا لا نشهد تلك الشهادة الباطلة بالشركة لأنّه إذا علمه من نفوسهم فكأنّهم أعلموه أو المعنى الإنشاء لا الإخبار بما قد كان قبل ذلك.

وَضَلَ عَنْهُم مّا كَانُوا يَدْعُونَ ﴾ أي: يعبدون ومن قبل ﴾ وظهر عدم نفعهم فكان حضورهم كغيبتهم ووَظَنُوا مَا لَهُم مِن يَجِيمِن ﴾ فبطل عنهم ما كانوا أملوه من أصنامهم وعلموا وتيقنوا أن لا مخلص من عذاب الله وقد يعبر بالظن عن اليقين فيما طريقه الخبر دون العيان وقيل: ظنّوا أولا ثم أيقنوا أنه لا محيص لهم عن النار. ثم بين سبحانه حال الإنسان وقيل: المراد الإنسان في الآية الكافر وهو متبدل الأحوال متغير المنهج فإن أحسن بخير ونعمة انتفخ وتعظّم وإن أحسن ببلاء ومحنة ذبل وتصغر كما قيل في المثل: هو كالقرلى إن رأى خيرا تدلّى وإن رأى شراً تولّى، فقال سبحانه:

وَلَا يَسَتُمُ ٱلْإِنْسَنُ مِن دُعَلَهِ ٱلْخَيْرِ وَإِن مَّسَّهُ ٱلثَّرُ فَيَتُوسٌ قَنُوطٌ ﴾ أي: إنه في حال الإقبال ومجيء المراد لا ينتهي قط إلى درجة إلّا ويطلب الزيادة عليها ويطمع بالفوز بها وبأكثر منها وفي حال الإدبار والحرمان يصبر آيسا قانطاً والحاصل إنّه لا يزال يسأل الخير الّذي هو المال والغنى والصحة والولد وإن مسته الشر أي: الشدة والفقر فهو شديد اليأس قنوط من الرحمة ومن إجابة الدعاء وقيل: القنوط سيّئ الظنّ برته.

﴿ وَلَيْنَ أَذَقَنَهُ رَحْمَةً مِنَا ﴾ أي: خيرا وعافية وغنى ﴿ مِنْ بَعْدِ ضَرَّاةً مَسَّنَهُ لَيَقُولَنَ هَذَا لِي ﴾ أي: هذا بعملي ومحقوق به وقيل: هذا لي أبدا دائما ﴿ وَمَا لَخُولَنَ هَذَا لِي أَبِدا دائما ﴿ وَمَا الْمُونَ لَيْحِمْتُ إِلَىٰ رَقِتَ ﴾ أي: لست على يقين أظُنُ السّاعَة فَآيِمَة ﴾ أي: كائنة ﴿ وَلَهِن رُحِمْتُ إِلَىٰ رَقِت ﴾ أي: لست على يقين من البعث ورددت في القيامة من البعث ورددت في القيامة

١ ـ سورة الانشقاق: ٢ و٥.

﴿ إِنَّ لِى عِندَهُ لَلْحُسُنَى ﴾ أي: الحالة الحسنة وهي الجنّة أي: سيعطين في الآخرة مثل ما أعطيت في الدنيا. ثم هدد سبحانه من هذه صفته أن قال: ﴿ فَلَتُنَيِّئُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِمَا عَمِلُوا ﴾ أي: لنقفنهم يوم القيامة على مساوي أعمالهم وعقائدهم ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ شديد متراكم.

وَإِذَا أَنْهَمْنَا عَلَى الْإِنْسُنِ أَعْرَضَ وَنَنَا بِجَانِهِ وَإِذَا مَسَهُ النَّمَّرُ فَذُو دُعَاتُهِ عَرِيضِ

(اللهُ قُلَ أَرَهَ يَشَعُ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللّهِ ثُمَّ كَغَرْثُم بِهِ. مَنَ أَضَلُ مِنَنَ مُو فِي شَفَاقِ بَعِيدٍ (اللهُ سَنُرِيهِم مَايَنِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِم مَقَى بَنَبَيْنَ لَهُمْ أَنَهُ الْمُقُ أَوْلَمْ يَكُفِ بِرَقِكَ أَنَهُ عَلَى كُلِ ثَقَ وِشَهِيدُ (اللهُ آلَا إِنَّهُمْ فَي مِرْبَةِ مِن لِقَالِهِ رَبِهِمُ أَلَا إِنَّهُ بِكُلِ ثَقَ وَ غُمِيطًا (اللهُ اللهُ الله

ثم أخبر عن حال الإنسان الذي تقدم ذكره فقال: ﴿ وَلِذًا آثَمَنَا عَلَ ٱلإِنسَنِ الْمَرَضَ ﴾ عن الشكر ﴿ وَنَكَ ﴾ وصرف وجهه وتجبّر عن الاعتراف بنعم الله ومن قرأ «ناء» فمقلوب «نائي» كقول الشاعر: «أقول وقد ناءت به غربة النوى» ﴿ وَلِفَا مُسَنَّهُ الشَّرُ ﴾ أي: الفقر أو المرض والشدة فهو [ذو دُعاء عريض] كثير وإنّما قال: ﴿ عَرَضِي ﴾ ولم يقل: طويل الأنه أبلغ فإن العرض يدل على الطول والطول الايدل على العرض اذ قد يصح طويل والاعرض له والا يصح عريض والا طول له فإن العرض الانبساط في خلاف جهة الطول والطول الامتداد في أيّ جهة كان وحاصل المعنى أن الكافر سيّال ربّه بالتضرّع أن يكشف ما به من الضرّ والبلاء ويعرض عن الدعاء في الرخاء والنعمة والخصب. ﴿ قُلَ أَرْهَيْتُمْ إِن كان القرآن من عند الله ثم كفرتم به فبتقدير قل يكون صحيحاً يكون دفعكم وإصراركم في عدم قبوله مع تعاضد موجبات أن يكون صحيحاً يكون دفعكم وإصراركم في عدم قبوله مع تعاضد موجبات الإيمان به ﴿ مَنْ أَصَلُ مِتَنْ مُو فِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ﴾ أي: من أضل منكم فوضع الموصول موضع الضمير تعليلاً لمزيد ضلالهم.

﴿ سَنُرِيهِمْ مَايَنِنَا فِي آلَافَاقِ وَفِى أَنفُسِمْ ﴾ الأفق ناحية من نواحي الأرض وكذلك آفاق السماء نواحيها وأطرافها والمراد من آيات الآفاق الآيات الفلكية والكوكبية وآيات الليل والنهار والأضواء والاضلال وعالم العناصر الأربعة، قال ابن عبّاس: ﴿ فِي ٱلْافَاقِ ﴾ أي: منازل الأمم المخالية وآثارهم ﴿ وَفِي اَنفُسِمٌ ﴾ يوم بدر وقيل: في الآفاق ما يفتح الله له من القرى ﴿ وَفِي انفُسِمٍ مَا فَتَح مَكَة وقيل: ﴿ وَفِي أَنفُسِمٌ ﴾ المراد ما دبر سبحانه من لطيف صنعه وبديع حكمته في تكوين الأجنة في ظلمات الأرحام والتركيبات الغريبة.

﴿ حَقَىٰ يَنَبَيْنَ لَهُمْ أَنَهُ أَلَمَى ﴾ أي: يظهر أن تعالى الحق ونربهم في هذه الدلائل مرة بعد اخرى إلى أن تزول الشبهات عن قلوبهم ويحصل فيها الجزم والقطع بوجود الإله القادر. فإن قيل: أن كلمة ﴿ سَنُرِيهِمْ ﴾ يقتضي إنه تعالى ما اطلعهم على تلك الآيات إلى الآن وسيطلعهم عليها بعد ذلك والآيات الموجودة في العالم الأعلى والأسفل قد كان الله اطلعهم عليها قبل ذلك.

فالجواب أن القوم وإن كانوا قد رأوا هذه الأشياء العجيبة إلّا أن عجائبها مما لا نهاية لها فهو تعالى يطّلعهم على تلك العجائب زماناً فزماناً وكلّما يزداد المتأمّل في هذا التركيب يزداد وقوفا فصح هذا الكلام. ﴿ أَوَلَمْ يَكُونَ بِرَبِكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيّو شَهِيدً ﴾ والمعنى أولم يكفهم أن ربّك شهيد على الأشياء ومحقق لكلّ شيء وقوله: ﴿ يَرَبِكَ ﴾ في موضع الرفع على الفاعليّة أو البدليّة وقيل: المعنى أولم يكف ربّك شاهداً أن القرآن من عند الله.

﴿ أَلَا إِنَّهُمْ فِي مِرْتِهُ مِن لِقَلَهِ رَبِهِمْ ﴾ ﴿ أَلَا ﴾ كلمة تنبيه وتأكيد بأن الكفّار في شك من لقاء ربّهم وعقابه أي: في شك من مجازاة ربّهم ﴿ آلَا إِنَّهُ ﴾ تعالى ﴿ بِكُلِّ ثَقَ و ﴾ محيط أي: أحاط علمه بكلّ شيء فلا يخفى عليه شيء. تمت السورة بعون الله.

انتهى الجزء التاسع ويتلوه العاشر إن شاء الله.

## فهرس الأحاديث

(†)

| عطيت خساولا أقول فخرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | YAY        | إنا وقعت في قراءة الحوامهم وقعت في روضات بمثات أتأنّى                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| لَهُ عزوجان حامل العرش والسماوات والأرض و ما بينهما ٢٧٠ الله عزوم المنافرة والعشي ٢٠٠ الله عند يؤمر به إلى النار فإذا المربه التفت فيقول الحبّار ٢٠١ الله عند يؤمر به إلى النار فإذا المربه التفت فيقول الحبّار ٢٠١ الله الناس في الصلاة شوابا أبعدها إليها عشى المنافرة الناس في الصلاة شوابا أبعدها إليها عشى الله المسئلة التقيّة والسبّعة الإذاعة المنافقة ال |            |                                                                                     |
| نَّ أَحدكم إذا مات عرض عليه مقعده بالغداة والعشي  وَ آخر عبد يؤمر به إلى النار فإذا امر به التغت فيقول الجبّار  و أشد الناس حسرة يوم القيامة الذين وصفوا العدل فم خالفوه  و أعظم الناس في الصلاة شوابا أبعدها إليها عشى  و أطلسنة التقيّة والسيّعة الإناعة  و الشيطان عرض في ليفسد علي الصلاة فأمكنني اللّه منه فدفعته  و الشيطان عرض في ليفسد علي الصلاة فأمكنني اللّه منه فدفعته  و الشيطان عرض في ليفسد علي الصلاة فأمكنني اللّه منه فدفعته  و الله تمالى خلق الأرض يوم الأحدو الإثنين وخلق الجبال يوم الثلثاء  و الله عند طق عبده إن خيرا فخير و إن شرّا فشر  و الله كتب خطوتكم و يثيبكم عليه فألزموا بيوتكم  و الله يأم داود إذا مات بعلها أو قتل لا تترقع بعده أبنا  و النيمان أمر الشياطين فعملوا له قبّة من قواري  و المناسل المر الشياطين فعملوا له قبّة من قواري  و المناسل المراسلة المقريع من معاخسة منها في القرآن  و المناسل المالمة شي عشر امعاخسة منها في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |                                                                                     |
| <ul> <li>آخر عبد يؤمر به إلى النار فإذا امر به التفت فيقول الحبّار</li> <li>آشد الناس حسرة يوم القيامة الذين وصفوا العدل فم خالفوه</li> <li>أعظم الناس في الصلاة ثوابا أبعدها إليها عشى</li> <li>أملسنة التقيّة والسيّئة الإناعة</li> <li>ألسيطان عرض في ليفسد علي الصلاة فأمكني اللّه منه فدفعته</li> <li>ألله تعالى أنزل عزائم الشرائع و آيات الفرائض في أو قات مختلفة</li> <li>ألله تعالى خلق الأرض يوم الأحدو الإثنين وخلق الجبال يوم الثلثاء</li> <li>ألله عند وجل أعطى التأثين ثلاث خصال</li> <li>ألله عند وجل أعطى التأثين ثلاث خصال</li> <li>ألله وعدد في المكالا ينبغي لأحد من بعدي سخر في الربح</li> <li>ألله وهب في ملكالا ينبغي لأحد من بعدي سخر في الربح</li> <li>ألله وهب في ملكالا ينبغي لأحد من بعدي سخر في الربح</li> <li>ألله يتنام داود إذا مات بعلها أو قتل لا تتزوج بعده أبنا</li> <li>أل الشياطين فعملوا له قبة من قواري</li> <li>أرسول الله الشياع عشر امها خسد منها في القرآن</li> <li>أرسول الله الثي عشر امها خسد منها في القرآن</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |                                                                                     |
| نَّ أَصْدُ الناس حسرة يوم القيامة الذين وصفوا العدل فم خالفوه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |                                                                                     |
| نَّالَمُ المَّالَّانِ الْمُلِّالِيَّةُ وَالْسَيَّةُ الْإِنْاعَةُ الْمِلْانَا الْمُلْمُ الْمُلْلِانَا الْمُلْمُ الْمُلْلِانَا الْمُلْمِ الْمُلْلِانَا الْمُلْلِانَا الْمُلْمُ الْمُلْلِانَا الْمُلْلِانَا الْمُلْلِانَ الْمُلْلِانَ الْمُلْلِانَ الْمُلْلِانِ الْمُلْلِانِ الْمُلْلِلِيْنِ الْمُلْلِانِ الْمُلْلِلِيْنِ الْمُلِّلِيْنِ الْمُلْلِلِيْنِ الْمُلْلِلْلِيْنِ الْمُلْلِلِيْنِ الْمُلْلِلْلِيلِيْنِ الْمُلْلِلِيلِيْنِ الْمُلْلِلِيلِيْنِ الْمُلْلِيلِيْنِ الْمُلْلِلِيلِيْنِ الْمُلْلِلِيلِيْنِ الْمُلْلِلْلِيلِيلِيْنِ الْمُلْلِلِيلِيْنِ الْمُلْلِلِيلِيلِيلِيْنِ الْمُلْلِلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |                                                                                     |
| را المسنة التقيّة والسيّعة الإذاعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |                                                                                     |
| ن الله تعالى الراعزة من المسلاة فأمكني الله منه فدفعته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Y3A        | إنَّ الحسنة التقيَّة والسبَّعة الإناعة                                              |
| نّ اللّه تعالى أنزل عزائم الشرائع وآيات الفرائض في أوقات مختلفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            | إنّ الشيطان عرض في ليفسد على الصلاة فأمكنني اللّه منه فدفعته                        |
| نّ اللّه تعالى خلق الأرض يوم الأحدو الإثنين وخلق الجبال يوم الثلثاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            | إنّ اللّه تعالى أنزل عزائم الشرائع وآيات الغرائض في أوقات مختلفة                    |
| نّ اللّه عند ظنّ عبده إن خيرافخير و إن شرّافشرّ الله عند ظنّ عبده إن خيرافخير و إن شرّافشرّ الله وهب لي ملكا لا ينبغي لأحد من بعدي سخر لي الربح الله يكتب خطوتكم و يثيبكم عليه فألزموا بيوتكم الله يكتب خطوتكم و يثيبكم عليه فألزموا بيوتكم الله أنه أنه أنه أنه أنه أنه الله المنافق الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            | إنَّ اللَّه تعالى خلق الأرض يوم الأحدو الإثنين وخلق الجبال يوم الثلثاء              |
| نَّ اللَّه عند ظنَّ عبده إن خيرافخير وإن شرّافشر الله عند ظنَّ عبده إن خيرافخير وإن شرّافشر الله عند طلق عبده الله على الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | T40        | إنَّ اللَّه عزَّ وجلَّ أعطى الناتبين ثلاث خصال                                      |
| نَّ اللَّه وهب لِي ملكالا ينبغي لأحد من بعدي سخر لي الربح  اللَّه يكتب خطوتكم ويثيبكم عليه فألزموا بيوتكم  اللَّه أيّام داود إذا مات بعلها أو قتل لا تتزوّج بعده أبدا  الله الله المناطين فعملوا له قبّة من قوارير  السليمان أمر الشياطين فعملوا له قبّة من قوارير  المناطلب لما حفر بثر زمزم نذر لله لثن سهل الله له أمرها ليذبحن أحدولده  الله النّي عشر امعا خسة منها في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            | a a                                                                                 |
| نَّ اللَّه يكتب خطوتكم ويثيبكم عليه فألزموا بيوتكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            | <b>.</b> .                                                                          |
| نَّ سليمان أمر الشياطين فعملوالدقيَّة من قوارير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11         | إِنَّ اللَّه يكتب خطوتكم ويثيبكم عليه فألزموا بيوتكم                                |
| نَّ سليمان أمر الشياطين فعملوالدقيَّة من قوارير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>M</b> • | إنَّ المرأة في أيَّام داود إذا مات بعلها أو قتل الا تتزوَّج بعده أبدا               |
| نَ لرسول اللَّه الذي عشر احما خسة منها في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | به۲۰۱      | إذَّ عبد المطلب لما حفر بثر زمزم نذر للَّه لئن سهل اللَّه له أمرها ليذبحنَّ أحدولًا |
| نَّ لَكُلُّ شِيءَ قَلِباً وَقُلْبِ القرآنِيسِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۸۳         | إنّ لرسول اللّه التي عشر امما خسة منها في القرآن                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | AY         | نَّ لَكُلُّ شِيءَ قَلْبِالْ قَلْبِ القَرْآنِيسِ                                     |

| 11                                           | لكل قول مصدّ قامن عسل يصدّ قه أو يكذّبه                                 |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
|                                              | لله ملائكة يسقطون الفنوب عن ظهور شيعتنا                                 |
|                                              | ابن الذبيحين                                                            |
|                                              | يــــ<br>واللّهالإمام المبين ابيّن الحقّ من الباطل وورثته من رسول اللّه |
|                                              | بقي أيّوب في البلاء ثمان عشرة سنة                                       |
| , +                                          | _                                                                       |
| ٦                                            | •                                                                       |
|                                              | ,                                                                       |
| . <b>m</b>                                   | (ب)<br>ماده آده الاحداث مالا                                            |
| 1                                            | يمسك الله السماوات والأرض أن تزولا                                      |
| •                                            | (ت)                                                                     |
| 4                                            | نهَة من ديني ودين آباتي ولا دين لن لا تقهّة له                          |
|                                              | ( <del>**</del> )                                                       |
| <b>(                                    </b> | رب)<br>بجر الأسوديمين اللّه في الأرض                                    |
| ·                                            | ئىمنفىح جهنّم                                                           |
|                                              | واميم ديباج القرآن                                                      |
|                                              | واميم ريحان القرآن                                                      |
| ,                                            | •                                                                       |
|                                              | (5)                                                                     |
| ۵٧                                           | احتمان، أربع منها عذاب                                                  |
|                                              | (س)                                                                     |
| A                                            | _                                                                       |
|                                              |                                                                         |
|                                              |                                                                         |
|                                              | (g)                                                                     |
| V •                                          | ابدلله في الحالين حتى بأتيه الهقين                                      |

| فهرس الأحاديث ٢٨١                                                             |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| عجبريّكم من شابًليس له صبوة و عجب ريّكم من ذلكم و قنوطكم                      |  |  |
| علماءاتني كأنبها مبني إسرائيل                                                 |  |  |
| العلماءورثة الأنبياء ٢٧                                                       |  |  |
| عليّ جنباللَّه وحجّة على الحلق                                                |  |  |
| العبرالَّذي أعذر اللَّه فيه إلى ابن آدم ستَّون سنة                            |  |  |
| ( <u>4</u> )                                                                  |  |  |
| كلّ معروف صدقة وما اوتي به الرجل عوضه فهو صدقة                                |  |  |
| (J)                                                                           |  |  |
| لا إله إلَّا اللَّه حصني ومن دخل حصني أمن من عذابي                            |  |  |
| لاتتفكّروا في عظم ربّكم ولكن تفكّروا فيساخلق الله                             |  |  |
| لاتماروا في القرآن فإنّ المراه فيه كفر                                        |  |  |
| لايشفع أحدمن أنبها تدورسله يوم القيامة حتى يأذن الله في الشفاعة إلارسول الله  |  |  |
| لكلاشي. لباب ولمباب القرآن الحوامهم ٢٨٧                                       |  |  |
| ليس من يظنّ باللَّه عزّ وجل خيرا إلّا كان عند ظنّه به                         |  |  |
| (م)                                                                           |  |  |
| مامن أحدمن الأوّلين والآخرين إلا وهو محتاج إلى شفاعة رسول الله                |  |  |
| مامن أحدينام إلّا عرجت نفسه إلى السماء وبقيت روجه في بدنه                     |  |  |
| مامن شيء أفضل عند اللَّه من أن يسأل يطلب ماعنده                               |  |  |
| المسلم من سلم المسلمون من هده و لساقه                                         |  |  |
| من أحب أن يرتع في رياض الجنة فليقرأ الحواميم في صلاة الليل                    |  |  |
| من أراد أن يكتال بالمكمال الأوفى من الأجريوم القهامة فليكن آخر كلامد في مجلسه |  |  |
| من حدّث عنّا بحديث فنحن سائلوه عنه يوما                                       |  |  |
| من دخل المقابر غقرأ سورة يس حُنّف عنهم يومثذ وكان له بعد دمن فيها حسنات       |  |  |
| من سنّ سنّة سيّعة فعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة                 |  |  |
| من عبره الله ستين سنة فقد أعذره الله                                          |  |  |
| من قرأ حيرالسجدة أعطر بعدد كاز حرف منهاعشر حسنات                              |  |  |

| 1 5/ 1      |                                                                                    |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| TET         | من قرأ حم السجدة كانت لدنورايوم القيامة مدّبصره                                    |
| YAA         | من قرأ حماللومن في كل ثلاث غفر اللَّمله ما تقدّم من ننبه و ما تأخّر                |
| Y # 1       | من قرأ سورة الزمر أعطاه اللّه شرف العنيا والآخرة                                   |
| ۲۳۱         | من قرأ سورة الزمر لم يقطع اللّه رجاه و أعطاه ثواب الحالَّة بن الَّذِين خافوا اللّه |
| ۱۲۷ <b></b> | من قرأسورة المسافّات في كلّ يوم جمعة لم يزل محفوظامن كلّ آفة                       |
| o           | من قرأسورة سبأ لم يبق نبيّ ولا رسول إلّا كان له يوم القيامة رفيقاً ومسافحاً        |
| ١٧٣         | من قرأسورة ص أعطى من الأجربون كل حبل سخر اللَّه لمناود حسنات                       |
| ١٧٣         | من قرأسورة ص في ليلة الجمعة اعطى من خير الدنيا والآخرة                             |
|             | من قرأسورة يس يهدوجه الله عزّ وجلّ غفر اللَّه له                                   |
|             | (ن)                                                                                |
| <b>14</b>   | نحن الَّذين اصطفانا اللَّه عزَّ وجلَّ وأورثنا هذا الكتاب فيه تبيان كلَّ شيء        |
| ۲٤٠         | غن الَّذين يعلمون و عدوّنا الَّذين لا يعلمون و شيعتنا أولو الألباب                 |
| ۲۷۰         | غنجنبالله                                                                          |
|             | (و)                                                                                |
| ۲٦          | رِما أَنفق المؤمن من نفقه فعلى الله خلفها بشرط أن لا يبلغ إلى حدّ السرف            |
| ١٢٧         |                                                                                    |
|             | (ي)                                                                                |
| ۳٦١         | ر<br>ينبغى للمؤمن من أن يخاف الله خوفا كأنّه يشرف على النار                        |

## المصنادر

- ١ ـ القرآن الكريم، كتاب الله تبارك وتعالى الحي القيوم.
- ٢\_ الصحيفة السجادية، الإمام على بن الحسين المثال (السجاد) (ت ٩٤ هـ ق)
- ٣- الاحتجاج، الطبرسي أبو منصور أحمد بن على بن أبي طالب (ت ٥٨٨ هـ ق).
  - 1-أحكام القرآن، الجصاص، أبي بكر أحمد بن على الرازي.
- ٥-الاختصاص، الشيخ المفيد، أبو عبدالله محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي (ت ٤١٣هـ ق).
  - ٦- أسباب النزول، الواحدي، أبوالحسن على بن أحمد بن محمّد النيسابوري (ت ٤٦٨ هـ ق).
- ٧- الإستبصار فيما اختلف من الأخبار، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسى، (ت ٤٦٠ هـق).
- الإستبصار في نسب الصحابة الأنصار، عبدالله بن أحمد بن موفق الدين ابن قدامة
   (ت: ٦٢٠ هــق).
- ٩-أسد الغابة في معرفة الصحابة، إبن الأثير الجزري، عزالدين علي بن أبي الكرم محمد
   بن محمد بن عبدالكريم الشيباني (ت ٦٣٠ هـ ق).
- ١٠ إعانه الطالبين علي حل الفاظ فتح المعين، بكري المكي ابن السيد محمد شطا عمر
   الله الدمياطي.
  - ١١- الألفية والنفلية، الشهيد الأول محمد بن مكي العاملي.
  - ١٢- الأمالي الشيخ الطوسي، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق).
    - ١٣ ـ الأمثال في القرآن الكريم، ابن قيم الجوزية.
    - ١٤- بحار الأنوار، المجلسي، محمّد باقر محمّد تقي (ت ١١١٠ هـ. ق).
- ١٥ البداية والنهاية، ابن كثير، ابو الفداء، عماد الدين اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي
   (ت ٧٧٤هـ ق).

١٦\_ بصائر الدرجات في فضائل آل محمد الله الصفار، محمد بن حسن (ت ٢٩٠ هـ ق). ١٧\_ تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي (ت ١٢٠٥ هـ ق).

١٨\_ تاريخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون (ت ٨٠٨ هــق).

١٩\_ تاريخ (الرسل والأمم والملوك)، أبو جعفر محمّد بن جرير الطبري (ت ٣١٠ هـ. ق).

٢٠ تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ابو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله الدمشقي
 (ت ٥٧١ هـ ق).

٢١\_ التبيان في تفسير القرآن، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق).

٢٢\_تحرير الأحكام الشرعية على مذهب الامامية، العلامة الحلي، حسن بن يوسف،
 (ت ٧٢٦هــق).

٢٣\_التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحكي (ت ٨٤١هـ ق).

٢٤ تحف العقول، ابن شعبة، أبو محمد الحسن بن علي بن الحسين الحراني الحلبي(ت ٣٨١هـ ق).

٢٥ تحفة الأحوذي (شرح جامع الترمذي)، محمد بن عبد الرحمن المباركفوري الهندي. ٢٦ تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٧٢٦ هــق).

٢٧ ـ تذكرة الموضوعات، أبو الفضل محمد بن طاهر بن أحمد المقدسي.

٢٨ تفسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم)، محمد بن محمد
 العمادي أبو السعود.

٢٩\_ تفسير البغوي (معالم التنزيل في تفسير القرآن)، حسين بن مسعود البغوي (ت ٥١٦ هـ ق).

٣٠ تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل وأسرار التأويل)، أبو سعيد عبد الله بن عمر الشيرازي البيضاوي (ت ٦٩١ هـ ق).

٣١ـ تفسير الثعلبي (الكشف والبيان عن تفسير القرآن)، ابو اسحاق احمد بن ابراهيم الثعلبي النيشابوري (ت ٤٣٧هـ ق).

٣٢ تفسير الجلالين، جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي.

٣٣ تفسير روح المعاني، ابو الفضل، شهاب الدين محمود الألوسي البغدادي (ت ١٣٧٠ هـ ق).

٣٤\_ تفسير الرازي (روض الجنان وروح الجنان في تفسيرالقرآن)، ابوالفتوح حسين بن على الرازي.

٣٥ تفسير السمرقندي (بحر العلوم)، نصر بن محمد بن احمد السمرقندي.

٣٦ التفسير الصافي، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ ق).

٣٧ تفسير العياش، ابن عياش، أبو النصر محمد بن المسعود بن محمد التميمي الكوفي السلمن السمرقندي (من أعلام القرن الثالث الهجري).

١٦٨ تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، أبو الفداء اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤هـ ق).
 ١٣٩ تفسير القرطبي (الجامع الأحكام القرآن)، القرطبي، أبو عبدالله محمد أحمد الأنصاري (ت ١٧١ هـ ق).

- ٤٠ تفسير القمي، القمي، أبو الحسن على بن ابراهيم بن هاشم (ت ٣٠٧ هـ ق).
- ٤١ تفسير الكشاف (الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل)، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري (ت ٥٢٨ هـ ق).
  - ٤٢ التفسير المنسوب الى الإمام العسكري للتله.
  - ٤٣ تفسير جوامع الجامع، فضل بن حسن الطبرسي (ت ٥٤٨ هـ. ق).
  - 12\_ تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، محمد بن محمد رضا القمي المشهدي.
  - 20 ـ تفسير نور الثقلين، عبد على بن جمعة العروسي الحويزي (ت ١١١٢ هـ. ق).
  - 17- تنبيه الخواطر ونزهة النواظر المعروف بمجموعة ورام، ورام بن أبي فراس (ت ٦٠٥ هـ ق).
- ٤٠ تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبيين، شرف الاسلام بن سعيد المحسن بن كرامة
   (ت ٤٩٤ هـ ق).
  - 14- تنزية الأثبياء، الشريف المرتضى، على بن الحسين الموسوى (ت 127 هـ ق).
  - ٩ عَدْ تَهَذَّيْبِ الأحكام، شيخ العلاقة أبن جَعِفْر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق).
- ٥٠ ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، ابو منصور عبد الملك بن محمد الثعالبي النيسابوري (ت ١٤٦٩هـ ق)
- ٥١ــ ثواب الأعمال وعقاب الأعمال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن بابويه القمى (ت ٣٨١ هــ ق)
  - ٥٢ جامع أحاديث الشيعة، السيد حسين البروجردي، (ت ١٣٨٠ هـ. ق)
  - ٥٣ جامع الأخبار، محمد بن محمد الشعيري (من اعلام القرن السادس الهجري).

02 جامع البيان عن تأويل القرآن، الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٢٦٠ه ه.). 00 جامع السعادات، العلامة المنزاقي، محمد مهدي بن أبي ذر (ت ١٢٠٩ هـ ق). 07 جمهرة اللغة أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي البصري الدوسي (ت ٢٦١ هـ ق). 07 الجواهر السنية في الأحاديث القدسية، محمد بن حسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ ق). 0٨ جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، محمد حسن بن باقر النجفي (ت ١٢٦٦ هـ ق). 0٩ الحبل المتين في أحكام الدين، الشيخ البهائي، الشيخ محمد بن حسين العاملي (ت ١٠٣٠ هـ ق).

-٦- الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، الشيخ يوسف البحراني (ت ١١٨٦ هـ ق). ٦٠- الحدائق الناضرة في أحوال محمّد وآله الأطهار الله السيد هاشم البحراني (ت ١١٠٧ هـ ق). ٦٢- الخصال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١ هـ ق).

٦٣-الدر المنثور في التفسير بالمأثور، السيوطي، جلال الدين عبدالوحمن بن أبي بكر (ت ٩١١هـــ ق).

٦٤ الدعوات (سلوة الحزين)، قطب الدين الراوندي (ت ٩٧٣ هـ. ق).

٦٥ ـ رسائلَ المرتضى، الشريف المرتضى، على بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٩ هـ. ق).

٦٦\_ روضة الواعظين وبصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٥٠٨ هـ. ق).

٦٧ ـ زاد المسير في علم التفسير، عبد الرحمن بن على بن محمد بن الجوزي (ت ٥٩٧ هـ ق).

٦٠ زبدة البيان في أحكام القرآن المقدس الأردبيلي، احمد بن محمد (ت ٩٩٣ هـ. ق).

٦٩ سعد السعود، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق).

٧٠ سنن ابن ماجة، ابن ماجة، أبو عبدالله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٥ هـ. ق).

الاسنن أبي داود، أبو داود السجستاني، سليمان بن الأشعث بن اسحاق بن بشير بن سداد الأزدى (ت ٢٧٥ هـ ق).

٧٢ السنن الكبرى، البيهقي، أبوبكر أحمد بن الحسين بن على (ت ٤٥٨ هـ. ق).

٧٢ سير أعلام النبلاء، الذهبي، أبو عبدالله شمس الدين محمّد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨ هـ ق).

٧٤ السيرة الحلبية (انسان العيون في سيرة الأمين والمأمون)، الحلبي، على بن إبراهيم الحلبي الشافعي.

٧٥ شجرة طوبي، محمد مهدي الحاثري.

٧٦ شرح احقاق الحق، السيد شهاب الدين المرعشي النجفي (ت ١٤١١ هـ. ق).

٧٧\_شرح أصول الكافي، المولى محمد صالح المازندراني (ت ١٠٨١ هـ. ق).

٧٨ شرح الأزهار (المنتزع المختار من الغيث المدرار)، أحمد بن يحيي (ت ٨٤٠ هـ. ق).

٧٩ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، عبدالحميد بن هبة الله بن محمد بن الحسين المدائني المعتزلي (ت ٦٥٥ هـ ق).

٨٠ شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، الحاكم الحسكاني، عبيدالله بن عبدالله بن أحمد الحذاء
 الحنفى النيسابوري (من أعلام القرن الخامس الهجري) (المتوفى بعد سنة ٤٧٠ هـ ق).

٨١ صحيح البخاري، البخاري، أبو عبدالله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم بن مغيرة بن بودزيه الجعفى (ت ٢٥٦ هـ ق).

١٨ صحيح مسلم، القشيري النيسابوري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج (ت ٢٦١ هـ. ق).

٨٦- الطبقات الكبرى، ابن صعد الواقدي، محمد بن صعد بن صبح الزهري الكاتب (ت ٢٣٠ هـ ق). للم عدة الداعي ونجاح الساعي، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت ٨٤١ هـ ق) ٨٥- علل الشرايع، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١ هـ ق).

٨٦ـ عوالي اللاّلي العزيزيّة، ابن أبي جمهور، محمّد بن علي بن ابراهيم الاحسائي (من أعلام القرن التاسع الهجري).

۸۷ عیون أخبار الرضالخا، الشیخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن الحسین بن
 بابویه القمی (ت ۲۸۱ هـ ق):

٨٨ عيون الجكم والمواعظ، على بن محمد الليثي الواسطي (من اعلام القرن السابس الهجري). ٨٩ فتح الباري بشرح صحيح البخاري، العسقلاني، أحمدبن على بن حجر (ت ١٩٥١هـ ق). ٩٠-الفتوحات المكية، محمد بن علي بن محمد بن عربي الحاتمي الطائي الأندلسي
 (ت ١٢٤٠هـ ق).

- ٩١- فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق).
- ٩٢ الفصول المهمة في معرفة أحوال الأثمة المنظينة ابن الصباغ، على بن محمد بن أحمد المالكي المكي (ت ٨٥٥ هـ ق).
  - ٩٣ فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ. ق).
- ٩٤ فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق)،
- ٩٥ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف (ت ١٠٣١ هـ ق).
  - ٩٦ قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن على بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ ق).
  - ٩٧ الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ. ق).
- ٩٨ كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني،
   اسماعيل بن محمد (ت ١١١٩ هـ ق).
  - ٩٩ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).
- ١٠٠ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين على بن حسام الدين (ت ٩٧٥ هـ ق).
  - ١٠١ كنز الفوائد، محمد بن على الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).
- ١٠٢-كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٠٣١ هـ ق).
  - ١٠٢ ـ لسان العرب، أبو الفضل محمد بن مكرم، أبن منظور الافريقي المصري (ت ٧١١ هـ ق).
    - ١٠٤\_لسان الميزان، الحافظ أحمد بن على بن حجر العسقلاني، (ت ٨٥٢ هـ. ق)..
- ١٠٥ ـ مجمع البيان في تفسير القرآن، الطبرسي، أبو علي الفضل بن الحسن بن الفضل (ت ٥٤٨ هـ ق).

١٠٦ ـ المجموع في شرح المهذب، يحيى بن شرف النووي (ت ٦٧٦ هـ ق).

- ١٠٧ المحاسن، ابو جعفر احمد بن محمد بن خالد البرقي، (ت ٢٨٠ هـ. ق).
- ١٠٨ ــ المحجة البيضاء في تهذيب الإحياء، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ. ق).
  - ١٠٩ ـ المحصول في علم الأصول، محمد بن عمر بن الحسين الرازي (ت ٦٠٦ هـ ق).
- ١١٠ المحلى في شرح المجلى بالحجج والآثار، ابو محمد على بن احمد بن سعيد بن
   حزم الأندلسى الظاهري (ت ٤٥٦ هـ. ق).
- ١١١ـ مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، حسين بن محمد تقي النوري الطبرسي (ت ١٣٢٠ هـ ق).
- ١١٢\_مصباح المتهجد، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق).
- ١٢- المصنف في الأحاديث والآثار، ابن ابي شيبة، أبوبكر عبدالله بن محمد بن ابراهيم بن عثمان العنبسي الكوفي (ت ٢٣٥ هـ ق).
- ١١٤ مكارم الأخلاق، ابو نصر رضي الدين حسن بن فضل الطبرسي (من اعلام القرن السادس الهجري).
- ١١٥ الملاحم والفتن، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق).
- ١١٦ من لايحضره الفقيه، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمى (ت ٣٨١ هـ ق).
- ١١٧ مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب، ابو جعفر رشيد الدين محمّد بن علي السروي المازندراني (ت ٥٨٨ هـ ق).
  - ١١٨-الميزان في تفسير القرآن، السيد محمد حسين الطباطبائي (ت ١٤٠٢ هـ. ق).
- ١٩- النصائح الكافية، السيد محمد بن عقيل بن عبد الله بن عمر بن يحيى العلوي (ت ١٣٥٠ هـ ق).
- ١٢٠ـ وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، محمد بن الحسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ ق).

## المحتويات

| ٥    | سورة سبأ      |
|------|---------------|
| ٤٧   | سورة فاطر     |
| ۸۱   | سورة يس       |
| 1 TV | سورة الصافات  |
| ١٧٣  | سورة ص        |
| ۲۳۱  | سورة الزمر    |
| YAV  | سورة غافر     |
| ۳٤٣  | سورة فصلت     |
| ٣٧٩  | فهرس الأحاديث |
| ٣٨٣  | المصادر       |
| ۳۹۱  | المحتويات     |