



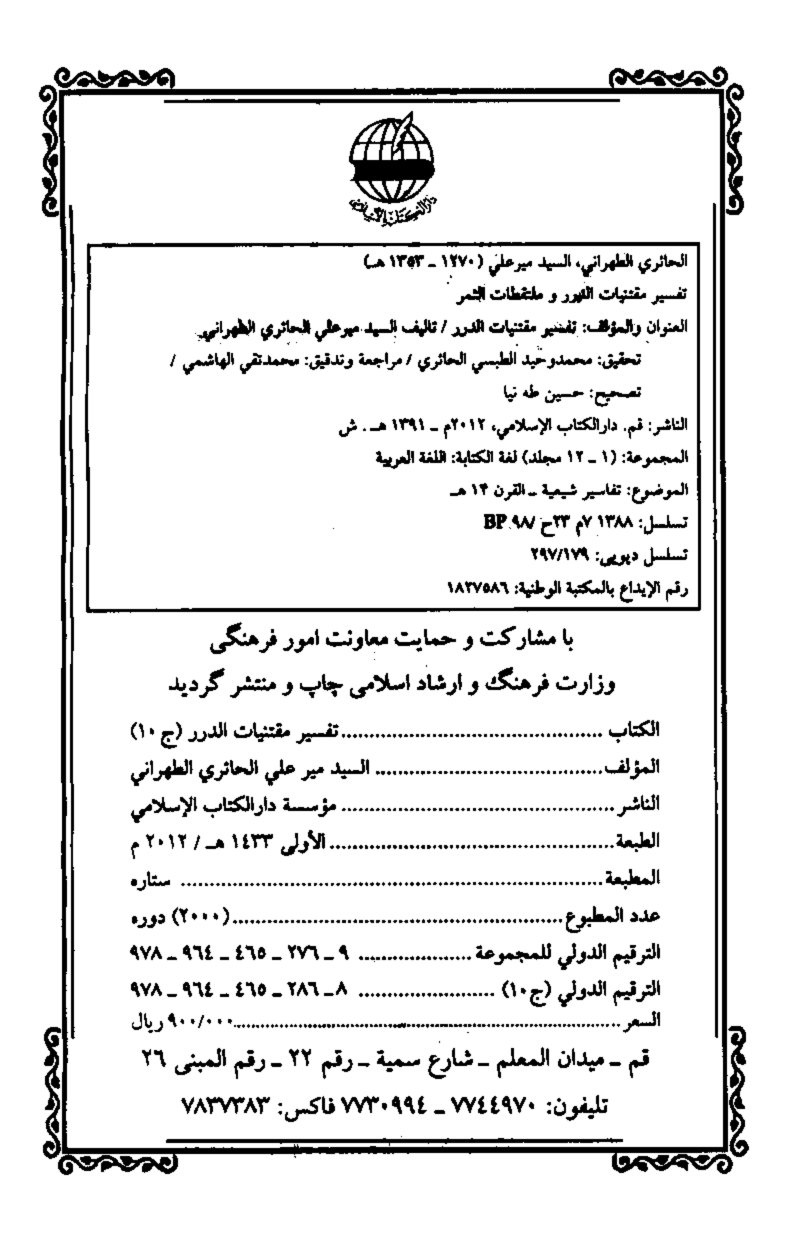


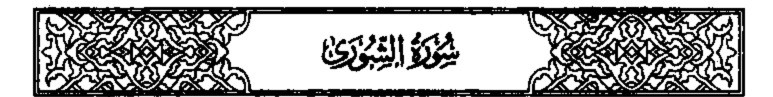
الججادا لغايثتم





من من من من من الموت (لور الموت





تسمّى سورة «حمعسق» وهي مكَيّة إلّا أربع آيات منها نزلن بالمدينة والأربع أولها: ﴿قُل لَا أَسْتَلَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا....﴾ .

قال ابن عبّاس ولمّا نزلت هذه الآية قال رجل: ما أنزل الله هذه الآية فأنزل الله ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفَقَرَى عَلَى أَقَدَ كَذِبًا ﴾ ثمّ إنّ الرجل تاب وندم فنزل ﴿ وَهُوَ الَذِى يَقْبَلُ النَّوَيَةَ عَنّ عِبَادِهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ لَمُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾.

فضلها: عن أبيَ بن كعب عن النبيﷺ: «من قرأ سورة حمعسق كان متن يصلَي عليه الملاككة ويستغفرون له ويسترحمون<sup>(۱)</sup>. وروى سيف بن عميرة عن أبي عبد اللَهﷺ قال: «من قرأ حم عسق بعنه الله يوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر حتى يقف بين يدي الله فيقول: عبدي أدمنت قراءة حمعسق ولم تدري ما ثوابها أما لو دريت ما هي وما ثوابها لما مللت من قراءتها ولكن سأجزيك جزاءك: أدخلوه الجنة وله فيها قصر من ياقوتة حمراء أبوابها وشرفها ودرجها منها يرى ظاهرها من باطنها وباطنها من ظاهرها وله فيها حوراً من الحور العين وألف جارية وألف غلام من الولدان المخلّدين الذين وصفهم الله»<sup>(۲)</sup>.

التفسير: ختم الله سورة السجدة بذكر القرآن وافتتح هذه السورة بذكره أيضاً فقال:

۱ـ مجمع البیان، ج۹، ص۳۵، ومستدرك الوسائل، ج٤، ص٣٤٨.
 ۲ـ مجمع البیان، ج۹، ص ۳۵، و نور الثقلین، ج٤، من٥٥٦.



حد () عَسَقَ () كَذَلِكَ يُوحِى إِلَىٰكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ () لَهُ مَا فِى السَّمَنوَتِ وَمَا فِى الأَرْضِ وَهُوَ الْعَلِيُ الْمَظِيمُ () تَكَادُ السَّمَنوَتُ يَتَفَطَّرَكَ مِن فَوْقِهِينَ وَالْمَلَتِهِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّيمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِى الأَرْضِ الآ إِنَّ اللَهَ هُوَ الْفَقُورُ الرَّحِيمُ ()

عَمَّرَة عَسَنَقَ ﴾ في «المعاني» عن الصادق للمنابي «معناه الحكيم المثيب العالم السميع القادر القويّ»<sup>(۱)</sup>. والقميّ عن الباقر للنيم: «هو حروف من اسم الله الأعظم المقطوع يؤلّغه الرسول أو الإمام بعلمه فيكون الاسم الأعظم الذي إذا دعي الله به أجاب»<sup>(۳)</sup>. وعنه للنيم في عسق «عدد سني القائم للنيم، وقاف جبل يحيط بالدنيا من زمرَدة خضراء فخضر السماء من ذلك الجبل وعلم كلّ شيء في (عسق)»<sup>(۳)</sup>.

نقل عن ابن عبّاس أنَّه قال: لا نبيَّ صاحب كتاب إلّا وقد أوحي إليه «حم عسق».

قيل: وإنّما فصّلت هذه السورة من الحواميم بعسق لأنّ جميعها استفتح بذكر الكتاب على التصريح إلّا هذه فذكر عسق ليكون دلالة على الكتاب تضمينا لا تصريحا لأنّها اسم للسورة والسورة هي القرآن. وقال عطا: هي حروف مقطّعة من حوادث آتية فالحاء من حرب والميم من تحويل ملك والعين من عدو مقهور والسين من الاستئصال بسنين كسني يوسف والقاف من قدرة الله وأمثال هذه البيانات مرّت في سورة البقرة.

كَنَالِكَ يُوحِنَ إِلَيْكَ الكاف معناه المثل وذا للإشارة إلى شيء سبق
 \_\_\_\_\_

١ـ معاني الاخبار، ص٢٢، و الصافي، ج٤، ص٣٦٦. ٢. تفسير القمي، ج٢، ص٢٦٧، و تفسير الصافي، ج٤، ص٣٦٦. ٣ـ تفسير القمي، ج٢، ص٢٦٨، و بحار الانوار، ج٥٢، ص٢٧٩. ذكر، فيكون المعنى في مثل هذه السورة المسمّاة حم عسق اوحي إليك في سائر السور وإلى من قبلك من الرسل في كتبهم على أنّ المناط في المماثلة ما يتبيّن فيها من الدعوة إلى التوحيد والإرشاد إلى المعاد وما فيه صلاح الخلائق والعدل.

فحاصل المعنى أنّ مثل الكتاب والسورة المسمّاة حم عسق يوحي الله إليك وإلى كلّ من قبلك من الأنبياء. قلل الزمخشريّ: أتى بلفظ المضارع ليدلّ على أنّ إيحاء مثله عادته<sup>(۱)</sup>.

وقرئ ديوحي، بفتح الحاء على ما لم يسمّ فاعله وقرئ بالنون على التكلّم والأكثر قرءوا بكسر الحاء فعلى القرامة الاولى الرافع لاسم اللّه ما دلّ عليه يوحي كأن قائلا قال: من الموحي؟ فقيل: اللّه فإن قيل: فما رافعه إذا كان بالنون؟ فحينئذ الرفع بالابتداء والعزيز وما بعده إخبار والعزيز الحكيم صفتان والخبر الجملة الظرفيّة، وعلى القراءة الكسر فالرفع على الفاعليّة.

وبالجملة كونه عزيزاً يدلّ على كونه قادراً على ما لا نهاية له وكونه حكيماً يدلّ على كونه عالماً بجميع المعلومات غنيّاً عن جميع الحاجات. نعم ما قيل:

الحمــد للّــه ذي الآلاء والـــنعم والفضل والجود والإحسان والكـرم منزّه الفعل عن عيب وعن عبـث مقدّس الملك عن عزل وعن عـدم

الموانة ما في السَّمَنوَن وَمَا في الأَرْضُ وَلَحُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْمَظِيمُ ﴾ فهو سبحانه موصوف بقدرة نافذة في جميع أجزاء السماوات والأرض على عظمتها وسعتها بالإيجاد والإعدام والتكوين والإبطال ﴿وَلَحُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْمَظِيمُ ﴾ ولا يجوز

١- الكشاف، ج٣، ص٤٥٩، و تفسير الرازي، ج٢٧، ص١٤٢.

أن يكون العواد علوّ المكان والجهة لمّا ثبتت الدلالة على فساده وكذلك لا يجوز أن يكون المراد من العظيم العظمة بالجنّة وكبر الجسم لأنّ ذلك يقتضي كونه مؤلّفا من الأجزاء والأبعاض وذلك ضدّ قول الله: وأحَدَّه فالمراد من العليّ المتعالي عن مشابهة الممكنات والمحدثات ومن العظيم العظمة بالقدرة والقهر بالاستعلاء والكمال.

ذَكَادُ السَّكُوْتُ يَتَفَطَّرْنَ مِن فَوَقِهِنَ ﴾ وقرئ بالياء في تكاد وبالتاء في
 أَيَّنَفَطَّرْنَ ﴾ أي: قرب السماوات يتشقَقن من عظمة الله تعالى وقيل: من
 إدعاء الولد له كما في سورة مريم ﴿ أَن دَعَوَّا لِلرَّحْنِ وَلَكَ ﴾
 (\*) فين فَوْقِهِنَ ﴾
 إدعاء الولد له كما في سورة مريم ﴿ أَن دَعَوَّا لِلرَّحْنِ وَلَكَ ﴾
 (\*) فين فَوْقِهِنَ ﴾
 إدعاء الولد له كما في سورة مريم ﴿ أَن دَعَوَّا لِلرَّحْنِ وَلَكَ ﴾
 (\*) فين فَوْقِهِنَ ﴾
 إدعاء الولد له كما في سورة مريم ﴿ أَن دَعَوَّا لِلرَّحْنِ وَلَكَ ﴾
 (\*) فين فَوْقِهِنَ ﴾
 أي: يبتدئ التفطر من جهتهن الفوقانية فعلى كون الانشقاق من العظمة لما أن أعظم الآيات وأدلها على العظمة والجلال من جهة الفوق والملأ الأعلى وعلى كون سبب التشقق نسبة الولد للدلالة على التفطر من تحتهن بالطريق الأولى كون سبب التشقق نسبة الولد للدلالة على التفطر من تحتهن بالطريق الأولى الأن تلك كلمة الشنعاء الواقعة في الأرض حيث أثرت في جهة الفوق فلأن تؤمَّر في يوله: 
 فَوَقَعْنِ فَقُوْنِ فَوَقِي أَنْ المُعْذِي المان من به القرق والملأ الأعلى وعلى كون سبب التشقق نسبة الولد للدلالة على التفطر من تحتهن بالطريق الأولى الأن تلك كلمة الشنعاء الواقعة في الأرض حيث أثرت في جهة الفوق فلأن تؤمَّر في جهة الفوق فلأن الأرضي نو موله: 
 فَوَقَعْنِي أَن من فوق الأرضين وهذا على طريق التمثيل والمعنى: لو كانت الأرضين أي من فوق الأرضين وهذا على طريق التمثيل والمعنى: لو كانت الأرضين أي من فوق الأرضين وهذا على طريق التمثيل والمعنى: لو كانت السماوات تنفطر لشيء لانفطرت لهذه العظمة أو لهذا الكلام الفاسد.

﴿وَالْمَلَتِيمَكُةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ ﴾ أي: ينزّهون الله عمّا لا يليق به ولا يجوز في صفاته وأفعاله ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَتَ لِمَن فِي آلأَرْضِ ﴾ من المؤمنين، «القمي» قال: للمؤمنين من الشيعة التوابين خاصّة، ولفظ الآية لو كان عاماً فالمعنى خاصٌ لقوله تعالى: ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَذِينَ ءَامَنُوا ﴾.

ثمّ قد ثبت بدليل منغصل أنّ الكفَّار ليسوا قابلين للمغفرة وللشفاعة

المسورة مريم: ٩١.

فاختص المعنى بالمؤمن لأنّه تعالى قال: ﴿ أَوَلَيْكَ عَلَيْهِمْ لَمَنَةُ اللَّهِ وَٱلْمَلَتَهَكَةِ ﴾<sup>(١)</sup> فكيف يكونون لاعنين ومستغفرين لهم؟ ثمّ إنّ قوله تعالى: ﴿لِمَن فِي *الأَرْضِ 4* لعلّه لا يفيد العموم لأنّه يصح أن يقال: أنّهم استغفروا لكلّ من في الأرض وأن يقال: إنّهم استغفروا لبعض من في الأرض دون البعض ولو كان قوله: ﴿لِمَن فِي الأَرْضِ ﴾ صريحا في العموم لما صح ذلك التقسيم.

وتأمّل أيّها المتأمّل في هذا الترتيب الشريف العالي في نظم القرآن فإنّ الموجودات على ثلاثة أقسام مؤثَّر لا يقبل الأثر وهو الله سبحانه وهو أشرف الأقسام ومتأثر لا يؤثّر وهو القابل وهو الجسم وهو أخسّ الأقسام وموجود يقبل الأثر من القسم الأوّل ويؤثّر في القسم الثاني وهو الجواهر الروحانيّات المقدسة وهو المرتبة المتوسيطة فهذه الجواهر الروحانية لها تعلّقان تعلّق بعالم الجلال والكبرياء وهو تعلق القبول والاستفاضة لأن الأضواء الصمدانية إذا أشرقت على الجواهر الروحانيَّة استضاءت جواهرها فلمَّا استفادت تلك القوى الروحانيَّة قويت بها على الاستيلاء على عوالم الجسمانيَّات فقوله: أَنْسَبَحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾ إشارة إلى الوجه الذي يدل إلى عالم الكبرياء وقوله: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ إشارة إلى الإفاضة وإيصال الخير إلى عالم الأجسام. فالجهة العلويّة اشتملت على أمرين: أحدهما: التسبيح والتنزيه وثانيهما: التحميد والتسبيح مقدّم على التحميد لأنّه جهة التخلية والتحلية مقدّمة على التجلية لأنّ كونه تعالى منزَّهاً في ذاته عمّا لا ينبغي مقدّم في الرتبة على كونه فيّاضا للخيرات والسعادات لأنّ وجود الشيء مقدّم على إيجاد غيره وحصوله في نفسه مقدم على تأثيره في حصول غيره فلهذا السبب كان التسبيح مقدّماً على التحميد.

المسورة البقرة: ١٦١.

وأمّا الجهة الثانية فالإشارة إليها بقوله: ﴿وَيَسَتَغْفِرُونَ ﴾ والمراد إفاضتها وتأثيراتها الخيريّة في عالم الجسمانيّات من الفيّاض المطلق وذلك الفيض الذي يصدر منهم أيضاً لشفقة الله على خلقه لأنّه سبحانه خلق الداعية في قلوبهم بطلب المغفرة للمؤمنين فكلّ الخير منسوب إليه تعالى شأنه ولو لا الله خلق تلك الداعية في قلوبهم لما أقدموا على الطلب فالغفور المطلق والرحيم المطلق هو الله كما شهد لنفسه بذلك بقوله: ﴿أَلَا إِنَّ اللَهَ هُوَ

وَالَذِينَ الَحَمَدُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاءَ اللَّهُ حَفِيظُ عَلَيْهِمْ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِبلِ () وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنا إِلَيْكَ قُرْمَانا عَرَبِيًا لِنُنذِر أَمَّ القُرى وَمَنْ حَوْلهَا وَنُنذِرَ يَوْمَ الجُمْعِ لَا رَيْبَ فِيغٍ فَرِيقٌ فِى الجُنتَةِ وَفَرِيقٌ فِى السَّعِيرِ () وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ بَعَمَلَهُمْ أُمَّةُ وَجِدَةً وَلَذِكِن يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِى رَحْمَتِهِ. وَالظَّلِمُونَ مَا لَمُم مِن وَلِيَ وَلَا نَصِيرٍ () أَمِ الْحَذَو فَرِيقٌ فِى الجُنتَةِ وَفَرِيقٌ فِى السَّعِيرِ () وَلَوْ شَاءَ اللَهُ مُعْمَلَهُمْ أُمَّةُ وَجَدَةً وَلَذِكِن يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِى رَحْمَتِهِ. وَلِي وَلَا نَصِيرٍ () أَمَّ أَمَّةً وَنِعِدَةً وَلَذَكِن يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِى رَحْمَتِهِ. وَلِي وَلَا نَصِيرُ أَمَّةُ وَيَعْذَهُ وَلَكُمْ أَمَّةُ وَخَدَةً وَلَكُنُ وَهُوَ عَلَى أَعْدَالِهُ وَالْعَالِقُ وَلِي وَلَا يَعْذِيرُ وَلَا نَصِيرٍ () أَمَّ أَمَّ وَلَكُمْ أَمَّةُ وَعَرَيْ وَلُو يَعْنَ الْمَوْنَ وَلُو وَلَا نَصِيرٍ فَي أَنَهُ مَنْهُ وَلَكُمُ أَمَّةً وَنِعَانَهُ وَلَنُهُ وَلَنْ وَعُولَ يَعْنَى الْمَوْنَ وَلُو وَلَا مَعْ وَلَيْ فَيْتَهُمُ وَمَا أَمَةً وَاللَهُ هُوَ الْوَلُقُ وَلُمَوْ يُعْرَى الْمَوْنَ وَلُو عَلَى أَنْهُ مَا اللَّهُ مَنْ وَلَعُرُ وَمَنَ عَوْلَةً مُوالَكُولُ وَمُو يَعْنَعُهُ إِلَيْهُ فِي وَمَو يَعْ يَعْتَهُ إِلَيْهُ وَلَي وَالْتَعْهُ وَلَيْ

ثمَّ أخبر سبحانه عن إمهاله الكفار بعد تقديم الإنذار فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ الْتَحَذُوا بِن دُوَنِمِ أَوْلِيَّة ﴾ أي: آلهة عبدوها من كفار مكة وغيرهم أي إن الَّذين آمنوا بالله يستغفرون لهم الملائكة وإنَّه تعالى يعطي المغفرة الَتي طلبوها لهم ويضم إليها الرحمة التامة وأمّا الَّذِين جعلوا له شريكا وأنداداً ﴿ اللَّهُ حَفِيظً عَلَيَهِم ﴾ ورقيب على أحوالهم لا يفوته منها شيء ﴿ وَمَا آنَتَ ﴾ يا محمّد بمفوّض إليك أمرهم ولا مقتسرهم على الإيمان إنّما أنت منذر فحسب. قوله تمالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا ﴾ أي: مثل ما أوحينا إلى من تقدّمك من الأنبياء بالكتب ألتي أنزلناها عليهم بلغة قومهم وبلسانهم أوحينا إليك قرآناً بلغتهم لتنذر أهل مكة ومن حولها من الخلق. وقرئ الأرض، وسمّيت مكّة أمّ القرى وكنّيت بهذه الكنية إجلالاً لها لأنّ فيها البيت و أمّ الأرض لأنّها دحيت من تحت موضعها والعرب تسمّي أصل كلّ شيء امّه مثل أن يقال: هذه القصيدة من امّهات القصائد.

فإن قيل: إن ظاهر الآية يقتضي أن الله إنّما أوحى إليه لينذر أهل مكّة وأهل القرى المحيطة بمكّة وهذا يقتضي أن يكونﷺ رسولا إليهم فقط وأن لا يكون رسولا إلى كلّ العالمين.

فالجواب أنّ التخصيص بالذكر لا يدلّ على نفي الحكم عمّا سواه نعم سلّمنا أنّ هذه الآية تدلّ على كونه رسولا إلى هؤلاء خاصّة فقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَا كَافَةٌ لِلنَّاسِ لِيدلّ صريحاً على كونه رسولا إلى كلّ العالمين.

وأيضا دليل آخر وهو أنّه لمّا ثبت كونه رسولا إلى أهل مكّة وجب كونه صادقا فلمّا ثبت بالتواتر أنّه كان يدّعي الرسالة إلى العالمين وجب تصديقه لأنّ الرسول صادق فيما أخبر به وإلّا لم يكن رسولا ووجب تصديقه فثبت أنّه رسول إلى كلّ العالمين. ثمّ قال سبحانه: ﴿وَنُنذِرَ يَوْمَ لَلْمَتَعِ ﴾ أي: تنذرهم بيوم القيامة فيجمع الله فيه الأولين والآخرين وأهل السماوات والأرضين، ويوم الجمع مفعول ثان لتنذر ﴿لَا رَبَبَ فِيهِ ﴾ ولا شكّ في كونه وحصوله.

ثمَّ قسم سبحانه أهل الجمع فقال: ﴿فَرِيقٌ فِى لَلْمَنَّذَةِ ﴾ بطاعتهم وقبولهم الأوام ﴿وَفَرِيقٌ فِى ٱلسَّعِيرِ ﴾ بمعصيتهم ﴿وَلَوْ شَلَة اللَّهُ لَمَعَلَهُمَ أُمَّةً وَدَعِدَةً ﴾ أي: ولو شاء الله لحملهم على دين واحد وهو الإسلام بأن يضطرّهم ويلجئهم إليه لفعله ولكنّه لم يفعل لأنه يؤدي إلى إبطال التكليف والتكليف إنّما يتحقّق مع الاختيار. وقيل: معناه ولو شاء الله لسوى بين الناس في المنزلة بأن يخلقهم في

۱١.

الجنَّة ولكنَّه اختار لهم أعلى الدرجتين وهو استحقاق الثواب والجنَّة.

وَلَنَكِن يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِى رَحْمَتِهِ عَسبب قبولهم الإيمان والطاعة وَوَالظَّلِمُونَ مَا لَهُم مِن وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ بسبب ظلمهم وكفرهم وليسوا قابلين لنصرة الله وولايته وما أدخلهم في رحمته.

أَمِ أَغْنَدُوا مِن دُونِدٍ. أَوْلِيَاتَهُ استفهام إنكاري وجملة مفسترة من أن يكون للظالمين وليَّ أو نصير والمراد نفي الولاية للَّذين اتَّخذوهم لهم أولياء ﴿فَاللَّهُ هُوَ الْوَلِيُّ ﴾ جواب شرط مقدّر محذوف كأنَّه قيل بعد إبطال ولاية ما اتَّخذوه أولياء: إن أرادوا وليًّا في الحقيقة فالله هو الوليَّ لا وليَّ سواه لأنَّه المالك للنفع والضرَّ ﴿وَهُوَ يُمْتِي ٱلْمَوْتَى وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيَّءٍ فَذِيرٌ ﴾ لأنَّه يحيى الموتى فهو الحقيق بأن يتَّخذ وليًا دون من لا يقدر على شيء، ثمَّ قال: ﴿ وَمَا أَخْلَفَتُمَ فِيهِ مِن شَقٍو فَحُكْمُهُ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ أي وما اختلفتم فيه شيء في أموركم وتنازعتم فتحاكموا فيه إلى رسول الله ولا تؤثروا حكومة غيره على حكومته وقيل: المعنى: وما وقع بينكم فيه خلاف من الأمور الَّتي لا مدخليَّة لها بتكليفكم ولا طريق لكم إلى عِلمه كحقيقة الروح فقولوا: الله أعلم. ذَلِكُمُ الحاكم العظيم الشأن (ألئهُ رَبِّي ) ومالكي (عَلَيْهُ تَوَكَنْتُ ) في مجامع أموري خاصَّة دون غير. ﴿وَإِلَيْهِ أَنِيْبُ ﴾ أرجع في مهمَّات اموري وحيث كان التوكّل أمرا واحدا مستمرآ والإنابة متعددة متجددة حسب تجدد موادّها عبّر في الأوّل بصيغة الماضي وفي الثاني بصيغة المستقبل.

واحتج نفاة القياس بهذه الآية. وقوله: ﴿ذَلِكُمُ ٱللَّهُ ﴾ معترضة بين الصفة والموصوف. ثمّ وصف سبحانه نفسه بقوله:

فَاطِرُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ تِنَ أَنفُسِكُمْ أَزَوَجًا وَمِنَ ٱلْأَنْعَامِ أَزْوَجًا يَذَرَؤُكُمْ فِيهٍ لَيْسَ كَمِثْلِهِ. شَمَى مُ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞ لَهُ,

فيوكؤ الشبوتين

مَعَالِيدُ السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ يَبْسُطُ الرَزْقَ لِمَن يَسَانُهُ وَيَفْدِرُ إِنَّهُ بِكُلْ شَىْء عَلِيمٌ (\*) شَرَعَ لَكُم مِنَ اللَّذِينِ مَا وَصَى بِدِ نُوحًا وَالَذِى أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِدِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَيَّ أَنَ أَفِيمُوا الذِينَ وَلَا نَنْفَرَقُوا فِيدٍ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْنُ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْنُ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْنُ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ (\*) وَمَا نَفَرَقُوا إِلَّا مِنْ بَعَدٍ مَا جَآءَهُمُ الْمِلْمُ بَعْنَا بَيْنَهُمْ وَلَوْلَا كَلِمَةً سَبَعَتْ مِن رَبِكَ إِنَّهُ وَمَا يَنْذَلِكُ مَا يَعْذِي أَنْهُ مُعْتَى وَلُوْلا كَلِمَةً سَبَعَتْ مِن رَبِكَ إِنَى وَمَا نَعْرَقُوا إِلَا مِنْ بَعَدٍ مَا جَآءَهُمُ الْمِلْمُ بَعْنَا وَرِيُوا الْكِنَبَ مِنْ يُنِيبُهُمْ وَلَنْ يَعْدِهُمْ إِلَيْنَ وَلَنَا لِيَنَ وَلَنْ الْذِينَ وَلُولُوا الْكِنَبَ مِنْ يَعْدَلُونَ أَلِينَ مَنْ يَعْدَهُمُ أَلُولُكُمْ وَلَنْ الْعَنْهُمْ مَعْنَا مَنْ يُنْهُمُ وَلُولا كَلِمَةً سَبَعَتْ مِن رَبِي وَالْذَى وَعَمَى مَا الْعَنْهُ مُعْتَنَهُ مُعْتِي وَلَيْ الْمَالُولُ مَنْ عَيْنَةُ وَيَعْتُعُونَ وَلَيْ يَعْذَلُكُمُ وَلَوْلَ الْكِنُكُمُ وَلَ الْمُعْرَى الْ مَعْتَى مُعْتَمَ وَلَنْ أَنْهُ مَنْ مَعْتَى مُنَهُ وَمَنْ وَيَعْ مَنْهُ مُولَى وَالْنَهُ وَلَيْنُولُ الْكَنَ مَنْ يَعْمَ وَلَنْ وَلَكُمْ وَاسْتَقِنُمُ مُعْتَى وَلَيْنَا وَيَعْنَى اللَهُ مِنْ وَلَكُمُ اللَهُ مِنْ وَنُعْتَى وَلَكُمْ وَلَنْ وَلَكُمُ وَلَنَا وَيَن

﴿ فَاطِرُ ٱلشَّمَنُوَتِ ﴾ قرئ بالرفع على أنَّه خبر ﴿ ذَلِكُمُ ﴾ أو خبر مبتدء محذوف وبالجرّ على أنَّه بدل من قوله: ﴿ فَحُكْمُهُ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ أي: الله خالق السماوات والأرض ومبتدعها.

و (جَعَلَ لَكُر قِنْ أَنْفُسِكُمْ ﴾ من جنسكم من الناس (أزَوَجَا) أي: ذكوراً وإناثاً وأشكالاً يأنس بعضهم ببعض وَيَنَ الأَنْفَكِر أَزَوَجًا ﴾ ذكورا وإناثا لتكمل منافعكم بها أي وخلق أيضاً للأنعام من أنفسها أزواجاً. يَذَرَوُكُمْ ﴾ أي: يكثركم يقال: ذرأ الله الخلق أي كثّرهم. وقوله: ﴿فِيهِ ﴾ أي في هذا التدبير في الخلقة من الزوجيّة توجب التكاثر والتناسل والضمير في إيَذَرَوُكُمْ ﴾ يرجع إلى المخاطبين غلب جانب العقلاء على غيرهم ولم يقل: يذرؤكم به، وقال: فيه، كأنّه جعل هذا التدبير كالمعدن لهذا التكثير كما قال:

۱۳.

وقيل: الكاف ليست بزائدة فالمعنى حينئذ أنّه لو قدّر للّه تعالى مثل لم يكن لذلك المثل مثل والصحيح هو الأوّل.

واحتج علماء التوحيد قديماً وحديثاً بهذه الآية في نفي كونه تعالى جسماً مركّباً من الأعضاء والجوارح والأجزاء وحاصلاً في المكان والجهة فضلاً عن البراهين القاطعة عن نفي جسميّته وتحيّزه قالوا: لو كان تعالى جسماً لكان مثلا لسائر الأجسام فيلزم حصول الأمثال والأشباه له وذلك باطل بصريح قوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ. شَحْتَ ﴾ والمراد بالمماثلة المساواة في حقيقة الذات والمعنى أن شيئا من الذوات لا يساوي الله في الذاتية ولا يماثله قلو كان الله جسماً لكان كونه جسماً ذاتا لا صفة والأجسام متماثلة في كونها متحيّزة مثلا أو طويلة أو عريضة وعميقة فحينتذ تكون سائر الأجسام مماثلة لذات الله في كونه ذاتاً والنصر ينفي ذلك فوجب بالنص أن لا يكون جسماً

هذا تمام الكلام في نفي الجسميّة عنه سمعا ولو أنّ في صفاته أيضاً لا يماثله ولا يساويه شيء قطعا لكن لعلّ بعض الجهلة يناقشون في بعض الصفات بأن يقولوا: إنّ العباد يوصفون بكونهم عالمين قادرين كما أنّ الله يوصف بذلك مثل أنّه تعالى قال في هذه الآية: ﴿وَهُوَ ٱلشَّمِيعُ ٱلْجَمِيرُ ﴾ وقال في حقّ الإنسان: ﴿وَجَعَلْنَهُ سَمِيمًا بَعِيرًا﴾ وأمثال ذلك لكن هذا قياس مع الفارق فالمثليّة في الذات غير منقول وغير معقول بالكلّيّة لأنّ المثلين هما اللذان يقوم كلّ واحد منهما مقام الآخر في حقيقته وماهيّته.

١- البقرة: ١٧٩.

فيتوالينوني .....

والفرق بين المثل والمثل أن المثل هو الذي يكون مساوياً للشيء في تمام الماهيّة والمثل هو الذي يكون مساوياً له في بعض الصفات الخارجة عن الذات والماهيّة وإن كان مخالفاً في تمام الماهيّة واختلاف الصفات لا يوجب اختلاف الذوات البتّة لأنّا نرى الجسم الواحد كان ساكنا ثمّ يصير متحرّكا ثمّ يسكن بعد ذلك فالذوات باقية في الأحوال كلّها على نهج واحد ونسق واحد والصفات متعاقبة متزايلة فاختلاف الصفات والأعراض لا يوجب اختلاف الذوات وأن علماء الأصول أقاموا البرهان القاطع على تماثل الأجسام في الذوات والحقيقة وعلى هذا ظهر أنّه لو كان إله العالم جسماً لكانت ذاته مساوية لذوات الأجسام إلّا أنّ هذا باطل بالعقل والنقل أمّا العقل فلأنّ ذاته إذا كانت مساوية لذوات الأجسام وجب أن يصح عليه ما يصح على سائر الأجسام من القبول للتفرق والتمزّق والفناء والعدم ويلزم كونه

ولمّا ثبت أنّ الأجسام متماثلة في تمام الماهيّة فلو كانت ذاته جسماً لكان ذلك الجسم متماثلاً ومساويا لسائر الأجسام ويلزم أن يكون كلّ جسم مثلا له لما بيّنًا أنّ المعتبر في حصول المماثلة اعتبار الحقائق من حيث هي هي لا اختلاف الصفات القائمة بها.

ثمَّ هاهنا بحث وهو أنَّ ظاهر قوله: ﴿لَيَسَ كَمِثْلِهِ. شَّتَ ﴾ يقتضي إئبات المثل ويقتضي نفى المثل عن مثله لا عنه وذلك يوجب إثبات المثل له تعالى.

والجواب أنّ العرب تقول: مثلك لا يبخل أي أنت لا تبخل، فنفوا البخل عن مثله وهم يريدون نفيه عنه ويقال: لا يقال لمثلي هكذا أي لا يقال لي هكذا، أو المراد بهذه العبارة المبالغة لأنّه إذا كان ذلك الحكم منتفيا عن من كان مشابهاً بسبب كونه مشابهاً له فلان يكون منتفيا عنه كان ذلك أولى فحينئذ فالمعنى ليس ك**هو شيء** على سبيل الميالغة بطريق الوجه المذكور ولم يكن هذا الل<mark>فظ ساقطا عد</mark>يم الأثر بل أبلغ.

وفي الآية بيان آخر وهو أن يقال: إنّ المراد من الجمع بين حرفي التشبيه الدلالة على كونه منزًها عن المثل لأنّه لو كان له مثل مثل نفسه لكان مساوياً لمثله في تلك الماهيّة ومبايناً له في نفسه وما به المشاركة غير ما به المباينة فيكون ذات كلّ واحد منهما مركّباً فلمّا حصل لواجب الوجود مثل حصل التركيب وانتفى الواجبيّة.

وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَعِيمُ ﴾ سامعاً للمسموعات مبصراً للمرئيّات ولكن رؤيته تعالى وسماعه لا يحصل بالقرع في الصماخ والتموّج في الهواء وتأثّر الحدقة بصورة المرئيّ لأنّ ذلك على الله محال.

لأله مَقَالِيدُ السَّمَنوَتِ وَالأَرْضِ ﴾ أي: مفاتيح أرزاق السماوات والأرض وأسبابها وموجباتها فتمطر السماء بأمره وتنبت الأرض بإذنه. وقيل: المعنى: له خزائن السماوات والأرض والمراد أن الأصنام التي تعبدونها ليست موصوفة بهذه الصفات ﴿يَبَسُطُ الزِزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَبَقْدِرُ ﴾ أي: يوسّع ويقتر لمن يشاء على ما يعلمه من المصالح للعباد ﴿إِنَّهُ بِكُلِ شَق، عَلِيمٌ ﴾ فيفعل ذلك على وجه الحكمة.

ثمّ خاطب سبحانه ﴿مَرَعَ لَكُم مِنَ اللَّذِينِ مَا وَمَتَىٰ بِدِ نُومًا ﴾ أي: بيّن لكم ونهج وأوضح من التوحيد والدين والبراءة من الشرك ﴿مَا وَمَتَىٰ بِدِ نُومًا ﴾ والخطاب إلى أمّة محمّدﷺ أي شرع الله لكم يا أصحاب محمّد من الدّين ما وصيّ به نوحا ومحمّدا وإبراهيم وموسى وعيسى.

وإنّما خص هؤلاء الخمسة بالذكر لأنّهم أكابر الأنبياء وأصحاب الشرائع العظيمة والأتباع الكثيرة. والمراد من الدين الأخذ بالشريعة المتّفق عليها بين الكلَّ من التوحيد والمعاد والإلهيّات غير التكاليف والأحكام المتعلّقة بالأنبياء لأنّها مختلفة متفاوتة كما قال سبحانه: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمٌ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾<sup>(1)</sup> فيجب أن يكون المراد منه الأمور الّتي لا يختلف باختلاف الشرائع ﴿وَالَذِي أَوْحَيِّنَا إِلَيْكَ ﴾ يا محمّد [و] هو ﴿مَا وَصَيِّنَا بِعِ إِبْرَهِيمَ وَمُومَى وَعِيسَق ﴾.

ثم شرح ذلك بقوله: ﴿ أَنْ أَقِبُوا الذِينَ وَلَا نَنَفَرَقُوا فِيو ﴾ والمراد من إقامة الدين التمستك به والعمل بموجبه والدوام عليه والدعوة به للخلق ﴿ وَلَا نَنَفَزَقُوا ﴾ أي: ائتلفوا فيه ولا تختلفوا وكونوا عباد الله إخواناً متّفقين في الدّين كما قال [علي لسان] يوسف للنه: ﴿ مَأَزَبَاتُ مُتَفَزِقُونَ خَيَرُ أَمِر اللهُ آلْوَمِدُ الْذَلِمَةَارُ ﴾ (\*) وقال تعالى: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلَا نُوبِعِن إِلَهُ أَنْهُ لَكَ

واحتج بعضهم بقوله: (شَرَعَ لَكُمْ ﴾ على أن النبي ﷺ في أول الأمر كان مبعوثاً بشريعة نوح والجواب ما بيّناه. (كُبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إلَيْهِ ﴾ من توحيد الله والإخلاص له خاصّة ورفض الأوثان لأنّهم قالوا: ( أَجَمَلَ الْأَلِمَةَ إِلَيْهَا وَبَحِنّا ﴾ فثقل هذا الأمر عليهم ولذلك عظم اختيارنا لك في النبوة وتخصيصك بالوحي من دونهم. فبيّن سبحانه أنّه ليس لهم الاختيار النبوة وتخصيصك بالوحي من دونهم. فبيّن سبحانه أنّه ليس لهم الاختيار و أَلَمَهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآةُ ﴾ لرسالته على حسب ما يعلم من قيامه بأعباء الرسالة، وأشتقاق لفظ الاجتباء يدل على الضم والجمع ومنه جبى الخراج وجبى الماء في الحوض فقوله: (أَلَمَةُ يَجْتَبِي إلَيْهِ فَاي: يضمّه إليه ويقر به منه تقرب الشرف والرحمة وهو كما روي في الخبر: من تقرب مني شبراً

- ۲\_سورة يوسف: ۳۹.
- ٣- سورة يوسف: ١٠٩، سورة الأنبياء: ٢٥، سورة الحج: ٥٢.

المسورة المائدة: ٤٨.

تقرّبت منه ذراعا ومن أتاني بمشي أتيته هرولة ﴿وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ أي: من أقبل إليّ بطاعته أقبلت إليه بهدايتي بأن أشرح له صدره ولمّا بيّن أنّه سبحانه أمّ كلّ الأنبياء والأمم بالأخذ بالدين كان لقائل أن يقول: فما السبب أن نجد الأمم متفرّقين؟

----

فأجاب الله عنهم بقوله: ﴿ وَمَا نَفَرَقُوْ إِلَا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلْمُ بَنْيَا بَيْنَهُمْ ﴾ لأنهم فعلوا ذلك التفرق للبغي وطلب الرياسة فحملتهم الحميّة النفسانيّة على أن ذهب كلّ طائفة إلى مذهب ودعا الناس إليه فصار ذلك سببا لوقوع الاختلاف.

ثمَّ أخبر سبحانه أنَّهم استحقَّوا العذاب بسبب هذا الفعل إلَّا أنَّه أخرَ عذابهم لأنَّ لكلِّ عذاب عنده أجل مسمّى ووقتاً معلوماً فقال: ﴿وَلَوَلَا كَلِمَةً سَبَقَتْ مِن زَيِّكَ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى لَقَضِي بَيْنَهُمْ ﴾ والأجل المسمّى قد يكون في الدنيا وقد يكون في القيامة. واختلفوا في الَّذين اريدوا بهذه الصفة من هم؟

فقال الأكثرون: هم اليهود والنصارى والدليل عليه قوله في آل عمران: (وَمَا أَخْتَلَفَ ٱلَّذِيرَتِ أُوَثُوا ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا مِنْ بَمَـْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِـلَمُ بَدَيَّا بَيْنَهُمُ وقال سبحانه أيضاً في سورة لم يكن: ﴿وَمَا نَفَرَّقَ ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِنَنَبَ إِلَا مِنْ بَعَدِ مَا جَلَةُنْهُمُ ٱلْبِيَنَةُ ﴾ وهو لانق بأهل الكتاب.

وقال آخرون: إنّهم هم العرب وهذا القول باطل لأنّه سبحانه بعده قال: (وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُورِثُوا ٱلْكِنَبَ مِنْ بَعَدِهِمَ لَفِي شَكِ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴾ فهم أهل الكتاب الذين كانوا في عهد رسول اللهﷺ ففي شكّ من كتابك وكتابهم لا يؤمنون به حقّ الإيمان لأنّ كتابهم أنت منعوت فيه.

فَلِنَالِكَ فَأَدْعُ وَأَسْتَقِمْ كَمَمَا أُمِرْتَ ﴾ أي: فلأجل ذلك التفرق ولأجل ما حدث من الاختلاف الكثيرة فادع إلى الاتّفاق على الملّة الحنيفة واستقم عليها كما أمرك الله ﴿وَلَا نَنَبَعَ أَهَوَاتُهُم ﴾ الباطلة المختلفة. ﴿وَقُلْ عَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ الله مِن حَصِتَب ﴾ أي: بأي كتاب صح أنّه منزل من عنده لأن كلّها يدل على وجوب الإيمان بالله ﴿وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُم ﴾ في الحكم إذا تخاصمتم قال القفّال المروزي: معناه إن ربي أمرني أن لا افرق بين نفسي وأنفسكم بأن آمركم بما لا أعمله أو أخالفكم إلى ما نهيتكم عنه واسوي بينكم من الأكابر والأصاغر فيما يتعلّق بحكم الله. ثم قال: ﴿الله رَبُّنَا وَرَبُكُمُ لنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُم أَعْمَالًه في واحد وكلّ واحد مرهون بعمل نفسه فإن الله ألمَعيبرُ ﴾ أي: إن إله الكلّ واحد وكلّ واحد مرهون بعمل نفسه فإن الله يجمع الكلّ في يوم القيامة ولا جدال ولا خصومة بيننا فقد ظهر الحق والباطل لأن أمركم قد ظهر فيه البغي والعداوة علينا ولستم تطلبون المعرفة بالدليل حتى يظهر المحق من المبطل فإذا عاند الإنسان في البغي والعداوة مقط الحجاج بينه وبين أهل الحق.

واعلم أن هذه الآية قبل أن يؤمر علي بقتالهم وكانت المتاركة محدودة إلى أن نزلت آية السيف. وقيل: هذا البيان محاجرة في مواقف المجاوبة لا متاركة في مواطن المحاربة حتّى يصار إلى النسخ بآية القتال وليس المراد تحريم المحاجة بل المراد أن المحاجة وإتيان الدليل ليس بنافع لكم لأن قوله: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ ﴾ وقوله: ﴿ وَحَدِيلَهُم بِالَتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾<sup>(١)</sup> وأمثال تلك الآيات دالَة على وجود إقامة الدليل في الحق بل الغرض من قوله: ﴿ لَا حُجَةَ بَيْنَنَا وَيَنْنَكُمُ ﴾ أنّكم عرفتم بالحجة صدق قولي ولكنّكم تركتم التصديق بغياً وعناداً.

وَالَذِينَ يُحَاجُونَ فِى ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ٱسْتَجِيبَ لَهُ حُجَّنُهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِم

١\_ سورة النحل: ١٢٥.

وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدُ ۞ ٱلله الذِي أَنزَلَ الْكِنَبَ بِالْحَيَّ وَالْبِيزَانُ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ السَّاعَة قَرِيبٌ ۞ يَسْتَعْجِلُ بِهَا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا وَالْدِينَ مَامَنُولُ مُشْفِقُونَ مِنْهَ وَيَعْلَمُونَ أَنَهَا الْحَقُّ أَلَا إِنَّ الَذِينَ بَهَا وَاللَّذِينَ مَامَنُولُ مُشْفِقُونَ مِنْهَ وَيَعْلَمُونَ أَنَهَا الْحَقُّ أَلَا إِنَّ الَذِينَ بُهَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَفِي صَلَالِ بَعِيدٍ ۞ اللَّهُ لَطِيفُ بِعِبَادِهِ. يَرْزُقُ مَن يَشَآةُ وَهُوَ الْقَوِي الْقَوِى الْمَائِذِينُ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْنَ الْأَخِرَةِ نَزِدَ لَهُ فِي مَرْوَةٍ. وَمَن كَانَ يُويدُ مَنْ الْتَاعَةِ لَفِي مَعَالِ بَعِيدٍ ۞ اللَّهُ لَطِيفُ بِعِبَادِهِ. يَرْزُقُ مَن يَشَآةُ

لمّا تقدّم ظهور الحجّة وانقطاع المحاجّة لأنّها من غير فائدة ذكر حال من يحاج بالباطل فقال: ﴿وَالَّذِينَ ﴾ الآية أي: الَّذين يخاصمون رسول الله في إثبات دينه ﴿مِنْ بَعَدٍ مَا ﴾ دخل الناس في الإسلام وأجابوه ﷺ إلى ما دعاهم إليه ﴿ جُمَّنَّهُمْ دَاحِضَةً ﴾ وباطلة حيث زعموا أن دينهم أفضل من الإسلام وذلك أنَّ اليهود قالوا: ألستم تقولون أنَّ الأخذ بالمتَّفق أولى من الأخذ بالمختلف؟ فنبوة موسى للغة وحقيّة التوراة معلومة بالاتّفاق ونبوة محمّد تلاقي ليست متَّفقة عليها فإذا كان الأخذ بالمتَّفق أولى فوجب أن يكون الأخذ باليهوديَّة أولى فبيَّن سبحانه أنَّ هذه الحجَّة فاسدة وذلك أنَّ اليهود أطبقوا على أنَّه إنَّما وجب الإيمان بموسى لأجل ظهور المعجزات على وفق قوله وهاهنا أيضاً ظهرت المعجزات على وفق قول محمّدﷺ واليهود شاهدوا تلك المعجزات فإن كان المناط ظهور المعجزة ويدل على الصدق فههنا أيضاً يجب الاعتراف بنبوّة محمّد وإن كان لا يدلُّ على الصدق وجب في حقّ موسى أن لا يقروا بنبوته وأمًا الإقرار بنبوة موسى والإصرار على إنكار نبوة محمّد مع استوائهما في ظهور المعجزة يكون متناقضا.

وقيل: معنى الآية ﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ ﴾ بنصرة مذهبهم ﴿مِنْ بَعَدِ مَا ٱسْتُجِيبَ ﴾ للنبي ﷺ دعاؤه في كفّار بدر حتّى قتلهم الله بأيدي المؤمنين واستجيب أيضاً دعاؤه على أهل مكَة حتّى قحطوا، ودعاؤه للمستضعفين حتّى خلصهم الله من أيدي قريش وغير ذلك مما يطول شرحه وتعداده ومن بعد ما استجيب لمحمّدﷺ دعاؤه في إظهار المعجزات وإقامتها. ﴿وَعَلَيْهِمْ عَطَبٌ ﴾ أي: غضب الله عليهم لأجل كفرهم ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدُ ﴾ دائم يوم القيامة.

والصدق فيما أخبر به من ماض ومستقبل وأمر ونهي وفرائض وأحكام كلّه والصدق فيما أخبر به من ماض ومستقبل وأمر ونهي وفرائض وأحكام كلّه حقّ من الله. والميزان عبارة عن العدل كنّي به عن العدل لأنّ الميزان آلة الإنصاف والتسوية بين الحقّ. وقيل: أراد به الميزان المعروف وأنزله الله من السماء وعرّفهم كيف يعملون به بالحقّ وكيف يزنون به وقيل: الميزان محمد السماء وعرّفهم كيف يتفضي بينهم بالقرآن ويكون المعنى على التوسّع والتشبيه. ثمّ خوّفهم بعذاب القيامة فقال: فرقما يُدّريك لَمَلَ ألسَاعَة قَرِيبٌ كه أي: متى تفاجئهم؟ وإنّهم لا المعروف وأنزله الله من يعتضي بينهم بالقرآن ويكون المعنى على التوسّع والتشبيه. ثمّ خوّفهم بعذاب القيامة فقال: فرقما يُدّريك لَمَلَ ألسَاعَة قَرِيبٌ كه أي: متى تفاجئهم؟ وإنّهم لا يعلمون وقتها، ومتى كان الأمر كذلك وجب على العاقل أن يتحرّز ضرر المظنون فضلاً عن المقطوع وما يعلّمك يا محمّد ولا غيرك لعلّ مجيء الساعة قريب، وخفي وقت مجيئها على العباد ليكونوا على خوف وليبادروا على التوبة قريب، وغي وقت مجيئها على العباد ليكونوا على خوف وليبادروا على التوبة قريب، وخفي وقت مجيئها على العباد ليكونوا على خوف وليبادروا على التوبة ولو عرفهم مجيئها لكانوا مغرين بالعباد ليكونوا على خوف وليبادروا على التوبة قريب، وخفي وقت مجيئها على العباد ليكونوا على خوف وليبادروا على التوبة قريب، وخفي وقت مجيئها على العباد ليكونوا على خوف وليبادروا على التوبة ولو عرفهم مجيئها لكانوا مغرين بالقبائح قبل ذلك تعويلاً على التلافي بالتوبة.

ولما كان الرسول الله يهددهم بمجيء القيامة وأكثر القول في ذلك وأنّهم ما رأوا منه أثراً قالوا على سبيل السخريّة: فمتى يقوم القيامة وليتها قامت حتّى يظهر لنا أن الحقّ ما نحن عليه أو الّذي عليه محمّد وأصحابه فقال سبحانه: ﴿ يَسَتَعَجُّلُ بِهَا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَمَّ وَإَلَّذِينَ مَامَنُوا مُشْفِقُونَ فقال سبحانه: ﴿ يَسَتَعَجُلُ بِهَا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَمَّ وَإِلَّذِينَ مَامَنُوا مُشْفِقُونَ فقال سبحانه فوا منه الله الحقق ما نحن عليه أو الذي عليه محمّد وأصحابه فقال سبحانه فو يستقعجُلُ بِهَا الَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَمَّ وَإِلَّذِينَ مَامَنُوا مُشْفِقُونَ مُنَا عَذَهُ لا يحصل لهم هذا الخوف. ﴿ أَلَا إِنَّ الَذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَنِي مُمَانِ بَعِيدٍ ﴾ فنبَه سبحانه الذين يدخلهم المرية والشك في وقوع الساعة ويمارون فيها ويجحدون في نهاية من الضلالة لأنّ استيفاء حقّ المظلوم من الظالم أمر واجب في العدل فلو لم يحصل القيامة لزم إسناد الظلم إلى الله وهذا من المحالات فلا جرم كان إنكار القيامة ضلالاً بعيداً. ﴿ اللّهُ لَطِيفُ يوبَادِهِ ﴾ أي: كثير الإحسان بهم لأنه أنزل عليهم الكتاب المشتمل على ما ينفعهم وما يضرّهم فكان ذلك لطفا لهم. وقيل: المراد من اللطيف العالم بخفيّات الأمور. والمراد هاهنا الموصل إلى العباد المنافع على وجه يدق إدراكه وذلك في الأرزاق الّتي قسّمها لعباده وصرف الآفات عنهم وإيصال الملاذ إليهم. ﴿ يَرْفُنُ مَن يَتَآة ﴾ أي: يوسّع الرزق على من يشاء ويجعله في خفض ودعة ومن يشاء في كذ ومشقّة وكلّ من رزقه الله من ذي روح فهو ممن شاء الله أن يرزقه ﴿ وَهُوَ ٱلْقَوِي ﴾ أي القادر الذي لا يعجز ﴿ أَلْمَزِيرُ ﴾ الغالب الّذي لا يغالب.

فَ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدُ لَهُ, فِي حَرْثِهِ فَي ولما بيّن أنّه تعالى كثير الإحسان بعباده أمرهم بالكسب والسعي في طلب الخيرات وفي الاحتراز عن القبائح فقال: فو مَن كَان يُرِيدُ في كسب الآخرة نضاعف له ثواب عمله عن القبائح فقال: فو مَن كَان يُرِيدُ في كسب الآخرة نضاعف له ثواب عمله والعطيه على الواحد عشرة ونزيد على ذلك ما نشاء ويسمّى الكسب وما يعمله العامل من امور يطلب بها الفائدة حرئاً على سبيل المجاز. فومَن كان يُريدُ في يُبدُ على ذلك ما نشاء ويسمّى الكسب وما يعمله العامل من امور يطلب بها الفائدة حرئاً على سبيل المجاز. فومَن كان يميدُ حَرْثَ على عمله العامل من امور يطلب بها الفائدة حرئاً على سبيل المجاز. فومَن كان يعمل يبيد حَرْثَ الدَّنيَا فَوْيَو. مِنْهَا وَمَا لَهُمْ في الآخرة عن العيم من المحان فقائدة في الديا ونفع منها نعطه نصيباً من الدنيا لا جميع ما يريده بل يكون قصده فائدة في الدنيا ونفع منها نعطه نصيباً من الدنيا لا جميع ما يريده بل على حسب ما تقتضيه الحكمة وليس له في الآخرة نصيب وحظ.

وفي «الكافي» عن الصادق للتلا؛ في معنى قوله: ﴿ أَنَّهُ لَطِيفٌ بِمِبَادِهِ. ﴾ قال: «ولاية أمير المؤمنين» وقوله: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْآخِرَةِ ﴾ قال: معرفة أمير المؤمنين والأثمة و ﴿ نَزِدٌ لَهُ. في حَرْثِهِ. ﴾ أي: نزيده منها ونستوفي نصيبه من دولتهم ﴿وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ. مِنْهَا وَمَا لَهُ, في ٱلآخِرَةِ ين نَمِيبٍ ﴾ قال للنا؟: «ليس له في دولة الحق مع الإمام نصيب وله الناره"<sup>(1)</sup>.

وروي عن النبي ﷺ أنّه قال: **«من كانت نيّته الدنيا فرّق الله عليه أمره** وجعل الفقر بين عينيه ولم يأته من الدنيا إلّا ما كتب له ومن كانت نيّته الآخرة جمع الله شمله وجعل غناه في قلبه وأتته الدنيا وهي راغمة»<sup>(٢)</sup> وقيل: من كان يعمل للآخرة نال الدنيا والآخرة ومن عمل للدنيا فلا حظً له من ثواب الآخرة لأنّ الأعلى لا يجعل تبعا للأدون.

وكلمة ﴿ مَن ﴾ في الآية للتبعيض تدلّ على أنّ من طلب كسب الدنيا لا يعطى إلّا الشيء القليل، وكذلك الآية مشعرة بأنّ منافع الآخرة والدنيا ليست حاضرة بل لا بدّ في البابين من الحرث والحرث لا يتأتّى إلّا بتحمّل المشاق في البذر ثمّ التسقية وإصلاح الأرض والتنمية ثمّ الحصد ثمّ التنقية فلما سمّى الله كلا القسمين حرثاً علمنا أنّ كلّ واحد منهما لا يحصل إلّا بتحمّل المتاعب والمشاق.

أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوًا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الَدِينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ اللَّهُ وَلَوَلَا كَلِمَةُ الْفَصْلِ لَقُضِى بَيْنَهُمُ وَإِنَّ الْظَلْلِيِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيهُ () تَرَى الظَّلْلِيينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَمَسَبُوا وَهُوَ وَافِعٌ بِهِرُ وَالَذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَكِلِحَنِي فِي رَوْضِكَاتِ الْجَنَكَاتِ لَهُمْ مَا يَشَآءُونَ

١- الكافي، ج ١، ص٤٣٦، و بحار الانوار، ج٢٤، ص٣٤٩، و تفسير الصافي، ج٤، ص٣٧١. ٢- بحار الانوار، ج٢٧، ص٢٢٥، و مجمع البيان، ج٩، ص٢٧، و تفسير الصافي، ج٤، ص٣٧١. عِندَ رَبِيهِمْ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَضْلُ ٱلْكَبِيرُ (\*) ذَلِكَ ٱلَذِى يُبَشِرُ اللَّهُ عِبَادَهُ الَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا المَسْلِحَتُ قُل لَا آسْتَلْكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّة فِي الْقُرْنُ وَمَن يَقْتَرِف حَسَنَة نَزِد لَهُ, فِيها حُسْنًا إِنَّ اللَّه غَفُورٌ شَكُورُ (\*) أَمَ يَقُولُونَ الْفَرْنَ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا فَإِن يَشَلٍ اللَّهُ بَغْنِيرَ عَلَى قَلْبِكُ وَيَمْحُ اللَّهِ الْمَوَدَة فِي القَرْنُ الْ يَكُومُونُ اللَّهِ كَذِبًا فَإِن يَشَلٍ اللَّهُ بَغْنِيرَ عَلَى قَلْبِكُ وَيَمْحُورُ اللَّهُولُونَ الْفَرْنَ يَكُومُونَ اللَّهِ كَذِبًا فَإِن يَشَلٍ اللَّهُ بَغْنِيرَ عَلَى قَلْبِكُ وَيَمْحُورُ اللَّهُ الْمَوْدَة الْمُو يَكُومُونُ اللَّهِ كَذِبًا فَإِن يَشَا اللَّهُ بَعْنِيرَ عَلَى وَلَيْ وَيَعْتُ أَنْ اللَّهُ بَعْنُورُ وَهُوَ الَذِي يَقْبَلُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهُ اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُورُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَعْقُ الْمُو يَكُومُونُهُ اللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَهُ عَنْتُورُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْ عَلَيْفَةُ الْ

ولمًا بيّن سبحانه القانون الأعظم والقسطاس الأقوم في أعمال الآخرة والدنيا أردفه في هذه الآية على ما هو الأصل في باب الضلالة والشقاوة فقال: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُؤًا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الَّذِينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ اللَّهُ ﴾ الاستفهام للتقريع أي بل لهم شركاء من الشياطين شرعوا لهم بالتسويل من الدين ما لم يأذن به الله كالشرك وإنكار البعث وشركاؤهم شياطينهم الذين زيّنوا لهم الشرك والعمل للدنيا، وقيل: الشركاء أوثانهم وإنَّما أضيفت إليهم لأنَّهم هم الذين أتخذوها شركاء لله ولمتا كانت سببا لضلالتهم جعلت شارعة لدين الضلالة كما قال إبراهيم للنابج: ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَصْلَلْنَ كَتِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ ﴾(') والمراد من قوله: ﴿ شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ ٱللَّهُ ﴾ يعنى: أنَّ تلك الشرائع بأسرها على ضدّ دين الله. ﴿وَلَوْلَا صَحَلِمَةُ ٱلْفَصِّلِ﴾ أي: القضاء السابق بتأخير الجزاء، أو ولولا الوعد بأن الفصل يكون يوم القيامة ﴿ لَقَضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ بين الكافرين والمؤمنين في الدنيا وحاصل المعنى أنَّه لولا حكم الله بتأخير العذاب لهذه الامّة إلى الآخرة لعذَّبهم ﴿وَإِنَّ ٱلْظَلِمِينَ ﴾ الَّذين يكذَّبونك في الدنيا ﴿ لَهُمْ ﴾ في الآخرة ﴿ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾.

۱-سورة ابراهيم: ۳۲.

ثم ذكر سبحانه أحوال أهل العقاب وأهل الثواب أمّا الأوّل فهو قوله: فَ نَرَى ٱلظَّلْلِيِينَ مُشْفِقِينَ فَ خائفين فَ مِيمًا حَكْسَبُوا وَهُوَ وَاقِعٌ بِهِمْ ﴾ من المعاصي وهو العقاب الواقع بهم لا محالة ولا ينفعهم خوفهم والإشفاق الخوف من جهة الرقّة على المخوف عليه من وقوع الأمر يريد سبحانه أنّ وباله واقع بهم سواء أشفقوا أو لم يشفقوا وأمّا الجزء الثاني فهو أحوال أهل الثواب.

وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمَمِلُوا المَتَكَلِحَنَتِ فِي رَوْضَكَاتِ الْجَكَاتِ ﴾ لأن روضات الجنّة أطيب بقعة فيها، قال الرازي في المفاتيح، في الآية تنبيه على أن الفسّاق من أهل الصلاة كلّهم في الجنّة إلّا أنّه خص الّذين آمنوا وعملوا الصالحات في البقاع الشريفة من الجنّة فالأمكنة الّتي دون الروضات لا بدً وأن تكون مخصوصة بمن كان دون أولئك الّذين آمنوا وعملوا الصالحات<sup>(۱)</sup>.

ثمَ قال: ﴿ كُمُم مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِم ﴾ وهذا يدلّ على أنّ كلّ الأشياء حاضرة مهيّاة لهم ثمّ عظّم هذه الدرجة وقال ﴿ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَضَلُ ٱلْكَبِرُ ﴾ والأشاعرة استدلّوا بهذه الآية على أنّ الثواب غير واجب على الله وإنّما يحصل بطريق الفضل من الله قالوا: وهذا تصريح بأنّ الجزاء المرتّب على العمل إنّما حصل بطريق الفضل لا بطريق الاستحقاق. ثمّ أعاد البشارة<sup>(٢)</sup> فقال: ﴿ ذَلِكَ ٱلَّذِى يُبَيِّرُ ٱللَّهُ عِبَادَهُ ﴾ أي: ذلك الثواب والفضل الكبير الّذي يبشّر

المتفسير الرازي، ج٢٧، ص١٦٣.

٢- بل البشارة أنما هي باعتبار ما بعدها من أجر الرسالة ولذلك قال في أول السورة من الآية وما بعدها إلى أربع آيات نزلت بالمدينة فالبشارة للمؤمنين المصاحبين لأجل انه لم يسأل على أداء رسالته أجراً بل ألزمهم المودة في القربى فقط وهي عبادة وحسنة وأما ما قيل من أن المراد من القربى قرابته من قرابته من قريش فهذا غلط فان المخاطبين بذلك القول المسلمون وهم يحبونه صلى الله عليه لمقام الرسالة والهداية لا يعرب والنسب، والنسب في جنب الرسالة والهداية شيء لا يعبأ به من أن المراد من أخرى من أن المراد من أن من أن المراد من أنه أربع أيات نزلت بالمدينة فالبشارة للمؤمنين المصاحبين لأجل انه لم يسأل على أداء رسالته أجراً بل ألزمهم المودة في القربى فقط وهي عبادة وحسنة وأما ما قيل من أن المراد من ألقربى قرابته من قريش فهذا غلط فان المخاطبين بذلك القول المسلمون وهم يحبونه صلى الله عليه لمقام الرسالة والهداية لا لقرابة النسب، والنسب في جنب الرسالة والهداية شيء لا يعبأ به من أن محبة أمر ثابت لا يحتاج إلى أي تشويق.

الله به عباده المؤمنين العاملين بالأعمال الصالحة ليستعجلوا بذلك السرور في الدنيا وكيف لا يكون ذلك الثواب فضلاً كبيراً إذ نالوا نعيما لا ينقطع بعمل قليل منقطع؟

قوله تعالى: يا محمّد فوْقُل لَا أَسْطَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْفَ ﴾ روي أنّه اجتمع المشركون في مجمع لهم فقال بعضهم لبعض: أترون أنّ محمّدا يسأل على ما يتعاطاه أجراً فنزلت الآية أي لا أطلب منكم على ما أنا عليه من التبليغ نفعا وأجرا إلّا المودة في القربى. وقيل: الاستثناء منقطع أي لا أطلب الأجر لكن أسألكم المودة. واختلف في معناه على أقوال:

أحدها: لا أسألكم على التبليغ وتبليغ الشريعة أجراً إلّا التوادّ والتحابّ فيما يقرّب إلى الله من العمل الصالح عن الحسن والجبّانيّ وأبي مسلم قالوا: المراد هو التقرّب إلى الله والتودّد إليه بالطاعة.

وثانيها: أنّ معناء إلّا أن تودّوني في قرابتي منكم وتحفظوني لها، عن ابن عبّاس وقتادة ومجاهد وجماعة، قال الشعبيّ: سألنا ابن عبّاس عن الآية قال: إنّ رسول اللهﷺ كان واسط النسب من قريش ليس بطن من بطونهم إلّا وقد ولّده، فقال الله: قل لا أسألكم على ما أدعوكم إليه أجراً إلّا أن تودّوني لقرابتي منكم فيصير المعنى: إنّكم قومي وأحقّ من إجابتي وإطاعتي فإذا قد أبيتم ذلك فاحفظوا حقّ النسب ولا تؤذوني ولا تهيّجوا عليّ<sup>(۱)</sup>.

القول الثالث: روى الكلبيّ عن ابن عبّاس قال: إنّ النبي ﷺ لمّا قدم المدينة كانت تعروه نوائب وحقوق وليس في يده سعة فقال الأنصار: إنّ هذا الرجلﷺ قد هداكم الله على يده وهو ابن أختكم وجاركم في بلدكم فأجمعوا له طائفة من أموالكم ففعلوه ثمّ أتوه به فردّه عليهم فنزل قوله تعالى: فيُوْ لَا أَسْتَذَكُرُ لَكُ الآية أي: إنّي على الإيمان لست أطلب منكم أجراً إلّا أن

۱ـ تفسير الرازي، ج۲۷، ص۱٦٤، و انظر: الدر المتثور، ج٦، ص٦.

تودّوا أقاربي وحنُّهم على مودة أقاربه.

وفي «الكافي»<sup>(۱)</sup> عن الصادق للمنظم ما يقرب هذا المعنى قال للمنظم: ولمنا رجع رسول الله تلاق من حجّة الوداع وقدم المدينة أتته الأنصار فقالوا: يا رسول الله إن الله عزّ وجل قد أحسن إلينا وشرّفنا بك وبنزولك بين ظهرانينا فقد فرّح الله صديقنا ونكّب عدوّنا وقد يأتيك وفود فلا تجد ما تعطيهم فيشمت بك المدو فنحب أن تأخذ ثلث أموالنا حتى إذا قدم حليك وفد مكّة وجدت ما تعطيهم فلم يرذ رسول الله عليهم شينا وكان تلاق ينتظر ما يأتيه من ربّه فنزل عليه جبرئيل ونزلت الآية ولم يقبل أموالهم فقال المنافقون: ما أنزل الله هذا على محمّد وما يريد إلا أن يوفع ابن عنه ويحمل علينا أهل بيته يقول أمس من كنت مولاه فعلي مولاه واليوم<sup>(۲)</sup> فون لا أستلكم الاية ولتا قال المنافقون هذا الكلم وهو إفكارهم أن هذه الآية نزلت من الله نزلت في أم يتمونون فقال المنافقون هذا الكلم وهو إفكارهم أن هذه الآية نزلت من الله نزلت في أم يتمونون الم يقد كراب الله والية الآلية المام وهو إنكارهم أن هذه الآية نزلت من الله منولت في يتمونون

¥¥ .....

وعنه للذا عن آبائه للملكة الذات هذه الآية على وسول الله تلك قام رسول الله فقال: إنّ الله تعالى قد فرض لي عليكم فرضا فهل أنتم مؤدوه؟ فلم يجبه أحد منهم فانصرف فلما كان من الغد قام فقال معل ذلك فلم يجبه أحد. وكذلك في الثالث فلم يتكلّم أحد فقال: أيّها الناس إنّه ليس من ذهب ولا فضّة ولا مطعم ولا مشرب. قالوا: فألقه إذنه قال: إنّ الله تبارك وتعالى أنزل علي فوتُن لَا أسْتَلْكُرُ مَلَيَهِ أَجَرًا إِلَا الْمَوَدَّةَ فِي الْتُرْكَ في فقالوا: أمّا هذه فنعمه. قال الصادق للنه: هذو الله ما وفي بها إلا سبعة نفر سلمان وأبو ذرّ وعتار والمقداد بن الأسود الكنديّ وجابر بن عبد الله الأفصاري ومولى

> ١ـ الكافي، ج١، ص٢٩٦، و تفسير الصافي، ج٤، ص٢٧٢. ٢ـ وذلك لأنهﷺ قد قال ذلك القول مراراً قبل يوم الغدير. ٣ـ سورة الشوري: ٢٤.

و

لرسول الله يقال له الثبيت وزيد بن أرقم» (١).

وفي «العيون» عن الرضاطة» ما يقرب من هذا الحديث<sup>(\*)</sup>.

وفي «الكافي» عن الصادق، للغلا أنّه قال: دما يقول أهل البصرة في هذه الآية؟» قيل: إنّهم يقولون إنّها لأقارب رسول الله قال: «كذبوا إنّما نزلت فينا خاصة في أهل البيت في عليّ وفاطمة والحسن والحسين أصحاب الكساء للمُثْلًا» <sup>(\*\*)</sup>.

وفي كتاب «شواهد التنزيل لقواعد التفضيل» مرفوعاً إلى أبي أمامة الباهليّ قال: قال رسول الله تلاظ: «إنّ الله خلق الأنبياء من أشجار شتى وخلقت الا وعليّ من شجرة واحدة فأنا أصلها وعليّ فرعها وفاطمة لقاحها والحسن والحسين تمارها وأشياعنا أوراقها فمن تعلّق بفصن من أغصانها نجى ومن زاغ عنها هوى ولو أنّ عبدا عبد الله بين الصفا والمروة ألف عام ثمّ ألف عام ثمّ ألف عام حتى يعمير كالشنّ البالي ثمّ لم يدرك محبّتنا أكبه الله على منخريه في النار ثمّ تلا هذه الآية،<sup>(1)</sup>

وروى زاذان عن عليّ<sup>تليني</sup>ة قال: **«فينا في آل حم آية لا يحفظ مودّتنا إلّا كلّ** م**زمن» ثمّ قرأ هذه الآية<sup>(ه)</sup> وإلى هذا أش**ار الكميّت في شعره حيث يقول;

وجدنا لكم فسي آل جـم آيـة الأولهـــا منّـــا تقــيّ ومعــرب

فإن قيل: إنّ طلب الأجرة على تبليغ الوحي والرسالة لا يجوز لأنّه كان واجباً عليه ﷺ وطلب الأجرة على الأمر الواجب غير جائز كما قال نوح ﷺ ﴿ وَمَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنّ أَجْرِىَ إِلَا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ على أنّ طلب الأجر

كان يوجب التهمة وذلك ينافى القطع بصخة النبوة وظاهر الآية أنه جعل المودّة في القربي أجر التبليغ.

فالجواب من وجهين: الأول: أنَّ الاستثناء منقطع فحينة. «إلا» بمعنى بل والثاني: أنَّ الاستثناء متَّصل لكنَّه لمَّا كانت الموذة في القربي أمر واجب في الإسلام فلا يكون أجراً للنبوة والتبليغ وهو من باب قول النابغة:

ولا عيب فيهم غير أن سيوفهم 👘 بها من قراع الدارعين فلول

فيصير المعنى في الآية أنا لا أطلب منكم إلًا هذا، وهذا في الحقيقة ليس أجراً لأنَّ حصول المودة ببن المسلمين أمر واجب قال تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَنْتُ بَعْمُهُمْ أَوْلِيَاتُهُ بَعْضٍ ﴾ () وقال تَشْتُلُهُ: «المؤمنون كالبنيان يشد بعضهم بعضاً». فإذا كان حصول المودة بين المسلمين واجبا فحصولها في حقّ أشرف المسلمين وأكابرهم أولى فحينئذ المودة في القربي ليست أجرآ فرجع الحاصل إلى أنَّه لا أجر<sup>(٣)</sup>.

ونقل صاحب «الكشَّاف» عن النبي الله أنَّه قال: امن مات على حبَّ آل محمد الله بشره ملك الموت بالجنة ثم منكر ونكير. ألا ومن مات على حب آل محتد يزف إلى الجنة كما تزف العروس إلى بيت زوجها. ألا ومن مات على حبَّ آل محمّد فتح له في قبره بابان إلى الجنة. ألا ومن مات على حبّ أل محمّد جعل الله قبره مزار ملائكة الرحمة ألا ومن مات على حبَّ أل محمّد مات على السنّة والجماعة. إلا ومن مات على بغض آل محمّد جاء يوم القيامة مكتوباً بين عينيه آيس من رحمة الله

- ۲ سورة توبه: ۷۰.
- ٣\_المجازات النبوية، ص ٢٨٢، و تفسير الرازي. ج٢٧، ص ١٦٥.

١\_ كذا في النفسير الكبير للإمام فخر الدين الرازي من غير نسخة إلى النابغة والمشهور الصحيح في قول النابغة: بهن فلول من قراع الكتائب.

ألا ومن مات على بغض آل محمّد مات كافرا ألا ومن مات على بغض آل محمّد لم يشمَّ رائحة الجنّة»<sup>(۱)</sup>.

قال الرازيّ: الآل هم الذين يؤول أمرهم إليه ومعلوم أنّ كلّ من كان أمرهم إليه أشد وأكمل كانوا هم الآل، ولا شكّ أنّ فاطمة وعليّا والحسن والحسين كان التعلّق بينهم وبين رسول اللّه أشد التعلّقات وهذا هو المعلوم بالنقل المتواتر فوجب أن يكونوا هم الآل، وأيضا اختلف الناس في الآل فقيل: هم الأقارب وقيل: هم أمته فإن حملناه على القرابة فهم الآل وإن حملناه على الأمّة الذين قبلوا دعوته فهم أيضاً آل فثبت أنّ على جميع التقادير هؤلاء هم الآل وأمّا غيرهم فهل يدخلون تحت لفظ الآل فمختلف فيه<sup>(٢)</sup>.

وروى صاحب «الكشّاف» أنّه لمّا نزلت هذه الآية قيل: يا رسول الله من قرابتك هؤلاء الذين وجبت علينا مودّتهم فقال على الله وفاطمة وابناهما».<sup>(٣)</sup> فثبت بهذا أن هؤلاء الأربعة أقارب النبيّ وهم مخصوصون بمزيد التعظيم وقال على الله المقولة متي يؤذيني ما يؤذيها»<sup>(١)</sup>. وثبت بالنقل المتواتر عن النبي تلك أنّه كان يحبّ عليًا وفاطمة والحسن والحسين للك<sup>(٥)</sup> ولمّا ثبت ذلك وجب على كلّ الامة مثله لقوله: ﴿وَاتَمَعُوهُ لَمَلَحَكُم تَهَـتَدُونَ فَلَا شَتَهُ ولقوله سبحانه: ﴿ لَقَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّو أُسَوَةً حَسَنَةً ﴾ والدعاء منصب عظيم وفريضة ولذلك جعل هذا الدعاء خاتمة التشهد في الصلاة وهو قوله:

| للهم صلَّ على محمّد وآل محمّد وهذا التعظيم لم يوجد في حقّ غير الآل |                                   |
|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| شافعيّ:                                                            | فثبت أنّ حبّ آل محمّد واجب قال ال |
| واهتف بساكن خيفها والنـاهض                                         | يا راكبا قف بالمحصّب من منى       |
| فيضاكما نظم الفرات الفائض                                          | سحرا، إذا فاض الحجيج إلى منى      |
| فليشهد الثقلان أنسي رافضمي                                         | إن كان رفضا حبّ آل محمّد          |

فإن قيل: لم قال: ﴿إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَىٰ﴾ ولم يقل: إلّا المودة للقربى؟ لأنّ المعنى أنّهم جعلوا مكان محبّة الامّة ومحلّها.

فَوْوَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ, فِيهَا حُسَنًا ﴾ أي: من فعل طاعة نزد له في تلك الطاعة حسنا بأن نوجب له الثواب وذكر أبو حمزة الثماليّ عن السديّ أنّه قال: إن اقتراف الحسنة المودة لآل محمّد<sup>(1)</sup>. وصحّ عن الحسن بن عليّ أبي طالب للنّه أنّه خطب الناس يوما وقال في خطبته: «أنا من أهل البيت الذين افترض الله مودتهم على كلّ مسلم فقال: فوتُل لَآ اسْتَلْكُرُ عَلَيُو أَجْرًا إِلَّا ٱلْمُوَدَّةَ فِي اللَّهُ وَمَن يَتْتَرَفَ حَسَنَةً نَزِدَ لَهُ. فِيهَا حُسَنًا ﴾ فاقتراف الحسنة مودتنا أهل البيت الدين افترض أسماعيل بن عبد الخالق عن الصادق للنّه أنّه قال: «إنها نزلت فينا أهل البيت» (م

الله عَنُورٌ ﴾ للسيّئات ﴿ شَكُورُ ﴾ للطاعات يعامل عباده معاملة الشاكر في توفية الحقّ كأنّه ممّن وصل إليه النفع فشكره.

قوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَى عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ﴾ أي: بل يقولون افترى محمّد على اللَّه كذباً في ادّعائه الرسالة عن اللَّه أو إثبات المودّة للقربى، فرية افترى

> ١ـ تفسير أبي حمزة الثمالي، ص٢٩٣. ٢ـ بحار الانوار، ج٢٣، ص٢٥٦، و الذريّة الطاهرة النبوية، ج١١٠. ٣ـ المناقب، ج٣، ص١٧١، و بحار الانوار، ج٢٣. ص٢٣٣.

محمّد على الله فنزلت ﴿ أَمَ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰ ﴾ الآية، قال صاحب «الكشّاف»: «أم» منقطعة ومعنى الاستفهام فيه التوبيخ كأنّه قيل: أيجري في ألسنتهم أن نسبوا مثله إلى الافتراء على الله، والفرية أقبح أنواع الكذب وأفحشها.

فَوْفَإِن يَشَلِ آللَهُ يَغَيِّر عَلَى قَلْمِكَ ﴾ المعنى: استشهاد على بطلان ما نسبوا إليه من الافتراء أي كأنَه قيل: لو كان افتراء عليه تعالى لشاء عدم صدوره عنك وإن يشأ ذلك يختم على قلبك بحيث لم يخطر ببالك معنى من معاني القرآن ولم تنطق بحرف من حروفه وحيث لم يكن الأمر كذلك بل تواتر وحي حيناً بعد حين تبيّن أنّه من عند الله تعالى. وقيل: المعنى: فإن يشأ الله يربط على قلبك بالصبر على أذاهم حتّى لا يشق عليك قولهم وأباطيلهم من قبيل: إنّه ساحر ومغتر. ثمّ أخبر سبحانه أنّه يذهب ما يقولونه باطلاً فقال: فويتم اللهُ أنكولك ﴾ أي: يزيله ويرفعه بإقامة الدلائل على بطلانه وحذف الواو من يمحو في المصاحف كما حذف من قوله: في سَنَعُ ألزاً يُنَهُ أل على اللفظ في ذهابها دون المعنى لالتقاء الساكنين وليس بعطف على قوله: في يُغَيِّتُهُ لأنّه مرفوع يدل عليه قوله فويكيني ألمَنَ يكلِمَتِوم أي: ويثبت الحق بأقواله التي ينزلها على نبيّه وهو هذا القرآن المعجز. وقيل: المراد من الأئمة ينزلها على نبيّه وهو هذا القرآن المعجز. وقيل: المراد من الأنمة

وَهُوَ ٱلَّذِى يَعْبَلُ ٱلنَّوْبَةُ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ وقد ذكرت قبيل هذا شأن نزول الآية أي إن الله يقبل التوبة عنهم وإن جلّت معاصيهم لأنّهم نسبوا الافتراء إلى محمّدﷺ ومع ذلك قبلت توبتهم وإن جلّت معاصيهم ﴿وَيَعَفُوا عَنِ ٱلشَيِّتَاتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْمَلُونَ ﴾ من خير وشرّ فيجازيهم على ذلك.

وَيَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَنتِ وَيَزِيدُهُم مِّن فَضَّلِهِ ۚ وَٱلْكَفِرُونَ لَهُمْ عَذَابٌ

الاسورة العلق: 14.

شَدِيدٌ ۞ وَلَوْ بَسَط اللهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ. لَبَغَوْا فِ الْأَرْضِ وَلَكِن يُنَزِلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَأَ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ. خَبِيرُ بَعِيبَرُ ۞ وَهُوَ الَذِى يُنَزِلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْـدِ مَا فَنَطُوا وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ وَهُوَ الْوَلِىُ الْحَمِيدُ ۞ وَمِنْ ءَايَنِيهِ. خَلْقُ السَمَوَنِ وَالأَرْضِ وَمَا بَتَ يَبِهِمَا مِن دَاتَةٍ وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ۞ وَمَنْ عَايَنِيهِ. مُصِيبَ وَ فَرِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرِهِ.

ولما تقدّم في الآيات السابقة وعيد أهل العصيان وأرجاهم بقبول التوبة ولو كانت معاصيهم عظيمة وبيان التوبة قد سبق في سورة البقرة ولا يحتاج إلى التكرار وأقلّ ما لا بدّ فيه الندم على الماضي والترك في الحال والعزم الراسخ على عدم العود في المستقبل كما يفصح عن هذا المعنى حديث رواه جابر من أن أعرابياً دخل مسجد رسول الله ﷺ وقال: اللّهم إنّي أستغفرك وأتوب إليك وكبّر فلما فرغ من صلاته قال له أمير المؤمنين علي للخبة: «يا هذا إنّ سرعة اللسان بالاستفار توبة الكذابين فتوبتك يحتاج إلى توبة». فقال: يا أمير المؤمنين وما التوبة؟ فقال للخبة: «التوبة اسم يقع على ستة أشياء: على الماضي من الدنوب: الندامة. ولتضييع الفرائض: الإعادة. ورد المظالم. وإذابة النفس في الطاعة كما ربّيتها في المعصية، وإذاقة النفس مرارة الطاعة كما أذقتها حلاوة المعصية. والبكاء بدل كل ضحك ضحكنه»<sup>(1)</sup>.

ومسألة التوبة بين الأشاعرة والمعتزلة في أنّ قبولها على الله من باب التفضّل أو الوجوب خلافيّة قالت المعتزلة: يجب على الله عقلا وقالت الأشاعرة: لا يجب على الله شيء وكلّما يفعله بالكرم والتفضّل.

۱ـ الكشاف، ج۳، شرح ص٤٦٨، و تفسير الرازي، ج٢٧، ص١٦٨، و تفسير الثعلبي، ج٨ ص٣١٥. و تفسير النسفي، ج٤، ص١٠٢.

واحتجّت الأشاعرة على صحّة قولهم بقوله: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقَبَلُ النَّوَيَّةَ ﴾<sup>(١)</sup> وقالوا: إنَّه تعالى يمدح بقبول التوبة ولو كان ذلك القبول واجبا لما حصل التمدّح العظيم ألا ترى أنَّ من مدح نفسه بأن لا يضرب الناس ظلما ولا يقتلهم غضبا كان ذلك مدحا قليلاً أمّا إذا قال: إنِّي أحسن إليهم مع أنَّ ذلك لا يجب عليَّ كان ذلك مدحا وثناء.

وبالجملة فقوله تعالى: ﴿وَلَمَنتَجِبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلْمَنْلِحَتِ ﴾ معناه يجيبهم إلى ما يسألونه وقيل: ويجيبهم الله في دعاء بعضهم لبعض عن معاذ بن جبل وقيل: المعنى إنّ الله يقبل طاعاتهم وعباداتهم ويزيدهم من فضله على ما يستحقّونه من الثواب وقيل: معنى ﴿وَلَمَسْتَجِبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ أنّ يشفّعهم في إخوانهم.

المُوْوَيَزِيدُهُم مِن فَشَيْهِ. ﴾ أي: ويشفّعهم في إخوانهم عن ابن عبّاس روي عن الصادق للغ قال: «قال رسول الله: في قوله: ﴿ وَيَزِيدُهُم مِن فَشَيْهِ. ﴾ الشفاعة لمن وجبت له النار من أحسن إليهم في الدنيا»<sup>(٣)</sup> وقيل: إن قوله: ﴿ الَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ رفع على أنّه فاعل تقديره ويجيب المؤمنون الله فيما دعاهم الله إليه لكن الباقين قالوا: إن محله النصب والفاعل مضمر وهو الله وتقديره ويستجيب الله للمؤمنين إلّا أنّه حذف اللام كما حذف في قوله: ﴿ وَإِذَا كَانُوهُمْ ﴾ وهذا القول مطابق للمعاني المذكورة وأوجه لأن الخبر فيما قبل وبعد عن الله لأن ما قبل الآية قوله: ﴿ وَهُوَ الَذِي يَقْبَلُ التَوَيَةَ عَن عِبَادِهِ وَيَسْقُوا عَن اللّهِ في الله يعد عن الله لان ما قبل وهو الآية قوله: فَوَوَيَن أَنه حذف اللام كما حذف في قوله: الله والذا كَانُوهُم أَنه وهذا القول مُوَرَيْنِيُدُهُم مِن المَدْكورة وأوجه لأن الخبر فيما قبل وبعد عن الله لأن ما قبل

١\_ سورة الشوري: ٢٥.

۲ـ مجمع البيان، ج٩، ص٥١، و بحار الانوار، ج٢٤، ص٤٩، و انظر: كتاب السنة، ص٣٩٤، و تفسير جامع، ج٣، ص٢٨٥. يستجيب دعاء الكافر فما فائدة التخصيص للمؤمنين؟

فالجواب إنّ اجابة دعاء المؤمنين وذكر التخصيص على سبيل التشريف لكن إجابة دعاء الكافر في الدنيا دون الآخرة وهي على سبيل الاستدراج بل ﴿وَالْكَفِرُونَ لَمَمَ عَذَابٌ شَدِيةٌ ﴾

ولما بيّن أنّه يزيد المؤمنين من فضله أخبر أنّ توسعة الأرزاق وتغيّرها تكون على حسب المصالح فقال: ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرَّزَقَ لِيبَادِهِ لَبَغَوًا فِي الأَرْضِ ﴾ أي: لو وسع الرزق على حسب ما يطلبونه لبطروا وتغالبوا وظلموا في الأرض وخرجوا عن الاستقامة في دنياهم وتغلّب بعضهم على بعض قال ابن عبّاس: بغيهم في الأرض طلبهم منزلة بعد منزلة ودابّة بعد دابّة وملبساً بعد ملبس ولا يقفون على حد وهذه الآية كأنّها جواب عن قوله: ﴿ وَلَتَشَجِيبُ ﴾ وهو أنّ المؤمن قد يكون في شدّة ومحنة وفقر ثمّ يدعو فلا يجاب ولا يشاهد أثر الإجابة فأجاب سبحانه ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزَقَ كَوَ

قال بطل الاعتزال الجبّائيَّ: إنّ هذه الآية تدلّ على بطلان قول المجبّرة من وجهين:

الاول: أنّ حاصل الكلام أنّه تعالى لو بسط الرزق لعباده لبغوا في الأرض فالبغي في الأرض غير مراد فبسط الرزق لهذه الجهة غير حاصل وهذا الكلام يصحّ ويتمّ إذا قلنا إنّه لا يريد البغي في الأرض فثبت فساد قول المجبّرة.

الثاني: أنّه تعالى بيّن أنّه إنّما لم يرد بسط الرزق لأنّه يغضي إلى المفسدة فلمّا بيّن أنّه لا يريد ما يفضي إلى المفسدة فبأن لا يكون مريداً للمفسدة أولى وبالجملة فالعقل يحكم بحصول البغي في بسط الرزق وأقلَ ما فيه خراب العالم في انتظامه لأنّه لو بسط الرزق وسوّى في الرزق بين الكلّ لامتنع كون البعض خادماً للبعض ولو صار الأمر كذلك لتعطلّت المصالح وانفصمت الأمور بالكلّيّة.

ثمّ إنّ النفوس إذا كانت شريرة فاقدة الآلات والأدوات كان الشرّ يصدر منه قليلاً كما أنّ العرب كانت كلّما اتّسع أرزاقهم ووجدوا من ماء المطر ما يرويهم ومن الكلاء والعشب ما يشبعهم أقدموا على الغارات والنهب والإنسان متكبّر بالطبع فإذا وجد الغنى والقدرة عاد إلى مقتضى خلقته الأصليّة وهو التكبّر والتطاول وإذا وقع في الشدّة عاد إلى الطاعة والتواضع.

فَوْوَلَئَكِن يُنَزَلُ بِعَدَرٍ مَّا يَمَنَّهُ كَمَة أي: ينزَل من الرزق قدر صلاحهم ما يشاء نظراً منه تعالى لمهم بالرأفة ويؤيّده الحديث الذي رواه أنس عن النبي تشكر عن جبرئيل عن الله تعالى: «إنّ من عبادي من لا يصلحه إلّا السقم ولو صححته لأفسده وإنّ من عبادي من لا يصلحه إلّا الصحة ولو أسقمته لأفسده وإنّ من عبادي من لا يصلحه إلّا الغنى ولو أفقرته لأفسده وإنّ من عبادي من لا يصلحه إلّا الفقر ولو أغيته لأفسده وذلك أنّي ادبّر عبادي لعلمي بقلوبهم»<sup>(١)</sup> والحديث طويل. فلو قيل: إنّا نرى كثيرا ممّن يوسّع عليه الرزق يبغي في الأرض.

قلنا: إنّا إذا علمنا على الجملة أنّه سبحانه يدبّر امور عباده بحسب ما يعلم مصالحهم يمكن أنّ هؤلاء يستوي حالهم في البغي وستع عليهم أولم يومتع عليهم ولو لم يوستع عليهم لكانوا أسوأ حالا في البغي فلذلك وستع عليهم.

المن المن المن المن المعالية بعد المعام الم معام المعام المعا

١ـ مجمع البيان، ج٩، ص٥٢، و نور الثقلين، ج٤، ص٥٧٩، و انظر: مسند الرضا، ص١٤١، و انظر: الأمالي، ص١٦٦، و تفسير الثعلبي، ج٨ ص٣١٨.

دينهم بيّن أنّهم إذا احتاجوا إلى الرزق فإنّه لا يمنعهم منه فقال: ﴿ وَهُوَ أَلَّذِى ﴾ الآية، وإنزال الغيث بعد القنوط أدعى إلى الشكر أي ينزّله عليهم من بعد ما ينسوا من نزوله والغيث ما كان نافعا في وقته والمطر قد يكون ضاراً في وقته وغير وقته ووجه إنزاله بعد القنوط لأنّه أدعى إلى المعرفة بموقع إحسانه. ﴿ وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ ﴾ ويفرّق نعمته ويبسطها بإخراج النبات والثمار الّتي يكون سببها المطر ﴿ وَهُوَ ٱلَوَلِئُ ﴾ الّذي يتولّى تدبير عباده وتقدير أمورهم المالك لهم ﴿ ٱلْحَيِيدُ ﴾ المحمود على جميع أفعاله.

وَمِنْ مَايَنِدِ كَا الدالَة على وحدانيته وصفاته التي باين بها خلقه خُفَقُ السَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ كَا لأنه لا يقدر على ذلك غيره لما فيهما من العجائب خُومًا بَنَ فِيهمًا مِن مَابَدَةٍ كَا والدابة ما تدب فيدخل فيه جميع الحيوانات وقوله: خوين مَابَدَة في من حي وذي حيات فيصح الإطلاق على الملائكة ويمكن أن يكون للملائكة مشي مع الطيران. وقد روي أن النبي تشي قال: الحق السماء أن يكون للملائكة مشي مع الطيران. وقد روي أن النبي تشي قال: الحق السماء ركبهن وأظلافهن كما بين السماء والأرض ثم فوق ذلك العرش المظيم»<sup>(1)</sup>. المؤومية مَعِيهم إذَا يَشَاء قَدِيرً كَا أي إنه تعالى على حشرهم إلى الموقف بعد إماتتهم تقادر لا يتعذر عليه ذلك وكلمة على إذا يحمد من الموقف بعد إماتتهم المستقبل كما تدخل على الماضي مثل فواليًا إذا يَشَين كي الموقف تدخل على

واحتج الجبّائي بقوله تعالى: ﴿إِذَا يَشَآهُ قَدِيرٌ ﴾ على أنّ مشيّته محدثة بأن قال إنّ كلمة ﴿إِذَا ﴾ تفيد ظرف الزمان وكلمة ﴿يَشَآهُ ﴾ صيغة المستقبل فلو كانت مشيّته قديمة لم يكن تخصيصها بذلك الوقت المعيّن من المستقبل فائدة ولما دلّ قوله: ﴿إِذَا يَشَآهُ قَدِيرٌ ﴾ على هذا التخصيص علمنا أنّ مشيّته

١\_ تفسير ابي السعود، ج٨، ص٣٢، و مسند أحمد، ج١، ص٢٠٧.

محدثة قال أبو السعود: قوله: ﴿إِذَا يَشَـَّهُ ﴾ متعلَّق بما قبله لا بقوله ﴿قَدِيرٌ ﴾.

أو مال فوما أمنبَعظم في معاشر الخلق فومّن شمييكة من بلوى في نفس أو مال فومَيما كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ من المعاصي فورَيَعَنُوا عَن كَثِير في منها فلا يعاقب بها قال أهل التحقيق: الآية مخصوصة بالمجرمين وإن خرج مخرج العموم لأن الأطفال والمجانين ومن لا ذنب له من المؤمنين قد يصابون بمصائب شديدة مع أنّه لا ذنب لهم وإن الأنبياء والأئمة بمتحنون بالمصائب وليس ذلك لأجل الذنوب بل لأسباب أخر منها تعريض للثواب العظيم والدرجات العالية.

وروي عن عليّ للخلا أنّه قال: «قال رسول الله للشقائي : يا عليّ خير آية في كتاب الله هذه الآية ما من خدش عود ولا نكبة قدم إلّا بذنب وما عفا الله عنه في الدنيا فهو أكرم من أن يعود فيه وما عاقب عليه في الدنيا فهو أعدل من أن يغنّي على عهده»<sup>(1)</sup>.

وَمَا أَنْتُم بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَكُم مِن دُوبِ ٱللَّهِ مِن وَلِيَ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ وَمِنْ مَايَنِيهِ الجُوَارِ فِي ٱلْبَحْرِكَالأَعْلَنِي ﴾ إن يَشَأْ يُسْكِنِ ٱلرِّبِحَ فَيَظْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَ ظَهْرِهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَابَنَتِ لِكُلِّ مَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾ أَوْ يُوبِعْهُنَّ بِمَا كَسَبُوا وَيَعْفُ عَن كَذِيرٍ ﴾ وَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ يُجَنِدِلُونَ فِي مَايَنِيا مَا لَهُم مِن تَخِيصِ آنَ يُعَالِ

قال الواحديّ في «البسيط»: إنّ قوله تعالى في الآية السابقة: ﴿ وَمَا أَصَنَبَ<sup>حِي</sup>ُم مِن مُصِي*بَكَةٍ* فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُرُ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرٍ ﴾ أرجى آية في كتاب الله للمؤمنين المذنبين لأنّ الله تعالى جعل ذنوب المؤمنين صنفين صنف كفّره عنهم بالمصائب في الدنيا، وصنف عفي عنه في الدنيا وهو كريم

۱ـ مجمع البيان، ج٩، ص٥٣، و بحار الانوار، ج٧٠، ص٣١٦.

لا يرجع عن عفوه وهذه سنَّته مع المؤمنين.

وأمّا الكافر فلأنّه لا يعجل عليه عقوبة ذنوبه حتّى يوافي يوم القيامة فقال: ﴿ وَمَا أَنتُر بِمُعَجِزِينَ فِى ٱلأَرْضِ ﴾ أي: يا معاشر الكفّار أنتم لا تعجزونني حيث ما كنتم ولا تسبقونني بسبب هربكم في الأرض ﴿وَمَا لَكُم مِن دُوبِ أَنَّهِ مِن وَلِيَ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ قال الرازيّ: والمراد بهم من يعبد الأصنام وبيّن أنّه لا فائدة فيها البتّة والنصير هو الله فلا جرم هو الذي تحسن عبادته<sup>(۱)</sup>.

فَوَوَمِنَ مَايَمَتِهِ ٱلْجَوَادِ كَمَ قَرئ الجواري بالياء في الوقف والوصل وقرئ بإئبات الياء في الوصل والحذف، وإن كانت لاما قد كثر في كلامهم وذكر من آياته السفن الجواري (فحذف الموصوف لعدم الالتباس) وهي تجري على وجه البحر عند هبوب الرياح. والغرض من الآية الاستدلال على وجود القادر، والمعرفة بأن هذه النعم العظيمة من الله للعباد، والمراد من فَكَالأَعْلَنُو كَمَا الجبال قالت الخنساء ترثي أخاها:

وإنّ صخرا لتأتم الهداة بـ كأنَّـه علـم فـي رأسـه نـار

ونقل أن النبي لللغ استنشد قصيدتها هذه فلمًا وصل الراوي إلى هذا البيت قالﷺ: «قاتلها الله<sup>(۲)</sup> ما رضيت بتشبيهها له بالجبل حتى جعلت على رأسه نارا»<sup>(۳)</sup>.

والحاصل أنّ هذه السفن الَّتي كالجبال تجري على وجه البحر عند الهبوب على أسرع الوجوه وعند سكون الرياح تقف ومحرّك الرياح ومسكّنها هو الله إذ لا يقدر أحد على تحريكها من البشر ولا على تسكينها، وذلك يدلّ

١- تفسير الرازي، ج٢٧، ص١٧٣. ٢- ليس ذلك دعاء عليها فإن الخنساء أسلمت واستشهد لها أربعة بنين في القادسية، بل استعجاب واستحسان. ٣- تفسير الرازي، ج٢٧، ص١٧٥. على وجود الإله القادر وإنّ اللّه تعالى خصّ كلّ جانب من الأرض بنوع من الأمتعة وبهذه الآلة تحصل المنافع العظيمة للناس وهذا الإنسان الّذي كان في مبدء أمره لا يميّز التبر من التبن جعله ذا قوّة عاقلة بحيث يصدر منه هذه الصناعة وأمثالها وليس ذلك إلّا بحكمته الوافية. ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِكُلّ مَبَّار شَكُورِ ﴾ أي: في ذلك الّذي ذكر من الدلائل والآيات آيات دالّة لكلّ صبّار على بلاء اللّه شكور على آلائه، والمقصود أنّ المؤمن يجب أن لا يكون غافلا على التقديرين.

أَوَّ يُويِقَهُنَ بِمَا كُسَبُوا وَيَمَعُ عَن كَثِيرٍ المعنى: إن يشأ إسكان الريح يسكن أو إن يشأ يجعل الريح عاصفة يهلك أهل السفن بالغرق عقوبة لهم بما كسبوا من المعاصي ويعف عن كثير من أهلها فلا يغرقهم ولا يعاجلهم بالعقوبة. وقوله: ﴿ أَوْ يُويِقَهُنَ ﴾ عطف على قوله: ﴿ يُسَكِن ﴾ أي إن يشأ يهنلك ناساً وينج ناساً على طريق العفو منهم ومن قرأ ﴿ وَيَمَفُوا ﴾ بالواو فقد استأنف الكلام.

ثمّ قال: ﴿ وَيَمْلَمُ ٱلَّذِينَ يُجَدَدُونَ فِي عَلَيْوَنَا مَا لَمُمْ مِن تَجْمِعِي ﴾ قرئ يعلم بالرفع على الاستيناف وبالنصب فللعطف على تعليل محذوف تقديره: لينتقم منهم ويعلم الَّذين يجادلون في آياتنا والعطف على التعليل المحذوف كثير في القرآن مثل قوله: ﴿ وَخَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَنَوَنِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَيِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْيِس بِمَا ويكسَبَتَ ﴾ أي: ليعلم الَذين يجادلون في إبطال آياتنا ما لهم ملجأ يلجئون إليه. وقرئ بالجزم عطفا على يعف والمعنى: وإن يشأ يجمع بين إهلاك قوم وإنجاء قوم وتحذير قوم.

فَمَّا أُوتِيتُم تِن شَقَوٍ فَمَنْعُ لَمُحَيَوَةِ ٱلدُّنَيَّ وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ وَالَذِينَ يَجْنَنِبُونَ كَبَتَهِرَ ٱلْإِنْمِ وَالْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ۞ وَالَّذِينَ أَمْنَتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَوْةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَمِتَّا رَزَقْنَنَهُمْ يُنفِتُونَ ۞ وَالَّذِينَ إِنَّا أَمْنَابَهُمُ الْبَعْنُ هُمْ يَنَصِرُونَ ۞ وَبَعَزَ وَالَ سَتِتَق سَتِنِهُ مِثْلُهَا هَمَنْ عَفَكَ وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ. عَلَى اللَّهُ إِنَّهُ. لَا يُحِبُّ الظَّلِمِينَ ۞

ثم خاطب سبحانه من تقدّم وصفهم فقال: ﴿ فَمَا أُوتِيتُم مِن تَوَم ﴾ مما يرغبون ويتنافسون فيه فهو متاع تتمتّعون به مدّة حياتكم ثم تموتون فيبقى عنكم أو يهلك المال قبل موتكم ﴿ وَمَا عِندَ أَهُو ﴾ من ثواب الآخرة ﴿ غَيْرُ ﴾ ذاتاً ﴿ وَأَبَقَنَ ﴾ زماناً حيث لا يزول كهذه المنافع الفانية ﴿ لِلّذِينَ مَامَنُوا ﴾ وصدّقوا بتوحيد الله وبما يجب التصديق به ﴿ وَعَلَن رَبّيم يَتَوَكّلُونَ ﴾ وهم متوكّلون ومفوضون أمرهم إلى الله والتوكّل على الله تفويض الأمور إليه بأنّها جارية من قبله على أحسن التدبير. وهذه الخيريّة المذكورة في الآية بقوله:

الاول: أن يكون العبد من المؤمنين لقوله: ﴿ لِلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾.

الثاني: أن يكون من المتوكَّلين على فضل الله لقوله: ﴿ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتُؤَكَّلُونَ ﴾.

الثالث: أن يكون مجتنباً لكبائر الإثم والفواحش، عن ابن عبّاس: كبير الإثم هو الشرك وقيل: المراد بكبائر الإثم ما يتعلّق بالبدع واستخراج الشبهات وبالفواحش ما يتعلّق بالقوة الشهويّة وبقوله: ﴿وَإِذَا مَا عَضِبُوا هُمَ يَغْفِرُونَ ﴾ ما يتعلّق بالقوة الغضبيّة.

الرابع: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱمَّتَجَابُوْأَ لِرَبَّهِمَ ﴾ والمراد تمام الانقياد والرضاء بقضاء اللّه من صميم القلب وأن لا يكون في قلبه معارضة ومنازعة في أمر من الأمور ويجيبون ما أمر اللّه إيّاهم.

أَفَامُوا السَّلَوَة ﴾ وأداموا عليها في أوقاتها وشرائطها ﴿وَأَمَرُهُمْ شُورَىٰ يُوَيَّنُهُمْ ﴾ أي: إذا وقعت بينهم واقعة تشاوروا ولا يتفرّدوا برأي والشورى مصدر

£١,

كالفتيا بمعنى التشاور ومعنى قوله: ﴿وَلَمَرْهُمْ شُرَى ﴾ أي: ذو شورى وهي المفاوضة في الكلام ليظهر الحقّ وقيل: المعنى والمقصود بالآية: الأنصار كانوا إذا أرادوا أمرا تشاوروا قبل الإسلام وكان ذلك قبل قدوم النبيّ اجتمعوا وتشاوروا ثمّ عملوا عليه فأثنى الله عليهم بذلك. وقيل: هو تشاورهم حين سمعوا بظهور النبيّ يشيّ وورود النقباء حتّى اجتمعوا في دار أبي أيّوب على الإيمان به يشيّ والنصرة له وقد روي أنّه قال: هما من رجل يشاور أحدا إلّا هدي إلى الرشد، <sup>(1)</sup> ﴿وَيَمَّا رَزَقَتَهُمَ يُنِفَوْنَ ﴾ في طاعة الله وسبيل الخير.

......

الخامس: ﴿ وَٱلَٰذِينَ إِنَّا أَمَنَابَهُمُ ٱلْبَقَىٰ ﴾ من غيرهم ﴿مُمْ يَنْتَصِرُونَ ﴾ ممّن بغى عليهم من غير أن يعتدوا أي يقتصرون في الانتصار على ما يجعله الله لهم ولا يتعدّونه.

وقيل: ينتصرون أي يتناصرون وينصر بعضهم بعضاً نحو يختصمون ويتخاصمون. وقيل: المعنيّ في الآية المؤمنون الَذين أخرجهم الكفّار من مكّة وبغوا عليهم ثمّ مكّنهم الله في الأرض حتّى انتصروا من ظلمهم.

وقيل: جعل الله المؤمنين صنفين صنفاً يعفون عمّن ظلمهم وهم الّذين ذكروا قبل هذه الآية وهو قوله: ﴿وَإِذَا مَا عَضِبُوا هُمَّ يَغْفِرُونَ ﴾ وصنفاً ينتصرون ممّن ظلمهم وهم الذين ذكروا في هذه الآية والّذي أخذ بحقّه ولم يجاوز في ذلك ما حدّ الله فهو مطيع لله ومن أطاع الله فهو محمود ولا منافاة وتناقض بين الآيات مثل قوله: ﴿وَأَن تَمَغُوا أَقَرَبُ لِلتَّقَوَى ﴾<sup>(٢)</sup> وقوله: ﴿ خُذِ ٱلْمَنُو وَأَمَّ بِإِلَّمُرْكِ وَأَعَرِضَ عَنِ لَبْحَهِابِينَ ﴾

> ١ـ مجمع البيان، جـ٩، صـ٥٧، و الصافي، جـ٦، صـ٢٧٤. ٢ـ سورة البقرة: ٢٢٧. ٣ـ سورة الأعراف: ١٩٩.

عُونِبْـتُم بِهِ ۖ وَلَمِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيَرٌ لِلصَّدِينِ ﴾ (١).

وبيّن هذه الآية من قوله: ﴿ وَٱلَٰذِينَ إِنّا لَمُمَاتِبُهُمُ ٱلْبَوْنُ هُمَ يَنتَمِرُونَ ﴾ <sup>(٢)</sup> أنّ العفو على قسمين قسم يصير سببا لتسكين الفتنة ورجوع الجاني عن جنايته وقسم يصير سببا لمزيد الجاني جرءته على الجناية وتلك الآيات في العفو محمولة على القسم الأول وهذه الآية محمولة على القسم الثاني فلا منافاة. وعن النخعيّ أنّه كان إذا قرأها قال: كانوا يكرهون أن يذلّوا أنفسهم فيجترئ عليهم السفهاء. قال الشاعر:

إذا أنت أكرمت الكسريم ملكتم وإن أنت أكرمت اللشيم تمسرًدا فوضع الندى في موضع السيف بالعلى مضرَ كوضع السيف في موضع الندى ألا ترى أن العفو عن المصرَ يكون كالإغراء له.

روي أن زينب أقبلت على عائشة فشتمتها فنهاها النبيﷺ عنها؛ فلم تنته، فقال النبيﷺ لعائشة: **«دونك فانصري»<sup>(٣)</sup>.** 

ثمَّ إنَّه تعالى لم يرغب في الانتصار بل بيَّن أنَّه مشروع فقط ثمَّ بيِّن بعده أنَّ شرعه مشروط برعاية المماثلة ثمَّ بيَّن أنَّ العفو أولى بقوله: فمن عفى.

وَبَعَزَرُوْ سَيَنَة سَيَنَة مِنْتُهَا ﴾ أي: إن جزاء سيئة مثلها فإن الأفعال مستتبعة بأجزيتها حتما نحن زوّجنا الفعال بالجزاء فقيّد سبحانه إن الانتصار لا بد وأن يكون مقيّدا بالمثل فإن النقصان حيف والزيادة ظلم والتساوي عدل وبه قامت السماوات والأرض. فإن قيل: إن جزاء السيئة مشروع مأذون فيه فكيف سمّي بالسيئة؟

١ـ سورة النحل: ١٢٦. ٢ـ سورة الشورى: ٣٩. ٣ـ تفسير الرازي، ج٢٧، ص١٧٧، و انظر: الكشاف، ج٣. شرح ص٤٣٧. أجاب: صاحب «الكشّاف» عنه أنّ كلتا الفعلتين الاولى وجزاؤها سيّئة لأنّها تسوء من ينزل به قال الله: ﴿وَإِن تُصِبَّهُمَ مَيَتِثَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِكَ ﴾<sup>(١)</sup> يريد ما يسوؤهم من المصائب والبلايا. وأجاب غيره بأنّه لمّا جعل أحدهما في مقابلة الاخرى أطلق اسم أحدهما على الآخر على سبيل المجاز.

وهذه الآية أصل كبير في علم الفقه فإن مقتضاها أن يقابل كلّ جناية بمثلها وقد تأكّد هذا النصّ بنصوص أخر مثل قوله: ﴿وَإِنَّ عَاقَبَتُمُ فَمَاقِبُوْا بِمِنْلِ مَا عُوقِبَتُه ﴾<sup>(٢)</sup> وقوله: ﴿ مَنْ عَمِلَ سَيَتَةَ فَلَا يُجْزَئَ إِلَا مِنْلَهَا ﴾<sup>(٣)</sup> وقوله تعالى: ﴿كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلقِصَاص فِي ٱلْقَنْلَ ﴾<sup>(٤)</sup>. والقصاص عبارة عن المساواة والمماثلة وقوله: ﴿وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ فِي الْقَنْلَ ﴾<sup>(٤)</sup>. والقصاص عبارة عن المساواة يمكن المماثلة أو خصّه الدليل المنفصل: والتخصيص يقع في صور كثيرة مثلا إذا قال له: أخزاك اللّه فليقل مثله أخزاك اللّه أمّا إذا قذفه قذفا يوجب الحدّ فليس له مثل ذلك بل الحدّ الذي أمر اللّه به.

فَوْفَمَنْ عَفَكَ وَأَمَّبَكَعَ فَأَجَرُهُ. عَلَى لَعَوْ إِنَّهُ، لَا يُحِبُّ الظَّلَالِمِينَ فَي فإذا عفا بشرط القربة لله فيقع أجره على الله وقد روي عن النبي للظُفُ أنَّه قال: «إذا كان يوم القيامة نادى مناد: من كان أجره على الله فليدخل الجنة فيقال: من ذا الذي أجره على الله؟ فيقال: العافون عن الناس فيدخلون الجنة بغير حساب»<sup>(0)</sup>.

وَلَمَنِ ٱنْعَسَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُوْلَبَهَكَ مَا عَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ٣ إِنَّمَا ٱلسَّبِيلُ عَلَ ٱلَّذِينَ

۱ـ سورة النساء: ۷۸. ۲ـ سورة النحل: ۱۲٦. ۴ـ سورة المؤمنون: ٤٠. ۵ـ مجمع البيان، جـ ٩، صـ ٥٨، و بحار الاتوار، جـ ٢٤، صـ ٢٢٦، و جوامع الجامع، جـ٣، صـ ٢٩٠، و تفسير القرطبي، ج.٤، ص. ٢٠٨. يَغْلِمُونَ ٱلنَّاسَ وَمِبْغُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ أَوْلَتَهَاتَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ شَ وَلَمَن صَبَرُ وَغَفَرَ لِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْدِ ٱلْأُمُورِ ٢ وَهَن يُصْلِل اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن وَلِي قِنْ بَعْدِهِ وَزَرَى ٱلْظَلِمِينَ لَمَّا رَأَوًا ٱلْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَرَدَ قِن سَبِيلِ ٢ وَتَرَبَعُمْ يُعَرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ ٱلذَّلِ يَنْظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِي وَقَالَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ ٱلْظَلِمِينَ فَي عَذَهِ عَلَيْهِا خَشِعِينَ مِنَ ٱلذَّلِ

ثمّ ذكر سبحانه حال المنتصر فقال: من انتصر لنفسه وانتصف من ظالمه (بَعْدَ ظُلْمِهِ ﴾ أي: بعد أن ظلم وتعدى عليه فأخذ لنفسه بحقّه فالمنتصرون (مَا عَلَيْهِم) من إثم وعقوبة وذمّ وهنا إضافة المصدر إلى المفعول.

المنا التويل الإثم والعقاب (عَلَى الَذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ ) أي: يبدءون الإضرار أو يعتدون في الانتقام (وَيَبَغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِ ﴾ ويتكبّرون فيها علوم وفسادا (وفسادا (أولَتَهِلُكَ ) الموصوفون بما ذكر (لمُهْمَ عَذَابُ أَلِيمُ ) مولم.

وَلَمَن صَبَرَ كُو تَحمّل المشقَّة في رضاء الله فو وَفَقَرَ لَهُ فلم ينتصر ولم يعاقب فرانَ ذلك كما الصبر والتحمّل فولَينَ عَزْمِ ٱلأُمُو كما أي: الأمور الثابتة التي يحبّها الله وأمر بها فلم ينسخ.

وقيل: عزم الأمور الأخذ بأصوبها وأعلاها في باب نيل الثواب.

وَحَنَّتُ يُعْتَلِيلُ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن وَلِمَنْ مِنْ وَلِمَنْ بَمَدِهِ ﴾ أي: ومن يظله عن رحمته وجنَّته فما له معين سواه وقيل: من عذّبه الله عقوبة له على عناده ليس له ولي وجنَّته فما له معين سواه وقيل: من عذّبه الله عقوبة له على عناده ليس له ولي يلي أمره ويدفع عذاب الله عنه. ﴿وَتَرَى الظَّلْلِمِينَ لَمَّا رَأَوُ أَلْعَذَابَ ﴾ أي: تراهم يلي أمره ويدفع عذاب الله عنه. ﴿وَتَرَى الظَّلْلِمِينَ لَمَّا رَأَوُ أَلْعَذَابَ ﴾ أي: تراهم يلي أمره ويدفع عذاب الله عنه. ﴿وَتَرَى الظَّلْلِمِينَ لَمَّا رَأُو أَلْعَذَابَ ﴾ أي: تراهم يلي أمره ويدفع عذاب الله عنه. ﴿وَتَرَى الظَّلْلِمِينَ لَمَّا رَأُو أَلْعَذَابَ ﴾ أي: تراهم يلي أمره ويدفع عذاب الله عنه. ﴿وَتَرَى الظَّلْلِمِينَ لَمَا رَأُو أَلْعَذَابَ ﴾ أي: تراهم يلي أمره ويدفع عذاب الله عنه. ﴿وَتَرَى الظَّلْلِمِينَ لَمَا رَأُو أَلْمَا الله عنه. إلى أمره ويدفع عذاب الله عنه. إورترى الظَّلْلِمِينَ لَمَا رَأُو أَلْعَذَابَ ﴾ أي: تراهم يلي أمره ويدفع عذاب الله عنه. ﴿وَتَرَى الظَّلْلِمِينَ لَمَا رَأُو أَلْعَذَابَ إلى أي ورجوع يلي أمره وذلك تمني أمره منه.

﴿وَتَرَنَّهُمْ ﴾ يا محمّد ﴿يُعَرَّضُونَ عَلَيْهَا﴾ أي: على النار قبل دخولهم

النار فَجَنَشِعِينَ مِنَ ٱلذَّلِ ﴾ ساكتين متواضعين في حال العرض فَيَنْظُرُونَ مِن طَرِّفٍ خَفِي ﴾ أي خفي النظر ويسارقون النظر إلى النار خوفاً منها وذَلَة في نفوسهم كأنّهم ينظرون من عين لا تفتح كلّها وإنّما نظروا ببعضها إلى النار كالمصبور ينظر إلى السيف.

(وَقَالَ الَّذِينَ مَامَـنُوا إِنَّ الْخَيْمِرِينَ ﴾ أي: المتّصفين بصفة الخسران في الحقيقة هم ﴿ الَّذِينَ حَمِرُوا أَنفُسَهُم ﴾ بأن فوتوا عن أنفسهم الانتفاع بنعيم الحقيقة هم ﴿ الَّذِينَ حَمِرُوا أَنفُسَهُم ﴾ بأن فوتوا عن أنفسهم الانتفاع بنعيم الجنّة وذلك القول من المؤمنين حين ما رأوا عظيم ما نزل بالظالمين ﴿ وَأَهْلِيهِم ﴾ أي: حسروا أنفسهم وأولادهم وأزواجهم وأقاربهم.

أَلَا إِنَّ ٱلظُّرْلِمِينَ فِي عَذَابٍ تُمْقِيمٍ ﴾ إمّا من تمام كلامهم أو تصديق من الله تعالى لهم، واستدل القاضي عبد الجبّار بهذه الآية على أنّ الكافر والفاسق يدوم عذابهما، وأجاب الرازي أنّ لفظ الظالم المطلق في القرآن مخصوص بالكافر قال تعالى: ﴿وَآلْكَنِرُونَ هُمُ ٱلظَّلْلِبُونَ ﴾".

وَمَاكَات لَهُم مِنْ أَوَلِيَتَه يَنْصُرُونَكُم مِن دُونِ اللَّهُ وَمَن يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن سَبِيلٍ () اسْتَجِيبُوا لِرَنِكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمُ لَا مَرَدَ لَهُ مِن اللَّهُ مَا لَكُمُ مِن مَلْجَلٍ يَوْمَهِذٍ وَمَا لَكُم مِن نَصِيبِ () فَإِنَّ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً إِن عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَكَغُ وَإِنَّا إِذَا أَذَقْنَا ٱلإِسْكَن مِنَا رَحْمَة فَرَجَ بِهَا وَإِن شَمِبْهُمْ سَيِنتَهُ بِمَا قَدَمَت أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ أَعْرَضُوا فَمَا رَحْمَة فَرَجَ بَهَا وَإِن شَمِبْهُمْ سَيْنَتَهُ بِمَا قَدَمَت أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ أَعْرَضُوا فَمَا رَحْمَة فَرَجَ بَهَا وَإِن شَمِينَة مُنْكَمُ مِن نَصَعِيرِ أَنْ عَلَيْكُ إِلَّهُ الْبَكَغُ رَحْمَة فَرَجَ بَهَا وَإِنَّا إِنْ عَلَيْكُ مَلَيْهِمْ سَيْنَة رَحْمَة فَرَجَ مَا يَشَاهُ مَا يَعْمَلُهُ اللَّهُ مَعْذِيرَ إِنَّ يَعْلَقُ مَا يَشَاهُ يَهُمُ لِيَنْ يَشَاهُ الْتَعْذَينِ وَٱلْأَرْضَ يَعْلَقُ مَا يَشَاهُ يَهُمُ لِينَ يَشَاهُ إِنَّذَا وَيَعْهُمُ لِمَن يَشَاهُ الذَكُورَ إِن أَوْ يَرْوَجُهُمْ ذَكْرَانا وَإِنَا يَكُمُ لِيَن يَشَاهُ مَن يَشَاهُ عَقِيمَهُ لِمَن يَشَاهُ الذَكُورَ إِلَى أَوْ يُوَالَعُهُمُ ذَكْرَانا وَإِن يَعْيَعُولُ لِيَنْهُمُ وَ

١\_ سورة البقرة: ٢٥٤.

ثمَّ أخبر سبحانه عن الظالمين الَّذين ذكرهم فقال: ﴿ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ أَوَلِيَـلَة ﴾ أي: ما كان لهم من دون الله من أنصار يدفعون عنهم عقاب الله ومن يضلِّله الله عن طريق الجنَّة فليس له سبيل إليها.

﴿ اسْتَجِعِبُوا لِرَبِّكُم ﴾ أي: أجيبوا داعي ربّكم يعني محمّدا فيما دعاكم إليه ورغَبكم فيه من المصير إلى طاعته والانقياد لأمره ﴿ مِن فَبّـلِ أَن يَأْتِ يَوْمٌ لَا مَرَدَّ لَهُ ﴿القُو ﴾ أي لا رجوع بعده إلى الدنيا.

وقيل: معناه لا يقدر أحد على ردّه ودفعه وهو يوم القيامة عن الجبّائيّ. وقيل: معناه لا يردّ ولا يؤخّر وقته وهو يوم الموت.

وما لكم مِن مَنْجَلٍ يَوْمَهِلِ ﴾ أي: معقل يعصمكم من العذاب ﴿وَمَا لَكُمُ مِن نَ<del>صَ</del>حِيرٍ ﴾ أي: إنكار وتغيّر للعذاب أو نصير منكر ما يحلّ بكم ولا يردّه الله بعد ما حكم به ويجوز أن يكون المراد من قوله: ﴿نَ<del>صَ</del>حِيرٍ ﴾ الإنكار أي: لا تقدرون أن تنكروا شيئا ممّا اقترفتموه من الأعمال.

الأوان أعرَضُوا به هؤلاء الذين أمرتهم بالاستجابة ولم يقبلوا هذا الأمر وفما أزسكنك عَلَيْهِم حَفِيظًا به بأن تحفظ أعمالهم وتحصيها فإن عَلَيْك إلا الْبَكَعُ به وليس عليك إلّا الإيصال إلى أفهامهم والبيان لما فيه رشدهم.

فُوْوَإِنَّمَا إِذَا أَذَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِنَّا رَحْمَةً فَتِيَ بِهَمَا اللَّهِ أَي: إذا وجدوا في الدنيا
 معادة وفوزا بنعيمها فرح واستر بها، ونعم الله في الدنيا وإن كانت عظيمة إلّا أنّها
 سعادة إلى السعادة المعدة في الآخرة كالقطرة بالنسبة إلى البحر فلذلك سماها
 دوقا والمراد أنّه إذا فاز بهذا القدر الحقير الذي حصل في الدنيا فإنّه يعظم
 سروره ويقع في العجب والكبر ويظن أنّه فاز بكلّ المنى. ثمّ بيّن أنّه متى ما
 مروره ويقع في العجب والكبر ويظن أنّه فاز بكلّ المنى. ثمّ بيّن أنّه متى ما
 مروره ويقع في العجب والكبر ويظن أنّه فاز بكلّ المنى. ثمّ بيّن أنّه متى ما
 مروره ويقع في العجب والكبر ويظن أنّه فاز بكلّ المنى. ثمّ بيّن أنّه متى ما
 مروره ويقع في العجب والكبر ويظن أنّه فاز بكلّ المنى. ثمّ بيّن أنّه متى ما
 مروره ويقع في العجب والكبر ويظن أنّه فاز بكلّ المنى. ثمّ بيّن أنّه متى ما
 مروره ويقع في العجب والكبر ويظن أنّه فاز بكلّ المنى. ثمّ بيّن أنّه منى ما
 مروره ويقع في العجب والكبر ويظن أنّه فاز بكلّ المنى. ثمّ بيّن أنّه منى ما
 مروره ويقع في العجب والكبر ويظن أنّه فاز بكلّ المنى. ثمّ بيّن أنّه منى ما
 مروره ويقع في العجب والكبر ويظن أنّه فاز بكلّ المنى. ثمّ بيّن أنّه منى ما
 مروره ويقع في العجب والكبر ويظن أنّه فاز بكلّ المنى. ثمّ بيّن أنّه منى ما
 معات ميّنة وشيء يسوؤه كالمرض والفقر فقال: 
 مرابنه في الكفران ولم يقل: فإنّه أصابته سيّنة ولي أنّه أولان كُوُور بها والفقر فقال: المور إلى أولول العبر والم يول: فإنّه أصابته المالي أنه أولول المالي ألمالي ألمالي ألمالي أولول يقل: فإنّه ألمالي أل

| /ج ۱۰ |  | ٤٨ |
|-------|--|----|
|-------|--|----|

كفور ليبيّن أنّ طبيعة الإنسان تقتضي هذه الحالة إلّا إذا أدّب نفسه بأدب الله. في يَلَمُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ والمقصود منه أن لا يغترّ الإنسان بما ملكه من المال والجاه بل إذا علم أنّ الكلّ ملك الله وهو تعالى ملّكه وأنعم عليه فيصير ذلك حاملاً له على مزيد الطاعة والعبادة وأمّا إذا اعتقد أنّ تلك النعم إنّما حصلت بسبب عقله وجدة بقي مغرورا بنفسه معرضاً عن طاعة الله.

ثم ذكر من أقسام تصرفه تعالى في العالم وقال: ﴿ يَعْلَقُ مَا يَشَاءُ ﴾ يخص البعض بالأولاد الإناث والبعض بالذكور فقال: ﴿ يَهَبُ لِمَن يَمَاءُ إِنَكَا وَبَهَبُ لِمَن يَشَاءُ الذَّكُورَ \* أَوْ بُرُوَجُهُم ذَكْرَانا وَإِنَنشَا ﴾ أي: يجمع لهم بين البنين والبنات تقول العرب: زوّجت إبلي أي جمعت بين صغارها وكبارها. قال مجاهد: وهو أن تلد المرأة غلاما ثم جارية. وقيل: هو أن تلد توأما ذكرا وأنثى أو ذكرا وذكرا أو أنثى وأنثى. وقيل: هو أن يجمع الرحم الذكر والأنثى عن محمد بن الحنفية قوله: ﴿ وَبَعَمَلُ مَن يَشَاءُ عَقِيمًا ﴾ أي: يجعل البعض محروماً عن الكلّ من الرجال والنساء ﴿ إِنَّهُ عَلِيمُ ﴾ بما خلق ﴿ وَتَدِرُ كُور بلفظ ما يريد وعبر سبحانه في الآية عن الإناث بلغظ التنكير. وعن الذكور بلفظ التعريف للتنبيه على أشرفية الذكور على الإناث.

قال ابن عبّاس: في قوله: ﴿ يَهَتُ فِمَن يَشَآهُ إِنَّنْتُنَا ﴾ يريد لوطاً وشعيباً لللهُ ولم يهب لهما إلّا البنات ﴿ وَمَهَتُ لِمَن يَشَآهُ الذَّكُورَ ﴾ يريد إبراهيم لم يكن له إلّا الذكور. وقوله: ﴿ أَوْ يُمَوَجُهُمَ ذَكْرَانًا وَإِنَّنْتَا﴾ يريد محمّدا الله كان له من البنين أربعة: القاسم والطاهر وعبد الله وإبراهيم ومن البنات أربعة: زينب ورقيّة وام كلثوم وفاطمة الله ﴿ وَبَجَعَمَلُ مَن يَشَآهُ عَقِيمًا ﴾ يريد عيسى ويحيى.

وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَزَآيٍ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ. مَا يَشَآةُ إِنَّهُ عَلِيُّ حَكِيمٌ ۞ وَكَذَلِكَ أَوْجَنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمَرِنَاً مَا كُنتَ نَدْرِى مَا ٱلْكِنَٰبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَنَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَن نَشَآة مِن عِبَادِنَأْ وَإِنَّكَ لَنَهْدِى إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ۞ صِرَطِ اللَّهِ الَذِى لَهُ, مَا فِي ٱلسَّمَانِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ٱلَا إِلَى ٱللَهِ نَصِيرُ ٱلْأُمُورُ ﴾

المعنى: لمما ذكر نعمه السابقة على خلقه ذكر في هذه الآية أجلّ النعم وهي النبوة فقال: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ ﴾ أي ليس لأحد من البشر ﴿أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَا ﴾ أن يوحي إليه ﴿وَحَمَّا ﴾ مثل داود أوحي في صدره فزبر الزبور أو يكون بطريق الإلهام والقذف في القلب أو المنام كما أوحى الله إلى ام موسى وإبراهيم في ذبح ولده أو يسمعه كلامه تعالى ﴿أَوَ مِن وَرَآبَ جِمَابٍ ﴾ وهو موسى في الطور ﴿أَوَ يُرْسِلَ رَسُولًا ﴾ وهو جبرتيل ﴿فَيُوحِي بِإِذَنِهِ مَا يَشَلَهُ ﴾ أي: إرسال ملائكته بكلامه وكتبه إلى أنبياءه.

والمراد من قوله: ﴿ أَوْ مِن وَرَآي جَابٍ ﴾ هو: أن يحجب ذلك الكلام عن جميع خلقه إلمّا من يريد أن يكلّمه به نحو كلامه لموسى لأنه حجب ذلك عن جميع الخلق إلمّا عن موسى وحده وفي المرة الثانية حجبه عن جميع الخلق إلمّا عن موسى والسبعين نفراً الذين كانوا معه ويمكن أن يقال: إنّه تعالى حجب عنهم موضع الكلام الذين أقام الكلام فيه فلم يكونوا يدرون من أين يسمعونه لأن الكلام عرض لا يقوم إلمّا في جسم ولا يجوز أن يكون أراد بقوله: ﴿ مِن وَرَآي جِمَابٍ ﴾ تكلّمه عباده لأن الحجاب لا يجوز إلّا على الأجسام. ﴿ إِنَّهُ عَلَيَ حَصَحِيمٌ ﴾ عليّ عن الإدراك بالأبصار حكيم في أفعاله. تعالى حصر أقسام وحيه في هذه الآية تدلّ على أنّه تعالى لا يرى وذلك لأنه تعالى حصر أقسام وحيه في هذه الثلاثة ولو صحت رؤية الله لصح من الله أن تتكلّم مع العبد حال ما يراه العبد فحينئذ يكون ذلك قسماً رابعاً زائداً على هذه الأقسام الثلاثة والله تعالى نفى القسم الرابع. وأمّا الذين يدّعون الرؤية يزيدون في الآية قيداً، ولعجزهم عن أوّله نفي الرؤية زادوا هذا القيد وقالوا: تقدير الكلام في الآية: وما كان الله لبشر أن يكلّمه الله في الدنيا. وهذا القول والتقدير خلاف الظاهر وهب أنّهم التزموا بهذا التقدير في الآية واثبتوا مدّعاهم فماذا يصنعون بتلك الدلائل المنفصلة في نفي الرؤية من وقوع التجسّم والتمكن والتركيب وأمثالها المباينة لمعنى الألوهيّة؟ وبالجملة إنّه تعالى لا يرى لا في الدنيا ولا في القيامة.

وَوَكَذَلِكَ أَوْحَيَنَا إِلَيْكَ ﴾ أي: مثل ما أوحينا إلى الأنبياء من قبلك أوحينا إليك فورُوحًا مِن أمرِنَا ﴾ ومعنى الروح القرآن لأن فيه الحياة من موت الكفر والاهتداء بالحياة السليمة عن الآفات. وقيل: المراد من الروح هو روح القدس وهو ملك أعظم من جبرئيل وميكائيل كان مع رسول الله يُلايش. عن أبي جعفر وأبي عبد الله للمُنشِ قالا: **دولم يصعد إلى السماء وإنه لفينا الأئمة،**<sup>(1)</sup>.

وَمَا كُنْتَ مَدَرِى مَا ٱلْكِتَبُ وَلَا آلَإِيمَنَىٰ ﴾ أي: ما كنت يا محمّد قبل الوحي وقبل أن نعلَمك بالوحي ما القرآن ولا الشرائع ومعالم الإيمان؟ وقبل: معناه ولا أهل الإيمان أي من الذي يؤمن ومن الذي لا يؤمن وهذا من باب حذف المضاف. ﴿ وَلَكِن جَعَلْنَهُ ﴾ أي: جعلنا الروح الذي هو القرآن ﴿ نُوْرًا خَدِف المضاف. ﴿ وَلَكِن جَعَلْنَهُ ﴾ أي: جعلنا الروح الذي هو القرآن ﴿ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَن نَشَتَهُ مِن عِبَادِنَا ﴾ لأن فيه معالم الدّين. وقيل: المعنى جعلنا الإيمان نوراً. القميّ عن الباقر للته في قوله: ﴿ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا ﴾ قال: «بعني: عليا للزير وعليّ هو النور هدى به من هدى من خلقه <sup>(٢)</sup>. ﴿ وَإِلَكَ لَتَهَدِى إِلَى عَلَمَ وَعَلَىٰ أي: كما أن القرآن يهدي إلى الصراط المستقيم فأنت تهدي الخلق وعلي نفسك وصنوك فهو أيضاً؛ كذلك قال الصادق للتي حين سئل عن معنى الآية:

- ۱\_مجمع البيان، ج٩، ص٦٤، و نور الثقلين، ج٤، ص٥٩٠.
  - ۲\_ تفسير القمي، ج۲، ص ۲۸۰.

| ٥١ | شكرك الشبك |
|----|------------|
|----|------------|

«يعني: إنَّك لتأمر بولاية عليَّ وتدعو إليها وعليَّ هو الصراط المستقيم»(``

ثم فسر ذلك الصراط بقوله: ﴿ صِرَطِ اللَّهِ الَّذِي لَهُ, مَا فِي السَّمَوَيَ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ أي: إن الصراط صراط الله ولا يجوز عبادة غيره. ثم قال: ﴿ الآ إلَى اللَّهِ تَصِيرُ ﴾ وترجع ﴿ لأُمُورُ ﴾ دون غيره. توضيح لو قيل: إن الإجماع منعقد على أنَّه لا يجوز أن يقال: إن الرسل كانوا قبل الوحي على الكفر فكيف التطبيق مع قوله: ﴿ مَا كُنتَ تَدْدِى مَا الْكِنَدُ وَلَا الْإِيمَنُ ﴾ ؟ والتطبيق ما ذكرنا في تفسير الآية إن كنت عرفت معناه وهو أن المراد من الكتاب القرآن ومن الإيمان الصلاة لقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْسِيعَ إِيمَنْتَكُمْ ﴾ أي: صلاتكم.

والجواب الثاني: ما بيّنًا من حذف المضاف أي ما كنت تدري ما الكتاب ومن أهل الإيمان يعني: من الّذي يؤمن ومن الّذي لا يؤمن.

والجواب الثالث: ما كنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان حتّى كنت طفلاً في المهد ومعلوم أنّ علم النبيَّ الشَّر ما كان قديماً بل علّمه الله.

والجواب الرابع: أنّ الإيمان عبارة عن الإقرار بجميع ما كلّف اللّه به وإنّه قبل النبوّة ما كان عارفاً بجميع جزئيّات الشريعة بل إنّه كان عارفاً باللّه تعالى. تمّت السورة.

١\_ تفسير القمي، ج٢، ص ٢٨٠، و بصائر الدرجات، ص٩٨، و بحار الانوار، ج٢٥، ص٣٦٧.



مكية كلها، وقيل: إلّا آية منها ﴿ وَمَتَلَ مَنْ أَرْمَكْنَا....﴾، نزلت في بيت المقدس. عن النبي للظيم: «من قرأ سورة الزخرف كان متن يقال له: ﴿ يَنوبَادٍ لَا خَوَفٌ عَلَيْكُمُ آلِيَوْمَ وَلَا أَنْتُمْ تَحَمَرُنُوْنَ ﴾ ادخلوا الجنة بغير حساب»<sup>(۱)</sup>.

وعن أبي بصير عن الباقر الله من أدمن قراءة الزخرف آمنه الله في قبره من هو امَ الأرض ومن ضغطة القبر حتّى يقف بين يدي الله ثمّ جاءت حتّى تكون هي التي تدخله الجنة بأمر الله»<sup>(٢)</sup>.

بسمي اللوالتجزير

حمّ ۞ وَالْكِتَبِ ٱلْمُبِينِ ۞ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَنَا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْفِلُونَ ۞ وَإِنَّهُ فِي أَثِرِ ٱلْكِتَبِ لَدَيْنَا لَعَلِقُ حَكِمُ ۞ أَفْنَضَرِبُ عَنكُمُ الذِكْرَ صَفْحًا أَن كُنتُم فَوْمَا مُسْرِفِينَ۞

حجم الما أي هذه السورة مسمّاة بحم أو أنّ حم هو القرآن وعلى هذا
 التقدير فقوله: 
 وَالْكِتَنْبِ ٱلْمُبِينِ اللهِ بالجرّ على أنّه مقسم به إمّا ابتداء أو
 التقدير المسم، أقسم سبحانه بالكتاب المبين 
 إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَنَا عَرَبِيًّا ﴾

۱\_ جوامع الجامع، ج۳، ص۲۹۵، و نور الثقلين، ج٤، ص٥٩١. ۲- ثواب الاعمال، ص١١٣، و مجمع البيان، ج٩، ص٦٦. فيكون المقسم عليه هو قوله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَنَاً﴾ وعلى تقدير: هذه سورة حم، فيكون القسم واقعا على أنّ هذه السورة هي سورة حم وعلى هذا التقدير فقوله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ ﴾ ابتداء لكلام آخر.

وفي وصف الكتاب بكونه مبيناً لأنّه المبين للذين أنزل إليهم لأنّه بلغتهم ولسانهم أو لأنّه مبين طريق الهدى من طريق الضلالة وأبان كلّ باب عمّا سواء ووصف الكتاب بكونه مبيناً مجاز لأنّ المبين هو الله وسمّي القرآن بذلك توسّعاً من حيث إنّه حصل البيان عنده وهو إنّما سمّي قرآناً لأنّه جعل بعضه مقروناً ببعض ويصدق بعضه بعضاً. ﴿لَمَلَكُمَ تَعْوَلُونَ ﴾ وتتدبّرون وكلمة لعلَّ للتمنّي والترجّي وهو لا يليق بمن كان عالماً بالعواقب فكان المراد منها هنا هكي، أي أنزلناه قرآناً عربياً لكي تعقلوا معناه وتحيطوا بفحواه.

قالت المعتزلة: وكلمة ﴿ إِنَّا جَمَلَتُهُ ﴾ تدلّ على حدوث القرآن لأن المجعول هو المصنوع المخلوق. فإن قيل: إن المراد من قوله: ﴿ جَمَلَنَهُ ﴾ أي: سيّناه عربياً فهذا الكلام مدفوع لأنه لو كان المراد بالجعل هذا لوجب أن من سمّاه عجمياً أن يصير عجمياً وإن كان بلغة العرب ومعلوم أن هذا باطل. ثم سمّاه عجمياً أن يصير عجمياً وإن كان بلغة العرب ومعلوم أن هذا باطل. ثم إن كان المراد من الجعل التسمية وصرف إلى هذا المعنى لزم كون التسمية مجعولة والتسمية أيضاً من كلام الله وذلك يوجب أن بعض كلامه مجعول وإذا صحّ ذلك في البعض صحّ في الكلّ على أنه سمّي قرآناً لأن بعضه مقرون ببعض وما كان كذلك كان مصنوعاً معمولا وكونه عربياً أي اختصّت مقرون ببعض وما كان كذلك كان مصنوعاً معمولا وكونه عربياً أي اختصّت وأيضا يستنبط دليل آخر على حدوث الكلام وهو أن القسم بغير الله لا يجوز كما روي عن النبي تشير إنه كان يقول: فيا ربّ طه ويس ويا ربّ القرآن العظيم»<sup>(1)</sup>

١\_ تفسير الرازي، ج٢٧، ص١٩٣.

63 B3

88.

فحينئذ صار القرآن مربوبا مخلوقا فتم الدليل.

وأيضا قالت المعتزلة: إن حاصل معنى قوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلَنَهُ قُرْءَنَا عَرَبِيَا لَعَلَ<del>اتَكُ</del>مَ تَعْقِلُونَ ﴾ على ما فسترتم وفسترنا هو أنَّا جعلناه قرآناً عربياً لكي تعقلوا وهذا يفيد أمرين: أحدهما: أنّ أفعال الله معلّلة بالأغراض والدواعي. والثاني: أنَّه تعالى إنَّما أنزل القرآن ليهتدي به الناس وذلك يدلّ على أنَّه تعالى أراد من الكلَّ الهداية والمعرفة خلاف قول من يقول: إنَّه تعالى أراد من البعض الكفر والإعراض، والقائلين بالجبر هم الأشاعرة.

المفهوم ومع المعركة عربيًا عدامية أي: بلسان العرب ومذاهبها في الحروف والمفهوم ومع المعرفي المعرفي أحد منهم من إنشاء مثله وما يقاربه من علو طبقته في الفصاحة والبلاغة إما لعدم علمهم بذلك أو لأنهم صرفوا عنه قهراً على الخلاف بين العلماء كالمرتضى وأمثاله.

وَإِنَّهُمْ فِي أَثِر الْكِتَنَبِ ﴾ أي: إن القرآن في اللوح المحفوظ وإنّما سمّي باللوح المحفوظ لأن سائر الكتب ينسخ منه أو أن أصل كلّ شيء امّه والقرآن مثبت في اللوح المحفوظ كما قال تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْمَانٌ بَجِيدٌ \* في لَقَحَمَّوْظِ ﴾ () وهو الكتاب الذي كتب الله ما يكون إلى يوم القيامة لما رأى في خفوظ في أن محلاح ملائكت الذي كتب الله ما يكون إلى يوم القيامة لما رأى في ذلك صلاح ملائكته بالنظر فيه وعلم فيه من لطف المكلّفين بالإخبار عنه. ﴿ لَمَ يُعَالَى الله ما يكون إلى يوم القيامة لما رأى في في في في في في في في في أن محلاح ملائكته بالنظر فيه وعلم فيه من لطف المكلّفين بالإخبار عنه. ﴿ لَمَ لَنُ عَالَى يوم القيامة لما رأى في في في في في ألك صلاح ملائكته بالنظر فيه وعلم فيه من لطف المكلّفين بالإخبار عنه. ﴿ لَمَ لَذَيْ عَالَ فَي البلاغة أو يعلو كلّ كتاب الذك عندنا ﴿ لَمَ الْحَتَا في الله في البلاغة أو يعلو كلّ كتاب الذك عندنا في أي أن أي في البلاغة أو يعلو كلّ كتاب ما اختص به من كونه ناسخاً للكتب ويوجب العمل به وبإدامته وبما تضمّنه من الفوائد عظيم الشأن تعظمه الملائكة والمؤمنون في مظهر أنه من الفوائد. في من الموائد عليه من الموائد عليه من الموائد عنه من المكتب ويوجب العمل به وبإدامته وبما تضمّنه من الفرائد عليه من الموائد عليه من الموائد عليه أو أورائي ألكتب ويوجب العمل به وبإدامته وبما تضمّنه من الفوائد عظيم الشأن تعظمه الملائكة والمؤمنون أحكيم أله مظهر للموائد عليه من الموائد الحكم ألذي لا ينطق إلا بالحق والصواب.

وقد وصف الله تعالى القرآن بهاتين الصفتين لأنَّهما من صفات الحيِّ،

ا\_سورة البروج: ٢١، ٢٢.

وفي المعاني عن الصادق للتله: **(هو أمير المؤمنين للينا<sup>(())</sup> كما قيل في سورة** الفاتحة في قوله: ﴿ آهَدِنَا آلتِمَرَطَ الْمُسْتَغِيمَ ﴾ هو أمير المؤمنين ومعرفته<sup>(٢)</sup> ثم خاطب سبحانه من لم يعتبر بالقرآن وجحد ما فيه من الحكمة فقال: ﴿ أَفَنَضَيرُبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفَحًا ﴾ والمراد بالذكر القرآن أي أفنترك عنكم الوحي (وذكر الانتقام) صفحاً وإعراضاً إذا كنتم متجاوزين عن الحد. و﴿ إِن ﴾ قيل: بمعنى «إذ» مثل قوله: ﴿ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّيَوَا إِن كُنتُر مُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> وتقدير الآية على كون إن بمعناها لا بمعنى «إذ»: إن كنتم مسرفين لا نضرب عنكم الذكر صفحا وعفوا وقرئ أن بفتح الألف على التعليل أي لأن كنتم مسرفين.

وحاصل معنى الآية أفنمسك عن إنزال الوحي والقرآن ونهملكم فلا نعرّفكم ما يجب عليكم من أجل سرفكم في كفركم والتعبير في الآية بالضرب لأنّ الدابّة إذا أرادوا أن يصرفوا وجهها عن طريق إلى طريق تضرب بالسوط فوضع الضرب موضع الصرف والعدل. وقيل: إنّ الذكر بمعنى العذاب فالمعنى أحسبتم أنّا لا نعذّبكم أبدا؟ قال صاحب الكشّاف: الفاء في قوله: ﴿ أَفَنَضَمِنُ ﴾ للعطف على محذوف تقديره: أنهملكم فنضرب عنكم الذكر.

وَكُمَّ أَرْسَلْنَا مِن نَبِيِّي فِى ٱلأَوَّلِينَ ۞ وَمَا يَأْنِبِهِم مِن نَبِي إِلَا كَانُوا بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ ۞ فَأَهْلَكُنَا أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشَا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلأَوَّلِينَ ۞ وَلَيْن سَأَلْنَهُم مَنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ آلْمَزِيزُ ٱلْعَلِيهُ ۞ ٱلَّذِى جَعَلَ لَحَمُ ٱلأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيها سُبُلَا لَمَلَكُمْ تَهْ تَدُونَ ۞ ثمّ عزَى نبيّه بقوله: ﴿ وَيَمَ أَرْسَلْنَا مِن نَبِي فِي الأَوَلِينَ مِنْ وَالَانَ الماضية ﴿ وَمَا يَأْلِيهِم مِّن نَّبِي إِلَّا كَانُوا بِهِ. يَسَتَمَزِمُونَ ﴾ يعني: إن الأمم الخالية التي ذكرناها كفرت بالأنبياء وسخرت منهم لفرط جهالتهم وغباوتهم واستهزئت بهم كما استهزأ قومك بك فلم نضرب عنهم صفحاً بسبب استهزائهم بالرسل بل كرّزنا الحجج وأعدنا الرسل ﴿ فَأَهْلَكُنَا ﴾ من اولئكم والنجزة. ﴿ وَمَعَنى مَثَلُ الْأَوَلِينَ ﴾ أي سلف في القرآن غير مرة ذكر قصّتهم والنجدة. في القرآن عبير مسير المثل وحاصل المعنى أن كفار مكة سلكوا في الكفر والتكذيب مسلك من كان قبلهم فليحذروا أن ينزل بهم من الخزي مثل ما نزل بهم فقد ضربنا لهم مثلهم كما قال: ﴿ وَحَكُلًا مَنَوْنَا لَهُ الْأَمْنَالَ ﴾ أن

وَلَكُونَ سَأَلْنَهُم كَم أَي: إن سالت قومك يا محمد فَرَمَن خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فَي وأنشاهما واخترعهما وكَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ الْمَنِيرُ الْعَلِيمُ فَي أَي: لم يكن جوابهم في ذلك إلّا أن يقولوا: خلقهن يعني السماوات والأرض القادر الّذي لا يقهر ولا يغلب العليم بمصالح الخلق وهو الله لأنّهم لا يمكنهم أن يحيلوا في ذلك على الأصنام والأوثان وهذا إخبار عن جهلهم إذ اعترفوا بأن الله خلقهن ثمّ على البعث.

أَلَنِهُ جَعَلَ لَحَكُمُ الأَرْضَ مَهْدًا ﴾ وقرئ مهادا أي: مقراً ومسكناً وَحَعَلَ لَكُمْ فِيها سُبُلا ﴾ لتسلكوها ﴿لَمَلَكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ أي: لكي تهتدوا إلى مقاصدكم في أسفاركم. وقيل: معناه لتهتدوا إلى الحق في الدين باعتبار النظر والتدبّر فيها. وقال سبحانه: ﴿مَهْدًا ﴾ لأجل كونها واقفة ساكنة يمكن النظر والتدبّر فيها. وقال سبحانه: ﴿مَهْدًا ﴾ لأجل كونها واقفة ساكنة يمكن النظر والتدبّر فيها في الزراعة وبناء الأبنية ولما كان المهد موضع الراحة للصبي وهي موضع الراحة للخلق عبّر بالمهد. وَالَّذِى نَزَّلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآةً بِقَدَرٍ فَأَنشَرْنَا بِهِ. لِمَدَةً مَّيْتًا كَذَلِكَ تُحْرَجُونَ (() وَالَذِى خَلَقَ الْأَزْذِجَ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَذِ مَا تَرْكَبُونَ (() لِتَسْتَوُا عَلَى ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذْكُرُوا نِعْمَةَ رَنِيكُمْ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَنَ الَذِى سَخَرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُغْرِنِينَ (() وَإِنَّا لِكُمْ مِنْ الْفُلْكِ وَإِذَا يَعْبَدُ وَا

ثم أكَد سبحانه بقوله: ﴿وَالَذِى نَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآةً ﴾ أي: غيثاً ومطراً بقدر الحاجة لا زائداً عليها فيفسد، ولا ناقصاً عنها فيضرَ وفي ذلك دلالة على أنّه واقع من حكيم قادر مختار قد قدره على ما يقتضيه الحكمة لعلمه بذلك. ﴿ فَأَنشَرْنَا ﴾ أي: فأحيبنا ﴿ بِهِ. ﴾ أي: بذلك الماء ﴿ بَلَدَةً مَّيْتًا ﴾ والنشر الحياة. قال الأعشى: لو أسندت ميتا إلى نحرها عاش ولم ينقل إلى قابر حتّى يقول الناس ممّا رأوا يا عام جبا للميّات الناشسر

والمراد من البلد الميّت أي جافَة يابسة وإحياؤها بإخراج النبات والأشجار والثمار. ﴿ كَنَالِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ أي مثل ما أخرج النبات من الأرض اليابسة تخرجون من قبوركم يوم البعث.

وَقَالَةُ وَالَّذِى خَلَقَ آلأَزْوَجَ كُلُّهَا ﴾ يعني: أزواج الحيوان من ذكر وأنثى. وقيل: معناه خلق الأشكال جميعها من الحيوان والجماد فمن الحيوان الذكر والأنثى ومن غير الحيوان ممّا هو كالمقابل مثل الحلو والمرّ والرطب واليابس والشتاء والصيف والليل والنهار والشمس والقمر والسماء والأرض والجنّة والنار.

وقيل: المواد في هذه الأملك والأنعار ما تركبون الي أي: السفن والبقر والإبل.
وقيل: المراد في هذه الآية من الأنعام خصوص الإبل أي ما تركبون في البرً
والبحر ﴿ لِتَسْتَوُرُا عَلَى ظُهُورِهِ ﴾ هي الغرض في خلق ما ذكر: لأن تستووا

Ciel 24

وتستقيموا بركوبكم على ظهوره فالضمير في ظهوره يعود إلى لفظ دما، تَذَكُرُوا نِعَمَدَ رَنِكُمُ إِذَا استَوَيَيُمٌ عَلَيْهِ ﴾ فتشكروا على تلك النعمة التي هي تسخير ذلك المركب وتعترفوا بنعته منزّهين عن شبه المخلوقين ﴿ وَتَقُولُوا سُبَحَنَ الَذِى سَخَرَ لَنَا هَنَا ﴾ المركب وذلله لنا حتّى ركبناه ﴿ وَمَا كُنّا لَهُ مُقَرِنِينَ ﴾ أي: مطيقين ومقاومين في القوة به وتقولوا ﴿ وَإِنّا إِلَى رَبّا لَمُنقَلِبُونَ ﴾ أي: ولتقولوا أيضاً ذلك ومعناه وإنّا إلى الله راجعون في آخر عمرنا على مركب آخر وهو الجنازة.

وكان رسول الله يلين إذا استوى على بعيره خارجا في سفر كبّر ثلاثاً وقال: «في سبّحكن الذي سَخَرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّ لَدُ مُعْرِنِينَ \* وَلِنَّا إِلَى رَبَّا لَمُنقَلِبُونَ ﴾ اللهم إذا نسألك في سفرنا هذا البرّ والتقوى والعمل بما ترض اللهم هوّن علينا سفرنا واطوعنا بعده اللهم أنت الصاحب في السفر والخليفة في الأهل والمال اللهم إتي أعود بك من وعاء السفر وكأبة المنقلب وسوه المنظر في الأهل والمال» وكان الله إذا رجع قال: «آنبون تانبون لرتنا حامدون»، أورده مسلم في الصحيح<sup>(1)</sup>.

وروى العيّاشيّ بإسناده عن الصادق للتيَّا قال: «ذكر النعمة أن تقول: الحمد لله الذي هدانا للإسلام وعلّمنا القرآن ومنّ علينا بمحتديًّا في وتقول بعده: سبحان الّذي سخّر لنا هذا إلى آخره»<sup>(1)</sup>.

ثمّ رجع سبحانه إلى ذكر الكفّار الذين تقدّم ذكرهم فقال: ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزَّهًا إِنَّ ٱلْإِنسَكَ لَكَفُورٌ مَّبِينُ ﴾ ومعنى الجعل في الآية الحكم بأنّ بعض عباده وهم الملائكة له أولاد قال ابن عبّاس: زعموا أنّ الملائكة بنات الله. وقيل: إنّ معناه وجعلوا لله من مال عباده نصيباً وهو كقوله: ﴿ وَجَعَلُوا يَمْو

> ١- صحيح ابن خزيمه، ج٤، ص١٤١، و كتاب الدعاء، الطبراني، ص٢٥٧. ٢- انظر: تفسير العياشي، ج١، ص٦٧.

مِمَّا ذَرَأَ مِنَ ٱلْحَسَرَتِ وَٱلْأَنْعَمَدِ نَمِسِيبًا ﴾<sup>(١)</sup> فحذف المضاف وعلى المعنى الأول أثبتوا التركيب له مبحانه حيث جعلوا الله ذا أجزاء وأبعاض كما قالﷺ افاطمة بضعة متي».<sup>(٢)</sup> والولد أصله ينفصل من الوالد فجزؤه وبعض منه ومتى كان الأمر كذلك فإنّه يقبل الاتصال والانفصال والاجتماع والافتراق ولازم هذه الأمور الحدوث وتباين القديميّة والأزليّة. ﴿إِنَّ ٱلإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُبِينُ ﴾ أي: جاحد لنعم الله مظهر لكفره غير مستتر.

آير أَنَّحَذَ مِمَا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَـٰكُمْ بِٱلْبَـنِينَ ۞ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْنَنِ مَثَلًا ظَلَ وَجَهْدُ. مُسَوَدًا وَهُوَ كَظِيمُ ۞ أَوَمَن بُنَشَوًا فِ الْمِلْيَةِ وَهُوَ فِي الْمُسَمِدُوا غَيْرُ مُبِينٍ ۞ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتِهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ الرَّحْنِنِ إِنَنَا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتَكْنَبُ شَهَندَ ثُهُمْ وَيُسْتَلُونَ ۞ وَقَالُوا لَوَ سَاتَهُ الرَّحْنِنِ إِنَنَا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتَكْنَبُ شَهَندَ ثُهُمْ وَيُسْتَلُونَ ۞

ثمّ أنكر سبحانه عليهم قال: على سبيل التوبيخ بل ﴿ أَمِ أَضَّذَ مِنَا يَخْلُقُ بَنَاتٍ ﴾ لنفسه سبحانه ﴿وَأَصْغَـٰكُم ﴾ أي: أخلصكم بالبنين.

ثمّ زاد في الاحتجاج عليهم بأن قال: ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ الِرَّحْنَنِ مَثَلًا﴾ أي: بما جعل لله شبها وذلك أن ولد كلَّ شيء شبهه وجنسه فالمعنى إنّه إذا اخبر أحدهم بولادة ابنة له ﴿ظَلَ وَجَهُدُه مُسَوَدًا ﴾ بما يلحقه من الغمّ والحزن ﴿ وَهُوَ كَظِيمُ ﴾ مملوَ من الكرب والغيظ.

ثمّ وبّخهم بما افتروه فقال: ﴿ آَوَمَن يُنَشَوُا فِ ٱلْطِلَيَةِ ﴾ أي: أو جعلوا من ينشأ في زينة النساء يعني البنات ومن شأنه أن يرتمي في الزينة وهو عاجز

- ا\_سورة الأنعام: ١٣٦.
- ٢- كفاية الاثر، ص٦٥، و علل الشرايع، ج١، ص ١٨٦.

عن أن يتولّى لأمره بنفسه فجعلوا ينسبون شيئا هم يستنكفون منه إلى اللّه وحاصل المعنى أنّهم ينسبون البنات إلى اللّه والّذي يربّى في الحلية وهو ناقص الذات لأنّه لو لا نقص في ذاتها لما احتاجت تزيّن نفسها بالحلية.

ثم بيّن نقص حالها بطريق آخر وهو قوله: ﴿ وَهُوَ فِي المَسْتَمَامِ غَيْرُ مُبِينِ ﴾ يعني: إنّها إذا احتاجت المخاصمة والمنازعة عجزت وكانت غير مبين وذلك لضعف لسانها وقلّة عقلها وبلادة طبعها، ويقال: قلّما تكلّمت امرأة فأرادت أن تكلّم بحجّتها إلّا تكلّمت بما كانت حجّة عليها فهذه الوجوه دالّة على نقصها فكيف يجوز إضافتهن بالولديّة إليه سبحانه؟ قال الرازي<sup>(۱)</sup>: والآية تدلّ على أن التحلّي مباح للنساء وأنّه حرام للرجال لأنّه تعالى جعل ذلك من المعائب وموجبات النقصان وإقدام الرجل عليه يكون إلقاء لنفسه في الذلّ وذلك حرام لقوله تشيّر: فليس للمؤمن أن يذلّ نفسه»، وإنّما زينة الرجل الصبر على طاعة الله والتزيّن بزينة التقوى وإنّما قال: ﴿ وَهُوَ فِي لَلْمِسَارِهِ وَلَم يقل: وهي، لأنّه حمله على لفظ ﴿ مَنْ فِي

الله ﴿ وَجَعَلُوا المَلْتَهِكَةُ الَّذِينَ هُمْ عِبَدُ الرَّحْنِينِ إِنَّنَا ﴾ بأن زعموا أنّهم بنات الله ﴿ أَشَهِدُوا خَلَقَهُم ﴾ هذا أي أحضروا حتّى علموا أنّهم إناث، وهذا كقوله: ﴿ أَمْ خَلَقْنَا الْمَلَتَهِكَةَ إِنَىنًا وَهُمْ شَنِهِدُونَ ﴾ (\*\* والمراد أن هذا الأمر الذي يزعمون ليس له طريق إلى ثبوته بالدلائل العقليّة وأما الدلالة النقليّة الذي يزعمون ليس له طريق إلى ثبوته بالدلائل العقليّة وأما الدلالة النقليّة فكلها متفرعة على الذي أحضروا حتّى علموا أنّهم إناث، وهذا الذي يزعمون ليس له طريق إلى ثبوته بالدلائل العقليّة وأما الدلالة النقليّة فكلّها متفرّعة على إثبات النبوة وهم منكرون للنبوة فلا سبيل إلى إثبات هذا المطلوب إلى بالعيان فأنكر سبحانه عيانهم فثبت أن دعواهم غير محقّقة لا المطلوب إلى باليان فأنكر سبحانه عيانهم فثبت أن دعواهم غير محقّقة لا المطرورة ولا بدليل وقرئ معند الرحمن».

- ١- تفسير الرازي، ج٢٧، ص٢٠٢.
  - ٢\_سورة الصافات: ١٥٠.

واستدلَّ الَّذي قال بتفضيل الملائكة على البشر بهذه الآية على قراءة النون فقال: إنّ العنديّة لا شكّ أنَّها عنديّة القرب والفضل ولفظة ﴿ هُمْ ﴾ يوجب الحصر فالمعنى أنَّهم هم الموصوفون بهذه العنديّة لا غيرهم.

ثم هديدهم بقوله: ﴿ سَتَكْنَبُ شَهَدَتُهُمُ ﴾ بذلك ويسألون عنها يوم القيامة.

أَمْ مَانَيْنَكُمْ كَيَتَكُمْ يَن قَبْلِهِ فَهُم بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ (٢) بَلْ قَالُوْ إِنَّا وَجَدْنَا مَابَآءَنَا عَلَى أُمَنَو وَإِنَّا عَلَى مَاتَزِهِم تُمْعَتَدُونَ (٢) وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلَنَا مِن قَبْلِكَ فِي فَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُهُمَا إِنَّا وَبَعَدْنَا مَابَآءَنَا عَلَى أُمَنْهِ وَإِنَّا عَلَى مَاتَذِهِم مُقْتَدُونَ (٢) قَالَ مُتْرَفُهُمَا إِنَّا وَبَعَدْنَا مَابَآءَنَا عَلَى أُمَنْهِ وَإِنَّا مَاتَذِهِم مُقْتَدُونَ (٢) قَالَ مُتْرَفُهُمَا إِنَّا وَبَعَدْنَا مَابَآءَنَا عَلَى أَمَنْهِ وَإِنَّا عَلَى مَاتَذِهِم مُقْتَدُونَ (٢) قَالَ مُتْرَفُوهُمَا إِنَّا وَبَعَدْنَا مَابَآءَنَا عَلَى أُمَنْهِ وَإِنَّا مَاتَذِهِم مُعْتَدُونَ إِلَى مَاتَذَهِ وَالَنَا مَعْتَدُونَ أَنْ عَلَى أُوَلَعُ مِعْتَدُهُ وَإِذَا مَاتَذَهُمُ مَاتَذَهُمُ عَانَتُهُمُ عَلَى أَعْتَدَا عَلَى أَعْتَا عَلَى أَعْذَى مَابَاءَ عَلَى أَعْتَذُونَ عَلَى مَاتَذَهُمُ مَاتَذَهُمُ عَلَيْهُمُ أَعْتَدَوْنَ إِلَى عَلَى أَوْلَنَا مَعْتَ مُعْتَدُونَ عَلَى أَعْتَا مَنْتَكُ مَاتَذَهُمُ مَاتَذَهُمُ الْعَالَ إِنَا بِعَا أَرْسِلْتُهُ فِي فَالْعَارَ إِنَا مِنْتُنَهُ فَانُونَ إِنَا عَالَ

لما حكى سبحانه تخرص من أضاف عبادة الأصنام والملائكة إلى مشيّة الله قال على سبيل الاستفهام الإنكاري وقرر خطاءهم بقوله: ﴿ لَمْ ءَانَيْنَكُمْ حَيَّنَبَا﴾ والتقدير، هذا الّذي ذكروه شيء تخرّصوه وافتعلوه أم آتيناهم كتاباً إين تَبَلِهِ. فَهُم بِهِ. مُسَتَمَسِكُونَ ﴾ أي بذلك الكتاب المؤتى عليهم فإذا لم يمكنهم ادّعاء أنّ الله أنزل بذلك كتابا علم أنّ ذلك من تخرّصهم. ثمّ أعلم سبحانه أنّهم اتّبعوا الضلالة. فقال: ليس الأمر كذلك ﴿ بَلْ قَالُوْآ إِنَّا وَجَدْنَا عَالَمَةً عَلَيْ أُمَّتَرَكَ كَانِي على ملَة وطريقة، عن ابن عبّاس وجماعة وقيل: أي على جماعة أي: كانوا مجتمعين على هذه الطريقة ﴿وَإِنَّا عَلَىٰ مَاتَنِهِم مُّهْتَدُنَ ﴾ نهتدي بهداهم.

وَوَكَذَلِكَ ﴾ أي: مثل ما قال هؤلاء في الحوالة على تقليد آبائهم في الكفر ﴿مَا أَرْسَلُنَا مِن قَبَلِكَ ﴾ يا محمّد صلّى الله عليك ﴿فِ قَرْيَتَرَ ﴾ ومجمع من الناس ﴿مِن نَذِيرٍ ﴾ ومن زائدة ومؤكّدة ﴿إِلّا قَالَ مُتَرَفُهَمَا ﴾ هم المتمتّعون الذين آثروا الترفّه على طلب الحجّة يريد الرؤساء ﴿إِنّا وَجَدْتَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰ أُنَتَعَ وَإِنَّا عَلَىٰ مَاتَرُهِم مُقَتَدُونَ ﴾ فلا نخالفهم فأحال سبحانه حال جميعهم على التقليد للآباء فقط دون الحجّة والتقليد قبيح في العقول إذ لو كان جائزا لكان يلزم أن يكون الحق في الشيء وفي نقيضه فكلّ فريق يقلد أسلافه مع أن كلا منهم يعتقد أن من سواء على خطأ وضلال وهذا باطل ولا بد من الرجوع إلى حجّة عقليّة أو سمعيّة.

ثم خاطب سبحانه للنذير ﴿قَنَلَ ﴾ قل لهم ﴿أُوَلَوَ حِنتَكُمُ بِأَهَدَىٰ مِمَّا وَجَدَتُمْ عَلَيْتُو ءَابَتَهَكُم ﴾ تتَبعون ما وجدتم عليه آباءكم ولا تقبلون ما جئتكم به أي أتقبلون ما جئتكم به أم لا تقبلون وتبقون على ضلالتكم وتقليدكم أيضاً وفي هذا البيان حسن التلطّف في الاستدعاء إلى الحق لأنّ ما جئتكم به من الحق إذا كان أهدى مما تزعمون أنّه الهداية كان أوجب أن يتَبع ويرجع إليه. ثم اخبر سبحانه أنّهم أبوا أن يقبلوا ذلك و﴿قَالُوا إِنّا بِمَا أَتُسِلَتُم بِهِ أَيها الرسل ﴿كَفِرُونَ ﴾.

﴿ فَأَنْبَعَمْنَا مِنْهُمُ ﴾ فلمًا تمت الحجّة وما نفعت أهلكناهم وعجّلنا

عقوبتهم ﴿فَأَنْظُرٌ كَيْغَكَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴾ لأنبياء الله والجاحدين لهم فدلت الآية على أنّ العاقبة المحمودة للمصدّقين بحججه ورسله والعاقبة المذمومة للمكذّبين بالرسل والآيات.

وَإِذَ قَالَ إِبَرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِي فَإِنَّهُ. سَيَهَدِينِ ۞ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةُ فِي عَقِبِهِ. لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞ بَلَ مَتَّعْتُ هَنُؤْلَاً، وَمَابَلَةَهُمْ حَقَّنَ جَآةَهُمُ ٱلْحَقُ وَرَسُولٌ مَبِينٌ ۞ وَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْحَقُ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ وَإِنَّا بِهِ.كَفِرُونَ ۞

واذكر يا محمّد لهم وقت قول ﴿ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ﴾ والمراد من الأب العمّ والتعبير بالأب عن العمّ مرّ ذكره قبل قال: ﴿ إِنَّنِي بَرَآ ﴾ أي: تبرّأ الله منهم ومن مسلكهم و ﴿ بَرَآ ﴾ مصدر عبّر به مبالغة ولذلك يستوي فيه الواحد والجمع والمذكّر والمؤنّث أي إنّني بريء من عبادتكم أو معبودكم.

إلا آلذي فَطَرَفٍ في وابتدأني وأظهرني من العدم إلى الوجود ويجوز أن يكون الاستثناء منقطعاً أو متصلاً لأنّهم كانوا يعبدون الله والأصنام أي أنا بريء من آلهة تعبدونها غير الذي فطرني في فَإِنَّهُ, سَيَهدِينِ في أي سيئبتني على الهداية إلى طريق الجنّة بلطفه، وفيه بيان ثقته لينه بالله تعالى والمعنى أنّه كان هداني قبل ذلك فسيهديني بعد ذلك والأقرب أنّ السين للتّأكيد دون التّسويف وصيغة المضارع للدلالة على الاستمرار.

(وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِيدِ. ﴾ أي وجعل إبراهيم للله كلمة التوحيد التي عبّر بها كلمة باقية في ذريّته حيث وصّاهم بها كما نطق به قوله تعالى:
(قَوَضَىٰ بِهَا لَلَمَة بَاقَية في ذريّته حيث وصّاهم بها كما نطق به قوله تعالى:
(قَوَضَىٰ بِهَا إِبْرَهِمُ ﴾ الآية فلا يزال فيهم من يوحد الله إلى يوم القيامة وقيل:
المراد بالكلمة الباقية الإمامة عن أبي عبد الله للنه واختلف في عقبه من هم؟

يَرْجِعُونَ ﴾ ويتوبون ويرجعون عمًا هم عليه إلى الاقتداء بأبيهم إبراهيم في توحيد الله كما اقتدى الكفًار بآبائهم.

ثم ذكر سبحانه نعمه على قريش فقال: ﴿ بَلْ مَتَّمَّتُ هَتَوْلَاً وَمَابَآةَهُمْ حَقَّ جَآءَهُمُ ٱلْحَقُّ وَرَسُولُ ثُبِينً ﴾ المعنى: إضراب عن محذوف ينساق إليه الكلام كأنّه قيل جعلها كلمة باقية في عقبه رجاء أن يرجع إليها من أشرك منهم بدعوته فلم يحصل ما رجاء بل متّعت قومك هؤلاء وآباءهم فامهلوا ومتّعوا حتّى جاءهم القرآن والآيات الدالة على الصدق وبعثنا رسولا مبيناً يبيّن الحقّ وهو محمد تلاك ولما جاءهم الحق أي القرآن قابلوا هذه النعم بالتكذيب و ﴿ قَالُوا هَذَا ﴾ القرآن في محرّ في وحيلة خفية وتمويه ﴿ وَإِنَّا بِدِ كَفُرُونَ ﴾ جاحدون أنّه من قبل الله.

وَقَالُوا لَوَلا نُزِلَ هَذَا الْمُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ ٱلْقَرْبَنَيْنِ عَظِيمٍ (\*) أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكُ نَحْنُ هَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيْوَةِ الدُّنَبَأَ وَرَقَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ لِيُسَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًا وَرَحْمَتُ رَبِكَ خَيْرٌ مِنَا يَعْمَعُونَ (\*\*) وَلَوَلا أَن يَكُونَ النَّاسُ أَمْتَةً وَنِحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكْفُرُ وَلِشَهُونَهُمْ أَقُونَا وَلُولا أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمْتَةً وَنِحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكْفُرُ وَلِشَهُونَهُمْ أَقُونَا وَسُرُوا عَلَيْهَا مِن فِضَسَةٍ وَمَعَانَجَ عَلَيْهَا يَقْلُونَ \*\*\* وَلِشُهُونَهُمْ أَقُونَا وَسُرُوا عَلَيْهَا يَتَخَفُونَ النَّاسُ أَمْتَةً وَنَحْدُوا أَوْن حَكْلُونَ لَكُونَ مَتَنُعُ الْمَوْنِيمَ اللَّذِيلَ وَمُعُونَ عَلَيْهَا مِن فِضَسَةٍ وَمَعَانَجَ عَلَيْهِ وَعَلَيْ وَاللَّهُ وَلاً

المعنى: هذا نوع آخر من كفريّاتهم وهو أنّهم قالوا: إنّ رسالة الله منصب عظيم شريف فلا يليق إلّا برجل شريف وقد صدقوا في ذلك إلّا أنّهم ضمّوا إليه مقدّمة فاسدة وهي أنّ الرجل الشريف هو الّذي يكون كثير المال والجاه ومحمّد ليس كذلك فلا يليق رسالة الله به وإنّما يليق هذا المنصب برجل عظيم الجاه كثير المال في إحدى القريتين وهي مكّة والطائف قال المفسّرون: والذي بمكّة هو الوليد بن المغيرة والذي بالطائف هو عروة ابن مسعود الثقفيّ. فأبطل الله شبهتهم بقوله: ﴿ أَهُرْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾ تعجيب من تحكّمهم والمراد من الرحمة النبوة أي إنّه سبحانه يقسّم النبوة وليس بأيديهم مفاتيح النبوة فيضعونها حيث شاءوا. ثمّ قال: ﴿ غَمَّ هَسَمَنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتُهُمْ فِي الْجَوْقِ الدُّنْيَا ﴾ على حسب ما علمناه من المصلحة وليس لأحد أن يتحكّم في شيء من ذلك فكما فضّلنا بعضهم على بعض في الرزق فكذلك اصطفينا للرسالة من نشاء ﴿ وَرَيَعْمَنَا بَسَعَهُمَ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ ﴾ أفقرنا البعض وأغنينا البعض فتلقى ضعيف الحيلة عيّ اللسان وهو مبسوط له وتلقى شديد الحيلة بسيط اللّسان وهو مقتر عليه، يقال الشاعر:

......

كم عاقل عاقل أعيت مذاهب. كم جاهل جاهل تلقاه مرزوقا

وحاصل المعنى أن رزق الدنيا مع قلّة خطره لم يفوض إليهم بل جعلناه على وفق ما توجبه الحكمة والمصلحة فكيف نفوض اختيار النبوة إليهم مع عظم محلّها وشرف قدرها؟ فَلَيَتَخِذَ بَعْعُتُهم بَعْضًا سُخْرِيًا في أي: إن الحكمة في اختلاف الرزق بين العباد زيادة على ما فيه من المصالح فيه تسخير من بعض العباد لبعض بإحواجهم إليه ليستخدم بعضهم بعضاً فينتفع أحدهم بعمل الآخر له فينتظم قوام أمر العالم وقد جعلنا هذا التفاوت بين العباد في القوة والضعف والعلم والجهل والحذاقة والبلاهة والشهرة والخمول وإنّما فعلنا ذلك لأنّا لو سوّينا بينهم في كلّ هذه الأحوال لم يخدم أحد أحدا ولم يصر أحد منهم مسخّراً لغيره وحينئذ يقضي ذلك إلى خراب العالم ثمّ إن أحدا من الخلق لم يقدر على تغيير حكمنا ولا على خروج من قضائنا فإن يمكنهم الاعتراض على حكمنا وقضائنا في أمر النبوة ومنصب الرسالة؟ وما ظنّهم بأنفسهم في تدبير أمر الدين وهو أبعد من مناط العيّوق وأعزّ من بيض الأنوق فمن أين لهم البحث عن التعيين في شخص الرسول؟ ﴿وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَبَرٌ مِتًا يَجَمَعُونَ ﴾ أي النبوة وما يتبعها من سعادة الدارين خير ممّا يجمعون من حطام الدنيا الدنيّة الفانية فهذه الرحمة الخاصّة وهي النبوة خير من الأموال الّتي يجمعونها لأن الدنيا فانية ورحمته باقية أبد الآباد.

﴿ وَلَؤَلَا أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَبَحِدَةً ﴾ ولو لا أن يجتمع الناس على الكفر فيكونوا كلّهم كفّارا على دين واحد لميلهم إلى الدنيا وحرصهم عليها ولو لا أن يجتمع الناس على اختيار الدنيا على الدين ﴿ لَجَمَلُنَا لِمَن يَكْفُرُ بِٱلرَّحْمَنِي لِبُـيُوبِهِمْ سُقْغًا مِّن فِضَّـدُو ﴾ أي كنَّا جعلنا لبيوت من يكفر بالرحمن سقفاً من فضَّة، السقف جمع السقيفة مثل السفن جمع السفينة. وقيل: اللام الثانية بمعنى «على» فحينئذ المعنى لجعلنا لمن يكفر بالرحمن على بيوتهم سقفا من فضَّة ﴿وَمَعَابِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ﴾ أي: وجعلنا سلاليم ودرجاً من فضَّة عليها يعلون ويصعدون. ﴿وَلِبُيُوتِهِمْ أَبْوَنَهُ وَبُمُرًا ﴾ من فضَّة على تلك السرر يتَّكتُون ﴿ وَزُخْرُهَا ﴾ قال ابن عبَّاس وجماعة: الزخرف الذهب وهو عطف على محلٍّ من فضَّة. وقيل: الزخرف النقوش وقيل: الفرش ومتاع البيت وتكرير ذكر بيوتهم لزيادة التقرير والتأكيد. وبالجملة لو لا وقوع كثرة الكفر لكنًا نعطى الكافر غاية ما يتمنَّاه في الدنيا لقلَّتها وحقارتها لكنَّه لم يفعل سبحانه لما فيه من المفسدة. ثمَّ أخبر أنَّ جميع ذلك إنَّما يتمتَّع به في الدنيا فقال: ﴿ وَإِن كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَنَّعُ لَلْمَيَوَةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ أي وما كلَّ ما ذكر من البيوت المفصَّلة والزخازف إلَّا شيء يتمتَّع به في الدنيا ﴿وَالْآخِرَةُ ﴾ أي: الجنَّة الباقيَّة ﴿ عِندَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ خاصَّة لهم. قال بعض أهل التحقق: والله لقد مالت الدنيا بأكثر أهلها إلى الكفر وما فعل سبحانه ذلك فكيف لو فعله؟

وفي الآية دلالة على اللطف وإنّه تعالى لا يفعل المفسدة وما يدعو إلى الكفر وإذا لم يفعل ما يؤدّي إلى الكفر فلأن لا يفعل الكفر ولا يريده أولى تعالى الله عن ذلك علوم كبيرا فثبت بطلان مذهب الجبر.

وعلى قراءة من خفَف **الما، قال الواحديّ: ما زائدة والتقدير لمتاع** الحياة الدنيا وصحّح قراءة التخفيف الكسائي<sup>ّ(١)</sup>.

فإن قيل: إنّ الله لم يفعل بالكافرين الفعل المذكور وبيّن السبب أنّ المانع لذلك اجتماع الناس على الكفر فلم لم يفعل ذلك بالمسلمين حتّى يصير ذلك سببا لاجتماع الناس على الإسلام؟

فالجواب أنّ الناس على هذا التقدير كانوا يجتمعون على الإسلام لطلب الدنيا وهذا الإيمان لا ينفع وهو إيمان المنافقين.

وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْنَى نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَنًا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ۞ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُونَهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَبَحْسَبُونَ أَنَّهُم تُمْتَدُونَ ۞ حَقَّ إِذَا جَآءَنَا قَالَ بَلَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعَدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ فِيقْسَ ٱلْقَرِينُ ۞ وَلَن يَنفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذ ظَلَمَتُمَ أَنَّكُمْ فِي الْعَذَابِ مُسْتَرِكُونَ ۞ أَفَأَتَ تُسْمِعُ الصُّرَ أَوَ تَهْدِى ٱلْعُمَى وَمَن كَانَ فِي صَلَالٍ مُبِينٍ ﴾

لمّا تقدّم ذكر الوعد للمتّقين بيّن الوعيد لمن هو على ضدّ صفتهم فقال: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرٍ ٱلرَّحْكَن﴾ أي: يعرض عنه ويعم، شبّههم بالأعشى لمّا لم يبصروا الحقّ والقرآن والذكر القرآن أو الآيات والأدلّة ﴿ نُقَيِّضْ لَهُۥ

١- لأنه أنكر مجيء لما بمعنى اللافحكم بأن قراءة التخفيف صحيح لا غير.

شَيِّطُنَا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ﴾ أي: نخلٌ بينه وبين الشيطان الذي يغويه ويدعوه إلى الضلالة فيصير قرينه عوضا عن ذكر الله وهو الخذلان عقوبة له عن الإعراض. وقيل: معناه نقرن به شيطانا في الآخرة يلازمه فيذهب به إلى النار كما أن المؤمن يقرن به ملك فلا يفارقه حتّى يصير به إلى الجنّة. وقيل: أراد به شياطين الإنس نحو علماء السوء ورؤساء الضلالة يصدّونهم عن سبيل الله فيتّبعونهم.

أنها معني: وإن الشياطين، وإنّما جمع لأن الكلام في معرض ألجمع (لأن الكلام في معرض الجمع (لأن المغوين كثيرون) وإن كان اللفظ على الواحد ( ليُصُدُونَهُم ) أي: يصرفون هؤلاء الكفّار (عَنِ الشَيليل) عن طريق الهداية والجنّة (وَبَعَسَبُونَ أَنَهُم مُه تَدُونَ مُه منها على الهدى فيطيعونهم.

والمغتوي الضال، ومن قرأ على التوحيد فالمعنى: الشيطان المغوي والمغتوي الضال، ومن قرأ على التوحيد فالمعنى: حتّى إذا جاءنا الكافرون يوم القيامة الذي يتولى سبحانه حساب الخلق فيه قال الكافر حينئذ لقرينه الذي أغواه: (يَنَكَنَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ الْمَشْرِقَيْنِ) يعني: بعد ما بين المشرق والمغرب فغلب أحدهما على الآخر، كما قال الشاعر الفرزدي:

أخذنا بأفاق السماء عليكم لنا قمراها والنجوم الطوالمع

يعني: الشمس والقمر، وقيل: يعني: محمّدا وإبراهيم، وقيل: أراد بالمشرقين مشرق الشتاء ومشرق الصيف أي هذا البعد مسافة حتّى لم أرك ولا اغتررت بك.

روي أنّ الكافر إذا بعث يوم القيامة من قبره أخذ شيطانه بيده فلم يفارقه حتّى يصيّر هما اللّه إلى النار.

قال الرازيّ في وجوه تفسير المشرقين: إنّ الحسّ يدلّ على أنّ الحركة اليوميّة إنّما تحصل بطلوع الشمس من المشرق إلى المغرب وأمّا القمر فإنّه يظهر في أوّل الشهر في جانب المغرب من الشمس ثمّ لا يزال يتقدّم إلى جانب المشرق وذلك يدلّ على أنّ مشرق حركة القمر هو المغرب فالجانب المسمّى بالمشرق هو مشرق الشمس ولكنّه مغرب القمر والجانب المسمّى بالمغرب هو مشرق القمر ومغرب الشمس وبهذا التقدير يصح تسمية المشرق والمغرب بالمشرقين وهذا مبالغة كاملة في بعد المسافة. ﴿ فَهِلَمَ ٱلْقَرِينَ ﴾ أنت اليوم لي، لأنّهما يكونان مشدودين في سلسلة واحدة زيادة عقوبة وغمّ.

ثمّ يقول الله في ذلك اليوم ﴿ وَلَن يَنفَمَحَكُمُ ٱلْيَوْمَ إِذ ظَلَمَتُمَرَ أَنَّكُو فِي ٱلْمَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ أي لا يخفّف الاشتراك عنكم شيئا من العذاب وذلك لأن الإنسان قد يتسلّى عن العذاب والمحنة إذا رأى أنّ عدوة في مثلها أو أنّ المصيبة إذا عمّت طابت وسهلت أي ليس الأمر كذلك وبيّن سبحانه أنّ حصول الاشتراك بينهما لا يفيد التخفيف مثل أحوال أهل الدنيا وذلك لشدة العذاب فاشتغال كلّ واحد بنفسه يذهله عن حال الآخر حتّى يفرح بعذاب عدوة فيكون التسلية له أو لأنّ القوم إذا اشتركوا في العذاب أعان كلّ واحد منهم صاحبه.

ثمَّ خاطب سبحانه نبيّه ﴿ أَفَلَنَ نُسُوعُ الصَّمَ أَوَ تَهَدِى ٱلْمُعَى ﴾ شبّه الكفار في عدم انتفاعهم بما يسمعونه ويرونه بالصمّ والعمى ﴿وَمَن كَانَ فِي صَلَكُلٍ ثُبِينِ ﴾ ظاهر أي فلا يضيقنَّ صدرك فإنَّك لا تقدر على إكراههم على الإيمان وكان تلاك يجتهد في دعوة قومه وهم لا يزيدون إلَّا تصميماً على الكفر، تأمّل في دقائق القرآن فإنَّه سبحانه وصفهم في أول الأمر إلى العشى ثمّ لما تمادى كفرهم انتقلوا من العشى إلى العمى ولما بلغوا في النفرة عن استماع القرآن نسبهم إلى الصمم، وإنَّما أضاف هذه الأوصاف إليهم بسبب كونهم في الضلالة. ثمّ سلّى نبيّه بعد أن ظهر منهم عدم الأثر في قبول الدعوة فقال: فَإِمَّا نَذَهَبَنَ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم مُنْيَقِمُونَ ﴾

بِهِ مُعْتَدِرُونَ فِي عَلَى مَنْتَسِيدُ بِٱلَّذِي أُوحِي إِلَيْكَ مَلْكَ عَلَى صِرَطِ تُسْتَقِيدِ عَلَيْهِم تُمْتَدِرُونَ ۞ فَأَسْتَسْبِكَ بِٱلَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَى صِرَطٍ تُسْتَقِيدِ (2) وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِعَوْمِكٌ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴿ وَسَتَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ ءَالِهَةَ مُعْبَدُونَ ﴿

المعنى: يسلّي سبحانه نبيّه بأنّه إن قبضناك وتوفّيناك ومتّ قبل أن نبصرك عذابهم ونشفّي بذلك صدرك ﴿فَإِنَّا مِنْهُم مُننَقِمُونَ ﴾ لا محالة له في الآخرة وما في قوله: ﴿فَإِمَّا ﴾ زائدة مؤكّدة بمنزلة لام القسم في أنّها لا تفارق النون المؤكّدة مثل والله لأفعلنَ.

أو نُرِيَنَك الذِى وَعَدَنَهُم ﴾ أي: أو أردنا أن نريك العذاب الذي أوعدناهم فؤذاناً عَلَيْهِم مُعْنَدِرُونَ ﴾ بحيث لا مناص لهم من قهرنا ولقد أراه سبحانه يوم بدر قال الحسن وقتادة: إنّ الله ألزم نبيّه بأن لم يره تلك النقمة ولم يره في أمته إلاً ما قرّت به عينه وقد كان بعده نقمة شديدة وقد روي أنّه أري ما تلقى أمته بعده فما زال منقبضاً ولم ينبسط ضاحكاً حتّى لقى الله.

وروى جابر بن عبد الله الأنصاري قال: إنّي لأدناهم من رسول الله الله في حجّة الوداع حتّى قال تلاقية «لا ألفيتكم ترجعون بعدي كلمارا يضرب بعضكم». رقاب بعض وأيم الله لئن فعلتموها لتعرفنّي في الكنيبة الّتي تضاربكم ثمّ التفت للله إلى خلفه فقال: «أو عليّ أو عليّ ثلاث مرّات» فرأينا أنّ جبرئيل غمزه فأنزل الله على أثر ذلك: ﴿وَإِمَا نَذَهَبَنَّ بِكَ فَإِذًا مِنْهُم مُنْنَقِمُونَ ﴾ بعليّ بن أبي طالب<sup>(۱)</sup>.

قال الفيضﷺ: إنَّما يكون ذلك في الرجعة<sup>(٢)</sup> والقميَّ عن الصادقﷺ قال: «فإمًا نذهبنَ بك يا محمّد من مكَّة إلى المدينة فإنَّا رادُوك إليها ومنتقمون منهم بعليَّ بن أبي طالب»<sup>(٣)</sup>.

١\_ تفسير الصافي، ج٤، ص٣٩٣، و تفسير الصافي، ج٦، ص٣٩٧، و شرح إحقاق الحق، ج٣٢، ص٤٤٦. ٢ــ تفسير الأصفي، ج٤، ص٣٩٣، و التفسير القمي، ج٢، ص٢٨٤. ٣ــ التفسير القمي، ج٢، ص٢٨٤، و تفسير الأصفي، ج٤، ص٣٩٣. المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المستقيم المستقيم المحمي عن الباقر المتراكية المحمية عن الباقر المتراكية المحمد المستقيم المحمد المستقيم المحمد المستقيم المحمد المستقيم المحمد ا

المؤوّرانة أذِكْرُ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ أي وإن القرآن الذي أوحي إليك لشرف لك ولقومك لقريش أو العرب لأنه نزل بلغتهم ثم يختص بذلك الأخص فالأخص من العرب حتى يكون الشرف لقريش أكثر من غيرهم ثم لبني هالأخص من العرب حتى يكون الشرف لقريش أكثر ما جعله الله لكم هاشم أكثر مما يكون لقريش وومتوف تُتتكون ﴾ عن شكر ما جعله الله لكم من الشرف وقيل: الشرف وعمّا يلزمكم من القيام بحقّه.

وَمَتَلَ مَن أَزْمَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن زُّمُلِناً ﴾ أي: اسأل مؤمني أهل الكتاب الذين أرسلنا إليهم الرسل هل جاءتهم الرسل إلا بالتوحيد والتقدير سل ام من أرسلنا فحذف المضاف، وقيل: إن المراد سل أهل الكتابين التوراة والإنجيل وإن كانوا كفارا فإن الحجة تقوم بتواتر أخبارهم والخطاب وإن توجّه إلى النبي فالمراد به الامة. ﴿ أَجَمَلَنَا مِن دُونِ الزّحَذِن مَالِهَة بُمُبَدُونَ ﴾ أي بالتوحيد والتقدير سل ام من أرسلنا فحذف المضاف، وقيل: إن المراد سل أهل الكتابين التوراة والإنجيل وإن كانوا كفارا فإن الحجة تقوم بتواتر أخبارهم والخطاب وإن بوجّه إلى النبي فالمراد به الامة. ﴿ أَجَمَلَنَا مِن دُونِ الزّحَذِن مَالِهَة بُمَبَدُونَ ﴾ أي من موجة إلى النبي النبي فالمراد به الامة. ﴿ أَجَمَلَنَا مِن دُونِ الزّحَذِن مَالِهُ مُعَبَدُونَ بَه أي من معاداً وإن أي من معبوداً موى الله يعبده قوم فإنّهم يقولون إنّا لم نامرهم بذلك. وقيل: معنى الآية سل الأنبياء وهم الذين جمعوا له ليلة الأسرى في بذلك. وقيل: معنى الآية سل الأنبياء وهم الذين جمعوا له ليلة الأسرى في بذلك. ويت المقدس وكانوا تسعين نبيًا أو أكثر منهم موسى وعيسى ولم يسألهم لأنه الهم.

وفي «الكافي» عن الباقر للغَلَّةِ: **«نحن قومه ونحن المسئولون».** وعن الصادق للخِلا: **«إيّانا عنى ونحن أهل الذكر ونحن المسئولون».** وعنه للظِلا: «الذكر القرآن

١\_ مناقب آل أبي طالب، ج٢، ص٢٧٢، و الكافي، ج١، ص٤١٧.

(i) (i)

ونحن قومه ونحن المستولون»<sup>(١)</sup>. وفي «البصائر» عن الباقر للخلاِّ في هذه الآية قال: «رسول اللهﷺ وأهل بيته أهل الذكر وهم المستولون»<sup>(٢)</sup>.

وفي «الكافي» والقميّ عن الباقر للله إنّه سئل عن هذه الآية وهي فو وَسَتَلَ مَن أَرْسَلَنَا مِن قَبَلِكَ مِن زُسُلِنَا كَلَ من ذا الّذي سأل محمد الله وكان بينه وبين عيسى خمسمائة سنة فتلا هذه الآية في سُبّحَن الّذِي آسَرَى بِمَبْدِهِ. لَيَلا مِنَ الْمَسَجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسَجِدِ ٱلأَقْصَا الَّذِي بَنَرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ. مِنْ مَايَنَيْنَا كَه قال: مِنَ الْمَسَجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسَجِدِ ٱلأَقْصَا الَذِي بَنَرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ. مِنْ مَايَنَيْنَا كَه قال: مَنَ الْمَسَجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسَجِدِ ٱلأَقْصَا الَذِي بَنَرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ. مِنْ مَايَنَيْنَا كَه قال: ه فكان من الآيات الذي أراها الله محمدا الله حين أسري به إلى البيت المقدس أن حشر الله له من الأولين والآخرين من النبيين والمرسلين ثمّ أمر تقدم محمد الله له من الأولين والآخرين من النبيين والمرسلين ثمّ أمر تقدم محمد الله فصلى بالقوم فأنزل الله في إقامته حيّ على خير العمل ثم تقدم محمد الله على ما تشهدون وما تعبدون؟ فقالوا: نشهد أن لا إله إلى الله وحده لا شريك له وأنّك رسول الله أخذت على ذلك موالاً موالين.

وفي «الاحتجاج» عن أمير المؤمنين للغ<sup>ير</sup> في حديث وأمّا قوله: «﴿ وَسَتَّلْ مَنَ أَرْسَلُنَا ﴾ الآية. فهذا من براهين نبيّنا الذي آتاه الله وأراه من الآيات وأوجب به الحجّة على سائر خلقه لأنّه لمّا جعله الله رسولا إلى جميع الخلق خصّه بالارتفاء إلى السماء عند المعراج وجمع له يومنذ الألبياء فعلم منهم ما أرسلوا به وحملوا من عزائم الله وآياته فاقرّوا أجمعين بفضله وفضل أوصيانه في الأرض من بعده وفضل شيعة وميته من الخلق من المؤمنين والمؤمنات الذين لم يستكبروا عن أمرهم وعرف من أطاعهم وعصاهم من أمهم وسائر من معنى ومن غبر أو تقدّم أو تأخره<sup>(1)</sup>.

١\_الكافي، ج١، ص ٢١٠، و شرح أصول كافي، ج٥، ص ٢٧٠. ٢ــ بصائر الدرجات، ص٥٧. ٢ـ الكافي، ج٨، ص ١٢١، و تفسير القمي، ج٢، ص ٢٨٥، و تفسير القمي، ج١، ص٢٣٣. ٤ــ تفسير الصافي، ج٤، ص٣٩٤، و الاحتجاج، ج١، ص ٣٧٠. وَلَقَدَ أَرْسَلُنَا مُوسَىٰ بِعَابَدِنَا إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِ بُو. فَقَالَ إِنِي رَسُولُ رَبِّ ٱلْمَلَمِينَ (\*) فَلَمَا جَآءَهُم بِتَابَدِنَا إِنَا هُم قِنْهَا يَعْمَكُونَ (\*) وَمَا نُرِبِهِم قِنْ مَايَةٍ إِلَا هِي أَحْبَرُ مِنْ أُخْتِهَا وَأَخَذَنَهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَهُمْ بَرْحِعُونَ (\*) وَقَالُوا بَتَأَيَّهُ ٱلسَّاحِرُ أَدْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ إِنَّا لَمُهْتَدُونَ (\*) فَلَمَا كَفَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ بَنكُنُونَ (\*) وَنَادَى فِرْعَوْنَ فِي فَلَمَا كَفَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ بَنكُنُونَ (\*) وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي فَوْمِهِ فَلَمَا كَفَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ بَنكُنُونَ (\*) وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي فَوْمِهِ فَلَمَا كَفَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ بَنكُنُونَ (\*) وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي فَوْمِهِ فَلَمَا يَعْتَوُهِ أَلْقَا يَعْتَبُهُ السَاحِرُ أَذَعُ لَنَا رَبَّكُ مِعَا عَهِدَ عِندَكَ إِنَّا لَمُهْ بَدُونَ فَالَ يَنَقُوهِ أَلَيْ يَعْتُوهُ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ بَنكُنُونَ فَي وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي فَوْمِهِ تَقَالُ يَنَقُوهِ أَلَيْ مَنْعَانَ عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَعْهَ عَمْ وَيَ فَالَ يَنَقُوهُ أَنَا لَيْنَا عَنْهُمُ الْعَذَى فِي قَائِنَ وَعَنْ هُمْ يَعْنَى وَعَمْتُونَ فَى فَوْمِهِ فَيْعَوْ فَالْ يَنَقُوهُ أَنْ يَعْتَقُولُ الْنَا عَنْهُ أَعْذَا اللَذِي هُو مَهِينٌ وَلَا بَكَادُ يُونُ فَى فَالْوَلَا أَنْعَالَهُ السَتَحَقُ أَنْعُ لَنَا عَنْهُ مِعْذَا الَذِي هُو مَهِينُ وَلَا بَعَادُهُ مُعْتَقَا فَكُنُ

المقصود من إعادة قصّة موسى وفرعون في هذا المقام أن كفّار قريش لمّا طعنوا في نبوة محمّد للظّي بسبب كونه فقيراً عديم المال والجاه بيّن الله أن موسى بعد أن أورد المعجزات القاهرات الباهرات الّتي لا يشك فيها عاقل أورد فرعون عليه هذه الشبهة الّتي ذكرها كفّار قريش فقال: إنّي غنيّ كثير المال وأمّا موسى فإنّه فقير مهين وهذه الشبهة مثل شبهة قريش وكفّار مكّة حيث قالوا: في وَقَالُوا لَوْلَا نُزِّلَ هَنَا الْقُرْمَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ أَلْقَرْبَيَّيْنِ عَظِيمٍ فَال

وَلَقَدٌ أَرْسَلُنَا مُوسَىٰ بِتَايَدِنَا ﴾ أي: بحججنا ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ ﴾ وأشراف قومه وخص الملأ بالذكر وإن كان أيضاً مرسلاً إلى غيرهم لأن من عداهم تبع لهم ﴿ فَقَالَ ﴾ موسى: ﴿إِنِّي رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ أرسلني إليكم.

﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم بِتَايَنِنَاً ﴾ أي: فلمًا أظهر المعجزات الَّتي هي اليد البيضاء والعصاء ﴿إِذَا هُم مِنْهَا يَ**غَمَكُوْنَ ﴾** أي فاجأوا وقت ضحكهم من الآيات

ا\_سورة الزخرف: ٣١.

| V0 | Ŷ,   |
|----|------|
|    | <br> |

واستهزءوا بها أوّل ما رأوها ولم يتأمّلوا فيها استخفافاً وجهلا منهم.

المؤوَمَا نُرِيهِم مِنْ مَايَمَةٍ إِلَّا هِيَ أَصَحَبَرُ مِنْ أُخْتِهَا ﴾ والمراد بذلك: ما ترادف عليهم من الطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم والطمس وكانت كلَّ آية من هذه الآيات أكبر من الَتي قبلها ﴿وَأَخَذَنَهُم بِالْعَدَابِ ﴾ وهي العذاب المذكور فُوَلَعَلَّهُمَ يَرَحِعُونَ ﴾ لكي يتوبوا ويرجعوا عمّا هم عليه لأنهم عذّبوا بهذه الآيات فكانت الآيات عذاباً لهم ومعجزات لموسى للخِلاِ.

فغلب عليهم الشقاء ولم يؤمنوا ﴿ وَقَالُوا يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ﴾ يعنون: بذلك يا أيّها العالم وكان الساحر عندهم عظيماً يعظّمونه ولم تكن عندهم صفة ذم وقيل: إنّما قالوا: يا أيّها الساحر استهزاء بموسى وأرادوا أيّها الذي غلبنا بسحره ﴿ أَذَعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ ﴾ أي: بما زعمت أنّه عهد عندك وهو أنّه ضمن لنا أنّا إذا آمنًا بك أن يكشف العذاب عنّا ﴿ إِنّا لَمُهْتَدُونَ ﴾ أي: راجعون إلى الحق الذي تدعونا إليه متى كشف العذاب عنّا وفي الكلام حذف والتقدير فدعا موسى وسأل ربّه أن يكشف العذاب عنهم فكشف الله عنهم ذلك ﴿ فَلَمَّا كَمَقْنَا عَنَّهُمُ ٱلْمَذَابَ إِذَا هُمْ يَنكُتُونَ ﴾ وينقضون العهد.

كُوْنَادَىٰ فِتْرَعَوْنُ فِى قَوْمِمِهُ وَلَمّا رأى فرعون أمر موسى يزيد على
 الأيّام ظهورا واعتلاء خاف على ملكه وأظهر الخداع فخطب الناس بعد ما
 اجتمعوا وقال: ﴿ آلَيْسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَدَذِهِ ٱلْأَنْهَنُرُ جَمْرِي مِن تَحْيَىٰ آفَلَا
 اجتمعوا وقال: ﴿ آلَيْسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَدَذِهِ ٱلْأَنْهَنُرُ جَمْرِي مِن تَحْيَىٰ آفَلَا
 اجتمعوا وقال: ﴿ آلَيْسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَدَذِهِ ٱلأَنْهَنُرُ جَمْرِي مِن أَعْيَىٰ آفَلَا
 اجتمعوا وقال: ﴿ آلَيْسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَدَذِهِ ٱلْأَنْهَنُرُ جَمْرِي مِن أَعْيَىٰ آفَلَا
 اجتمعوا وقال: ﴿ آلَيْسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَدَذِهِ ٱلْخَلْقَهُ مُعْمَى مِعْدَ وَالْعُدَمُ الْحُداع فخطب الناس بعد ما
 اجتمعوا وقال: ﴿ آلَيْسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَدَذِهِ الْمَالُ وهذه الأنهار والمراد الأنهار
 أَبْعَى فَصْلُوهُ مَنْ النيل ومعظمها كانت أربعة نهر الملك ونهر الملك ونهر طولون ونهر
 التي فصلوها من النيل ومعظمها كانت أربعة نهر الملك ونهر الملك ونهر طولون ونهر
 دمياط ونهر تنيس كانت الأنهار تجري تحت قصره.

فلمًا اجتحَ بقوءَ جاهه قال: ﴿ أَمَرَ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَذَا ٱلَّذِى هُوَ مَهِيَّ ﴾ والغرض بأنّ موسى فقير ضعيف الحال ومهين ولا يعتنى به لضعف حاله وعنى بقوله: ﴿وَلا يَكَادُ يُبِينُ ﴾ حبسة ورتَّة كانت في لسانه للله ولا يكاد يفصح بكلامه وقيل: كانت الرتَّة والعقدة لكن زالت عن لسانه حين أرسله الله كما قال: مخبراً عن نفسه ﴿ وَلَحَلُلْ عُقْدَةً مِن لِسَانِي ﴾<sup>(١)</sup> ثمّ قال الله تعالى: ﴿ قَالَ قَدْ أُوتِبِتَ سُؤَلِكَ ﴾<sup>(٣)</sup> وإنَّما عيّره اللّعين بما كان في لسانه قبل ذلك والمهين الفقير الذي يمتهن نفسه في جميع ما يحتاج إليه ليس له من يكفيه أمره وقيل. كان في لسانه لثغة فرفعه اللّه وبقي فيه ثقل.

أنا خير وعلى هذا فقد ثم الكلام عند قوله: ﴿ أَمْنَهُ قَالَ أَبُو عبيدة منقطعة معناها بل أنا خير وعلى هذا فقد ثم الكلام عند قوله: ﴿ أَفَلَا تُبْعِبُونَ ﴾ ثم ابتدأ فقال: ﴿ أَمْرَ أَنَا خَيرٌ ﴾ بمعنى: بل أنا خير وقال الأكثرون: أم هذه متصلة وأن المعنى أفلا تبصرون أم تبصرون إلا أنه وضع قوله: أنا خير موضع تبصرون وقالوا في الآية: إن تمام الكلام عند قوله: ﴿ أَمْرَ ﴾ وقوله: ﴿ أَنَا خَيرٌ ﴾ ابتداء كلام والتقدير أفلا تبصرون أم تبصرون لكنّه اكتفى فيه بذكر أم كما تقول لغيرك أتاكل أم أي أتاكل أم لا تأكل تقتصر على ذكر أم إيثاراً للاختصار فكذا ههنا.

فَوْ فَلَوَلَا أَلَقِى عَلَيْهِ أَسَوِيَةٌ مِن ذَهَبٍ كَمَ أَي هَا طرح عليه أسورة من ذهب إن كان صادقا في نبوته وهلًا القي إليه مقاليد الملك لما أنّهم كانوا إذا سودوا رجلا سوروه بسوار من ذهب. قال أمير المؤمنين لليلم: ولقد دخل موسى بن عمران ومعه أخوه هارون على فرعون وعليهما مدارع الصوف وبأيديهما العصا فشرطا له إن أسلم بقاء ملكه فقال: ألا تعجبون من هذين يشترطان لي دوام الملك وهما بما ترون فهلًا القي عليها أسورة وطوقا بطوق من ذهب<sup>(۳)</sup>.

- ۲ سورة طه: ۳٦.
- ٢ نهج البلاغه، ص١٤٤، الخطبة القاصعة، و بحار الانوار، ج١٢، ص١٤١.

۱\_سورة طه: ۲۷.

وأسورة جمع سوار وقرئ أساورة جمع أسوار بمعنى السوار على تعويض التاء من ياء أساوير، وقرئ ألقى على البناء للفاعل وهو الله.

وحاصل المعنى أنّ فرعون كان يقول: أنا أكثر منه مالاً وجاهاً فوجب أن أكون أفضل منه فيمتنع أن يكون رسولا لأنّ منصب النبوّة يقتضي المخدوميّة والأخس لا يكون مخدوماً للأشرف وهي عين المقدّمة الّتي تمستك بها كفّار قريش في قولهم: ﴿لَوْلَا نُزِلَ هَٰذَا الْقُرْمَانُ عَلَنَ رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْبَتَيْنِ عَظِيمٍ﴾. <sup>(1)</sup>

ثم قال: ﴿ أَوْ جَمَّة مَعَة ٱلْمَلَتَ حَكَةُ مُعْتَرَنِينَ ﴾ متتابعين يعينونه على أمره الذي بعث له ويشهدون له بصدقه متناصرين متعاضدين قال الزجّاج معناه: يمشون معه ويدلَون ويشهدون بصحة نبوته. ثمّ قال: ﴿ فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ قَاطَاعُوهُ ﴾ أي إنّ فرعون استخف عقول قومه فأطاعوه فيما دعاهم إليه لأنه احتج عليهم بما ليس بدليل وهو ﴿ آلَيْسَ لِي مُلَكُ مِعْبَرَ ﴾ إلى آخره، لأنّ الدليل الذي يدلَ على النبوة وصدق الرسل هو المعجز ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمَا فَنَسِقِينَ ﴾ خارجين عن طاعة الله حيث أطاعوا ذلك الجاهل الفاسق.

فَلَمَا تَاسَفُونَا انْنَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَنْهُمْ أَجْمَعِينَ ٥ فَجَمَلْنَهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا لِلْلَاخِرِينَ ٥ وَلَمَّا شُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَعِدُونَ ۞ وَقَالُوًا مَأَلِهُتُمَا خَبُرُ أَثَر هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَا جَدَلًا بَرْ هُرَ فَوَمُ خَصِعُونَ ۞ إِنْ هُوَ إِلَا عَبْدُ أَنْمَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَنْلًا لِبَيْ إِسْرُوبِلَ ۞ وَلَوَ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنكُمُ مَلَيْهِكُمُ فِي الْأَرْضِ يَخْلُفُونَ آَنَ

ثمَّ أخبر سبحانه عن انتقامه من فرعون وقومه فقال: ﴿ فَلَـمَّآ ءَاسَقُونَا ﴾ أي: أغضبونا عن ابن عبّاس وجماعة وغضب الله على العصاة إرادة عقوبتهم،

ا\_سورة الزخرف: ٣١.

ورضاء عن المطيعين إرادة ثوابهم الذي يستحقّونه وقيل: آسفوا رسلنا لأنّ الأسف لا يجوز على الله ﴿انتَقَمَّنَا مِنْهُمْ ﴾ أي: انتقمنا لأوليائنا منهم ﴿فَأَغْرَفْنَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ما نجا منهم أحد.

فَجَعَلَنَهُمْ سَلَفًا ﴾ أي متقدّمين إلى النار والسلف كلّ شيء قدّمته من عمل أو قرض أو المتقدّم على غيره قبل مجيء وقته ومنه السلف في البيع والسلف نقيض الخلف ﴿وَمَثَلًا ﴾ أي جعلناهم مثلا يتمثّلون بهم وعبرة وموعظة ﴿لِلْاَخِرِينَ ﴾ أي لمن جاء بعدهم والمعنى أنّ حال غيرهم يشبه حالهم إذا أقاموا على العصيان.

وَلَمَا صُرِبَ إَنْ مَرْبَيَمَ مَنْلًا ﴾ قال أبو عليّ الفارسيّ: المثل واحد يراد به الجمع ويطلق على أكثر من واحد لقوله تعالى: ﴿ مَنَرَبَ اللهُ مُثَلًا عَبْدًا مَمْلُوكًا الجمع ويطلق على أكثر من واحد لقوله تعالى: إضرَبَ اللهُ مُثَلًا عَبْدًا مَمْلُوكًا المُ يُقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَن زَزَقْنَ لُهُ أَنْ فأريد بالمثل مثلين.

وبالجملة اختلف في وجوه معنى الآية:

الاول: أنّه لما ضرب الله المسيح مثلا بآدم في قوله: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِسَنَ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ مَادَمٌ خَلَقَتَهُ مِن تَرَابٍ ﴾<sup>(٢)</sup> أي كما أنّه تعالى أنشأ آدم من تراب وجعله إنساناً من غير أب وام كذلك أنشا المسيح من غير أب فهو مخلوق مربوب مثل آدم ولا ينبغي أن يعبد. وبعد أن نزلت: ﴿ إِنَّكُمُ وَمَا تَمَبُدُوبَ مِن دُوبِ ٱللَّهِ حَمَبُ جَهَنَّهُ ﴾<sup>(٣)</sup> جادل ابن الزبعرى رسول الله في هذه الآية وقال: أهذا لنا ولآلهتنا أو لجميع الأمم فقال الله: ولآلهتكم ولجميع الأمم. فقال: خصمتك وربّ الكعبة أليس النصارى يعبدون

- ١\_ سورة النحل: ٧٥.
- ۲\_سورة آل عمران: ٥٩.
  - ٣\_ سورة الأنبياء: ٩٨.

المسيح واليهود عزير وبنو مليح الملائكة فإن كان هؤلاء في النار فقد رضينا أن نكون نحن وآلهتنا معهم ففرح المشركون وضحكوا وارتفعت أصواتهم<sup>(۱)</sup> وذلك معنى قوله: ﴿إِذَا فَوَمُلُكَ مِنْةُ يَصِدُونَ ﴾ أي: قومك قريش من هذا المثل يرتفع لهم ضجيج وجلبة جدلاً وضحكاً بسبب ما رأوا من سكوت رسول الله.

وقرئ بضمّ الصاد وهو قراءة عليّط<sup>ي</sup>لا<sup>(٢)</sup> وبكسر الصاد وهو قراءة الباقين أمّا الضمّ فمن الصدود أي من أجل هذا المثل يصدّون عن الحقّ ويعرضون عنه وأمّا بالكسر فمن الضجيج والصياح.

وَقَالُوا عَأْلِهَتُمَا خَيْرُ أَمْر هُوَ يَعنون أَن آلهتنا عندك ليست خيرا من عيسى فإذا كان عيسى من حصب جهنّم كان أمر آلهتنا أهون وسكوته الشير ليس من باب الإفحام وغلبتهم في الحجّة ولكن كان ينتظر الحجّة من الوحي وقد روي أنّه لمّا قال ابن الزبعرى: خصمتك وربّ الكعبة، قال الشير الجهلك الجهلك بلغة قومك؟ أما فهمت أنّ دماء لما لا يعقله".

ثمّ بعد هذه المجادلة أنزل الله قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيكَ مُتَبَقَتْ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَىَ أُوْلَتِهِكَ عَنَهَا مُبْعَدُونَ ﴾<sup>(٤)</sup> ونزلت هذه الآية.

﴿ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ﴾ أي: ما بيّنوا هذا العنوان والمثل لك إلّا ليخاصموك ويدفعوك به عن الحق ﴿بَلَ هُرَ فَوَمُ حَصِمُونَ ﴾ أي: جدلون في دفع الحق بالباطل.

الوجه الثاني: في بيان الآية أنّ الكفّار لمّا سمعوا أنّ النصارى يعبدون عيسى قالوا: إذا عبدوا عيسى فآلهتنا خير من عيسى وإنّما قالوا ذلك لأنّهم كانوا يعبدون الملائكة.

> ١. تفسير أبي السعود، ج٨، ص٥١، و انظر: تفسير الألوسي، ج٢٥، ص٩٢. ٢ـ تفسير الرازي، ج٢٧، ص٢٢١، و الكشاف عن الحقايق، ج٣، شرح ص٤٩٣. ٣ـ تفسير الألوسي، ج٢٥، ص٩٤. ٤ـ سورة الأنبياء: ١٠١.

الوجه الثالث: في تفسير الآية وهو أن النبي تلاك لما حكى أن النصارى عبدوا المسيح إلها لأنفسهم قال كفّار مكّة: إن محمّدا للله يريد أن يجعل لنا إلها كما جعل النصارى عيسى إلها لأنفسهم ثمّ عند هذا قالوا: أآلهتنا خير أم هو يعني آلهتنا خير أم محمّد وإنّما ذكروا ذلك لأجل أنّهم قالوا: إن محمّدا يدعونا إلى عبادة نفسه وآباؤنا زعموا أن عبادة الأصنام واجبة فعبادة هذه الأصنام متطابقة تقول آبائنا فقبول هذه العبادة من الأصنام أولى من قبول قول محمّد.

ثمّ بيّن سبحانه أنّ الاشتغال بعبادة المسيح باطل مثل عبادة الأصنام فإنّ عيسى للغة عبد أنعمنا عليه فقال: فوان هُوَ إِلَّا عَبَّدُ أَنْعَمَّنَا عَلَيْهِ ﴾ أي: وما عيسى إلّا كعبد من العبيد فصار من أمره أنّه ممّن أنعمنا عليه بالنبوة وخصّصناه ببعض الخواص البديعة بأن خلقناه بوجه بديع وقد خلقنا آدم بوجه أبدع منه فأين هو من رتبة الربوبيّة ومن أين يتوهم صحّة مذهب عبدته حتَى تفتخر عبدة الملائكة بكونهم أهدى منهم.

وفي خلقة عيسى آية لهم ودلالة يعرفون بها قدرة الله فقال: ﴿وَيَحَمَّلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَ إِسْرَبُوبِلَ ﴾ أي: جعلنا عيسى آية لهم حتّى يرون من أعاجيب صنع الله.

وَلَوْ فَشَاءٌ بَتُمَلَنَا مِنكُر اي: لو أردنا لجعلنا بدلا منكم معاشر بني آدم مُلَيَحَكُةُ فِي الأَرْضِ يَخْلُفُونَ ﴾ بني آدم أي كنّا نجعل الملائكة بدلا من بني آدم في الأرض أي نهلككم يا بني آدم وجعلنا الملائكة سكّان الأرض يعمرونها ويعبدون الله ومثل قوله: ﴿مِنكُر كَهَ ما في قول الشاعر:

فليت لنا من ماء زمـزم شـربة مبـركة باتـت علـى الطهيـان

وقيل: معنى الآية ولو نشاء لجعلناكم أيّها البشر ملائكة إشارة إلى قدرته تعالى على تغيير بنية البشر إلى بنية الملائكة، يخلفون أي بعضهم بعضاً. وَإِنَّهُ، لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُكَ بِهَا وَاُتَّبِعُونَ هَٰذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ سَ) وَلَا يَصُدَنَكُمُ الشَّبْطَنُ إِنَّهُ, لَكُو عَدُوٌ تَمْبِينُ ۞ وَلَمَّا جَآة عِيسَىٰ بِالْبَيِنَنَتِ قَالَ قَدْ جِنْـتُكُمُ الشَّبْطَنُ إِنَّهُ لَكُم تَعْضَ الَّذِى تَخْلَلِفُونَ فِيرُ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ صَن إِنَّ اللَّهَ هُوَ رَبِي وَرَبُكُمُ فَاعْبُدُوهُ هَنَدًا صِرَطُ تُسْتَقِيمُ ۞ فَاحْتَلَفَ الأَحْرَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلُ لِلَذِينَ ظَـلَعُوا مِنْ عَذَابِ يَوْمِ أَلِيمُ فَا يَوْرُ

يعني: أن نزول عيسى من السماء لعلم وتصديق وموجب ليقين وقوع الساعة، وتسميته علما لحصول العلم به أو بحدوثه بغير أب أو بإحيائه الموتى وأثاره ألتي صدرت منه للله يستدل على صحة البعث الذي ينكره الكفار وقرئ العلم» أي علامة وفي الحديث إن عيسى ينزل على ثنيّة في الأرض المقدسة يقال لها أفيق وبيده حربة وبها يقتل الدجّال فيأتي بيت المقدس والناس في صلاة الصبح والإمام يؤم بهم فيتاخر الإمام فيقدمه عيسى ويصلّي خلفه على شريعة محمد الله ثم يقتل الخنازير ويكسر الصليب ويصلّي خلفه على شريعة محمد الله ثم يقتل الخنازير ويكسر الصليب ويقبل: إن الضمير في قوله: ﴿ وَلِنَّهُ كَلَى يعود إلى القرآن ومعناه أن القرآن لدلالة على قيام الساعة والبعث لأنه آخر الكتب أنزل على آخر الأنبياء ﴿ قَلَمُ يَعْنَى أَنْ على قَلْهُ أَنْ وَقَوْعُهُ أَعْنَا وَمَعناه أن القرآن للالاة على قام الساعة والبعث لأنه آخر الكتب أنزل على آخر الأنبياء ﴿ قَلَمُ تَعْنَى أَنْ على قُوْمَ وَقَوْعُهُ أَنْ وَقَوْعُهُ أَنْ مَنْ أَنْ العرابي أَنْ الما فيقتي أن القرآن على قام الساعة والبعث لأنه آخر الكتب أنزل على آخر الأنبياء ﴿ قَلَمُ تَعْنَى أَنْ على أُنْ وما أُوعُوْنَ مَ هذا أَنْ النوبية أُوقانا أُنْ وَقَائَمُ وَلَنْ عُوْنَ أُوقان أُوقان أُولالا على أُنْ أَنْ العرابية وَلَنْ أُنْ مَ أَنْ الله أُوقان أُنْ القرآن القرآن القرآن أُنْ القرآن على أخر الأنبياء أُولا أُنْ الالا على قال النا على قرأنا في أُنْ القرآن وما أُوعُوْنَ مَ هذا أَنْ أَنْ المَالا أُنْ الما على أُولان والنا على أُولانا على أولانه أُو أُنْ أُولا على أُولانا على أُولانا على أُولانا أُولا على أُنْ أُنْ أُنْ أُنْ أُولانا أُولانا على أُولانا على أُولانا أُنْ أُنْ القرآن وما أُوعُوْنَ مَ هذا أُولانا على أُولانا أُولا أُولانا على أُولانا أُولانا على أُولانا أُولانا على أُولانا أُولانا على أُولانا أُولانا أُولانا أُولانا أُولا على أُولا أُولانا أُولانا أُولانا أُولانا أُولا أُولانا أُولا أُولانا على أُولا أُولانا أُولانا أُولانا أُولانا أُولانا أُولا أُولانا أُولا أُولانا أُولانا أُولانا أُولانا أُولا أُولانا أُولانا أُولانا أُو

لَا يَصُدَدَكُمُ الشَّيْطَنُ وَلا يصرفنَّكم بوساوسه عن دين الله إنَّهُ لَكُرُ عَدُوٌ مَبِينٌ ﴾ بيّن العداوة يدعوكم إلى ما فيه هلاككم.

ثمّ أخبر سبحانه عن حال عيسى حين بعثه الله رسولا فقال: ﴿ وَلَمَّا جَاَةَ عِسَىٰ بِٱلْبَيِّنَنَتِ ﴾ والمعجزات الدالة على نبوته أو المراد منها الإنجيل ﴿ قَالَ قَدْ جِشْتُكُرُ بِٱلْحِكْمَةِ ﴾ أي: بالنبوة والعدل والتوحيد والشرائع ﴿وَلِأَبَيِّنَ لَكُمُ بَعْضَ الَّذِى تَعْنَئِلِفُونَ فِيهِ ﴾ أي: قد جئتكم لابيّن مختلفاتكم. والمراد من البعض في الاَية الكلّ، كقول لبيد: (أو يخترم بعض النفوس حمامها) أي: كلّ النفوس وذلك إنّ قوم موسى كانوا قد اختلفوا في أشياء من أحكام التكاليف واتّفقوا على أشياء فجاء عيسى ليبيّن لهم الحقّ في الخلافيّات وبالجملة فالحكمة معناها اصول الدين وبعض الَذي يختلفون فيه فروع الدّين. فإن قيل: لم يقل ولم بيّن لهم كلّ الذي يختلفون فيه؟ فالجواب أنّ الناس قد يختلفون في أشياء لا حاجة لهم إلى معرفتها فلا يجب على الرسول بيانها قال الزجّاج: والصحيح أنّ البعض لا يكون في معنى الكلّ والذي جاء به عيسى في الإنجيل إنّما هو إنّما عنى نفسه أو المراد من البعض مختلفات امور الدين دون امور لبيد إنّما عنى نفسه أو المراد من البعض مختلفات امور الدين دون امور الدنيا.

أَنْقُوا الله له بأن تجتنبوا معاصيه وأَلِطِعُونِ له في ما أدعوكم إليه.

الله عن رَبِي وَرَبَكُونَ الله الذي يحق له العبادة (أَعَبُدُوهُ ﴾ خالصا ولا الله.

الملكانيّة واليعقوبيّة والنسطوريّة بعد عيسى للغابي أي: الفرق المتحزّبة بعد عيسى للغابي وهم الملكانيّة واليعقوبيّة والنسطوريّة بعد عيسى وقيل: اليهود والنصارى اختلفوا في أمر عيسى والضمير في فرين يَيْنِيم که يرجع إلى الَّذين خاطبهم عيسى في قوله: هولة: في قَدَرَ جَدْتُكُم بِالْحَكْنَة که المبعوث عليهم. فوَقَدَلَ لِلَذِينَ خاطبهم عيسى في قوله: في قَدْ جَدْتُكُم بِالْحَكْنَة که المبعوث عليهم. فوَقَدَلَ لِلَذِينَ خاطبهم عيسى في قوله: اليهود والنصارى اختلفوا في أمر عيسى والضمير في فرين يَيْنِيم که يرجع إلى الَّذين خاطبهم عيسى في قوله: في قوله: في قولة المبعوث عليهم. فوقيّل لِلَذِينَ خاطبهم عيسى في قوله: في قد جد تذكر بالجكنة که المبعوث عليهم. فوقيّل لِلَذِينَ خاطبهم عيسى في قوله: ألي يوم كَدُو يُقْدَيم مُوالي الدين خاطبهم عيسى في قوله: في قد يوم القيامة ويجوز أن يكون وعيدا بيوم الأحزاب.

الأخِلَةُ يَوْمَهِنِم بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُ إِلَّا الْمُنَوَّبِنَ ۞ يَعِبَادِ لَا خَوْقُ عَلَيْكُرُ الْيَوْمَ وَلَا أَنتُمْ تَحْزَنُونَ ۞ الَّذِينَ مَامَنُوا بِتَايَذِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ۞ ادْخُلُوا الْجَنَةَ أَنتُمْ وَأَزْوَنِجُكُو تُحْبَرُونَ ۞ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافٍ مِن ذَهَبٍ وَأَكْوَابٍ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِـهِ ٱلْأَنفُسُ وَتَلَذُ ٱلْأَعْبُنُ وَأَنتُدَ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ وَيَلَكَ لَلْحَنَّةُ ٱلَّتِي أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُرَ تَمْمَلُونَ ۞ لَكُرُ فِيهَا فَكِكُهُ كَذِيرَةٌ مِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ إِنَّ ٱلْمُعْمِينَ فِى عَذَابِ جَهَنَمَ خَلِدُونَ ۞ لَا يُفَتَّرُ عَنهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ۞

ثمّ وبّخ سبحانه الكفّار بقوله: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ ﴾ أي هل ينتظرون هؤلاء الكفّار بعد ورود الرسل والقرآن ﴿إِلَّا ٱلتّاعَةَ ﴾ أي القيامة ﴿أَن تَأْنِيَهُم بَغْنَةَ ﴾ أي فجاءة ﴿وَهُمٌ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ أي: لا يدرون وقت مجيئها.

الأخِلَاءُ يَوْمَهُمْ بَعْشُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌ ﴾ أي إنّ الذين تواصلوا وتحابّوا في الدنيا يكون بعضهم أعداء بعض ذلك يوم القيامة وهم الذين تخالوا في الكفر والمعصية واتّحدوا في مخالفة الرسول لما يرى كلّ منهم من العذاب بسبب تلك المصادقة.

ثم استثنى من جملة الأخلاء المتّقين فقال: فَإِلَا ٱلْمُتَوَيّكَ ﴾ الموحّدين الذين خال بعضهم بعضاً على الإيمان والتقوى فإن تلك الخلّة تتأكّد بينهم ولا تنقلب عداوة ومن المعلوم أن المحبّة أمر لا يحصل إلّا عند حصول خير أو دفع شرّ وضرر فمتى حصل هذا الأمر حصلت المحبّة لا محالة ومتى حصل اعتقاد أنّه يوجب ضررا حصل البغض والنفرة إذا عرفت هذا فذلك الخير الذي كان اعتقاد حصوله له يوجب حصول المحبّة إمّا أن يكون قابلا للتغيّر والتبدّل أو لا يكون كذلك فإن كان القسم الأول وجب أن تبدّل تلك المحبّة الذي النفرة لأن تبدّل العلّة يوجب تبدّل المعلول لأن حصول المودّة بسبب الخير والراحة فإذا زال ذلك الاعتقاد وتحقّق عقيبه الضرر والألم وجب أن تتبدّل المحبّة بالبغضة أمّا إذ عمية المودّة بسبب بل هي نافعة وثابتة ولا توجب البغضة لأنّ خيرها ونفعها باق فحينئذ الأخلّاء يومئذ بعضهم لبعض عدوّ إلّا المتّقين.

ومن أحكام يوم القيامة وَلاَ أَنتُمْ عَنَكُو المَوْمَ وَلاَ أَنتُمْ عَمَزُنُونَ ﴾ ومن أحكام يوم القيامة وله: ﴿ يَنْعِبَادٍ ﴾ الآية، وقد جرى عادة القرآن بتخصيص لفظ العباد بالمؤمنين كان الله يخاطبهم ويقول لهم: يا عبادي لا خوف عليكم اليوم ولا حزن. وفي هذا الخطاب أنواع كثيرة ممتا يوجب الفرح:

أوَّلها: أنَّه تعالى خاطبهم وميَّزهم عن غيرهم من غير واسطة

والثاني: أنَّه وصفهم بالعبوديّة وهذا تشريف عظيم لأنَّه لمّا أراد سبحانه أن يشرف محمّداﷺ ليلة المعراج قال: ﴿سُبْحَنَ ٱلَّذِي آَسْرَىٰ بِمَبْدِهِ.﴾

والثالث: نفي الخوف والحزن عنهم بقوله: ﴿لَا خَوْقُ عَلَيْكُمُ آلَيُّوْمَ وَلَا أَنتُمَر يَحَمَرُنُوُنَ ﴾ ثم قال: ﴿ الَّذِينَ مَامَنُوا بِعَايَتِنا وَحَكَانُوا مُتَـلِمِينَ ﴾ أي: أعني الَّذِين صدَقوا بحججنا ودلائلنا واتَبعوها وقوله: ﴿ يَنوبَاوِ ﴾ حكاية لما ينادى به المتّقون المتحابَون في الله، وقوله: ﴿ الَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ منصوب المحلّ صفة لعبادي لأنه منادى مضاف، أي العباد الموصوفين بالتصديق بآياتنا وجاعلين أنفسهم سالمة لطاعتنا وقبول حججنا وقيل: إذا بعث الله الناس فزع كلّ واحد فينادي مناد يا عباد فيرجوها الناس كلّهم ثمّ يتبعها بقوله: ﴿ الَذِينَ مَامَنُوا ﴾ فينادي مناد يا عباد فيرجوها الناس كلّهم ثمّ يتبعها بقوله: ﴿ الَذِينَ مَامَنُوا ﴾ فينادي مناد الموسومين المتحابَون في الله وقبول حججنا وقيل: إذا بعث الله الناس فزع كلّ واحد فينادي مناد يا عباد فيرجوها الناس كلّهم ثمّ يتبعها بقوله: ﴿ الَذِينَ مَامَنُوا ﴾

ويمرّ حساب المتّقين على أسهل الوجوه ويحاسب حساباً يسيراً ثمّ يقال لهم: ﴿ اَدْخُلُوا الْجَنَّةَ اَتُمَرَ وَأَزْوَنَجُكُو تُحْبَرُونِ ﴾ أي: أزواجكم اللّاتي كنّ مؤمنات مثلكم وقيل: المراد من الأزواج أزواج الجنّة من الحور العين ﴿ تُمْبَرُونَ ﴾ أي تسرّون وتكرمون والحبرة المبالغة في الإكرام بحيث يظهر

ينوك العرقبة

حباره وأثره على وجوههم كقوله: ﴿ تَمَوْ فِي وَجُوهِهِمْ نَفَرَةَ ٱلنَّبِيرِ ﴾ (<sup>()</sup>. ﴿ يُعْلَكُ عَلَيْهِم بِصِحَافٍ مِن ذَهَبٍ وَآكَوَابِ ﴾ أي: يدور عليهم بقصاع من ذهب فيها ألوان الأطعمة وأكواب لا عروة لها مستديرة الرأس ليس لها خرطوم والكوب بحكم الكأس للشراب واكتفى سبحانه بذكر الصحاف والأكواب عن ذكر الطعام والشراب. ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ آلأَنفُسُ وَتَمَدُ الأَعْبُنُ ﴾ وقرئ بحذف الهاء من تشتهيه وحسن الحذف في أمثاله كقوله: إمَّ مَنْ ذَكَر الطعام والشراب. ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ آلأَنفُسُ وَتَمَدُ الأَعْبُنُ ﴾ وقرئ بحذف الهاء من تشتهيه وحسن الحذف في أمثاله كقوله: إمَّ مَنْ أَنْوَى بَمَكَ اللهُ رَسُولًا ﴾ (<sup>()</sup>. وقوله: ﴿ وَسَلَمُ عَلَى عِبَابِهِ الَّذِيبَ المَاكول والمشروب والملبوس والمشموم وما تلذ الأعين بالنظر إليه وأضاف المأكول والمشروب والملبوس والمشموم وما تلذ الأعين بالنظر إليه وأضاف الالتذاذ إلى الأعين مع أن المتلذَ هو الإنسان لأن التذاذ الأعين سبب التذاذ الإنسان. وقد جمع الله سبحانه بقوله: ﴿ تَشْتَهِيهِ آلأَنفُسُ وَتَكَذُ الأُعْنِ مَا الله من أنواع النعيم من لو اجتمع الخلائق كلهم على أن يصفوا ما في الجنّة من أنواع النعيم لم الإنسان. وقد جمع الله سبحانه بقوله: ﴿ تَشْتَهِيهِ مَن الذاذ الأَعْنِ سبب التذاذ لو اجتمع الخلائق كلهم على أن يصفوا ما في الجنّة من أنواع النعيم لي لو اجتمع الخلائق كلهم على أن يصفوا ما في الجنّة من أنواع النعيم لم يزيدوا على ما انتظمه هاتان الصفتان.

﴿ لَكُرُ فِيهَا فَنَكِمَةٌ كَثِيرَةٌ مِّنَّهَا تَأَكُلُونَ ﴾ فجمع سبحانه في الوصف بين

- ١\_ سورة المطففين: ٢٤. ٢\_ سورة الفرقان: ٤١.
  - ٣\_ سورة النمل: ٥٩.
- ٤\_ سورة المؤمنون: ١٠.

الطعام والشراب والفواكه والدوام فهذه غاية الأمنيّة.

ثمَّ أخبر عن أحوال أهل النار فقال: ﴿إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابٍ جَهَةًم خَلِدُونَ ﴾ ودائمون ﴿ لَا يُفَنَّرُ عَنَّهُمْ ﴾ العذاب ولا يخفَف ﴿وَهُمْ فِيهِ ﴾ أي: في العذاب ﴿مُبِّلِسُونَ ﴾ آيسون من كلَّ خير ويجعل المجرم في تابوت من النار ثمّ يقفل عليه فبقي خالدا لا يرى ولا يرى وهذه الترغيبات والترهيبات تكميلاً لرغباتهم ودواعيهم في الطاعات وتحذيرا عن الشرك والمعاصي.

وَمَا طَلَنَنَهُمْ وَلَنِكِن كَانُوا هُمُ الطَّلولِينَ ۞ وَلَادَوْا بَمَلِكُ لِيَغْمِن عَلَيْنَا رَبُّكٌ قَالَ إِنَّكُم تَنكِفُونَ ۞ لَقَد حِنْنَكُم بِلَمَتِي وَلَنكِنَ أَكْثَرَكُم لِلْحَتِي كَنهِمُونَ ۞ أَمْ أَبَرَمُوَا أَمَرًا فَإِنَّا مُبْمِعُونَ ۞ أَمْ يَسْبَعُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَبَخُونَهُمْ بَلَ وَرُسُلَنَا لَدَيْهِمْ يَكُتُبُونَ ۞ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَّلُ الْمَنهِدِينَ ۞ سُبْحَن رَبِ السَّنوَنِ وَالأَرْضِ رَبِ الْمَرْضِ عَنَا يَعِمُونَ ۞ وَهُوَ الَذِي فِي السَّيَدِينَ ۞ الْأَرْضِ مَتَى بُلُعُوا يَوْمَكُمُ الَذِي وَعَدُونَ ﴾ أَلَّ مُعْتَدُونَ وَلَكُ أَلَا مَسْبَعُونَ رَبِ السَّنَوَنِ وَالأَرْضِ رَبِ الْمَرْضِ عَنَا يَعِمُونَ أَنَ هُذَرَهُمْ يَغُوضُوا وَيَلْعَبُوا مَتَى بُلُعُوا يَوْمَكُمُ اللَّذِي وَعَدُونَ أَنَّ الْمَرْضِ عَنَا يَعْمَعُونَ أَلَا مُولاً الْمَنْعَانِ إِنَهُ فَذَرَهُمْ يَعُوضُوا وَيَلْعَبُوا مَتَى بُلُعُوا يَوْمَكُمُ الَذِي وَعَدُونَ أَنَا أَوَلُ الْمَنوِينِ وَالأَرْضِ رَبِ المَنْعَانِ وَلُولاً الْمَنوا وَيَلْعَبُوا مَتَى بُلُعُوا يَوْمَكُونَ وَالأَرْضِ وَ الْفَرَضِ وَاللَّانِ وَاللَهُ وَيُعَمُوا وَيَلْعَبُوا وَبُهُو اللَذِي فَا لَمَا يَكُونُ وَالْقَدَى فَالَهُ وَلَعْهُ اللَّذِي وَ الْأَرْضِ وَلَهُ وَيَعْبُوهُ وَيُعُمُوا وَيَلْعَبُوا مَتَى بُلُعُولَ وَيَعْمُو اللَمْ يَعْمَدُونَ أَنَا اللَا وَالَنُهُ وَعُمُ الَذِي فَي السَتَعَالُولُهُ أَنْهُ وَي

لممّا بيّن سبحانه ما يفعل بالمجرمين بيّن سبحانه أنّه لم يظلمهم بذلك فقال: ﴿ وَمَا ظَلَمَنَنَهُمْ وَلَنْكِن كَانُواْ هُمُ الظَّلْلِمِينَ ﴾ لنفوسهم بما جنوا عليها من العذاب.

وَقَادَوًا يَحَلِّكُ ﴾ أي: ويدعون خازن جهنّم فيقولون يا مالك وقرئ يا مال بالترخيم على قراءة ابن مسعود فقيل لابن عبّاس: إنّ ابن مسعود كذلك يقرء فقال ابن عبّاس: ما أشغل أهل النار عن هذا الترخيم وأجيب بأنّ غاية العذاب والضعف سبب ترخيمهم بحيث لا يمكنهم أن يذكروا من الكلمة إلّا بعضها لا من باب العربيّة قال ابن جنّي: إنّ قولهم: يا مال في هذا الموضع سرّ

وهو أنّه لعظيم عذابهم فنيت قواهم وقصر كلامهم. ﴿لِيَقَضِ عَلَيْنَا رَبَّكَ ﴾ أي ليمتنا ربّك حتَّى نتخلص ونستريح من هذا العذاب قال ابن عبّاس وجماعة: إنّما يجيبهم مالك بذلك بعد ألف سنة وقيل: بعد أربعين عاما وما يدرى أمن سني الدنيا أم من سني الآخرة فقول مالك مجيباً لهم: ﴿إِنَّكُمْ مَنكَوُنِكَ ﴾ أي لابثون دائما وقوله: ﴿لِيَقَضِ ﴾ من قضى عليه إذا أماته كفوله: ﴿فَرَكَزُهُ مُوبَىٰ فَتَعَنَىٰ عَلَيْهِ ﴾" والمراد سل ربّك أن يقضي علينا.

فإن قيل: كيف قال: ﴿وَنَادَوْا بَنْمَائِكُ ﴾ بعد ما وصفهم بالإبلاس؟ (``

فالجواب تلك أزمنة متطاولة وأحقاب ممتدة فيختلف بهم الأحوال فيسكتون أوقاتاً لعلّة اليأس وعلمهم بعدم الفرج ويغوثون تارة لشدة ما بهم وقوله: ﴿ تَنكِنُونَ ﴾ استهزاء وإلّا فالمكث يستعمل في الزمان القليل.

لَقَدْ حِتْنَكُمْ بِلَغَنَيْ وَلَئِكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَتِي كَنِيعُونَ ﴾ أي: يقول الله: لقد أرسلنا إليكم الرسل بالحق، وأضافه سبحانه إلى نفسه لأنه كان بأمره. وقيل: يقول المالك: وإنّما قال: ﴿ حِتْنَكُمْ ﴾ لأنه من الملائكة وهم من جنس الرسل والمراد من الحق القرآن والإسلام أي ولكنّكم معاشر الخلق أكثركم للحق كارهون لأن الحق خلاف مشتهياتكم فكرهتموه والباطل موافق لها فألفتموها وكرهتم مفارقته.

أمّ أبَرَمُوا أمراك أم منقطعة كلام مبتدء ناع على المشركين ما فعلوا من الكيد برسول الله تلك معناها بل للانتقال في توبيخ المشركين أي بل أحكموا أمراً في كيد محمد والمكر به تلك في أماً مُبَرِمُونَ كم محكمون أمراً في مجازاتهم وكيدهم لأنهم كانوا يتشاورون في إهلاكه تلك وإيذائه في دار الندوة وهو

- ا\_سورة القصص: ١٥.
- ٢\_ أي في قوله مبلسون.

قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَمَكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَغَرُوا ﴾ .(''

الرجل عمر المعنى المرتبع المرتبع المرتبع والنجوى ما حدث به الرجل نفسه أو غيره في مكان خال والمعنى بل يظن هؤلاء الكفار أنّا لا نسمع ما يسرون ومعنى السر ما يضمره الإنسان في نفسه ولا يظهره لغيره والنجوى ما يحدث به المحدث غيره في الخفية (يَكُنُ مناه نسمع ذلك وندركه. ﴿ وَرُسُلُنا يحدث به المحدث غيره في الخفية (يَكُنُ مناه من الملائكة قال: يحيى ابن لدَبَتْهِمْ يَكْذُبُونَ في ما يقولونه ويفعلونه يعني الحفظة من الملائكة قال: يحيى ابن معاد: من ما يقاد: من ما يفاد من الملائكة قال: يحيى ابن معاذ: من متر من الناس ذنوبه وأبداها للذي لا يخفى عليه شيء في المعاد، عليه معاد من الناس ذنوبه وأبداها للذي لا يخفى عليه شيء في المعاد الناس الملائكة قال: يحيى ابن معاذ: من متر من الناس ذنوبه وأبداها للذي لا يخفى عليه شيء في السماوات فقد جعله أهون الناظرين وهو من علامات النفاق.

الله فَقُلْ إِن كَانَ اللِّرَّحَانِ وَلَدٌ فَأَنَّا أَوَّلُ ٱلْعَنَبِدِينَ ﴾ وقرئ «ولد» بضمّ الواو وسكون اللام واختلف في معناه:

أحدها: أنّ معناه ﴿إِن كَانَ لِلرَّحَكِنِ وَلَدٌ ﴾ في زعمكم ﴿فَأَنَا أَوَّلُ الْمَنِدِينَ ﴾ أي الموحدين لله المكذّبين بين لقولكم بإضافة الولد إليه.

وثانيها: أن معناه لو كان له ولد لكنت أنا أول الآنفين من عبادته لأنّ من كان له ولد لا يكون إلّا جسماً محدثاً ومن كان كذلك لا يستحقّ العبادة معنى العابد في الأنف مأخوذ من قولهم: عبدت من الأمر أي أنفت منه. قال الفرزدق:

أولئك قومي إن هجـوني هجـوتهم وأعبد أن تهجى كليب بــدارم

ولكن نصفا إن سببت وسبّني بنو عبد شمس من قريش وهاشــم

وثالثها: أن ﴿إِن ﴾ بمعنى ما النفي والمعنى ما كان للرحمن ولد فأنا أوّل العابدين لله المقرّين بذلك.

ورابعها: أنَّه يقول: كما إنَّي كنت أول من عبد الله كذلك ليس لله ولد

١\_ سورة الأنفال: ٣٠.

وهذا كما تقول: إن كنت كاتبا فأنا حاسب تريد لست كاتبا ولا حاسباً.

وخامسها: أنّ معناه لو كان له ولد لكنت أوّل من يعبده بسبب أنّ له ولد ولكن لا ولد له وحاصل المعنى لو دلّ الدليل على أنّ له ولدا لقلت به ولكنّه لا يدلّ فيكون المعنى تحقيقا لنفي الولد وتبعيدا له لأنّه تعليق محال بمحال.

قال الزمخشريّ: معنى الآية: إن صحّ وثبت ذلك بالبرهان وبحجّة واضحة توردونها فأنا أوّل من يعظّم ذلك الولد وأسبقكم إلى طاعته كما يعظّم الرجل ولد الملك لتعظيم أبيه والكلام وارد على سبيل الفرض والغرض المبالغة في نفي الولد وذلك أنّه علّق العبادة بكينونة الولد وهي محال في نفسها فكان المعلّق بها محالاً مثلها فالبيان في صورة إثبات الكينونيّة والعبادة وفي معنى نفيهما على أبلغ الوجوه وأقواها وهذا المعنى هو الوجه الخامس من الوجوه المذكورة<sup>(1)</sup>.

قال الرازيّ في المفاتيح»: إنّهم ظنّوا أنّ قوله: فإن كَانَ لِلرَّحْنَى وَلَدٌ فَأَمَّا أَوَّلُ الْمَنْبِدِينَ ﴾ لو أجريناه على ظاهره فإنّه يقتضي وقوع الشكّ في إثبات الولد للّه لا جرم عدلوا إلى التأويل لكن لا يحتاج البيان عن العدول عن الظاهر لأنّ القضيّة الشرطيّة لا تفيد إلّا كون الشرط مستلزماً للجزاء وليس فيها إشعار بكون الشرط حقّا أو باطلا أو يكون الجزاء واقعاً أو غير واقع بل القضيّة الشرطيّة مركّبة من قضيّتين سواء كانتا حقّتين أو باطلتين أو من شرط باطل وجزاء حق أو من شرط حقّ وجزاء باطل فهذا التركيب في الآية لا يدلّ بإثبات الولد والعبادة مثل قوله: ﴿ لَوْ كَانَ فِيماً بَالِحَةُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾

فالشرط في الكلام قوله: ﴿فِهِمَا مَالِمَةُ ﴾ والجزاء هو قوله: ﴿لَفَسَدَتَا ﴾

- ۱\_الکشاف، ج۳، شرح ص٤٩٧.
  - ٢\_ سورة الأنبياء: ٢٢.

فالشرط في نفسه باطل وغير واقع والجزاء أيضاً باطل وغير واقع لأنّه ليس فيهما آلهة فحينئذ الشرط والجزاء غير واقع وباطل فكذلك في هذه الآية فلم يحصل الشك للنبيﷺ لأن حصول الشك في هذا الأمر مع معرفته بالله سبحانه غير ممكن ومحال وبالجملة فأجرى الآية على ظاهرها وأيّد المعنى الآخر.

المعنى ومنه عن ذلك فقال: ﴿ سُبْحَنَ رَبِّ الْمُحَرَّنِ ﴾ العظيم ﴿ عَمَّا يَعِيفُونَ ﴾ ثمّ نزَه نفسه عن ذلك فقال: ﴿ سُبْحَنَ .... ﴾ أي تنزيها عن الوالديّة وإله العالم هو الواجب الوجود لذاته وكلَ ما كان كذلك فهو فرد مطلق لا يقبل التجزي بوجه من الوجوه والولد عبارة عن أن ينفصل عن الشيء جزء من أجزائه فيصير ذلك الجزء شخصاً مثله وهذا إنّما يعقل فيما يكون ذاته قابلة للتجزي والتبعض وإذا كان كذلك العالم فيما يتفصل عن الشيء جزء من أجزائه فيصير ذلك المن الولد عبارة عن أن ينفصل عن الشيء جزء من أجزائه فيصير ذلك الجزء شخصاً مثله وهذا إنّما يعقل فيما يكون ذاته قابلة للتجزي والتبعض وإذا كان ذلك محالاً في حق إله العالم فيما يمتن إثبات الولد له.

ولما بيّن هذا البرهان قال: ﴿ فَنَرَهُمَ يَخُوضُوا وَيَلْمَبُوا حَتَى يُلَغُوا يَوْمَكُمُ ٱلَّذِى يُوَعَدُونَ ﴾ أي فاتركهم يغمروا في باطلهم ويلعبوا حتّى يضلّوا ويروا العذاب الأبد وهو عذاب القيامة.

وَقُورُ ٱلَّذِى فِى ٱلسَّمَلَةِ إِلَّهُ وَفِى ٱلْأَرْضِ إِلَّهُ ﴾ أي: هو تعالى في السماء
 والأرض على سبيل الإلهيّة والربوبيّة لا على معنى الاستقرار وفي الكلام نفي الآلهة
 الَّتي كانت تعبد فيحق له العبادة خاصّة وتكرار لفظ ﴿ إِلَهُ ﴾ للتأكيد وتمكن
 المعنى في النفس وإفادة أن العبادة يجب على الملائكة وعلى أهل الأرض من
 الجن والإنس ﴿ وَهُوَ لَقَرَكِمُ ﴾ في جميع أفعاله ﴿ ٱلْكِيمُ ﴾ المحالح خلقه.

البركات والسعادات، مأخوذ من السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ أي: دامت بركته فمنه البركات والسعادات، مأخوذ من بروك الإبل ﴿ وَعِندَهُ عِلَمُ السَّاعَةِ ﴾ أي علم يوم القيامة ولا يعلم وقته على التعيين غيره ﴿ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ فيجازي كلّا على عمله. وَلَا يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الشَّفَعَةَ إِلَا مَنشَبِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾

421164

ولما كانوا يزعمون أن آلهتهم لأمورهم شفعاء فذكر سبحانه أنّه لا شفاعة ولا أثر لمعبودهم فقال: ﴿ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَتَعُونَ مِن دُونِهِ ﴾ أي الذي يدعوه المشركون إلها ويوجهون عبادتهم إليه من الأصنام ﴿ الشَّفَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَتَى ﴾ وهم عيسى وعزير والملائكة استثناهم سبحانه ممّن عبد من دون الله فإن لهم منزلة الشفاعة وقيل: المعنى لا يملك أحد من الملائكة وغيرهم الشفاعة إلّا لمن شهد بالحق أي شهد أن لا إله إلّا الله وذلك لأن النضر بن الحرث ونفرا من قريش قالوا: إن كان ما يقوله محمّد حقًا فنحن نتولَى الملائكة وهم أحق بالشفاعة لنا منه فنزلت الآية فالمعنى أنّهم يشفعون

وفي الآية دلالة على أنّ حقيقة الإيمان هو الاعتقاد بالقلب لأنّ الله شرط مع الشهادة العلم بحيث لا يتشكّك إذا شكّك ولا يضطرب إذا حرّك واحتج القائلون بأنّ إيمان المقلّد لا ينفع بهذه الآية. والاستثناء في قوله: ﴿لَا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ ﴾ يمكن أن يكون منقطعاً أي لكن من شهد بالتوحيد والحق ويمكن أن يكون متّصلاً لأنّ في جملة الّذين يدعون من دون الله الملائكة والمسيح وعزير لكن يشفعون للّذين شهدوا بالتوحيد.

وَلَبِن سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَهُمَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَلَى يُؤْفَكُونَ ۞ وَقِيلِهِ. يَنَرَبَ إِنَّ هَتَؤُلَاً. قَوَمٌ لَا يُؤْيِنُونَ ۞ فَأَصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَمٌ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ۞

أو رَدِين سَأَلْتَهُم كَل يا محمد ﴿ مَنْ خَلَقَهُم كَل مَن أخرجهم من العدم إلى الوجود أي إذا سألت العابدين والمعبودين من أو جدهم ﴿ لِقُولُنَّ أَنْتُهُ لَكُ لتعذّر الوجود أي إذا سألت العابدين والمعبودين من أو جدهم ﴿ لِقُولُنَّ أَنْتُهُ لَكُ لتعذّر الإنكار لغاية بطلانه ﴿ فَأَنَى يُؤَفَكُونَ كَ أَي: كيف يصرفون عن عبادته إلى عبادة غيره مع اعترافهم بكون الكلّ مخلوقاً له؟

﴿ وَقِبِلِهِ. يَنَرَبُ إِنَّ هَنَوُلَاً. فَوَمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ قرئ بالحركات الثلاث قال

الأخفش: النصب عطف على ﴿ أَمْ يَمْسَبُونَ أَنَا لَا سَنَمَعُ سِرَّعُمْ وَنَجْوَنَهُم ﴾ وقيله أي: قول الرسول والضمير راجع إلى النبي تشتل أي قول الرسول يا رب إلخ، فإن القول والقيل والقال كلّها مصادر. والرفع على الابتداء والخبر ما بعده. والجرّ على العطف بقوله: ﴿ عِلَمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ على تقدير حذف المضاف والتقدير وعنده علم الساعة وعلم قيله. قال الزمخشريّ: والأقوى أن يكون الجرّ والنصب على إضمار حرف القسم، أو النصب على محلّ الساعة لأن قوله: ﴿ وَعِندَمُ عِلَمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ معناه أنّه تعالى علم الساعة وقيله.

قال ابن عبّاس في تفسير الآية في قوله: ﴿ وَقِيلِهِ. يَنَرَبَ ﴾ المراد: وقيل يا رب والهاء زائدة، عن أبي زيد: يقال ما أحسن قيلك وقالك وقولك ومقالك ومقالتك، خمسة أوجه. وبالجملة إن النبي للا لله لمّا ضجر من قومه وعرف إصرارهم على كفرهم أخبر عنهم أنّهم قوم لا يؤمنون وهذا القول قريب من قول نوح حيث قال: ﴿وَبَ إِنَّهُمْ عَمَوْنِ وَٱنْبَعُوا مَن لَزَ يَزِدْهُ مَالَهُ وَوَلَدُهُ إِلَا خَسَارًا ﴾.

ثمّ إنّه تعالى قال له ﷺ ﴿ فَأَصْغَمْ عَنْهُمْ ﴾ أي صفّح وجهك يا محمّد عنهم ﴿وَقُلْ سَلَمْ ﴾ ندبه سبحانه إلى الحلم أي المداراة والمتاركة. وقيل: هو سلام هجر ومجانبة لا سلام محبّة وكرامة كقوله: ﴿سَلَمُ عَلَيْكُمْ لَا نَبْنَغِي ٱلْجَنِهِلِينَ ﴾<sup>(۱)</sup>.

وقيل: معناه قل يا محمّد: سلام، تسلم من شرّهم وأذاهم وهذا منسوخ بآية السيف ولكن إذا كان المعنى واصفح عن سفههم ولا تقابلهم بمثله فذلك مما علّمه سبحانه من مكارم الأخلاق فلا يكون منسوخاً. قوله: ﴿فَسَرَفَ يَعَلَمُونَ ﴾ هدّدهم بيوم القيامة إذا عاينوا ما يحلّ بهم من العذاب. تمّت السورة بعونه.

الماسورة القصص: ٥٥.



مكية. عن النبي ﷺ قال: **«من قرأ الدخان في ليلة الجمعة غفر له»<sup>(١)</sup>.** قال أبو هريرة عن النبي ﷺ: **«من قرأ صورة الدخان في ليلة أصبح يستغفر له** مبعون ألف ملك»<sup>(٢)</sup>.

وعنه عن النبي ﷺ قال: **«ومن قرأها في ليلة الجمعة أصبح مغفورا له»<sup>(٣)</sup>.** 

أبو أمامة عن النب*ي ﷺ* قال: **«من قرأ سورة الدخان ليلة الجمعة ويوم الجمعة** بنى الله له بيتا في الجنّة»<sup>(1)</sup>.

وروى أبو حمزة الثماليّ عن أبي جعفر للخلا؛ قال: قومن قرأ مورة الدخان في فرانضه ونوافله بعثه الله من الأمنين يوم القيامة وأظلّه تحت ظلّ عرشه وحاسبه حسابا يسيرا وأعطي كتابه بيمينه»<sup>(0)</sup>.



حمّ ۞ وَٱلۡحَكِتَٰبِ ٱلۡمُبِينِ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِى لَيۡـلَۃِ مُبَرَّكَةٍ إِنَّا كُنَّا

١- مجمع البيان، ج٩، ص١٠١، و تفسير نور الثقلين، ج٤، ص٦٢٠، و تفسير الثعلبي، ج٨ ص٢٤٨. ٢- مجمع البيان، ج٩، ص١٠١، و تفسير نور الثقلين، ج٤، ص ٢٢٠، و تفسير الثعلبي، ج٨ ص٣٤٨. ٣- تفسير نور الثقلين، ج٤، ص ٢٢٠، و تفسير النسقي، ج٤، ص ٢٢٢. ٤ـ تفسير القرطبي، ج٦٦، ص ١٢٥، و تفسير الثعلبي، ج٨ ص٣٤٨، مجمع الزوائد، ج٢، ص١٦٨. ٥ـ بحار الانوار، ج٧، ص٢٩٥، ج٨ ص٢٩٩، و تفسير أبي حمزة الثمالي، ص٣٠٢. مُنذِرِينَ ۞ فِيهَا يُغْرَقُ كُلُّ أَمَرٍ حَكِيمٍ ۞ أَمَرًا مِّن عِندِنَأَ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ۞ رَحْمَةً مِن رَيِّكَ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞ رَبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم تُوقِنِينَ ۞ لَا إِلَنَهَ إِلَا هُوَ يُحْي. وَيُتِيتُ رَيُّكُو وَرَبَّ مَابَتَهِكُمُ ٱلْأَوَلِينَ ۞ بَلْ هُمْ فِي شَكِ يَلْعَبُونَ ۞ فَانَقِتِ بَوْمَ تَأْنِ السَّمَاةُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ ۞ يَعْشَى النَّاسَ هَذَا عَذَابُ أَلِيمُ ۞

في فرحم كم وجوه الاحتمال: أولها: أن يكون التقدير هذه حم و وَالَكَتِبَ الْمُبَينِ كَه والواو واو القسم كقولك: هذا زيد والله. والثاني: أن يكون الكلام قد تم عند قوله: فرحم كه أي هذه سورة حم ثم قال: والكتاب المبين إنّا أنزلناه فيكون إنّا أنزلناه جوابا للقسم وأنكر الطبرسيّ هذا المعنى وقال: إنّ جواب القسم قوله: في إنّا كُنّا مُنذِرِينَ كه قال: ولا يصح أن يكون جواب القسم قوله: في إنّا أنزلنكُ كُه لاتك لا تقسم بالشيء على نفسه والمنزل هو الكتاب.

والوجه الثالث: أن يكون التقدير: «وحم» بحذف حرف القسم والكتاب المبين فيكون قسمين متواليين على شيء واحد. ويالجملة أقسم سبحانه بالقرآن الدال على صحة نبوة نبيّنا وهو مبين فيه بيان الأحكام والفصل بين الحلال والحرام.

إنا أنزلنا القرآن ﴿ فِ لَيَـلَةٍ تُبَنَرَكَةٍ ﴾ والليلة المباركة هي ليلة القدر عن ابن عبّاس وجماعة وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد الله للظ<sup>ير".</sup> قيل: ليلة القدر هي ليلة النصف من شعبان عن عكرمة قال الطبرسيّ: والأصحّ الأوّل ويدلّ عليه قوله: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَبَلَةِ آلْقَدْدِ ﴾<sup>(٣)</sup> وكذلك قوله: ﴿ شَهْرُ رَمَضَكَانَ ٱلَذِي أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْمَانُ ﴾<sup>(٣)</sup>.

> ١ـ مجمع البيان، جـ٩، ص١٠٢، و تفسير الصافي، جـ٤، ص٤٠٣. ٢ـ سورة القدر: ١. ٣ـ سورة البقرة: ١٨٥.

واختلف في كيفيّة إنزاله فقيل: أنزل إلى السماء الدنيا في ليلة القدر ثمّ أنزل نجوماً إلى النبي ﷺ وقيل: إنّه كان ينزل جميع ما يحتاج في سنة في تلك الليلة ثمّ كان ينزله جبرئيل ﷺ شيئا فشيئا وقت وقوع الحاجة. وقيل: كان بدو نزوله في ليلة القدر. وروى ابن عبّاس وقال: قد كلّم الله جبرئيل في ليلة واحدة وهي ليلة القدر فسمعه جبرئيل وحفظه بقلبه وجاء به إلى السماء الدنيا إلى الكتبة وكتبوه ثمّ أنزل على محمّد بالنجوم في ثلاث وعشرين سنة وقيل: في عشرين منة.

وإنّما وصف سبحانه هذه الليلة بالمباركة لأنّ فيها يقسّم نعمه على عباده من السنة إلى السنة فيدوم بركاتها والبركة نماء الخير وثبوته<sup>(١)</sup> وقيل: بينها وبين ليلة القدر أربعون ليلة ولها أربعة أسماء الليلة المباركة وليلة البراءة وليلة الصلاة وليلة الرحمة ووجه التسمية بالبراءة لأنّ البندار إذا استوفى الخراج من أهله كتب لهم البراءة كذلك يكتب الله لعباده المؤمنين البراءة والصك.

قال الزمخشري: وهي مختصَة بخصال: تفريق كلَّ أمر حكيم وفضيلة العبادة فيها قال رسول الله ﷺ: **امن صلَّى في هذه اللَّيلة مائة ركمة أرسل الله إليه** مائة ملك: ثلاثون يبشَرونه بالجتة وثلاثون يؤمنونه من عذاب النار وثلاثون يدفعون عنه آفات الدنيا وعشرة يدفعون عنه مكايد الشيطان». ونزول الرحمة. قالﷺ: «إنَّ الله يرحم أمّتي في هذه اللَيلة بعدد شعر أغنام بني كلب» وحصول المغفرة. قال «إنَّ الله يففر للمؤمنين جميعا في تلك اللَيلة إلا لكلهن أو ماحر أو مشاحن مناحب البدعة التارك للجماعة أو مدمن خمر أو عاق للوالدين أو مصرّ على الزناه». وقد عشر من شعبان في أمته فأعطي الثلاث منها وذلك أنَه تشكل سأل ليلة الثالث

١- مجمع البيان، ج٩، ص١٠٣.

فأعطي الثلاث ثمّ سأل ليلة الخامس عشر فأعطي الجميع إلّا من شرد عن اللّه شراد البعير ومن عادة اللّه في هذه اللّيلة أن يزيد في ماء زمزم زيادة ظاهرة ولا يخفى أنّ هذا الكلام ينطبق عند القائلين بأنّ ليلة القدر النصف من شعبان<sup>(1)</sup>. في إنّا كُنَّا مُنذِرِينَ كه أي: مخوفين بما أنزلناه من تعذيب العصاة في ينا يُقْرَقُ كُلُّ أَمَر حَكِم كه أي: في هذه اللّيلة يفصّل ويبيّن ويقضي كلّ أمر محكم لا يلحقه الزيادة والنقصان وهو أنّه يقسم فيها الآجال والأرزاق وغيرها من امور السنة إلى مثلها من العام القابل قال ابن عبّاس: إنّك ترى الرجل يمشي في الأسواق وقد وقع اسمه في الموتى.

في «الصافي» في قوله: ﴿ فِيهَا يُفَرَقُ كُلُّ أَمَرٍ حَكِمٍ ﴾ أي يقدّر الله في تلك اللّيلة من امور تلك السنة ولكن فيه البداء والمشيّة يقدّم ما يشاء ويؤخّر ما يشاء وينقص ويزيد ويلقيه إلى رسوله اللّه وهوﷺ يلقيه إلى أمير المؤمنين وهو يلقيه إلى الأئمة حتّى ينتهي إلى القائم ويشترط فيه البداء<sup>(٢)</sup>.

وفي «الكافي» عن الباقر للمتلق قال: «قال الله عزّ وجلّ: فَجْ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُ أَمَرٍ حَكِمٍ فَجَه لِي فيها ينزل كل أمر حكيم والحكيم والمحكم شيء واحد فمن حكم بما ليس فيه اختلاف فحكمه من حكم الله ومن حكم أمرا فيه اختلاف فرأى أنّه مصيب فقد حكم بحكم الطاغوت إنّه سبحانه لينزل في ليلة القدر إلى وليّ الأمر تفسير الأمور يزمر فيها في أمر نفسه بكذا وكذا وفي أمر الناس بكذا وكذا وإنّه ليحدث لوليّ الأمر سوى ذلك كلّ يوم علم الله الخاص والمكنون المخزون مثل ما نزل في ليلة القدر من الأمر ثمّ قرأً المُنْ في أُوَّنَ إِنَّ مَنْ وَالْمَانُ وَالْمَانُ اللهُ مَنْ وَالْنَانُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ من

١ـ الكشاف، ج٢، ص٥٥٠. ٢ـ تفسير الصافي، ج٤، ص٤٠٣. ٣ـ سورة لقمان: ٢٧. ٤ـ الكافي، ج١، ص٢٤٨، و تفسير الصافي، ج٦، ص٤١٦، و تفسير نور الثقلين، ج٤، ص٦٢٢.

وعنه: يا معشر الشيعة خاصموا بـ**دحم والكتاب المبين إنّا أنزلناه. الآية. فإنّها** لولاة الأمر خاصّة بعد ر**سول الله»<sup>(۱)</sup>.** 

قال الكاظم لليلة: «جم محمّدة الكليمة والكتاب المبين أمير المؤمنين للذي والليلة المباركة فاطمة لليلة فيها يفرق كل أمر حكيم يخرج منها خير كثير ورجل حكيم ورجل حكيم ورجل حكيم، الحديث<sup>(٢)</sup>.

أَمْرُا مِنْ عِندِنَا ﴾ يعني: أنّا نامر ببيان ذلك ونسخه من اللوح المحفوظ إنّا كُنًا مُرْبِيلِينَ ﴾ محمّدا إلى عبادنا كمن كان قبله من الأنبياء ﴿ رَحْمَةً مِن رَبِّكَ ﴾ أي: رأفة منّا بخلقنا ونعمة عليهم بما بعثنا إليهم من الرسل ﴿ إِنَّهُ, هُوَ السَّمِيحُ ﴾ لمن دعاه ﴿ الْعَلِيمُ ﴾ بمصالح الخلق.

تذييل: في بيان اللّيلة المباركة: اعلم أنّه اختلفوا في اللّيلة المباركة فقال الأكثرون: إنّها ليلة القدر، وقال بعض: إنّ اللّيلة المباركة ليلة البراءة وهي ليلة النصف من شعبان. أمّا الأولون فقد احتجّوا على صحّة قولهم بوجوه:

الاول: أنّه تعالى قال: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَنُهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ وفي هذه الآية قال: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْـلَةٍ تُبَنَرَكَةٍ ﴾ فوجب أن يكون هذه اللّيلة المباركة هي تلك المسمّاة بليلة القدر لثلًا يلزم التناقض.

الثاني: أنّه تعالى قال في صفة ليلة القدر: ﴿ نَنَزَلُ الْمَلَتَهِكُةُ وَالرُّوحُ فِيهَا إِذِنِ رَبَّهِم تِن كُلِ أَمَّي \* سَلَدُ هِى <sup>(٣)</sup> وقال: أيضاً هاهنا ﴿ فِيهَا يُفَرَقُ كُلُ أَمَرٍ حَكِمٍ ﴾ وهذا الكلام موافق ومناسب لقوله: ﴿ نَنَزَلُ الْمَلَتَهِكُةُ وَالرُّوحُ ﴾ وأيضا هاهنا قال: ﴿ آمَرُ تِنّ عِندِنَا ﴾ وقال في تلك الآية: ﴿ إِإِذِن رَبَّهِم تِن كُلِ أَمَى ﴾ ماهنا قال: ﴿ آمَرُ تِنّ عِندِنَا ﴾ وقال في تلك الآية: ﴿ إِلاَنِهِ رَبَّهُم مِن كُلُ أَمْ وَالرُوحُ اللَّهُ وَا ماهنا عال: ﴿ آمَرُ مِنْ كُلُ مَنْ عَالِهُ مَنْ مَالًا فَي تَلْكَ اللَّهِ فَي اللَّهِ فَيْ مَالاً اللَّهُ فَي أَشَرُ الْمَالَةِ فَي أَمَرُ مَنْ مَنْ اللَّهُ أَمَرُ مَنْ مَا اللَّهُ فَي قَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرُوحُ وَالمُوالِقُومُ اللَّ الما قال: ﴿ أَمَرُ مِنْ عَالِهُ وَقَالَ فَي تَلْكَ اللَّهِ وَاللَّهُ أَمَرُ مَنْ مَعَالَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَي أَمَرُ مَنْ أَنُولُ الْمُوالُقُومُ أَمَرُ الْمُومُ الْعَالَ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ أَمَرُ مَنْ أَمَرُ الْمُومُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالرُوحُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ قَالُ فَي تَلْكُ اللَّذِي وَالُولُ مُنْ عَلَى اللَهُ اللَّهُ فَي اللَّهُ مُنْ أَمَرُ الْمُ

- ۲\_ تغسیر کنز الدقائق، ج۱۲، ص۱۱۷.
  - ٣\_سورة القدر: ٤ \_ ٥.

وقال هاهنا: ﴿ رَجْمَةُ مِن رَبِّكَ ﴾ وقال في تلك السورة: ﴿ سَلَئُمُ هِمَ ﴾ وإذا تقاربت الأوصاف وتساوت وجب القول بأن إحدى اللّيلتين هي الاخرى.

الثالث: من الوجوه نقل محمّد بن جرير الطبريّ في تفسيره عن قتادة أنّه قال: نزلت صحف إبراهيم في أوّل ليلة من رمضان والتوراة لستّ ليال منه والزبور لاثنتي عشرة ليلة مضت والإنجيل لثمان عشرة ليلة مضت منه والقرآن لأربع وعشرين ليلة مضت من رمضان واللّيلة المباركة هي ليلة القدر.

الرابع: أنّه إنّما سمّيت بالقدر لأن شرفها وقدرها عظيم ومعلوم أنّه ليس بسبب نفس ذلك الزمان لأن الزمان شيء واحد في الذات والصفات فيمتنع كون بعضه أشرف من بعض لذاته بل إنّما شرفه بسبب أنّه حصل فيه أمور شريفة عالية ومعلوم أيضاً أنّ منصب الدين أعلى وأعظم من منصب الدنيا، وأعلا منصباً في الدين هو القرآن لأجل أن به ثبت النبوة وبه ظهر الفرق بين الحق والباطل وبه ظهرت درجات أرباب السعادات ودركات أرباب الشقاوات فعلى هذا لا شيء إلّا والقرآن أعظم قدراً وأعلى شرفاً فلو كان نزوله وقع في ليلة اخرى سوى ليلة القدر لكانت ليلة القدر هي هذه الثانية لا الاولى وحيث أطبقوا على أنّ ليلة القدر هي الّتي وقعت في رمضان لأنه سبحانه قال: في مُمْتر رَمَعْتمان الذيقة أخران في والقرة أن القرآن إنّما أنزل في تلك اللّيلة.

وأمّا القائلون بأنّ المراد من اللّيلة المباركة المذكورة في الآية هي ليلة النصف من شعبان فبما نقلوه عن رسول الله بقوله وما أعطي فيها رسول اللّه من تمام الشفاعة فإن صحّ ذلك عن رسول اللّه فلا مزيد عليه وإلّا فالحقّ هو الأوّل لقوّة الدليل.

﴿ رَبِّ ٱلسَّمَنُوَنِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۖ إِن كُنتُم تُوقِنِينَ ﴾ أي: خالقهما

وخالق ما بينها إن كنتم موقنين بهذا الخبر محقّقين له إنّه ﴿لَآ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ﴾ يستحق العبادة ولا يستحق غيره العبادة ﴿ يُحَيِّى وَثِيْبِتُ ﴾ أي يحيي بعد موتهم ويميتهم بعد إحيائهم ﴿ رَثِيْرُتُ الَّذِي خلقكم ﴿ وَرَبَّ مَابَآيِكُمُ الْأَوَّلِينَ ﴾ الذين سبقوكم. ثمّ ذكر سبحانه حال الكفّار فقال: ليس هؤلاء بموقنين بما قلناه ﴿ بَلَ هُمّ فِي شَلِكِ ﴾ ممتا أخبرناك ﴿ يَلْمَبُونَ ﴾ مع ذلك ويستهزءون بك وبالقرآن إذا قرئ عليهم أن يشتغلوا بالدنيا وهو المراد من اللّعب.

ثمَّ خاطب نبيَّه ﷺ فقال: ﴿ فَآرَقَفِتْ ﴾ أي فانتظر يا محمّد ﴿يَوَمَ تَأْتِى السَّمَاءُ بِتُخَانِ تَجِينِ﴾ فانتظر يا محمّد (صلَّى الله عليك) اليوم الَّذي تأتي السماء بالدخان وهو ظاهر ولا يشك أحد في أنّه دخان.

واختلف في الدخان فعن عليّ للمؤمنين وبه أخذ جماعة أنّه: دخان يأتي من السماء قبل يوم القيامة يدخل في أسماع الكفرة حتّى يكون الواحد منهم كالرأس الحنيذ ويعتري المؤمن منه كهيئة حال المزكوم وتأخذه الزكمة وتكون الأرض كلّها كبيت أوقد فيه ليس فيه خصاص<sup>(۱)</sup>.

وعن رسول الله يشيئ المؤل الآيات الدخان ونزول عيسى للله ونار تخرج من قمر عدن، أبين (اسم رجل ينسب إليه عدن) يسوق الناص إلى المحشر». قال حذيفة: يا رسول الله وما الدخان فتلا رسول الله يشيئ الآية، وقال: ايملا ما بين المشرق والمغرب يمكث أربعين يوما وليلة أمّا المؤمن فيصيبه كهينة الزكمة وأمّا الكافر فهو كالسكران يخرج من منخريه وأذليه ودبرهه<sup>(٢)</sup>. وقيل: المراد بالدخان دخان المجاعة وذلك أن قريشا لمّا استعصت على رسول الله يشيئ وأصرّوا على تكذيبه قال:

۱\_ تفسير جوامع الجامع، ج۲، ص٣٢٢، و الكشاف، ج۳، شرح، ص٥٠١، و ميزان الحكمة، ج٣. ص٢١٦٧، و بحار الانوار، ج٦، ص٣٠٢.

۲- تفسير الصافي، ج٤، ص٤٠٥، و تفسير الأصفي، ج٢، ص١٥١، و تفسير الثعلبي، ج٨، ص١٥١، و تفسير الثعلبي، ج٨، ص٥٥، و تفسير ابي السعود، ج٨ ص٠٦، و جامع البيان، ج٢٥، ص١٤٨.

ودعا يشي عليهم: **«اللهم سنينا كسني يوسف اللهم اشدد وطأتك** على مضر». فأجدبت الأرض فأصابت قريشا المجاعة وكان الرجل لما به من الجوع يرى بينه وبين السماء كالدخان وأكلوا العظام والجيف والعلهز وكان يحدث الرجل فيسمع كلامه ولا يراه من الدخان فمشى إليه تشي أبو سفيان ونفر من قريش معه وناشده الله والرحم وواعدوه إن دعا لهم وكشف عنهم أن يؤمنوا، فسأل الله لهم بالخصب والسعة فكشف عنهم فلمًا كشف عنهم رجعوا إلى شركهم ثمّ عادوا إلى الكفر.

لَمُنْتَى النَّاسَ هَـٰذَا عَذَابٌ أَلِيرٌ ﴾ يعني: أن الدخان يعمّ جميع الناس على القول الأول وأهل مكّة على القول الثاني وهم الذين يقولون هذا عذاب أليم أي قائلين ذلك.

رَّبَنَا ٱكْمِنْفَ عَنَّا ٱلْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾ أَنَّ لَهُمُ الذِكْرَىٰ وَقَدْ جَاءَتُمْ رَسُولُ ثَمِينَ ﴾ ثُمَّ نَوَلُوا عَنَهُ وَقَالُوا مُعَلَّمُ تَجْنُونُ ﴾ إِنَّا كَاضِعُوا آلْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُرَ عَامِدُونَ ﴾ يَوْمَ نَبْطِشُ ٱلبطَشَةَ الْكُبْرَى إِنَّا مُنْفِعُونَ ﴾ وَلَقَدْ فَتَنَا قَبْلَهُمْ فَوْمَ فِرْعَوْنَ وَبَعَامَهُمْ رَسُولُ حَيْمَ إِنَّا مُنْفِعُونَ ﴾ أَنْ أَذُوّا إِلَى عِبَادَ ٱللَّهِ لَكُرُ رَسُولُ أَمِينٌ ﴾ وَلَقَ فَرَعَوْنَ وَبَعَامَهُمْ رَسُولُ حَيْمُ ﴾ لَكُرُ رَسُولُ أَمِينٌ ﴾ وَلَقَا فَا لَعَلَوْ مُعَلَّوْ عَلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ أَنَّهُ إِلَى عَادَ اللَّهُ

لمّا أخبر سبحانه أنّ الدخان يغشى الناس عذاباً لهم قالوا: أو يقولون ـ على ما فيه من الخلاف في الدخان ــ : هذا عذاب أليم ﴿ رَبَّنَا ٱكْشِفَ عَنَّا ٱلْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾ بمحمّد والقرآن.

فأنكر سبحانه عليهم بقوله: ﴿ أَنَّ لَمَّمُ ٱلذِّكْرَىٰ ﴾ أي: من أين لهم الاتّعاظ والتذكّر وكيف يتذكّرون؟ ﴿وَقَدْ جَآءَهُمْ رَسُولٌ شَبِينٌ ﴾ والحالة أنّهم قد فإن قيل: كيف يستقيم على قول من جعل الدخان قبل يوم القيامة قوله: ﴿ إِنَّا كَا**شِئُوا ٱلْمَنَابِ قَلِيلًا ﴾**؟

فالجواب إذا أتت السماء بالدخان تضور المعذّبون به من الكفّار والمنافقين وتعولوا وقالوا: ﴿ رَبَّنَا ٱكْمِثْفَ عَنَّا ٱلْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾ منيبون فيكشفه الله عنهم بعد أربعين يوما فحيثما يكشفه عنهم يرتدون.

ثمّ قال سبحانه: ﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكَبْرَى فِي يريد يوم القيامة كقوله: ﴿ فَإِذَا جَآمَتِ الطَّآمَةُ آلْكَبْرَى ﴾ (<sup>()</sup>. وقيل: البطشة الكبرى يوم بدر والبطش التناول والأخذ بصولة ﴿إِنَّا مُنَقِتُونَ ﴾ منهم ذلك اليوم.

فَرْعَوْنَ فَمَا فَمَلَهُمْ ﴾ أقسم سبحانه أنّه فتّن قبل كفّار قوم النبي فَرْقَوْمَ فِرْعَوْنَ ﴾ فاختبرهم وشدّد عليهم التكليف لأنّ الفتنة شدة التعبّد وأصلها الإحراق بالنار لخلاص الذهب من الغشّ أي اختبرنا قوم فرعون بالإمهال وتوسيع الرزق عليهم فَرْوَجَآءَهُمْ رَسُولٌ حَرِيمٌ ﴾ على الله وعلى عباده المؤمنين وكريم في نفسه لأنّ الله لا يبعث نبيّا إلّا من سراة قومه وكرامهم وكان موسى للنا كذلك.

﴿ أَنْ أَدُّرًا إِلَى ﴾ هي أن المفسّرة أو المخفِّفة من المثقّلة أي: جاءهم بأنّ

ا\_سورة النازعات: ٢٤.

الشأن والقصّة أدّوا إليّ ﴿عِبَادَ ٱللَّو ﴾ وهم بنو إسرائيل يقول: أرسلوهم معي. ويجوز أن يكون نداء لهم والتقدير: أدّوا إليّ يا عباد الله ما هو واجب عليكم من قبول دعوتي واتّباع سبيلي وعلّل ذلك بأنّه ﴿ رَسُولُ آمِينٌ ﴾ قد انتمنه الله على وحيه ورسالته.

الله الله تُقَلُوا عَلَى الله في الله عنه مثل الأولى في كونها مفسّرة أو مخفّفة أي لا تتكبّروا على الله بإهانة وحيه ورسوله ﴿إِنِّ مَاتِيكُم بِسُلطَني شُبِينِ ﴾ بحجّة بيّنة يعترف بها كلّ عاقل.

فلمّا قال للغل<sup>ي</sup>ة هذا الكلام توعَدوه بالقتل والرجم فقال: ﴿وَلِلَّ عُذَتُ بِرَقِ وَرَبِّكُرُ أَن تَرْجُمُونِ ﴾ أي لذت بمالكي ومالككم والتجأت به من أن ترجموني بالحجارة أو المراد من الرجم الشتم كقولهم: هو ساحر كذّاب

الله المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى وبينكم وتنخوا عنّي أو المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المحلّوني ولا تتعرّضوا عليّ بشرّكم وأذاكم.

فَدَعَا رَبَّهُ أَنَّ هَنَوُلَاً. فَوَمَ تَجْمِمُونَ ۞ فَأَسَرٍ بِعِبَادِى لِمَلَّا إِنَّكُم مُنَّبَعُونَ ۞ وَآتَرُكُ الْبَحْرَ رَهْوًا إِنَّهُمْ جُندُ مُُفْرَقُونَ ۞ كَمْ تَرَكُوا مِن جَنَّنتِ وَعُيُونِ ۞ وَزُرُوعِ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ۞ وَنَعْمَةٍ كَانُوا فِيهَا فَكِمِهِينَ۞ كَذَلِكَ وَأَوَرَثْنَهَا فَوْمًا ءَاخَرِينَ ۞ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنظَرِينَ۞

ثمَ ذكر سبحانه قصّة موسى أي فلمًا يئس موسى أن يؤمنوا به دعا موسى ﴿رَيَّهُ ﴾ فقال: ﴿أَنَّ هَتَوَلَآهِ قَوْمٌ تَجْرِمُونَ ﴾ مشركون لا يؤمنون فكانَه قال للنهِ: اللَّهمَ عجّل لهم ممّا يستحقّون بكفرهم وما دعا عليهم إلَّا بعد أن أذن له في ذلك وقوله: ﴿ فَآسَرٍ بِعِبَادِى ﴾ الفاء وقعت موقع الجواب فأجيب بأن قيل له: فأسر وقرئ بقطع الهمزة من أسرى ووصلها من سرى أي فاسر ببني إسرائيل أي أوحينا إلى موسى أن أسر بعبادي ﴿لَيْلًا إِنَّكُمْ مُتَبَعُونَ ﴾ أي: 1.7

يتُبعكم فرعون وقومه ويصير ذلك سببا لهلاكهم. ﴿ وَآتَرُكِ ٱلْبَحَرَ رَهَوًا ﴾ وفي الرهو قولان: أحدهما: أنّه الساكن يقال: عيس راه إذا كان حافظاً ساكناً. قال الأعشى: يمشين رهوا فلا الأعجاز خاذلـة ولا الصدور على الأعجاز تتّكـل

أي مشياً ساكنا على تؤدة وقرار، والثاني: أنّ الرهو هو الفرجة الواسعة أي: اترك الطريق كما كان حتّى يدخل قوم فرعون فيغرقوا وذلك لأنه أراد موسى لمّا جاوز البحر أن يضربه بعصا لينطبق كما ضربه فانفلق فأمره الله بأن يتركه ساكنا على حاله ليدخله القبط فإذا حصلوا فيه أطبقه الله. وحاصل المعنى أن اتركه على حاله منفرجاً فؤانَتُهُمْ جُندٌ مُغْرَقُونَ ﴾ وقرئ أنّهم بالفتح بمعنى لأنّهم.

ثمّ قال: ﴿ كَمَ تَرَقُوْا مِن جَنَّتَتِ وَعُيُّونِ \* وَرُزُعِيمَ وَمَقَامِ كَرِيرِ ﴾ فأخبر أنّهم بعد غرقهم تركوا هذه النعم والمراد بالمقام الكريم ما كان لهم من المجالس والمنازل الحسنة وقيل: المنابر الَّتي كانوا يمدحون فرعون عليها ﴿ وَبَمَتَوَ كَانُوا فِيهَا فَكِكِهِيَنَ ﴾ والنعمة بالفتح من النون حسنه ونضارته وبالكسر من إنعام الله أي تركوا سعة في العيش ونعما كانوا بها متنعّمين ومتمتّعين كما يستلذ الأكل بأنواع الفواكه.

النعمة تصييرها إلى الثاني بعد الأول بغير مناه كذلك أفعل بمن عصاني وإيراث كذلك أفعل بمن عصاني وإيراث النعمة تصييرها إلى الثاني بعد الأول بغير مشقّة فلمًا كانت نعمة قوم فرعون وصلت بعد إهلاكهم إلى غيرهم كان ذلك ميراثاً من الله لهم والمراد بقوم آخرين بني إسرائيل لأنهم رجعوا إلى مصر بعد هلاك فرعون.

فَهُمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ السَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ اختلف في معناه على وجوه: أحدها: لم يبك عليهم أهل السماء والأرض لكونهم مسخوطاً عليهم، بحذف المضاف مثل قوله تعالى: ﴿ حَقَّىٰ تَعَبَّعُ لَمَرْبُهُ أَوْزَارَهَا ﴾<sup>(١)</sup> أي أصحاب الحرب، قال ذو الرمّة: لهم مجلس صهب السـبال أذلّــة سواســية أحرارهـــا وعبيــدها

أي: لهم أهل مجلس. والثاني: المراد في البيان تصغير قدرهم فإن العرب إذا أخبرت عن عظم المصاب بالهالك قالت: بكاه السماء والأرض وأظلم لفقده الشمس والقمر قال جرير: يرثي عمر بن عبد العزيز: الشمس طالعة ليست بكاسفة تبكي عليك نجوم اللّيل والقمرا

وقالت الخارجيّة: أيا شجر الخابور مالك مورقــا كأنّك لم تجزع على ابن طريـف

وذلك على سبيل الاستعارة التخييليّة مبالغة في وجوه الجزع والبكاء وكذلك ما حكي عن ابن عبّاس أنّه سئل عن هذه الآية وقيل: وهل يبكيان على أحد؟ قال: نعم مصلّى المؤمن في الأرض ومصعد عمله في السماء وروى أنس بن مالك عن النبي الله قال: «ما من مؤمن إلا وله باب يصعد عمله وباب ينزل رزقه فإذا مات بكيا عليه». فعلى هذا يكون معنى البكاء في هذا المورد والإخبار عن الاختلال بعده<sup>(٢)</sup> كما قال مزاحم العقيليّ: بكت دارهم من أجلهم فتهلّلت دموعي فأيّ الجازعين ألوم أمستعبرا يبكي من الهون والبلى أم آخر يبكي شروه ويهر

وروى زرارة بن أعين عن الصادق للغايم أنَّه قال: «بكت السماء على يحيى بن زكريًا وعلى الحسين بن عليَّ بن أبي طالب للغلام أربعين صباحاً ولم تبك إلَّا عليهما»، قلت: وما بكاؤها؟ قال: «كانت الشمس تطلع حمراء وتغيب حمراء». وقال السدّيّ:

- ا\_ سورة محمّد: ٤.
- ٢\_ مجمع البيان، ج٩، ص١٠٩، و انظر: مستدرك الوسائل، ج٢، ص٤٦٩.

لمًا قتل الحسين بكت السماء عليه، وبكاؤها حمرة أطرافها. وبالجملة فالمراد من قوله: ﴿فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ الشَّمَاءُ ﴾ التهكّم واستصغار القدر.

﴿وَمَا كَانُوا مُنظَرِينَ ﴾ أي: لمّا جاء وقت هلاكهم لم ينظروا إلى وقت آخر التوبة وتدارك تقصير.

وَلَقَدْ نَجَيَّنَا بَنِي إِسْرَدِيلَ مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُعِينِ (\*) مِن فِرْعَوْتُ إِنَّهُ كَانَ عَالِبًا مِن الْمُسْرِفِينَ (\*) وَلَقَدِ ٱخْتَرْنَتُهُمْ عَلَى عِـلَمٍ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ (\*) وَمَانَيْنَتُهُم مِنَ الْأَيْنَتِ مَا فِيهِ بَلَتَوَّا شِيبُ (\*) إِنَّ هَتَوْلَاً لَيَقُولُونَ (\*) إِنْ هِمَ إِلَا مَوْتَنْنَا الأُولَ وَمَاخَتُ بِمُنشَرِينَ (\*) فَأْتُوا بِخَابَانِيَا إِن كُتُتُم مَندِفِينَ (\*) وَمَا يَنْنَتُهُم مِنْ قَوْمُ تُبَعَ وَالَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ أَهْلَكُنَهُمْ كَانُوا بِخَابَانِيا لَكُتُتُم مَندِفِينَ (\*) وَمَا خَن وَالأَرْضَ وَمَا يَنْهُ بِمُنشَرِينَ (\*) فَأَتُوا بِخَابَانِيا إِن كُتُتُم مَندِفِينَ (\*) وَمَا خَنْ بُعُمْ خُبُرُ أَمْ وَالأَرْضَ وَمَا خَيْنَهُمَا لَيعِينَ (\*) مَا غَلَتُنَهُمَ كَانُوا بُعَرِمِينَ (\*) وَمَا خَلُقَا السَّمَوْتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَيعِينَ (\*) مَا غَلَتْنَهُمَ كَانُوا بُعَرِينَ (\*) وَمَا خُبُولُونَ أَنْ

ثم أقسم سبحانه بقوله: ﴿ وَلَقَدْ نَجَيَّنَا بَهَ إِسْرَدِيلَ ﴾ الَّذِين آمنوا بموسى فوينَ الْمَذَابِ الْمُهِينِ ﴾ يعني: قتل الأبناء واستخدام النساء والاستعباد وتكليف المشاق في ين فرَعَوْتُ إِنَّهُ كَانَ عَالِيكَ ﴾ متكبّراً متغلّباً في ين الْمُسَيفِينَ ﴾ المشاق في الإساءة. في الطغيان والغالي في الإساءة. فو وَلَقَدِ الْمُمَرَّنَهُمْ ﴾ أي: المجاوزين الحد في الطغيان والغالي في الإساءة. فو وَلَقَدِ الْمُمَرَّنَهُمْ ﴾ أي: اخترنا موسى وبني إسرائيل وفضَلناهم بالتوراة وكثرة الأنبياء منهم فرعَل ي آيريا أي: على بصيرة منّا باستحقاقهم التفضل في آلمَنَهُون كه أي: على عالمي زمانهم. وقيل: الآية عام دخله التخصيص بقوله: في نُمَا أي: المي زمانهم. وقيل: الآية عام دخله التخصيص بقوله: في نُمُوا.

﴿ وَءَانَيْنَنُّهُم مِنَ ٱلْآيَنَتِ ﴾ مثل فلق البحر وتظليل الغمام وإنزال المن

۱\_ سورة آل عمران: ۱۱۰.

والسلوى وغيرها من الآيات القاهرة ﴿مَا فِيهِ بَلَتَوًّا شَبِيكُ﴾ اختبار ظاهر لتمييز الصديق عن الزنديق وهاهنا آخر الكلام في قصّة موسى.

ثمَ ذكر سبحانه كفّار مكّة ورجع الكلام فيهم حيث قال: ﴿ بَلْ هُمْ فِي شَكِ يَلَمَبُونَ﴾ ورجع إلى حديثهم حيث كانوا منكرين للبعث فقال: ﴿ إِنَّ هَنُؤُلَاءٍ لَيَقُولُونَ \* إِنَّ هِيَ إِلَا مَوَتَنُنَا ٱلْأُولَى وَمَا نَحْنُ بِمُنشَرِينَ ﴾.

فإن قيل: القوم كانوا ينكرون الحياة الثانية فكان من حقّهم أن يقولوا إن هي إلّا حياتنا الاولى وما نحن بمنشرين.

فالجواب أنّه قيل لهم: إنّكم تموتون موتة تعقّبها حياة كما تقدّمتكم موتة وتعقّبتها حياة وذلك قوله: ﴿وَحَكْنتُم آمَوَتَا فَأَخَيَعَكُم ثُمَّ يُعِينتُكُم شُمَ يُمُحِيكُم ﴾<sup>(١)</sup>، فحينئذ قالوا: ﴿إِنَّ هِمَ إِلَّا مَوَتَتْنَا ٱلأُولَى ﴾ أي: ما هذه الصفة التي تصفون بها الموتة من تعقيب الحياة إلّا الموتة الاولى خاصّة فلا فرق إذن بين هذا الكلام وبين قوله: ﴿إِنَّ هِمَ إِلَّا حَيَكَانُنَا ٱلدُّنْيَا ﴾ أو المراد منهم في هذا الكلام أنّه لا تأتينا شيء من الأحوال إلّا الموتة الاولى أي لا تأتينا الثانية تم صرّحوا فقالوا: ﴿وَمَا عَمَّنُ بِمُنتَمِينَ ﴾ وقيل: المعنى ليست الموتة الثانية حياة إلّا هذه الموتة دون الموتة التي تعقّب حياة القبر وما نحن بمنشرين أي لا نحيا في القبر ولا نبعث في القيامة ونحيا كما تزعمون.

أأتُوا بِتَابَآيَا إِن كُنتُم مَدَيدِةِينَ ﴾ خطاب لمن وعدهم بالنشور من الرسول والمؤمنين قالوا: إن كان الأمر على ما تقولون فعجلوا لنا إحياء من مات من آبائنا. قيل: طلبوا من النبي الله أن يدعو الله حتى ينشر قصي بن كلاب ليشاوروه في صحة نبوة محمد وفي صحة البعث. وقيل: إن المقترح بهذا القول كان أبو جهل ولما كانت المصلحة غير مقتضية لقبول اقتراحهم

١\_ سورة البقرة: ٢٨.

عدل سبحانه عن إجابتهم إلى الوعظ والوعيد فقال: ﴿ أَهُمَ خَيْرُ أَمْ قَوْمُ تُبَيّع ﴾ الحميريّ، أي: أمشركو قريش أكثر أموالاً وأعزّ في القوّة والقدرة أم قوم تبّع الذي حيّر الحيرة وسيّر بالجيوش من اليمن إلى سمرقند فهدمها ثمّ حفر خندقها وبناها قيل: اسمه شمر بن أفريقش وسمرقند معرب شمركند وقيل: اسمه أسعد أبو كرب وسمّي تبّعاً لكثرة أتباعه.

روى سهل بن سعد عن النبي الله أنه قال: الا تسبّوا تبماً فإنه كان قد أسلم<sup>ه(١)</sup>. وقال كعب: نعم الرجل الصالح ذم الله قومه ولم يذمه. وروى الوليد بن صبيح عن أبي عبد الله للله قال: الن تبّعاً قال للأوس والخزرج: كونوا هاهنا أي في يفرب حتى يخرج هذا النبيّ أمّا أنا لو أدركته لخدمته وخرجت معهه<sup>(٢)</sup>. والتبّع ليس اسم وعلم الفرد بل لقب ملوك اليمن كما يقال لملك الترك خاقان ولملك الروم قيصر وكان تبّع إذا كتب كتابا كتب بسم الّذي ملك برّاً وبحراً. وقيل: هو الذي كسا البيت ويقال لملوك اليمن التبابعة لأنّهم يتبعون كما يقال: الأقيال لأنّهم يتقيّلون وسمّي الظلَ تبّعا لأنّه يتبع الشمس.

﴿ وَأَلَذِينَ مِن قَبْلِهِم ﴾ أي: من تقدّمهم من قوم نوح وعاد وثمود ﴿ أَهْلَكْنَعُم ﴾ أي: ليسوا بأقوى وأفضل منهم وقد أهلكناهم بكفرهم وهؤلاء مثلهم بل أولئك كانوا أكثر قوة وعددا فإهلاك هؤلاء أيسر ﴿ إِنَّهُمَ كَانُوا مُجْمِمِينَ ﴾ أي: إنّهم كانوا كافرين فليحذر قومك أن ينالهم مثل ما نال أولئك.

﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَنِعِينَ ﴾ أي: لم نخلق لغواً وعبثاً بل لأن ننفع المكلفين بذلك بضروب المنافع واللّذات فذكر الدليل القاطع

۱ـ بحار الانوار، ج۱۲، ص۵۱۳، و مجمع البيان، ج۹، ص۱۱۱، و كنزالعمال، ج۱۲، ص۸۰ و الكشاف، ج۳، شرح ص۵۰۵. ۲ـ كمال الدين، ص۱۷۰، و الخرائج والجرائح، ج۳، ص١٩٧٤.

على صحّة البعث والقيامة أي ولو لم يحصل البعث لكان هذا الخلق لعبا وعبثا. فومًا خَلَقْنَهُمَآ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ أي: لغرض صحيح وعلى الحق الذي يستحق به الحمد خلاف الباطل الذي يستحق به الذم ﴿وَلَكِكَنَ أَحَـّتُرَعُمٌ لَا يَمْلَمُونَ ﴾ صحّة ما قلناه لعدو لهم عن التدبير والنظر والطّاعة.

الموان يَوْمَ الْفَصَلِ مِيقَنتُهُمْ أَجْمَوِينَ ﴾ يعني: ذلك اليوم يفصل فيه بين المبطل والمحق ويوم القيامة يوم الحكم بين الأقوام المذكورة من قوم فرعون وقوم تبّع ومن قبلهم وقومك أجمعين.

يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلَى عَن مَوْلَى شَيْعًا وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ۞ إِلَّا مَن رَّحِمَ اللَّهُ إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيرُ الرَّحِيمُ ۞ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ۞ طَعَامُ الأَنِيمِ ۞ كَالمُهْلِ بَغْلِي فِي الْبُطُونِ ۞ كَغَلْي الْحَمِيمِ ۞ خُذُوهُ فَاعْتِلُوهُ إِلَى سَوَلُو الْجَجِيمِ ۞ ثُمَّ مُسَبُّوا فَوْقَ رَأْسِهِ. مِن عَذَابِ الْحَمِيمِ ۞ ذُق إِنَّكَ أَنَ الْعَزِيرُ الْحَمِيمِ ۞

المعنى: شرح سبحانه يوم الفصل فقال: ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلًى عَن مَوْلًى شَيْئًا ﴾ والمولى الصاحب الذي من شأنه أن يتولّى معاونة صاحبه على أموره فيدخل في ذلك ابن العمّ والقرابة والناصر والحليف وغيرهم ممّن يتّصف بهذه الصفة.

وحاصل المعنى أن ذلك اليوم لا يغني فيه وليّ عن وليّ شيئا ولا يقدر أن يدفع المكرو، عنه ﴿وَلَا هُمَ يُتَمَرُونَ ﴾ وهذا المعنى لا ينافي الشفاعة وإثباتها للنبي تلالا والأئمة والمؤمنين لأن الشفاعة لا تحصل إلّا بأمر الله وإذنه والآية تدلّ على أنّه ليس لهم من يدفع عن عذاب الله وينصرهم من غير إذن الله، وقد بيّن هذا بما أشير إليه باستثنائه بقوله: ﴿ إِلّا مَن زَحِمَ اللهُ ﴾ أي: إلّا الذين رحمهم الله من المؤمنين فإنّه إمّا أن يسقط عذابهم ابتداء أو يأذن بالشفاعة فيهم لمن علت درجته عنده فيسقط عقاب المشفوع له بشفاعته

إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَزِيرُ في انتقامه من أعدائه (الرَّحِمَة) بالمؤمنين. ثمَ أردف بالوعيد للكفَّار والوعد للأبرار فقال: ﴿ إِنَّ شَجَـرَتَ ٱلْمَؤْفِرِ \* طَعَامُ الْأَثِيمِ ﴾ وقد ذكرنا اشتقاق الزقّوم في سورة والصافّات. ﴿ طَعَامُ الأَثِيمِ ﴾ قالت المعتزلة: الآية تدلُّ على أنَّ هذا الوعيد حاصل للأثيم والأثيم هو الَّذي صدر عنه الإثم، قال الرازيَّ: ليس كذلك لأنَّا بيِّنًا في اصول الفقه أنَّ اللفظ المفرد ألذي دخل عليه حرف التعريف الأصل فيه أن ينصرف إلى المعهود والمذكور السابق ولا يفيد العموم وهاهنا المذكور السابق الكافر فينصرف إليه.

قيل: إنَّ المراد من الأثيم في الآية أبو جهل روي أنَّه أتى بتمر وزبد فجمع بينهما وأكل مع جماعة وقال هذا هو الزقّوم الّذي يخوّفكم به محمّد نحن نتزقَّم به أي نملا أفواهنا منه وقد فعل اللعين ذلك بعد أن نزل ﴿ أَيَالِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ الزَّقْرُمِ ﴾ وكان أهل اليمن يدعون أكل الزبد والتمر التزقُّم فنزلت: ﴿ إِنَّ شَجَمَرَتَ ٱلزَّقُومِ \* طَعَمَامُ ٱلْأَثِيمِ ﴾.

كَالْمُهْلِ ﴾ قرئ بضم الميم وفتحها وهو دردي من الزيت ويدل عليه قوله تعالى: ﴿ يَوَمُ تَكُونُ ٱلشَمَاءُ كَالَمُهْلِ ﴾ مع قوله: ﴿ تَكَانَتُ وَرَدَهُ كَالَذِهَانِ ﴾ وقيل: المهل مذاب النحاس وساير الفلزَّات وهو ما يمهل في النار حتَّى يذوب ﴿يَغَلِّي في البُطُونِ ﴾ الزقّوم ﴿ كَغَلِّي الْحَبِيدِ ﴾ الماء الفائر الشديد الفور. ولا يجوز أن يحمل الغلي على المهل لأن المهل مشبَّه به وإنَّما يغلى ما يشبه بالمهل لا المهل وهو الزقُّوم وقرئ تغلي بالتاء باعتبار الشجرة. روي أنَّ أهل جهنَّم لمَّا أكلوا الزقُّوم والضريع غليا فيطلبون الماء فيسقون من الأشربة ثمَّ قال سبحانه: ﴿ خُدُوهُ ﴾ أي: خذوا الأثيم، يأمر سبحانه الزبانية ﴿ فَاعْتِلُوهُ ﴾ والعتل أن تأخذ لمنكب الرّجل وتجزء إليك وتذهب به إلى حبس أو محنة ولذلك القود العنيف تسمى عتلاً وقيل: معناه جرّوه على وجهه ﴿ إِلَىٰ سَوَلَهِ لَجْعَجِيرٍ ﴾ أي: إلى وسطه.  المحتوي فرق رأسو. مِنْ عَذَابِ الْحَمِيمِ فَ قال مقاتل: إن خازن النار
 يمر به على رأسه فيذهب دماغه عن رأسه ثم يصب فيه من الماء الذي انتهى
 حر، ويقوله له: 
 فَدْقَ إِنَّكَ أَنَتَ ٱلْمَنْنِيرُ ٱلْكَرِيمُ فَ وَذَلك أَنَ أَبا جهل قال
 لرسول الله تشير: ما<sup>(۱)</sup> بين جبليها أعز وأكرم منّي فو الله ما تستطيع أنت ولا
 ربتك أن تفعلا بي شيئا وأنا أعز أهل الوادي فيقول له الملك ذق العذاب أيها
 المتعزز المتكرّم وهذا على طريق التهكم. ومعنى الماد الذي انتها
 المتعزز المتكرّم ومن الماد من الماء الذي المكرم منّي فو الله ما تستطيع أنت ولا
 المتعزز المتكرم وهذا على طريق التهكم. ومعنى الملك ذق العذاب أيها
 المتعزز المتكرم وهذا على طريق التهكم. ومعنى الملك ذق العذاب أيها
 المتعزز المتكرم وهذا على طريق التهكم. ومعنى الملك أن الملك الذي المالي المناب الملك الماليماني المناب الملك إله الملك المالي الماليه المالي المالي المناب المالي الله المالي المالي المالي المالي المالي المالي الله المالي الله المالي ال المالي الماليي المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي ا

ثمّ قال: ﴿ إِنَّ هَٰنَا مَا كُنُتُم بِهِ. تَمَنَّرُونَ﴾ أي: هذا العذاب الّذي كنتم تشكَون فيه في دار الدنيا والجمع باعتبار المعنى لأنّ المراد نوع الأثيم. ثمّ شرح سبحانه ما أعدّ للمتَقين بقوله:

إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِي مَعَامٍ أَمِينِ ۞ فِي جَنَّتِ وَعُبُوبِ ۞ يَلْبَسُونَ مِن سُندُسٍ وَإِسْتَبْرَقِ مُتَعَدِيلِينَ ۞ كَذَلِكَ وَزَقَجْنَهُم بِحُورٍ عِينِ ۞ يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِ فَنكِهَةٍ مَامِنِينَ ۞ لَا يَدُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَة ٱلْأُولَ وَوَقَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْمَحِيمِ ۞ فَضَلا مِن زَيِكَ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَطِيمُ ۞ فَإِنَمَا يَتَرْنَهُ بِلِمَانِكَ لَمَلَهُمْ يَتَذَكَرُونَ ۞ فَأَرْتَقِبْ إِنَهُم مُرْتَقِبُونَ ۞

بشَر عباده ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّفِينَ ﴾ الَّذِين يجتنبون معاصي اللَّه لكونها قبائح ويفعلون الطاعات لكونها طاعات ﴿ فِي مَعَامٍ ﴾ أي: مكان ﴿ أَمِينِ ﴾ أمنوا فيه من الغير والموت والفناء والحوادث وقيل: أمنوا من الشيطان والأحزان والمقام بالفتح أقوى ومعناه موضع القيام أي المكان وبضمّ الميم موضع الستكون والإقامةِ ﴿ جَنَّنتِ وَعُيُونِ ﴾ أي: بساتين وعيون ماء نابعة فيها.

١\_ دما، نافية، أي ليس بين جبلي مكة أعز مني.

| 111 |  |
|-----|--|
|-----|--|

السندس ما رق من الديباج والإستبرق والسندس ما رق من الديباج والإستبرق في غليظ منه وهو تعريب سطبر بالفارسية أي غليظ.

فإن قلت: كيف ساغ أن يقع في القرآن العربيَّ المبين لفظ عجميَّ؟

فالجواب: إذا عرّب خرج من أن يكون عجمياً لأن معنى التعريب تغييره عن منهاجه وإجراؤه على أوجه الأعراب. وقيل: السندس ما يلبسونه والإستبرق ما يفترشونه وبالجملة خاطب العرب فوعدهم بما عظم عندهم واشتهته أنفسهم وعلى هذا لا يقدح من أن يكون اللفظ أصلا عجمياً فعرّب.

فَمُتَقَنبِلِينَ فَم المجالس لا ينظر بعضهم إلى بعض من القفا، بل يقابل بعضهم بعضاً. فَرَكَذَلِكَ كَ حال أهل الجنّة فَرُوَزَقَجْنَهُم بِحُرر عِبْن وقرنَاهم بحور عين قيل: هن عجائز كم الدرد المؤمنات ينشئهن الله خلقا آخر وقرئ بالإضافة والمعنى بالحور من العين لأن العين إمّا أن يكون حوراء أو غير حوراء فهؤلاء من الحور العين لا من شهلهن وفي قراءة عبد الله بن مسعود بعيس عين والعيساء البيضاء تعلوها حمرة والحور في العين أن يكون البياض في العين غاية البياض والسواد فيها غاية السواد والعين جمع العيناء وهي العظيمة العينين.

وَيَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَنَكِمَةٍ ءَامِنِينَ ﴾ أي: يستدعون فيها أيّ ثمرة شاءوه واشتهوه غير خائفين فوتها وآمنين من مضرّتها وأسقامها وأوجاعها.

المولك يُدُوقُون فِيهَا الْمَوْت إِلَّا الْمَوْتَة الْأُولَ فَي والاستئناء منقطع بمعنى لكن والتقدير: لا يذوقون فيها الموت لكن الموتة الاولى قد ذاقوها. وعلى كون الاستئناء متصلاً وأنّهم ما ذاقوا الموتة الاولى في الجنّة فكيف وعلى كون الاستئناء؟ متصلاً وأنّهم ما ذاقوا الموتة الاولى في الجنّة فكيف حسن هذا الاستئناء؟ قال صاحب الكشّاف»: أريد أن يقال: لا يذوقون فيها الموت الموت البتّة فوضع قوله: إلا الموتة الاولى موضع ذلك الموتة الموت الموت الموتة الاولى قد ذاقوها.

الماضية محال في المستقبل فهو من باب التعليق بالمحال كأنَّه قيل: إن كانت الموتة الاولى يمكن ذوقها في المستقبل فإنَّهم يذوقونها.

فإن قيل: أليس أهل النار أيضاً لا يموتون ولا يذوقون الموت فلم بشّر أهل الجنّة بهذا مع أنّ أهل النار يشاركونهم في هذا الأمر؟

فالجواب أنّ البشارة ليست بدوام الحياة بل بدوام الحياة مع سابقة الخيرات واللذّات فظهر الفرق. ﴿وَوَقَـٰهُمَ ﴾ رَبُّهُمْ ﴿عَذَابَ لَمْجَعِيمِ ﴾ وصرف عنهم العذاب على سبيل التأييد.

فَنَسْلَا مِن زَيِّكَ كَلَى أَي: فعل الله ذلك بهم تفضّلاً منه لأنّه سبحانه خلقهم وأنعم عليهم وركب فيهم العقل وبيّن لهم من الآيات والرسل ما استدلّوا به على وحدانيّة الله وحسن الطاعات فكلّ هذه الأمور تفضّل منه تعالى إليهم فاستحقّوا النعم العظيمة بهذه الأمور ثمّ جزاهم بالحسنة عشر أمثالها فكان ذلك فضلاً أيضاً وإنّما سمّاها فضلاً وإن كانوا مستحقّين بالطّاعات لأنّ سبب الاستحقاق هذه الأمور الّتي ذكرت من امور التكليف وهو فضل منه ولولاها لما نالوا هذه الدرجة فَذَلِكَ هُوَ ٱلْغَوْرُ ٱلْمَظِيمُ كَلَى أَي

وَ فَإِنَّمَا يَتَرَنَكُ بِلِمَانِكَ ﴾ أي: سهلنا القرآن أي ذكَرهم بالكتاب المبين فإنًا هوتًا عليك ذكره حيث أنزلناه عربيّاً بلغتك ولغة قومك إرادة أن تفهم ويفهم قومك فيذّكَروا ﴿ فَارْتَقِبَ ﴾ أي: فانتظر إن أعرضوا عن قبوله وارتقب مجيء ما وعدناك ﴿إِنَّهُم تُرْتَقِبُونَ ﴾ لأن المحسن يترقّب عاقبة الإحسان والمسيء ينتظر عاقبة الإساءة وقيل: المعنى انتظر لهم عذاب الله فإنّهم ينتظرون بك الدوائر أو انتظر نصرك عليهم فإنّهم منتظرون قهرك بزعمهم.



وتسمى سورة الشريعة. مكَيَّة، إلَّا آية ﴿قُلْ لِلَّذِينَ مَامَنُوا يَغْفِرُوا .... ﴾. فضلها أبيّ بن كعب قال: قال النبي تلك «من قرأ الجافية ستر الله عورته وسكن روعته عند الحساب»<sup>(۱)</sup>. وروى أبو بصير عن الصادق للك قال: «من قرأ الجافية كان ثوابها أن لا يرى النار أبدا ولا يسمع زفير جهتم ولا تشهيقها وهو مع محتد الكاني <sup>(۱)</sup>.



حمّ ۞ تَنزِيلُ الْكِنَّكِ مِنَ اللَّهِ ٱلْمَنِيزِ الْمَكِيرِ ۞ إِنَّ فِي التَّعَوَّتِ وَالأَرْضِ لَأَيَنَتِ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَفِي خَلْفِكُرَ وَمَا يَبُثُ مِن ذَابَتُو مَايَنَتُ لِقُوْمِ يُوفِنُونَ ۞ وَاخْتِلَفِ الْبَلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَلَةِ مِن يَرْفِي فَأَحَبَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتُعْرِيفِ الرِيْحَ ءَايَتُ لِيَوْمِ يَعْقِلُونَ۞

ذكر في قوله: ﴿حمَّ \* تَنزِيلُ ٱلْكِتَبِ﴾ وجوهاً: الأوّل: أنَّ ﴿حمَّ ﴾ مبتدء مخبر عنه وتنزيل الكتاب خبره ولا بدّ من حذف مضاف والتقدير: تنزيل حم تنزيل الكتاب و﴿مِنَ ٱللَهِ﴾ متعلّق وصلة للتنزيل، الثاني: أن يكون التقدير: هذه

> ۱ـ جوامع الجامع، ج٣، ص ٣٣١، و الكشاف، ج٣، ص٥١٤، و المقنع، ص٢٩٩. ٢ـ ثواب الاعمال، ص١١٤، و وسائل الشيعة، ج٦، ص٢٥٥.

حم ثمّ يقول: تنزيل الكتاب واقع من الله. الثالث: أن يكون حم قسماً وجواب القسم في أنَّ في التَّمَوَتِ في والتقدير: وحم الَذي هو تنزيل الكتاب إنّ الأمر كذا وكذا والأولى أنّ حم اسم للسورة وخبر لمبتدء محذوف أي هذه السورة مسمّى بحم فيكون هذه حم وتنزيل الكتاب خبر بعد خبر ومصدر اطلق على المفعول.

وقوله: ﴿ ٱلْمَنِيزِ لَلْتَكِيرِ ﴾ يمكن أن يكون صفة لله ويمكن أن يكون صفة للكتاب وكونه صفة لله أولى لأن ذلك بالنسبة إلى الله على سبيل الحقيقة وإذا جعلناهما صفة الكتاب كان ذلك مجازاً والحقيقة أولى من المجاز على أن القرب يوجب الرجحان.

إِنَّا تَعْتَوْنُهُ وَالأَرْضِ لَاَبَنُوْ لِلْمَرْمِينَ كَابَدُون بِاللّه وبأنبيائه وهم المنتفعون من الآيات إذا نظروا في السماوات والأرض النظر الصحيح علموا أنها مصنوعة ولا بد لها من صانع وكذلك إذا نظروا في خلق أنفسهم وتنقّلها من حال إلى حال ومن هيئة إلى هيئة. ﴿ وَمَا يَبْتُ مِن كَبْتُو كَا وكذلك إذا نظروا في خلق أنفسهم وتنقّلها من حال إلى حال ومن هيئة إلى هيئة. ﴿ وَمَا يَبْتُ مِن كَبْتُو كَا وكذلك إذا نظروا في خلق أنفسهم وتنقّلها من حال إلى حال ومن هيئة إلى هيئة. ﴿ وَمَا يَبْتُ مِن كَبْتُو كَا وكُن وكذلك إذا نظروا في خلق أنفسهم وتنقّلها من حال إلى حال ومن هيئة إلى هيئة. ﴿ وَمَا يَبْتُ مِن كَبْتُو كَا وَحجان وعجان ما من حلقه على اختلاف أنواعها وأجناسها ومنافعها المقصودة منها، دلالات وشواهد و ﴿ مَابَتَ لِقَوْمٍ بُعَةَ مُونا على ويطلبون اليقين بالتَدبّر والتعمق. ﴿ وَتَنْبَلُون الَبْلان والله والله والله على المقصودة منها، دلالات وشواهد و ﴿ مَابَتَ لِقَوْمٍ بُعَة مُونا والمها ومنافعها المقصودة منها، دلالات وشواهد و ﴿ مَابَتَ لِقَوْمٍ بُعَة مُونا واليقين بالتَدبّر والتعمق. ﴿ وَتَنْبَلُون الَبْلان والله والله والله والله والمؤوا واليقين بالتَدبّر والتعمق. ﴿ وَتَنْبَلُون الْبُولُ وَاللَبُوا اليقين بالتَدبّر والتعمق. ﴿ وَتَنْبَعُونُ وَاللَبُولُ وَعَان أَنْ أَواعها والله والي والي والي أنها، دلالات والاخر ظلمة ومجيئها على وتيرة واحدة ﴿ وَمَا أَبْلَ الله أَنَ أَحدهما نور واللاحر ظلمة ومجيئها على وتيرة واحدة ﴿ وَمَا أَبْلَ المول وفي أَن أحدهما نور والآخر ظلمة ومجيئها على وتيرة واحدة ﴿ وَمَا أَبْلَ المول أُمْ أَنَ أَنَ أَنَ أُولان أُولان أُولانا الذي والتعمق والول وفي أَن أُولانا مسب والله ورفي أو أولول في الرأون والان الرزق وَقَابَ إذار أَبْنَ أُبْنَان الذي هو رزق الخلائق ما من والله والله ما أراد ومرة ما أواد أولانا والما والله والله ما أول أولانا والله والأرف والله والان أولانا أولانا أوراد في أولانا والله والله والله ورزق الخلائق ما أورانا أولانا أولاني أولان والله واله واله وأولونا في والما أولانا والله والله والله ما أولانا والما أولانا أولانا والله واله ما أولان أولانا أولان أولانا أولانا وأولانا أولونا في وأولانا أولان وأولانا أولانا أولان أولوله أولانا أولول أولانا أولان وأولا في أولانا أولان أولول في أول

| 110 | يلجك |
|-----|------|
|     |      |

بالرفع أي هي آيات، وقرأ حمزة والكسائيّ آيات بكسر التاء ــ أي يتدبّرونها فيعلمون أنّ لهذه الحوادث محدثاً مدبّراً حكيماً لا يشبهه شيء.

وكلَّ هذه الأمور المذكورة دلالات على وجود الإله القادر لأنّها مركّبة من الأجزاء وتلك الأجزاء أجسام وقد ذكر غير مرة أن الأجسام من حيث هي متماثلة ووقوع تلك الأجزاء والأجسام بعضها في العمق دون السطح وبعضها في السطح دون العمق لا بدّ لها من مخصّص ومرجّح لأنّك ترى أنّ الأفلاك في السطح دون العمق لا بدّ لها من مخصّص ومرجّح لأنّك ترى أنّ الأفلاك والعناصر مع تماثلها في تمام الماهيّة الجسميّة اختص كلّ واحد منها بصغة معيّنة كالحرارة والبرودة واللطافة والكثافة من الفلكيّة والعنصريّة وإنّ أجرام الكواكب مختلفة في الألوان مع تماثلها في الجسميّة مثل كمودة زحل وبياض وكون بعضها سعدة وبعضها نحسة وبعضها نهاريّاً ذكراً وبعضها ليليّاً أنثى فجعل هذه الاختلافات والخواص لا بدّ وأن يكون من أمر خارج عنها فهي فجعل هذه الاختلافات والخواص لا بدّ وأن يكون من أمر خارج عنها فهي مسخّرة لذلك الأمر والوضع وذلك بتقدير العزيز العليم.

وكذلك كون كلَّ فلك مختصًاً بحركة من جهة إلى جهة وسرعة وبطوء مع أن الحركة مثلا من جهة المشرق إلى المغرب بالنسبة إلى ذلك الفلك أو ذلك الكوكب ليس بأولى من حركته من جانب المغرب إلى المشرق فهذا الاختصاص والتعيين في المدار من غير تخلَف دليل على الفاعل المدبّر المختار.

نِلْكَ مَايَنَتُ ٱللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَنِّيَ فَبِأَي حَدِينٍ بَعْدَ ٱللَّهِ وَمَايَنِدِهِ يُؤْمِنُونَ ۞ وَبْلُ لِكُلِّ أَفَالِهِ أَثِيرٍ ۞ يَتَمَعُ مَايَنتِ اللَّهِ تُنْلَ عَلَيْهِ ثُمَّ يُعِرُّ مُسْتَكْبِرُ كَأَن لَرْ يَسَمَعًا فَبَيْرَهُ بِعَدَابٍ أَلِيمٍ ۞ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ مَايَنينَا شَيْعًا ٱتَخْذَهَا هُزُوا أُوْلَتِهِكَ لَهُمْ عَلَا تُهِبَنُ ۞ يَن وَرَآبِهِمْ جَهَنَمُ وَلَا يُغْنِي عَنْهُم مَّا كَسَبُوا شَيْعًا وَلَيْهِ مُوَا أُوْلَتُهُ عَلَى مِهِبِنُ وَلَا مَا الْخَذُوا أي ما ذكرناه أدلَة الله الَّتي نصبها للمكلِّفين نقرؤها عليك يا محمّد لتقرأها عليهم ﴿ يَأْلَحَقَ ﴾ دون الباطل والتلاوة الإتيان بالثاني في أثر الأوّل في القراءة وقوله: ﴿ يَتَلُوهَا عَلَيْكَ ﴾ في محلَ الحال أي متلوة عليك ﴿ فَإِنَّي حَدِيثٍ بَعْدَ اللَّهِ وَمَلَيَّئِمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ أي: هؤلاء الكفّار إن لم يصدقوا بما نتلوها عليك فبأيّ حديث وكلام بعد حديث الله وهو القرآن وآياته يصدقون وينتفعون.

والفرق بين الحديث الذي هو القرآن وبين الآيات أنّ الآيات هي الأدلّة الفاصلة بين الحقّ والباطل فقط أو أنّ الغرض من العطف عطف التفسيريّ ومناط العطف التغاير العنوانيّ يؤمنون ويصدّقون وقرئ تؤمنون على الخطاب.

وَنَرْ لَكُلُ أَنَالُهُ أَنْهُوكُ الويل كلمة وعيد يتلقّى بها الكفّار وقيل: هو واد سائل من صديد جهنّم. والأفّاك يطلق على من يعظم كذبه أو يكثر كذبه وإن كان في خبر واحد ككذب مسيلمة في ادّعائه النبوة والأثيم كثير الآثام يعني الويل لمثل هذا الموصوف.

فَ يَعْمَمُ مَايَنَتِ اللَّهِ تُعْلَىٰ عَلَيْهِ ثُمَ يُعِبَرُ مُسَتَكْمِرُ ﴾ ويبقى ويقيم على كفره مستكبرا عن الإيمان بالآيات معجباً بما عنده قيل: نزلت في النضر بن الحرث كان يشتري من قصص الأعاجم مثل رستم وإسفنديار ويشغل الناس بها عن استماع القرآن والآية عامّة في كلّ من كان موصوفا بهذه الصفة ويشمل حال القصاصين الباطل (كان تُزيَّمَ مَيْتَكُمُ ) أي: هذا الموصوف بالاستكبار بعد أن القصاصين الباطل (ما يسمعها (مَيْتَرَهُ بِعَلَيْ أَيْ مَيْتَكُمُ ) مؤلم.

وَإِذَا عَلِمَ مِنْ مَايَنَتِنَا شَيْطًا أَتَّفَذَهَا هُزُوا ﴾ أي: إذا بلغه شيء من آياتنا ينتقل من مقام الاستكبار إلى مقام الاستهزاء واتَخذ ذلك المعلوم هزؤا وخاض في الاستهزاء بجميع الآيات ولم يقتصر بذلك المعلوم بل يستهزئ بالآيات أَوْلَنَهِكَ لَمُمْ عَنَابٌ شُهِينٌ ﴾ إشارة إلى الموصوفين بهذه الصفات. تربي وَرَآيِهِمْ جَهَنَمُ كَ الوراء اسم يقع على القدّام والخلف وما توارى عنك فهو وراك خلفك كان أو أمامك فالمعنى قدّامهم جهنّم وقيل: المعنى من وراء ما هم من التعزّز والمال والتلذّذ بالدنيا جهنّم.

ثمّ بيّن سبحانه أنّ ما ملكوه في الدنيا لا ينفعهم فقال: ﴿ وَلَا يُغْنِي عَنَّهُم مَّا كَسَبُولُ شَيْئَا﴾ وكذلك إنّ أصنامهم لا تنفعهم فقال: ﴿وَلَا مَا الْمَخَذُولُ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَاً: ﴾ أي: إنّ الآلهة الَتي عبدوها ليكون لهم شفعاء ما نفعتهم ﴿ وَلَمَّمُ ﴾ مع ذلك ﴿ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾.

حَدَا هُدَى وَالَذِينَ كَفَرُوا بِتَابَنَتِ رَبِيمٌ لَهُمْ عَلَابٌ مِن يَجْزٍ أَلِيدُ () اللهُ الَذِي مَنْخُرُ لَكُمُ الْبَحْرُ لِنَجْرِي الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمَرِهِ. وَلِنَبَنَعُوا مِن فَسْلِهِ. وَلَتَلَكُمُ تَشْكُرُونَ () وَسَخَرَ لَكُو مَّا فِي السَّمَوَنِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيَنَتِ لِفَوْمِ يَنْفَكُرُونَ () وَسَخَرَ لَكُو مَّا فِي لِلَذِينَ مَامَنُوا يَغْفِرُوا لِلَذِينَ كَا مَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ فِي فَالَدِينَ اللَّهُ اللَهِ مَا كَانُو إِلَا مَنْ عَمِلُ مَاللَهُ اللَّهُ فَعَدَيْهُ إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَنَتِ لِفَوْمِ يَنْفَكُرُونَ

أي: ﴿ مَنْدَاكُ القرآن الّذي تلوناه والحديث الّذي ذكرناه ﴿ مُنَى ﴾ ودلالة موصولة إلى التميّز بين الحقّ والباطل من امور الدين والدنيا ﴿ وَالَذِينَ كَفَرُوا ﴾ وجحدوا بالآيات لهم أشد العذاب والرجز هو أشد أنواع العذاب و ﴿ يَنَ ﴾ تبيينيّة للعذاب وتنوين عذاب في المواقع الثلاثة للتفخيم.

ئم نبته سبحانه خلقه بالدلائل على توحيده فقال: ﴿ أَنَّهُ ٱلَّذِى مَخَرَ لَكُرُ ٱلْبَحَرَ لِيَجْرِى ٱلْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ ﴾ أي: جعله على هيئة لتجري السفن فيه مثل أنّه وضعه أملس السطح يطفوا عليه ما فيه التخلخل كالأخشاب وغيره ولا يمنع الغوص والخرق لميعانه كذلك سخَره لكم لتركبوا في الفلك وتجري الفلك فيه ﴿ وَلِبَبَنَغُوا ﴾ وتطلبوا التجارة والانتقال والرزق من الغوص والصيد وغيرها ﴿ مِن هَنَيلِهِ. وَلَمَلَكُمُ تَنْكُرُونَ ﴾ أي: لكي تشكروا النعم المرتَبة على ذلك. وَنَتَخَرُ نَكُرُ مَا فِي السَّنَوَنَةِ وَمَا فِي الْأَدْضِ جَهِمًا مِنْهُ ﴾ أي: وسخَر وذلَل لكم معاشر الخلق ما في السماوات من الأمور العلويَة من الشمس والقمر والنجوم والأمطار والثلوج وما في الأرض من الدواب والأشجار والنبات والأثمار والأنهار ومعنى تسخيرها لنا بأن خلقها بوضع يمكن انتفاعنا منها على الوجه المضبوط ولو أنّه تعالى أوقف أجرام السماوات والأرض في مقارّها وأحيازها، أو كان يجعل الأرض من الدواب قائرة من على الوجه المضبوط ولو ومعنى تسخيرها لنا بأن خلقها بوضع يمكن انتفاعنا منها على الوجه المضبوط ولو ومعنى تسخيرها لنا بأن خلقها بوضع يمكن انتفاعنا منها على الوجه المضبوط ولو أنّه تعالى أوقف أجرام السماوات والأرض في مقارّها وأحيازها، أو كان يجعل الأرض من الذهب أو الفضّة أو الحديد ما كان يحصل منها الانتفاع لها وقوله: فرجَيكا مِنْهُ في مقارّها ومن عنده وحكمته وهو الأرض من الذهب أي كل ذلك منه تعالى. في يَنْهُ في مقارّها أي فيها ذكر من النعم ومعنى مسخَرها لخلقه أي كل ذلك منه تعالى. في يُنْهُ في منازه من عنده وحكمته وهو العليمة في كلينة في ينها في في ما الماوات والمولي في ما المور من عنده وحكمته وهو الأرض من المور من عنده وحكمته وهو الأرض من الخلقه أي كل ذلك منه تعالى. في يحصل منها الانتفاع لها وقوله:

ولما بيّن دلائل وحدته وقدرته أتبع ذلك بتعليم الأخلاق الفاضلة والأفعال الحميدة بقوله: ﴿قُلْ لِلَذِينَ ءَامَنُوا يَنْفِرُوا لِلَذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ ﴾ أمرهم بالعفو عن الذين لا يتوقّعون وقائع الله بأعدائه، من قولهم لوقائع العرب: أيّام العرب مثل قولهم يوم حليم ويوم ذي قار وهذا الاصطلاح شائع في لسان العرب قال ابن عبّاس: المراد من قوله: ﴿لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ ﴾ أي: أيّام ثواب الله ولا يخافون عقابه ولا يخشون مثل عقاب الأمم الماضية وقال أكثر المفسّرين: إنّ الآية منسوخة بآية السيف.

وحاصل المعنى العفو عن الذين نالوكم بالأذى والمكرو، ولا يرجون ثوابه بالكف عنكم ومعنى فريغَفِرُوا كَن تركوا مجازاتهم ولا يكافئوهم ليتولّى الله مجازاتهم. القميّ: قال: يقول الله لأئمة الحقّ: لا تدعوا على أئمة الجور حتّى يكون الله هو الذي يعاقبهم. وعن الصادق للتلا: «معنى الآية قل للذين آمنوا ومنتا عليهم بمعرفتنا أن يعرّفوا ويعلّموا الذين لا يعلمون فإذا عرّفوهم فقد غفروا لهم»<sup>(1)</sup>.

١- تفسير القمي، ج٢، ص١١٥٩، و مستدرك الوسائل، ج٢٢، ص٢٤١، و تفسير الاصفي، ج٢، ص١١٥٩، و تفسير الصافي، ج٥، ص٥.

فَوْلِيَجْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ أي: ليجزي الله الصابر بسبب صبره وتحمله والكافر بسبب إساءته وبيان الجزاء في قوله: ﴿ مَن عَمِلَ مَلْلِحًا ﴾ أي: طاعة وبرا فَوَنَفَسِمِهُ فَعَلَيْهَا ﴾ ويعود ثواب عمله عليه ﴿ وَمَنْ أَسَلَهَ فَعَلَيْهَا ﴾ أي: وبال إساءته على نفسه فَرْثُمَ إِلَى رَيّكُم تُرْجَعُونَ ﴾ ويكون إليه رجوعكم يوم القيامة إلى حيث لا يملك أحد الإنفاع والإضرار والأمر والنهي غيره فيجازي كلاً على قدر عمله.

وَلَقَدْ مَانَيْنَابَئِي إِسْرَة بِلَ الْكِنَبَ وَلَلْمُكْرَ وَالنَّبُوَة وَرَزَقْنَهُم مِنَ الطَّيِبَتِ وَفَشَلْنَكُمْ عَلَ الْمَلْمِينَ (٢) وَمَاتَيْنَنُهُم بَيِنَتِ مِنَ الأَمَرِ فَمَا لَمْتَلَفُوا إِلَا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْمِلْرُ بَغْيَا بَيْنَهُم إِنَّ رَبَكَ يَقْضِى يَيْنَهُمْ يَوَمَ الْقِيدَمَة فِيمَاكَانُوا فِيهِ يَخْلِفُونَ (٢) ثُمَرَ جَعَلَنَكَ عَلَى شَرِيعَة مِنَ الأَمَرِ فَاتَيْعَها وَلاَنَتَ مِن الْأُمَرِ فَمَا لَمْتَلَفُوا إِلَا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْمِلْرُ جَعَلَنَكَ عَلَى شَرِيعَة مِنَ الأَمَرِ فَاتَيْعَها وَلاَنَتَ مِعْمَاكَانُوا فِيهِ يَخْلُفُونَ (٢) ثُمَر لَن يُغْنُوا عَنكَ عَلَى شَرِيعَة مِنَ الأَمَرِ فَاتَيْعَها وَلاَنَتَ مِعْمَ أَوْلِيمَة بَعْوَى اللَّهُ مِنْ عَ مَنْ الْعَنْهُمُ الْعَنْقُونَ عَلَى مَدْ يَعْمَة مَا وَلاَ يَقْتَعُونَ مَعْهُمُ أَوْلِيمَة مَعْنَا فَي لَا يَعْ

المقصود بيان أنّه حال قومك كحال من تقدّم فقال: ﴿ وَلَقَدْ مَانَيْنَا بَنِيَ إِسَرَّهِيلَ ﴾ نعما كثيرة والنعم على قسمين: نعم الدين ونعم الدنيا ونعم الدّين أفضل من نعم الدنيا فبدأ بذكر نعم الدين بأن قال: آتيناهم ﴿ الْكِتَنَبَ ﴾ وهو التوراة ﴿ وَلَلْمَكْرَ ﴾ يجوز أن يكون المراد العلم بفصل الحكومات والمعرفة بأحكام الله ﴿ وَالنَّبُوَّةَ ﴾ وهي معلومة. وأمّا نعم الدنيا فهي المراد بقوله: فروَرَنَقْنَهُم مِنَ ٱلْلَيْبَنَتِ ﴾ وذلك لأنه تعالى وستع عليهم في الدنيا فاورتهم أموال فرعون وقومه وديارهم ثم أنزل عليهم المن والسلوى وأعطاهم نصيباً وافراً.

﴿ وَفَضَّلْنَكُمُ عَلَى ٱلْمَنْلَمِينَ ﴾ أي: كانوا أرفع درجة ممّن سواهم في وقتهم وعالمي زمانهم. وَمَانَيْنَنُهُم بَبِتَنْتُ مِنَ ٱلْأَمَرِ ﴾ قال ابن عبّاس: يعني: بيّن لهم من أمر النبيّ أنه يهاجر من تهامة إلى يثرب ويكون أنصاره أهل يثرب وقيل: المراد من البيّنات آتيناهم أدلَة على امور الدنيا وأعطيناهم حدسا وفهما في امور دنياهم يترتّبون بها أشغالهم وقيل: المراد وآتيناهم معجزات قاهرة على صحة نبوتهم.

فَفَ الدَّين إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَآمَهُمُ ٱلْمِلْمُ فَي اَي: فما وقع بينهم الخلاف في الدَين إلَّا من بعد ما جاءهم ما هو موجب لزوال الخلاف وهو العلم بكتب اللَّه وإنَّما اختلفوا وحدث البغي بينهم للعداوة والحسد والأنفة وطلب الرياسة وقيل: المعنى فَرَبَيْنَا ﴾ على محمد وجحوداً لما في كتابهم من نبوته وصفاته وهذا المعنى قريب من معنى الأول. والمقصود من هذا الكلام التعجب من هذه الحالة لأن حصول العلم يوجب ارتفاع الخلاف وهاهنا صار مجيؤه سببا لحصول الخلاف وذلك لأنهم لم يكن مقصودهم من العلم الهداية وإنّما المقصود منه التقدم والرياسة فلأجل هذا المقصود بغوا وعاندوا وأظهروا الخلاف فقال سبحانه: فَرَانًا رَبَّكَ يَعْضِ يَبْنَهُمْ يَوْمَ آلْقِيْنَمَةٍ فِي مختلفاتهم.

ثُمَّر جَعَلْنَك عَلَى تَتَرِيجَة مِنَ ٱلْأَمْرِ لَكُ يا محمد جعلناك على دين
 ومنهاج وطريقة بعد موسى وقومه فأمره سبحانه أن يتمستك بدينه وطريقة
 كتابه وهو القرآن فرْفَاتَيَّعَهَا كه أي: فاتَبع شريعتك والشريعة السنّة التي من
 سلك طريقها أدته إلى البغية كالشريعة التي هي طريق إلى الماء فهي علامة
 منصوبة على الطريق من الأمر والنهي يؤدي إلى الجنّة كما يؤدي تلك إلى
 الوصول إلى الماء.

وَلَا نَشَيِّع أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ الحقّ ولا يفصلون بينه وبين الباطل من أهل الكتاب الذين غيّروا التوراة اتّباعاً لهواهم وحبّاً للرياسة واستتباعاً للعوامّ ولا المشركين الذين اتّبعوا أهواءهم في عبادة الأصنام ﴿ إِنَّهُمَ لَن يُغْنُوا عَنكَ مِنَ ٱللَّهِ 171

شَيْئًا ﴾ أي: لن يدفعوا عنك شيئا من عذاب الله إن اتَّبعت أهواءهم.

﴿ وَإِنَّ ٱلظَّلِيدِينَ بَعَضُهُمَ أَوَلِيَاتُهُ بَعَضِ ﴾ أي: إنّ الكفّار بأجمعهم متّفقون على معاداتك وبعضهم أنصار بعض عليك ﴿ وَأَنْتُهُ وَلِيُّ ٱلْمُنْقِينَ﴾ وناصرهم وحافظهم فلا تشغل قلبك بتعاونهم عليك.

الدين وعظات وعبر للناس لي أي: هذا الذي أنزلته عليك من القرآن معالم في الدين وعظات وعبر للناس يبصرون بها من أمور دينهم فوَهُدَى له أي: دلالة واضحة فوَرَحَمَةً له أي: نعمة من الله فولِتَوَمِر يُوتَـنُونَ له بثواب الله وعقابه واضحة فورَحَمَةً له أي: نعمة من الله فولِتَوَمِر يُوتَـنُونَ لم بثواب الله وعقابه لأنهم المنتفعون به. قال الكلبي: إن رؤساء قريش اجتمعوا وقالوا للنبي الله وهو بمكمة أن ينتفعون به. قال الكلبي: إن رؤساء قريش اختيار والد من المور دينهم فورَحُمَة أي أي: دلالة واضحة فورَرَحَمَةً من الله وعقابه واضحة فورَرَحَمَةً من الله وعقابه واضحة فورَرَحَمَةً من الله وعقابه الله والمنتفعون به. قال الكلبي: إن رؤساء قريش اجتمعوا وقالوا للنبي الله وهو بمكّة: ارجع إلى ملّة أقوامك فهم كانوا أفضل وأقدم منك فأنزل الله هذه الآية.

أَمَّ حَسِبَ الَذِينَ ٱجْتَرَحُوا السَّيِّعَانِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَالَذِينَ مَامَنُوا وَعَمِدُوا المَّسْلِحُنِ سَوَاته تَحْيَاهُمْ وَمَمَانُهُمْ سَلَّهُ مَا يَحْكُمُونَ (أ) وَخَلَقَ اللَّهُ المَّسْلِحُنِ سَوَاته تَحْيَاهُمْ وَمَمَانُهُمْ سَلَّهُ مَا يَحْكُمُونَ (أ) وَخَلَقَ اللَّهُ المَّسْئِونِ وَالْأَرْضَ بِالمَوْقِ وَلِتُجْزَى كُلُ نَفْسٍ بِمَا حَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُفْلَمُونَ (أ) أَفَرَة بَنَ أَغْرَةُ وَلِتُجْزَى كُلُ نَفْسٍ بِمَا حَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُفْلَمُونَ (أ) أَفَرَة بَعْ أَعْرَةُ مَنْ الْمَنْدُ وَلِتُجْزَى كُلُ نَفْسٍ بِمَا حَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُفْلَمُونَ (أ) أَفْرَة بَنْ أَغْرَةُ وَلِتُجْزَى كُلُ نَفْسٍ بِمَا حَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُفْلَمُونَ (أ) أَفَرَة بَنْ أَعْدَ إِلَىهَهُ هُوَنَهُ وَأَسَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَبَعْتَمَ عَلَى مَمْعِهِ وَقَلْمُونَ (أ) أَفْرَةَ بَنْ مَعْدِهِ وَعَنْهُ وَأَسَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمَ وَيَعْتُمُ عَلَى مَمْعِهِ وَقَلْهُ وَعَنْ أَنْهُ مُونَهُ وَأَسَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمُ وَيَعْتُمُ عَلَى مَمْعِهِ وَقَلْهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى وَيَعْتَمُ عَلَى مَعْذِي وَقَلُولُ أَنْ أَنْتَ نَعْنَ وَعَنْ وَعَمْ وَاللَهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى وَيَعْتَمَ عَلَى مَعْتَنَهُ وَعَنْهُمُ وَمَعْتَهُمُ مِنَا عَلَى مَعْتَمُونُ وَتَعْتَعْتُ وَعَنْهُ مَا مَنْهُ اللَهُ عَلَى عَلَى عَلَى وَمَعْنَهُمُ مَا يَعْتَعْهُمُ وَلَا مَنْ وَعَلَى اللَهُ مَا عَلَى مَعْتَعْتَى وَقَالُولُ مَا مِي إِنَّهُ وَلَا يَعْنَى اللَهُ مَنْ عَلَهُمْ عِنْتَنَا بَعْنَى وَعَنْ مَنْ مَا عَنْ مَا مَنْ وَيَعْتَى أَنْهُ وَعَانَ اللَهُ عَلَى مَعْ يَعْنَى مَا لَكُنُ عُمَا مِنَا مَا مِنَ اللَهُ عَالَى اللَهُ مِنْ أَنْ الْنَا اللَعْنَ عَلَى مَعْتَى اللَهُ الْنُونُ الْعَنْ وَنَا عَنْ اللَهُ عَلَى مَا مَنْ مَا لَهُ مَا عَلَى مَا مَعْنَ وَ عَنْتَنْ وَى أَنْ وَعَانُ وَعَانَ مَا مَنْ عَلَى مَا مُ مَا مَنْ مَا مَا مَنْ عَلَى وَعَالَى اللَهُ مَا مَ مَعْنَ مَعْتَهُ مَا مَا مُ مَنْ اللَهُ مَنْ أَنْ مَا مَ مَنْ أَ وَقَالُوا مَا مِنْ مَا مِنْ أَنْ أُنْ مَا مَعْنُ مَا لَهُ عَلَى مُعْتَعْنُ مَ مَا مَا مِ مَا عَلَى مَا مُعْنَا مُ مَا مَ مَا مَا مَ مَا مَا مَ مَ أَنَ مُ مُعْنُ مُ أَنْ مَا مَا مَ مَا مَا مَ مَا مَ مُ اللَّهُ مَا مَ مَا مَ مُوا مُ مَ

منقطعة بمعنى بل والهمزة للاستفهام الإنكاريّ والاجتراح الاكتساب ومنه الجوارح لأنّها كاسبة قال سبحانه: ﴿وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِٱلنَّهَارِ ﴾<sup>(١)</sup>.

ا\_سورة الأنعام: ٦٠.

وقيل: «أم» متصلة وهي كلمة وضعت للاستفهام عن شيء حال كونه معطوفاً على شيء آخر سواء كان ذلك المعطوف مذكوراً أو مقدّراً فحينذ تقدير الآية: هذا القرآن بصائر للناس مؤدّية إلى الخير أفعلموا ذلك أم حسب الذين اكتسبوا الشرك والمعاصي أن يجعل منزلتهم منزلة الذين آمنوا وصدّقوا بلّه ورسوله (مَوَلَه تَحْيَاهُم وَمَمَاتُهُم به؟ أي: أحسبوا أن موتهم وحياتهم كحياة المؤمنين وموتهم؟ (مَعَامي مَا يَعَكَمُونَ به. أي: بنس ما حكموا على الله فإنّه تعالى لا يسوي بينهم بل ينصر الله المسلمين ويخذل الكافرين ينزل الملائكة عند الموت على المؤمنين بالبشرى وعلى الكافرين يضربون وجوههم وأدبارهم وقيل: أراد محياهم بعد البعث ومماتهم عند حضور الملائكة أرواحهم. وقيل: المراد إن المؤمنين محياهم على الإيمان والطاعة ومماتهم كذلك ومحيى الكافرين على الشرك والمعصية ومماتهم كذلك يموتون

قال الكلبيّ: نزلت الآية في ثلاثة من المؤمنين: عليِّظيَّةُ وحمزة وأبي عبيدة بن الجرّاح<sup>(۱)</sup>.

وثلاثة من المشركين عتبة وشيبة والوليد بن عتبة لأنّهم قالوا: للمؤمنين ما أنتم على شيء ونحن لو كان على ما تقولون الأمر لنكون في الآخرة أفضل منكم كما أنّا في الدنيا أفضل منكم فنزلت: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَذِينَ ﴾ الآية، ونظيره ﴿ أَفَمَنَ كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ فَاسِقَاً لَا يَسْتَوُنَ ﴾ <sup>(1)</sup> وكان الفضيل بن عياض إذا

١\_ هكذا في تفسير الأمام الرازي، وعتبة وشيبة ابنا ربيعة والوليد بن عتبة هم الثلاثة الذين برزوا إلى المسلمين يوم بدر، فخرج إليهم ثلاثة فتية من الأنصار ولما علموا أنهم من الأنصار نادوا يا محمد أخرج إلينا أكفاءنا من قومنا؛ فأمر رسول الله حمزة وعليا وعبيدة بن الحارث بن عبد المطلب بالبراز، ومن هنا يتأكد ان أبى عبيدة ابن الجراح سهو والصحيح عبيدة بن الحارث. 1\_ سورة السجدة: 1٨. يقرء هذه الآية جعل يردّدها ويبكي ويقول: يا فضيل ليت شعري مَن أيّ الفريقين أنت؟

المجافزيميّيّ مَن ٱتَمَندَ إِلَىهُمُ هَوَيَهُ كَه وقرئ آلهته. وفي الآية معنى التعجّب من حال من ترك متابعة الهدى إلى مطاوعة الهوى فكانّه عبده، أي أنظرت فرأيته يتّخذ دينه ما يهواه ولا يؤمن بالله ولا يخافه ولا يحجزه تقوى؟ وما يهواه يعبده وكان أحدهم يعبد الحجر فإذا رأى ما هو أحسن منه وأزين رمى به وعبد الآخر فقد عبد آلهة شتّى. فواَضَلَهُ اللهُ عَلَى مِلْمَ كَه أي: خذله الله عالماً بضلاله وتبديله لفطرة الله التي فطره عليها وخلّه وما اختاره جزاء له على كفره وترك تدبّره وقيل: معنى فواَضَلَهُ اللهُ كَان وجده ضالًا بسبب علمه كما يقال: أحمدت فلانا أي وجدته حميدا كقول عمرو بن معدي كرب: وقيل: معنى فواَضَلَهُ الله عنه أي ضل الشاعر.

هبوني امرءا منكم أضلَّ بعيره لـــه ذمّـــة إنّ الــــذمام كبيـــر

أي ضلَّ عنه بعيره.

فَوَنَخَتَمَ عَلَى مَتَمِهِ. وَقَلْمِهِ. وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ. غِشَوَةً فَمَن يَتَهدِيهِ مِنْ بَعَدِ أَقَوْ أَفَلَا تَذَكَرُونَ ﴾ أي ختم الله على سمعه وقلبه وعينه من بعد تعاميه عن الهدى وتماديه في الغيّ بسوء اختياره وكفره فمن بعد ضلاله. من يهديه من بعد الله أفلا تتّعظون بهذه المواعظ وهذا استبطاء بالتذكّر منهم أي تذكّروا. 1.5/ 遊園調査

ثم أخبر سبحانه عن منكري البعث فقال: ﴿ وَقَالُوا مَا هِمَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلَّذَنِيَا﴾ أي: ليس الحياة إلّا حياتنا الّتي نحن فيها في الدنيا ولا يكون بعد الموت بعث ولا حساب ﴿ نَتُوتُ وَتَحَيَّكَ وقرئ نحيا بضم النون في معناه أقوال: أحدها: يعني: نحيا ونموت فقدتم وأخر والثاني: نموت بأنفسنا ونحيا ببقاء أولادنا والثالث: يموت بعضنا ويحيا بعضنا ويمكن أن يريد به التناسخ فإنّه عقيدة أكثر عبدة الأوثان.

ثم جمعوا بين إنكار الإله والبعث والقيامة بقولهم: فوَمَا يُبْلِكُمَا إِلَا المَوجبة لامتزاجات الطبائع وإذا وقعت تلك الامتزاجات على وجه خاص الموجبة لامتزاجات الطبائع وإذا وقعت تلك الامتزاجات على وجه خاص حصلت الحياة وإذا وقعت على وجه أخر حصل الموت فالموجب للحياة والموت تأثيرات الطبائع فهذا هو المراد من قولهم: فوَمَا يَبْلِكُمَا إِلَا النَّعْرَبُ. فقال سبحانه: فومَا لَمَم بِذَلِكَ مِنْ عَلَم كَ نفى عنهم العلم لجهلهم بسبب نسبتهم ذلك إلى الدهر فومًا لَمَم بِذَلِكَ مِنْ عَلَم كَ نفى عنهم العلم لجهلهم بسبب نسبتهم المحديث قال على فقاد هو المراد من قولهم: فوراً عانون وقد روي في فقال سبحانه: فومَا لَمَم بِذَلِكَ مِنْ عَلَم كَ نفى عنهم العلم لجهلهم بسبب نسبتهم المحديث قال على الدهر في تُم يَلْ عَلْتُون كَ ما هم فيما ذكروه إلا ظانون وقد روي في المحديث قال على الدهر في قال عليه الدهر فإن الله هو المره أي فإن الله هو الآمي بالحوادث لا الدهر لأن الدهر هو مخلوق مقهور وكان أهل الجاهلية ينسبون الموادث والبلايا النازلة إلى الدهر ويقولون: فعل الدهر كذا وكانوا يسبّون ونسبة الحوادث إلى الدهر كان شائماً فيهم قال الاهم الام الما الما المام المولية ونسبة الحوادث إلى الدهر كان الدهر فإن الدهر فالهم في في المائيون وقد روي في الحواد واللايا النازلة إلى الدهر ويقولون: فعل الدهر كذا وكانوا يسبّون ونسبة الحواد إلى الدهر كان شائماً فيهم قال الأصمعيّ: ذمَ أعرابي رجلا ونسبة الحواد إلى الدهر وقال كثير:

وكنت كذي رجلين رجل صحيحة ورجل رمى فيها الزمان فشلّت

 فائتوا بآبائنا الذين ماتوا ليشهدوا لنا بصحّة البعث وليس هذه الكلمة الواهية بشيء لأنّه ليس كلّ ما لا يحصل في الحال وجب أن يكون ممتنع الحصول فإنّ حصول كلّ واحد منّا كان معدوما من الأزل إلى الوقت الذي حصلنا فيه ولو كان عدم الحصول في وقت معيّن يدلّ على امتناع الحصول لكان عدم حصولنا كذلك وذلك باطل بالاتّفاق. ثمّ قال مبحانه:

قُلِ اللَهُ يُحَيِّبكُونُهُمَّ بَيُبِنَكُونُمُ بَجَمَعَكُمُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَمَةِ لَا رَبَّ فِيهِ وَلَذِكِنَ أَكْثَرُ الْنَاسِ لَا يَعْلَمُونَ () وَبِلَو مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَبَوْمَ نَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَهِ بِيَخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ () وَبَرَى كُلُ أُمَنَةٍ جَائِيَةً كُلُ أُمَنَةٍ تُدْعَىٰ إِلَى كِذَبِهَا الْيَوْمَ تَخْوُهُ السَّاعَةُ يَوْمَهِ بِيَخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ كَنَبُنَا يَنِطِقُ عَلَيْكُم بِالحَقِيَّ إِنَّا كُنَا نَسْتَنْسِحُ مَا كُنتُمَ تَعْمَلُونَ () وَتَرَى كُلُمُ تُ

فأولها: ﴿وَيَوْمَ نَقُومُ ٱلنَّاعَةُ يَوْمَهِذِ يَخْسَرُ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ وعامل النصب في يوم فعل يخسر ويومئذ بدل من يوم يقوم واعلم أن الحياة والعقل والصحة رأس المال للإنسان في تحصيل الستعادة كتصرّف التّاجر في رأس ما له في التجارة وطلب الرّيح والمبطلون أسرفوا رأس ما لهم في الكفر وطلب الشّقاوة فما وجدوا إلّا الخذلان فكان ذلك نهاية الخسران. وثانيها: ﴿وَتَرَى كُلُّ أَمَّتَوَ جَائِيَةَ ﴾ والجثو الجلوس على الركب كما يجثى بين يدي الحاكم وقرئ «جاذية» والجذو أشد من الجثو لأن الجاذي هو الذي يجلس على أطراف الأصابع، والحاصل أن الامة مجتمعة مرتقبة لما يعمل بها.

ثمَّ قال تعالى: ﴿كُلُ أَمَّتُو تُدَّعَى إِلَىٰ كِنَبِهَا ﴾ أي: إلى صحائف أعمالها فاكتفى باسم الجنس ويقال لهم: ﴿الَيَوْمَ تَجْزَيْنَ مَاكُمُمَ تَمَمَلُونَ \* هَذَا كِتَبْنَا ﴾ ونسبة الكتاب إليهم لأنه المشتمل على أعمالهم ونسبة الكتاب إليه تعالى أيضاً لأنه هو الذي أمر الملائكة بكتبه. ﴿يَنِطِقُ عَلَيْكُم ﴾ ويشهد بما عملتم من غير زيادة ونقصان ﴿إِنَّاكُنَا نَسْتَنْسِحُ مَاكُتُتُمْ تَمَمَلُونَ ﴾ أي: نستكتب الملائكة أعمالكم.

وفي «الكافي» والقميّ عن الصادق للتلابي أنّه سئل عن هذه الآية فقال: «إنّ الكتاب لم ينطق ولن ينطق ولكن رصول الله هو الناطق بالكتاب قال الله تعالى: ﴿ هَذَا كِنَبْنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُم بِالْحَتِي ﴾ بضم الياء وفتح التاء». فقيل: إنّا لا نقرؤها هكذا فقال للتلابي همكذا والله أنزل بها جبرتيل على محمد ولكنه مما حرف من كتاب الله»<sup>(1)</sup>. وعن الصادق للتله أنّه سئل عن ﴿ تَ وَالْقَلَمِ ﴾ قال: إنّ الله خلق القلم من شجرة في الجنّة يقال له: الخلا، ثمّ قال: لنهر في الجنّة: كن مداداً فجمد النهر وكان أشد بياضاً من الثلج وأحلى من الشهد ثمّ قال: للقلم: اكتب فقال: يا رب وما أكتب؟ قال: اكتب ما كان وما هو كائن إلى يوم القيامة فكتب القلم في رق أشد بياضاً من الثلج وأحلى من الشهد ثمّ قال: للقلم: اكتب فقال: يا رب وما أكتب؟ قال: اكتب ما كان وما هو كائن إلى يوم القيامة فكتب القلم ألهر ثمّ ختم على فم القلم فلم ينطق ولا ينطق أبدا فهو الكتاب المكنون العرش ثمّ ختم على فم القلم فلم ينطق ولا ينطق أبدا فهو الكتاب المكنون وألذي منه النسخ كلّها أو لستم عرباً فكيف لا تعرفون معنى الكلام وأحدكم الذي منه النسخ ذلك الكتاب أو ليس إنّما ينسخ من كتاب آخر هو الأصل وهو قوله: ﴿إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ (١).

وفي «سعد السعود» في حديث الملكين الموكّلين بالعبد إنّهما إذا أرادا النزول صباحاً ومساء ينسخ لهما إسرافيل عمل العبد من اللوح المحفوظ فيعطيهما ذلك فإذا صعدا صباحاً ومساء يدنوان عمل العبد قابله إسرافيل بالنسخ التي استنسخ لهما حتّى يظهر أنّه كان كما نسخ منه.

﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمَيْلُوا ٱلْمَنْلِحَنْتِ فَيُدْخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَجْمَتِهِ. ﴾ أي: في جنَّته وثوابه ﴿ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْمُبِينُ ﴾ أي الفلاح الظاهر.

رَامًا الَذِينَ كَفَرُوًا أَفَلَرَ نَكُنَ مَايَتِي تُثْلَى عَلَيْكُو فَاسْتَكْبَرُتُم وَثُمَّمْ فَوْمَا تُجْرِمِينَ (\*) وَإِذَا قِبَلَ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقَّ وَالسَّاعَةُ لَا رَبِّ فِيهَا فَلَتُمْ مَا نَدَرِى مَا السَّاعَةُ إِن نَظْنُ إِلَّا ظُنًا وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْفِنِينَ (\*) وَبَدَا لَمُتَم سَيَّنَاتُ مَا عَمِلُوا وَمَاقَ بِيم مَا كَلُوا بِهِ يَسْتَمْرِبُونَ (\*) وَفِيلَ الَيْوَمَ نَسَسَكُمُ كَمَّ سَيَّنَاتُ مَا عَمِلُوا وَمَاقَ بِيم مَا كَلُوا بِهِ يَسْتَمْرِبُونَ (\*) وَفِيلَ الْيَوْمَ نَسَسَكُمُ كَمَّ سَيَعَاتُ مَا عَمِلُوا وَمَاقَ مَا كَلُوا بِهِ يَسْتَمْرِبُونَ (\*) وَفِيلَ الْيَوْمَ نَسَسَكُمُ كَمَّ سَيَعَاتُ مَا عَمِلُوا وَمَاقَ وَمَأْوَنَكُمُ اللَّارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِيرِينَ (\*) وَلِيمُ وَلَكُمُ الْحَذَاتُ وَمَانَ مِعْدَا وَمَأْوَنَكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِيرِينَ (\*) وَعَلَى وَلِيمَ مَنْسَلَكُمُ الْحَدَامُ وَمَانَ بِيمُ وَمَأُونَكُمُ الْشَارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِيرِينَ (\*) وَعَلَى مَالَكُمُ الْحَذَامُ وَمَانَ وَمِعَانَ وَمَانَ وَعَزَنَكُمُ الْحَذَيْنُ اللَّذُونَ وَمَا لَكُمْ مِن نَعِيرِينَ اللَّهُ وَلَكُمُ الْحَدَمُ الْتَارُقُونَ وَمَا وَمَزْوَلُكُمُ الْمَارُونَ الْمَارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَعْمَرُولَ الْعَدَى اللَّهُ مُزُوا وَعَزَنْكُمُ الْمَنَوْنَ وَمَا لَكُمْ وَلَا لَقُونَ الْعَنَى وَمَا لَكُمُ مُعْمَانُونَ وَمَا لَكُونَيْكُمُ الْمَالَيْ وَعَزَنَكُمُ الْمَالَكُنُ وَمَا اللَّالُولُ اللَّذَيْنَ وَمَو الْعَنَوْنِ وَوَلَيْ الْمَاسَكَوْنَ الْعَالَيْنُ مُ

قالت المعتزلة في قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمَطُوا ٱلصَّلْحَنَتِ فَيُدَخِلُهُمْ رَثُهُمٌ فِي رَحْمَتِهِ. ﴾: إنَّه سبحانه ذكر بعد وصفهم بالإيمان كونهم عاملين للصالحات فوجب أن يكون عمل الصالحات مغايراً للإيمان زائداً عليه وعلَق الدخول في رحمته على كونه آتياً بالإيمان والأعمال الصالحة والمعلَق على

۱ـ تفسير القمي، ج۲، ص۳۷۹، و الصافي، ج٦، ص٤٤٠ و الكشاف، ج٣. ص٥١٣، و تفسير جامع الجوامع، ج٣، ص٣٣٩.

مجموع أمرين يكون عدماً عند عدم أحدهما فعند عدم الأعمال الصالحة وجب أن لا يحصل الفوز بالجنّة.

وأجاب الأشاعرة بأنّ تعليق الحكم على الوصف لا يدلّ على عدم الحكم عند عدم للوصف.

وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوًا أَفَلَمَ تَكُنُ مَايَنِنِ تُتْلَى عَلَيْكُر لَه أي: يقال لهم: أفلم تكن بيناتي وحججي تقرء عليكم في قَاتَتَكْبَرَتُم وَتُمُمَّ فَوْمًا تَجْرِمِينَ ﴾ أي: تعظمتم عن قبولها بيناتي وحججي تقرء عليكم في قاتتكُبَرتُم وتُمُمَّ فَوْمًا تَجْرِمِينَ ﴾ أي: تعظمتم عن قبولها وصرتم بسبب الاستكبار كافرين كما قال سبحانه: ﴿ أَفَنَجْعَلُ ٱلْسُرْمِينَ كَالْجُرِيينَ ﴾.

قالت الأشاعرة: إنّه تعالى علّل استحقاق العقوبة بأنّ آياته تليت عليهم فاستكبروا، وهذا يدلّ على أنّ استحقاق العقوبة لا يحصل إلّا بعد مجيء الشرع فالواجبات لا تجب إلّا بالشرع خلافاً لما يقوله المعتزلة من أنّ بعض الواجبات قد تجب بالعقل.

أقول: وفي كلام الأشاعرة نظر لأن بعض الواجبات والمحرّمات ثبت وجوبه وحرمته بالعقل مع قطع النظر عن الشرع كحسن الإحسان وقبح الظلم.

فإن قيل: كيف يحسن وصف الكافر بكونه مجرماً في معرض الذمّ له قيل: والمراد أنّ الكفّار قد يكونون عدولا في أديانهم وهؤلاء فسّاق في ذلك الدين وجواب الاستفهام محذوف والفاء في ﴿أَفَلَرَ تَكُنَّ ﴾ يدلُ عليه والتقدير: فأمّا الذين كفروا فيقال لهم: ﴿أَفَلَرَ تَكُنَّ ﴾ الآية.

إذا قِبَلَ إِنَّ وَعَدَ اللَّو حَقَّ كَ أَي: إنّ ما وعد اللَّه من الثواب والعقاب
 كائن ثابت لا محالة (وَالسَّاعَةُ ) آتية (لا رَبِّبَ ) في وقوعها (قُلْتُم ) معاشر
 الكفّار (مَا نَدَدِى مَا السَّاعَةُ ) وأنكرتموها (إن نَظْنُ إِلَّا ظَنًا وَمَا نَحَنُ بِمُسْتَنِقِنِينَ )
 وذلك لأن القوم كانوا في هذه المسألة على قولين منهم من كان قاطعاً بنفي
 وذلك لأن القيامة وهم الذين ذكرهم الله في الآية السابقة بقوله: إلا من السابقة بقولي إلا من الثواب والعقاب
 الكفّار (إذا يُعَان الله من كانوا في هذه المسألة على قولين منهم من كان قاطعاً بنفي
 البعث والقيامة وهم الذين ذكرهم الله في الآية السابقة بقوله: ﴿ وَقَالُوا مَا مِنْ إِلَى الله من كان قاطعاً من 
 منهم من كان قاطعاً بنفي
 البعث والقيامة وهم الذين ذكرهم الله في الآية السابقة بقوله: ﴿ وَقَالُوا مَا مِنَ إِلَا

حَمَانُنَا ٱلدُّنَا﴾ ومنهم من كان يظهر التحيّر في وقوعه ولكثرة ما سمعوه من الرسول صاروا يظهرون الشك فيه وهم الَذين ذكرهم الله في هذه الآية والَذي يدلَ على هذا المعنى أنَّه تعالى حكى مذهب أولئك القاطعين ثمّ أتبعه بحكاية قول هؤلاء فوجب كون هؤلاء مغايرين للفريق الأول.

وَبَكَا لَهُمْ سَيَحَاتُ مَا عَمِلُوا ﴾ أي: ظهر لهم جزاء معاصيهم التي عملوها في الآخرة وقد كانوا يعدونها حسنات ﴿وَحَاقَ بِهِم مَا كَلُوْا بِهِ يَنتَهَزِمُونَ ﴾ ونزل بهم وثبت واستقر لهم جزاء تكذيبهم واستهزائهم وهذا كالدليل على أن هذه الفرقة لما قالوا: ﴿إِن نَظُنُ إِلَا ظُنًا ﴾ إنّما ذكروه على وجه السخريّة فعلى هذا الوجه فهذا الفريق شرّ من الفريق الأول لأنّهم ضمّوا إلى الإنكار الاستهزاء.

وَقِيلَ ٱلْمَوْمَ نَنسَنَكُمُ كَمَا نَسِيتُمُ لِقَاءَ يَوْمِكُمُ أَي: نترككم في العذاب كما نسيتم لقاء يومكم ونحلكم في العذاب نسيتم لقاء يومكم ونحلكم في العذاب محلً المنسي كما أحللتم هذا اليوم عندكم محلً المنسي فومَأْوَنكُمُ أَنتَارُ أَي: مُستقرّكم جهنَم فوما أحللتم هذا اليوم عندكم محلً المنسي فوما أونكُمُ أَنتَارُ أَي: مستقرّكم جهنَم فوما أحللتم هذا اليوم عندكم محل المنسي فوما أونكُمُ أَنتَارُ أَي: مستقرّكم جهنَم في العذاب محمل المنسي في أوما أُوما أُوما محمل المنسي في العذاب محمل المنسي في أوما أُوما أُوما من الما أُوما محمل المنسي في أوما أُوما أُوما أُوما من أُوما أُوما أُوما أُوما محمل المنسي في أُوما أُوما أُوما محمل المنسي في أوما أُوما أُوم مستقر أُوما أُوما

ذَلِكُمُ بِأَنْكُمُ أَنَىٰتُهُمْ مَايَنَتِ اللَّهِ هُرُوا بِها وبسبب أنّكم الذي فعلنا بكم لأجل أنّكم
 استهزأتهم بآيات الله تسخرون بها وبسبب أنّكم استغرقتم في حب الدينا
 والإعراض بالكلّية عن الآخرة وهو المراد من قوله: (وَغَرَقَكُمُ اللَّذَيَا)
 وخدعتكم بزينتها (فَالَيُوْمَ لَا يُخْرَبُونَ مِنْهَا وَلا هُمْ يُسْتَمْبُونَ في وقرأ حمزة
 وخدعتكم بزينتها (فَالَيُوْمَ لَا يُخْرَبُونَ مِنْهَا وَلا هُمْ يُسْتَمْبُونَ في وقرأ حمزة
 والإعراض بالكلية عن الآخرة وهو المراد من قوله: (وَغَرَقَكُمُ اللَّذَيَا)
 والإعراض بالكلية عن الآخرة وهو المراد من قوله: (وَغَرَقَكُمُ اللَّذَيَا)
 والحدعتكم بزينتها (فَالَيُوْمَ لَا يُخْرَبُونَ مِنْهَا وَلا هُمْ يُسْتَمْبُونَ في وقرأ حمزة
 والكسائي بفتح الباء في (وَلَا هُمْ يُسْتَمْبُونَ في أي أي أي أي أي أي أي أي أي بيل منهم أن يعتبوا
 رئبهم أي يرضوه وغير مأذونين في الاعتذار لأن التكليف قد زال وقيل: معناه:
 لا يقبل منهم العتبى.

فَلِلَّهِ لَلْمَدُ رَبِّ ٱلسَّنَوَنِ وَرَبِّ ٱلأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ أي: احمدوا الله حمداً وشكراً تاماً أو الحمد التام والمدحة التي لا يوازيها مدحة لله الذي خلق السماوات والأرض ودبترهما وخلق العالمين ﴿ وَلَهُ آلَكِبَرِيَكُ ﴾ أي: السلطان القاهر والعلو والشأن في السماوات والأرض ولا يستحقّه أحد غيره وفي الحديث قال الله سبحانه: الكبرياء ردائي والعظمة إزاري فمن نازعني ألقيته في جهنّم ﴿ وَهُوَ ٱلْمَنِيرُ ﴾ في حكمه وجلاله ﴿ ٱلْمَرَكِمُ ﴾ في أفعاله وقيل: معناه العزيز في انتقامه من الكفّار والحكيم في ما يفعله بالمؤمنين والكلام مفيد للحصر. تبتت السورة والحمد لله حمداً دائما طيّباً مباركاً مخلّداً مؤبّداً كما يليق بشأنه وعظيم إحسانه والصلاة على الأرواح الطاهرة المقدّسة من ساكني أعالي السماوات ونجوم الأرضين من الملائكة والأنبياء والأولياء خصوصاً على خير خلقه محمد وخلفائه الأئمة المرضيّين صلوات الله عليه وعليهم أجمعين.



مكَيِّة، إلَّا آية منها نزلت بالمدينة: ﴿ قُلْ أَرْءَيَّتُمَ إِن كَانَ مِنَ عِندِ ٱللَّهِ....﴾ نزلت في عبد الله بن سلام.

عن أبيَّ بن كعب عن النبيﷺ قال: **«ومن قرأ سورة الأحقاف أعطي من** الأجر بعدد كلَّ رمل في الدنيا عشر حسنات ومحي عنه عشر سيّتات ورفع له عشر درجات»<sup>(1)</sup>؛ وعن عبد الله بن أبي يعفور عن أبي عبد الله للني قال: «من قرأ كلّ ليلة أو كلّ جمعة سورة الأحقاف لم يصبه الله بروعة في الدنيا وآمنه من فزعة يوم القيامة»<sup>(1)</sup>.

بنسب إللا والتجار التحكير التحكير

حمّ () تَنزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ () مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَنِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى وَالَذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أُنذِرُوا مُعْرِضُونَ () قُلْ أَرَمَيْتُم مَا تَدَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِ مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَم لَمُمَ شِرْكُ فِي السَّمَوَنِيُّ آتَنُونِ بِكِتَبِ مِن قَبْلِ هَنذَا أَوَ أَنْنَرَو مِنَ عِلَيرٍ إِن كُنْمُ مَمَدِفِينَ () وَمَنَ آمَسَلُ مِمَن يَدَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِ مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَم لَمُمَ شِرْكُ فِي السَّمَوَنِيُّ آتَنُونِ بِكِتَبِ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِ مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَم لَمُمَ شِرْكُ فِي السَّمَوَنِيُّ آتَنُونِ مِكَنَبُ مِن دُونِ اللَّهِ مَنْ مَعْذَا أَوَ أَنْنَرَو مِنَ الْمَوَضِ أَم لَمُ اللَّهُ مَنْ يَعْزُقُ مِنْ اللَّهُ مَنْ أَسَلُ مِنْ مَعْذَا مَنْ يَعْذَا مَنَ لَ

> ۱\_ مجمع البيان، ج۹، ص١٣٦، و نور الثقلين، ج٥، ص٧ ٢\_ ثواب الاعمال، ص١١٤، و بحار الانوار، ج٨٦ ص٣١٠.

قالت المعتزلة: هذا يدلَّ على أنَّ كلَّ ما في السماوات والأرض من القبائح فهو ليس من خلقه بل هو من أفعال عباده وإلَّا لزم أن يكون خالقًا لكلَّ باطل وذلك ينافي قوله: ﴿مَا خَلَقْنَهُمَآ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾.

وأجاب الأشاعرة بأنَّه هو الَّذي خلق الباطل إلَّا أنَّه خلق ذلك الباطل بالحق لأن ذلك تصرّف منه تعالى في ملك نفسه وتصرّف المالك في ملك نفسه يكون بالحق لا بالباطل وقالوا: إن أعمال العباد من جملة ما بين السماوات والأرض فهي مخلوقة لله.

والجواب: أن أفعال العباد أعراض والأعراض لا توصف بأنّها حاصلة بين السماوات والأرض ثمّ إنّ اللّه خلق السماوات والأرض وما بينهما بالحق وما خلق الباطل والّذي خلقه هو الحقّ لكن سوء اختيار العبد غيّر الحق وما خلق الباطل ومثاله أن الطاهي يصنع طعاما يتّخذ من اللّحوم والأبازير ويعبخه على أحسن تركيب ويقدّمه للضيف فيتسرّع إليه طفل أو مجنون فيلقي في ذلك الطعام جفنة من علقم أو ملح فغيّره بحيث لا يؤكل من ذلك الطعام بل لا يمكن الذوق منه لفرط مرارته فهل يمكن أن يقال: إن الطاهي أفسد هذا الطعام وأضاعه فكذا هنا، تعالى اللّه عن ذلك علوم كبيرا. ﴿وَأَجَلُو مُسَمَّى كه يعني: يوم القيامة فإنّه أجل مسمّى عنده سبحانه ومطويّ عن العباد علمه إذا انتهى إليه تناهى وقامت القيامة وقيل: هو مسمّى للملائكة وفي اللّوح المحفوظ ﴿وَالَذِينَ كَفَرُواً عَمَّ أَنَوْرُواً مُعْرِضُونَ كُه أي: إنّ الكافرين عما الأفقال المختلف المحتمد المحتم

أنذروا من القيامة والجزاء معرضون وعادلون عن قبوله والتفكّر فيه.

أَنَّ قُلْ فَمَ يَا محمد ـ صلّى الله عليك ـ لهؤلاء الّذين كفروا: ﴿ أَرَمَيْتُهُ مَا يَدْعُونُ مِن الْأَصْنَام الّتي تعبدونها ﴿ أَرُفُونَ ﴾ تأكيد تَدْعُونُ مِن الْأَصْنَام الّتي تعبدونها ﴿ أَرُفُونَ ﴾ تأكيد لأرأيتم هذا الله عليك ـ لهؤلاء الذي تعبدونها ﴿ أَرُفُونَ ﴾ تأكيد لأرأيتم هذا المرأيتم في الأرايتم في الما الذي أبدعوه وأظهروه من العدم إلى الوجود ﴿ أَمَ لَمُمَ شِرَكُ فِي السَّيَوَيْنِ ﴾ في خلقها وتركيبها.

ثمَ قال سبحانه: قل لهم: ﴿ أَنْتُوْنِي بِكِتَنَى مِن قَبَلَ هَذَا ﴾ أي: قبل هذا القرآن أنزله الله يدلّ على صحة قولكم ﴿ أَوَ أَنْنَزَوَ مِنَ عِلَمٍ ﴾ أي: بقيّة من علم يؤثر من كتب الأولين تعلمون به أنّهم شركاء لله أو خبر من الأنبياء السالفة يقولون بهذا الأمر فيكون يتوهم لهم شائبة استحقاق المعبوديّة فائتوا به ﴿إِن كُنتُمُ مَنَذِقِينَ ﴾ قال المبرّد: الأثارة ما يؤثر ويبقى من علم لقولك: هذا الحديث مأثور عن فلان ومن هذا المعنى سمّيت الأخبار بالآثار كأنّها بقيّة يستخرج فيؤثر وقرئ «أثرة» أي من شيء أوثرتم وخصّصتم به.

ذَمَنْ أَسَلُ مِتَى يَدَعُوا مِن دُونِ أَقُو مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ أَلْقِيْنَمَةٍ
 أَي: من أَصْلٌ عن طريق الصواب ممتن يدعو غير الله شيئا لو دعاه إلى يوم القيامة
 أي: من أَصْلٌ عن طريق الصواب ممتن يدعو غير الله شيئا لو دعاه إلى يوم القيامة
 لم يجبه ولم يغثه ولا يستجيب له أبدا ﴿ وَهُمَ عَن دُعَآبِهِمْ غَنُولُونَ ﴾ أي: المعبودون
 مع ذلك عن دعاء العابدين غافلون وجاهلون لأنّهم جمادات وليس لها إدراك
 مع ذلك عن دعاء العابدين غافلون وجاهلون لأنّهم جمادات وليس لها إدراك
 مع ذلك عن دعاء العابدين غافلون وجاهلون لأنّهم جمادات وليس لها إدراك
 مع ذلك عن دعاء العابدين غافلون وجاهلون لأنّهم جمادات وليس لها إدراك
 مع ذلك عن دعاء العابدين غافلون وجاهلون لأنّهم جمادات وليس لها إدراك
 مع ذلك عن دعاء العابدين غافلون وجاهلون لأنّهم جمادات وليس لها إدراك
 مع ذلك عن دعاء العابدين غافلون وجاهلون لأنّهم جمادات وليس لها إدراك

وَكُنِّي عَن الأصنام بجمع العاقل على زعمهم نحو ﴿ رَأَيْنُهُمْ لِى سَنِيدِي ﴾ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاتَه وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَفِرِينَ ۞ وَإِذَا تُتَلَى عَلَيْهِمْ مَايَدُنَا بَيَنَكَتِ قَالَ الَذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِ لَمَّا جَآءَهُمْ هَذَا سِحَرَّ شَبِينَ ۞ أَمَر يَقُولُونَ أَفْتَرَنَهُ قُلْ إِنِ أَفْتَرَيْتُهُ, فَلَا تَمْلِكُونَ لِي مِنَ اللَهِ شَيْتًا هُوَ أَعْلَمُ بِيمَا نُفِيصُونَ فِيدُ كَفَرُوا لِلْحَق وَبَيْنَكُمُ وَهُوَ الْفَغُورُ الرَّحِيدُ ۞ قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعَامِنَ الرُّسُلِ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِ عِندِ اللَّهِ وَكَفَرْتُم بِهِ. وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ عَلَى مِثْلِهِ. فَتَامَنَ وَأَسْتَكْبَرْتُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِلِمِينَ ()

المعنى: ذكر سبحانه أنّه إذا قامت القيامة صارت آلهتهم الّتي عبدوها أعداء لهم مثل قوله تعالى: ﴿وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا ﴾<sup>(١)</sup> ﴿وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَفِرِينَ ﴾ أي إنّ هذه الأوثان الّتي عبدوها ينطقهم اللّه حتّى يجحدوا ويكفروا بعبادة الكفّار لهم.

ثمّ وصفهم الله سبحانه فقال: ﴿ وَإِذَا تُتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا بَيِّنَنَتِ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا الِمَحَقِّ ﴾ أي: للقرآن والمعجزات الَّتي ظهرت على يدي النبيّ ﴿ هَذَا سِخَرٌ شَبِئُ ﴾ أي: حيلة لطيفة ظاهرة وخداع بيّن.

إِذَا يَعْوَلُونَ أَفَتَرَبَّهُ قُلْ إِنِ أَفَتَرَبَّتُهُ وَلِمَا بَيْن سبحانه أَنَّهِم يسمّون المعجزة
 بالسحر بيّن أَنَهم متى سمعوا القرآن قالوا: إن محمد افتراه واختلفه من عند
 نفسه ومعنى الهمزة في فو أَم كا للإنكار والتعجّب كأنَه قيل: دع هذا واسمع
 القول المنكر العجيب بأنَّهم أضربوا عن الكلام القبيح الأول من تسميتهم
 القول المنكر العجيب بأنَّهم أضربوا عن الكلام القبيح الأول من تسميتهم
 القول المنكر العجيب بأنَّهم أضربوا عن الكلام القبيح الأول من تسميتهم
 القول المنكر العجيب بأنَّهم أضربوا عن الكلام القبيح الأول من تسميتهم
 القول المنكر العجيب بأنَّهم أضربوا عن الكلام القبيح الأول من تسميتهم
 القول المنكر العجيب بأنَّهم أضربوا عن الكلام القبيح الأول من تسميتهم
 الأيات سحراً إلى ذكر قولهم إن محمدا افتراه، قل يا محمد لهم: إن اختلفته
 على سبيل الفرض وكذبت على الله كما زعمتم عاجلني الله لا محالة بعقوبة
 الافتراء ولا تقدرون على كفَّه عن عقوبته سبحانه إيّاي فوفَلا تتركون لي مِن ألمَو
 الافتراء ولا تقدرون على كفّه عن عقوبته سبحانه إيّاي فوفَلا تتركون لي من ألمَو
 الافتراء ولا تقدرون على كفّه عن عقوبته سبحانه إيّاي فوفَلا تتركون لي من ألمَو
 الافتراء ولا تقدرون على كفّه عن عقوبته سبحانه إيّاي فوفَلا تتركون لي من ألمَو
 الافتراء ولا تقدرون على كفّه عن عقوبته سبحانه إيّاي فوفَلا تتركون لي معابه في في ألمَام
 التكذيب به والقول فيه بأنَه سحر فوكن يه من من معينه، بيني ويَيَنكري أي أي في به
 سبحانه شاهداً أن القرآن جاء من عنده فوقُو المَنكور ألمَنكر في أي في به
 سبحانه شاهداً أن القرآن جاء من عنده فوقُو المَنكور ألمَنهور ألمَن وي العراب
 سبحانه شاهداً أن القرآن جاء من عنده فوقُو المَنكور ألمَنهو في العران من
 سبحانه شاهداً أن القرآن جاء من عنده فوقُو المان في العنور و منه من العراب
 سبحانه شاهداً أن القرآن جاء من عنده فوقُو المان رجع عن الكفر وتاب
 سبحانه شاهداً أن القرآن جاء من عنده فوقُو المنوب وعن المان رجع عن الكفر وتاب
 سبحانه بحكم الله عليهم مع عظم ما ارتكبوه.

۱\_سورة مريم: ۸۲.

أن تُنْكُنُ بِدْعَامِنَ الرُّسُلِ ﴾ أي: لست بأول رسول بعث، والبدع الأول من الأمر، فلا ينبغي أن تنكروا إخباري بأنّي رسول الله إليكم ولا تنكروا دعوتي لكم إلى التوحيد ونهيي عن عبادة الأصنام فإن كلّ الرسل إنّما بعثوا بهذا الطريق وذلك أنّهم كانوا يعيبونه بأنّه يأكل الطعام ويمشي في الأسواق وبأنّه فقير وبأن أتباعه فقراء فقال سبحانه: ﴿ قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعَامِيَ كَما لا تقدح في نبوتهم.

﴿وَمَا أَذْرِى مَا يُفْعَلُ بِى وَلَا بِكُرْ ﴾ في تفسير الآية وجهان:

الأول: أن تحمل على أحوال الدنيا أي لا أدري أأموت أم اقتل ولا أدري أيّها المكذّبون ما يفعل بكم أترمون بالحجارة من السماء أم يخسف بكم الأرض أم ليس يفعل بكم ما فعل بالأمم المكذّبة وهذا هو في الدنيا وأمّا في الآخرة فإنّه علم بسبب خبر اللّه أنّه في الجنّة أو المعنى لست أدّعي غير الرسالة ولا أدّعي علم الغيب ولا معرفة لي فيما يفعل اللّه بي ولا بكم من الرحياء والإماتة والمنافع والمضارَ إلّا أن يوحى إليّ وقيل: المعنى ما أدري ما اؤمر به ولا تؤمرون به في باب التكليف والشرائع إلّا ما أوحاه اللّه إليّ وقيل: ما أدري أنا ركي المرابي ولي أنه المرابع إلى ما أوحاه الله إليّ وقيل:

قال: ابن عبّاس: في رواية الكلبيّ عنه لمّا اشتد البلايا بأصحاب رسول الله يشيّ بمكّة رأى في المنام تشيّ أنّه يهاجر إلى أرض ذات نخل وشجر وماء فقصّها على أصحابه فاستبشروا بذلك ورأوا أنّ ذلك فرج ممّا هم فيه من أذى المشركين ثمّ إنّهم مكثوا بذلك برهة من الزمان لا يرون أثر ذلك فقالوا: يا رسول الله ما رأينا الذي قلت ومتى نهاجر إلى الأرض الّتي رأيتها في المنام؟ فسكت النبيّ فأنزل الله الآية: ﴿وَمَآ أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ ﴾<sup>(1)</sup> وأمّا الوجه الثاني: أنّ المراد من الآية يكون في أحوال الآخرة كما زعم بعض وهذا القول ضعيف جدًا قال ابن عبّاس لمّا نزلت هذه الآية فرح المشركون والمنافقون واليهود وقالوا: كيف نتّبع نبيًا لا يدري ما يفعل به وبنا فأنزل الله ﴿إِنَّا مَتَعَنّا لَكَ فَتَمًا تُبِينًا \* لِيَغْفِرَ لَكَ أَلَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن دَنْبِكَ ﴾ إلى قوله: وأرز الله إنّا منافقين سبحانه ما يفعل به وبمن اتّبعه وشرحت هذه الآية وأرغم الله أنف المنافقين والمشركين. واعلم أنّ أكثر المحقّقين أنكروا الوجه الثاني وهو كون المراد في معنى الآية الأحوال الآخرة لوجوه:

الاول: أنّ النبيَ ﷺ لا بدّ وأن يعلم كونه نبيّا ومتى علم كونه نبيّا علم أنّه لا تصدر عنه الكبائر وأنّه مغفور له وإذا كان كذلك امتنع كونه شاكًا في أنّه هل هو مغفور له أم لا؟

الثاني: لا شك أن الأنبياء أرفع حالا وشأناً من الأولياء فلمّا قال سنبحانه: ﴿ إِنَّ الَذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اَسْتَقَنْعُوا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾<sup>(١)</sup> فكيف يعقل أن يبقى الرسول الذي هو رئيس الأتقياء وقدوة الأنبياء والأولياء شاكاً في أنّه هل هو من المغفورين أو من المعذّبين؟

الثالث: أنّه تعالى قال: ﴿ أَهَدُ أَعَلَمُ حَيَّتُ يَجْمَلُ رِسَالَتَهُ ﴾<sup>(1)</sup> والمراد منه كمال حاله ونهاية قربه من حضرة الله تعالى ومن هذا حاله كيف يليق به أن يبقى شاكًا في أنّه من المعذّبين أو من المغفورين؟ فثبت أنّ هذا ضعيف. وقرأ الزَمخشريّ بفتح الياء في ﴿ يُفْعَلُ كَعلى المعلوم.

ثمّ قال: ﴿إِنَّ أَنَيْحُ إِلَّا مَا يُوَحَىٰ إِلَىٰ ﴾ أي لا أقول قولا ولا أعمل عملاً إلَّا بمقتضى الوحي ﴿وَمَآ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ شَبِينٌ ﴾ كانوا يطالبونه ﷺ بالمعجزات

- ١- سورة الأحقاف: ١٣.
- ٦- سورة الأنعام: ١٢٤.

العجيبة ويقترحون منه وبالإخبار عن الغيوب فقال سبحانه: قل ﴿وَمَا أَنَا إِلَا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ بيّن الإنذار أنذركم عقاب الله.

واحتج نفاة القياس بهذه الآية قالوا: النبي لل ما قال قولاً ولا عمل عملاً إلّا بالنصّ الذي أوحاه الله إليه فوجب أن يكون حالنا كذلك لقوله تعالى: ﴿وَاتَبِعُوهُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿فَلِيَحْدَرِ ٱلَذِينَ بِمُعَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ <sup>(1)</sup>.

أن أن أزمَيْتُم إن كانَ مِن مِندِ اللهِ وَكَفَرَتُم بِهِهِ ثُمَ قال سبحانه: ﴿ قُلْ لَهُ يَا محمّد لهم: أرأيتم أي أخبروني وماذا تقولون إن كان هذا القرآن من عند الله هو أنزله؟ ﴿ وَكَفَرَتُم بِهِهِ اللهِ السُرط هاهنا محذوف تقديره:

ويدلَّ على هذا المحذوف قوله: ﴿إِنَّ آفَةَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلْطِينَ ﴾ وجواب الشرط قد يحذف مثل هذه الآية ومثل قوله تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّ قُرْءَانًا شَيِّرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ ﴾<sup>(٢)</sup> الآية، وقد يذكر مثل قوله: ﴿قُلْ أَرَءَيْشُر إِن جَعَكَ ٱللَّهُ عَلَيْحَكُمُ ٱلنَّهَارَ سَتَرْعَدًا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَكَمَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِحِكُم ﴾<sup>(٣)</sup>.

- ١- سورة النور: ٦٣.
  - ٢\_ سورة الرعد: ٣٠.
- ٣ـ سورة القصص: ٧٢.
- ٤- سورة الشعراء: ١٩٦.
  - ا\_سورة الأعلى: ١٨.

المعنى إذ كَذَلِكَ يُوْجِنَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ؟ (``. ويجوز أن يكون المعنى إن كان من عند الله وكفرتم به وشهد شاهد على نحو ذلك يعنى: كونه من عند الله.

والمراد في الآية من الشاهد قيل: عبد الله بن سلام وقيل: الشاهد موسى شهد على التوراة كما شهد النبيّ على القرآن. وقالوا: لا يمكن أن يكون الشاهد عبد الله بن سلام لأنّ السورة مكّيّة وعبد الله أسلم في المدينة. وأجيب عن ذلك بأنّ الآية مدنيّة والسورة مكّية وكانت الآية تنزل فيؤمر رسول الله بأن يضعها في سورة كذا فهذه الآية نزلت في المدينة وإنّ الله أمر رسوله بأن يضعها في هذه السورة المكّيّة في هذا الموضع المعيّن.

قال صاحب «الكشّاف»: إنّه لمّا قدم رسول الله ﷺ المدينة فأتاه عبد الله بن سلام ونظر إلى وجه النبيّﷺ وتأمّله فعرف أنّهﷺ ليس بوجه كذّاب وتحقّق أنّه هو النبيﷺ المنتظر.

فقال له عبد الله: إنّي سائلك عن ثلاث ما يعلمهن إلّا النبي: ما أول أشراط الساعة وما أول طعام يأكله أهل الجنّة والولد ينزع إلى أبيه أو إلى أمّه؟ فقال أما أول أشراط الساعة فنار تحشرهم وتجمعهم من المشرق إلى المغرب وأمّا أوّل طعام يأكله أهل الجنة فزيادة كبد الحوت وأمّا الولد فإذا سبق ماء الرجل نزع له وإن سبق ماء المرأة نزع لها». فقال عبد الله: أشهد أنّك لرسول الله حقّا.

ثم قال عبد الله: يا رسول الله إن اليهود قوم بهت وإن علموا بإسلامي قبل أن تسألهم عنّي بهتوني عندك فجاءت اليهود فقال لهم النبي تشيّن «أيّ رجل عبد الله عندكم؟» فقالوا: خيرنا وابن خيرنا وسيّدنا وابن سيّدنا وأعلمنا وابن أعلمنا فقال: «أرأيتم إن أسلم عبد الله». فقالوا: أعاذه الله من ذلك فخرج عليهم عبد الله وقال: أشهد أن لا إله إلّا الله وأشهد أن محمّدا رسول الله

١\_ سورة الشوري: ٣.

فقالوا: شرّنا وابن شرّنا وانتقصوه فقال عبد الله: هذا ما كنت أخاف يا رسول الله. فقال سعد بن أبي وقّاص: ما سمعت رسول الله يقول لأحد يمشي على وجه الأرض أنّه من أهل الجنّة إلّا لعبد الله بن سلام وفيه نزل: ﴿وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ عَلَ مِنْلِهِ.﴾.

لكن بعض أنكروا هذا المعنى كما ذكرنا قبل هذا في أوّل الآية وقالوا: إنّ الإخبار عن المسائل الثلاث إخبار عن وقوع شيء من الممكنات العاديّات وما يكون هذا سبيله فإنّه لا يعرف صدقه إلّا إذا عرف أوّلا كون المخبر صادقا فلو أنّا عرفنا صدق المخبر بكون ذلك الخبر صدقا لزم الدور وإنّه محال. ثمّ إنّ الجوابات المذكورة عن الأسئلة لا يبلغ العلم بها إلى حدّ الإعجاز.

لكن يمكن الجواب عن هذا الإيراد أنَّه جاء في بعض كتب الأنبياء أو التوراة أنّ رسول آخر الزَّمان يسئل عن هذه المسائل وهو يجيب بهذه الجوابات وكان عبد الله عالماً بهذا المعنى فلمّا سأل النبيّ وأجابﷺ عرف بهذا الطريق كونه رسولا حقًا<sup>(۱)</sup>.

ثمَّ أخبر سبحانه وقال: ﴿فَكَامَنَ وَاسْتَكْبَرَمُ ﴾ أي آمن الشاهد وكفرتم إن ألله لا يَهدِى الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ بسبب قبولِهم الظلم وهو الكفر وإنَّما منعهم الهداية لفعل القبيح الذي صدر منهم لكونهم ظالمين أنفسهم.

وَقَالَ ٱلَّذِينَ حَفَرُوا لِلَّذِينَ مَامَنُوا لَوَ كَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُونَا إِلَيْهِ وَإِذْ لَمَ بَهْ تَدُوا بِهِ. فَسَيَقُولُونَ هَذَا إِفْكُ قَدِيدٌ (٥) وَمِن قَبْلِهِ كِنَبُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَذَا كِتَبُ مُصَدِقٌ لِسَانًا عَرَبِتًا لِيسُنذِرَ ٱلَذِينَ ظَلَمُوا وَبُشْرَى لِلْمُحْسِنِينَ (٥) إِنَّ ٱلَذِينَ قَالُوا رَبُنَا ٱللَهُ ثُمَّ آسْتَقَدُوا فَلَا حَوْقٌ عَلَيْهِمَ وَلَا هُمْ بَعْزَنُونَ ﴾ أَوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ لِلْمُ

۱\_الکشاف، ج۳، ص۵۱۸.

خَلِدِينَ فِيهَا جَزَاءً بِمَا كَانُوا بَعْمَلُونَ ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَنَنَا حَمَلَتَهُ أَمَّهُ, كُرْحُا وَوَضَعَتْهُ كُرُحًا وَحَمْلُهُ، وَفِصَلْلُهُ تَلَنَقُونَ شَهْراً حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَهُ وَبَلُغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوَزِعِينَ أَن أَشْكُرُ نِعْمَتَكَ ٱلَيْ أَنْعَمْتَ عَلَىّ وَعَلَ وَلِدَى وَأَن أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَدُ وَأَصْلِحْ لِى فِي ذُيْبَيَّيْ إِنِي تَبْتُ إِلَيْنَ وَإِذِي مِنَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا أَعْمَلَ مَا لَهُ

هذه شبهة اخرى للقوم في إنكار نبوته ﷺ وذلك أنّه لما أسلمت جهينة وأسلم وغفار قال بنو عامر وغطفان وأسد وأشجع وهم كانوا أقوياء: لو كان هذا خيراً ما سبقنا إليه هؤلاء رعاء البهم، وهؤلاء الصعاليك والفقراء والأراذل مثل عمّار وصهيب وابن مسعود وأمثالهم.

وقيل: إنّه كانت أمة لعمر أسلمت قبل أن يسلم عمرو كان عمر يضربها حتّى يفتر ويقول: لو لا إنّي فترت لزدتك ضرباً فكان كفّار قريش يقولون: لو كان ما يدعو محمّد حقًا ما سبقتنا إلى قبول دينه فلانة.

وقيل: كان اليهود يقولون هذا الكلام عند إسلام عبد الله بن سلام.

الأوَاذ لَمّ يَهْـتَدُوا بِهِ. فَسَيَقُولُونَ هَذَا إِفْكُ قَدِيرٌ ﴾ أي: فإن لم يهتدوا بالقرآن من حيث لم يتدبّروه فسيقولون هذا القرآن كذب متقادم وأساطير الأولين والقديم في اللغة ما تقادم وجوده وفي عرف المتكلّمين هو الموجود الذي لا أول لوجوده.

وَمَن قَبْلِهِ كِنْبُ مُوسَى كُما يَ وتقدّمه كتاب موسى وهو التوراة ﴿إِمَامًا وَرَحْمَةُ ﴾ يقتدى به كما يقتدى بالإمام ورحمة من الله للمؤمنين به قبل القرآن وفي الكلام حذف والتقدير وكان قبل القرآن كتاب موسى فلم يهتدوا به ودل على المحذوف قوله تعالى في الآية الاولى: ﴿وَإِذْ لَمَ يَهْ تَدُوا مِهِ وَذَلك أَنَ المُسْرِكِين لم يهتدوا مال ورحمة ما الموثان ويعرفوا ما مودل كما يقتدى بالمودا به ودل معلى المحذوف قوله تعالى في الآية الاولى: ﴿وَإِذْ لَمَ يَهْ تَدُوا ما مودل معلى المؤمنين به قبل القرآن كتاب موسى فلم يهتدوا به ودل معلى المحذوف قوله تعالى في الآية الاولى: ﴿وَإِذَ لَمَ يَهْ تَدُوا ما محذوف قوله تعالى في الآية الاولى: ﴿وَإِذَ لَمَ يَهْ تَدُوا ما محذول محمد من المحذوف قوله تعالى في الآية الاولى: ﴿وَإِذَ لَمَ يَهْ تَدُوا ما محد محد ما المشركين لم يهتدوا بالتوراة فيتركوا عبادة الأوثان ويعرفوا ما محد محمد محمد ما مد مذكور فيه.

وَمَنَدًا كِتَنَبُّ ﴾ أي: القرآن (مُصَدِقٌ) للكتب التي قبله ﴿لِسَانًا عَرَبَيًا ﴾ وذكر اللسان تأكيدا كما تقول: جاءني زيد رجلا صالحا فذكر رجل للتأكيد أي إن هذا القرآن مصدق لكتاب موسى في أن محمّدا رسول حقّ من عند الله لكونه ﷺ مذكور النعت في التوراة ﴿لِيُسُنذِرَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ فإسناد الإنذار إلى الكتاب كما أسند إلى الرسول وقرئ بالتاء على الخطاب ﴿وَيُشْرَى لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ وبشارة لهم أو ويبشَر الكتاب بشرى أو في موضع الرفع أي: وهو بشرى للموحّدين.

أَوْلَتِهَكَ أَصْحَبُ لَمُمَنَةٍ ﴾ أي: هؤلاء الموصوفين ملازمون الجنّة ﴿خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ مؤبّدين ﴿جَزَآة بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أي: يجزون جزاء في الدنيا من الطاعات والأعمال الصالحة.

وَوَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَنَا ﴾ قرئ «إِحْساناً» حسناً بضم الحاء وسكون السين ومن قرأ إحسانا فحجته مثل قوله تعالى في سورة بني إسرائيل ﴿وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَنَا ﴾<sup>(1)</sup> والإحسان ضد الإساءة ومن قرأ حسنا فالمعنى أمرناه بأن يوصل إليهما فعلا حسنا وسمّي ذلك الفعل الحسن

ا\_سورة الأسراء:٢٣.

بالحسن على سبيل المبالغة كما يقال: زيد عدل وهذا الرجل علم وكرم. في حَمَلَتَهُ أَمَّهُ كُرْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُهًا كَ قَرِئ كرها بضم الكاف وبفتحها هما لغتان مثل الضعف والضعف في المصادر، وفي غير المصادر مثل الدف والدف والشهد والشهد فما كان مصدرا أو في موضع الحال فالفتح أحسن مثل قوله: في أَن نَرِيُّوا النِّسَاءَ كَرْهَا كُ<sup>(۱)</sup> وما كان اسماً كان الضم أحسن مثل قوله: عَلَنَحَكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَكُرَةٌ لَكُمْ كُ<sup>(۲)</sup>.

قال المفسّرون: حملته امّه كرهاً أي حملته على مشقّة وليس يريد ابتداء الحمل فإنّ ذلك لا يكون مشقّة لأنّه تعالى قال: ﴿فَـلَمَّا تَغَشَّىٰهَا حَمَلَتَ حَمَّلًا خَفِيفًا ﴾ يريد ابتداء الحمل فإنّ حمل النطفة والعلقة والمضغة لا يكون مشقّة فإذا أثقلت فحينئذ حملته كرها ووضعته كرها يريد شدّة الطلق.

وَحَمَّلُهُ. وَفِمَنَنُهُ, تَلَنَثُونَ شَهَرًا ﴾ والمراد من الفصال الرضاع التام المنتهى به فإذا كان المراد من الآية مدة الحمل والرضاع فكيف عبّر عنه بالفصال لأن الرضاع ينتهي إلى الفصال ويتم الرضاع بالفصال ويؤول إليه فسمّي فصالاً كما سمّي المدة بالأمد. قال الشاعر:

وفي الآية دلالة على أنّ أقلَ الحمل سنّة أشهر لأنّه لما كان مجموع مدّة الحمل والرضاع ثلاثون شهرا وقال: ﴿ وَالْوَلِدَتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَّ خَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾<sup>(۱)</sup> فإذا أسقطت الحولين وهي أربعة وعشرون شهرا من الثلاثين بقي مدّة الحمل سنّة أشهر.

- المسورة النساء: ١٨.
- ٢\_ سورة البقرة: ٢١٦.
- ا\_سورة البقرة: ٢٣٣.

قال الرازيّ: روي عن عمر أنّ امرأة رفعت إليه وكانت قد ولدت بستّة أشهر فأمر عمر برجمها. فقال عليّ أمير المؤمنين للخلام: **«لا رجم عليها». وذكر الآية.** وعن عثمان أنّه همّ أيضاً بذلك فقرأ ابن عبّاس عليه ذلك فامتنع عن الرجم<sup>(۱)</sup>.

واعلم أنّ الآية دالَة على أنّ حقّ الأمّ أعظم لأنّه تعالى ذكرهما أوّلا (وَوَمَتَيِّنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسَنًا) فذكرهما معا ثمّ خصّ الأمّ بالذكر فقال: ﴿حَمَلَتَهُ أَتُهُ فَهُ الآية، وذلك يدلّ على أنّ حقّها أعظم لأنّ وصول المشاق إليها أكثر والأخبار كثيرة في هذا الباب.

المواجقة إذا بَلَغَ أَشُدَمُ في وهو ثلاث وثلاثون سنة على قول ابن عبّاس:
 وقيل: بلوغ الحلم وقيل: وقت قيام الحجة عليه وقيل: هو أربعون سنة وذلك
 وقت نزول الوحي على الأنبياء إلا عيسى بن مريم فإن الله جعله نبيّا من أول
 عمره وروي أنه جاء جبرئيل إلى النبي فقال: يؤمر الحافظان أن ارفقا بعبدي
 في حداثة سنّه حتّى إذا بلغ الأربعين قيل لهما: احفظا وحقّقا ولذلك فسر به
 ورأيه عند الأربعين وذلك بيان لزمان الأشدة وأراد بذلك أنّه يكمل له عقله
 ورأيه عند المولي على الأربعين قيل لهما: احفظا وحققا ولذلك فسر به
 ورأيه عنه عليه الأربعين قيل لهما: المولي المولي المولي في مرابع الحليم وقيل المولي المولي المولي المولي المولي وقال: يؤمر الحافظان أن ارفقا بعبدي وقي حداثة سنّه حتّى إذا بلغ الأربعين قيل لهما: احفظا وحققا ولذلك فسر به
 ورأيه عند الأربعين وذلك بيان لزمان الأشدة وأراد بذلك أنّه يكمل له عقله
 ورأيه عند الأربعين وذلك إذا المولي المو

وحكي عن أرسطاطاليس أنَّه قال: أزمنة الولادة وحبل الحيوان مضبوطة سوى الإنسان فربّما وضعت الحبلى لسبعة أشهر وربّما وضعت في الثامن وقلّما يعيش المولود في الثامن إلًا في بلاد معيّنة مثل مصر وقد يكون لستّة أشهر ومن المعلوم أنّ مراتب سنّ الحيوان ثلاثة لأنّ الحرارة الغريزيّة والرطوبة الغريزيّة غالبة في أوّل العمر وناقصة في آخر العمر والانتقال من الزيادة إلى النقصان لا يعقل حصوله إلًا إذا حصل الاستواء في وسط هاتين الملاتين. فمدة العمر منقسمة إلى ثلاثة أقسام:

١\_ تفسير الرازي، ج٢٨، ص١٥.

أوّلها: أن تكون الرطوبة الغريزيّة زائدة على الحرارة الغريزيّة وحينئذ يكون الأعضاء قابلة للتمدّد في ذواتها وللزيادة في الطول والعرض والعمق وهذا هو سنّ النشوء والنماء.

والمرتبة الثانية: وهي المرتبة المتوسّطة أن تكون الرطوبة الغريزيّة وافية بحفظ الحرارة الغريزيّة من غير زيادة ولا نقصان وهذا هو سنّ الوقوف وهو سنَ الشباب.

والمرتبة الثالثة: وهي المرتبة الأخيرة أن تكون الرطوبة الغريزيّة ناقصة عن الوفاء بحفظ الحرارة الغريزيّة والنقصان خفيّ وهو سنّ الكهولة وجليّ ظاهر وهو سنّ الشيخوخة.

ثمَّ هاهنا بيان آخر وهو أنَّ دور القمر إنَّما يتمَّ في مدَّة ثمانية وعشرين يوما وشيء، فإذا قسمنا هذه المدَّة بأربعة أقسام كان كلَّ قسم منها سبعة فلهذا السبب قدروا الشهر بالأسابيع الأربعة ولهذه الأسابيع تأثيرات عظيمة في اختلاف أحوال هذا العالم فكذلك عالم عمر الإنسان ينقسم إلى أربعة أسابيع ويحصل للآدميَ بحسب انتهاء كلَّ اسبوع من هذه الأسابيع الأربعة نوع من التغيَّر يؤدّي إلى كماله.

أمّا عند تمام الأسبوع الأوّل من العمر فتصلب أعضاؤه بعض الصلابة وتقوى أفعاله مثل أن تتبدّل أسنانه الضعيفة الواهية مثلا بالقويّة وقوّة الهضم كذلك أقوى من قبل.

وأمًا في نهاية الأسبوع الثاني يتقوى الحرارة وتقلَّ الرطوبات وتتَسع المجاري وتقوى الأعضاء وتتصلَّب صلابة كافية ويتولَد فيه مادة الزرع وعند هذا يحكم الشرع عليه بالبلوغ لأنّ الدماغ قد اعتدل وكمل القوى النفسانيّة التي هي الفكر والإدراك فلا جرم يتوجّه إليه التكاليف الشرعيّة فما أحسن 120 ......

قول من ضبط البلوغ الشرعيّ بخمس عشرة سنة وهو تكميل اسبوعين على البيان الذي قررنا.

ويتفرّع على حصول هذه الحالة أمارات ظاهرة وعلائم بيّنة منها انفراق طرف الأرنبة ونتوء الحنجرة وغلظ الصوت لأنّ الحرارة الّتي تنهض في ذلك الوقت توسّع الحنجرة فتنتؤ ويغلظ الصوت وثالثها تغيّر ريح الإبط وهي الفضلة العفنيّة الّتي يدفعها القلب إلى ذلك الموضع لأنّ القلب لمّا قويت حرارته لا جرم قويت على إنضاج الماذة ودفعها إلى اللحم الغدديّ الرخو الذي في الإبط وكذلك نبات الشعر وحصول الاحتلام والاغتلام لأن الحرارة كلّما قويت قدرت على توليد الأبخرة المولّدة للشعر وعلى توليد ماذة الزرع ولهذا في هذا الوقت تتحرك الشهوة في الصبايا وينهد ثديهن وينزل حيضهن لأن الحرارة الغريزيّة الّتي فيهن قويت في آخر هذا الأسبوع.

وأمًا في الأسبوع الثالث فيبلغ في حدّ الكمال فيزداد الحسن وأمّا في الأسبوع الرابع هذه الأحوال متكاملة متزايدة.

وعند انتهاء الأسبوع الرابع لا يظهر الازدياد ويدخل الإنسان في سن الوقوف في الأسبوع الخامس اسبوع واحد فيكون المجموع خمسة وثلاثين سنة. ولمًا كانت هذه المدّة المذكورة إمّا قد تزاد وإمّا قد تنقص بحسب ضعف الأمزجة وقوتها جعل الغاية فيه مدّة أربعين سنة فإن هذا الوقت تسكن أفعال القوى الطبيعيّة بعض السكون وتنتهي له أفعال القوة الحيوانيّة غايتها وتأخذ القوى الطبيعيّة والحيوانيّة في الانتقاص وتأخذ القوة النطقيّة والعقليّة في الاستكمال وهذا أحد الدلائل من أنّ النفس غير البدن فإنّ البدن عند الأربعين يأخذ في الانتقاص والنفس من الأربعين يأخذ في الاستكمال والنفصان وذلك محال وهذا بيان ﴿حَقَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشُدَمُ وَبَلَغَ أَتَبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوَّزِعِنِي أَنْ أَشْكُرُ ﴾ أي: ألهمني، وأصله أو معنى من أوزعه بكذا ﴿أَنْ أَشَكُرُ يَعْمَتَكَ الَّتِي أَنْسَمْتَ عَلَىٰ وَعَلَى وَلِدَىٰ وَأَنَ أَعْمَلَ صَلِّحًا مَرْضَىٰهُ وَأَصْبِلِح لِي فِي ذُرَيَّتِي ﴾ أي: اجعل لي خلف صدق ولك عبيد ﴿إِنِي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِتَى مِنَ أَلْسُبِلِينَ ﴾ المنقادين لأمرك وهذا الدعاء تصريح بأن القوة النفسانية العقلية تستكمل في هذا الوقت.

وفي «الكافي» عن الصادق للغ قال: «لمّا حملت فاطمة لله بالحسين لله جاء جبرتيل للغ إلى رسول الله تشتر وقال: إن فاطمة ستلد غلاما تقتله امّتك من بعدك فلمّا حملت فاطمة لله بالحسين كرهت حمله وحين وضعته كرهت وضعه قال للخ : لم تر في الدنيا أمّ تلد غلاما تكرهه ولكنها كرهت لما علمت أنّه سيقتل قال للغ : وفيه نزلت هذه الآية»<sup>(1)</sup>.

وفي رواية اخرى ثمّ هبط جبرئيل للغة فقال: «يا محمّد إنّ ربّك يقرؤك السّلام ويبشَرك بأنّه جاعل في ذرّيّته الإمامة والولاية والوصيّة فقال للغة: إنّي رضيت ثمّ بشَر فاطمة بذلك فرضيت». قال: فلو لا أنّه قال: «أصلح في ذرّيّته» لكانت ذرّيّته كلّهم أنمّة قال: ولم يرضع الحسين من فاطمة ولا من أنثى كان يؤتى به النبي تلاك فيضع تلاك إبهامه في فيه فيمص منها ما يكفيه اليومين والثلاث فنبت لحم الحسين لمنة من لحم رسول الله تلك ودمه من دمه ولم يولد لستّة أشهر إلّا يحيى بن زكريًا والحسين للك

أَوْلَتِهَكَ الَّذِينَ نَنْقَبَّلُ عَنْهُمْ آحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَنَجَاوَزُ عَنسَيِّنَانِهِمْ فِي أَصْحَبِ اَلْجَنَةُ وَعْدَ الصِّدْقِ الَّذِي كَانُوا يُوَعَدُونَ ۞ وَالَّذِي قَالَ لِوَلِدَيْهِ أَفِّ

١- الكافي، ج ١، ص٤٦٤.

١\_ الصافي، ج٦، ص٤٥٣، و انظر: تفسير القمي، ج٢، ص٢٩٧.

يوك المختقل

لَكُمَا آَتَعِدَانِينَ آَنَ أُخْرَجَ وَقَدَ خَلَتِ ٱلْقُرُونُ مِن قَبْلِ وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ ٱللَّهُ وَيْلَكَ ءَامِنْ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَتَّى فَبَقُولُ مَا هَذَا إِلَا أَسْطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ أَوَلَتَهِكَ الَذِينَ حَقَ عَلَيْهِمُ آلْقَوْلُ فِى أَمَرٍ فَدَ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِنَ لَلِّهِنِ وَٱلإِسِنَّ إِنَّهُمْ حَالُوا خَسِرِينَ ﴿ وَلِكُلِ دَرَحَتَ عَمَا عَمِلُوا وَ لِيُوفِيهُمْ أَعْمَلَهُمْ وَهُمْ لَا يَظْلَمُونَ ﴿ وَلِيُوفَيهُمُ الْقَوْلُ فِى أَمَرٍ فَدَ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِنَ لَلِهِينَ وَالْإِسِنَ إِنَّهُمْ وَالْكُلُ خَسِرِينَ أَنَّ وَلِكُلُو مَنْ عَمَالُوا فِى أَمَرٍ فَدَ خَلَتَ مِن قَبْلِهِم مِنَ لَلِهُونَ وَالْإِسَ مُحَالُوا خَسِرِينَ أَنَ وَقَمْ لَا مُحَالُوا خَسِرِينَ أَنْ وَلِيمُونُ وَلَكُونُ عَلَى اللَّهُونَ مِنَا عَمَلُوا وَلِيمُونَ مِنْ اللَّهُمَ وَهُمْ لا يُطْلَمُونَ إِنَا مَنْ مَا مَعْذَا أَسَمِينَ أَنْ وَعَنْ أَعْتَى مَعْتَ عَمِلُوا أَلَا اللَهِ اللَّهُ وَلِيمُ وَمُعْمَ لَا وَاسْتَنْعَمُنُهُمُ مَعَنَيْهُمُ اللَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَذَهَبَتُهُمْ مَالَتُونُ وَلَكُونُ مُعْمًا وَاسْتَنْعَمُهُمُ مَا أَنْهُونَ إِلَى وَعَمَ يُعَرَضُ الَذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَذَهَمَتُهُ مَعْتَنَعُ

ثم أخبر الله سبحانه بما يستحقّه هذا الإنسان ومثل هذا الإنسان من النُّواب فقال: ﴿ أَوَلَتَهِكَ ﴾ يعني: أهل هذا القول ﴿ أَلَذِينَ نَنَقَبَلُ ﴾ وقرئ بالياء على البناء للمجهول ﴿ عَنَهُمَ آحَسَنَ مَا عَبِلُوا ﴾ بإيجاب الثواب لهم أحسن أعمالهم وهو ما يستحق به من الثواب في الواجبات والمندوبات فإن المباح أيضاً من الحسن ولا يوصف بأنَه متقبّل ﴿ وَتَنَجَاوَدُ عَن سَيَّاتِهُم ﴾ التي اقترفوها أيضاً من الحسن ولا يوصف بأنَه متقبّل ﴿ وَتَنَجَاوَدُ عَن سَيَّاتِهُم ﴾ التي المباح الجنّة فيكون قوله: ﴿ في أَحَبَ لَبُنَتَوَ ﴾ في موضع النصب على الحال. ﴿ وَقَدَ الجنّة فيكون قوله: ﴿ في جمع ممّن نتجاوز عن سيّئاتهم وهم أصحاب الجنّة فيكون قوله: ﴿ في أَحَبَ لَبُنَتَوَ ﴾ في موضع النصب على الحال. يتقبّل من محسنهم ويتجاوز عن مسيئهم إذا شاء أن يتفضّل عليهم بإسقاط عذابهم أو إذا تابوا، الوعد الذي كانوا يوعدونه في الدنيا على ألسنة الرسل.

YEY.

الاولى عامة لكلّ بارّ لوالديه وليس المراد بشخصاً معيّناً. وكلمة ﴿أَفِّ ﴾ صوت يصدر عن المرء عند تضجره واللّام لبيان المؤفّف له كما في هيت لك وبيان أنّ هذا التأفيف لكما خاصّة وقرئ «أف» بالفتح والكسر بغير تنوين وبالحركات الثلاث مع التنوين والصحيح أنّ اف لكما مبتدء وخبر وتقديره هذه الكلمة ألتي يقال: عند الأمور المكروهة كائنة لكما.

وَلِكُلِّ دَرَكَنَتْ تِمَّا عَمِلُوا ﴾ أي لكلَّ واحد ممّن تقدّم ذكره من المؤمنين البررة والكافرين الفجرة درجات على مراتب حالهم ومقادير أعمالهم فدرجات الأبرار في علّيين ودركات الفجّار في سجّين وقيل: المعنى لكلَّ مطيع درجات

٦- سورة ص: ٨٥.

ثواب وإن تفاضلوا في مقاديرها أو المعنى لكلّ من ولد البار والعاق الفاجر درجات فإن قيل: كيف يجوز ذكر لفظ الدرجات في أهل النار وقد جاء في الخبر الجنّة درجات والنار دركات؟ فيمكن حمل الكلام على التغليب أو المراد بالدرجات المراتب المتزائدة إلّا أنّ زيادات أهل الجنّة في الخيرات وزيادات أهل النار في السيّئات.

فَوَلِيُوَفِيَهُمْ أَصْلَهُمْ وَهُمْ لَا يُظْلَقُونَ ﴾ وقرئ بالنون، أي وليوفَهم الله أعمالهم أي جزاء أعمالهم فوَهُمَ لَا يُظْلَقُونَ ﴾ بعقاب لا يستحقّونه أو بمنع ثواب يستحقّونه. قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ ﴾ أي: يوم القيامة يعرضون على النار ويدخلونها كما يقال: عرض فلان على السوط ويجوز أن يكون المعنى يعرض النار عليهم قبل أن يدخلوها ليروا من أهوالها فواذَهَبَتْم لَيَبَنَزَكُرُ فِي حَالِكُمُ الدُّنَا ﴾ أي: يقال لهم آثرتم لذاتكم في الدنيا على طيبات الجنّة فوام تنفقوها في مرضات الله وقرأ ابن عامر بهمزتين أذهبتم شهواتكم ولم تنفقوها في مرضات الله وقرأ ابن عامر بهمزتين أأذهبتم والباقون بلفظ الخبر.

وعن رسول الله يترقي أنّه دخل على أهل الصفّة وهم يرقعون ثيابهم بالأدم ما يجدون لها رقاعا فقال تشيخ: «أنتم اليوم خير أم يوم يفدو أحدكم في حلّه ويروح في أخرى ويغدّي عليه بجفنة ويراح عليه بأخرى ويستر بيته كما يستر الكعبة». قالوا: نحن يومئذ خيرا قال تشيخ: «بل أنتم اليوم خير»<sup>(۱)</sup>.

ولمًا وبّخ الله الكفّار بالتمتّع بالطيّبات واللذّات في الدنيا آثر النبيّ وأمير المؤمنين الزهد واجتناب الترفّه والنعمة، وفي الحديث إنّ عمر قال: استأذنت على رسول الله فدخلت في حجرة امّ إبراهيم وإنّهﷺ لمضطجع على

۱۱ جوامع الجامع، ج٣، ص٣٥٢، و نور الثقلين، ج٥، ص١٧.

خصفه وأن بعضه على التراب وتحت رأسه وسادة محشوة ليفاً فسلَمت عليه ثمّ جلست فقلت يا رسول الله أنت نبيّ الله وصفوته وخيرته من خلقه وكسرى وقيصر على سرر الذهب وفرش الديباج والحرير فقال رسول اللهﷺ «أولئك قوم عجلت طيّباتهم وهي وشيكة الانقطاع وإنما أخّرت لنا طيّباتنا»<sup>(۱)</sup>.

وكذلك كان حال عليّ للخلا وهو يقول: في بعض خطبه «والله لقد رقعت مدرعتي هذه حتّى استحييت من راقمها ولقد قال لي قائل: ألا تنبذها؟ فقلت: أعزب عنّي فعند الصباح يحمد القوم السرى،<sup>(٦)</sup>.

وروى محمّد بن قيس عن الباقر للتيه أنّه قال: دوالله لِنّه كان ليأكل أكلة العبد ويجلس جلسه العبد وإن كان يشتري القميميين فيخيّر غلامه خيرهما ثمّ يلبس الأخر فإذا جاز أصابعه قطع الزائد وإذا جاز كعبه حذفه ولقد ولي قرب خمس سنين ما وضع آجرة على آجرة ولا لبنة على لبنة وما ترك صفراء ولا حمراء وأن كان ليطعم الناس خبز البرّ واللحم ويتصرّف إلى منزله فيأكل خبز الشعير والزيت أو الخلّ وما ورد عليه أمران كلاهما نله رضيّ إلا أخذ بأشدهما على بدنه ولقد أحتى ألف مملوك من كذ يمينه تربت يداه منه وعرق فيه وجهه وما أطاق عمله أحد من الناس وإنه كان ليصلي في اليوم والليلة ألف ركمة وكان أقرب التاص شبيها به في العبادة عليّ بن الحسين للله ما أطاق عمله أحد من الناس بعدمة<sup>(1)</sup>.

وقد اشتهر في الرواية أنّه لمّا دخل على العلاء بن زياد بالبصرة يعوده قال له العلاء: يا أمير المؤمنين أشكو إليك أخي عاصم بن زياد لبس العباءة وتخلّى من الدنيا فقال عليّظة: «عليّ به» فلمّا جيء به قال: «يا عديّ نفسه لقد

۱\_ مجمع البیان، ج۹، ص۱٤۷، و بحار الانوار، ج٦٣، ص ٣٢٠، و نور الثقلین، ج٥، ص١٦. ۲\_ المصدر السابق نفسه. ۱\_ نور الثقلین، ج٥، ص١٦، و بحار الانوار، ج٦٣، ص ٣٢٠، و تفسیرمجمع البیان، ج٩، ص١٤٧. استهام بك الخبيث أما رحمت أهلك وولدك أترى الله أحلّ لك الطيّبات وهو يكره أن تأخذها أنت أهون على الله من ذلك» قال عاصم: يا أمير المؤمنين هذا أنت في خشونة ملبسك وجشونة مأكلك قال: فويحك إنّي لست كأنت إنّ الله تعالى فرض على أتمة الحقّ أن يساووا أنفسهم بضعفة الناص كيلا يتبيّغ بالفقير فقرمه"<sup>(1)</sup>.

﴿ فَأَلَيْوَمَ تَجْزَوْنَ عَلَابَ ٱلْهُونِ ﴾ أي: عذاب الذي فيه الذلّ والخزي والهوان ﴿ بِمَا كُمْتُمْ تَسْتَكْمُونَ ﴾ باستكباركم عن الانقياد للحقّ في الدنيا وتكبّركم على الأنبياء ﴿ بِفَيَرٍ ٱلمَتِيَ ﴾ من دون حقّ لكم في الترفّع والإنكار ﴿ وَعِاكُمُمْ نَفْسُقُونَ ﴾ وبخروجكم من طاعة الله إلى معاصيه وذلك اليوم عظيم.

رَاذَكُرُ أَمَا عَادٍ إِذَ أَنَدَرَ قَوْمَهُ. بِٱلْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنَّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ أَلَا نَمْبُدُوَا إِلَّا اللَّهَ إِنِي لَمَاتُ عَلَيْكُمُ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ () قَالُوا أَحِثْنَنَا لِتَأْفِكُنَا عَنْ مَالِمَتِنَا فَأَلِنَا بِمَا نَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ () قَالَ إِنَّمَا الْعِلَمُ عِندَ اللَّهِ وَأُبْلِفُكُمْ مَّآ أَرْسِلْتُ بِهِ. وَلَكِكِنَ آَرَنكُر قَوْمًا جَمْهُلُونَ () فَلَمَا رَأَوْهُ عَارِضَا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَنِيْمَ فَالُوا هَذَا عَارِضُ مُعْلُونَ () اسْتَعْجَلُنُم بِدٍ. وَبِيحٌ فِيهَا عَذَابُ أَرْسِلْتُ بِهِ. وَلَكِكِنَ آَرَنكُر قَوْمًا جَمْهُلُونَ () اسْتَعْجَلُنُم بِدٍ. وَيَعْ فَالِي تُعْدَابُ أَوْدِيَنِيْمَ فَالُوا هَذَا عَارِضُ مُعْرُونَ أَن اللَّهُ مَعْ

ولمًا بيّن سبحانه أنواع الدلائل في التوحيد والنبوة وكان المشركون بسبب استغراقهم في لذّات الدنيا واشتغالهم بطلبها لم يلتفتوا إلى الدلائل أمر نبيّه أن يذكر هذه القصّة هاهنا ليعتبروا ويقبلوا على طلب الدّين لأنّ من أراد تقبيح أمر عند قوم كان الطريق فيه ضرب الأمثال ليعلموا ضرره ويتركوا ما هم عليه.

١ـ مجمع البيان، ج٩، ص١٤٨، و البحار، ج٤٠ ص٣٣٦، و نور الثقلين، ج٢، ص٢٥، و تفسير الصافي، ج٢، ص١٩٢.

وَوَاذَكُرَ ﴾ يا محمّد لقومك ﴿لَمَا عَادٍ ﴾ يعني: هودا ومن انتسب إلى طائفة يقال له: أخو فلان مثل أن يقول: أخو سليم وأخو قيس ﴿لِا أَنذَرَ فَرَمَهُ، يَالَخُمْقَافِ ﴾ وخونهم من عذاب الله ومخالفته ودعاهم إلى طاعته والأحقاف واد من الرمل بين عمّان وحضر موت مشرفة على ساحل البحر ﴿وَقَدْ خَلَتِ النُّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ، ﴾ أي: وقد مضت الرسل من قبل هود ومن بعده.

فَوْأَلَّا نَعْبُدُوَا إِلَّا اللَّهُ ﴾ بأن لا تعبدوا وحاصل المعنى إنّي لم ابعث قبل هود ولا بعده إلّا بالأمر بعبادة الله وحده وهذا اعتراض وقع بين إنذار هود وكلامه لقومه. ثمّ عاد إلى كلام هود لقومه فقال هود: فَوَإِنِّ أَخَاتُ عَلَيْتُمُ عَلَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ وتقدير الكلام أنذر هود قومه بالأحقاف فقال: فَوَإِنِّ أَخَاتُ عَلَيْتُمُ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾

ثمَّ حكى سبحانه ما أجاب به قومه بقوله: ﴿ قَالُوا أَجْنَنَنَا لِتَأْفِكُنَا عَنَ مَالِمَتِنَا﴾ أي: أجئتنا لتصرفنا وتلفتنا عن عبادة آلهتنا ﴿فَأَنِنَا بِمَا نَوِدُنَا ﴾ من العذاب ﴿إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّندِقِينَ ﴾ أنّ العذاب نازل بنا وهذا الكلام منهم في استعجال العذاب تكذيباً لهودللنا؟.

وَقَالَ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَ ٱللهِ فَقَال لهم هود: لا علم لي بالوقت الذي يحصل فيه العذاب وإنّما علم ذلك عند الله ﴿وَأَبْلِقُكُمْ مَا أَرْسِلْتُ بِهِ ﴾ وأنا أحذركم من وقوعه ﴿وَلَنَكِنَى آَرَنِكُمْ فَوْمَا جَمْهَلُونَ ﴾ حيث تصرون في الجهل المفرط وطلب العذاب وهذا جهل عظيم.

﴿فَلَمَّا رَأَقَهُ عَارِضًا تُسْتَقْبِلَ أَوَّدِيَبِهِم ﴾ والضمير في ﴿رَأَقَهُ ﴾ إمّا إلى غير مذكور وبيّنه قوله: ﴿عَارِضًا ﴾ مثل قوله: ﴿مَا تَرَلِّكَ عَلَنَ ظَهْرِهَـا مِن دَآتِتَهِ ﴾<sup>(۱)</sup> ولم يذكر الأرض لكونها معلومة فكذا هاهنا الضمير عائد إلى

۱ سورة فاطر: ٤٥.

المتكا المحقق الحقق المحقق المحق المحق المحق المحقق ا

السحاب فالمعنى فلمًا رأوا السحاب عارضاً ويجوز أن يكون الضمير عائداً إلى ما في قوله: ﴿فَأَلِنَا بِمَا نَعِدُنَا﴾ فلمًا رأوا ما وعدوا به عارضا والعارض السحابة التي ترى في ناحية السماء ثمّ تطبق.

قال المفسّرون: كانت عاد قد حبس عنهم المطر أيّاما فساق الله إليهم سبحانه سوداء فخرجت عليهم من واد يقال له: المغيث فلمّا رأوه مستقبل أوديتهم استبشروا وقالوا: ﴿ هَٰذَا عَارِشٌ مُمْطِرُهَا ﴾ أي: سحاب ممطر إيّانا.

فقال هودلينية: ليس الأمر كما زعمتم فَرْبَل هُوَ مَا آسَتَمْجَلَمُ بِهِ ﴾ هو الَّذي وعدتكم به وطلبتم تعجيله ثمّ فسّره فقال: فَرِيحٌ فِيهَا عَذَاتُ أَلِيمٌ ﴾ وقيل: هو من كلام الله ووصف ماهيّة الريح بقوله: ﴿ تُدَمِّرُكُل شَوْمِ ﴾ أي: يهلك كلّ شيء من الناس والحيوان والنبات وليس المراد من الكلّ كلّ موجود وأطلق الكلّ على البعض والمراد من قوله: ﴿ وَأَمَر رَبِّهَا ﴾ أن هذا ليس من الأمور العادية ومن تأثيرات الكواكب والقرانات مثل الأنواء بل هو أمر عظيم. حدث بقدرة الله لأجل تعذيبكم. ﴿ فَأَمْبَحُوا لَا يُرَى إِلَى المعلم من العلم في بقدرة الله لأجل تعذيبكم. في فَأَمْبَحُوا لَا يُرَى إِلَى ما العلم من العلم في قوله: فَرْلا يُرَى ﴾ أحسن من إلحاق علامة التأنيث بالفعل من أجل الجمع لأنه يحمل الكلام على المعنى مثل قولهم: ما قام إلّا هند ولم يقولوا: ما قامت إلَّا هند لأن المعنى ما قام أحد إلَّا هند وقرئ «مَسْكَنِهِم».

روي أنّ الريح كانت تحمل الفسطاط فترفعها في الجوّ حتّى يرى كأنّها جرادة وأوّل من أبصر العذاب امرأة منهم قالت: رأيت ريحا فيها كشهب النار.

وروي أنّ أوّل ما عرفوا به أنّه عذاب أليم أنّهم رأوا ما كان في الصحراء من رجالهم ومواشيهم يطير به الريح بين السماء والأرض فدخلوا بيوتهم وغلقوا أبوابهم فقلعت الريح الأبواب وصرعتهم وأحال الله عليهم الأحقاف فكانوا تحتها سبع ليال وثمانية أيّام لهم أنين ثمّ كشفت الريح عنهم فاحتملتهم وطرحتهم في البحر ولمّا أحسّ هودلليَّلا بالريح خطّ على نفسه وعلى المؤمنين خطّ على جنب عين تنبع فكانت الّتي تصيبهم ريحا ليّنة هادية طيّبة والريح الّتي تصيب قوم عاد ترفعهم من الأرض وتطيرهم إلى السماء ويضربهم على الأرض وأثر المعجزة إنّما ظهر في تلك الريح من هذا الوجه.

وعن النبي تلاقية أنّه قال: «ما أمر الله خازن الرياح أن يرمىل على عاد إلّا مثل مقدار الخاتم وذلك القدر أهلكهم بكليتهم».<sup>(١)</sup> وكان النبي تلاقية إذا رأى الريح فزع وقال: «اللّهمّ إنّي أسألك خيرها وخير ما أرسلت به وأعوذ بك من شرّها ومن شرّ ما أرسلت به»<sup>(٢)</sup>. قوله تعالى: ﴿كَنَزَلِكَ تَجَزَى ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ والمقصود تخويف كمَّار مكَة أي مثل ما أهلكنا أهل الأحقاف نجزي الكافرين الّذين يسلكون مسالكهم. فإن قيل: لمّا قال الله: ﴿ وَمَا كَانَ أَهَدُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمَ ﴾<sup>(1)</sup> فكيف يبقى النخويف حاصلاً؟

فالجواب أنّ قوله: ﴿ وَمَا كَنَكَ أَقَدُ ﴾ إِنَّما نزل في آخر الأمر وكان التخويف قبل ذلك. ثمّ بيّن سبحانه فضل قوم عاد بالقوّة والجسم على كفّار مكّة فقال سبحانه:

وَلَقَدْ مَكْنَنُهُمْ فِيمَا إِن مُكَنَّنُكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمَعًا وَأَبْصَدُرًا وَأَفَخِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَدُرُهُمْ وَلَا أَفْتِدَتُهُم مِّن شَقٍ إِذْ كَانُوْا يَجْحَدُونَ بِتَابَنتِ ٱللَهِ وَحَاقَ بِهِمْ مَّا كَانُوا بِهِ يَسَتَهْزِهُونَ أَنَ وَلَقَدَ أَهْلَكُنَا مَا حَوْلَكُمْ مِنَ ٱلْقُرَىٰ وَصَرَّفْنَا ٱلْآيَنِ لَعَلَّهُمْ بَرِحِعُونَ أَنْ فَلَوَلَا

١. تفسير الرازي، ج٢٨، ص٢٨. ٢ـ تفسير الرازي، ج٢٨، ص ٢٨، و تفسير الثعلبي، ج٩، ص١٧، و انظر: من لايحضره الفقيه، ج٦، ص ٢٠٠، و وسائل الشيعة، ج١١، ص٤٤٤ ٣ـ سورة الأنفال: ٢٣. نَصَرَهُمُ الَذِينَ الَنَّفَدُوا مِن دُونِ اللَّهِ قُرْبَانًا ءَالِمَةً بَلَ ضَبَلُوا عَنْهُدُ وَذَلِكَ إِنْكُهُمْ وَمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ۞ وَإِذْ مَمَرَفْنَآ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ الْجِنِ يَسْتَمِعُونَ القُرْمَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنصِتُوا فَلَمَا قُضِيَ وَلُوا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ۞ قَالُوا يَنقَوْمَنَآ إِنَّا مَمِعْنَا حِكَنَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُومَى مُصَدِّقًا إِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ بَهْدِي إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَيِينِ مُسْتَغِيمَ۞

إِنَّا اللَّذِي مَكْنًا قوم عاد في امور ما مكْنًاكم فيها بمعنى أنّهم كانوا أقوى منكم جسماً وأكثر أموالا قال المبرد: كلمة دما، في قوله: 
 في قوله: 
 في مَائدة والتقدير الذي وكلمة (إن كه بمنزلة دما، وقال ابن قتيبة كلمة (إن كه زائدة والتقدير ولقد مكنّاهم فيما مكنّاكم فيه قال الرازي وهذا غير صحيح لأن الحكم بأن حرفاً من كتاب الله عبث لا يقول به عاقل ثم إن المقصود من الكلام أنّهم كانوا أقوى منكم وهذا عبث لا يقول به عاقل ثم إن المقصود من الكلام أنّهم كانوا أقوى كانوا أقوى من كتاب الله عبث لا يقول به عاقل ثم إن المقصود من الكلام أنّهم كانوا أقوى منكم وأنهم مع زيادة القوة ما نجوا من عذاب الله فكيف يكون حاكم أن وقول به عاقل ثم إن المقصود من الكلام أنّهم كانوا أقوى منكم وأنّهم مع زيادة القوة ما نجوا من عذاب الله فكيف يكون حالكم؟ وهذا المعنى لا يتم مع ما قاله ابن قتيبة. ويؤيّد قول المبرد آيات كثيرة مثل قوله: 
 في آلمن كثار المعنى لا يتم مع ما قاله ابن قتيبة وقوله: 
 في منزلة ألمن ألنا ألمن ألنا ورّيا كون المواد الم تعبية ويؤيّد ألما ألم من كثارة ألمام ألمام ألمام ألمام ألمام ألمام إلمام ألمام المارد ألمام مع زيادة القوة ما نجوا من عذاب الله فكيف يكون حالكم؟ وهذا المعنى لا يتم مع ما قاله ابن قتيبة. ويؤيّد قول المبرد آيات كثيرة مثل قوله: 
 في من ألمام ألمام ألمام مع زيادة القوة ما نجوا من عذاب الله فكيف يكون حالكم؟ وهذا المعنى لا يتم مع ما قاله ابن قتيبة. ويؤيّد قول المبرد آيات كثيرة مثل قوله: 
 في من ألمام أل

المعرفة
 المعرفة
 المعرفة
 المعرفة
 المعرفة
 المعرفة
 النعمة ليستمعوا الآيات والدلائل وليبصروا الأشياء ليعتبروا وأعطيناهم أفئدة
 النعمة ليستمعوا الآيات والدلائل وليبصروا الأشياء ليعتبروا وأعطيناهم أفئدة
 ليتفكّروا فما استعملوا هذه الجوارح في طلب معرفة الله بل صرفوا هذه القوى إلى
 طلب الدنيا ولذاتها. فلا جرم الأما أغنَى عَنَهُمْ مَتَعُهُمْ وَلَا أَبْسَنَرُهُمْ وَلَا أَفْتِدَتُهُم 
 لينفكّروا فما استعملوا هذه الجوارح في طلب معرفة الله بل صرفوا هذه القوى إلى
 طلب الدنيا ولذاتها. فلا جرم الأما أغنَى عَنَهُمْ مَتَعُهُمْ وَلَا أَبْسَنَرُهُمْ وَلَا أَفْتِدَتُهُم 
 لينفكّروا فما استعملوا هذه الجوارح في طلب معرفة الله بل صرفوا هذه القوى إلى
 طلب الدنيا ولذاتها. فلا جرم الأما أغنَى عَنَهُمْ مَتَعُهُمْ وَلَا أَبْسَنَرُهُمْ وَلَا أَفْتِدَتُهُم 
 كُلُولُ الذي ولذاتها. فلا جرم الأما أغنَى عَنَهُمْ مَتَعُهُمْ وَلَا أَبْسَنَرُهُمْ وَلَا أَفْتِدَ عُهُم 
 طلب الدنيا ولذاتها. فلا جرم الأما أغنَى عَنَهُمْ مَتَعُهُمْ وَلَا أَبْسَنَرُهُمْ وَلَا أُفْتِدَتُهُم 
 كُلُولُ الذي ولذاتها. فلا جرم الأما أغنَى عَنهُمْ مَتَعُهُمْ وَلَا أَسْتَعَمُولُولُ الله الذي ولذاتها. فلا جرم الأما أُمْنَى عَنهُمْ مَتَعُهُمْ وَلَا أَبْعَى مثل هذا المقام للتعليل 
 كُنْهُم الأَنُولُ يَجْحَمَتُونَ بِعَانِ لائَه أَسْ وَذَكَر الما إذا كان أولئك مع قوتهم نزل بهم 
 كقولك: صرمته إذ أساء أي لائه أساء فإذا كان أولئك مع قوتهم نزل بهم 
 كقولك: عرماته إذ أساء أي لائه أساء فإذا كان أولئك مع قوتهم نزل بهم

٢\_ سورة المؤمنون: ٨٢.

۱\_سورة مريم: ۷٤.

| ۱۰ | /ج | Link | *************************************** | 0 | 3 |
|----|----|------|-----------------------------------------|---|---|
|----|----|------|-----------------------------------------|---|---|

عذاب الله فأهل مكة مع عجزهم وضعفهم أولى بأن يحذروا العذاب. فو وَلَقَدَ أَهْلَكُمَا مَا حَوْلَكُم قِنَ ٱلْقُرَىٰ ﴾ يا أهل مكة ما حولكم وهم قوم هود وكانوا باليمن وقوم صالح وهم بالحجر وقوم لوط على طريقهم إلى الشام فوَصَرَّفْنَا ٱلآيَكَتِ ﴾ وتصريف الآيات تارة باختلاف أنواع المعجزات وتارة في الإهلاك وتارة في التذكير بالنعم والنقم وتارة بوصف الأبرار ليقتدوا بهم وتارة بتوبيخ الكفار ليجتنبوا مثل فعلهم في كَمَلَهُمْ يَرْحَمُونَ ﴾ لكي يرجعوا عن الكفر والمعاصي.

الأو فَلَوَلَا نَصَرَهُمُ الذِينَ الْمَحَدُوا مِن دُونِ اللَّو قُرْيَانًا وَالِمَةً ﴾ أي: فهلًا نصر هؤلاء الذين أهلكهم الله وهم عابدوهم وكان العابدون يزعمون بعبادتهم إيّاهم يتقربون إلى الله بهذه العبادة والمعبودين يشفعون لهم فلم غابوا عن نصرتهم وذلك لأنهم كانوا يعبدون الآلهة للتقرّب إلى الله ويجعلونها شركاء لله قرباناً.

﴿ بَلْ مَنَكُوا عَنْهُمْ ﴾ أي: ضلَت آلهتهم وقت حاجتهم إليها ولم تنفعهم

وقت نزول العذاب بهم ﴿ وَذَٰلِكَ إِنْكُهُمْ ﴾ أي اتّخاذهم الآلهة دون الله كذبهم

وافترائهم ﴿ وَمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ أي من مفترياتهم.

ثمّ بيّن سبحانه أنّه كما في الإنس مؤمن وكافر كذلك في الجنّ مؤمن وكافر فقال: ﴿وَإِذْ مَرَفْناً إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِيِّ يَسَتَمِعُونِتَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ واذكر ولينته علمك يا محمّد إذ وجَهنا إليك جماعة من الجنّ تستمع القرآن قال سعيد بن جبير: كانت الجنّ تستمع وتسترق من السماء فلمّا رجموا قالوا: هذا الّذي حدث في السماء إنّما حدث لشيء في الأرض فذهبوا يطلبون السبب.

وكان قد اتّفق أنّ النبيﷺ لمّا أيس من أهل مكّة أن يجيبوه خرج إلى الطائف ليدعوهم إلى الإسلام فلمّا انصرف إلى مكّة وكانﷺ ببطن نخل قام 10V

يقرء القرآن في صلاة الفجر فمرّ به نفر من أشراف جنّ نصيبين وذلك أنّ إبليس بعثهم ليعرفوا السبب الّذي أوجب الله حراسة السماء بالرجم فسمعوا القرآن وعرفوا أنّ ذلك هو السبب.

قال الزهريّ: لمّا توفّي أبو طالب للله اشتدّ البلايا على رسول الله الله فعمد ليقف بالطائف رجاء أن يأووه فوجد ثلاثة نفر من بني عبد يا ليل فعرض الله عليهم نفسه فقال أحدهم: أنا أسرق ثياب الكعبة إن كان الله بعثك بشيء قطّ. وقال الآخران كلمات يتشابه الأول وتهزّءوا به الله وأفشوا في قومهم ما راجعوه به فقعدوا به صفّين على طريقه.

فلمًا مرّ النبيﷺ بين صفّيهم جعلوا لا يرفعﷺ رجليه ولا يضعهما إلّا رضخوهما بالحجارة فخلص منهم وهما يسيلان دماً إلى حائط من حوائطهم واستظلَّ في ظلَّ شجرة منه وهوﷺ مكروب موجع تسيل رجلاه دما.

فإذا في الحائط عتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة فلما رآهما كره مكانهما لما يعلم تلال من عداوتهما لمله ورسوله فلما رأياه أرسلا إليه غلاما لهما يقال له عداس وهو نصراني من أهل نينوى. فلما جاء قال له رسول الله: همن في أرض؟» فقال: من أهل نينوى. قال ثلاث من مدينة العبد الصالح ابن معي؟» فقال له عداس: وما يدريك من يونس فقال: أنا رصول الله والله أخبرني خبر يونس. فلما أخبره بما أوحى الله إليه من شأن يونس خر عداس ساجداً لرسول الله فلما أخبره بما أوحى الله إليه من شأن يونس خر عداس ساجداً لرسول الله فلما أخبره بما أوحى الله إليه من شأن يونس خر عداس ساجداً لرسول الله من فلما أخبره بما أوحى الله إليه من شأن يونس خر عداس ساجداً لرسول الله نوجعل يقبّل قدميه وهما يسيلان الدماء فلما بصره عتبة وشيبة ما يصنع غلامهما سكتا فلما أتاهما قالا: ما شأنك سجدت لمحمد وقبلت قدميه ولم نرك فعلت ذلك بأحد منًا قال: هذا رجل صالح أخبرني بشيء عرفته من شأن رسول بعثه الله إلينا يدعى يونس بن متى فضحكا وقالا: لا يغتنئك عن نصرائيتك فإنه رجل خداع. فرجع رسول الله تلاق إلى مكة حتًى إذا بنخلة قام يصلّي ويقرء القرآن في صلاته فمرّ به نفر من الجنّ فاستمعوا له وهذا أحد القولين في تفسير الآية مثل سعيد بن جبير وجماعة وقال آخرون: أمر النبيﷺ أن ينذر الجنّ ويدعوهم إلى الله ويقرء عليهم القرآن فصرف الله إليه نفراً من الجنّ ليستمعوا منه القرآن وينذروا قومهم ونقل أنّهم كانوا يهوداً لأنّ في الجنّ مللاً كما في الإنس من اليهود والمجوس والنّصارى وعبدة الأصنام.

وأطبق العلماء المحقّقون على أنّ الجنّ مكلّفون وسئل ابن عبّاس هل للجنّ ثواب فقال: نعم لهم ثواب وعليهم عقاب يلتقون في الجنّة ويزدحمون على أبوابها.

قال الزمخشريّ: النفر دون العشرة ويجمع على أنفار.

وعن ابن عبّاس أنّ أولئك الجنّ كانوا سبعة من أهل نصيبين فجعلهم رسول الله رسلا إلى قومهم وعن قتادة أنّهم صرفوا إليه من ساوة.

قال القاضي عبد الجبّار في تفسيره عن أنس بن مالك قال: كنت مع رسول الله ﷺ في جبال مكَة فإذا شيخ يتوكاً على عكازة فقال النبي ﷺ: «مشية جتي ونفمته» فقال الشيخ: أجلّ. فقال ﷺ: «من أيّ الجنّ أنت». فقال: أنا هامة بن هيم بن قيس بن لاقيس بن إبليس. فقال ﷺ: «لا أرى بينك وبين إبليس إلا أبوين فكم أن عليك؟» فقال: أكلت عمر الدنيا إلّا أقلّها وكنت وقت قتل قابيل هابيل أمشي بين الأكام وذكر كثيرا ممّا مرّ به وذكر في جملته أن قال: قال لي عيسى بن مريم: إن لقيت محمّدا فاقرأه منّي السّلام وقد بلغت سلامه وآمنت بك. فقال ﷺ: «على عيسى السّلام وعليك يا هامة ما حاجتك؟» فقال: إن موسى علّمني التوراة وعيسى علّمني الإنجيل فعلّمني القرآن.

ثمَّ بعد تصريف الله نفرا من الجنَّ إليه ﷺ يستمعوا القرآن ﴿فَلَمَّا

المكالاتين المتعالين المستعمل المعالي المستعمل المعالي معالي معالي

حَمَّرُوهُ ﴾ والضمير راجع إلى القرآن وقيل: إلى النبيّ أي لمّا حضر هؤلاء النفر من الجنّ قيل: كان مجيئهم من نينوى قرب الموصل فقالﷺ: **ابني أمرت أن** أقره على الجنّ الليلة فأيّكم يتبعني؟» فأتبعه عبد الله بن مسعود قال عبد الله: ولم يتبعه ﷺ أحد غيري فانطلقنا حتَّى إذا كنّا بأعلى مكّة فدخل النبيّ شعبا المحون وخط لي خطًا ثمّ أمرني أن أجلس وقال: لا تخرج منه حتّى أعود إليك ثمّ انطلق حتَّى قام فافتتح بالقرآن والسورة الّتي تلاها عليهم اقرأ باسم ربّك فغشته أسودة كثيرة حتّى حالت بيني وبينه حتّى لم أسمع صوته ثمّ انطلقوا وطفقوا ينقطعون مثل قطع السحاب ذاهبين حتّى بقي منهم رهط رأيت رجالاً ذوي ثياب بيض<sup>(1)</sup>.

قال ابن عبّاس: كان ذلك الرهط سبعة نفر من جن نصيبين فجعلهم اللظ رسلا إلى قومهم وروى محمّد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله قال: لمّا قرء رسول الله سورة الرحمن على الناس سكتوا ولم يقولوا شيئا، فقال رسول الله: **«الجن كانوا أحسن جوابا منكم لمّا قرأت الإُ**غَمَّاتِي ءَالَاَهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ **بُه قالوا: لا ولا بشيء من آلائك ربّنا نكذب،** 

أَنْوِسُوا ﴾ أي: قال بعضهم لبعض: أنصتوا واسكتوا مستمعين.

فَنَمَا قُضِى اللَّهُ وَفَرِغ ﷺ من القراءة ﴿ وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴾ ينذرون
 قومهم قالوا يا قومنا: ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا حَكِتَنَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ
 تَهْدِى إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَمِعِيْ مُسَتَغِيمٍ ﴾ ووصفوا القرآن بوصفين:

١ـ المناقب، ج١، ص٤٤، و بحار الانوار، ج٨٢، ص٧٨، و تفسير مجمع البيان، ج٩، ص١٥٥، و تفسير نور الثقلين، ج٥، ص٢١، و تفسيرالبغوي، ج٤، ص١٧٤. و تفسير الثعلبي، ج٩، ص٢١، و تفسير القرطبي، ج٦٦، ص٢١٢، و تفسير ابن كثير، ج٤، ص١٨٢. الاول: كونه مصدّقا لكتب الأنبياء أي كما أنّ كتب الأنبياء مشتملة على الدعوة إلى التوحيد والنبوّة والمعاد وتهذيب الأخلاق فكذلك هذا الكتاب.

الثاني: قوله: ﴿يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِ وَإِلَىٰ طَرِيقِ مُسْتَقِيمٍ﴾ ومطالب عالية شريفة يعلم كلّ أحد بصريح عقله أنّه صدق وحق.

فإن قيل: كيف قالوا: ﴿مِنْ بَعَدِ مُوسَىٰ ﴾؟ لأنّهم كانوا على اليهوديّة وعن ابن عبّاس أنّ الجنّ ما سمعت أمر عيسى فلذلك قالوا: من بعد موسى. ثمّ إنّ الجنّ لمّا وصفوا القرآن قالوا:

يَنَقَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِي اللَّهِ وَمَامِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَحَصُّم مِن دُنُوبِكُرْ وَيُجِرَكُم مِن عَذَابٍ أَلِيمٍ (٢) وَمَن لَا يُجِبْ دَاعِ اللَّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ أَوْلِيَاةُ أُوْلَيْهِكَ فِي صَلَكُلِ مُبِينٍ (٣) أَوَلَمْ يَرَوًا أَنَّ اللَّه الَذِي خَلَقَ السَمَكُونِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْفِهِنَ بِعَدِدٍ عَلَى أَن يُحْتِى المَوْتَى بَلَى إِنَهُ السَمَكُونِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْفِهِنَ بِعَدِدٍ عَلَى أَن يُحْتِى المَوْتَى بَلَى إِنَهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْفِهِنَ بِعَدِدٍ عَلَى أَن يُحْتِى المَوْتَى بَلَى إِنَهِ عَلَى كُلُ هَنْ وَرَيْنَ أَنْهُ اللَهِ مَنْ اللَّهِ مَعْرَضُ الَذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ الذِي قَالَةِ إِلَى عَلَى كُلُو مَن أَوْلُوا الْعَذَا وَرَيْناً قَالَ فَتَدُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُمُتُمْ تَكْفُرُونَ عَلَى النَار مَكَرُ أُولُوا الْعَرْهِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا نَسَتِعَجِل لَمُتُمْ كَانَهُمُ يَوْمَ بَرَوْنَ مَا يُوَعَدُونَ

ثمّ بيّن سبحانه حكاية قول الجنّ ﴿ يَقَوْمَنَا لَجِيبُوا دَاعِيَ ٱللَّهِ ﴾ يعنون محمّدا إذ دعاهم إلى خلع الأنداد دونه وصدّقوا بتوحيد الله وآمنوا به ﴿ يَغْفِرْ لَحَكُم مِن ذُنُوبِكُر ﴾ أي: فإنّكم إن آمنتم بالله ورسوله. وإنّما بعض في الآية لأنّ من الذنوب ما لا يغفر بالإيمان كذنوب المظالم ونحوه.

واختلف بأنّ هل للجنّ ثواب كما للإنسان قيل: نعم: وقيل: لا ثواب لهم إلَّا النجاة من النار لقوله: ﴿وَيُجِرَكُمُ مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ﴾ والصحيح أنّهم في المحققة المحققة

حكم بني آدم لأنّه قال عليّ بن إبراهيم: فجاءوا إلى رسول الله يطلبون شرائع الإسلام فأنزل الله على نبيّه ﴿قُلْ أُوحِىَ إِلَىٰٓ أَنَهُ اَسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِلِنَ ﴾ إلى آخر السورة، فآمنوا إلى رسول الله.

وفي هذا دلالة على أنَّه كان مبعوثاً إلى الجنَّ كما كان مبعوثا إلى الإنس ولم يبعث الله قبله نبيّا إلى الإنس والجنِّ.

ويفونه وكن لا يُجِب دَاعِى اللهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِ الأَرْضِ ﴾ أي: لا يعجز الله فيسبقه ويفونه ولا مهرب له منه ﴿ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ أَوْلِيَاهُ ﴾ أي: لا يكون له أنصار يمنعونه من عذاب الله إذا نزل بهم هذا من كلام رسل الجن ويجوز أن يكون. من كلام الله تعالى ابتداء ثم قال: ﴿ أَوْلَتَهِكَ فِي ضَكَلٍ مُبِينٍ ﴾ أي: الذين لا يجيبون داعي الله في عدول عن الحق وفي ضلالة واضحة.

ثمَ قال منبّها على قدرته على البعث والإعادة: ﴿ أَوَلَمَ يَوَا ﴾ ولم يعلموا ﴿ أَنَّ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَنِ وَالأَرْضَ ﴾ وأنشاهما ﴿ وَلَمَ يَعَى بِخَلِقِهِنَ ﴾ أي: لم يصبه في خلق ذلك أعباء ولا تعب يقال: عيّ فلان بأمره إذا لم يقدر عليه ﴿ بِعَندِرٍ ﴾ الباء زائدة وموضعه رفع بأنَه خبر أن ﴿ عَلَىٰ أَن يُحَتِى الْمَوْنَ ﴾ أي: خلق السماوات والأرض أعجب من إحياء الموتى.

ثمَّ قال لنبيَّه: ﴿ فَأَصْبِرَ كَمَا صَبَرَ أُوْلُوا ٱلْعَزَمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ﴾ أي فاصبر يا محمّد على أذى قومك وعلى ترك إجابتهم لك كما صبر الرسل و﴿ مِنَ ﴾ هاهنا لتبيّن الجنس وعلى هذا القول فيكون جميع الأنبياء هم أولو العزم لأنّهم عزموا على أداء الرّسالة وتحمّل أعبائها وقيل: إنّ من هاهنا للتبعيض وهو قول أكثر المفسّرين والظاهر في روايات أصحابنا.

ثم اختلفوا فقيل: أولو العزم من الرّسل من أتى بشريعة مستأنفة نسخت شريعة من تقدّمه وهو خمسة أوّلهم نوح لله ثمّ إبراهيم ثمّ موسى ثمّ عيسى ثمّ محمد الله عن ابن عبّاس وجماعة وهو المرويّ عن الباقر والصادق للله ثمّ محمد الله عن ابن عبّاس وجماعة وهو المرويّ عن الباقر والصادق للله قال: وهم سادة النبيّين وعليهم دارت رحى المرسلين وقيل: هم ستّة نوح صبر على أذى قومه وإبراهيم صبر على النار وإسحاق صبر على الذبح أو إسماعيل، ويعقوب صبر على فقد الولد وذهاب البصر، ويوسف صبر على البئر والسجن، وأيّوب صبر على الضرّ والبلوى. وقيل: هم الّذين أمروا بالجهاد والقتال وجاهدوا العدوّ في الّذين وقيل: هم إبراهيم وهود ونوح ورابعهم محمّد اله.

والمراد بالعزم الوجوب والختم وأولو العزم من الرسل هم الَّذين شرعوا الشرائع وأوجبوا على الناس الأخذ بها والانقطاع عن غيرها.

وَوَلَا تَسْتَعْجِل لَمُنْمَ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوَعَدُونَ ﴾ أي: ولا تستعجل لهم العذاب فإنّه كائن لا محالة وواقع بهم وما هو آت فهو قريب ﴿كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوَعَدُونَ ﴾ من العذاب في الآخرة ﴿قُرْ يَلْبَنُوا ﴾ في الدنيا ﴿لِلّا سَاعَة مِن نَهَارٍ ﴾ أي إذا عاينوا العذاب طول لبثهم في الدنيا والبرزخ مثل ساعة من نهار لأن ما مضى كأن لم يكن وإن كان طويلا وتم الكلام. ﴿بَلَغَ ﴾ أي: هذا القرآن وما فيه من البيان بلاغ للنّاس أي تبليغ للنّاس وقرئ بلاغا أي بلغوا بلاغاً. وقيل: معناه ذلك اللبث ومكثهم في الدنيا بلاغ ويسير.

الموانعة المحكمة عنها المحكمة المحكمة المحكمة المحاصين المحاصين المحكمة ال محكمة المحكمة المحك محكمة محكمة المحكمة محكمة محكمة محكمة المحكمة المحكمة المحكمة محكمة محكمة الخارجين من أمر الله وقيل: المعنى لا يهلك إلًا هالك مشرك ولَي ظهره الإسلام أو منافق صدّق بلسانه وخالف بقلبه وعمله وقيل: لا يهلك مع رحمة الله إلَا القوم الخارجون عن دين الله. قال الزجّاج وما جاء في القرآن في الرجاء لرحمة الله شيء أقوى من هذه الآية. تمّت السورة بحمد الله.



وتسمّى سورة القتال. مدنيّة إلّا آية منها نزلت على النبيّ الشيّ وهو يريد التوجّه إلى المدينة من مكّة وجعل للظيُّ ينظر إلى البيت وهو يبكي حزناً فنزلت: ﴿ وَكَانٍ مِن قَرَبَةٍ هِيَ أَشَدُ قُوَّةٌ مِن قَرَبَنِكَ....﴾.

فضلها: أبيّ بن كعب قال: قال النبيّ ﷺ: **«من قرأ سورة محمّد كان حقّا** على الله أن يسقيه من أنهار الجنّة»<sup>(1)</sup>.

وروى أبو بصير عن الصادق للنا قال: «من قرأها لم يدخله شك في دينه أبدا ولم يزل محفوظاً من الشرك والكفر أبدا حتى يموت فإذا مات وكل الله به في قبره الف ملك يصلون في قبره ويكون ثواب صلاتهم له ويشيّعونه حتى يوقفوه موقف الأمن من عند الله ويكون في أمان الله وأمان محمّده<sup>(٢)</sup>.

وقال الصادقﷺ: «من أراد أن يعرف حالنا وحال أعداننا فليقرأ سورة محمّد فإنه يراها آية فينا وآية فيهم»<sup>(٣)</sup>.

١- نور الثقلين، ج٥، ص٢٥، و تفسير الثعلبي، ج٩، ص٢٨، و تخريج الأحاديث والأثار، ج٣، ص٢٠١. الكشاف، ج٣، شرح ص ٥٤، و تفسير مجمع البيان، ج٩، ص١٥٩، و تفسير البيضاوي، ج٥، ص١٩٨. ٢- مجمع البيان، ج٩، ص١٥٩، و ثواب الاعمال، ص١٤٢، و جوامع الجامع، ج٣، ص ٣٦٠، و انظر: نور الثقلين، ج٥، ص٢٥، و الصافي، ج٥، ص٣٣، نور الثقلين، ج٥، ص٢٥.



الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَنْدُوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ أَحْسَلَ أَعْنَلَهُمْ () وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَعَلَوْ الصَّلِحَتِ وَمَامَنُوا بِمَا نُزَلَ عَلَى مُعَمَّدٍ وَهُوَ لَلَحَقُّ مِن تَقِوْمُ كَفَّرَ عَنَهُمْ سَبِّنَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالْهُمْ () ذَلِكَ بِأَنَ الَذِينَ كَفَرُوا انَّبَعُوا البَعلِلَ وَأَنَّ الَذِينَ مَامَنُوا انْبَعُوا الحَقَ مِن تَقِيمُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَمْنَلَهُمْ () فَإِذَا لَذِينَ كَفَرُوا مَنْتَمَ بَالَحَق وَانَ تَقِيمُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَمْنَلَهُمْ () فَإِذَا لَذِينَ كَفَرُوا مَنْتَرَبُ الرِّقَابِ حَقَ إذَا أَتَحْنَتُمُوهُمْ فَشَدُوا الْوَتَاقَ فَإِمَّا مَتَا بَعْدُ وَإِمَّا فِيدَاءً حَق مَنْتَرَبُ الرِقَابِ حَقْق إذَا يَعْنَتُمُوهُمْ فَشَدُوا الْوَتَاقَ فَإِمَّا مَنْعَانِ أَعْنَ عَضَ مَنْتَرَبُ الرِقَابِ حَقَ إذَا يَعْنَتُمُوهُمْ فَشَدُوا الْوَتَاقَ فَإِمَّا مَنْ يَعْذَا لَذِينَ كَفَرُوا الْحَرْبُ أَوْزَارَهَا ذَلِكَ وَلَق بَشَكَهُمُ اللَّهُ لِلنَّاسِ وَالْكَانَ عَلَى اللَّهُ عَنْ يَعْنَ وَالَذِينَ قُلِكُمْ أَيْنَا وَلَذَا فَا عَنْتُوا فَعَمَ اللَهُ مَنْ يَعْتَلُهُ الْعَمَلُ الْعَنْهُمُ وَلَكَانَ فَيْنَ اللَهُ وَالَكُونَ عَنْتُكُولُوا وَالَذِينَ قُلِكُنُ قُولَنَهُ عَمَى وَالَعُونَ فَيْتَ مِن اللَّةِ عَنْ يُعْمَعُهُمُ مَنْ يَعْتَعْ

المعنى: ختم الله تلك الستورة بوعيد الكفّار وافتتح هذه الستورة بمثلها فقال: ﴿ الَذِينَ كَفَرُوا ﴾ بتوحيد الله وعبدوا معه غيره ﴿ وَصَدُوا ﴾ الناس ﴿ عَن سَبِيلِ ﴾ الإيمان والإسلام باستدعائهم إلى الباطل والشرك وتكذيب النبي ﷺ ﴿ أَسَكَلَ أَعْنَلَهُم ﴾ أي أحبط الله أعمالهم التي كان في زعمهم أنّها أعمال وقربة وتنفعهم كالعتق والصدقة وقري الضيف والمعنى أنّه أذهبها إذ لم يروا لها في الآخرة ثوابا.

قيل: نزلت في المطعمين ببدر وكانوا عشرة أنفس منهم أبو جهل والحرث ابنا هشام وعتبة وشيبة ابنا ربيعة وغيرهم. وقيل: المراد كفًار قريش. وقيل: أهل الكتاب أو هو عامّ يدخل فيه كلّ كافر والمراد بالصدّ صدّ أنفسهم ومنع عقولهم من اتّباع الدليل والحق أو صدّوا غيرهم عن اتّباع الحقّ.

فإن قيل: إنّ المستضعفين كانوا أتباعاً ولم يصدّوا غيرهم فيقتضي أن لا يضلَ أعمالهم. فالجواب أنّ التخصيص بالذكر لا يدلّ على نفي ما عداه. ثمّ إنّ كلّ من كفر صادَ لغيره من بعده لأنَّ المستضعف بمتابعته أثبت لمتبوعه بالمنعيَّة من اتِّباع الرسول لأنَّه بعد ما يكون متبوعاً يشقَّ عليه بأن يصير تابعاً على أنَّ كلَّ من كفر صار صادا لأنَّ عادة الناس اتَباع المتقدّم كما قال سبحانه عنهم: ﴿إِذًا وَجَدَنَاً تَابَآتَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى مَاتَزِهِم مُّهَتَدُونَ ﴾ فعلى هذا كلّ كافر صادً.

فإن قيل: فما الفائدة حينئذ من ذكر الصدّ في الآية بعد الكفر؟

فالجواب: أنَّه من باب ذكر المسبِّب عليه كقولك: أكلت كثيرا وشبعت.

والكفر سبب الصدّ وفي المصدود عنه وجوه: الأوّل: عن الإيمان. الثاني: عن الإنفاق على محمّد وأصحابه. الثالث: الاتّباع عن دينه وقد ذكرناها في صدر تفسير الآية. وفي الإضلال في أعمالهم أيضاً وجوه:

الاول: الإبطال أي يوازن بسيّئاتهم الحسنات الّتي صدرت منهم ويسقطها بالموازنة في الدنيا ويبقى لهم سيّئات محضة لأنّ الكفر يزيد على غير الإيمان من الحسنات والإيمان تترجّح على غير الكفر من السيّئات.

الثاني: أنّ الإبطال بسبب فقد شرط ثبوتها لأنّ الإيمان شرط قبول العمل للآخرة قال الله: ﴿ مَنْ عَمِلَ مَنلِكَامَن ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾<sup>(1)</sup> وإذا لم يقبل الله العمل لا يكون له وجود لأنّها أعراض لا بقاء له في نفسه بل يعدم عقيب ما يوجد في الحقيقة غير أنّ الله يكتب عنده بفضله إنّ فلانا عمل صالحا وعندي جزاؤه فيبقى حكماً وهذا البقاء الحكميّ خير من البقاء الذمّي للأجسام الّتي هي محلّ الأعمال حقيقة فإنّ الأجسام وإن بقيت غير أن مآلها إلى الفناء والعمل الصالح من الباقيات عند الله أبدا فتبيّن أنّ اللّه بالقبول متفضّل وقد أخبر سبحانه أنّي لا أقبل إلّا من مؤمن فحينذ من عمل وتعب من غير سبق إلى الإيمان فهو المضيّع تعبه لا اللّه تعالى.

١\_ سورة النحل: ٩٧.

الثالث: أن الكافر لم يعمل عمله لوجه الله خاصّة فلم يأت بخير فَوْ وَمَن يَعْمَلُ مِتْعَسَالَ ذَرَّةِ شَنَرًا يَمَرُهُ وَالكافر لم يعمل الخير فكيف يره؟ فَوْ وَلَلَا بِنَ عَامَنُوا وَعَلَوا الْمَنْلِحَتِ وَمَامَنُوا بِمَا نُزِلَ عَلَى تُعْمَدُ وَقُو لَلْقَ مِن زَيَتِهَ أي: الَذين صدتقوا بتوحيد الله وأضافوا إلى الإيمان الأعمال الصالحة وآمنوا وقبلوا بما نزّل على محمد من القرآن والعبادات وخص الإيمان بمحمد في الذكر مع دخوله في الأول تشريفاً وتعظيماً له تلاظ ولئلاً يقول أهل الكتاب: نحن آمنا بالله وبأنبيائنا وكتبنا. فوقُقُو لَلْقَ مِن رَبَتِهم في أي: ما نزل على محمد هو الحق من ربتهم لأنه ناسخ للشرائع والناسخ هو الحق، وقيل: إن الضمير مو الحق من ربتهم لأنه ناسخ للشرائع والناسخ هو الحق، وقيل: إن الضمير نحن آمنا بالله وبأنبيائنا وكتبنا. فوقُقُو لَلْقَ مِن رَبَتِهم في أي: ما نزل على محمد مو الحق من ربتهم لأنه ناسخ للشرائع والناسخ هو الحق، وقيل: إن الضمير مو الحق من ربتهم لأنه ناسخ للشرائع والناسخ هو الحق، وقيل: إن الضمير عليهم بذكر اسمه. في تكتر متوتاتيم في أي: سترها عنهم بأن غفرها لهم عليهم بذكر اسمه. في قُقَدٍ عَنْهُم سَتِتَاتِهم في أي: سترها عنهم بأن غفرها لهم ومعادهم بأن نصرهم على أعدائهم في الدنيا ويدخلهم العنهم بأن عنهم مان غفرها لهم ومعادهم بأن نصرهم على أعدائهم في الدنيا ويدخلهم العنه والذامع ومعادهم بأن نصرهم على أعدائهم في الدنيا ويدخلهم الجنّة في العتمى.

ثم بيّن سبحانه إنّما قسّم هذا القسمين فقال: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ٱبْمَعُوا ٱلْبَحْطِلَ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَتُوا ٱلْمَتَى مِن تَرَبَّم ﴾ أي: ذلك الضلال والإصلاح بسبب اتّباع الكافرين الكفر وعبادة الشيطان والباطل وبسبب اتّباع المؤمنين التوحيد والقرآن وما أمر الله باتّباعه. ﴿كَذَلِكَ يَعْمِنُ ٱللَّهُ لِلتَّاسِ أَمْتَلَهُمْ ﴾ أي: كالبيان الذي ذكرنا يبيّن الله للناس أمثال حسنات المؤمنين وسيّئات الكافرين وقوله: ضربت لك مثلا أي بيّنت لك ضربا من الأمثال وأضاف المثل إلى الناس لأنه مجعول ليعتبروا.

ثمّ أمر سبحانه بقتال الكفّار فقال: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرَبَ الرِّقَابِ حَقَّ إِذَا أَنْحَنَتُمُوهُمُ ﴾ فإذا لقيتم معاشر المؤمنين الّذين كفروا في دار الحرب. ووجه تعلَق الفاء بما قبله في قوله: ﴿ قَإِذَا ﴾ لأنّه لمّا بيّن سبحانه بأنّ الّذين كفروا أضلَ الله أعمالهم ومعلوم أنّ اعتبار الإنسان بالعمل ومن لم يكن له عمل فهو همج فإن صار مع ذلك يؤذي ويفسد حسن إعدامه بل وجب.

فإذا لقيتم الذين ظهر منهم هذه الصفة فاضربوا أعناقهم، وحذف الفعل وأنيب المصدر منا به مضافا إلى المفعول ونسبة الضرب إلى الرقاب لأن أكثر مواضع القتل ضرب العنق وإن كان يجوز الضرب في سائر المواضع والمقصود دفعهم عن وجه الأرض وتطهّر الأرض من رجسهم لأن الأرض جعلها الله لأمة محمّد مسجداً والمشركون نجس والمسجد يطهّر من النجاسة.

في «الكافي» و «التهذيب» عن الصادق للخِلاِ قال: «كان أبي يقول: إنّ للحرب حكمين وهو أنّه إذا كانت الحرب قائمة ولم تضع أوزارها وأثقالها كالسلاح والكراع ولم

١- سورة الأنقال: ٦٧.

يفخن أهلها فكلّ أسير أخذ في تلك الحال فانّ الإمام فيه بالخيار إن شاء ضرب عنقه وإن شاء قطع يده ورجله من خلاف وتركه يتشخط في دمه حتى يموت وهو قول الله: فَوْ إِنَّمَا جَزَرَقُ ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللَّهُ فَيْه، الآية». قال للله: «والحكم الآخر وهو بعد أن وضع الحرب أوزارها وبعد أن أفضن أهلها فكلّ أسير أخذ على تلك الحال ووقع في أيديهم فالإمام فيه مخيّر إن شاء منّ عليهم بالإطلاق فأرسلهم وإن شاء فاداهم أنفسهم وإن شاء استعبدهم فصاروا عبيدا فإذا أسلموا في الحالين سقط جميع ذلك وكان حكمهم حكم المسلمين»<sup>(1)</sup>.

المعنى حتى المرتب أولايكا في وفي تعلق ختى في حقى وجهان: أحدهما: تعلقها بالقتل أي اقتلوهم حتى تضع أهل الحرب أسلحتهم فلا يقاتلون وقيل: المعنى حتى لا يبقى أحد من المشركين وقيل: حتى لا يبقى دين غير دين الإسلام وقيل: أي حتى تضع حربكم وقتالكم أوزار المشركين وقبائح أعمالهم بأن يسلموا ولا تبقى إلا الإسلام ولا يعبد الأصنام وهذا كما جاء في الحديث والجهاد ماض مذ بعثني الله إلى أن يقاتل آخر أمتني الدجّال قال الحديث والمروم حتى لا يبقى دين عير دين أعمالهم بأن يسلموا ولا تبقى إلى الإسلام وقيل: أي حتى تضع حربكم وقتالكم أوزار المشركين وقبائح أعمالهم بأن يسلموا ولا تبقى إلى الإسلام ولا يعبد الأصنام وهذا كما جاء في الحديث والجهاد ماض مذ بعثني الله إلى أن يقاتل آخر أمتني الدجّال قال المحديث والجهاد ماض مذ بعثني الله إلى أن يقاتل آخر أمتني الدجّال قال وأسروهم حتى يؤمنوا فما دام الكفر الحرب قائمة أبدا. في فيلام أي الأسكر منهم في أي الأمر والواجب ذلك الذي ذكرناه ولا يريد سبحانه غير هذا كما الترتيب ولو أراد لفعل من خسف أو غرق ولكن أمركم بالقتال للامتحان.

وَلِبَّنُولاً بَعَضَحَم بِبَعْضِ﴾ أي: هذه الأحكام ليمتحن بعضكم ببعض فيظهر المطيع عن العاصي والمعنى أنّه لو كان الغرض زوال الكفر فقط لأهلك الله سبحانه الكفّار بما يشاء من أنواع الهلاك ولكن أراد مع ذلك أن تستحقّوا الثواب وذلك لا يحصل إلّا بالتعبّد وتحمّل المشاق. ﴿وَلَأَيْنِيَ قُنِلُوا فِ

١- تفسيرمجمع البيان، ج٩، ص١٦٢، و تفسير نور الثقلين، ج٥. ص٣٠.

سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ أي: الَّذين قتلوا في الجهاد من المسلمين، وقرئ قاتلوا فالمعنى جاهدوا سواء قتلوا أولم يقتلوا ﴿فَلَنَ يُضِلُّ أَعْنَلُكُمْ ﴾ أي لن يضيّع الله أعمالهم بل يقبلها ويجازيهم عليها ثوابا دائما والقتل ليس بإهلاك بالنسبة إلى المؤمن بل يورث الحياة الأبديّة وبتقدير أن يقتل أو يقتل فهو مكرم بخلاف الكافر.

فَ سَبَهْدِيهُمْ وَيُسْلِحُ بَالْمُهُمْ ﴾ يهتدون إلى طريق الجنَّة والثواب ويصلح حالهم وشأنهم والوجه في تكرير قوله: ﴿ بَلَمَمُ ﴾ أنَّ المراد بالأول أنَّه أصلح بالهم في الدين والدنيا وبالثاني المراد نعيم العقبي فالأول سبب النعيم والثاني نفس النعيم.

﴿ وَيُدْخِلُهُمُ الْمُنَّةَ عَرَّفَهَا لَمُتُمَ ﴾ أي: بيّنها لهم حتّى عرفوها إذا دخلوها وتفرّقوا إلى منازلهم فكانوا أعرف بها من أهل الجمعة إذا انصرفوا إلى منازلهم وقيل: معناه بيّنها الله لهم وأعلمهم بوصفها على ما يشوّق إليها فيرغبون فيها ويسمعون لها. وقيل: معناه من العرف وهو العطر والرائحة الطيّبة أي: طيبت الجنَّة لهم بالعطر.

روي أنَّ الملك الَّذي وكلَّ بحفظ عمله في الدنيا يمشي بين يديه فيعرّفه كلُّ شيء أعطاه اللّه وفيه وجه آخر وهو أن يقال: عرّفها لهم قبل موت الشهيد فإنَّ الشهيد قبل وفاته يعرض عليه منزلته في الجنَّة فيشتاق إليه وذكر وجوه أخر لا حاجة إلى الإطالة. ثمّ لمّا بيّن ثواب المجاهدين وعدهم بالنصر فى الدنيا فقال:

يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن نَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتَ أَفْدَامَكُمْ ۞

أي إن تنصروا دين الله وطريقه وحزبه وفريقه وتنصروا النبي ﷺ ينصركم على عدوكم ويشجعكم ويقوي قلوبكم لتثبتوا أو ينصركم في الأخرة ويثبت أقدامكم على الصراط وعند الحساب أو يثبت أقدامكم في الدارين وهو الوجه قال بعض العلماء حقّ على الله أن ينصر من نصر، وأن يزيد من شكر، لقوله: ﴿لَمِن شَ<del>نَّكَرَ</del>تُمَ لَأَزِيدَنَّكُمُ ﴾ وأن يذكر من ذكر، كقوله: ﴿ فَاذَكُرُونِ أَذَكُرَكُم ﴾ وأن يغي بعهد من أقام على عهد، لقوله: ﴿ وَأَزَوْوُا

وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْسَا لَهُمْ وَآضَلَ أَعْمَلَهُمْ ۞ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأَحْبَط أَعْمَلَهُمْ ۞ أَفَلَتُر يَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ دَمَّرَ اللَهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَنِمِينَ آمَنْنَاهَا۞

﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْسَاكُ ومكروهاً لهم وسوء، يريد في الدنيا القتل وفي الآخرة التردي في النار والمعنى أتعس الّذين كفروا واقضي بهم بالتعس يريد أنّ العثور والانحطاط لهم لا الانتعاش والثبوت ﴿وَأَضَلَ أَعْنَلَهُمْ ﴾ مرّ معناه.

أنهم أنهم كَرِهُوا ممّا أنزَلَ الله فيه من التكاليف والأحكام لأنهم ألغوا الإهمال كرهوا القرآن وما أنزل الله فيه من التكاليف والأحكام لأنهم ألغوا الإهمال وإطلاق العنان في الشهوات والملاذ فشق عليهم ذلك وخالفوا ذلك وقال أبو جعفر للنبيد: «كرهوا ما أنزل الله في حقّ عليّ فكشطوا اسم عليّ<sup>(1)</sup>» فوفاتميك أغمانكهتر كه بعفر للنبيد: «كرهوا ما أنزل الله في حقّ عليّ فكشطوا اسم عليّ<sup>(1)</sup>» فوفاتميك أغمانكهتر كما لأنها لم يقع على الوجه المأمور به ولما أعرضوا عن القرآن لا جرم لم يعرفوا العمل المعل المال المالة في حقّ عليّ فكشطوا اسم عليّ<sup>(1)</sup>» فوفاتميك أغمانكهتر كما الأنها لم يقع على الوجه المأمور به ولما أعرضوا عن القرآن لا جرم لم يعرفوا العمل الصالح وكيفية الإتيان به فأتوا المالي العمل العمل العمل العمل العمال وألبين أشرَكْتَ ليَعْبَطَنَ عَمَلُك مَاتُ وكل ما سوى وجه الله هالك محبط.

ثمّ نبّههم على الاستدلال على صحّة ما دعاهم إليه من التوحيد فقال: ﴿ أَفَلَتُر يَسِيُرُهُ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِيْبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ حين أرسل الله

١- تفسير القمي، ج٢، ص٣٠٢، و تفسير ابي حمزة الثمالي، ص٣٠٥، و انظر: تفسير الصافي، ج٥، ص٢٢و ، تفسير نور الثقلين، ج٥، ص٣١. ٢- سورة القصص: ٧٢. إليهم الرسل فلم يقبلوا منهم وعصوهم أي هلًا ساروا وراعوا عواقب أولئك ﴿ دَمَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ أي: أهلكهم. ﴿ وَلِلْكَفِيِنَ ﴾ بك يا محمد ﴿ أَمْنَالُهَا ﴾ من العذاب إن لم يؤمنوا أي إنَّهم يستحقُّون أمثالها وإنَّما يؤخَّر الله عذابهم تفضَّلا منه.

ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ مَوْلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَأَنَّ ٱلْكَفِرِينَ لَا مَوْلَى لَهُمْ ۞ إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ جَنَّتِ تَجَرَى مِن تَحْنِهَا ٱلأَنْهَرُ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا بَنَمَنَّعُونَ وَبَأْكُلُونَ كُمَّا تَأْكُلُ الْأَنْعَنُمُ وَالْنَارُ مَنْوَى لَمُمَّ ۞ وَكَأَنِّنَ مِّن قَرْبَةٍ هِيَ أَشَدُ قُوَّةُ مِن قَرْبَنِكَ ٱلَّتِي أَخْرَجُنْكَ أَهْلَكْنَهُمْ فَلَا نَاصِرُ لَهُمَّ ۞ أَفَنَ كَانَ عَلَ بَيْنَةٍ مِن زَيْهِ كُمَن زُيِّنَ لَهُ. سُوَءُ عَمَلِهِ. وَٱبْمَعُوّا أَهْوَآءَهُم ٣٠ مَثَلُ لَلْمَنَة ٱلِّق وُعِدَ ٱلْمُنْقُونَ فِيهَا أَنْهَنُرُ مِن مَّلَهِ غَيْرٍ مَاسِنٍ وَأَنْهَنُرُ مِن لَبَنِ لَدَ يَنْغَيَّرَ طَعْمُهُ. وَأَنْهَنُرُ مِن خَمْرٍ لَذَتْرٍ لِلشَّدِينِ وَأَنْهَنَّرْ مَنْ عَسَلٍ تُعَمَّقَيُّ وَلَحُتْمٍ فِبِهَا مِن كُلِّ ٱلشَّمَرَتِ وَمَغْفِرَةٌ مِن زَنِهُمْ كُمَنْ هُوَ خَلِدٌ فِي ٱلنَّارِ وَسُقُوا مَآة حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَآءَهُمْ ١

والمعنى ﴿ ذَلِكَ ﴾ الَّذي فعلنا في الفريقين ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَوَلَ الَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ به ويتولَّى نصرهم وحفظهم ويدفع عنهم ﴿وَأَنَّ ٱلْكَغِرِينَ لَا مَوَلَى لَمُمْ ﴾ ينصرهم ولا أحد يدفع عنهم العذاب والمولى في هذه الآية بمعنى الناصر وفي قوله: ﴿وَرُدُّوٓا إِلَى ٱللَّهِ مَوْلَىٰهُمُ ٱلْحَقِّ ﴾ معناه: الربّ فلا تناقض.

روي أن النبيﷺ كان في الشعب يوم أحد وقد فشت في المسلمين الجراحات وفيه نزلت ﴿وَأَنَّ ٱلْكَغِرِينَ لَا مَوْلَى لَمُمَّ ﴾ فنادى المشركون: اعل هبل، فنادى المسلمون: الله أعلى وأجلَّ، فنادى المشركون: يوم بيوم والحرب سجال «إنّ لنا عزّى ولا عزّى لكم، فقال رسول الله: قولوا: «الله مولانا ولا مولى لكم» إنَّ القتلي مختلفة فقتلانا أحياء يرزقون وأمَّا قتلاكم إلى النار يعذَّبون. ثم ذكر سبحانه حال الفريقين فقال: فران ألقه يُدخِل الذِين مَامَوًا وَعَبْلوا الصَّناحِت جَنَّت تَجَرى مِن تَعْجَ الأَتْهَرُ في أي: من تحت أشجارها وأبنيتها فواللَذِين كَفَرُوا يَتَنَقُونَ وَيَأْتُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الأَنْقَدَمُ وَالنَّارُ مَتَوَى لَمَتْم في أي: الكفّار يتمتعون من الدينا ولذاتها ويأكلون مثل ما تأكل الأنعام أي كما أن الأنعام همتها الأكل لا غير كذلك الكافر ولا تستلذ الأنعام بالمأكول على خالقها كذلك الكافر لكن المؤمن في الدنيا مسجون ولا يتمتّع من لذائذها بل يأكل ليعمل صالحا ويقوى عليه وما أعد الله له في الجنّة من الطيّبات ذلك الذي ينبغي أن يقال: يتمتّع ويستلذ منه فنعمة الدنيا بالنسبة إلى المؤمن كنسبة غيظة وأجمة<sup>(1)</sup> فيها من بعض الثمار العفصة والمياه الكذرة وفيها سباع وحشرات ومؤذيات كثيرة فالمؤمن لا يتمتّع منها وحاله في الدنيا حال مسجون في بئر مظلمة بخلاف الكافر فإن متاع الذي الكافر بالنسبة إلى المؤمن كنسبة غيظة وأجمة<sup>(1)</sup> فيله فالمؤمن لا يتمتّع منها وحاله في الدنيا حال مسجون في بئر مظلمة بخلاف الكافر فإن متاع الذي الكافر بالنسبة إلى ما يصله من العذاب في الذي الماء الكافر الكافر في الذي الماء العنوا الذي الذي من بعض النواد: ويقوى ما عنها المار العفصة والمياه الكذرة وفيها ماع وحشرات ومؤذيات كثيرة فالمؤمن لا يتمتع منها وحاله في الدنيا حال مسجون في بئر مظلمة بخلاف الكافر فإن متاع الدنيا للكافر بالنسبة إلى ما يصله من العذاب في الأخرة نهاية فالمؤمن لا يتمتاع الدنيا للكافر بالنسبة إلى ما يصله من العذاب في الأخرة نهاية فالمؤمن كانها العذائية إلى عذاب الآخرة جنة عدن كما قال سبحانه: فورالنَّارُ مَنْوى لَمَّم في أي مقر ومقام لهم.

فَكُمْ فَكُمْ مُعَانِي مَن مُرْبَعُ مِن أَشَدُ قُوْةٌ مِن قَرْبَطِكَ ٱلْتِي الْمَرْبَحَانَكَ أَمْلَكُنْهُمْ فَلَا نَاصِرُ لَمُمْ مَن أَهل القرى الذين هم كانوا أشد من أهل مكم من أهل مكم من أهل من من أهل مكم من أهل من من أهل من من أهل مكم من أهل من من أهل من أهل من أمل من من أمل من أمل من أمل من من أمل من من أمل من أمل من ما مل من أمل من من من ما مل من من أمل من من أمل من من من من ما مل من من ما مل من ما مل من من ما ما ما من من ما ما من من ما ما من من ما ما ما من من ما مل من من ما ما من من ما ما مام

ثمّ قال سبحانه على وجه التوبيخ للكفّار والمنافقين: ﴿ أَفَنَ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِن رَبِّهِ ﴾ ويقين على دينه وعلى حجّة واضحة في اعتقاده من التوحيد والشرائع فَلَوْكَمَن زُبِّينَ لَهُ سُوَّهُ عَمَلِهِ. ﴾ زيّن الشيطان المعاصي وأغواه ﴿وَأَنَبْعُوَا أَهْوَآءَهُم ﴾ وشهواتهم وما تدعوهم إليه طباعهم وهو وصف كمن زيّن له سوء عمله وهم المشركون والمنافقون وقيل: **«المراد هم المنافقون»** عن أبي جعفر للنا<sup>(۱)</sup>.

ثمَّ وصف الجنَّات الموعودة بها للمؤمنين بقوله: ﴿ مَثَلُ لَلْمَنَّةِ ٱلَّي وُعِدَ ٱلْمُنَّقُونَ<sup>\*</sup> فِيهَا ٱنْهَرُ مِّن هَلَهٍ غَيْرٍ مَاسِنِ﴾ أي: غير متغيّر طعمه لطول المكث كما تتغيّر مياه الدنيا ﴿وَأَنْهَرُ مِن لَبَنز لَمَر يَنْفَيَرَ طَعَمُهُ ﴾ فهو غير حامض ولا يعتريه شيء من العوارض الّتي تصيب الألوان والأشربة في الدنيا.

وَوَأَنْهُمُرُ مِنْ خَمَرٍ لَذَوَ لِلشَّرِبِةِ، ﴾ يلتذون بشربها ولا يتعاقبون من شربها بصداع ونحوه بخلاف خمر الدنيا وكذلك ﴿وَأَنْهُمُرْ مِنْ عَسَلِ تُحَمَقُ ﴾ خالص من الشمع والرغوة ومن جميع العيوب التي تكون لعسل الدنيا. ﴿وَقَمْمَ فِهَا مِن كُلُ الشمع والرغوة ومن جميع العيوب التي تكون لعسل الدنيا. ﴿وَقَمْمَ فِهَا مِن كُلُ مَكْرُوه الشمع والرغوة ومن جميع العيوب التي تكون لعسل الدنيا. ﴿وَقَمْمَ فِهَا مِن كُلُ مَكْرُوه الشمع والرغوة ومن جميع العيوب التي تكون لعسل الدنيا. ﴿وَقَمْمَ فِهَا مِن كُلُ مَكْرُوه الشمع والرغوة ومن جميع العيوب التي تكون لعسل الدنيا. ﴿وَقَمْمَ فِهَا مِن كُلُ مَكْرُوه الشمع والرغوة ومن جميع العيوب التي تكون لعسل الدنيا. ﴿وَقَمْمَ فِهَا مِن كُلُ مَكْرُوه الشمع والرغوة ومن جميع العيوب التي تكون لعسل الدنيا. ﴿وَوَقَمْمَ فِهَا مِن كُلُ مكروه الشمع مات الدنيا. ﴿وَمَعْفِرَةٌ مِن كَرَبِهِمَ وَمَعَا لا يعرفون اسمها مبراة من كل مكروه يكون للمرات الدنيا ﴿وَمَعْفِرَةٌ مِن زَمِيمَ لَهُ وهو أنّه يستر ذنوبهم وينسيهم ميئاتهم حتَى لا يتنقص عليهم نعيم الجنّة.

أي أفمن كان على بيّنة من ربّه فَوْكُنَ هُوَ خَلِدٌ فِ أَنَّارِ وَمُنْعُوا مَاءً خَبِيمًا فَتَطَّعَ أَمَّمَاءَهُمٌ ﴾ قوله: فوكن ﴾ يتعلّق بقوله فو مَنْلَ المَنَة ﴾ الموصوفة الإقامة كمقام من هو خالد ومقيم ومؤبّد في النار فوقعت المقابلة في الكلام بين من يكون على بيّنة من ربّه وبين من زيّن له سوء عمله وبين من في الجنّة الموصوفة وبين من هو خالد في النار سقوا وبين المقابلة بين اللّبن والأنهار من الخمر والعسل وبين سقاية الماء الحميم المفيور في جهنّم، فوقعت المقابلة في طرفي التضاد والتباعد. في فَقَطَعَ أَمَكَةَ مُوَ في بسبب شدة الحرارة أو بسبب آخر كالسمومة وغيرها.

١ـ مجمع البيان، ج٩. ص١٦٧. و تفسير الصافي. ج٦. ص٤٧٢.

وتأمّل كيف سبحانه وصف بعض نعيم الجنّة الّتي اعدّت للمتّقين فاختار الأنهار من الأجناس الأربعة بمشروبهم وذلك لأنّ المشروب إمّا أن يشرب لطعمه وإمّا لأمر عائد إلى الطعم فإن كان الشرب للطعم فالطعوم تسعة في الدنيا: المرّ والمالح والحريف والحامض والعفص والغابض والتفه والحلو والدسم ومن المعلوم أنّ ألذّ الطعوم المذكورة الحلو والدسم وأخلى الأشياء في الحلاوة العسل فذكر سبحانه العسل وكذلك أدسم الأشياء الدهن لكنّ الدسومة إذا تمخضت لا يطيب للأكل ولا للشرب فإنّ الدهن لا يشرب في الغالب لكنّ الدسومة الكائنة في غيرها طيّب للأكل والشرب فذكره الله تعالى فواتيكر من الخمر فيها أمر يشربها الشارب لأجل ذلك الأمر لا تعالى فواتهم فإنّ الخمر فيها أمر يشربها الشارب لأجل ذلك الأمر لا ماين في وبقوله: في كريهة الطعم فعرى سبحانه إيّاها عن صفات النقص بقوله: فوغير ماين في وبقوله: في كينو وكذلك العسل بقوله: فوغير

وَمِنْهُم مَن يَسْتَبِعُ إِلَيْكَ حَتَى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُونُوا الْهِلَمَ مَاذَا قَالَ مَانِئاً أُوْلَتِهِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى تُلُوبِهِمْ وَانَّبَعُوا أَهْوَاتَ تُعْرَ () وَالَذِينَ اهْتَدَوَا زادَهُمْ هُدَى وَمَانَعْهُمْ تَقَوْنَهُمْ () فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَة أَن تَأْنِيهُم بَهْتَةً فَقَدْ جَاتَ أَشْرَاطُها فَأَنَّ لَهُمْ إِذَا جَاتَهُتُهُمْ ذِكْرَنِهُمْ () فَأَعْذَ بَعَامَ أَعْدَ أَنْذَلُهُ م اللَّهُ وَاسْتَغْفِرُ إِذَنْتِهُمْ وَالْمَوْمِينَ وَالْتَقُومِينَ وَاللَّهُ مِنْ الْمَاعَة أَنْ أَنْذِينَ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرُ إِذَا لَذِي مَائَكُ مُعْمَ إِذَا جَاتَتُهُمْ ذِكْرَنِهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَنْعَلَمُ أَن اللَّهُ وَاسْتَغْفِرُ الذَيْنِ مَامَنُوا لَوَلا نُوَلِينَ وَالْتَوْمِينَتِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَعَلَمُهُمْ وَمُنُونَكُمْ وَالْمُوْمِينَةُ وَاسْتَغْفِرُ إِذَا يَعْتَلُهُ مَائَكُ مُائُولُهُمْ أَنَّا لَهُمْ إِذَا جَاتَتُهُمْ وَالْتُوْمِينَتُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَعَلَمُ مُتَعَلَمُهُ وَمُنُونَكُمْ وَيُعْتَقُونُهُمُ وَاللَّهُ وَاسْتَغْفِيرُ الْذَيْ عَلَى مَامَنُونَهُ فَائَنَ عَلَيْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَعَلَىكُمْ وَمُنُونَكُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ مِنْعَلَمُ مَتَعَلَى كُلُولُكُمُ وَمَنُونَكُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاسْتَعْفِيرُ الْهُمُ الَذِي مَامَوْنَ لَهُولَ الْتَرْبَ مُورَةً لَيْ

القميِّ: إنَّ الآيات نزلت في المنافقين من أصحاب الرسول ومن كان إذا

سمع شيئا لم يكن يؤمن به ولم يعه فإذا خرج قال للمؤمنين: ماذا قال محمّد؟<sup>(١)</sup> وقال صاحب «المجمع»: قال أمير المؤمنين للغة: «إذا كمّا عند رسول الله تلاقًا فيخبرنا بالوحي فأعيه أنا ومن يعيه فإذا خرجنا قالوا: ماذا قال آلفا يعني الساعقه<sup>(٢)</sup>.

وإفراد الضمير باعتبار لفظ فكمن كما أنّ جمعه فيما سيأتي باعتبار معناها وكانوا يقولون على سبيل الاستهزاء وإن كان كلامهم بصورة الاستفهام وأنف الشيء لما تقدّم معه مستعار عن الجارحة وهو ظرف بمعنى وقتا ومؤتنفا.

فَقَالُوا ... مَاذَا قَالَ حَافِتًا فَ وقالوا: تحقيرا لقوله فلا ويحتمل أن يكونوا سالوا رياء ونفاقا أي ماذا قال؟ أعده علي لأحفظه فأقلَتِك الذَينَ لَمَ عَلَى تُلُوبِهم في بسمة الكفار أو المعنى خلّى بينهم وبين اختيارهم فوالمُحوا أهواً، فر ف وشهوات أنفسهم ومالت إليه طباعهم. ثم وصف سبحانه المؤمنين فقال: فوكالذِي آهندَوًا في بما سمعوا من الرسول أو من قراءة القرآن والنبي فرادَف المؤمنين استهزاء الله فوهمتك في أو أن فاعل دزاد، استهزاء المنافقين أي زاد المؤمنين استهزاء المنافقين إيماناً وعلماً وبصيرة وتصديقاً للنبي في ومانية من يواد المؤمنين استهزاء المنافقين إيماناً وعلماً وبصيرة وتصديقاً للنبي في ماتنهم من المنافقين أي زاد المؤمنين المتهزاء المنافقين وقلهم ومالي المعنى أنفسهم ثوامة المراد المؤمنين المتهزاء المنافقين أي زاد المؤمنين المتهزاء

أمكن يُظُرُونَ إلا السَّاعَة في أي: الكافرون والمنافقون بعد أنّ البراهين قد صحت والأمور اتّضحت وهم لم يؤمنوا فليس ينتظرون إلّا إتيان الساعة (مَعْنَة في وفجاة والمعنى إلّا إتيان الساعة إيّاهم بغتة فوفَقَد حَمّة أشرَاطها في وعلاماتها والنبي تلاك من أشراطها. قال تلكن: «بعثت أنا والساعة كهاتين». (") وعلاماتها والنبي تلكن من أشراطها. قال تلكن: «بعثت أنا والساعة كهاتين». (") وأعلام الساعة إنشقاق القمر والدخان وخروج النبي ونزول آخر الكتب، الكتب، وأعلام المائين وأعلام بعنة وأفقد مائة المراحة والمعنى إلما إتيان الساعة إيّاهم بعنة وفقد المائين الساعة والمعنى إلما إليان الساعة والمعنى وأمان المائية إلى أمراطها. والمائية إلى المائية والمائين وفعان وأمراطها. والمائية والمائين ألمانها والنبي تلكن من أشراطها. والمائية والمائين المائية المائية المائية والمائية والمائينة.

والشرط بالتحريك العلامة وأصحاب الشرط سمّوا بذلك للبسهم لباسا يكون علامة لهم، والشرط-في البيع علامة بين المتبايعين.

 إِنَّانَ لَمُمْ إِنَّا جَامَةً ثُمْمُ ذِكْرَتُهُمْ اللهِ أي: فمن أين لهم الذكر والاتَّعاظ والتوبة
 إذا جاءتهم الساعة. وموضع ذكراهم رفع والذكر بأمر الله أن يتذكّروا به، وحاصل المعنى وكيف لهم بالنجاة إذا جاءتهم الساعة؟ فإنَّه لا ينفعهم في ذلك الإيمان لزوال التكليف عنهم. ثمَّ قال لنبيَّه والمراد به جميع المكلِّفين: أَمْ أَمَارَ أَنَهُ لَا إِلَى إِلَى الله ﴾ أي: اقسم على هذا العلم واثبت عليه واعلم في مستقبل عمرك ما تعلمه الآن ويدلُّ عليه ما روي عن النبي الله قال: «من مات وهو يعلم أنَّه لا إله إلَّا اللَّه دخل الجُنَّة». أورده المسلم في الصحيح<sup>(١)</sup>، وقيل: إنَّ هذا إخبار بموتهﷺ والمراد فاعلم أنَّ الحيَّ الَّذِي لا يموت هو الله وحده. وقيل: إنَّه كان ضيَّق الصدر من أذى قومه فقيل له: فاعلم لا كاشف لذلك إلَّا الله. ﴿وَٱسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ﴾ الخطاب له والمراد به الامَّة وإنَّما خوطبوا بذلك لتستن أمته بسنَّته. والمراد الانقطاع إلى الله فإنَّ الاستغفار عبادة يستحقُّ به الثواب ويمكن أن يكون المراد توفيق العمل الحسن واجتناب العمل السيّئ لأنّ الاستغفار طلب الغفران والغفران هو الستر عن القبيح ومن عصم فقد ستر عليه قبائح الهوى ومعنى طلب الغفران أن لا تفضحنا وذلك قد يكون بالعصمة منه فلا يقع فيه واستغفاره من هذا القبيل ولطلب هذا العنوان وقد يكون بالستر عليه بعد الوجود كما هو في حقَّ المؤمنين كأنَّه للنبيَّ ﷺ ثلاثة أحوال مع الله وحال مع نفسه وحال مع غيره، فأمَّا مع الله فوحَده وأمَّا مع نفسك فاطلب العصمة وبقاءها وأمًا مع المؤمنين فاستغفر لهم من الله. وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَكِ ﴾ أكرمهم الله بهذا إذ أمر نبيّه أن يستغفر لذنوبهم

۱\_صحيح مسلم، ج۱، ص٤١، و تفسير نور الثقلين، ج٥، ص٣٨.

ues 64

174

وهو الشفيع المجاب فيهم ﴿وَٱقَمُ يَعَلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَمُثْوَنِكُمُ فَعَلَم سبحانه حالكم في الدنيا وفي الآخرة ويعلم منصرفاتكم في الدنيا ومصيركم في الآخرة إلى الجنَّة أو إلى النار.

وقيل: يعلم متقلّبكم أي في أصلاب الآباء إلى أرحام الأمّهات وعلواكم أي مقامكم في الأرض أو المعنى متصرّفاتكم بالنهار ومضجعكم باللّيل والحاصل أنّه عالم بجميع أحوالكم وقيل: المراد أنّ الله يعلم متقلّبكم قي معائشكم ومتاجركم ويعلم حيث تستقرّون في منازلكم في الدنيا والآخرة ومؤاكم في الجنّة أو إلى النار، ومثله حقيق بأن يخشى ويتّقى منه وإن يستغفر ويسترحم له فلا يأمركم إلّا بما هو خير لكم فيها فبادروا إلى الامتثال بما أمركم به فإنّه المهم لكم في المقامين.

مستدرك وتذييل في بعض أشراط الساعة ذكره الفيض في «الصافي»، من كتاب الخصال عن الصادق للتلا قال: «سنل رسول الله تلاقي عن الساعة قال: هند إيمان بالنجوم وتكليم به بالقدر»<sup>(۱)</sup>.

وفي «العلل» عن النبي ﷺ في أجوبة مسائل عبد الله بن سلام: «أمّا أشراط الساعة فنار يحشر الثام من المشرق إلى المغرب»<sup>(٢)</sup>.

وفي «الكافي» عن الصادق، لأنه قال: «قال النبي تلاقي: من أشراط الساعة أن يفشو الفالج وموت الفجاءة»<sup>(٣)</sup>.

وفي الروضة الواعظين؛ عن النبيكا الله المن أشراط الساعة أن يرفع للعلم ويظهر الجهل ويشرب المخمر ويغشو الزا ويقل الرجال وتكثر النساء حتى أن

١-الخصال، ص٦٢، و وسائل الشيعة، ج١٧، صَنَ١٤٣ و بحار الاتؤار، ج٦، ص٣١٣. ٢- علل الشرايع، ج١، ص٩٥. ٣- الكافي، ج٦، ص٢٦١، و بحار الانوار، ج٦، ص٣١٣، و تفسير الصافي، ج٥، ص٢٤، نور الثقلين، ج٥، ص٣٤، و ضعفاء العقيلي، ج٤، ص١٩٥. الخمسين امرأة فيهن واحد من الرجال»().

والقميّ عن ابن عبّاس قال: حججنا مع رسول الله تلا للحبركم بأشراط فأخذ بحلقة باب الكعبة ثمّ أقبل علينا بوجهه فقال: «ألا لمخبركم بأشراط للساعة؟». فكان أدنى الناس منه تلاث يومئذ سلمان رحمة الله عليه فقال: بلى يا رسول الله فقال: «إنّ من أشراط القيامة إضاعة الصلاة واتباع الشهوات والعيل مع الأهواء وتعظيم أصحاب المال وبيع الدين بالدنيا فعندها يذاب قلب المؤمن في جوفه كما يذاب العلم في العاء منا يرى من المعكر فلا يستطيع أن يغيّره».

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟ قالﷺ: «إي والذي نضي بيده يا سلمان إنّ عندها يتولاهم أمراء جورة ووزراء فسقة وعرفاء ظلمة وأمناء خونة».

فقال سلمان: وإنّ هذا لكائن؟ قالﷺ: «إي والذي نفسي بيده يا سلمان إنّ عندها يكون المنكر معروفا والمعروف منكرا يؤتمن الخائن ويخون الأمين ويصدّق الكلاب ويكنّب الصادق.

قال سلمان: وإنّ هذا لكانن؟ قال: «إي ثمّ معدها تكون إمارة الدساء ومشاورة الإماء وقعود الصبيان على المنابر ويكون الكذب طرفاً والزكاة مغرماً والفيء مغنماً ويجفو الرجل والديه ويبرّ صغيقه ويطلع الكواكب المذتبة».

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن؟ فقالﷺ: «إي وربي وعندها يا سلمان تشارك المرأة زوجها في التجارة ويكون المطر غيضاً ويحتكر الرجل المعسر فسندها تكسد الأسواق إذ قال هذا لم أبنم نشيتا وقال هذا لم أربح شيئا فلا ترى إلّا فامتا ظه».

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن؟ قال: «إي فعضطا يتولاهم أقوام إن تكلّموا قتلوهم وإن سكتوا استياحوهم ليستأثروا بغينهم وليطؤوا حرمتهم وليسفكن دمائهم وليملنن قلوبهم رهبا فلا تراهم إلّا خاتفين مرعوبين مرهوبين يا سلمان إنّ عندها فالويل

ا\_روضة الواعظين، ص2٨٥.

لضعفاء امّتي منهم والويل لهم من الله لا يرحمون صغيرا ولا كبيرا ولايوقرون كبيرا ولا يتجافون عن مسيء، جثثهم جثث الآدميّين وقلوبهم قلوب الشياطين وعندها يكتفي الرجال بالرجال والنساء بالنساء ويغار على الغلمان كما يقار على الجارية في بيت أهلها ويشبّه الرجال بالنساء وللنساء بالرجال وتوكب فوات الفروج على السروج فعليهن من أمّتي لعنة الله يا سلمان عندها تزخرف المساجد كما تزخرف البيع والكنانس وتحلّى المصاحف وتطول المناوات وتكثر الصغوف، قلوب متباغضه وألسن متوافقة وعندها تحلّى ذكور أمّتي بالذهب ويلبسون الحرير والديباج ويتخذون جلود النمور».

قال سلمان: وإنَّ هذا لكانن؟ قال: «إي والَّذي نفسي بيده وعندها يظهر الرباء ويتعاملون بالرشا ويوضع الذين وترفع الدنيا ويكثر الطلاق فلا يقام نله حذ ولن يضروا الله شينا وعنده يظهر القينات والمعازف ويتولاهم أشرار أمتى وتحج أغنياء أمتى للنزهة وتحج أوساطها للتجارة وتقراؤهم للرياء والسممة فمندها يكون أقوام يتعلمون القرآن لغير الله ويقخذونه مزامير ويكون أقوام يتفقهون لغير الله ويكتر أولاد الزنا ويتغتون بالقرآن ويتهافتون بالدنيا يا سلمان ذاك إذا انتهك المحارم واكتسب المآثم وسلط الأشرار على الأخيار يغشو الكذب وتظهر الحاجة والفاقة ويتباهون في اللباس ويمطرون في غير أوان المعلر ويستحسنون الكوبة والمعازف وينكرون الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر حتى يكون المؤمن في ذلك الزمان أضل من الأمة ويظهر قراؤهم وعبّادهم فيما بينهم التلاوة فأولتك يدعون في ملكوت السملوات الأرجاس الأنجاس فعندها لا يجود الغنى على الفقير حتى أنَّ السائل يسأل فيما بين الجمعتين لا يصيب أحدا يضع في كلَّه شينا فعندها يتكلِّم الروبيضة، فقال سلمان: وما الروبيضة يا رسول الله؟ قال ٢٠٠٠ المتكلُّم في أمور العامَّة من لم يكن يتكلُّم فلم يليغوا إلَّا قليلاً حتى تخور الأرض خورة فلا يظنَّ كلَّ قوم إلَّا أنَّها خارت في ناحيتهم فيمكنون ما شاء الله ثمّ ينكثون في مكثهم يلقي بهم الأرض أفلاذ كبدها ذهبا وفضّة. ثمّ أوما بيده ﷺ إلى الأساطين فقال: هذا، فيومنذ لا ينفع ذهب ولا فضّة فهذا معنى قوله: ﴿فَقَدَ جَآءَ أَشْرَاطُهَا ﴾<sup>(1)</sup>.

﴿وَيَغُولُ ٱلَّذِيبَ، ءَامَنُوا لَؤَلَا تُزَلِّفَ سُوَرَةً ﴾ أي: هلَا نزلت لأنَّهم كانوا بأنسون بنزول القرآن ويستوحشون لإبطائه ليعلموا أوامر الله فجناذآ أنزلت سُوَرَةً تَحْكَمُهُ ﴾ ليس فيها متشابه ولا تأويل وقيل: المعنى سورة ناسخة لما قبلها قال قتابة: كلُّ سورة ذكر فيها الجهاد فهي محكمة وهي أشد القرآن على المنافقين وقيل: المراد من المحكمة المقرونة بالوعيد المؤكَّد كقوله: ﴿إِلَّا تَنْفِحُوا مُمَذِّبْكُمْ عَنْنَا أَلِسِمًا ﴾ وقيل: محكمة الوضوح ألفاظها وعلى هذا فالقرآن كلُّه محكم وقيل: المحكمة هي الَّتي تتضمَّن نصًّا لم يختلف تأويله ولم يتعقّبه نصّ وفي قراءة ابن مسعود سورة محدثة أي مجدّدة. ﴿وَذَكِرَ بِهِا الْقِتَالُ ﴾ أي: وأوجب عليهم فيها أي في السورة القتال وأمروا به ﴿رَأَيْنَ ﴾ يا محمّد ﴿ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّسَرَضٌ ﴾ وشك ونفاق ﴿ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَـرَ ٱلْمَغْنِثِينَ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ ﴾ يريد أنَّهم يشخصون نحوك بأبصارهم وينظرون إليك نظرا شديدا كما ينظر الشاخص ببصره عند الموت لثقل ذلك عليهم وعظمه في نفوسهم ﴿ فَأَوْلَى لَهُمْ ﴾ هذا الكلام مهديد ووعيد قال الأصمعيِّ: معنى هذا الكلام أي ولماك وقارنك ما تكره، قتادة: أي العقاب والوعيد لهم وعلى هذا فأولى اسم للتهديد والوعيد فأولى لهم مبتدء وخبر ولا ينصرف أولى، لأنه على وزن الفعل وصار اسما للوعيد وقيل: المعنى أولى لهم طاعة لله ولوسوله وقول معروف بالإجابة أحسن فحيننذ يكون المعنى لو أطاعوا فأجابوا كلنت الطاعة والإجابة أولى لهم وهذا المعنى قول ابن عبّاس في رواية عطا، واختار الكسائيّ هذا القول فعلى هذا المعنى طاعة وقول معروف متصل بما قبله وعلى القول الأول يكون طاعة

١- تفسير القمي، ج٢، ص٣٠٣، و وسائل الشيعة، ج١١، پاورقي ص٢٧٦، و بحار الانوار، ج٦، ص٣٠٩.

NT ......

وقول معروف مبتدأ مجذوف الخبر تقديره طاعة وقول معروف أحسن وأمثل أو خبر مبتدء محذوف وتقديره أمرنا ظاعة وقول معروف.

طَاعَةً وَقَوْلُ مَعْدُوفٌ فَإِذَا عَزَمَ الأَمَرُ فَلَوَ صَحَدَقُوا اللهَ لَكَانَ خَيْرًا لَمُهْمَ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن نَوَلَيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِ الأَرْضِ وَتُفَطِعُوا أَرْحَامَكُمْ أَنَهُ أَوْلَيْهِكَ الَذِينَ لَمُنَهُمُ اللهُ فَأَصَمَتُهُمْ وَآعَمَى أَبْصَدَرُهُمَ أَنَهُ لَنَاهُ يَتَدَبَّرُونَ القُرْمَاتِ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا أَنَ إِذَ الَذِيبَ آرَتَدُوا عَلَى آذَبَوْمِ مِنْكُونَ بَعْدِ مَا نَبَيَنَ لَهُمُ اللهُ دَعْلَ الشَّيْطَنُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَعْلَى لَهُمُ أَنَهُ اللَّهُ الْفَرْضِ وَتُقَطِعُوا أَن

الله المحمد المعنيان المعنيان المعنيان المتركي وجوابه محذوف تقديره فإذا عزم ووجب الأمر تخلّفوا وخالفوا كأنه يقولون في أول الأمر سمعا وطاعة وعند آخر الأمر خالفوا ونسب العزم إلى الأمر والمراد لصاحب الأمر المعنى وعلى تو صدقوا الله فيما أمرهم به وامتثلوا أمره الكان غيرًا لَهُمْ في وعلى كون المعنى في قوله: المحاكمة وَقَوْلَ مَمَمُوتُ في خير لهم وأحسن فمعنى قوله: المعنى في قوله: المحاكمة وَقَوْلَ مَمَمُوتُ في خير لهم وأحسن فمعنى قوله: المعنى في قوله: المائمة واتباعهم الرسول الكان وأحسن فمعنى قوله: المعالى: المحمد في إيمانهم واتباعهم الرسول الكان يَرَكُ لَهُمْ في أن المعالى: المعالى: الموتر المؤكّد لأن الكفار كانوا يقولون كيف نقاتل والقتل إفساد والعرب ذوو أرحامنا وقبائلنا فقال تعالى: الموان كيف نقاتل والقتل إفساد في الأرض فإنكم تقتلون من يقدرون عليه وتنهبونه والمتال واقع منكم أليس قتلكم ووأدكم البنات إفسادا وقطعا للرحم فلا يصح تعلكم بالجهاد بقولكم: القتل إفساد لأنكم تقتلون ومنهون مع أنه خلاف ما معلكم المائم المعاد من معاده من مائمة وأذكم تقتلون من يقدرون عليه وتنهبونه والقتال واقع منكم أليس قتلكم ووأدكم البنات إفسادا وقطعا للرحم فلا يعلون ما في «الكافي» والقعميّ عن عليّ للله الذلت في بني أميّقه <sup>(١)</sup>. قال الزمخشريّ: معنى ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمَ ﴾ الآية، هل يتوقّع منكم الا الفساد؟ لأنّكم اختبرتم. وقيل: المعنى إن أعرضتم وتولّيتم وأدبرتم عن دين رسول الله أن ترجعوا إلى ما كنتم عليه في الجاهليّة من التناهب والمقاتلة وقطع الأرحام.

وفي قراءة عليّ أمير المؤمنين إن تولّيتم على المجهول أن تولّاكم ولاة غشمة ظلمة خرجتم معهم ومشيتم تحت لوائهم وأفسدتم بإفسادهم.

أولَيْكَ ألَّذِينَ لَمُنَهُمُ ألْهُ ﴾ إشارة إلى المذكورين المخاطبين لعنهم الله وأبعدهم من رحمته لإفسادهم وخذلهم حتَّى صمّوا عن استماع الموعظة ﴿وَأَعْمَى أَبْعَبَكَرُهُم ﴾ عن إبصار طريق الهدى.

أفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْفُرْمَاتَ في ويتفكّرون فيه فيعتبروا به ويقضوا ما عليهم من الحقّ عن أبي عبد الله وأبي الحسن ﴿ أَمَر عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَمَا في وتنكير القلوب إزادة قلوب هؤلاء ومن كان مثلهم من غيرهم مثل قلوب المنافقين الَّتي انقلعت عن الهدى والإيمان فلا تنفتح وقرئ إقفالها بصيغة المصدر والمراد أن بعض القلوب بسبب عدم تذبّرها وقبولها لا يصل إليها ذكر ولا ينكشف لها أمورا لهداية.

الأوالي المان المان المرابع المرابع المان المحق والإيمان الحق والإيمان المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المربع الم مربع المربع ا مربع المربع المر

١-الكافي، ج٨. ص١٠٣. و تغسير القمي، ج٢. ص٣٠٨. و القواعدوالفوائد، ج٣. ص٥٢، و بحار الانوار، ج٧١. ص١١١.

1A0 \_\_\_\_\_ (KI # 1/4 / 1/4 / 1/4 / 1/4 / 1/4 / 1/4 / 1/4 / 1/4 / 1/4 / 1/4 / 1/4 / 1/4 / 1/4 / 1/4 / 1/4 / 1/4

نعته ووجدوه مكتوباً في التوراة والإنجيل. في الكافي» عن الصادق للخلام في هذه الآية قال: **«الذين ارتدًوا عن الإيمان في ترك ولاية أمير المؤمنين قال: والله نزلت** فيهم وفي أتباعهم»<sup>(1)</sup>.

الشَّيْطِنُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمَّلَ لَهُمْ مَ أَي زَيْنَ وَسَهَلَ لَهُمْ عَملَهُمْ وَخَطَايَاهُمُ أو دعاهم إلى ما يوافق مرادهم وهواهم، وأملى لهم أي طول لهم أملهم وأوهم الأمن في المكاره وأبعد لهم في الأمل والامنيَّة.

ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللَّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِ بَعَضِ الأَمَرِّ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسَرَارَهُمْ ۞ فَكَمْفَ إِذَا قَوَفَنَهُمُ الْمَلَيْهِكُهُ بَعَمْرِبُونَ وُجُوهُهُمْ وَأَدْبَنَرَهُمْ ۞ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ انَّـبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللَّهُ وَحَرِهُوا رِضُوَنَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَنَكَهُمْ ۞ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ انَّـبَعُوا مَا أَسْخَطَ مُلَهُ وَحَرِهُوا رِضُوَنَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَنَكَهُمْ ۞ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ انَّـبَعُوا مَا أَسْخَطَ مُلَمَ وَحَرِهُوا رِضُوَنَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَنَكُهُمْ ۞ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ انَّـبَعُوا مَا أَسْخَطَ مُلَعَرَفُهُمُ وَحَرِهُوا رَضُونَتُهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَنَكَهُمْ ۞ وَلَوْ نَشَاءُ لَوْتِي فَ فُلُوبِهِم مَرَضُ أَن لَن يُخْرِجَ اللَّهُ أَعْمَنَتُهُمْ ۞ وَلَوْ نَشَاءُ لَائَةٍ مَعْهَمُ الْ

ثم بيّن سبحانه سبب استيلاء الشيطان عليهم فقال: ﴿ ذَلِكَ ﴾ أي: ذلك التسويل والإملاء ﴿ بِأَنَهُم قَالُوا لِلَذِينَ كَرِهُوا ﴾ ولاية عليّ: ﴿ مَا نَزَكَ أَنَهُ ﴾ من القرآن وما فيه من الأمر والنهي والأحكام ومنعتهم الرياسة عن اتّباع محمد والقرآن. والمرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد الله للمنظ<sup>(۲)</sup> «اتهم بنو أميّه كرهوا ما نزل الله في ولاية عليّ بن أبي طالب، قوله: ﴿ سَنُطِيعُكُم فِي بَعْضِ الأَمَرِ ﴾ سنطيعكم في التظاهر على عداوة رسول الله أو في ترك ولاية عليّ والقعود عن الجهاد ﴿ وَالَنَهُ يَعَالَمُ إِسْرَارَهُمْ ﴾ أي: ما أسرة بعضهم إلى بعض من

١- الكافي، ج١، ص ٤٢٠، و بحار الانوار، ج٢٣، ص٣٧٥، و تفسير نور الثقلين، ج٤، ص٦١٥. ٢- مجمع البيان، ج٩، ص١٧٦، و شرّح الاخبار، ج٢، ص٥٧٣.

القول وما أسروه من الاعتقاد في أنفسهم.

فَكَيْفَ إِذَا قَوَفَتْهُمُ الْمَلَتَهِكَةُ اللهِ أي: كيف حالهم إذا قبضت الملائكة
 أرواحهم وإنّما حذف تفخيماً لشأن ما ينزل بهم في ذلك الوقت من عظم
 العذاب والشدة الويَضريؤرت وُجُومَهُم وَأَدْبَكَرَهُم اللهِ على وجه العقوبة لهم.

ثمَّ ذكر السبب فقال: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اَنَّبَعُوا مَآ أَسْخَطَ اللَّهُ ﴾ من المعاصي الَّتي يكرهها الله ويعاقب عليها ﴿وَ**سَتَرِهُوا رِسْوَنَتُهُ ﴾ أي: سبب** رضوانه وهو الإيمان وطاعة الرسول ﴿فَآَحَبَطَ ﴾ اللَّهُ ﴿أَعْبَلَهُمْ ﴾ التي كانوا يعملونها من البرّ والصدقات وغيرها لأنّها في غير إيمان ولا فائدة فيها.

﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَرَضُ أَن لَن يُخْرِجَ ٱللَّهُ أَضْغَنْنَهُمْ ﴾ أي: لا يبيّن الله أحقادهم على المؤمنين ولا يبدي معانبهم للنبي ﷺ.

وَوَلَوْ نَشَاءُ لَارَيْنَكَهُمْ فَلَعَرَفَنَهُم بِسِيمَنَهُمْ ﴾ بأعيانهم يا محمّد حتّى تعرفهم بعلاماًتهم وأشخاصهم لكي تعرفهم بها ﴿وَلَتَقَمِفَنَهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ أي: وتعرفهم الآن تي قحوى كلامهم لأن كلام الإنسان يدلّ على ما في ضميره.

وعن أبي سعيد الخدريّ قال: لحن القول بغضهم عليّا<sup>(۱)</sup>. قال: وكنّا نعرف المنافقين على عهد رسول اللهﷺ ببغضهم عليّ بن أبي طالب<sup>(۲)</sup> وروي مثل ذلك عن جابر بن عبد الله الأنصاري<sup>(۳)</sup> وعن عبادة بن الصامت قال: كنّا نبور أولادنا بحبّ عليّ بن أبي طَالب فإذا رأينا أحدهم لا يحبّ عليّاً

۱- تفسير الصافي، ج٥، ص٢٩، و بحار الانوار، ج٢٣، ص٣٨٦، و مناقب الأمام أميرالمؤمنين، المناقب، ج٣، ص٨، و انظر: شرح الاخبار، ج١، ص١٥٣، و الصراط المستقيم، ج١، ص٢٩٤، و تفسير مجمع البيان، ج٩، ص١٧٦. ٢- شرح الاخبار، ج١، ص٤٤٦، و المناقب، ج٣، ص١٠، و بحار الانوار، ج٢٧، ص٢٣٨، و تفسير نور الثقلين، ج٥، ص٤٤. و المناقب، ج٣، ص١٠، و بحار الانوار، ج٢٧، ص٢٣٨، و تفسير نور الثقلين، ج٥، ص٤٥.

علمنا أنّه لغير رشد<sup>(۱)</sup>. وقال أنس: ما خفي منافق على عهد رسول الله بعد هذه الآية. ﴿وَاللَهُ يَعَلَّرُ أَعْسَلَكُوْ ﴾ ظاهرها وباطنها والفرق بين اللامين في قوله: ﴿ فَلَعَرَفَنَهُم ﴾ أنّ الاولى جواب «لَوْ» مثل الَّتي في لأريناكهم واللام الثانية فواقعة مع النون في جواب قسم محذوف.

ومعنى اللحن أن تميله إلى نحو من الأنحاء ليفطن له صاحبه مثل التورية والتعريض وبعض مفادات الكلام. قال الشاعر:

ولقد لحنت لكم لكيما تفقهوا واللحبن يعرف ذوو الألبـاب

ويقال للمخطئ لاحن لأجل أنَّه يعدل بالكلام عن الصواب.

وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ حَقَى نَعْلَمُ الْمُجَعِدِينَ مِنكُو وَالصَّنبِينَ وَنَبْلُوَا أَخْبَارَكُو ۞ إِنَّ الَذِينَ كَفَرُوا وَصَدُوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَشَاقُوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَنَى لَمُمُ الْهُدَى لَن يَعْبُرُوا اللَه شَيْنًا وَسَبُحْبِطُ أَعْمَلَهُمْ ۞ يَتَأَيُّهَا الَذِينَ ءَامَنُوَا أَطِيعُوا اللَه وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا بُطِلُوا أَعْمَلَكُمُ ۞ إِنَّ الَذِينَ كَفَرُوا وَصَدُوا عَن سَبِيلِ اللَهِ ثُمَّ مَاثُوا وَهُمْ كُفَارٌ فَلَن يَغْفِرَ اللَهُ لَمَ آَعَنِكُمُ اللَهِ مَن اللَهِ الرَّسُولَ وَ

ثم أقسم سبحانه فقال: ﴿وَلَنَبْلُوَنَكُمْ ﴾ أي: نعاملكم معاملة المختبر بما نكلُفكم من الأمور الشاقَة ﴿حَنَّى نَعْلَمُ الْمُجَنِهِدِينَ مِنكُرُ وَلِلصَّنهِينَ ﴾ أي: نتميّز المجاهدين في سبيل الله من جملتكم والصابرين على الجهاد وقيل: المعنى حتَى يعلم أولياؤنا المجاهدين منكم. وأضاف العلم إلى نفسه تعظيماً لهم كما قال: ﴿ إِنَّ ٱلَٰذِينَ يُؤَذُونَ ٱللَهَ وَرَسُولَهُ ﴾ أي: يؤذون أولياء الله وقيل: المعنى حتّى

١- نورالبراهين، ج٢، ص٥١٥، و الصافي، ج٥، ص٣٠، و بحار الإنوار، ج٢٧، ص٢٣٨، و نور الثقلين، ج٥، ص٤٥، و مجمع البيان، ج٩. ص١٧٧.

| ج ١٠ |  |  |
|------|--|--|
|------|--|--|

نعلم جهادكم موجوداً لأنّ الغرض أن تفعلوا الجهاد فيثيبكم على ذلك ﴿وَنَبْلُوَا أَخْبَارَكُو ﴾ أي: نختبر أسراركم بما يستقبلونه من أفعالكم.

وفي هذه الآية دلالة على أنّ هؤلاء الكفّار كانوا قد تبيّن لهم الهدى فارتدوا عنه ولم يقبلوه عنادًا وهم المنافقون وقيل: المراد رؤساء الضلالة جحدوا الهدى طلبا للجاه والرياسة لأنّ العناد يضاف إلى الخواصّ.

فإن قيل: إنّ في أوّل السورة قال سبحانه: ﴿فَأَحْمَكُمُ أَعْمَكُهُمْ ﴾ بصيغة الماضي فكيف قال: يحبط أعمالهم في المستقبل؟

فالجواب أن المواد من قوله: ﴿ الَّذِينَ كَفَرُهُا وَمَتَدُوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ في أوّل السورة المراد المنشركون وهم من أوّل الأمر كانوا مبطلين وكانت أعمالهم على غير شريعة والمراد من الذين كفروا في هذه الآية أهل الكتاب وكانت لهم أعمال قبل الرسول فأحبطها بسبب تكذيبهم الرسول ولا ينفعهم إيمانهم ويجوز أن يكون المراد من الأعمال في هذه الآية الأخيرة مكايدهم في القتال وذلك قد تحقّق منهم والله سيبطله حيث يكون النصر للمؤمنين.

﴿بَتَأَنُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا أَلِمِيعُوا اللَّهَ وَأَلِمِعُوا الرَّسُولَ وَلَا نُبْطِلُوا أَعْسَلَكُمُ ﴾ إشارة إلى

حصول العمل بعد حصول العلم، ودوموا على الإطاعة والعمل ولا تشركوا فتبطل أعمالكم أو المعنى لا تتركوا طاعة الرسول فيبطل أعمالكم كما أبظل أهل الكتاب بسبب عدم طاعتهم للرسول وتكذيبهم إيّاه ويؤيّد المعنى الثاني قوله تعالى: فَؤْ يَتَأَيَّبُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصَوَتَكُمْ فَوْنَ صَوْتِ النَّبِي وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ إِلَقَوْلِ كَجَهْرِ بَشَخِيحَةُمْ لِبَحْنِ أَن تَعْبَطُ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُد لَا تَشْعُرُونَ لَهُ إِنْقَوْلِ كَجَهْرِ بَشَخِيحَةُمْ لِبَحْنِ أَن تَعْبَطُ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُد لَا تَشْعُرُونَ لَهُ المراد أن تبطلوا أعمالكم بالرياء وقيل: المراد بالكبائر.

الأوانَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا وَمَسَدُوا عَن سَبِيلِ اللهِ ثُمَّ مَاتُوا وَعُمَّ كُفَّارٌ فَلَن يَغْفِرَ اللهُ لَحُد ﴾
الأوانَ ٱلَذِينَ ﴾ مرَ تفسيره ﴿ثُمَ مَاتُوا وَعُمّ كُفَّارٌ ﴾ أي: صبروا على الكفر حتّى اللهِ إنَّ ٱلَذِينَ كَفرهم ﴿فَلَن يَغْفِرَ اللهُ لَمُدً ﴾ أبدا لأن لفظ «لن» للتأييد.

فَنَّذَ نَهِنُوا ﴾ أي لا تتولَوا ولا تضعفوا عن القتال ﴿وَتَنَقُوا إِلَى النَّتَلَمِ ﴾ أي: ولا تدعوا الكفّار إلى المسالمة والمصالحة ﴿وَأَنَقُرُ ٱلأَعْلَوْنَ ﴾ أي: وأنتم القاهرون الغالبون وقيل: إنّ الواو للحال أي إذا كنتم غالبين وتكون الغلبة لكم لا تصالحوهم فعلى المعنى الأوّل إخبار من الله على غلبتهم على الكافرين أي أنتم أيّها المؤمنون أعلى يدا وقدرة ومنزلة آخر الأمر وإن غلب الكفّار في بعض الأحوال ﴿وَائَقَهُ مَعَكُمُ ﴾ بالنصرة ﴿وَلَنَ يَعْرَكُمُ أَهْمَلَكُمُ ﴾ أي: لن ينقصكم من ثوابكم شيئا والترة النقص من وترت الرجل إذا قتلت له قتيلا من أخ أو حميم والمعنى مأخوذ من أفردته من قريبه يشبه إضاعة عمل العامل بوتر الواتر، ومنه قوله لينية: «من فاتته صلاة العصر فكانّما وتر أهله وماله"<sup>(۱)</sup> أي أفرد عنهما قتلا ونها.

١ـ عوالي اللئالي، ج١، ص١٢٩، و نور الثقلين، ج٥، ص٤٦، و وسائل الشيعة، ج١٨، ص٢٤٨، و مواهب الجليل، ج٣، ص٤٣، و مسند أحمد، ج٢، ص١٤٥، و بحار الانوار، ج٩٨، ص١٥٤، و سنن النسائي، ج١، ص٢٣٨، و السنن الكبرى، ج١، ص٤٤٥. إِنَّمَا لَلْمَيَوْةُ اللَّذَبَا لَمِتْ وَلَهُوْ وَلِهِ قُوْمِنُوا وَتَنْقُوا بُوْتِكُمْ أَمُورَكُمْ وَلَا يَسْئَلَكُمْ أَمْوَلَكُمْ ۞ إِن يَسْتَلَكُمُوهَا فَيُحْفِحُتُمْ تَبْخَلُوا وَيُخْرِجُ أَصْخَنَكُمْ أَمْوَلَكُمْ ۞ هَتَأَنتُد هَتُؤَلَآهِ تُدْعَوْنَ لِنُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَينتَعُم مَن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ فَإِنَّهَا يَبْخَلُ عَن نَفْسِهِ. وَاللَّهُ الْفَنِيُّ وَأَنتُمُ الْفُقَرَآةُ وَلِن نَتَوَلَّوْا يَسْتَبْذِلْ هَوْمًا غَيْرَكُمْ نُدً لَا يَكُونُوا أَمْنَالَكُمُ إِلَى

ثمّ حتّ الله سبحانه على طلب الآخرة فقال: ﴿ إِنَّمَا لَمَيَوَةُ ٱلدَّنِيَا لَعِبَّ وَلَهُوَ ﴾ أي: سريعة الفناء والانقضاء ومن اختار الفاني على الباقي كان جاهلا ومنقوصاً والذي خلقها هو أعلم بها ﴿وَإِن تُؤْمِنُوا ﴾ بالله ورسوله وتتّقوا معاصيه ﴿يُؤْتِكُرُ أَجُورَكُمٌ ﴾ وجزاء أعمالكم في الآخرة.

وَلَا يَسْتَلَكُمْ أَمَوَلَكُمْ ﴾ كلّها في الصدقة وإن أوجب عليكم الزكاة في بعض أموالكم وقيل: معنى الآية لا يسألكم أموالكم لأن الأموال كلّها لله فهو أملك لها وهو المنعم بإعطائها وقيل: لا يسألكم الرسول على أداء الرسالة أموالكم أن تدفعوها إليه (إن يَسْتَلَكُمُوهَمَا فَيُحْفِكُمْ ﴾ يقال: أحفى شار به إذا استأصله وأحفى في المسألة إذا لم يترك شيئا من الإلحاح وبالغ فيه أي إن يسألكم جميع أموالكم ويجهدكم بمسألة جميعها (تَبْخَلُوا ﴾ بها ولا تعطونها ويظهر بغضكم وعداوتكم لله ولرسوله ولكنّه فرض عليكم ربع العشر التاء والراء ورفع (أَمْفَنَنَكُمْ ﴾

كَتُكَنَّمُ هَتُؤُلَاه المانية أي: أنتم أيتها المخاطبون هؤلاء الموصوفون
 مُتَتَعَرْبُ فيه توبيخ عظيم وتحقير لشأنهم وليُنفِقُوا في في سبيل الله أي
 إنّما أمرتم بإخراج ذلك للإنفاق فوفي سَبِيلِ اللهِ وطاعته وهو يعم الزكاة
 والغزو وصرفه إلى المستحقين من إخوانكم. في قَيِنَكُم مَن يَبْخَلُ في بما

فرض الله عليه ﴿وَمَن يَبْخَلْ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَّفَسِهِ. ﴾ لأنَّه يحرمها مثوبة جسيمة ثمّ يلزمه عقوبة عظيمة والمراد أنّ معطى المال أحوج إليه من الفقير الآخذ فبخله بخل على نفسه وذلك أشد البخل لأنه إنّما يبخل بالخير والفضل في الآخرة عن نفسه كمن يبخل عن اجرة الطبيب وثمن الدواء وهو مريض ثمَّ حقَّق ذلكُ بقوله: ﴿وَاللَّهُ ٱلْنَبِغُ ﴾ عمَّا عندكم من الأموال ﴿وَأَسْتُمُ ٱلْفُقَـرَآءُ ﴾ إلى ما عند الله من الخير والرحمة ولا يأمركم بالإنفاق لحاجة ولكن لتنفعوا بذلك الإنفاق في الآخرة. ﴿وَلِكَ تَتَوَلَّوْا ﴾ وتعرضوا عن طاعته وعن أمر رسوله ﴿ يَسْتَبْدِلْ فَوْمًا غَيْرُكُمْ ﴾ أمثل وأطوع منكم في أوامر الله ﴿ نُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَنَاكُمُ ﴾ بل يكونوا خيرا منكم وروى أبو هريرة أنَّ ناساً من أصحاب رسول الله الله الله الله عالوا: يا رسول الله من هؤلاء الذين ذكرهم الله؟ وكان سلمان إلى جنب رسول الله الله فضرب يده إلى فخذ سلمان فقال: «هذا وقومه والذي نفسي بيده لو كان الإيمان منوطاً بالتريّا لتناوله رجال من فارس»<sup>(۱)</sup> وروى أبو بصير عن أبي جعفر الن الا": «إن تتولوا يا معشر العرب يستبدل قوما غيركم يعني الموالي». القميّ قوله("): ﴿وَإِن تَتَوَلَّوْا ﴾ عطف على ﴿وَإِن نُؤْمِنُوا ﴾ أي إن تتولُّوا عن ولاية أمير المؤمنين يستبدل قوما خيرا منكم يقومون مكانكم ولا يكونون أمثالكم في معاداتكم وخلافكم وظلمكم لأل محمد الم تمّت السورة بحمد الله.

١- بحار الاتوار، جـ٢٤، ص١٦٨، و كنزالعمال، جـ١١، ص ١٩٠، و تفسيرمجمع اليان، جـ٩، ص ١٨١. ٢- مجمع البيان، جـ٩، ص ١٨١، و بحار الاتوار، ج٢٢، ص٥٢. ٣- تفسير القمي، ج٢، ص٣٠٩.



مدنية. فضلها: أبيَّ بن كعب قال: **«من قرآها فكأنّما شهد مع محمّدﷺ** فتح **مكّة**»<sup>(1)</sup>.

وفي رواية اخرى فكأنّما بايع محمّد تحت الشجرة<sup>(\*)</sup> قال عمر بن الخطَاب: كنّا مع رسول الله تلك في سفر فقال تلك المؤلت علي الوارحة سورة هي أحب إليّ من الدنيا وما فيها: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا ﴾ إلى قوله: ﴿وَمَا تَأَخَرَ ﴾ أورده البخاري في الصحيح. عن أنس بن مالك قال: لمّا تراجعنا من غزوة الحديبية وقد حيل بيننا وبين نسكنا فنحن بين الحزن والكآبة إذ أنزل الله تعالى: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحَا تُبِينَا ﴾ : فقال تلك : القد أنزلت عليّ آية هي أحب إليّ من الدنيا كلهاه<sup>(\*)</sup>.

وعن عبد الله بن مسعود قال: أقبل رسول الله من الحديبية فجعلت ناقته تثقل فقدّمنا فأنزل الله ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْمًا مَّبِينًا ﴾ ، فأدركنا رسول الله وبه من السرور ما شاء الله فأخبر تلائ أنّها أنزلت عليه<sup>(1)</sup>. عبد الله بكير عن أبيه قال: قال أبو عبد الله للغ»: **«حمّنوا أموالكم ونساءكم وما ملكت أيمانكم من التلف** 

١-مستدرك الوسائل، ج٤، ص٣٤٩، و مجمع البيان، ج٩، ص١٨١، و مستداحمد، ج١، ص٣٦، و ٢ـ مستدرك الوسائل، ج٤، ص٣٤٩، و مجمع البيان،ج٩، ص١٨١، و مستداحمد، ج١، ص٣٦، و نور الثقلين، ج٥، ص٤٧. ٣ـ مجمع البيان، ج٩، ص١٨١، و نور الثقلين، ج٥، ص٤٧، و تفسير الثعلبي، ج٩، ص٤٠، و جامع البيان، ج٢٦، ص٩١. ٤ـ نور الثقلين، ج٥، ص٤٧، و مجمع البيان، ج٩، ص١٨١. بقراءة إنّا فتحنا لك فتحا مبيناً فإنّه من كان يدمن قراءتها ناداه مناد يوم القيامة حتّى يسمع الخلائق أنت من عبادي المخلصين ألحقوه بالصالحين من عبادي فأسكنوه جنّات النّعيم واسقوه الرّحيق المختوم بمزاج الكافور»<sup>(۱)</sup>.

## بسمي التجرير

إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْمَا مُبِينًا ۞ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَرَ وَيُبَرَّ يَعْمَتُهُ عَلَيْكَ وَرَبِّهِدِيكَ مِكْطًا مُسْتَقِيمًا ۞ وَيَنْصُرُكَ اللَّهُ نَصْرًا عَزِيزًا ۞ هُوَ الَذِي أَنزَلَ السَتَكِينَةِ في قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَرْدَادُوَا إِيمَانًا مَعَ إِيمَانِهِمُ وَلِلَّهِ حُمُودُ السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ لِيُدْخِلَ التَّوْمِينِينَ وَالْمُؤْمِنَتِ جُمُودُ السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ لِيَعْذِينَ عَنْهُمُ مَعْتَا مَعَ إِيمَانَا مَعْ يَ السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ وَالأَرْضِ الْمُعْمِينَ فَيْهَا حَكِيمًا ﴾ لَكُوبُ الْمُوبِ الْمُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَن

المعنى: الفتح ضدّ الإغلاق وهو الأصل ثمّ استعمل في معان كثيرة فمنها الحكم والقضاء والحكومة والنصر ومنها فتح البلدان ومنها العلم نحو قوله: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْمَيَّبِ ﴾<sup>(٢)</sup> من ذلك.

(أياً فَتَحْنَا لَكَ فَتَحًا تُبِينًا ﴾ أي: قضينا لك قضاء ظاهراً وقيل: معناه يسترنا لك يسراً بيّناً وقيل: أعلمناك علماً ظاهراً وفي الفتح وجوه أحدها: فتح مكّة وثانيها: فتح الروم وغيرها وثالثها: صلح الحديبية والأظهر الأنسب فتح مكّة للمناسبة.

والربط الآخر، السورة المتقدّمة لأنّه سبحانه لمّا قال: ﴿ هَتَأَنتُمْ هَتُؤَلَاً تُدْعَوْنَ لِتُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ إلى أن قال: ﴿ وَمَن يَبْخَلْ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَفَسِهِ ﴾ بيّن تعالى أنّه فتح لهم مكّة وغنموا ديارهم وحصل لهم أضعاف ما

> 1ـ ثواب الاعمال، ص110، و تفسيرجوامع الجامع، ج٣. ص٣٧٧. ٢ـ سورة الأنعام: ٥٩.

أنفقوا ولو بخلوا لضاع عليهم ذلك وكذلك لمّا قال: ﴿ فَلَا تَهِنُوا وَنَدْعُوّا إِلَى ٱلسَّلِمِ ﴾ وكان معناه لا تسألوا الصلح من عندكم بل اصبروا فإنّهم يسألون الصلح ويجتهدون فيه كما كان يوم الحديبية.

فلو قيل: إن كان المراد فتح مكَة فمكَة حينئذ لم تكن فتحت فكيف قال: ﴿ فَتَحْنَا لَكَ ﴾ بلفظ الماضي؟ والمعنى قدّرنا فتحها وحكمنا وما قدّره الله فهو كائن لا محالة. نزلت الآية عند مرجع النبيﷺ من الحديبية بشّر في ذلك الوقت بفتح مكَة.

وعن جابر قال: ما كنًا نعلم فتح مكَة إلًا يوم الحديبية وذلك أن المشركين اختلطوا بالمسلمين فسمعوا كلامهم فتمكّن الإسلام في قلوبهم وأسلم في ثلاث سنين خلق كثير فكثر بهم سواد الإسلام، والحديبية بثر روي أنّه نفد ماؤها وظهر فيها من أعلام النبوّة ما اشتهرت به الروايات.

قال البراء بن عازب: تعدّون الفتح فتح مكّة وقد كان فتح مكّة فتحا ونحن نعد الفتح بيعة الرضوان يوم الحديبية والحديبية بئر نزحناها فما وجد فيها قطرة فبلغ ذلك إلى النبيﷺ فأتاها وجلس على شفيرها ثمّ دعا بإناء من ماء فتوضًا، ثمّ تمضمض ودعا، ثمّ صبّه فيها وتركها ثمّ إنّها أصدرتنا نحن وركابنا<sup>(۱)</sup>.

وعن محمّد بن إسحاق بن يسار عن الزهريّ عن عروة بن الزبير عن المسوّر بن مخرمة إنّ رسول الله خرج لزيارة البيت لا يريد حرباً فذكر الحديث إلى أن قال: قال رسول الله: «انزلوا». فقالوا: يا رسول الله ما بالوادي ماء فأخرج من كنانته سهما فأعطاه رجلا من أصحابه فقال له: «أنزل في هذا القليب فاغزره في جوفه». ففعل فجاش بالماء الرواء<sup>(٣)</sup>.

۱۔ تاريخ الأسلام، ج۲، ص۳۷۵، و تفسيرالبغوي، ج٤، ص١٨٨، و الدرالمنثور، ج٦، ص٦٨. ۲ـ تفسيرمجمع البيان، ج٩، ص١٨٣، و بحار الاتوار، ج٢٠، ص٣٤٦.

| ۱۰ ; | - / | معتليا المتناط | *************************************** | 1 | 1 | ļ |
|------|-----|----------------|-----------------------------------------|---|---|---|
|------|-----|----------------|-----------------------------------------|---|---|---|

وعن عروة وذكر خروج النبيّ قال: وخرج قريش من مكّة فسبقوه إلى بلدح وإلى الماء فنزلوا عليه فلمًا رأى النبي للشيّة أنّه سبق نزل للشيّة على الحديبية وذلك في حرّ شديد وليس فيها إلّا بئر واحد فأشفق القوم من الظماء والقوم كثير فنزل فيها رجال يمتحنوها ودعا النبيّ بدلو من ماء فتوضاً من الدلو ومضمض فاه ثمّ مج فيه وأمر أن يصب في البئر ونزع سهما من كنانته وألقاه في البئر فدعا الله ففارت بالماء جعلوا يغترفون بأيديهم منها وهم جلوس على شفتها<sup>(۱)</sup>.

وروى سالم بن أبي الجعد قال: قلت لجابر بن عبد الله: كم كنتم يوم الشجرة؟ قال كنّا ألفا وخمس مائة، وذكر عطشاً أصابهم قال: فأتى رسول الله بماء في تور فوضع يده فيه فجعل الماء يخرج من بين أصابعه كأنّه العيون قال: فشربنا وسقنا وكفانا قال: قلت كم كنتم؟ قال: لو كنّا مائة ألف لكفانا كنّا ألفا وخمس مائة<sup>(٢)</sup>. وروي عن مجمع بن حارثة الأنصاريّ أنّ المراد فتح خيبر قال: شهدنا الحديبية مع رسول الله فلما انصرفنا عنها إذا الناس يهزّون الأباعر فقال بعض الناس لبعض: ما بال الناس قالوا: أوحي إلى رسول الله فخرجنا نوجف فوجدنا النبيّ واقفا على راحلته عند كراع الغميم فلما اجتمع الناس إليه قرأ هواناً فتحما لكه فقتما محمد فقال عمر: أفتح هو يا رسول الله؟ قال: «نعم والذي نقسي بيده إنه لفت فقال عمر: أفتح هو يا رسول والله؟ قال: هنم والذي نفسي بيده إنه لفت فقسمت خبر على أهل الحديبية لم يدخل فيها أحدا إلاً من شهدها»<sup>(٣)</sup>.

لَيْفَغِرُ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ ﴾ وقد فستر بعض الحشوية بعض التفاسير الباطلة التي لا يقبلها ذو دين مثل أن حملوا الآية على ظاهرها

۱۔ بحار الانوار، ج۱۸، ص۳۷، و تفسيرمجمع البيان، ج۹، ص١٨٣. ۲۔ كنزالعمال، ج۱۲، ص٣٦٧، و بحار الانوار، ج۲۰، ص٣٤٦، و تفسيرمجمع البيان، ج۹، ص١٨٤. ٣ـ مجمع البيان، ج۹. ص١٨٤، و بحار الانوار، ج٢١، ص٨

ونسبوا إليها الصغيرة وأمثالها.

وقال ابن عطاء الخراسانيّ لمّا بلغ سدرة المنتهى ليلة المعراج قدّم هوﷺ وتأخَر جبرئيل فقال لجبرئيل: التكركني في هذا الموضع وحدي؟، فعاتبه الله حين سكن إلى جبرئيل فقال: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَرَ ﴾ فيكون كلّ من الذنبين بعد النبوة.

وقال سفيان الثوريّ: ما تقدّم أي ممّا عملت في الجاهليّة وما تأخّر ممّا لم تعمله ويذكر مثل ذلك على طريق التأكيد مثل قولهم: ضرب من لقاه ومن لم يلقه والمعلوم من كلام التُوريّ أنّه من الحشويّة وإلّا ما حشا فاه بهذا التّبن، فالثور ثور وإن عبد.

وقيل: إنّ ما تقدّم من الذنب بالنسبة إليه يوم بدر وما تأخّر يوم حنين أمّا يوم بدر حيث قال: **«اللّهمّ إن تهلك هذه العصابة لا تعبد في الأرض أبدا».** فعوتبﷺ من أين تعلم أنّي إن أهلكتها لا أعبد أبدا؟ فكان الذنب المتقدّم هذا وقال يوم حنين بعد أن هزم الناس ورجعوا إليه: لو لم أرمهم بكف الحصى لم يهزموا فأنزل اللّه ﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ ﴾ وهو الذنب المتأخّر.

والصحيح أي ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنب امتك وما تأخّر بشفاعتك.

وقيل: المراد الوعد بالعصمة قبل الفتح وبعد الفتح والإشارة إلى عموم العصمة كقولهم اضرب من لقيت ومن لا تلقاه مع أنّ من لا يلقى لا يمكن ضربه وهو إشارة إلى العموم وكقول القائل لغيره: «صفحت عن السالف والآنف» وحسنت إضافة ذنوب أمته إليه للاتّصال والسبب بينه وبين أمته ويؤيّد هذا المعنى ما رواه المفضّل بن عمر عن الصادق للتي قال: سأله رجل عن هذه الآية فقال: «والله ما كان له ذنب ولكنّ الله ضمن له أن يغفر ذنوب شيعة عليّ ما تقدّم من ذنبهم وما تأخر». وقيل: ما تقدّم من ذنب أبويك آدم وحوّاء ببركتك، وإضافة الذنب إليه لأنّهﷺ كان في صلبه. قوله: ﴿وَمَا تَأَخَرَ ﴾ أي من ذنوب امتك بشفاعتك.

وقيل: استغفار الأنبياء لا يكون عن ذنب كذنوبنا وإنّما هو عن أمر يدق عن عقولنا.

وقيل: إنّ نسبة الذنب إليه من حيث إنّ شريعته حكمت بأنّه ذنب في شريعته مثل الغيبة مثلا فإنّهﷺ حكم بأنّها ذنب فحسن الإضافة فذنوب أمته يضاف إليه وإلى شريعته بهذا التقرير فهذا اطمينان له في أمته ولو بعد عقوبة.

وروى عمرو بن يزيد قال: قلت لأبي عبد الله للنَّلاً عن قول الله: ﴿ لِيَغَفِرَ لَكَ أَنَّهُ.... ﴾ قال: **نما كان له نفب ولا همٌ بِفَفٍ ولَكَتَه حمله ننوب شيعته ثمّ غفرها له، <sup>(1)</sup>.** 

وقال المرتضى قدّس الله روحه: إنّ الذنب مصدر والمصدر يجوز إضافته إلى الفاعل والمفعول معا فيكون هنا مضافاً إلى المفعول والمراد ما تقدّم من ذنبهم إليك في منعهم إيّاك عن مكّة وصدّهم لك عن المسجد الحرام فيكون معنى المغفرة على هذا المعنى الإزالة والنسخ لأحكام أعدائه أي يزيل الله ذلك عنك ويستر عليك تلك الوصمة بما يفتح لك من مكّة ولذلك جعله جزاء على جهاده. قال: ولو أنّه أراد مغفرة ذنوبه لم يكن لقوله: في أنّ فَتَحَا لَكَ فَتَحًا مُبِينًا \* لِيَغِيرَ لَكَ القَّمُ معنى معقول لأنّ المغفرة للذنوب لا ولذلك جعله جزاء على جهاده. قال: ولو أنّه أراد مغفرة ذنوبه لم يكن لقوله: ولذلك بعله جزاء على جهاده قال: ولو أنّه أراد مغفرة منوبه لم يكن لقوله: ولذلك بعله جزاء على جهاده قال: ولو أنّه أراد مغفرة نوبه لم يكن لقوله: ولذلك بعله جزاء على جهاده قال: ولو أنّه أراد مغفرة ذنوبه لم يكن لقوله: ولذلك بعله مزام معنى معقول لأنّ المغفرة للذنوب لا يمتنع أن يريد به ما تقدّم زمانه من فعلهم القبيح بك وبقومك. وقيل في يمتنع أن يريد به ما تقدّم زمانه من فعلهم القبيح بك وبقومك. وقيل في تأويل الآية: إنّ معناه لو كان لك ذنب قديم أو حديث لغفرناه لك أو المراد بالذنب ترك المندوب والأفضل وحسن ذلك لأنّ من لا يخالف الأوامر فجاز

١- تفسير القمي، ج٢، ص٣١٤، و بحار الانوار، ج١٧، ص٧٧. و مجمع البيان، ج٩، ص١٨٥، و تفسير الصافي، ج٦، ص٤٩٤.

أن يسمّى ذنبا منه ما لو وقع من غيره لم يسمّ ذنبا وذلك الأمر لعلوّ قدره ﷺ ورفعة شأنه.

وَوَبُتِزَ نِعَمَتَهُ عَلَيْكَ ﴾ في الدنيا بإخلاء الأرض لك عن معانديك بإظهارك على عدوك ونصرة دينك وبقاء شرعك وفي الآخرة برفع محلّك فإن يوم الفتح لم يبق للنبيّ عدو ذو اعتبار فإنّ بعضهم كانوا اهلكوا يوم بدر والباقون آمنوا واستأمنوا يوم الفتح.

(وَرَبَهْدِيَكَ مِنَرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ أي يديمك ويثبتك على الصراط المستقيم أو المعنى أن جعل الفتح سببا للهداية إلى الصراط المستقيم لأن الجهاد سبب سلوك سبيل الله للمؤمنين. ﴿وَرَبْصُرَكَ اقَتُهُ نَصْرًا عَنِيزًا ﴾ ظاهرا غالباً لأن بالفتح ظهر النصر واشتهر الأمر إذ صيّر دينه تلاثي أعزً الأديان وسلطانه أعظم السلطان.

الطف الذي تأنزل التتركينة في قُلُوب الشؤينيين في والسكينة أن يفعل الله بهم اللطف الذي يحصل لهم عنده من البصيرة بالحق ما تسكن إليه نفوسهم وذلك بكثرة ما ينصب لهم من الأدلة فهذه النعمة التامة خاصّة للمؤمنين وأمّا غيرهم فيضطرب نفوسهم لأول عارض من شبهة ترد عليهم إذ لا يجدون برد اليقين وروح الطمأنينة في قلوبهم، والسكينة هو سبب ذكرهم الله كما قال: فألًا ينصحر أللو تَطْمَيْنُ ٱلْقُلُوبُ في وقيل: معنى السكينة النصرة للمؤمنين لتسكن بذلك نفوسهم ويثبتوا على القتال. في يُزَعَادُوا إيمَننا مَعَ إِمَا يَعْنِيمَ الله يقينا إلى يقينهم بما يرون من الفتوح وعلو كلمة الإسلام ويزدادوا تصديقاً بشرائع الإسلام وهو أنّهم كلّما أمروا بشيء من الشرائع والفرائض كالصلاة والصيام والصوم والصدقات صدتموا به وذلك بالسكينة التي أنزلها الله في قلوبهم ليزدادوا معارفات ما معرفة الحاصلة عندهم.

﴿وَيَتُو جُمُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ يعني: الملائكة والجنَّ والإنس والشياطين

يعني لو شاء لأعانكم به وفي الآية بيان أنّه لو شاء لأهلك الكافرين لكنّه عالم بهم وبما يخرج من أصلابهم فأمهلهم لعلمه بالعاقبة ولم يأمر بالقتال عن عجز واحتياج لكن ليعرض المجاهدين الثواب ﴿وَكَانَ اللهُ عَلِمًا حَكِمًا ﴾ فكلَ أفعاله حكمة وصواب.

لَوْ لِيُتَخِلُ ٱلْتُوْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَنَتِ جَنَّنَتِ جَنْمِي مِن تَحَيِّنَا ٱلأَنْهَنُو ﴾ تقدير الآية إنّا فتحنا لك ليغفر لك الله إنّا فتحنا لك ليدخل المؤمنين والمؤمنات جنّات ولذلك لم يدخل واو العطف في ليدخل إعلاماً بالتفصيل تجري من تحتها الأنهار أي من تحت أشجارها الأنهار خالدين مؤتّدين لا يزول عنهم نعيماً.

وَيُحَكِّفِرَ عَنْهُمَ سَيِّتَاتِيمَ ﴾ وعقاب معاصيهم الّتي فعلوها ويجوز أن يكون المعنى أنزل السكينة على المؤمنين ليزدادوا إيماناً بسبب الإنزال ليدخلهم بسبب الإيمان جنّات.

فإن قيل: فقوله: ﴿وَيُعَـزَبُّ كَم عطف على قوله: ليدخل، وازدياد إيمانهم لا يصلح سببا لتعذيبهم، بلى والمعنى أنّكم بسبب ازديادكم في الإيمان يدخلكم في الآخرة جنّات وبسبب عدم إيمانهم ومخالفتهم لكم وعدم اتّباعهم يزداد الكافر كفرا فيعذّبه به. ﴿وَكَانَ ذَلِكَ عِندَ أَنَّهِ فَرَزًا عَظِيمًا ﴾ أي ما ذكر من الإدخال والتكفير عند الله أي كانن في علمه وهو فوز عظيم لا يقدر قدره لأنه منتهى ما يمتد إليه أعناق الهمم من جلب نفع ودفع ضرّ وتقديم الإدخال في الذكر على التكفير مع أنّ الترتيب في الوجود على العكس للمسارعة إلى ما هو المطلب الأعلى.

وَيُعَـذِبَ ٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقَنِتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِنِ ٱلْظَـآذِينَ بِٱللَّهِ طَرَّ ٱلتَّوْءُ عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ ٱلتَّوْءُ وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآءَتْ مَصِـبِرًا ۞ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلتَمَوَيِّ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْأَرْضِ

| ۲۰۱. |  |  |
|------|--|--|
|------|--|--|

حَكِمًا ۞ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ۞ لِنَوْمِـنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولُهِ وَتُعَـزِرُوهُ وَتُوَقِـرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُحَـحَرَةُ وَأَصِيلًا ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ بُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نَكَتَ فَإِنَّمَا بَنَكُ عَلَ نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْنَى بِمَا عَنهَدَ عَلَيْهُ اللَّهُ فَسَبُوْنِهِ أَجْرًا عَظِـمَا ۞

قدّم سبحانه ذكر المنافقين على المشركين في مواضع من القرآن لأنّهم كانوا أشدّ على المؤمنين من الكافر وأضرّ عليهم لأنّ المؤمن يتوقّى الكافر في معاشرته ولكن يخالط المنافق لعدم علمه بنفاقه ﴿ ٱلظَّآيَةِ عَلَى ٱلشَّوْهِ ﴾ ظنّ السوء ظنّهم أنّ الله لا ينصر الرسول والمؤمنين ولا يرجعهم إلى مكّة ظافرين ﴿ عَلَيْهِم دَآيَرَةُ ٱلشَّوْءِ ﴾ أي: ما يتربّصونه بالرسول والمؤمنين فهو حالق بهم ودائر عليهم.

والسوء بالضم الهلاك والدمار وقرئ بالفتح أي الدائرة التي يذمونها ويسخطونها فهي عندهم دائرة سوء وعند المؤمنين دائرة صلاح وصدق وهل فرق بين السوء والسوء؟ هما كالكره والكره والضعف والضعف من ساء إلّا أن الفتح غلب في أن يضاف إليه ما يراد ذمه من كلّ شيء وإمّا السوء بالضم فمعناه جار مجرى الشرّ الذي هو نقيض الخير، يقال: أراد به السوء وأراد به الخير ولذلك أضيف الظنّ إلى المفتوح لكونه مذموماً وأمّا دائرة السوء بالضم فلأن الذي أصابهم مكروه وشدة فصح أن يقع عليه اسم السوء كقوله تعالى: فلأن ألذ يكم سُوّا أو أراد بكر رَحمَد في أن السوء المصدر والسوء الاسم وهو أيضاً على التقرير المذكور وقيل: على قراءة الضم المراد دائرة العذاب وبالفتح المراد ما جعله للمؤمنين من قتلهم وغنيمة أموالهم قوله: فووَغَضِبَ الله عليهم المراد ما جعله للمؤمنين من متلهم وغنيمة أموالهم قوله: فووَغَضِبَ الله عليهم المراد ما جعله من رحمته فوعاته في تهم محملهم فيها فوَمَاتَت مَعِمدِكُم في أي: مآلا ومرجعاً فوَوَلِدَو مُعْدُودُ السَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضِ في وَإِنَّما كَرَر فَذَكَرَهُم أولا لبيان الرحمة بالمؤمنين فقال بعده فوَكَانَ الله عَزِيزًا حَكِيمًا في والثاني لبيان العذاب على الكافرين فقال: فوكَانَ الله عَزِيزًا حَكِيمًا في وفيه إشارة إلى ذكر العذاب ولذا ذكر العزَة كقوله: فوالَيْسَ الله مِعَزِيز ذي آنِفَار في أ<sup>(1)</sup> وقال: فِفَالَنَذَنَكُمُ آمَذَ عَبِيزٍ مُقْنَدِهٍ في المسجد الحرام ويطوف ويحلق مع المحلقين فأخبر الله أمر في النوم أن يدخل المسجد الحرام ويطوف ويحلق مع المحلقين فأخبر أصحابه وأمرهم بالخروج فخرجوا من المدينة فلما نزل ذا الحليفة أحرموا بالعمرة وساقوا البدن وساق رسول الله ستّة وستّين بدنة فأحرموا من ذي الحليفة منبين

فلمًا بلغ قريشًا ذلك بعثوا خالد بن الوليد في مائتي فارس كمينا لتستقبل رسول الله ﷺ وكان يعارضه على الجبال فلمًا كان في بعض الطريق حضرت صلاة الظهر فأذَن بلال فصلًى رسول الله بالناس فقال خالد: لو كنًا حملنا عليهم في الصلاة لأصبناهم فإنَهم لا يقطعون صلاتهم ولكن تجيء الآن لهم صلاة اخرى أحب إليهم من ضياء أبصارهم فإذا دخلوا في الصلاة أغرنا عليهم فنزل جبرئيل على رسول الله بصلاة الخوف في قوله: ﴿وَإِذَا كُنتَ فِيهِمَ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلعَتَكَذِة ﴾<sup>(7)</sup> الآية، وهذه الآية في سورة النساء.

فلمًا كان في اليوم الثاني فنزل النبيﷺ الحديبية وهي على طرف الحرم وكانﷺ يستنفر الأعراب في طريقه معه فلم يتَبعه أحد منهم ويقولون: أيطمع محمّد وأصحابه أن يدخلوا الحرم وقد غزتهم قريش في

- ١\_ سورة الزمر: ٢٧.
- ٢\_سورة القمر: ٤٢.
- ٢ سورة النساء: ١٠٢.

| ۲۰۳ | ٥ |
|-----|---|
|-----|---|

عقر ديارهم فقتلوا فلا يرجع محمّد وأصحابه إلى المدينة.

فلمًا نزل رسول الله الحديبية خرجت قريش يحلفون باللّات والعزّى لا يدعون رسول الله يدخل مكَة وفيهم عين تطرف فبعث إليهم رسول الله أنَي لم آت لحرب وإنَما جئت لأقضي مناسكي وأنحر بدني واخلّي بيني وبينكم وبين لحماتها فبعثوا عروة بن مسعود الثقفيّ وكان عاقلا لبيباً وهو الّذي أنزل اللّه فيه: ﴿ وَقَالُوا لَوَلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرَمَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْبَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ فلمّا أقبل إلى رسول اللّه قال: يا رسول الله تركت قومك وقد ضربوا الأبنية وأخرجوا العود المطافيل يحلفون باللّات والعزّى لا يدعوك تدخل مكّة وفيهم عين تطرف أفتريد أن تتبرآ أهلك وقومك؟ فقال النبي تشكر: «ما جنت إلا لأقضي مناسكي. فقال عروة: والله ما رأيت أحدا كاليوم صدّ كما صددت.

ثم رجع إلى قريش وأخبرهم فقالت قريش: والله لئن دخل محمّد مكّة وتسامعت به العرب لنذلَن ولتجترئن علينا العرب فبعثوا حفص بن أحنف وسهيل بن عمرو فلما نظر إليهما النبي ﷺ قال: دويع قريش قد نهكتهم الحرب إلا خلّوا بيني وبين العرب فإن أك صادقا فإنّما أجرَ الملك إليهم مع النبوكا وإن أك كاذبا كفيتهم ذنبان العرب، لا يسألني اليوم أحد من قريش حاجة ليس لله فيها سخط إلا أجبتهم».

فلما وافى الرجلان قالا: يا محمّد ألا ترجع منّا عامك هذا إلى أن ننظر إلى ما يصير أمر العرب؟ فإن العرب قد تسامعت بمسيرك فإذا دخلت بلادنا وحرمنا استذلّتنا العرب واجترأت علينا ونخلّي لك في العام المقبل في هذا الشهر ثلاثة أيّام حتّى تقضي منسكك وتنصرف عنّا فأجابهم النبيّ إلى ذلك وقالوا له: تردّ إلينا كلّ من جاءك من رجالنا ونردّ إليك كلّ من جاءنا من رجالك فقال رسول الله: «من جاءك من رجالنا فلا حاجة لنا فيه ولكن على أنّ

يغملونه من شرائع الإسلام، فقبلوا ذلك.

فلمًا أجابهم رسول الله إلى الصلح أنكر عامّة أصحابه وأشدً ما كان إنكار عمر فقال: يا رسول الله ألسنا على الحقّ وعدوّنا على الباطل؟ فقال: «نعم». قال: أتعطي الذلّة في ديننا؟ فقال: «إنّ الله عزّ وجلّ قد وعدني فلن يخلفنيه. قال: ولو أنّ لي أربعين رجلا لخالفته.

فرجع سهيل بن عمرو وحفص بن الأحنف إلى قريش فأخبراهم بالصلح فقال عمر: يا رسول الله ألم تقل لنا أن ندخل المسجد الحرام ويحلّق مع المحلّقين؟ فقال النبيﷺ: «أمن عامنا هذا وعدتك؟ قلت لك: إنّ الله عزّ وجلّ قد وعدني أن أفتح مكّة وأطوف وأسعى وأحلق مع المحلّقين».

فلما أكثروا عليه قال: **فإن لم تقبلوا الصلح فحاربوهم فمرّوا نحو قريش وهم** مستعلون للحرب وحملوا عليهم». فانهزم أصحاب رسول الله هزيمة قبيحة ومرّوا برسول الله فتبستم تلاثق ثم قال: **فيا عليّ خذ السيف واستقبل قريشاه.** فأخذ أميو المؤمنين سيفه وحمل على قريش فلما نظروا إلى أمير المؤمنين تراجعوا ثم قالوا: أبدا لمحمد فيما أعطانا؟ فقال: لا. وتراجع أصحاب رسول الله مستجيين وأقبلوا يعتذرون إلى رمول الله فقال ثلاثة: فلهم ألستم أصحابي يوم بدر إذ أنزل الله فيكم في أذ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمٌ فَاسَتَبَابَ لَكُم أَنَ مُوذَكُم بِأَنْفٍ يَنَ إذ أنزل الله فيكم في أذ تستَغِيثُونَ رَبَّكُمٌ فَاسَتَبَابَ لَكُم أَنَ مُوذَكُم بِأَنْفٍ يَنَ كذاب الله فيكم في أذ تستَغِيثُونَ رَبَّكُمٌ فَاسَتَبَابَ لَكُم أَنَ مُودابِ ورسول الله وقالوا: الله فيكم في أذ تستَغِيثُونَ رَبَّكُم فَاسَتَبَابَ لَكُم أَنَ مُودابِ ورسول الله وقالوا: الله أعلم ورسوله على ورسول الله فقال تلكث تتكونَ عَلَق أحدواني الستم أصحابي يوم احد: في أذ تُسَعدُونَ وَلَا تَنْكُونُ عَلَنُ أَستم أصحابي يوم احد: في أن مُعدابي يوم تتكونَ عَلَق أحدواني الستم أصحابي يوم احد: في أن مُودابي والا واله والوا تشكونَ عالم ألستم أصحابي يوم احد: في أولوا الستم أصحابي يوم وقالوا: الله أعلم ورسوله فاصنع ما بدا لك.

- ا\_ سورة الأنفال: ٩.
- ٢\_ سورة أل عمران: ١٥٣.

ورجع حفص بن الأحنف وسهيل بن عمرو إلى رسول الله فقالا: يا محمّد قد أجابت قريش إلى ما اشترط من إظهار الإسلام وأن لا يكره أحد على دينه فدعا رسول الله بالكتب ودعا أمير المؤمنين وقال له: «أكتب فكتب بسم الله الرحمن الرحيم». فقال سهيل: لا نعرف الرحمن اكتب كما كان يكتب آباؤك بسمك اللُّهم فقال رسول الله: «أكتب بسمك اللهم فإنَّه اسم من أسماء الله» ثمَ كتب هذا ما تقاضى عليه محمّد رسول الله عليه والملاً من قريش. فقال سهيل بن عمرو: لو علمنا أنَّك رسول الله ما حاربناك؛ اكتب هذا ما تقاضى عليه محمد بن عبد الله أتأنف من نسبك يا محمد؟ فقال النبي المن رمول الله وإن لم تقرّوا»، ثمّ قال: «امع يا عليّ واكتب محمّد بن عبد الله». فقال عليّ للنِّهُ: «ما أمحو اسمك من النبوة»، فمحا رسول الله بيده ثمّ كتب: «هذا ما اصطلح عليه محمّد بن عبد الله والملأ من قريش وسهيل بن عمرو واصطلحوا على وضع الحرب بينهم عشر سنين على أن يكفّ بعضدا عن بعض، وعلى أنه لا إسلال ولا إفلال (١)، وإنّ بيننا غيبة مكفوفة. وأنَّ من أحبَّ أن يدخل في عهد محمّد وعقده فعل. ومن أحبّ أن يدخل في عهد قريش وعقدها فعل. وأنه من أتى محمّدا بغير إذن وليّه ردّه. وأنّه من أتى قريشا من أصحاب محتد لم يردّه إليه وأن يكون الإسلام ظاهرا بمكَّة ولا يكره أحد على دينه ولا يؤدى ولا يعيّر وأنّ محمّدا يرجع عامه هو وأصحابه ثمّ يدخل علينا بي العام القابل مكمة فيقيم فيها ثلاثة أيام ولا يدخل عليها بسلاح إلا سلاح المسافر وكتب على بن أبي طالب وشهد على الكتاب المهاجرون والأنصار».

قال النبيﷺ: «يا عليّ إلك أبيت أن تمحو اسمي من النبوّة فو الذي بعثني بالحق نبيّا لتجيبنَ أبناءهم إلى معلها وأنت مضيض مضطهد»<sup>(٢)</sup> فلمّا كان يوم صفّين

١\_ الأغلال: الخيانة، والإسلال: الاغارة.

٢\_ أورده الفلفشندي في صبح الأعشى عند نقله صلح صفين والتراضي بالحكمين.

ورضوا بالحكمين كتب هذا ما اصطلح عليه أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان فقال عمرو بن العاص: لو علمنا أنّك أمير المؤمنين ما حاربناك ولكن اكتب هذا ما اصطلح عليه عليّ بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان فقال أمير المؤمنين: «صدق الله ورسوله أخبرني بذلك رسول الله».

وبالجملة فلما كتبوا الكتاب قامت خزاعة فقالت: نحن في عهد محمّد رسول الله وعقده وقامت بنو بكر فقالت: نحن في عهد قريش وعقدها وكتبوا نسختين: نسخة عند رسول الله ونسخة عند سهيل ورجع سهيل وحفص إلى قريش فأخبروهم وقال رسول الله ثلاث لأصحابه: «انحروا بدتكم واحفص إلى قريش فأخبروهم وقال رسول الله ثلاث لأصحابه: «انحروا بدتكم واصلقوا رموسكم». فامتنعوا وقالوا: كيف ننحر ولم نطف بالبيت ولم نسع بين الصفا والمروة؟ فاغتم لذلك الرسول وشكا ذلك إلى ام سلمة فقالت: يا رسول وارتياب. فقال النبي تلاث تعظيما للبادن: «رحم الله المحلقين». وقال قوم: لم يسوقوا البدن يا رسول الله والمقصرين لأن من لم يسق هديا لم يجب عليه الحلق. فقال رسول الله والمقصرين لأن من لم يسق هديا لم يجب عليه رسول الله والمقصرين فقال: «رحم الله المحلقين». فقالوا: يا

ثمّ رحلﷺ نحو المدينة فرجع إلى التنعيم ونزل تحت الشجرة فجاء أصحابه الذين أنكروا عليه الصلح واعتذروا وأظهروا الندامة على ما كان منهم وسألوا رسول الله أن يستغفر لهم فنزلت آية الرضوان وهذه القصّة مذكورة في روضة الكافي عن الصادق بزيادة ونقصان من أرادها فليراجع<sup>(۱)</sup>.

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُهَنِّسُرًا وَبَذِيرًا ﴾ ثمّ خاطب نبيّه فقال: ﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَكَ ﴾ يا محمّد شاهداً على امّتك بما عملوه من طاعة ومعصية وقبول

١- انظر: تفسير القمي، ج٢، ص٣١٠، و تفسير الصافي، ج٥، ص٣٧.

ورد (مَنْسَهِدًا) تبليغ الحكم والتكليف (وَمُبَشِّرًا) بالجنَّة لمن أطاع (وَنَسَدِيرًا ) من النار لمن عصى ثمّ بيّن الغرض من الإرسال (لَيُوَّوَسُوهُ) وقرئ بالياء فالمعنى ليؤمن هؤلاء الكفّار (بَالقو وَوَسُولُو، وَتُعَزَّدُهُ وَنُوَقِرُوهُ ) والهاء راجع إلى النبيّ أي: تنصروه بالسيف واللسان وتعظّموه وتجلّوه (وَنُسَيَحُوهُ بُحَكْرَةً وَأَصِيلًا ﴾ أي: وتصلّوا للّه بالغداة والعشيّ فالضمير في تسبّحوه راجع إلى الله وقيل: معناه وتنزهوا الله عمّا لا يليق به. وكثير من القراء اختاروا الوقف على قوله: (وَتُوَيَرَرُوهُ ) لاختلاف الضمير فيه وفيما بعده وقيل: الضمائر راجعة إلى الله أي: لتعظّموا الله وتطيعوه كقوله: (لا بعده وقيل: الضمائر راجعة إلى الله أي: لتعظّموا الله وتطيعوه كقوله: (لا بالتخفيف وكسر الزاي قال ابن عبّاس: المراد من قوله: (وَتُسَيَّمُوهُ بُحَكْرَةً والتخفيف وكسر الزاي قال ابن عبّاس: المراد من قوله: (وَتُسَيَّمُوهُ بُحَكْرَةً والتخفيف وكسر الزاي قال ابن عبّاس: المراد من قوله: (وَتُسَيَّمُوهُ بُحَكْرَةً وَتَعَالَوْهُ مُحَكْرًا

وفي هذه الآية دلالة على بطلان مذهب الجبر لآنّه سبحانه صرّح هنا أنّه يريد من جميع المكلّفين الإيمان والطاعة.

الرضوان بايعوا رسول الله تلكي المراد بالبيعة هنا بيعة الحديبية وهي بيعة الرضوان بايعوا رسول الله تلكي على الموت في أما يُكَيْمُون الله في أي: يبايعون الرضوان بايعوا رسول الله تلكي على الموت في أما يكيمون الله ولوجهه لأن طاعتك طاعته وإنّما سمّيت بيعة لأنها عقدت على بيع أنفسهم الجنّة للزومهم في الحرب وباعوا أنفسهم.

لَمُوَيَّدُ اللَّهِ فَوْقَ أَبِدِبِهِمْ ﴾ كَأَنَّهم في هذه البيعة بايعوا اللَّه من غير واسطة وقوّة اللَّه في نصرة نبيّه فوق أيديهم في النصرة، أي: ثق بنصرة اللَّه لك لا بنصرتهم وإن بايعوك أو أنّ يد رسول اللَّه الَّتي تعلو أيدي المبايعين هي يد اللَه واللَه منزَه عن الجوارح وعن صفات الأجسام وإنَّما المعنى تقرير أنّ عقد الرسولﷺ والميثاق معه كعقده مع اللَه من غير تفاوت في الأجر كقوله: الموت يُطِع الرَّسُولَ فَعَد أَطَاعَ اللَّهُ فَالَهُ (<sup>1)</sup>. (وَنَسَ نَكْتُ فَهُ أَي: نقض ما عقد من البيعة (أَنَّ يُطَع الرَّسُولَ فَعَد أَطَاع اللَّهُ عَلَى يرجع ضرر ذلك النقض عليه وليس له الجنّة والكرامة. (وَمَنَ أَوْفَى بِمَا عَنْهَد عَلَيْهُ أَنَه مَهُ وقرئ عهد والمعنى من ثبت على العهد والكرامة. (وَمَنَ أَوْفَى بِمَا عَنْهَد عَلَيْهُ أَلَهُ مَهُ وقرئ عهد والمعنى من ثبت على العهد يقال: وفيت وأوفيت بالعهد وهي لغة تهامة ومن هذه اللغة قوله: (أوفوا بِالعُقود في المان النقض عليه وليس له الجنّة والكرامة. (وَمَنَ أَوْفَى بِمَا عَنْهَد عَلَيْهُ أَلَهُ مَهُ وقرئ عهد والمعنى من ثبت على العهد يقال: وفيت وأوفيت بالعهد وهي لغة تهامة ومن هذه اللغة قوله: (أوفوا بِالعُقُود في مَسَرُقَيْهُ أَمَان اللهُ العُول مُسَيُونُهُ مَن أوفيت بالعهد وهي لغة تهامة ومن هذه اللغة قوله: (والمان المان المان على العهد وفي مَسَرُقَيْهُ أَمَان اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المان العهد وأوفيت بالعهد وهي لغة تهامة ومن هذه اللغة قوله: (وابا جزيلا.) (المان المان المان

سَبَعُولُ لَكَ الْمُخَلَّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا أَمَوْلُنَا وَأَهْلُونَا فَأَسْتَغْفِرْ لَنَا يَعُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِ مَا لَيْسَ فِى قُلُوبِهِمْ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِن اللَّهِ شَيْئًا إِن أَزَادَ بِكُمْ صَرًا أَوْ أَرَادَبِكُمْ نَفْعًا بَلْ كُمَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا (1) بَلْ ظَنَنتُمْ أَن لَن يَنقَلِبَ الرَّسُولُ وَٱلْمُوْمِنُونَ إِلَى أَهْلِيهِمْ أَبَدا وَزُبْتَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَطَنَنتُمْ ظَن اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا وَٱلْمُوْمِنُونَ إِلَى أَهْلِيهِمْ أَبَدا وَزُبْتَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَننتُ خَلَى اللَّهُ مِنَ اللَّهُ وَ وَٱلْمُوْمِنُونَ إِلَى أَعْلِيهِمْ أَبَدا وَزُبْتَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَنتُمْ ظَن اللَّذِهِ مَعْذَلَة وَٱلْمُوْلُ عُولًا شَوْرًا شَا عَنْهُ مِنْهُ أَبْلَ أَعْدَ اللَّهُ مِنا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا وَٱلْمُؤْمِنُ إِلَى السَمَوْتِ وَٱلْأَرْضُ يَعْفِرُ إِلَى وَمَن لَمْ يَعْتَلُهُ وَرَسُولُهِ وَلَيْقَ وَيَعْذَلُهُ وَلَكُمْ وَعَلْنَنْتُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى المَعْتَقُونُ وَلَكُونُ وَلَكُنْ أَعْتَلَعْنَ اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى أَنْ اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَنُهُ مَعْتَلُونَ اللَّا لَكُنْهِ مُولًا عُنُولًا عُلَي وَمَن اللَهُ مُعْتَلُكُ المَتَ عَنْ اللَّهُ عَنْهُ وَلَنْ أَنْ وَلَكُمُ مَنْ اللَهُ عَنُولًا مُلْكُ السَمَانِ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَمْدُولُ الْمُعْتَلُونُ اللَّهُ عَنْتُمُ إِلَى مُعَالَبُهُ مَنْ وَلُكُولُكُمُ مُولًا عَلَى مَعْتَلَهُ مُعْتَلَهُ مَنْ يَعْتَلُهُ وَلَى اللَهُ عَنْهُ إِنَّةُ عَنْ أَنْ مَنْ يَعْتَلُهُ مَنْ الْتَعْتَقُولُونَ عَلَى الْتَعْتُ مُ لَكُولُ اللَهُ عَنْ عَالَكَ اللَهُ عَنْ عَنْ عَلَى الْتُعْتَقُونُ اللَهُ عَلَى مَاللَهُ عَلَى الْنَا عَنْ الْنَالِي الْنَا عَلَى اللَهُ عَلَى مَنْ اللَهُ عَلَى الْنَاعَةُ عَنْ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى عَنْ عَلَى عَنْ عَنْ عَالَكَ اللَهُ عَنْتُ عَنْ أَنَا لَكُولُو عَلَى اللَهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى مَا عَنْ عَالَكُونُ عَلَى عَنْهُ مُنْ مَا عَنْ مَا عَنْ عَا عَنْ مَا عَلَى مَا عَلَى اللَهُ عُنْ عَلَى مُنْ عَا إِلَكُونُ عَلَى مُولُولُ مَا عَلَى مَا عَالَيْ مُولُولُ مُولًا عَالَةُ مُولَكُولُ عَا مَالَكُولُ مَا مَعْنَا مَا مُولُول

ثم أخبر سبحانه عمن تخلّف عن نبيّه فقال: ﴿ سَيَعُولُ لَكَ ٱلْمُطَلُونَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ ﴾ أي: الذين تخلّفوا عن صحبتك وذلك أنّه لما أرادتال المسير إلى مكّة عام الحديبية معتمراً وكان في ذي القعدة سنة ست من الهجرة استنفر من أطراف المدينة في الخروج معه تلاك وهم غفار وأسلم وأشجع ومزينة حذرا من قريش من أن يعرضوا له بحرب أو يصد، وأحرم بالعمرة

١- سورة النساء: ٨٠.

فتتاقل عنه كثير من الأعراب وقالوا: نذهب معه إلى قوم قد جاءوه فقتلوا أصحابه فتخلفوا عنه واعتلوا بالشغل فشرح الله حالهم للنبي تشيئ فقال سبحانه: إنّهم يقولون لك إذا عاتبتهم على التخلف عنك (مَتَفَلَتْنَا أَمَوْلَنَا وَأَهْلُونَا ﴾ وقرئ بالتشديد عن الخروج معك ﴿قَاسَـتَغْفِرَ لَنَا ﴾ في قعودنا عنك فكذّبهم الله فقال: ﴿ يَقُولُونَ بِأَلَسِنَتِهِ مَا لَيْسَ في قَلُوبِهِم ﴾ في الاعتذار بما أخبر عن ضمائرهم أي إنّهم كاذبون في الاعتذار وطلب الاستغفار. ﴿قُلْ ﴾ يا محمد لهم: فعن يتنيك لكم قرت ألمَو شيئاً إن أراد يكم منزًا أو أواديكم نقتا ﴾ أي: فمن تخلفهم عن الذي يتنيك لكم قرت الله إن أراد بكم سوءا أو نفعاً وغنيمة؟ وذلك أنهم ظنوا أن يمنعكم من عذاب الله إن أراد بكم سوءا أو نفعاً وغنيمة؟ وذلك أنهم ظنوا أن والأهل ﴿ بَلَ كَانَ أَلْقَهُ بِمَا تَسْتَوْنَ خَيْرًا ﴾ أي: إنه عالم في تخلفكم وسببه.

إِنّا ظُنَىنَتُمْ أَن لَن يَنَقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَى أَهْلِيهِمْ أَبْدَهُ اللَّهِ أَي: ظننتم
 أُنّهم لا يرجعون إلى من خلفوا بالمدينة من الأهل والمال وأن العدو يستأصلوهم
 ويصطلمهم فَوَنَيْنَ ذَلِكَ في قُلُوبِكُمْ في أي: زِيْن الشيطان ذلك الظن في قلوبكم
 وسوله لكم فووَظَنَيْتُم ظُرَتَ التَوْهِ في هلاك النبي تشك وأصحابه وكلّ هده
 الأحبار من الغيب وما كان يطلع عليها إلّا الله فصار معجزا للنبي تشك في قومَتُنْتُم.

إِنَّ اللَّهُ فَوْمِنُ لَمْ يُؤْمِنُ بِأَقْدٍ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا أَعْتَـدْنَا لِلْكَنْفِينَ سَعِيرًا ﴾ أي: ومن يظن بأن الله يخلف وعده أو الرسول كاذب فيما قاله فله نار مسعرة معدة في الآخرة وَيَقَدِّمُ مَانَ الله يخلف وعده أو الرسول كاذب فيما قاله فله نار مسعرة معدة في الآخرة ويقدونه وويقدونه من ويفيد من الآخرة في الآخرة أو الآخرة أو الآخرة أو الآخرة في الزامة الزاخة في الآخرة في الزاخة في الزاخة في الآخرة في الآخرة في الآخرة في الزامة في الزاخة في الزاخة في الزاخة في الآخرة في الآخرة في الزاخة في الآخرة في الزاخة في الآخرة في الزاخة في الزا

المتخلَّفون أوضح كذبهم بأنَّهم المتخلَّفون أوضح كذبهم بأنَّهم الله المتخلَّفون أوضح كذبهم بأنَّهم أذا أحسرًا المنتقام أنفسهم: ﴿ ذَرُونَا نَتَبِعَكُمُ ﴾ فإذا كان أموالهم إذا أحسرًا المعنيمة يقولون من تلقاء أنفسهم: ﴿ ذَرُونَا نَتَبِعَكُمُ ﴾ فإذا كان أموالهم إذا أحسرًا المعنيمة يقولون من تلقاء أنفسهم: ﴿ ذَرُونَا نَتَبِعَكُمُ ﴾ فإذا كان أموالهم إذا أحسرًا المعنيمة إذا كان أموالهم إذا أحسرًا المعنيمة يقولون من تلقاء أنفسهم: ﴿ ذَرُونَا نَتَبِعَكُمُ ﴾ فإذا كان أموالهم إذا أموالهم إذا أموالهم إذا أحسرًا المعنيمة يقولون من تلقاء أنفسهم: إذا أموالهم ألموالهم إذا أموالهم إذا أموالهم إذا أموالهم أبولم ألموالهم إذا أموالهم ألموالهم إلمو أموالهم إذا أموالهم إذا أموالهم إذا أموالهم إذا أموالهم إلموالهم إلموالهم إلموالهم إلموالهم إلموالهم إلموالهم ألموالهم إلموالهم إلموالهم ألموالهم ألموالهم ألموالهم ألموالهم ألموالهم ألموالهم إلموالهم ألموالهم إلموالهم ألموالهم إلموال وأهلوهم شغلتهم يوم دعوتكم إيّاهم إلى أهل مكّة فما بالهم لا يشتغلون بأموالهم يوم أخذ الغنيمة والمراد من المغانم مغانم أهل خيبر وفتحها وغنم المسلمون ولم يكن معهم إلًا من كان معه في المدينة، ووعد الموافقين بالغنيمة والمتخلّفين بالحرمان ووعدهم الله فتح خيبر لمن شهد الحديبية فلمًا انطلقوا إليها قال هؤلاء المخلّفون: ذرونا نتّبعكم.

فُرُبِيدُوت أَن يُبَسَدِلُوا كَلَنَمَ اللَّو اي مواعيد الله لأهل الحديبية بغنيمة 
 خيبر خاصَة أراد تغيير ذلك بأن يشاركوهم فيها وقيل: يريد أمر الله نبيّه أن لا
 يسيّر معه منهم أحدا. 
 فُتُل أَن تَنَبَعُونا حكالكُم قافت الله في قافت الله في في فَسْل 
 يسيّر معه منهم أحدا. 
 فُتُل أَن تَنَبَعُونا حكانهم فيها وقيل: يريد أمر الله نبيّه أن لا
 يسيّر معه منهم أحدا. 
 فُتُل أَن تَنَبَعُونا حكانهم فيها وقيل: يريد أمر الله نبيّه أن لا
 يسيّر معه منهم أحدا. 
 فُتُل أَن تَنَبَعُونا حكانهم فيها وقيل: يريد أمر الله نبيّه أن لا
 يسيّر معه منهم أحدا.
 فُتُل أَن تَنَبَعُونا حكانهم فيها وقيل: المن المولي 
 يسيّر معه منهم أحدا.
 فُتُل أَن تَنَبَعُونا حكانهم فيها عبرهم فيها غيرهم 
 فُتُل أُن تُنْتَبَعُونا 
 يسيّر معه أحدا.
 فُتُل أَن تُنَبَعُونا 
 يسيّر معه منهم أحدا.
 فُتُل أَن تَنَبَعُونا 
 يسيّر معه منهم أحدا.
 فُتُل أَن تَنَبَعُونا 
 يسيّر معه منهم أحدا.
 فُتُل أَن تَنَبَعُونا 
 يسيّر معه منهم أحدا.
 فُتُل أَن تُنَبَعُونا 
 يشركهم فيها غيرهم 
 فُتُل أُن 
 بُل المديبية 
 يشركهم فيها غيرهم 
 فُتُل أُن 
 تُنْتُبُ الله أن 
 تُعَمَا الم 
 قُتُل الله أن 
 تُنهم 
 قُل أُن اله أو 
 تُتُبُعُونا إيتانا في المغانم.

وقال الجبّائي: أراد بقوله: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُبَدَرُلُوا كَلَمَ ٱللَّوَكَة قَوله سبحانه: ﴿ فَقُلْ لَن تَخْرُجُوا مَعِيَ أَبَدًا وَلَن نُقَيْلُوا مَعِيَ عَدُوًا ﴾<sup>(1)</sup>. وهذا غلط فاحش لأن هذه السورة نزلت بعد الانصراف من الحديبية وتلك الآية نزلت في الّذين تخلّفوا عن تبوك وكان منصرفه من تبوك في بقيّة رمضان من سنة تسع من الهجرة ولم يخرج بعد ذلك لقتال ولا غزو إلى أن قبضه الله فكيف يكون هذه الآية مرادة بقوله ﴿ حَكَنَمَ ٱللَّهِ ﴾ وقد نزلت بعده بأربع سنين؟

فَنَسَيَقُولُونَ بَلَ تَمَسُدُونَنَا ﴾ أي: فسيقول المخلّفون عن الحديبية لكم إذا قلتم لهم: لن تتبعونا وسمعوا هذا النهي، يقولون لكم ليس هذا النهي من الله بل تحسدوننا أن نشارككم في الغنيمة ثمّ قال سبحانه: ليس الأمر على ما قالوه فَرَبَلَ كَانُوا لَا يَفْقَهُونَ ﴾ الحقّ وما تدعونهم إليه فرالًا فلِيلًا ﴾ أي إلّا فقها قليلاً وشيئا قليلاً.

ا\_سورة المائدة: ٦٤.

| ۲۱۱ | 5.1154 |
|-----|--------|
|-----|--------|

مَّل لِلْمُخَلِّذِينَ مِنَ ٱلأَعْرَابِ سَتَدْعَوْنَ إِلَى قَوْمِ أُوْلِي بَأْسِ شَيِبِدٍ لْفَنْنِلُونَهُمْ أَوْ بُتَلِمُونَ فَإِن نُطِيعُوا بُوْنِكُمُ اللهُ أَجْرًا حَسَنَا وَإِن تَنَوَلَوْا كَمَا نَوَلَيْتُم مِن قَبْلُ يُعَذِبَكُمْ عَذَابًا إَلِيمًا (٢) لَيْسَ عَلَى ٱلأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَج حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ وَمَن يُعِلِع اللَّهُ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَّنِ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلأَنْبَرُ وَمَن بَنُولَ يُعَذِبُهُ عَذَابًا أَلِيمًا (٢) لَنْسَ عَلَى ٱلأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَبِ حَرَجٌ وَمَن بَنُولَ يُعَذِبُهُ عَذَابًا أَلِيمًا (٢) لَنْتَن عَلَى ٱلْمَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱللَّعْرَبِ وَمَن بَنُولَ يُعَذِبُهُ عَذَابًا أَلِيمًا (٢) لَقَدْ رَضِعُ اللَّهُ عَن اللَّقُومِينِ إِذَا يَبْعُونَكَ غَمْتَ الشَّحْرَةِ فَنَابًا أَلِيمًا (٢) لَعْذَرُومُولَهُ مُنْذِرُ الْتَكِينَة عَذِيرًا مَوْ يَعْلِع وَمَن بَنُولَ يُعَذِبُهُ عَذَابًا أَلِيمًا (٢) لَعْنَ عَنْمَ الْعَدْ رَضِعُ اللَّهُ عَن اللَّقَرِينِ إِذَا يُبْعُونَكَ عَمْتَ اللَّهُ عَذَابًا أَلِيمًا (٢) لَنْهُ مَن أَلْعَرَبُ مَا فَ عُلُومِينَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكْمَ أَنَهُمُ أَنَّذَلُونَهُمُ وَأَنَ يَعْذَبُهُمُ وَالْنَبُعُولُ لِيمَا مُنْ وَنَعْرَبُ مَن يَتُولُ اللْتَكْولُولُهُمَ مَا فَى عُلُومِينَ اللهُ عَزِيزًا حَكْمَا أَلَهُ عَزَيزًا عَلَيْهُمُ وَعَدَكُمُ اللَهُ مَنِيرًا مَنْ اللَهُ مَعَانِهُمُ وَلَيْتَكُونَ مَايَة لِيمَة مَالِيمُ وَعَنَيمَ وَيَتَكُونَهُ بَاللَهُ عَذَي اللهُ عَزِيزًا عَرَيمًا إِنَّهُ أَنْهُ مَنْ يَنُهُ مَنْ عَنَيْهُ مَعْتَا إِلَي عَائِهُ مَنْ مَا مَنْ يَعْتَعْهُ الْنَهُ عَذَي اللْهُ عَذِينَ عَامَة مُنْتَنْ وَيَعْ يَعْتَبُهُ مَنْتَا مَنْ عَنْ الْنَا مُنْ عَنْ أَنَهُ مَنْ

الأَمَرَكِ ﴾ وهم قبائل متشعَبة ﴿مَسَتَدَعَوْنَ ﴾ بعد ذلك ﴿ إِلَى قَوْمٍ ﴾ ذوي النجدة الأَمَرَكِ ﴾ وهم قبائل متشعَبة ﴿مَسَتَدَعَوْنَ ﴾ بعد ذلك ﴿ إِلَى قَوْمٍ ﴾ ذوي النجدة والبأس قيل: المراد بالقوم هوازن وحنين وقيل: هوازن وثقيف وقيل: هم بنو حنيفة مع مسيلمة الكذّاب وقيل: هم أهل فارس أو الروم وقيل: هم أهل صفين أصحاب معاوية قال الطبري: والصحيح أن الداعي في قوله: ﴿ سَتُدْعَوْنَ ﴾ هو النبي تلالا لأنه قد دعاهم بعد ذلك إلى غزوات كثيرة وقتال أقوام ذوي البأس فلا معنى لحمل ذلك على ما بعد النبي تلالا وبعد وفاته. ﴿ نُقَنِيُونَهُم آَرَ يُسْئِمُونَ ﴾ معناه أحد الأمرين لا بد أن يكون يقع لا محالة وتقديره أو يسلمون ويقرون بالإسلام وينقادون لكم وفي قراءة ابي أو سلموا أي إلى أن يسلمون ويقرون هذه القراءة لا يمكن أن يكون المراد من القوم فارس والروم لأنهم يقبل منهم الجزية إذا لم يسلموا. ﴿ وَلَن نَقِيمُوا ﴾ وتجيبوا إلى قتالهم ﴿ يُوَرِيكُمُ أَمَّة أَجَرًا مَسَكَنَا ﴾ وجزاء صالحا ﴿ وَلِن تَتَوَلَوْا ﴾ عن القتال وتقعدوا عنه ﴿ يُعَيَانَهُم مَنْهُ مَعْدَى معناه مَسَكَنَا ﴾ وجزاء صالحا ﴿ وَلِن تَتَوَلُوْ المالا من القوام ذوي عنهم وعلى المون ويقرون مُسَكَنَا ﴾ وجزاء صالحا ﴿ وَلِن تَتَوَلُوْ ﴾ وتجيبوا إلى قتالهم أولائهم يقبل منهم إلى الموني منهم أمي أنه أو يسلمون ويقرون

| اج ۱۰ | Little Little |  | 11 | ť |
|-------|---------------|--|----|---|
|-------|---------------|--|----|---|

فَبْلُ ﴾ مثل يوم الحديبية ﴿ يُعَذِّبْكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ في الآخرة.

أولاً عَلَى ٱلْمَحْمَىٰ حَرَيمٌ وَلا عَلَى ٱلْمَحْمَىٰ حَرَيمٌ وَلا عَلَى ٱلْمَهين حَرَيمٌ ﴾ بين سبحانه من يجوز له التخلف وترك الجهاد وما بسببه يجوز ترك الجهاد وهو ما يمنع من الكرّ والفرّ وذلك بيان أصناف ثلاثة: الأعمى، فإنّه لا يمكنه الإقدام على العدو والطلب ولا يمكنه الاحتراز والهرب والأعرج، كذلك والمريض، كذلك والمريض، كذلك وفي معنى الأعرج الأقطع والمقعد أي: ليس على هؤلاء ضيق في ترك كذلك وفي معنى الأعرج الأقطع والمقعد أي: ليس على هؤلاء ضيق في ترك الجهاد وهو ترك الجهاد ولا يمكنه الإقدام على العدو والطلب ولا يمكنه الاحتراز والهرب والأعرج، كذلك والمريض، كذلك وفي معنى الأعرج الأقطع والمقعد أي: ليس على هؤلاء ضيق في ترك الخروج مع المؤمنين في الجهاد. ﴿ وَمَن يُعلِع المَة وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَبَتٍ تَجْري عن مَع تُول الغرار من الأطاعة في الآية قبول القتال والجهاد ﴿ وَمَن يَتَوَلَ عَمْنَهُ أَلَيْهُ مَنَا أَلْ مَعْنَ في الجهاد. وأومَن يُعلِع المَة والمقعد أي: يس على هولاء ضيق في ترك الخروج مع المؤمنين في الجهاد. ﴿ وَمَن يُعلِع المَة وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَبَتٍ عَبْري عن مَع تُعْنَعُ عَنْهُ المَوْمَنِين في الجهاد. أومَن يُعلِع المَة وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَبَتٍ عَبْري عن عن الخروج مع المؤمنين في الجهاد. ﴿ وَمَن يُعلِع المَة وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ عَنَا أَلْعَنْ عَدَالُ الخبي في جهاد عَمْري الله والجهاد في قدار القال والجهاد في عن الغاد الخروم يتر عن الغار والجهاد إلى معاد أومان الماد من الإطاعة في الآية قبول القتال والجهاد في عن جهاد عمرة عناء أي يكر أَلْما عالي أَلْهُ ماعته تعالى بطاعة إلى يعاد أولما شديدا فقرن الله طاعته تعالى بطاعة العدو يعذبكم في الآخرة عذاباً مولما شديدا فقرن الله طاعته تعالى بطاعة ورسوله ومعميته بمخالفة رسوله هذا هو الناموس الأكبر والجاه الأوفر.

ولَقَد رَيْض الله عَنِ الْمُؤْمِنِين إذْ يُبَايِعُونَك عَمَّت الشَّحَرَة ﴾ يعني: بيعة الحديبية وتسمّى بيعة الرضوان لهذه الآية والشجرة هي شجرة السمرة ﴿ فَطَيَمَ مَا فِ قُلُومِهُم ﴾ من صدق النيَّة لأنه الله بايعهم على القتال والصبر والوفاء ﴿ قَائَزُكَ السَّكِمَنَة عَلَيْهُم ﴾ وهي الطمأنينة واللطف المقوى لقلوبهم ﴿ وَأَنْبَهُمُ فَتَمَّا فَرَبَبًا ﴾ يعني: فتح خيبر وقيل: فتح مكة ﴿ وَمَعَانِدَ كَنِيرَة يَأْخُذُونَهَا ﴾ يعني: غنائم خيبر فإنّها كانت مشهورة بكثرة الأموال والعقار وقيل: غنائم هجر وهوازن بعد فتح مكة ﴿ وَكَانَ أَفَلَهُ عَزِيزًا ﴾ غالباً في أمره ﴿ حَكِمًا ﴾ في أفعاله،

ثمَّ ذكر مبحانه سائر الغنائم الَّتي يأخذونها فيما بعد من الزمان فقال: ﴿ وَعَدَكُمُ ٱللَّهُ مَغَانِدَ كَثِيرَةٌ تَأْخُلُونَهَا ﴾ مع النبيّ ومن بعده إلى يوم القيامة ﴿فَعَجَمَلَ لَكُمْ هَذِهِ ﴾ يعني غنيمة خيبر ﴿وَلَكَ آيَذِي ٱلنَّاسِ عَنكُم ﴾ وذلك أن النبي تلاقي لما قصد خيبر وحاصر أهلها همت قبائل من أسد وغطفان أن يغيروا على أموال المسلمين وعيالهم بالمدينة فكف الله أيدهم عنهم بإلقاء الرعب في قلوبهم وقيل: إنّ مالك بن عوف وعيينة بن حصن مع بني أسد وغطفان جاءوا لنصرة اليهود فقذف الله الرعب في قلوبهم وانصرفوا. فوكلتكُونَ كه الغنيمة التي عجلها لهم فوماية لِلمُؤبينينَ كه على صدقك حيث وعدهم أن يصيبوها فوقع المخبر على طبق الخبر فويتهدينكم مِزطا مُسْتَقِيمًا كه فيكمل اعتقادكم ويقينكم وتفوضون أموركم إلى صراط الله العزيز وهو الثبات على دين الإسلام وتحمّل مشاق الطاعة.

وَأُخْرَىٰ لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدْ أَحَاطَ اللهُ بِهَا أَوَّكَانَ ٱللَّهُ عَلَى حَصَّلِ شَيْءٍ قَدِيرًا ٢

المعنى: ثمّ عطف سبحانه على ما تقدّم بعد النبيّ والمؤمنين فتوحاً أخر فقال: ﴿ وَلَمْرَىٰ لَمَر تَقَدِرُوا عَلَيْهَا ﴾ أي: ووعدكم الله مغانم اخرى لم تقدروا عليها بعد فيكون «أخرى» في محلّ النصب، وقيل: المعنى وقرية اخرى لم تقدروا عليها قد أعدّها الله لكم وهي مكة وقيل: هي ما وعد الله لهم من بعد ذلك اليوم أو المراد بها فارس والروم، عن ابن عبّاس وجماعة قال: كما أن النبيّ بشّرهم كنوز قيصر وكسرى وما كانت العرب على قتال فارس والروم بعد وفتح مداننها بل كانوا خولا لهم حتّى تمكّنوا وقدروا عليها بالإسلام. هُوَقَدَ أَحَاط الله بها لكم عن الله بها لكم حتّى يفتحها عليكم فكانّه قد مؤفّذ أَحَاط الله يهما كي قال الفرآء: أحاط الله بها لكم حتّى يفتحها عليكم فكانّه قد حفظها ومنعها عن غيركم حتّى تفتحوها وقدر فتحها لكم وأحاط علمه سبحانه بذلك الأمر ﴿ وَكَانَ اللهُ عَلَى حَقَلِ مَقْرِ وَلِيرًا ﴾ من فتح القرى وغير ذلك.

ونذكر في هذا المقام نبذا من قصّة خيبر: لمّا رجعﷺ من الحديبية إلى المدينة مكث بها عشرين ليلة ثمّ خرج منها إلى خيبر، ذكر ابن إسحاق باسناده عن أبي مروان الأسلمي عن أبيه عن جلاه قال: خرجنا مع رسول الله تلاقي إلى خيبر حتّى إذا كنّا قريباً منها وأشرفنا عليها قال النبي تشكر: «قفوا». فوقف الناس فقال: «اللّهم ربّ السماوات السبع وما أظللن وربّ الأرضين السبع وما أقللن وربّ الشياطين وما أضللن إنّا نسألك خير هذه القرية وخير أهلها وخير ما فيها ونعوذ بك من شرّ هذه القرية وشرّ أهلها وشرّ ما فيها أقدموا باسم الله».

وعن سلمة بن الأكوع قال: خرجنا مع رسول الله الله الله وعيبر فسرنا ليلاً فقال رجل من القوم لعامر بن الأكوع: ألا تسمعنا من هنيهاتك وكان عامر رجلا شاعرا، فجعل يقول:

فقال رسول الله ﷺ «من هذا السابق؟» قالوا: عامر قال: «برحمه الله»، قال عمر ـ وهو على جمل ـ : يا رسول الله لو لا أمتعتنا به، وذلك أن رسول الله ما استغفر لرجل قط يخصه إلّا استشهد قالوا: فلمّا جدّ الحرب وتصاف القوم خرج يهوديّ وهو يقول:

- قد علمت خيبر أنّي مرحب شاكي السلاح بطل مجرّب
  - إذا الحروب أقبلت تلهّب

فبرز إليه عامر وهو يقول: قد علمت خيبـر أنّـي عـامر شـاكي السـلاح بطـل مغـامر

فاختلفا ضربتين فوقع سيف اليهوديّ في ترس عامر وكان سيف عامر فيه قصر فتناول به ساق اليهوديّ ليضربه فرجع ضباب سيفه فأصاب ركبته والركبة أصل الصلبانة إذا قطعت واقع بين الفخذ والورك فمات منه، قال: فإذا نفر من أصحاب رسول الله يقولون بطل عمل عامر قتل نفسه فقال النبيﷺ: «كذب أولنك بل أوتي عامر من الأجر مركين».

وبالجملة قال: فحاصرناهم حتّى أصابتنا مخمصة شديدة ثمّ إنّ الله فتحها علينا وذلك أنّ النبي للله أعطى اللواء عمر بن الخطّاب ونهض من نهض معه من الناس فلقوا أهل خيبر فانهزم عمر وأصحابه فرجعوا إلى رسول الله يجبّنه أصحاب عمرو يجبّنهم وكان رسول الله لله أخذته الشقيقة فلم يخرج إلى الناس؛ فلمّا أفاق من وجعه سأل لله: «ما فعل الناس بخيبرة» فأخبره فقال: «لأعطين الراية غداً رجلا يحبّ الله ورسوله ويحبّ الله ورسوله كزاراً غير فزار لا يرجع حتى يفتح الله على يديه»<sup>(1)</sup>.

وروى البخاري<sup>(۳)</sup> ومسلم<sup>(۳)</sup> عن قتيبة بن سعيد قال: حدثنا يعقوب عن عبد الرحمن الإسكندرانيّ عن أبي حازم قال: أخبرني سعد بن سهل أن رسول الله تلاك قال: «يوم خيبر لأعطينَ الراية غداً رجلا يفتح الله على يديه يحب الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله». قال: فبات الناس يدركوا بجملتهم أيّهم يعطيها فلما أصبح الناس غدوا إلى رسول الله، فقال تلاك «أين علي؟» فقالوا: يا رسول الله هو يشتكي عينيه قال: «فأرسلوا إليه». فأتى به للك؟ فبصق رسول الله في عينيه ودعا له فبرئ كأن لم يكن به وجع، فأعطاه الراية فقال عليّك؟ «يا رسول الله أقاتلهم حتى يكونوا معلنا؟» قال: «انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم فم ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فو الله لأن يهدي الله بك

> ١- تفسيرمجمع البيان، ج٩، ص٢٠١، و الكافي، ج٨ ص٣٥١. ٢- تفسيرمجمع البيان، ج٩، ص٢٠١. ٣-الأمالي، ص٣٠٦، و العمدة، ص١٤٢، و صحيح البخاري، ج٥، ص٧٦.

رجلا واحدا خير لك من أن يكون لك حمر النعم». قال سلمة: فبرز مرحب وهو يقول: «قد علمت خيبر أنّي مرحب» الأبيات، فبرز له عليّ وهو يقول: أنا الّذي سمتني أمّي حيـدره ضرغام آجـام وليـث قسـوره أنا الّذي سمتني أمّي حيـدره

فضرب مرحباً ففلق رأسه فقتله، وكان الفتح على يدهلنك أورده مسلم في الصحيح.

وروى أبو عبد الله الحافظ بإسناده عن أبي رافع مولى رسول الله قال: خرجنا مع عليَّ حين بعثه رسول الله فلما دنا من الحصن خرج إليه أهله فقاتلهم فضربه يهوديَّ فطرح ترسه من يده فتناول عليّ للله باب الحصن فتترس به عن نفسه فلم يزل في يده وهو يقاتل حتّى فتح الله عليه ثم ألقاه من يده فلقد رأيتني في نفر مع سبعة أنا منهم نجهد على أن نحرك ذلك الباب فما استطعنا أن نقلبه.

وعن ليث بن أبي سليم عن أبي سليم عن أبي جعفر محمّد بن علي للغلا قال: احدثني جابر بن عبد الله الانصاري أنّ عليّا حمل الباب يوم خيبر حتى صعد المسلمون عليه فافتتحوها وأنّه حرك بعد ذلك فلم يحمله أربعون رجلاه. قال: وروي من وجه آخر عن جابر ثمّ اجتمع عليه سبعون رجلا فكان جهدهم أن أعادوا الباب<sup>(۱)</sup>.

وبإسنادُه<sup>(٢)</sup> عن عبدَ الرحمن بن أبي ليلى قال: كان عليّ<sup>عليّه</sup> يلبس في الحرّ والشتاء القباء المحشوّ الثخين وما يبالي الحرّ فأتاني أصحابي فقالوا: إنّا

۱\_بحار الانوار، ج ۲۱، ص٤، و مجمع البيان، ج٩، ص٢٠٢. ٢\_بحار الانوار، ج ۲۱، ص٤، و مجمع البيان، ج٩، ص٢٠٢، و تاريخ الإسلام، ج٢، ص٤١٢. رأينا من أمير المؤمنين شيئا فهل رأيت؟ فقلت: وما هو قالوا: رأيناه يخرج علينا في الحرّ الشديد في القباء المحشوّ وما يبالي الحرّ ويخرج علينا في البرد الشديد في الثوبين الخفيفين وما يبالي البرد فهل سمعت في ذاك شيئا؟ فقلت: لا فقالوا: فاسأل أباك عن ذلك فإنّه يسمر معه فقال: ما سمعت في ذلك شيئا فدخل على عليّ لينة فسمر معه ثمّ سأله عن ذلك فقال للنة: الو ما شهدت خيبر؟» قلت: بلى قال: الهما رأيت رسول الله تلاثي قال: بلى: قال: الم شهدت خيبر؟» قلت: بلى قال: الهما رأيت رسول الله تلاثي حين دعا أبا بكر فعقد له ثم بعنه إلى القوم فقاتلهم ثمّ رجع وقد هزم فقال رسول الله: لأعطين الراية غدا بعث عمر فلقى القوم فقاتلهم ثمّ رجع وقد هزم فقال رسول الله: لأعطين الراية غدا رجلا يحب الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله يفتع الله على يده كزارا غير قزار فدعاني وأعطاني الراية ثم قال: اللهم أكفه الحرّ والبرد فما وجدت بعد ذلك حرّاً ولا برداً».

ثمّ لم يزل رسول الله يفتح الحصون حصناً حصناً ويحوز الأموال حتّى انتهوا إلى حصن الوطيخ والسلالم وكان آخر حصون خيبر وحاصرهم رسول اللهﷺ بضع عشرة ليلة.

قال ابن إسحاق لما افتتح حصن ابن أبي الحقيق أتي رسول الله بصغيّة بنت حيّ بن أخطب وبأخرى معها فمرّ بهما بلال وهو الذي جاء بهما على قتلى اليهود فلمّا رأتهم الّتي مع صفيّة صكّت وجهها وحثت التراب على رأسها فلمّا رآها رسول الله تلاك قال: «أغربوا عني هذه الشيطانة». وأمر بصفيّة فخيّرت خلفه وألقى عليها رداءه فعرف المسلمون أنه تلاك قد اصطفاها لنفسه وقال تلك لبلال لمّا رأى من تلك اليهوديّة ما رأى: «أنزعت منك الرحمة يا بلال حيث تمرّ بامرأتين على قتلى رجالهما؟» وكانت صفيّة قد رأت في المنام وهي عروس بكنانة ربيع بن أبي الحقيق أنّ قمراً وقع في حجرها فعرضت رؤياها على زوجها فقال: ما هذا إلًا أنَّك تتمنَّين ملك الحجاز محمّدا ولطم وجهها لطمة اخضرّت عينها منها.

ولما أتي بها إلى رسول الله وبها أثر منها فسألها النبي ﷺ «ما هو؟» فأخبرته وأرسل ابن أبي الحقيق إلى رسول الله: أنزل فاكلّمك، قال «نعم». فنزل وصالح رسول الله على حقن دمائهم في حصونهم من المقاتلة وترك الذريّة لهم ويخرجون من خيبر وأرضها بذراريهم ويخلّون بين رسول الله وبين ما كان لهم من مال وأرض وما يكون لهم من كلّ شيء من الصفراء والبيضاء والسلاح والكراع وعلى البزّ إلّا ثوب على ظهر الإنسان فقال رسول

فلمًا سمع بهم أهل فدك قد صنعوا ما صنعوا بعثوا إلى رسول الله الله يسألونه أن يحقن دماءهم ويخلّون بينه وبين الأموال ففعلﷺ وكان ممّن يمشي بين رسول الله وبينهم في ذلك محبصة بن مسعود أحد بني حارثة.

فلمًا نزل أهل خيبر على ذلك سألوا رسول الله أن يعاملهم الأموال على النصف وقالوا: نحن أعلم بها منكم وأعمر لها فصالحهم رسول الله على النصف على أنًا إذا شئنا أن نخرجكم أخرجناكم وصالحه أهل فدك على مثل ذلك فكانت أموال خيبر فيئاً بين المسلمين وفدك خاصّة لرسول الله لأنه لم يوجف عليها بخيل ولا ركاب.

ولمًا اطمأن رسول الله أهدت له زينب بنت الحارث بن سلام وهي بنت أخي مرحب شاة مصيلة وقد سألت أيّ عضو منها أحب إلى رسول اللهﷺ فقيل لها: الذراع، فأكثرت فيها السمّ وسمّت سائر الشاة ثمّ جاءت بها فلمّا وضعتها بين يديه تناول الذراع فأخذها ولاك منها مضغة وانتهش منها ومعه بشر بن البراء بن معروف تناول عظما فانتهش منه فقال رسول اللهﷺ «ادفعوا أيدكم فإنّ كتف هذه الشاة يخبرني أنّها مسمومة». ثمّ دعاها فاعترفت فقال: «ما حملك على ذلك؟» فقالت: بلغت من قومي ما لم يخف عليك فقلت: إن كان نبيّا فسيخبر وإن كان ملكا استرحنا منه فتجاوز عنها رسول الله ومات بشر من أكلته الّتي أكل.

ثمّ دخلت أمّ بشر بن البراء على رسول الله تلك تعوده في مرضه الّذي توفّي فيه، فقال تلك : «يا أمّ بشر ما زالت اكلة خبز التي أكلت مع ابنك تعاودني فهذا أوان قطعت أبهري». وكان المسلمون يرون أنّ رسول الله مات شهيدا مع ما أكرمه الله من النبوة.

وَلَوَ قَنْتَلَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلَوًا ٱلأَدْبَـٰرَ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِـبًرًا ﷺ سُـنَة اللهِ الَمِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبَلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْدِيلَاﷺ

المعنى: ﴿ وَلَوْ قَنَتَلَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوْلَى مَن قريش يوم الحديبية يا معشر المؤمنين ﴿ لَوَلُوا ٱلأَدْبَنَرَ كَلَ منهزمين بنصرة الله إيّاكم وخذلان الله إيّاهم وقيل: المراد بالّذين كغروا من أسد وغطفان الّذين أرادوا نهب ذراريّ المسلمين ﴿ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴾ يواليهم ويدافع عنهم وهذا من الغيب وفي ذلك إشارة إلى أنّ المعدوم معلوم في علم الله.

المستقة ألله المتي ألمني فقد خَلَتَ مِن قَبْلُ الله أي: هذه سنّتي في أهل طاعتي وأهل معصيتي وعادتني السالفة أن كلّ قوم إذا قاتلوا أنبياءهم انهزموا وقتلوا وأهل معصيتي أللو الموعادته وتبدّيك .

وَهُوَ الَّذِى كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ عَنَهُم بِبَعْلِنِ مَكَمَّ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ بَعِيبًا ۞ هُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَمَمَدُّوصَحُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْهَدْى مَعْكُونًا أَن يَبْلُغَ عَجَلَةُ وَلَوْلَا رِجَالُ مُؤْمِنُونَ وَنِسَآة مُؤْمِنَتُ لَّر

| /ج ۱۰ |  | ¥1 | ۲× |
|-------|--|----|----|
|-------|--|----|----|

نَعْلَمُوهُمْ أَن نَطَعُوهُمْ فَتُعِيبَكُم مِنْهُم مَعَزَةٌ بِغَيْرٍ عِلْمَ لِيَدْخِلَ أَنَّهُ فِي رَحْمَتِهِ. مَن يَشَاءُ لَوْ تَزَيَّلُوا لَعَذَبْنَاالَذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيهُمَّا فَ

سبب النزول: إنّ المشركين بعثوا أربعين رجلا \_وقيل: ثمانين رجلا \_ عام الحديبية ليصيبوا المسلمين هبطوا من جبل التنعيم عند صلاة الفجر وقيل: خرج ثلاثون شابًا عليهم السلاح فدعا عليهم النبي للشي فأخذ الله بأبصارهم فأخذهم أصحاب رسول الله فخلّى للمشيخ سبيلهم فنزلت الآية.

المعنى: ﴿وَهُوَ الَّذِى كَفَ آيَدِيَهُمْ ﴾ أي: أيدي كفّار مكّة ﴿وَأَيَدِيَكُمْ عَنَّهُم يَبَطُنِ مَكَمَ ﴾ أي: في الحديبية لأنها من مكّة وذلك أنّ عكرمة بن أبي جهل خرج في خمسمائة من المشركين إلى الحديبية فبعث رسول الله خالد بن الوليد<sup>(۱)</sup> على جند فهزمهم حتّى أدخلهم حيطان مكّة ثمّ عاد وقيل: إنّ هذا الأمر كان يوم الفتح، وبه استشهد أبو حنيفة على أنّ مكّة فتحت عنوة لا صلحاً.

وين بتمد أن أظفرَكُم عَلَيْهِم فَحَف أيديهم عنكم بالفرار وأيديكم عنهم بالرجوع عنهم وتركهم وقوله: فوين بتمد أن أظفرَكُم كم منة على المؤمنين بان الظفر كان لكم مع أن الظاهر كان يقتضي كون الظفر لهم لكثرة عددهم ولكون البلاد لهم فكان هذا الأمر بعيداً لكونهم لا بدّ لهم الذب عن أهليهم وأولادهم ولذا قال تعالى: فيتظني تكمَّ كه وأمّا كف المسلمين عنهم أيضاً أمر بعيد لأنهم بعد أن ظفروا بعدوتهم يقتضي أن يستأصلوهم كما هو عادة العدو والله تعالى بحسب علمه بالعاقبة كف اليدين في تكان ألمَّه بِمَا بَعْمَانُ بَعِيراً

ثمَ ذكر سبحانه المصلحة والسبب في الصلح فأشار إلى أنَّ الكفَّ لم

١- ولا يستقيم هذا، فإن خالداً لم يسلم حتى الحديبية وقد مر أنه كمن مع مائتي نفر يريدون الغيلة بأصحاب النبيﷺ فأنزل الله صلاة الخوف ووقاهم شرهم.

| 4 | ولكة المحدي |
|---|-------------|
|---|-------------|

يكن لأمر فيهم لأنّهم كفروا ومنعوك والمسلمين عن المسجد الحرام وكلّ ذلك يقتضي قتالهم والمنع والكف عن القتال بالصلح في الحديبية ليس بسببهم لأنهم كفروا وصدوا وذلك يقتضي القتال لا الكف وَلَوَلَا بِعَالَ مُوْهَنُونَ وَنِسَآة مُؤْيِنَتٌ لَمَر تَمَلَمُوهُمْ أَن تَطَعُوهُمْ وجواب لو لا محذوف تقديره لما كف الله وإنّما ذلك للرجال المؤمنين والنساء المؤمنات أي رجال غير معلومي الوطء وما تعرفونهم وأنتم غير عاملين بأعيانهم لاختلاطهم مع المشركين أن تطئوهم أي إذا أقدمتم على القتال توقعوا بكم فَتَعيبتكُم وَنَهُم مَن من جهتهم في تعمرونهم وأنتم غير عاملين بأعيانهم لاختلاطهم مع المشركين أن عليوهم أي إذا أقدمتم على القتال توقعوا بكم في تعييبتكم وتشهر من من جهتهم عليهم والإئم بالتقصير في البحث عنهم وأيضا تعير المشركين والتاسف عليهم والإئم بالتقصير في البحث عنهم وأيضا تعير المشركين وللزمكم القتال معهم فذكر الله أولا المقتضي للقتال وهو الكفر والصد ثم ذكر ما امتنع القتال معهم فذكر الله أولا المقتضي للقتال وهو الكفر والصد ثم ذكر ما امتنع

فَوْزَالْهَدَى مَعْكُوْنًا أَن يَبَلُغُ مَحَمَّدُكَ عطف على كلمة «كم» في صدّوكم وقرئ الهدي بالجرّعن المسجد ومعكوفاً حال من الهدي أي منعهم وحبسهم الهدي أن يبلغ محلّه الذي يكون أن ينحر فيه والحاصل صدّهم الهدي عن محلّ المعهود الذي هو منى وبالجملة لو لا كراهة أن تهلكوا ناساً مؤمنين بين الكافرين غير عاملين أنتم بهم فيصيبكم بذلك مكروه لمّا كفّ الله أيدكم عنهم.

فَرْلِيُدْخِلَ أَمَّةُ فِى رَحْمَتِهِ. ﴾ بذلك الكف المؤذي إلى الفتح بعد ذلك عُرْضَ يَشَلَهُ ﴾ واللام متعلّق بمحذوف دلّ عليه معنى الكلام تقدير. فحال بينكم وبينهم ليدخل الله في رحمته من يشاء يعني من أسلم من الكفّار بعد الصلح.

إِنَّوْ تَـزَيَّلُوا لَمَكَبَّنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمَ الْهِ أَي لو تميّز المؤمنون من
 إِنَّوْ تَـزَيَّلُوا لَمَكَبَّنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهل مَكَة ﴿ عَذَابًا أَلِيـمًا ﴾ بالسيف والقتل

بأيديكم ولكنّ الله يدفع بالمؤمنين عن الكفّار فلحرمة اختلاطهم بهم لم يعذّبهم، اعرفوا قدر الصلحاء فإنّ كونهم فيكم مانع عنكم العذاب فؤوَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْنِ لَهَٰذِّمَتْ مَسَوَيهُمُ وَبِيَعٌ ﴾ الآية.

إذ جَعَلَ الَذِينَ كَفَرُوا فِ قُلُوبِهِمُ الْمَعِيَّةَ حَيَّةَ الْمَنْهِلِيَّةِ فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكِنْنَهُ عَلَى رَسُولِهِ. وَعَلَ الْمَوْيِنِينَ وَالْزَمَهُمْ صَحَلِمَةَ النَّفُوَى وَكَانُوَا الْحَقَّ بِهَا وَالْعَلَهَا وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِ فَقَيْ عَلِيمًا () لَقَد صَدَفَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّهْبَا بِالْحَقِّ لَنَدَخُلُنَ السَمْحِدَ الْحَرَامَ إِن شَآة اللَّهُ مَامِنِينَ تُحَلِّقِين رُسُولَهُ الرُّهْبَا بِالْحَقِّ لَنَدَخُلُنَ السَمْحِدَ الْحَرَامَ إِن شَآة اللَّهُ مَامِنِينَ تُحَلِّقِينَ رُسُولَهُ الرُّهْ فِي وَلَعْنَهُ لَنَ مَنْهُ حَيَّا لَمَ مَعْدَلَهُ مَا لَمْ تَمْتَمُوا فَجَعَمَلَ مِن دُونِ رُسُولَهُ الرُّهْ مَنْ مَقْتَضِينَ لَا تَعْمَافُونَ فَعَلَمُ مَا لَمْ تَمْتُمُوا فَجَعَمَلَ مِن دُونِ رُسُولَهُ الرُّهُ عَلَى اللَّذِي كَلُودُ وَكَعَى بِاللَّهِ شَهِ مِنا لَمْ تَمْتُمُوا فَجَعَمَلَ مِن دُونِ لِبُعْلِهِرَهُ عَلَى اللَّذِي كَلُودُ وَكَعَى بِاللَّهِ شَهِ مِنَا لَمُ تَمْتُمُوا فَجَعَمَلَ مِن دُونِ مَعْهُو اللَّذِي عَلَيْهِ مَنْ الْعَنْ وَمَعْتَعْذِي الْحَوَى الْعَلْ الْذِي تُعَمَلُهُ فَقَلَوبُ الْعَلْقُونَ وَيَعْلَمُ اللَّهُ وَالَذِينَ مُعَلَى الْعَنْ وَالَذِي عَنَى الْمُعْوَى الْعَقْلَ اللَّهُ مَن مَعْلَى الْمُولُ الْعَلَى وَاللَيْنِ عُولَةًا مَعْتَعَوْنَ اللَّهُ وَالَذِينَ وَتَعْلَمُونَا لَيْكَانُ مِنْ اللَّهُ مَنْ عَذَى اللَّهُ مَعْهَا الْعَلَى وَتَعْتَلَا مِنْ اللَّهُ وَالَذِينَ وَيَضْعُونُ اللَّهُ الْعَنَانَ الْمُعَانِ وَعَلَيْ الْعَنْ مَنْهُولُهُ الْعُمَالَةُ عَلَى اللَهُ وَالَيْنَ اللَّهُ وَلَيْ مَا اللَهُ مُعَالَكُونُ وَعَنْ الْتُونُونَ اللَهُ وَي الْتُورُونَ وَعَالَةُ مُنْ اللَهُ وَي وَعَمَالَ اللَهُ مَنْ اللَهُ فَنْ وَعَنْ أَنْ الْعَلَى وَعَنْ الْتُونُونَ وَعَانَ الْمُونُ اللَهُ الْنَا الْنَا الْتُعْتَلَهُ مَا اللَهُ وَعَلَى الْعَنَونَ وَعَانَونَ الْنَوا وَعَنْ عَلَى الْعُونَ الْمُولُونَ الْعَنَى وَالْتَعْتَقَوى الْتُولُ الْتُونُ وَالْتَعَانَ مَنْ الْعُنُولُ وَعَمَنُهُ مُونَ وَي الْعُنُونَ الْعُنُونَ الْعُنْ الْعَنَونُ الْنُولُ الْعَنْ الْ اللَهُ الْعَلَى الْعُنُونَ الْعُونَ الْنُونُ الْنُولُ الْعَالَ الْعُنُونَ الْنُولُ الْعُونُ الْعُنُ الْعُولُ الْنُولُ الْعُنُونَ الْنُعُولَ

المعنى: ﴿ إِذَ جَعَلَ ٱلَذِينَ...﴾؛ ﴿ إِذَى تَتَعَلَّقَ بِقُولُهُ: ﴿ لَعَذَبُنَا ٱلَذِينَ كَقَرُوا ﴾ أو متعلَّق بصدّوكم أو بفعل مقدّر أي: اذكر جعل الكفَّار حميّة الجاهليّة أي: الحميّة الناشئة من جهلهم القديم جعلوا هذه الأنفة والعصبيّة ثابتة في قلوبهم وتلك الحميّة أن لا ينقادوا لأحد. وذلك أنّ كفّار مكّة قالوا: قد قتل محمّد وأصحابه آباءنا وإخواننا ويدخلون علينا في منازلنا فتتحدّث العرب أنّهم دخلوا علينا على رغم أنفنا واللّات والعزّى لا يدخلونها علينا فهذه

الحميّة الجاهليّة الّتي دخلت قلوبهم أو المراد أنفتهم من الإقرار لمحمّد بالنبوّة والاستفتاح ببسم الله الرحمن الرحيم حيث أرادﷺ أن يكتب كتاب الصلح في الحديبية.

فأنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين ولمّا جعل الكافرون لأنفسهم حميّة الجاهليّة وانوفتها جعل اللّه للمؤمنين الطمأنينة في الإيمان والسكينة والتقوية في قلوبهم فما جعل للكافرين بجعلهم وما جعل للمؤمنين بجعل اللّه والفرق بين الفاعلين ما لا يخفى كما أنّ بين المفعولين مباينة تامّة وأين الحميّة الجاهليّة والسكينة الإلهيّة؟

ثم تأمّل في حسن العبارة في قوله تعالى: فَفَأَنَزَلَ فَ عبر سبحانه بالفاء لا بالواو إشارة إلى أن ذلك كالمقابلة تقول: أكرمني فأكرمته للمجازاة والمقابلة ولو قلت: أكرمني وأكرمته لا ينبئ عن هذا المعنى. فوَأَلْزَمَهُمَ حكرامَة النَّفَوَى فَ وهي قول (لا إله إلَّا اللَه) عن ابن عبّاس وجماعة وفي «العلل» عن النبي تلاقي أنه قال في تفسير لا إله إلَّا اللَه: قوهي كلمة التقوى يثقل الله بها الموازين يوم القيامة<sup>(1)</sup>». وفي «الكافي» عن الصادق لذكر أنّه سئل عنها فقال: «هي الإيمان». وفي «المجالس» عن النبي تلاقي قال: «إذ عليّا راية الهدى وإمام أولياني وفور لمن أطاعني وهو الكلمة التي ألزمها المتقين»<sup>(1)</sup> وقال عليّ لينا في خطبة: «أنا عروة الله الوقى و كلمة التقوى»<sup>(1)</sup>.

وَقَانُوَا لَمَقَ بِهَا وَأَهْلَهَا﴾ قيل في الآية تقديم وتأخير والتقدير كانوا أهلها وأحقّ بها أي كان المؤمنون أهل تلك الكلمة وأحقّ بها من المشركين

> ۱ـ علل الشرايع، ج ۱، ص ۲۵۱، و الأمالي، ص۲۵۵. ۲ـ الأمالي، ص٣٧٦، و بحار الانوار، ج٢٨، ص ١٢٠. ٣ـ التوحيد، ص ١٦٥، و بحار الانوار، ج٢٤، ص١٨٤.

وقيل: المعنى وكانوا أحقّ بنزول السكينة عليهم وأهلا لها وقيل: وكان المؤمنون أحقّ بمكّة أن يدخلوها وأهلها وقد يكون حقّ أحقّ من غيره ﴿وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَقْءٍ عَلِيمًا ﴾ فبيّن سبحانه علمه ببواطن سرائرهم وما ينطوي عليه عقد ضمائرهم.

﴿ لَغَدْ مَدَتَكَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّنَّيَا بِٱلْحَقِّ ﴾ وبيانه أنَّ الله تعالى أرى نبيَّه في المنام بالمدينة قبل أن يخرج إلى الحديبية أنَّ المسلمين دخلوا المسجد الحرام فأخبر بذلك أصحابه ففرحوا وحسبوا أنهم داخلون مكمة عامهم ذلك فلمًا انصرفوا من الحديبية ولم يدخلوا مكَّة قال المنافقون: ما حلَّقنا وما قصّرنا ولا دخلنا المسجد الحرام، فأنزل الله هذه الآية وأخبر أنَّه أرى رسوله الصدق في منامه لا الباطل وأنَّهم يدخلونه وأقسم على ذلك فقال: ﴿لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمُسْجِدَ ٱلْحَرَامَ ﴾ يعنى العام المقبل ﴿إِن شَاَة ٱللَّهُ مَامِنِينَ ﴾ استثنى الله ممَّا يعلم ويستثنى الناس في ما لا يعلمون وقيل: إنَّ الاستثناء من الدخول وكان بين نزول الآية والدخول مدة سنة وقد مات منهم أناس في السنة فيكون تقدير الآية: ليدخلنَ كلَّكم إن شاء الله لأنَّه سبحانه علم أنَّ منهم من يموت قبل السنة أو يمرض فلا يدخلها فأدخل الاستثناء لأن لا يقع في الخبر خلف وقيل: إنَّ الاستثناء داخل على الخوف والأمن وهذه الأقوال الثلاثة للبصريِّين. وقيل: إنَّ إن في الآية بمعنى إذ هنا أي إذ شاء الله ذلك مثل قوله تعالى: ﴿وَأَنْتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِنَّ كُتُتُم تُؤْمِنِينَ﴾ ومعناه: إذ كنتم مؤمنين وهذا القول لا يرتضيه البصريون. ﴿ مُجَلِقِينَ رُمُوسَكُمُ وَمُقَمِّمِينَ ﴾ أي: محرمين يحلّق بعضكم رأسه أو يقصر ويأخذ بعض الشعر وفي الآية دلالة على أنّ المحرم عند التحلُّل من الإحرام بالخيار إن شاء حلَّق وإن شاء قصَّر ﴿لَا تَخَافُونَ ﴾ مشركاً حال من فاعل لتدخلن أو من أمنين أو من محلِّقين أو من مقصَّرين أو

استيناف والمعنى لا تخافون بعد ذلك. ﴿ فَمَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا ﴾ عطف على ﴿ مَكَفَ ﴾ أي علم سبحانه عقيب ما أراه الرؤيا الصادقة أمورا من الحكمة الداعية لتأخر دخولكم في سنتكم كالسبب لوطوء المؤمنين والمؤمنات أو من المصالح المتجددة والمراد بعلمه العلم الفعليّ المتعلّق بأمر حادث بعد ذلك. ﴿ فَجَمَلَ ﴾ لأجل هذه المصلحة ﴿ مِن دُونِ ذَلِكَ ﴾ أي: من قبل دخولكم ﴿ فَجَمَلَ ﴾ لأجل هذه المصلحة ﴿ مِن دُونِ ذَلِكَ ﴾ أي: من قبل دخولكم وقدتُمًا قَرِباً ﴾ والمراد إمّا صلح الحديبية وعمرة القضاء أو فتح خيبر وقوله تعالى في الآية السابقة: ﴿ وَمَاتَ اللهُ بِكُلِ مَقْنُو عَلِمًا ﴾ يدفع توهم حدوث علمه من قوله: ﴿ فَمَلِمَ ﴾ لأن قوله: ﴿ وَمَاتَ اللهُ بِكُلُ فَقَرُو عَلِمًا ﴾ يفيد سبق علمه العام لكلَ علم محدث.

لمو الذي أرسل رسوله. بالمهدئ ودين الحقق الي إن الله هو الذي أرسل رسوله محمد بالدليل الواضح وقيل: المراد بالهدى القرآن ودين الحق أي الإسلام الولي محمد بالدليل الواضح وقيل: المراد بالهدى القرآن ودين الحق أي الإسلام الولي أي المرب وقيل: المراد بالهدى القرآن ودين الحق أي الإسلام الولي أي ألي من على جميع الأديان وقيل: إن تمام ذلك عند خروج القائم فلا يبقى في الأرض دين سوى دين الإسلام ووكف يألمو شيم مدا له القائم مناد بالهد منه محمد الذين تعام ذلك عند خروج القائم فلا يبقى في الأرض دين سوى دين الموام وقيل: إن تمام ذلك عند خروج القائم فلا يبقى في الأرض دين سوى دين الإسلام ووكف يألمو شيم مدا له القائم منه الذين على ألمو منه على المراد بالهدى الموام محمد الموام من القائم فلا يبقى في الأرض دين سوى دين الإسلام وكفي وكفي يألمو شيم مدا له القائم منا بذلك. ثم قال: وتما الكلام هنا. الموامنين فقال: ووكل ألموم من على اسمه لتزول الشبهة وتم الكلام هنا. الم أن الذي على المؤمنين فقال: ووكلي متمه أشيسية على الكمو من المومنين فقال: ووكلي منه أي ألي منه من المومنين فقال: ووكله منه المومنين فقال: ووكلي متمه أشيك منه المومنين الموم الموالي منه الموم الموم المولي الموم المومنين فقال: الموالي معلى المالم المولي الكلم منا. الموالي الموالي الموالي الموالي الموالي المومنين فقال: ووكلي ألي ألموم المولي المؤلي المومنين فقال: ووكلي ألي متمه أشيك على المالي الكلم المومنين فقال: ووكل المومنين فقال: ووكلي ألي ألي ألمول الكلم على المؤمنين فقال: ووكله منه المومنين فقال: ووكلي ألي ألي ألموم الكلم المومنين فقال: ووكل الموم المولي المومنين فقال: ووكلي ألموم المولي المومنين فقال: ووكله منه المولي الموليي المولي المولي المولي المولي المولي المولي

قيل: بلغ من تشديد المؤمنين على الكفّار أن كانوا يحترزون من ثياب المشركين حتّى لا يلتصق بثيابهم وعن أبدانهم حتّى لا تمس أبدانهم قال الصادق لليلا: **«أوحى الله إلى نبيّ من أبيائه قل لمن آمن بي: لا يلبسوا لبام أعدائي** ولا يطعموا مطاعم أعدائي ولا يسلكوا ما ملك أعدائي فيكونوا أعدائي كما هم أعدائي»<sup>(1)</sup> وكان لا يرى مؤمن مؤمنا إلّا صافحه وعانقه ويظهرون لمن خالف دينهم الشدة والصلابة ولمن وافقهم في الدين الرحمة والرأفة ولم يستذلّون

۱-عيون أخبارالرضا لينا، ج١، ص٢٦، و من لايحضر. الفقيه. ج١، ص٢٥٢.

ويتسخّرون وعلى الكافرين أقوياء ومتصلّبين. ﴿ تَرَبَّهُمْ زُكُّما سُجَّدًا ﴾ من طرق العامّة المراد عليّ وكان يسمع في كلُّ ليلة ألف تكبيرة الإحرام من مصلًّاه، إخبار من الله في كثرة صلاتهم ومداومتهم عليها ﴿ يَبْتَغُونَ ﴾ بذلك ﴿ فَضَّلًا تِنَ اللهِ وَرِضْوَنَا ﴾ ويطلبون نعم الله ورضاء. ﴿سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَّ أَنْرَ ٱلسُّجُودِ ﴾ أي علامتهم يوم القيامة أن يكون مواضع سجودهم أشدّ بياضاً قال شهر بن حوشب: يكون مواضع سجودهم كالقمر ليلة البدر وقيل: المراد من السيماء الصفرة والنحول في وجوههم وأبدانهم إذا رأيتهم حسبتهم مرضى وما بهم مرض ﴿ذَلِكَ مُثَلَّهُمْ فِي ٱلنَّوْرَيَةِ ﴾ أي إنَّ ما ذكر من وصف المؤمنين هو ما وصفوا به في التوراة. ﴿وَمَنْلَعُمْ فِي ٱلْإِضِيلِ ﴾ ثمّ ذكر نعتهم في الإنجيل فقال: وَمَثَلُغُز فِي ٱلإَشِيلِ ﴾ وقيل: ليس بينهما وقف والمعنى ذلك مثلهم في التوراة والإنجيل جميعا ووصفوا في الكتابين ومثَّلوا ﴿كَزَرَعٍ لَخَرَجَ شَطْعَةُ ﴾ أي: فراخه ونبوغه وإن هذه الأفراخ لحقت الأمتهات حتّى صارت مثلها فتهوت فَنَازَتُهُ اللهِ أَي: فقوى الزرع ذلك الشطء 
 فَاسْتَغْلَظُ اللهِ أَي: متن وغلظ ذلك
 الزرع ﴿ فَأَسْتَوَىٰ عَلَىٰ شُوتِهِمْ ﴾ أي: قام على قصبه وأصوله فاستوى الصغار مع الكبار وتناهى وبلغ الغاية. ﴿ يُتَجِبُ ٱلزَّيَّاعَ ﴾ أي: يروع ذلك الزرع الزراع والأكرة الَّذين زرعوه قال الواحديَّ: هذا مثل ضربه الله فالزرع محمَّد والشطء المؤمنون حوله وكانوا في ضعف وقلَّة كما يكون الزرع في أوله دقيقاً ثمَّ غلظ وقوى وتلاحق فكذلك المؤمنون قوى بعضهم بعضا فاستووا على أثر أمره ﷺ ﴿لِجَيْظَ بِهِمُ ٱلْكُفَّارَ﴾ وإنَّما كثَّرهم الله وقواهم ليكونوا غليظاً للكافرين بتظاهرهم واتَّفاقهم على الطاعة. ثمَّ قال سبحانه: ﴿وَعَدَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَبِلُوا **الْمَ**َنْلِحَدِي ﴾ أي وعد من أقام على الإيمان والطاعة ﴿ مَغْفِرَهُ ﴾ أي ستراً على ذنوبهم الماضية ﴿وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ وثواباً جزيلاً دائما.



مدنية إلّا آية: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمُ مِن ذَكُرٍ وَأَنْتَى ﴾ . فضلها: عن أبيَّ بن كعب عن النبيﷺ قال: «من قرأ صورة الحجرات اعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من أطاع الله ومن عصاه»<sup>(1)</sup>. الحسين بن أبي العلاء عن أبي عبد الله للغ<sup>ي</sup>ة قال: «من قرأ سورة الحجرات في كلّ يوم أو في كلّ ليلة كان من زوّار محمّد شَيْشَ »<sup>(1)</sup>.

## بسمسم إلله والتجز التحجر

يَتَأَبُّهَا الَذِينَ مَامَنُوا لَا نُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَالْقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّه سَمِعُ عَلِيمٌ () يَتَأَبُّها الَذِينَ مَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَسَوَنَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِي وَلَا جَمْهُمُوا لَهُ, بِالْقُولِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَـٰلَكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُهُونَ إَنَهُ فَأُوبَهُمْ وَأَنتُمْ لَمَعْنِكُمْ فَيَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَـٰلَكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُهُونَ اللَّهُ فَلُوبَهُمْ اللَّذِينَ يَعْضُونَ أَصْوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ أُولَيْتِكَ الَذِينَ امْتَحَنَ اللَّهُ فَلُوبَهُمْ اللَّفُونَ أَصْوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ أُولَيْتِكَ الَذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآهِ الْمُجْرَنِ آَصَـْخُرُهُمْ لَا يَعْفِلُونَ وَأَجْرُ عَظِيمُ () إِنَّهُ اللَّهُ أُولَيْتِكَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآهِ الْمُجْرَبِ آَصَـْخُرُهُمْ لَا يَعْفِلُونَ وَأَجْرُ عَظِيمُ اللَّهُ فَلَوْبَهُمْ لِللَهُ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآهِ الْمُجْرَبِ آَصَـخُرُهُمْ لَا يَعْفِلُونَ وَأَجْرُ عَظِيمُ اللَهُ فَلَوْبَهُمْ مُعَنُونَ

سبب النزول: نزل قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ إلى قوله: ﴿ غَفُورٌ تَحِيمُ ﴾

۱ـ مجمع البيان، ج٩، ص٢١٤، و نور الثقلين، ج٥، ص ٨٠.
 ٢- ثواب الاعمال، ص ١١٥، و مجمع البيان، ج٩، ص ٢١٤.

في وفد تميم وهم عطارد بن حاجب بن زرارة مع أشراف من بني تميم منهم الأقرع بن حابس والزبرقان بن بدر وعمرو بن الأهتم وقيس بن عاصم في وفد عظيم فلمًا دخلوا المسجد نادوا من وراء الحجرات أن اخرج إلينا يا محمد فآذى ذلك رسول الله فخرج إليهم فقالوا: جئناك نفاخرك فأذن لشاعرنا وخطيبنا. فقالﷺ: «قد أذنت». فقام عطارد بن حاجب \_ وكان رجل الفصاحة \_ وقال: الحمد لله الذي جعلنا ملوكا الذي له الفضل علينا والذي وهب لنا أموالا عظاما نفعل بها المعروف وجعلنا أعز أهل المشرق وأكثر عددا وعدة فمن مثلنا في الناس فمن فاخرنا فليعد مثل ما عددنا ولو شئنا

فقال رسول الله تلالة للنابت بن قيس بن شماس: «قم فأجبه»؛ فقام ثابت فقال: الحمد لله الذي خلق السماوات والأرض خلقة فقضى فيه أمره ووسع كرسيّه علمه ولم يكن شيء قط إلّا من فضله أن جعلنا ملوكا واصطفى من خير خلقه رسولا أكرمه نسبا وأصدقه حديثا وأفضله حسبا فأنزل الله عليه كتابا وائتمنه على خلقه فكان خيرة الله على العالمين ثمّ دعا الناس إلى وأحسنهم وجوهاً فكان أول الخلق إجابة واستجابة لله حين دعاه رسول الله وأحسنهم وجوهاً فكان أول الخلق إجابة واستجابة لله حين دعاه رسول الله نحن فنحن أنصار رسول الله وردؤه نقاتل الناس حتّى يؤمنوا فمن آمن بالله ورسوله منع ماله ودمه ومن نكث جاهدناه في الله أبدا وكان قتله علينا يسيرا، ورسوله منع ماله ودمه ومن نكث جاهدناه في الله أبدا وكان قتله علينا يسيرا، بن بدر ينشد وأجابه حسّان بن ثابت.

فلمًا فرغ من قوله قال الأقرع: إنّ هذا الرجل خطيبه أخطب من خطيبنا وشاعره أشعر من شاعرنا وأصواتهم أعلى من أصواتنا فلمًا فرغوا أجازهم Giai gi

رسول الله وأحسن جوائزهم وأسلموا(^.

أقول: وهذا عمرو بن الأهتم والزبرقان بن بدر وقيس بن عاصم لما وردوا على النبي اللغ قال الميداني في مجمع الأمثال: إنه اللغ سأل عمرو بن الأهتم عن الزبرقان أن يعرّفه فقال: عمرو إنّه مطاع في عشيرته شديد العارضة مانع لما وراء ظهره فقال الزبرقان: يا رسول الله إنّه ليعلم منّي أكثر من هذا ولكنّه حسدني. فقال عمرو: أما والله إنّه لزم المروءة ضيق العطن أحمق الوالد لئيم الخال والله يا رسول الله ما كذبت في الاولى ولقد صدقت في الآخرة ولكنّي رجل رضيت فقلت أحسن ما علمت وسخطت فقلت أقبح ما وجدت. فقال للالان من البيان لسحره. يعني: إن بعض البيان يعمل السحر ومعنى السحر إظهار الباطل في صورة الحق والبيان موضوعة اجتماع الفصاحة والبلاغة وذكاء القلب مع اللسان وإنّما شبّه بالسحر لحدة أثره في سامعه وسرعة قبول القلب له.

وقيل: إنّ الوافد كانوا أناسا من بني العنبر كان للنبيّ سبياً من ذراريّهم فأقبلوا إلى فدائهم فقدموا المدينة ودخلوا المسجد وعجّلوا أن يخرج إليهم النبيّ فجعلوا يقولون يا محمّد اخرج إلينا. عن أبي حمزة الثماليّ عن عكرمة عن ابن عبّاس فنزلت: في كَنَايُهَا ٱلَذِينَ مَامَتُوا كَد وروى زرارة عن أبي جعفر للنه أنّه قال: دما سلّت السيوف ولا أقيمت الصغوف في صلاة ولا رجوف ولا جهر بأذان ولا أنزل الله يا أيّها الذين آمنوا حتى أسلم أبناه الأوس والخزرجه". في لا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَبَي أنزل الله يا أيّها الذين آمنوا حتى أسلم أبناه الأوس والخزرجه". في لا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَبَي الزل الله يا أيها الذين آمنوا حتى أسلم أبناه الأوس والخزرجه في الإنسان أمامه والمعنى: الموا الله يا تقطعوا أمرا ولا تعجلوا به دون الله ورسوله ولا تفعلوا ما تؤثرونه وتتركوا

- ١-مجمع البيان، ج٩، ص٢١٦، و البحار، ج١٧، ص٢١.
- ٢ البحار، ج٢٢، ص٣١٢، و مجمع البيان، ج٩، ص٢١٦.

ما أمركم الله ورسوله به ولا تقدّموا أمرا على ما أمركم الله به والمفعول وهو أمر محذوف ودقدموا، في الآية بمعنى تقدّم وقيل: معنى الآية لا تقدّموا أعمال الطاعة قبل الوقت الذي أمر الله ورسوله به حتّى قيل: لا يجوز تقديم الزكاة قبل وقتها وقيل: المعنى: لا تمكّنوا أحدا يمشي أمام رسول الله بل كونوا له تبعاً وأخروا أقوالكم واقعاً لكم عن قوله وفعله وقيل: نزلت في قوم ذبحوا الأضحيّة قبل صلاة العيد فأمرهم رسول الله تلاك بالإعادة وقال ابن عبّاس: نهوا أن يتكلّموا قبل كلامه فالمعنى إذا كنتم جالسين في مجلس رسول الله تلاك ومنل عن مسألة فلا تسبقوه بالجواب حتّى يجيب النبي تلاك

والأصحّ حمل الآية على الجميع فإنّ كلّ شيء كان خلافاً للّه ولرسوله إذا فعل فهو تقديم بين يدي الله ورسوله وذلك ممنوع. ﴿وَالَقُوا ٱللَّهَ ﴾ أي: اجتنبوا معاصيه ﴿إِنَّ ٱللّهَ سَمِيْحُ ﴾ لأقوالكم ﴿عَلِيمٌ ﴾ بأعمالكم فيجازيكم بها.

﴿ يَتَأَيُّبُ الَّذِينَ مَامَنُوْا لَا نَرْفَعُوا أَسُوَتَكُمْ فَوَقَ سَوْتِ الذَيقِ ﴾ لأن فيه أحد الشيئين إمّا نوع استخفاف به فهو الكفر وإمّا سوء الأدب فهو خلاف تعظيم المأمور به. ﴿ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ وَالفَوْلِ كَجَهَرٍ بَمَضِحَتُم لِبَمْض ﴾ أي: غضّوا أصواتكم وليّنوا عند مخاطبتكم إيّاه وفي مجلسه فإنّه ليس مثلكم إذ يجب توقيره من كلّ وجه وقيل: معناه لا تقولوا له: يا محمّد كما يخاطب بعضكم بعضاً بل خاطبوه بالتعظيم والتجليل وقولوا: يا رسول الله ﴿أَن تَعْبَط أَعْمَلُكُم ﴾ أي: كراهة أن تحبط أو لئلًا تحبط أعمالكم وقيل: إنّه في حرف عبد الله أبي مسعود فتحبط أعمالكم ﴿ وَأَنتُمْ لَا تَتْمَهُونَ ﴾ لا تعلمون أنّكم أحبطتم أعمالكم النّهم إذا عظموه التواب فلما فعلوا على خلاف ذلك الوجه استحقّوا العقاب وفاتهم ذلك الثواب فأحبط أعمالهم. ثمّ مدح سبحانه من يعظّم رسوله ويوقّره فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَعْشَبُونَ أَصَّوَنَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ ﴾ أصواتهم في مجلسه إجلالاً له ﴿ أَوْلَيَتِكَ ٱلَّذِينَ آمَتَحَنَ ٱللَّهُ تُلُوبَهُمْ لِلنَّقَوَىٰ ﴾ أي: أخلصها للتقوى مأخوذ من امتحان الذهب بالنار إذا أذيب حتَى يذهب غشّه وتبقى خالصه وقيل: المعنى: إنّه علم خلوص نيّاتهم لأن الإنسان يمتحن الشيء ليعلم حقيقته وقيل: معناه عاملهم معاملة المختبر بما تعبّدهم به من هذه العبادة فخلصوا على الاختبار كما يخلص الذهب الجيّد بالنار ﴿لَهُم مَعْضِرَةً ﴾ من الله لذنوبهم ﴿ وَأَجْرُ عَظِيمُ ﴾ على طاعتهم.

ثمَّ خاطب النبي تَلْكُنُ فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآهِ لَلْمُجُرَّتِ ﴾ وهم الجفاة من بني تميم لم يعلموا في أي حجرة هو تلك فكانوا يطوفون على الحجرات وينادونه ﴿ أَحْتَنَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ وصفهم الله بالجهل وقلّة العقل والفهم إذ لم يعرفوا قدر النبيّ ولا ما استحقّه من التوقير فهم بمنزلة البهائم.

وراء الحجرات في دينهم فيما يحرّف مَتَّنَجُ إلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ كَمَ مَن أَن ينادونك من وراء الحجرات في دينهم فيما يحرزونه من الثواب وفي دنياهم باستعمالهم حسن الأدب في مخاطبة الأنبياء ليعدّوا في زمرة العقلاء وقيل: معناه لأطلقت أسراءهم بغير فداء فإن رسول الله كان سبى قوما من بني العنبر فجاءوا في فدائهم فأعتق نصفهم وفادى النصف فيقول سبحانه: ولو أنّهم صبروا لكنت تعتق كلّهم ﴿وَاللَّهُ غَفُرٌ رَّحِيرٌ كَل لمن تاب منهم.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَلٍ فَتَبَيَّنُوا آَن شَمِيبُوا فَوْمًا بِجَهَـلَة فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَمَلْتُمْ نَدِمِينَ ۞ وَاَعْلَمُوا أَنَّ مِيكُمْ رَسُولَ ٱللَّهُ لَوَ بُطِيعُكُمْ فِ كَثِيرٍ مِنَ ٱلْأَمْ لَقَيْتُمْ وَلَكِنَّ ٱللَهُ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِ قُلُوبِكُمْ وَكَزَهَ إِلَيْكُمُ آلَكُفَرَ وَالْفُسُوقَ وَالْمِعْسَيَانُ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلزَّرْشِدُونَ آَنَ فَضَعَلَا يَنَ ٱللَهِ وَبِعْمَةٌ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِمَ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلزَّرْشِدُونَ آَفَوَيكُمْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَىٰهُمَا عَلَى ٱلْأَخْرَىٰ فَقَنِنِلُوا ٱلَتِي نَبَيْ حَتَى نَفِىءَ إِلَىٰ أَمَرِ اللَّوْ فَإِن فَآةتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ () إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخُوَيْكُرُ وَانَّقُوا اللَّهِ لَمَلَكُو نُرْحُونَ ()

سبب النزول: في قوله: (إن جَمَّةَكُمُ فَاسِقٌ) نزل في الوليد بن عقبة بن أبي معيط بعثه رسول الله الله في صدقات بني المصطلق فخرجوا يتلقّونه فرحا به وكانت بينهم عداوة في الجاهليّة فظن الوليد أنّهم همّوا بقتله فرجع إلى رسول الله الله فقال: **دائمم منعوا صدقاتهم**. وكان الأمر بخلافه فغضب النبيّ وهم أن يغزوهم فنزلت الآية عن ابن عبّاس ومجاهد وجماعة.

وقيل: إنّها نزلت فيمن قال للنبي تلالي إن مارية يأتيها ابن عمّ لها قبطيّ فدعا رسول الله عليًا وقال: «يا أخي خذ هذا السيف فإن وجدته عندها فاقتله»، فقال: «يا رسول الله أكون في أمرك إذا أرسلتني كالسكّة المحماة أمضي لما أمرتني أم الشاهد يرى ما لا يرى الغانب؟» قال النبي تلالية: «بل الشاهد يرى ما لا يرى الفانب». قال عليّ: «فأقبلت متوضّحاً بالسيف فوجدته عندها فاخترطت السيف فلما عرف أنّي أريده أتى نخلة فرقي إليها وشفر برجليه فإذا هو أجب أمسح وماله ما للرجال قليل ولا كثير. وذلك بعد أن ألتى نفسه عن النخلة»، قال علي علي علي على الرجال النبيّ»، فقال: للحمد لله ألذي يصرف عنّا السوء أهل البيت<sup>(1)</sup>

إِنَّذَكْنُهُا ٱلَذِينَ مَامَنُوا إِن جَاءَكُمُ فَاسِقٌ بِنَبَرٍ ﴾ أي: بخبر عظيم الشأن من 
 فاسق خارج عن طاعة الله إلى معصيته ﴿ فَتَبَيَّنُوا ﴾ صدقه من كذبه ولا
 تبادروا إلى العمل بخيره. ومن قرأ فتثيتوا فالمعنى توقّفوا فيه وتأنّوا حتّى
 تبدت حقيقته عندكم الوآن تُعييبُوا فومًا بِجَهَدَاتُو ﴾ أي: حذراً من أن تصيبوا قوما
 المعنى القمي، ج٢، ص١٠، و تفسيرمجمع البيان، ج٩، ص٢٢.

في أنفسهم وأموالهم بغير علم بحالهم وما هم عليه من الطاعة والإسلام فوَنَئُمَّيِحُوا عَلَنَ مَا فَمَلَتُمَرَكَه من إصابتهم بالخطاء فوَنَدِمِينَ كَه لا يمكنكم تداركه. وفي هذا دلالة على أن خبر الواحد لا يوجب العلم ولا العمل لأن المعنى إن جاءكم من لا تأمنون أن يكون خبره كذباً فتوقّفوا فيه وهذا التعليل موجود في خبر من يجوز كونه في خبره كاذباً.

وقد استدل بعضهم بالآية على وجوب العمل بخبر الواحد إذا كان عدلا من حيث إنّ الله أوجب التوقّف في خبر الفاسق فدل على أنّ خبر العدل لا يجب التوقّف فيه لأنّ دليل الخطاب لا يعول عليه عندنا وعند أكثر المحقّقين. ﴿وَأَعَلَمُوا أَنَّ فِيكُم رَسُولَ اللَّهِ فِي فاتَقوا اللَّه أن تقولوا باطلاً عنده فإنّ الله يخبره بذلك فتفضحوا وقيل: معناه واعلموا بما أخبره الله من كذب الوليد أنّ فيكم رسول الله فهذه إحدى معجزاته ﴿وَ يُلِيمُكُم في كَثِيرٍ مِنَ ٱلْأَمُ يقال: فلان يعنت فلاناً أي: لطلب ما يؤديه إلى الهلاك وقد أعنت من العظم يقال: فلان يعنت فلاناً أي: لطلب ما يؤديه إلى الهلاك وقد أعنت من العظم إذا هيض بعد الجبر وهذا يدل على أنّ بعض المؤمنين زيّنوا لرسول الله الإيقاع ببني المصطلق وتصديق قول الوليد وتطير هذه الهناة كانت تفرط منهم والطاعة تراعى فيها الرتبة فلا يكون الإنسان مطيعاً لمن دونه في الدين وإنّما يكون مطيعا لمن فوقه.

ثم خاطب المؤمنين الذين لا يكذبون فقال: ﴿وَلَذِكْنَ لَعَمَّ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ آلإِبِمَنَ ﴾ أي: جعله أحب الأديان إليكم بأن أقام الأدلة على صحته مثل وجود النبي تَشَيَّظُ والكتاب وبما وعد من الثواب عليه ﴿وَزَبَّنَهُ فِ قُلُوبِكُرَ ﴾ وجعل هذا الدين محبوبا عندكم بالألطاف الداعية إليه. ﴿وَكَرَّ إِلَيْكُمُ آلَكُمْرَ ﴾ بما وصف من العقاب عليه ﴿وَالفُسُوقَ ﴾ أي: الخروج عن الطاعة إلى المعاصي وعن القصد والعدل بظلم نفسه ﴿وَالْمِعْمَانَ ﴾ أي: الامتناع من الانقياد وهو شامل لجميع الذنوب والفسوق مختص بالكبائر ﴿أَوَلَيَهَكَ هُمُ الرَّشِئُونَ ﴾ أي: المستثنين بقوله: ﴿وَلَنَكِنَّ لَقَةَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ آلَإِمِنَنَ ﴾ هم السالكون إلى الطريق السويَ الموصل إلى الحق.

وفي الآية تلوين وعدول حيث ذكر أول الآية على وجه الخطاب وأخرها على المغايبة حيث قال: ﴿أَوَلَيَهَكَ هُمُ الرَّرْشِدُونَ ﴾ ليعلم أنّ جميع من كان حاله هكذا فقد دخل في هذا المدح كما قال أبو اللّيث.

فكره للراشدين فإن الله ويُعْمَمَة كه وهذا الفضل والإنعام تعليل لقوله: فَحَمَّبَ كُهُ فكره للراشدين فإن الفضل والإنعام فعل الله والرشد وإن كان مسبّباً عن فعله وهو التحبّب والتكريه لكن السلوك والرشد إلى طريق الهداية وقبولها مستند إليهم لأنهم قبلوا هذا السلوك لأن الرشد قائم بالقوم والفضل والإنعام قائمان به تعالى وليس المراد من الفاعل إلّا من قام به الفعل ﴿وَالله عَلِيمُ حَكِمَ ﴾ عليم بما بينكم من التمايز والتفاضل حكيم يفعل كلّ ما يفعل بموجب المصلحة والشأن.

وَلِن طَآيِفَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُوا فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾ أي فقاتلوا، وأتى بلغظ الجمع باعتبار المعنى فإن كلَّ طائفة جمع والطائفة جماعة من الناس لكن دون الفرقة والفرقة أكثر عددا من الطائفة.

نزلت الآية في الأوس والخزرج وقع بينهما قتال. وقيل: نزلت في رهط عبد الله بن ابيّ بن سلول من الخزرج ورهط عبد الله بن رواحة من الأوس والسبب أنّ النبيّ للله وقف على عبد الله بن ابيّ فرات حمار رسول الله \_ أو بال \_ فأمسك عبد الله أنفه وقال: إليك عنّي. فقال عبد الله بن رواحة: لبول حمار رسول الله أطيب ريحاً منك ومن أبيك فغضب قوم عبد الله بن ابيّ وأعان ابن رواحة قومه ووقع بينهما ضرب بالحديد والأيدي والنعال<sup>(۱)</sup>. وبالجملة إن فريقان من المؤمنين قاتل أحدهما صاحبه فأصلحوا بينها حتَّى يصطلحا ولا دلالة في هذا على أنَّهما إذا اقتتلا بقيا على الإيمان ويطلق عليهما هذا الاسم ولا يمتنع أن يفسَّق إحدى الطائفتين أو يفسَّقا جميعا وطائفتان فاعل فعل محذوف وجوبا لا مبتدء لأنّ حرف الشرط لا يدخل إلّا على الفعل لفظا أو تقديرا والتقدير: وإن اقتتل طائفتان من المؤمنين اقتتلواه واقتتلوا يفسَّر الأول وحذف الأول لأنّ الفعل الثاني بيّنه. ﴿فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا إذا والصلاح الحصول على الحالة الحسنة النافعة والإصلاح بين الناس إذا تفاسدوا وكانوا مؤمنين من أعظم الطاعات وأتم القربات.

قالﷺ: «ألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة؟» قالوا: بلى يا رسول الله قال: «إصلاح ذات البين»<sup>(٢)</sup> وفي الحديث: «المؤمن أخو المؤمن لا يظلمه ولا يخلله ولا يتطاول عليه في البنيان فيستر عنه الريح إلاً باذنه ولا يؤذيه بقتار قدره إلا أن يغرف له منها ولا يشتر لبنيه الفاكهة فيخرجون بها إلى صبيان جاره ولا يطمعونهم منها»<sup>(٣)</sup>. ولمّا نزلت الآية قرأها رسول الله عليهم وأصلح بينهم.

فإن قيل: إنّ عبد الله بن ابيّ كان منافقا والآية في طائفتين من المؤمنين. فالجواب أنّ طائفة عبد الله بن ابيّ ما كانوا كلّهم منافقين وفيهم مؤمنون والآية تتناول المؤمنين.

وقال ابن بحير: القتال لا يكون بالنعال والأيدي وذلك كان كذلك وإنَّما هذا في المنتظر من الزمان، وهذا بعيد لأنَّ المراد من القتل أمر يحصل به

| /ج ۱۰ |  |  |
|-------|--|--|
|-------|--|--|

زهوق الروح وذلك يحصل بأيّ شيء كان على أنّ القتال قد يستعمل مجازا في المضاربة والمحاربة.

فَوْفَانُ بَعَنَ إِحَمَىتُهُمَا فَهُ وتعدَّت واستطالت إحدى الطائفتين وكانت مبطلة فوعَل الأَمْرَى في وكانت محقَّة فَفَتَنِلُوا الَّتِي تَبْنِي في أي قاتلوا الطائفة الباغية فوعَن تَفِيّة في أي: ترجع فواك أثر القوف إلى حالة محمودة وهي المصالحة ورفع العداوة والرجوع إلى حكمه الذي حكم له وإنّما اطلق الفيء على الظل لرجوعه بعد إزالة الشمس فإن الشمس كلّما ازداد ارتفاعا ازداد الظل انتساحا وزوالا وذلك إلى أن توازي الشمس خط نصف النهار فإذا زالت عنه وأخذت في الانحطاط أخذ الظل في الظهور والرجوع فلما كان الزوال سببا لرجوع ما انتسخ من الظل أضيف الظهور والرجوع فلما كان الزوال ويطلق أيضاً على الغنيمة لرجوعها من الكفار إلى المسلمين وتلك الأموال ويطلق أيضاً على الغنيمة لرجوعها من الكفار إلى المسلمين وتلك الأموال ويطلق أيضاً على الغنيمة لرجوعها من الكفار إلى المسلمين وتلك الأموال

ومرّ الأصمعيّ بحيّ من أحياء العرب فصحاء فوجد صبيّاً يلعب بالتراب.مع الأتراب في الصحراء فقال الأصمعيّ: أين أباك يا صبيّ؟ فنظر إليه الصبيّ ولم يجب ثمّ قال الأصمعيّ: أين أبيك؟ فنظر إليه ولم يجب كالأوّل ثمّ قال: أين أبوك؟ فقال: قد فاء إلى الفيفاء ليطلب الفيء فإذا فاء الفيء فاء.

 إِذَا الله الله الله الله الله المعادي المعادي المعادي الله الله الله المعادي الله المعادي الله المعادي ال معادي معادي المعادي المعا المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي الممعا المعادي الممعا المعادي المعادي المعادي المعادي ال

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْرَةً ﴾ في الدين يلزم نصرة بعضهم لبعض والإخوة

جمع الأخ وأصله المشارك الآخر في الولادة من الطرفين أو من أجدهما أو من الرضاع ويستعار لكلّ مشارك لغيره في القبيلة أو في الدين أو في صفة أو في مودة أو غيره من المناسبات وقال بعض أهل اللّغة: الإخوة جمع الأخ من النسب والأخوان جمع الأخ من الخلّة والصداقة والآية من قبيل التشبيه البليخ من تشبيه الإيمان بالأب في كونه سببا للحياة كالأب في أَشَرلحُوا بَيْنَ أَخَوَيَّكُرَ وتخصيص الاثنين بالذكر لإثبات لزوم الإصلاح فيما فوق ذلك بطريق الأولوية لتضاعف الفساد فيه. فو وَأَنَقَدُ في في رعاية الحقوق والأوامر في أَسَلَكُرُ تُرَّمُونَ في راجين أن ترحموا على تقواكم أو لكي ترحموا وعن سالم عن أبيه أن رسول الله تلك قال: «المؤمن أخو المؤمن لا يظلمه ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته ومن فرج عن مسلم كربة فرّج الله عنه كربة من كروب يوم القيامة ومن سرّ مسلماً يسرّه الله يوم القيامة. أورده البخاري ومسلم في صحيحيهما.

وفي وصيّة رسول اللهﷺ لعليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين ﷺ؛ «يا عليّ سر ميلاً عد مريضاً وسر ميلين شيّع جنازة سر ثلاثة أميال أجب دعوة سر أربعة أميال زر أخا في الله. سر خمسة أميال أجب دعوة الملهوف، سر ستّة أميال انصر المظلوم وعليك بالاستغفار»<sup>(1)</sup>.

يَنَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسْخَرْ فَوْمٌ مِن فَوْمٍ عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَآ مِن نِسَآءٍ عَسَى أَن يَكُنَّ خَيْرً مِنْهُنَّ وَلَا لَلْمِزُوَا أَنفُسَكُمُ وَلَا نَنابَزُوا بِالأَلْفَكِ بِنْسَ الاِسَمُ آلْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَنِ وَمَن لَمَّ يَئْبَ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ (<sup>1</sup>) يَنَايُّهَا الَذِينَ ءَامَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّلِي إِنَ بَعْضَ الظَّلِي أَوْلَا وَلَا

١- من لايحضره الفقيه، ج٤، ص٣٦١، و تفسيرمجمع البيان، ج٩، ص٢٢٣.

يَعْتَبَ بَعَضَكُم بَعَضَاً أَيْحِبُ أَحَدُكُم أَن يَأْكُلُ لَحَمَ أَخِيهِ مَيْتَا فَكَرِهْتُمُوهُ وَالْقُوْ الْقَدَ إِنَّ اللَّهُ نَوَابٌ رَحِيمٌ () يَتَأَيُّها النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُم مِن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَكُم شُعُوكا وَجَآيِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُم عِندَ اللَّهِ أَنْفَنَكُمْ إِنَ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ () قَالَتِ الأَعْرَابُ مَامَنَا قُل لَم تُؤْمِنُوا وَلَذِكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَا يَدْخُلِ الْإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُمْ وَلِن تُطِيعُوا اللَّهُ وَرَسُولُدُ لَا يَلِتَكُم فِنْ أَعْمَالِكُم مَيْتاً إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمُ إِنَّ

لَوْ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ... كَا الآية قال ابن عبّاس: نزلت الآية في ثابت بن قيس بن شماس كان في أذنه وقر فكان إذا أتى مجلس رسول الله وقد سبقوه بالمجلس ووستعوا له حتّى يجلس في جنبه الشلال ليسمع ما يقول، فأقبل ذات يوم وقد فاتته ركعة عن صلاة الفجر، فلمّا انصرف النبيّ أخذ أصحابه مجالسهم وضاق كلّ رجل بمجلسه، فلا يكاد يوستع أحد لأحد فكان الرجل إذا جاء لا يجد مجلسا فيقوم على رجليه فلمّا فرغ ثابت من الصلاة أقبل نحو رسول الله يتخطّى رقاب الناس وهو يقول: تفسّحوا تفسّحوا؛ فجعلوا يتفسّحون حتّى انتهى إلى رسول الله بينه وبينه رجل فقال له: تفستح فلم يفصل الرجل فقال ثابت: من هذا؟ فقال له الرجل: أنا فلان فقال: بل أنت ابن فلانة يريد أمّاً له كان يعيّر بها في الجاهليّة، فخجل الرجل ونكس رأسه فنزلت الآية.

وروي أنّ قوله: ﴿وَلَا نِسَلَمٌ مِن نِسَلَمَ مِن نَخِيلَمَ ﴾ نزل في نساء النبيّ عيّرن أمّ سلمة بالقصر أو أنّ عائشة قالت: إنّ امّ سلمة جميلة لو لا أنّها قصيرة.

وقيل: إنّ الآية نزلت في عكرمة بن أبي جهل حين قدم المدينة مسلما بعد فتح مكّة فكان المسلمون إذا رأوه قالوا: هذا ابن فرعون هذه الامّة فشكا

.....

ذلك للنبيّ فقالﷺ: **الا تؤذوا الأحياء بسبب الأموات:**<sup>(١)</sup> فنزلت الآية، ثمّ صارت الآية عامّة في الرجال والنساء فلا يجوز لأحد أن يسخر من صاحبه أو من أحد من خلق الله. وعن ابن مسعود: إنّي لأخشى لو سخرت من كلب أن أحول كلباً وذلك لأنّ المؤمن ينبغي أن ينظر إلى الخالق فإنّه ضيّعه لا إلى المخلوق. قيل للقمان: ما أقبح وجهك؟ فقال: تعيب بهذا على النقش أو على النقّاش؟

وقيل: في قوله: ﴿وَلَا نِسَلَهُ مِن نِسَلَمُ مِن اللهِ نول في نساء النبيّ سخرن من امّ سلمة وكانت لابسة ثوب أبيض وسدلت طرفه خلفها فكانت تجرّه فقالت عائشة لحفصة: انظري ماذا تجرّ خلفها كأنّه لسان كلب فهذا كانت سخر منها.

وَعَمَى أَن يَكُنَّ خَيْرً يَتْهَنَّ ﴾ أي: يمكن أن تكون المطعونة بالعيب والسخريّة خيرا من العائبة عند الله ﴿وَلَا فَلَمِرُوَا أَنْسَتَكُر ﴾ أي: لا يعيب بعضكم بعضاً لأن المؤمنين كنفس واحدة. وقيل: اللّمز العيب في المشهد والهمز العيب في المغيب أو اللمز يكون باللّسان وبالعين وبالإشارة والهمز لا يكون إلّا باللّسان. وقيل معنى ﴿وَلَا فَلَمِرُوا أَنْفَتَكُر ﴾ أي: لا يلعن بعضكم بعضاً ولا تنابزوا بالألقاب، والمراد من اللقب لقب إذا دعي به الإنسان يكرهه، أمّا إذا لا يكرهه مثل الفقيه فلا بأس. وقيل: هو قول التعيّر مثل أن يعمل إنسان شيئا من القبيح ثمّ يتوب منه فيعيّر بما سلف منه عن ابن عبّاس.

وروي أنّ صفيّة بنت حيّ بن أخطب جاءت إلى النبيّ تبكي فقالﷺ: «ما وراك؟، فقالت: إنّ عائشة تعيّرني وتقول: يهوديّة بنت يهوديّين. فقالﷺ: «هلا قلت: أبي هارون وعتي مومي وزوجي محتد؟، فنزلت الآية عن ابن عبّاس.

وبالجملة النبز القذف باللقب والحاصل أنَّه لا تلقُبوا ولا يدعو بعضكم بعضاً بألقاب قبيحة ﴿يِثْسَ ٱلِاَمَتُمُ ٱلْغُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَنِيَ﴾ أي: بئس الاسم اسم

۱\_ کنزالعمال، ج۱۳, ص ٥٤١، و تهذيب الكمال، ج۲۰، ص٢٤٧.

الفسوق بأن يقول له: يا يهوديّ مثلا وقد آمن، أو المعنى بنس الشيء اكتساب اسم الفسوق لنسبة العيب إلى المؤمنين.

قال صاحب «روح البيان»: الاسم في الآية ليس ما يقابل اللُقب والكنية ولا مقابل الفعل والحرف بل بمعنى الذكر المرتفع لأته من السمو والمعنى في الآية بئس الذكر المرتفع للمؤمنين أن يذكروا بالفسوق بعد دخولهم في الإيمان.

وقيل: المعنى بئس الاسم اسم يخرجهم عن الإيمان ويدخلهم في الفسوق مع أنّهم دخلوا في الإيمان والطّاعة وهذا المعنى يطابق ما ذكرنا في نزول الآية في حقّ صفيّة.

 كُوْوَمَن لَمْ يَثُبٌ ﴾ من التنابز والمعاصي ويرجع إلى طاعة الله ﴿ وَأَوْلَتِهَكَ مُمُ الظُّلِمُونَ ﴾ نفوسهم بفعل ما يستحقّون به العقاب وفي الآية دلالة على أن الرجل بترك التوبة يدخل مدخل الظلمة.

وَيَتَأَيُّهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱلْجَزَيْوُا كَثِيرًا مِنَ ٱلظَنِيَ ﴾ قيل: هو أن يظن بأهل الخير سوءا فأمًا أهل السوء والفسق فلنا أن نظن بهم مثل ما ظهر منهم وقيل: إذا ظن بأخيه المسلم سوءا لا بأس به ما لم يتكلّم به فإن تكلّم بذلك الظن وأبراه أثم وهو قوله: ﴿إِنَّ بَعْضَ الظَنِي إِنَّهُ ﴾ يعني: ما أعلنه ممّا ظن بأخيه وهذا القول عن المقاتلين يعني: مقاتل بن حستان ومقاتل بن سليمان. وقيل: إنّما قال تعالى: ﴿كَثِيرًا مِنَ الظَنِي ﴾ لأن من جملته ما يجب العمل به ولا يجوز قال تعالى: ﴿كَثِيرًا مِنَ الظَنِي الله من جملته ما يجب العمل به ولا يجوز مخالفته وإنّما يكون إثما إذا عمل بظنَه وله طريق إلى العلم بدلا منه فهذا ظن محرَّم لا يجوز فعله وأمّا ما لا سبيل إلى دفعه بالعلم بدلا منه فليس بإئم ومعناه يجب على المؤمن أن يحسن الظنّ ولا بسيئة في شيء يجد له تأويلا جميلا وإن كان ظاهرة قبيحا ﴿وَلَا جَمَتَسُوا ﴾ أي لا تتَبعوا عثرات المؤمنين بالمهملة قال الأخفش: وليس يبعد أحدهما عن الآخر إلّا أن بالجيم عمّا يكتم ومنه الجاسوس وبالحاء البحث عمّا تعرفه وحاصل المعنى أنّه لا تتّبعوا عيوب المسلمين العيوب الّتي هم ستروها ولا تبحثوا عمّا خفي. ﴿وَلَا يَمْنَتُهُ بَمَنْكُمُ بَمَنَنَا ﴾ والغيبة ذكر العيب بظهر القلب وفي الحديث إذا ذكرت الرجل بما فيه ممّا يكرهه فقد اغتبته وإذا ذكرته بما ليس فيه فقد بهتّه وعن جابر قال: قال رسول الله: هإيّاكم والغيبة فإنّ الغيبة أشدّ من الزلاء ثمّ قال: إنّ الرجل يزني ثمّ يتوب فيتوب الله عليه وإنّ صاحب الغيبة لا يغفر له حتى يففر له صاحبه.

ونزلت الآية في رجلين من أصحاب النبي تلاق اغتابا رفيقهما وهو سلمان الفارسي بعثاه إلى رسول الله ليأتي لهما بطعام، فبعثه تلاق إلى اسامة بن زيد وكان خازن رسول الله على رحله، فقال اسامة: ما عندي شيء فعاد إليهما فقالا: بخل اسامة وقالا لسلمان: لو بعثناه إلى بئر سميحة لغار ماؤها ثم انطلقا يتجسّسان عند اسامة ما أمر لهما به رسول الله فقال تلاق: «مالي أرى خضرة اللحم في أفواهكما؟، \_ والعرب تسمى الأسود أخضر والأخضر أسود وخضرة اللحم من قبيل الأول \_ قالاً: يا رسول الله ما تناولنا يومنا هذا لحماً قال: «ظللتم تأكلون لحم سلمان وإمامة. فنزلت الآية»

وعن أبي قلابة قال: إنّ عمر بن الخطّاب حدّث أنّ أبا محجن الثقفيّ يشرب الخمر في بيته هو وأصحابه؛ فانطلق عمر حتّى دخل عليه فإذا ليس عنده إلّا رجل واحد فقال أبو المحجن: يا أمير المؤمنين إنّ هذا لا يحلّ لك قد نهاك الله عن التجسّس فقال عمر: ما يقول هذا؟ قال زيد بن ثابت وعبد اللّه بن الأرقم: صدق يا أمير المؤمنين فخرج عمر وتركه.

وخرج عمر بن الخطَّاب أيضاً ومعه عبد الرحمن بن عوف فتبيَّنت لهما

ا- مجمع البيان، ج٩، ص٢٢٤، و بجار الانوار، ج٢٢. ص٥٤.

نار فاتيا واستأذن ففتح لهما الباب فدخلا وإذا رجل وامرأة تغنّي وعلى يد الرجل قدح فقال عمر: من هذه منك؟ قال: امرأتي. قال عمر: وما في هذا القدح؟ قال: ماء، فقال: للمرأة ما الذي تغنّين؟ قالت: أقول: تطاول هذا الليل واسود جانبه وأرقنسي ألسا حبيسب ألاعبه فو الله لو لا خشية الله والتقى لزعزع من هذا السرير جوانبه ولكن عقلي والحياء يكفّني

ثم قال الرجل: ما بهذا أمرنا يا أمير المؤمنين قال الله: ولا تجستسوا، فقال عمر: صدقت فانصرف. ﴿ أَيُحِبُّ أَحَدُكُمُ أَن يَأْكُلُكُ لَحَمَ أَخِيهِ مَيْتًا ﴾ والتأويل أن ذكرك بالسوء أخاك المؤمن إذا كان غائبا بمنزلة أن تأكل لحمه وهو ميّت لا يحس بذلك ﴿ فَكَرَّهْتُمُوهُ ﴾ فكما كرهتم ذلك فاجتنبوا ذكره بالسوء غائبا والغيبة بكسر الغين اسم من الاغتياب وفتح الغين غلط إذ هو بالفتح مصدر بمعنى الغيبوبة.

وحاصل المعنى لا يذكر بعضكم بعضاً بالسوء في غيابه وخلفه والاغتياب هو أن يتكلّم إنسان خلف إنسان أمرا مستورا يسوؤه ويكون فيه ويكون عيبا والتشبيه بأكل لحم الميّت لأنّ لحم الميّت هو المتناهي في كراهة النفوس عن أكله والطباع وكذلك كما أن الميّت لا يؤلمه قطع لحمه وأكله كذلك المغتاب لا اطّلاع له بمن اغتابه لكن إذا سمعه واطّلع عليه تألّم قلبه جدا من قرض عرضه كما يتألّم من قرض لحمه بل الغالب عنده قرض لحمه أهون من قرض عرضه. وفي قوله: ﴿فَكَرَحْشُوهُ ﴾ الفاء لترتيب ما بعدها على ما قبلها من التمثيل فكأن يقول: وحيث كان الأمر كذلك فقد كرهتموه وتحقّق كراهتكم لأكل لحم الميّت فكذلك فليتحقّق نظيره الذي هو الاغتياب. ﴿وَالَفَتُوا الأنساب نزلت الآلس إذا خَلَقَنَكُم مِن ذَكْرٍ وَأَمْثَى كَم زجر الله سبحانه عن التفاخر بالأنساب نزلت الآية حين أمر النبي تلاث بلالا ليؤذن بعد فتح مكة فعلا ظهر الكعبة وأذن فقال عتاب بن أسيد وكان من الطلقاء: الحمد لله الذي قبض أبي حتى لم ير هذا اليوم وقال الحارث بن هشام: أما وجد رسول الله سوى هذا الغراب؟ يعنون بلالاً.

وقيل: الآية نزلت في أبي هند حين أمر رسول الله بني بياضة أن يزوّجوه امرأة منهم فقالوا: يا رسول الله نتزوّج بناتنا موالينا؟ فنزلت وفي الآية إشارة إلى أن الكفاءة بالإيمان والتقوى خلقناكم جميعا من أدم وحواء. ﴿ وَجَعَلْنَكُرُ شُعُومًا وَبَمَاكُمُ ﴾ والشعب بفتح للعين الجمع العظيم المنتسبون إلى أهل واحد وهو يجمع القبائل والقبيلة تجمع العمائر والعمارة بالكسر تجمع البطون والبطون تجمع الأفخاذ والفخذ تجمع الفصائل والفصيلة تجمع العشائر وليس بعد العشيرة من يوصف به مثالها فخزيمة شعب وكنانة قبيلة وقريش عمارة وقضي بطن وهاشم والعبّاس فصيلة وسمّيت شعوبا لأن القبائل تنشعب منها كتشغب أغصان الشجرة وسميت القبائل لأنها يقبل بعضها على بعض من حيث كونها من أب واحد وقيل: الشعوب بطون العجم والقبائل بطون العرب والأسباط من بني إسرائيل والشعوب من قحطان والقبائل من عدنان. ﴿ لِتَمَارَقُوا ﴾ أي: جعلناكم كذلك لتتعارفوا. وحذفت إحدى التاءين أي ليعرف بعضكم بعضاً بنسبه وأبيه وقومه ولو لا ذلك لغسدت المعاملات وخربت الدنيا ويتعزى أحد إلى غير آبائه وقد جعلنا خلقتكم كذلك لهذه المصلحة لا للتفاخر بالآباء والقبائل وبالتفاوت والتغاضل ولو لم يكن هذا قرشيًا وذاك تميميًا لم يتميّز بينهما وذلك فيه فساد عظيم. ﴿إِنَّ أَحْمَرُمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْعَنْكُمْ ﴾ فالأكرم عند. سبحانه هو الأتقى وإن كان عبداً حبشيّاً مثل بلال ألا ترى إلى قوله ﷺ: «أنا صيد ولد آدم ولا فخر»<sup>(١)</sup> أي ليس الفخر ليّ بالسيادة بل بالعبوديّة فإنّها شرف أيّ شرف وكفى شرفا تقديم العبد على الرسول في التشهّد ﴿إِنَّ لَعَة عَلِيمٌ ﴾ بكم وبأعمالكم ﴿خِيرٌ ﴾ ببواطن أحوالكم.

ولممّا أبطل مسحانه اعتبار النسب مع أنّه ثابت مستمرّ غير مقدور التحصيل فبطلان اعتبار غيره كالمال والجاه بطريق أولى فغير المتّقي والمؤمن لا قدر له وإن كان قرشيّ النسب وقارون النشب إنّ أكثركم عملا وأتقاكم لمعاصيه أكرم عند الله. وروي عن النبي تشيّش أنّه قال: «يقول الله مسحانه يوم القيامة: أمرتكم فضيّعتم ما عهدت إليكم فيه ورفعتم لنسابكم فاليوم أرفع نسبي وأضع أنسابكم أين المقلون؟ إنّ أكرمكم عند الله ألقاكم»<sup>(1)</sup>.

أبو بكر البيهقيّ بالإسناد عن عباية بن ربعيّ عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله: فإنّ الله هزّ وجلّ جعل الخلق قسمين فجعلني في خيرهم قسماً وذلك قوله وأصحاب اليمين والشمال. فأنا من أصحاب اليمين وأنا خير أصحاب اليمين ثمّ جعل القسمين أثلاثا فجعلني خيرها ثلاثا وفلك قوله فو فَأَصَحَبُ الْمَيْمَنَةِ ...، وَأَحَبَبُ المَتَتَبَةِ ...، وَالسَّنِيتُونَ السَّيتُونَ في<sup>(\*\*)</sup> فأنا من السابقين وأنا خير السابقين ثمّ جعل الأثلاث قبائل ...، وَالسَّنِيتُونَ السَّيتُونَ في <sup>(\*\*)</sup> فأنا من السابقين وأنا خير السابقين ثمّ جعل الأثلاث قبائل فجعلتي في خيرها قبيلة وذلك قوله: فورَجَمَلَنَكُو شُمُوبا وَيَسَآبِلَ.... في فإنى الذي والد آدم وجلّ: فواكرمهم على الله ثمّ جعل القبائل بيوتا فجعلني في خيرها بيتا وذلك قوله عز وجلّ: فوايَسَان مُولاة ليدُهِبَ عَنعَتَكُمُ ٱلْمَتَنَان آمَانَ الله تُنّ جعل الله ثمّ جعل الأثلاث قائل وجلّ: فوايان مان الله ثمّ جعل القبائل بيوتا فجعلني في خيرها بيتا وذلك قوله عز وجلّ: فوايان مان منه الله ثمّ جعل القبائل بيوتا فجعلني في خيرها بيتا وذلك قوله عز

مُتَافِعَاتُ الأَعْرَابُ مَامَنًا ﴾ الأعراب أهل البادية نزلت الآية في نفر من بني ١-عيون اخبارالرضا للتية، ج١، ص ٢٩، و تفضيل أميرالمؤمنين، ص ٢٠، و مسنداحمد، ج١، ص٥. ٢-مجمع البيان، ج٩، ص ٢٣٠، و الكافي، ج٨ ص ١٨١. ٣- سورة الواقعة: ٨ ـ ١٠. ٤- سورة الأحزاب: ٣٣. أسد قدموا المدينة في ستَّة حدب فأظهروا الشهادتين وقالوا لرسول اللَّهُ السَّ أتتك العرب بأنفسها على ظهور رواجلها وأتيناك بالعيال والذراريّ ولم نقاتلك كما قاتلك بنو فلان وو يظهرون الإيمان لأخذ الصدقة ولم يكونوا مؤمنين في السرّ فأمره الله أن يخبرهم بذلك ليكون آية ومعجزة له الشَّ

وَقُلْ ﴾ ردًا لهم: ﴿ تَوَمِنُوا ﴾ إذ الإيمان هو التصديق بالقلب ولم يحصل لكم ذلك ﴿ وَلَنَكِن قُولُوا أَسْلَمْناً ﴾ أي: دخلنا في السلم مثل أصبح وأمسى أي قولوا: دخلنا في السلم والصلح مخافة أنفسنا أو الطمع ﴿ وَلَمَّا يَدَخُل ٱلإِيمَنُ في قُلُويكُم ﴾ أي قلوبكم في حال غير موطأة للإيمان، وكلمة ما في ﴿ وَلَمَّا ﴾ فيها معنى التوقّع مشعر بأن هؤلاء يؤمنون فيما بعد. ﴿ وَلِن تُطِيعُوا الله وَرَسُولُهُ ﴾ بالإخلاص وترك النفاق ﴿ لَا يَلِتَكُم مَنْ أَعْسَلِكُم شَيْتًا ﴾ أي لا ينقصكم من أعمالكم وأجورها وفي مادة ﴿ لَا يَلِتَكُم مَنْ أَعْسَلِكُم أَعْ الله من الته السلطان حقّه أشد الألت وهي لغة غطفان وأهل الحجاز وبنو أسد يقولون: من لاته ليتا وقرئ بالقرآن في المَعْتين لا يلتكم ولا يألتكم هكذا قال

وليلـــة ذات نـــدى ســربت ولم يلتنـي عـن هواهــا ليست

ألاتني عن حاجتي أي صرفني عنها وقرأ لا يألنكم في الآية وحجّته قوله تعالى: ﴿وَمَا أَلَنْنَهُم ﴾ ومن قرأ يلتكم جعل ماذة الكلمة من لات يليت. ﴿إِنَّ أَلَمَهُ غَفُورٌ ﴾ لما فرط من المطيعين ﴿رَحِيمُ ﴾ بالتفضّل عليهم.

إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. ثُمَّ لَمْ يَرْتَـابُواْ وَجَنهَدُوا بِأَمَوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلصَّندِقُونَ ۞ قُلْ

۱ـ جامع البيان، ج٢٦، ص ١٨٥، و تفسير الثعلبي، ج٩، ص٩٠.

أَنْعُمَلِمُونَ آللَهُ بِدِينِكُمْ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَنُوَنِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَٱللَّهُ بِكُلِ شَىءٍ عَلِيـرُ ۞ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَ أَسْلَمُوا قُل لَا تَمُنُوا عَلَىَ إِسْلَمَكُمْ بَلِ ٱللَّهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنَ هَدَىكُمْ لِلإِيمَنِ إِن كُنتُمْ مَدْدِقِينَ ۞ إِنَّ ٱللَهُ يَعْلَمُ غَيْبَ السَمَنُونِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ بَعِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ۞

أي إن المؤمنين الذين ثبتوا على الإيمان ولم يقع في نفوسهم شك وترديد فيما آمنوا به وفيه إشارة إلى أن فيهم ما يوجب نفي الإيمان عنهم وهو الارتياب مطاوع راب إذا أوقعه المريب في الشك في الخبر مع التهمة للمخبر فظهر الفرق بهذا بين الريب والشك فإن الشك تردد بين نقيضين لا تهمة فيه، وفي كلمة فحمي أشعار بأن اشتراط عدم الارتياب في اعتبار الإيمان ليس في حال إنشائه فقط بل وفيما يستقبل كما في قوله: فحميم أستَقَنُوا كي.<sup>(1)</sup>

ا\_ سورة الأحقاف: ١٣.

المنافرة عَلَيْكَ أَنَّ أَسْلَمُوا لَهُ يَجعلون المناة عليك بإسلامهم فَقُل لَهُ يا محمد: فَوْلَا تَمُنُوا عَلَى إِسْلَامَهُم فَقُلُ بَلَ اللهُ يَمُنَّ عَلَيْكُمْ أَنَّ هَدَىٰكُمْ لِلإِبْمَنِ لَهُ وأرشدكم المحمد: فولًا تَمُنُوا عَلَى إِسْلَمَكُمْ بَلِ اللهُ يَمُنَّ عَلَيْكُمْ أَنَّ هَدَىٰكُمْ لِلإِبْمَنِ فَ وأرشدكم إليه بأن أزاح العلل ونصب لكم الأدلة عليه ووفقكم له فران كُتُمْ مَدَدِفِينَ في إليه بأن أزاح العلل ونصب لكم الأدلة عليه ووفقكم له فران كُتُمْ مَدَدِفِينَ في وأرشدكم إليه بأن أزاح العلل ونصب لكم الأدلة عليه ووفقكم له فران كُتُمْ مَدَدِفِينَ بِهَا إليه بأن أزاح العلل ونصب لكم الأدلة عليه ووفقكم له فران كُتُمْ مَدَدِفِينَ في الله بأن أزاح العلل ونصب لكم الأدلة عليه ووفقكم له فران كُتُمْ مَدَدِفِينَ مَنْ أَنَهُ مَدْ مَدْ وَلَهُ يَمَان أَزاح العلل ونصب لكم الأدلة عليه ووفقكم له فران كُتُمْ مَدَدِفِينَ بُهُ في ادعائكم الإيمان. فران أوله يقلمُ يقلمُ غَيْبَ السَمَوْتِ واللائين والله بأن أزاح العلل ونصب لكم الأدلة عليه ووفقكم له فران كُتُمْ مَد والله بيما له في ادعائكم الإيمان. فران أوله يقلمُ في يقلمُ عَيْبَ السَمَوْتِ والله من والله بيما له في المان المان المان المان والمان والمان والمان والمان والمان المان المان المان المان المان المان وكفر.

تمّت السورة.

قال النبيّ رسول الله ﷺ: افْضَلني ربّي بالمغصّل من القرآن". <sup>(١)</sup> والمفصّل ما هو بعد الحواميم إلى آخر القرآن وسمّيت مفصّلاً لكثرة المفصولات فيها بسطر فريسير ٱللَهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ لأنّها سور قصار يقرب فصل كلّ سورة من الاخرى فكثر التفصيل فيها.

وأوّل من نقل الخطّ الكوفيّ إلى الخطّ المعروف بالنسخ عليّ بن مقلة وزير المقتدر بالله والقادر بالله العبّاسيّ ثمّ جاء ابن البوّاب وزاد في تحسين الخطّ النسخ وهذّب طريقة ابن مقلة وكساها بهجة وحسنا ثمّ ياقوت المستعصميّ المعروف وختم فنّ الخطّ وأكمله بحيث لا مزيد عليه إلى الآن. قيل: أوّل من تكلّم بالعربيّة أو خطّ بالعربيّة يعرب بن قحطان وكان يتكلّم بالعربيّة والسريانيّة. وقيل: إسماعيل بن إبراهيم الخليل.

۱\_بحار الانوار، ج۱٦، ص ٣٣٠، و زادالمسير، ج٧، ص١٧٦.



السورة مكّيّة غير قوله: ﴿ وَلَعَدْ خَلَقْنُكَا ٱلسَّمَنَزَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ إلى قوله: ﴿وَقِبَلَ ٱلْفُرُوبِ ﴾. من قرأ سورة ق هوّن الله سكرات الموت.

عن أبي حمزة الثماليّ عن أبي جعفر للخلاب قال: **«ومن أدمن في فرائضه** ولوافله وسم الله رزقه وأعطاه كتابه بيمينه وحاصبه حسابا يسيراًه<sup>(۱)</sup>. لمّا ختم اللّه تلك السورة بذكر الإيمان وشرائطه للعبيد افتتح هذه السورة بذكر ما يجب الإيمان به من القرآن وأدلّة التوحيد.

قَ ۖ وَالْقُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ ۞ بَلْ عَجَبُوَا أَن جَاءَهُم مَّنذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ ٱلْكَافِرُونَ هَذَا شَىءٌ عَجِيبٌ ۞ أَوذَا مِتْنَا وَكُنَّا نُرَاباً ذَلِكَ رَجْعُ بَعِيدٌ ۞ قَدْ عَلِمَنَا مَا نَنْقُصُ ٱلأَرْضُ مِنْهُمٌ وَعِندَنَا كِنَبٌ حَفِيظٌ ۞ بَلْ كَذَبُوا بِالْحَقِ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِيَ أَمْرٍ مَرِبِحٍ ۞

فرق له أي: هذه السورة مسمّاة بـ(ق)، قال ابن عبّاس: هو اسم من أسماء الله. وقال محمّد بن كعب: هو مفتاح بعض أسماء الله مثل القادر والقدير والقديم والقاهر والقريب والقابض والقاضي والقدّوس والقيّوم فيكون

١\_ ثواب الاعمال، ص١١٥، و وسائل الشيعة، ج٤، ص٨٠٦.

التأويل: أنا القادر. وقيل: ق اسم من أسماء القرآن. وقيل: قسم أقسم الله به أي بحق القائم. وقيل: معناه قل يا محمّد: والقرآن المجيد. وقيل: المعنى قف يا محمّد على أداء الرسالة وعند أمرنا ونهينا والعرب تقتصر من كلمة على حرف، مثل قول الشاعر: «قلت لها: قفي، فقالت: ق»

> أي وقفت. وقيل: معناه قضي الأمر وما هو كائن. م

وقيل: المراد بحقّ القلم الذي يرقم القرآن في اللوح المحفوظ وفي الصفائح. قال ابن عطا: أقسم سبحانه بقوّة قلب حبيبه حيث تحمّل الخطاب ولم يؤثّر ذلك فيه لعلوّ مقامه بخلاف موسى فإنّه خرّ صعقا في الطور من سطوة تجلّي النور.

وقيل: ق جبل محيط بالأرض كإحاطة العين بسوادها وهو أعظم جبال الدنيا خلقه الله من زمرّدة خضراء منه خضرة السماء والسماء ملتزقة به فليست مدينة من المدائن وقرية من القرى إلّا وفيها عرق من عروقه وملك موكّل به واضع يده على تلك العروق فإذا أراد بقوم هلاكاً أوحى إلى ذلك الملك فحرك عرقا فخسف بأهلها. قال أبيّ بن كعب الزلزلة لا تخرج إلّا من ثلاثة إمّا لنظر الله بالهيبة إلى الأرض وإمّا لكثرة الذنوب من بني آدم وإمّا لتحريك الحوت الّذي عليه الأرضون السبّع تأديبا وتنبيها للخلق. قيل: قال ذو القرنين: يا قاف أخبرني بشيء من عظمة الله فقال: إنّ شأن ربّنا لعظيم وإنّ من ورأتي مسيرة خمسمائة عام من جبال ثلج يحطم بعضها بعضاً لو لا ذلك لاحترقت من نار جهنّم.

قيل: لمّا خلق الأرض على الماء تحرّكت ومالت فخلق الله من الأبخرة الغليظة الصاعدة من الأرض بسبب هيجانها الجبال حتّى تسكن فسكن ميل الأرض وذهبت تلك الحركة وطوق سبحانه الأرض بجبل محيط بها وهو من صخرة خضراء وطوق الجبل بحيّة عظيمة رأسها بذنبها.

وفي الخبر إن لقاف في السماء سبع شعب لكلّ سماء شعبة منها فالسماوات السبع مقبّبة على شعبة وخلق الله ستّة جبال من وراء قاف وقاف سابعها وهي موتودة بأطراف الأرض على الصخرة وقاف وراءها على الهواء وكذلك بحر محيط بجبل قاف وحوله جبل قاف آخر والسماء الثانية مقبّبة عليه وكذلك من وراء ذلك بحار محدقات بجبل قاف على عدد السماوات السبع وإن كلّ سماء منها مقبّبة عليه وإن في هذه البحار وفي سواحلها وبينها المحدقة بها ملائكة لا يحصى عددهم إلّا الله ويعبدون الله حقّ عبادته وما وراء جبل قاف فهو من حكم الآخرة لا من حكم الدنيا.

قال بعض المفسّرين: إنّ للّه سبحانه من وراء جبل قاف أرضا بيضاء كالفضّة المجلاة طولها مسيرة أربعين يوما للشمس ويسير الشمس في طرفة عين مسافة ثلاثمائة وستَّون ضعف وجه الأرض وفي كلّ هذه الأمكنة المذكورة ملائكة شاخصون إلى العرش لا يعرف الملك منهم من يكون إلى جانبه من الملك من هيبة الله تعالى ولا يعرفون ما آدم وما إبليس هكذا حالهم إلى يوم القيامة ويوم القيامة تبدل أرضنا هذه بتلك الأرض. روي أنّ اللّه تعالى خلق ثمانية آلاف عالم الدنيا منها عالم واحد وإنّ اللّه تعالى خلق في الأرض ألف امّة سوى الجنّ والإنس ستّمائة في البحر وأربعمائة في البَرّ

جواب القسم في قوله: ﴿قَ وَالْقُرْمَانِ ٱلْسَجِيدِ ﴾ محذوف ويدلّ عليه ﴿ أَوِذَا مِتْنَا وَكُمَّا نُرَّابا ﴾ وتقديره: إنّكم مبعوثون فقالوا: أنبعث إذا متنا وصرنا ترابا وقيل: جواب القسم محذوف لكن تقديره والقرآن الكريم المعظّم الذي هو ذو الشرف الواسع إن محمدا رسول الله ويدلّ على هذا المحذوف قوله: فَرْ بَلْ بَجَمُوا أَن جَآتَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُم كَ وحسبوا أَنه لا يوحى إلّا إلى ملك ويعجبون أن جاءهم من جنسهم منذر وحاصل المعنى أنّه أقسم بجبل قاف الذي به بقاء دنياكم وبالقرآن المجيد الذي به بقاء دينكم أن فراعنة قريش ما كذّبوك ببرهان بل عجبوا لهذا الأمر أنّك منهم وأنّهم يحيون بعد البعث. فَنفَالَ الْكَفِرُينَ هَذَا تَوَنهُ عَجَبَ كَ والحالة أن إنكارهم لنبوته تَشْتُ عجيب لأنهم من فرط جهلهم عجبوا أن يكون الرسول بشرا وأوجبوا أن يكون الإله حجرا.

أوذا يتنا وكذا أراك أواكا إذا أي: أحين نموت فتفارق أرواحنا أشباحنا ونصير ترابا لا فرق بيننا وبين تراب الأرض نرجع ونبعث كما ينطق به النذير والهمزة للإنكار أي لا نرجع وذلك كه إشارة إلى محلّ النزاع أي هذا الخبر ورد في بيدًا محدًا عن الأوهام والصدق وغير كائن.

وَقَدَّ عَلِمَنَا مَا نَنَقُصُ ٱلأَرْضُ مِنْهُمَ كَمَ رَدَ لاستبعادهم أي نحن على رجعهم في غاية القدرة فإن من عمّ علمه إلى حيث علم ما تنقص الأرض من أجساد الموتى وتأكل من لحومهم وعظامهم كيف يستبعد رجعه إيّاهم أحياء وعبّر بمن لأن الأرض لا تأكل على ما قيل عجب الذنب فإنّه كالبذر لأجسام بني آدم وفي الحديث كلّ ابن آدم يبلى إلّا عجب الذنب فمنه خلق وفيه تركب والعجب بفتح العين وسكون الجيم أصل الذنب ومؤخّر كلّ شيء وهو هاهنا عظم لا جوف له قدر ذرة أو خردلة يبقى من البدن ولا يبلى.

وقال الرقرائيّ: المراد من العجب جوهر فرد وجزء واحد وهو صورة هيولي النفس الحيوانيّة القابلة لأجزاء العناصر فإذا أراد اللّه الإعادة ركّب على ذلك العظم سائر البدن وأحياه غير أبدان الأنبياء والصدّيقين والشهداء فإنّها لا تبلي على ما نصّ به الأخبار الصحيحة وحفظ ما تنقص الأرض إنّما هو ليعود بعينه يوم القيامة ولو كانت غيرها فكيف كان تشهد الجلود والأيدي والأرجل على الكفرة ومن قال غيرها فقد خالف كتاب الله والحديث. قال أهل الكلام: إنّ الله يجمع الأجزاء الأصليّة الّتي حصل وجود الإنسان معها حال التولّد وهي العناصر الأربعة ويعيد روحه إليه سواء سمّي ذلك الجمع إعادة المعدوم بعينه أولم يسمّ.

فإن قيل: إنّ البدن الثاني ليس هو الأوّل لما ورد في الحديث من أنّ أهل الجنّة جرد مرد وإنّ الجهنّميّ ضرسه مثل جيل أحد فيلزم التناسخ وهو تعلّق الروح ببدن إنسان آخر وهو باطل.

قلنا: إنّما يلزم إن لم يكن البدن الثاني مخلوقا من الأجزاء الأصليّة للبدن الأوّل فلا يلزم التناسخ جدًا والتغاير في الوصف لا يوجب التغاير في الذات كما أنّ الخضر للتية يصير شابًا على كلّ مائة وعشرين سنة مع أنّ البدن هو البدن الأوّل قال ابن عبّاس: إنّ إبليس إذا مرّت عليه الدهور وحصل له الهرم عاد إلى ثلاثين سنة.

وَعِندَنَا كِنَبٌ حَفِيْظٌ ﴾ أي: حافظ لعددهم وأسمائهم وأشخاصهم وهو اللوح المحفوظ لا يشذّ عنه ومحفوظ من النسيان والدروس.

ثمَ أخبر سبحانه بتكذيبهم فقال: ﴿ بَلْ كَذَبُوا بِالْحَقِ ﴾ وهو القرآن أو الرسول ﴿فَهُمْ فِ أَمَرٍ مَرِبِحٍ ﴾ أي: مختلط لأنّهم كانوا يقولون مجنون وتارة قالوا شاعر وتحيّروا في أمره لجهلهم ولم يثبتوا على أمر واحد وكذلك في القرآن تارة قالوا إنّه سحر ورجز ومرة قالوا مغترى قال الحسن: ما ترك قوم الحق إلّا مرج أمرهم واختلط.

أَنْلَز بَنْظُرُوَا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوَقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَمَا وَزَيَّنَتُهَمَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوج ﴾ وَالْأَرْضَ مَدَدْنَنَهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَامِيَ وَأَنْبَنَنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَفِيح بِهِيج ﴾ نَبْصِرَهُ وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ مَّنِيبٍ ۞ وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَلَةِ مَآهُ مُّبَدَرًكُا فَأَنْبَتْنَا يو. جَنَّنتِ وَحَبَّ **الْمَصِيدِ ۞** وَالنَّخْلَ بَاسِقَنتِ لَهَا طَلْعٌ فَضِيدً ۞ تِزْقَا اِلْعِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ. بَلَدَةُ مَيْنَاً كَذَلِكَ الْمُرْوَجُ۞

ثم أقام سبحانه الدلائل على كونه قادراً على البعث أي أفلم يتفكّروا في بناء السماء مع عظمها ﴿كَيْفَ بَنَيْنَهَا ﴾ بغير علاقة ولا عماد ﴿فَوْقَهُمْ ﴾ بحيث يشاهدونها متى ما نظروا ﴿وَزَيَّنَتُهَا ﴾ بما فيها من الكواكب على نظام بديع ﴿وَمَا لَمَا مِن قُرُوج ﴾ وشقوق واختلاف وصدوع حتّى يختلف النظم. والفرجة بضم الفاء معناها الشق والصدع و بالفتح التفصّي من الهم. قال الشاعر: ربّما تكره النفوس من الأمر له فرجسة كحـل العقـال

واستعير الفرج للشعر وفي عهد الحجاج أتى (ولَيتك الفرجين) يعني: خراسان وسيستان والمراد موضع المخافة والمراد من قوله: ﴿وَمَا لَمَا مِن فُرُقِع ﴾ سلامتها من العيب لملاستها وهذا لا ينافي وجود الأبواب والمصاعد وسمي القباء المشقوق فرجاً.

وَآلَارَضَ مَدَدَنَهَا ﴾ أبسطناها وفرشناها على وجه الماء مسيرة خمسمائة عام من الكعبة وهذا دليل على أن الأرض مبسوطة وليست على شكل الكرة ولو أنه يمكن لأنه لا منافاة بين بساطتها وكرويتها لسعتها. وَوَأَلَقَيَّنَا فِيهَا رَوَسِيَ ﴾ أي: جبالا راسيات في الأرض ثوابت إذ لو لم تكن لكانت مضطربة مائلة إلى الجهات المختلفة كما كانت قبل إذ روي أن الله لما خلق الله الأرض جعلت تمور فقالت الملائكة: ما هي بمقر أحد على ظهرها فأصبحت وقد أرسيت بالجبال لم تدر الملائكة مم خلقت والتعبير عن الجبال بالإرساء للإيذان بأن إلقاءها لإثبات الأرض بها والتأويل إلى رجال الله فإنهم أو تاد الأرض والعمد المعنونة للسماء فإذا انقرضوا ولم يوجد في بكلافت ......

الأرض من يقول: الله الله فسدت السماوات والأرض. ﴿وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنَ كُلِّ زَقِيج بَهِيجٍ ﴾ أي: من كلّ صنف من النباتات ما هو حسن طيّب من الثمار والأشجار والبهجة حسن اللون وظهور السرور فيه.

المناه المناه المذكورة معنى أي فعلنا ما فعلنا المذكورة معنى أي فعلنا ما فعلنا تبصيراً وتذكيرا ولكل عَبَدٍ شَنِعِي كَ راجع إلى ربّه بالنظر والاستدلال في بدائع صنائعه والتبصرة معرفة منن الله على العبد والذكرى عدتها على نفسه في كل صنائعه والتبصرة معرفة منن الله على العبد والذكرى عدتها على نفسه في كل حال ليشتغل بالشكر ولا يذهل عنه. ﴿ وَنَزَلْنَا مِنَ المَتَمَلَةِ مَاةَ تُبَدَرًا ﴾ أي: كثير حال ليشتغل بالشكر ولا يذهل عنه. ﴿ وَنَزَلْنَا مِنَ المَتَمَلَةِ ماة تُبَدَرًا ﴾ أي: كثير البركة والدوام والمنافع لحياة الأناسي والحيوان وغيرها ﴿ قَالَبَتَمَا مِدَا مِعَا مال البركة والدوام والمنافع لحياة الأناسي والحيوان وغيرها ﴿ قَالَبَتَمَا مِدا والدال في بذلك مالي البركة والدوام والمنافع لحياة الأناسي والحيوان وغيرها ﴿ قَالَبَتَمَا مِدا والدال وأراد الحال الماء ﴿ وَمَرَبَ له كثيرة أي أشجار ذوات أثمار فذكر المحل وأراد الحال ورَحَبَ لَقَيَبِي في والحميد المحصود بحذف الموصول نحو مسجد الجامع لئلًا يلزم إضافة الشيء إلى نفسه والمعنى وحب الزرع الذي شأنه أن يحصد من البر والشعير وأمثالهما مما يقتات به.

 العيّاشيّ عن الصادق للتلا قال: «أترى الله أعطى من أعطى من كرامته عليه ومنع من منع من هوان به عليه لا ولكنّ المال مال الله يضعه عند الرجل ودائع وجوز لهم أن يأكلوا قسدا ويشربوا قسدا ويلبسوا قسدا وينكحوا قسدا ويعودوا بما سوى ذلك على فقراء المؤمنين ويلتوا به شعثهم فمن فعل ذلك كان ما يأكل حلالا وينكح ويوكب حلالا ومن عدا ذلك كان عليه حراماه. ثمّ تلا فوولًا تُشَرِقُواً إِنَّهُ لَا يُحِبُ المُسْرِفِينَ كُ<sup>(1)</sup> أترى الله ائتمن رجلا على مال خول له أن يشتري فرساً بعشرة آلاف ويجزيه فرس بمائة درهم ويشتري جارية بالف دينار ويجزيه جارية بعشرين دينارا فولًا تُشَرِقُواً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ كُ<sup>(1)</sup>.

كُذَبَتَ فَبَلَهُمْ قَوْمُ نُوْجٍ وَأَصْحَنُ الرَّيْنَ وَنُمُودُ () وَعَادَ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَنُ لُوطِ () وَ وَآصْحَنُ الأَيْكَةِ وَفَوْمُ نُبَعْ كُلُ كَذَبَ الرُّسُلَ لَحَقَ وَعِيدِ () أَفَعَيبِنَا بِالْحَلْنِ الأَوَّلْ بَلْ هُرَ في لَبَسٍ قِنْ خَلْقِ جَدِيدٍ () وَلَقَدَ خَلَقْنَا الإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِدٍ. نَفْسُهُ وَتَحْنُ أَوْرُبُ إِلَيْهِ مِنْ حَلْقِ بَدِيدٍ () وَلَقَدَ خَلَقْنَا الإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِدِ. نَفْسُهُ وَعَنْ أَوْرُبُ إِلَيْهِ مِنْ حَلْقِ بَدِي الْوَرِيدِ يَفِيظُ مِن قَوْلٍ إِلَا لَدَبُهِ رَفِيبُ عَنِيدُ () وَبَعَدَ ضَلَعْنَ الْمُتَافِقِيمَةِ الْمُوتِ الْمُوتُ الْمُولَى تَعْ يَفِيظُ مِن قَوْلٍ إِلَا لَدَبُهِ رَفِيبُ عَنِيدُ () وَبَعَة مَاقَتِنَ سَكُرَهُ الْمُونِ إِلَيْهِ مَنْ اللَّهُ مَن مَدَّ

قيل: كانت الرسّ بئرا بعدن لامّة من بقايا ثمود وكان لهم ملك عادل حسن السيرة يقال له العليس ــكزبير ــ وكانت البئر تسقي المدينة كلّها

> ا-سورة الأنعام: ١٤١ وسورة الأعرف: ٣١. ٢- تفسيرالعياشي، ج٢، ص١٣، و تفسيرالميزان، ج٨ ص٩٣.

وباديتها وجميع ما فيها من الدواب والغنم والبقر وغير ذلك وكانت لها بكرات كثيرة منصوبة عليها ورجال كثيرون موكلون بها وحياض كثيرة تملأ للناس وآخر للدواب وآخر للغنم والبقر وكذلك ولم يكن لهم ماء غيره فطال عمر الملك فلمًا جاءه الموت طلي جسده بدهن ليبقى صورته ولا تتغيّر وكذلك كانوا يفعلون بالشرفاء.

وبعد أن مات الملك شق ذلك عليهم ورأوا أن أمرهم قد فسد وضجّوا بالبكاء واغتنمها الشيطان فدخل في جنَّة الملك فكلّمهم بأنِّي لم أمت ولكنِّي نفيت عنكم حتَّى أرى صنيعكم بعدي ففرحوا وأمر لخاصته أن يضربوا له حجابا بينه وبينهم ويكلّمهم الشيطان من ورائه كيلا يعرف الموت في صورته فنصبوه صنما من وراء حجاب لا يأكل ولا يشرب وأخبرهم أنّه لا يموت أبلا وأنَه إله لهم وذلك كلّه تتكلّم به الشيطان على لسانه فصدق كثير منهم وارتاب

فبعث الله لهم نبيًا كان الوحي ينزل عليه في النوم دون اليقظة وكان اسمه حنظلة ابن صفوان فأعلمهم أن الصورة منم لا روح له وأن الشيطان فيه وأن الملك لا يجوز أن يكون شريكا لله وأوعدهم ونصحهم وحذرهم سطوة ربّهم فعادوه وآذوه وهو يتعهدهم بالموعظة والنصيحة حتّى قتلوه وطرحوه في البئر وعند ذلك حلّت لهم النقمة فباتوا شباعا رواء وأصبحوا والبئر قد غار ماؤها وتعطّل رشاؤها فصاحوا بأجمعهم وضجّت البهائم عطئا حتّى عمّهم الموت وخلّفهم في أرضهم السباع والثعالب والضباع وتبدلت جنّى عمّهم الموت وخلّفهم في أرضهم السباع والثعالب والضباع وتبدلت في المغاوز بالليل.

وقيل: الرسَ بئر قرب اليمامة أو بئر قرب آذربايجان أو واد نعوذ بالله من

سطواته قال الله تعالى: ﴿ وَاتَّـقُواْ فِتْـنَةَ لَا نَقِيمِيَنَّ ٱلَّذِينَ ظَـلَمُواْ مِنكُمْ خَامَتَتَهُ ﴾ (').

وَوَمَوَدُودُ كَانَ نَبِيَهِم صَالَحَ وَهُو ثَمُودُ بَنَ عَادَ وَهُو الآخرة وعاد الاولى هو عاد الإرم فَوَيَعَدُ لَهُ أَي: قوم عاد وكان نبيَهم هودلمَن وَوَقَوَدُ كَهُ وهو فرعون موسى فَوَلَخَوْنُ تُولُ كَه لاشتراكهم معه في النسب بالمصاهرة وغيرها لا في الدين. قيل: ما من أحد من الأنبياء إلّا ويقوم معه قومه إلّا لوط يقوم وحده فو وَأَصَنَتُ ٱلأَيْكَةَ كَه وهم من بعث إليهم شعب غير أهل مدين وكانوا يسكنون أيكة غيضة تنبت المقل والسدر والأراك فو وَقَوْمُ أهل مدين وكانوا يسكنون أيكة غيضة تنبت المقل والسدر والأراك فو وَقَوْمُ أي كلّ هؤلاء كذبوا رسلهم ورد جميع الرسل لاتفاق الرسل على الترحيد والحشر وهؤلاء أشركوا وكذبوا البعث فكذبوا جميع الرسل ولو أن يكذبوا رسولا واحدا في قريركه أي: فوجب عليهم وعيد وهي كلمة العذاب والوعيد يستعمل في الشرّ خاصَة والوعد في الخير والشر.

أَنْتَبِينَا بِالْمُنَانِ ٱلْأَوَلِ ﴾ العيّ بالأمر العجز عنه والهمزة للإنكار والمعنى

أفعجزنا عن الخلق الأول وهو الإبداء والإنشاء أول مرة حتى يتوهم عجونا عن الخلق الثاني وهو الإعادة وما اعتاض لنا خلقة بالأول حتّى نعني بإعادتهم بعثهم أي ليس كذلك مثل ما يزعمون فرَقَل هُر في لَبَسٍ مِن خَلَقِ جَدِيدٍ ﴾ أي بل هم في ضلال وشك من إعادة الخلق جديدا واللبس منع من إدراك المعنى بما هو كالستر له وخلق جديد إشارة إلى النشأة الثانية وقوبل الجديد بالخلق لما كان المقصود بالجديد القريب العهد بالقطع من الثوب.

﴿ وَلَفَدَ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَنَ ﴾ يعني: نوع بني آدم ﴿ وَنَعْلَمُ مَا تُوَمَوْشُ بِحِ. فَنَسُهُ ﴾ أي: ما يحدّث به قلبه ويكنّ في نفسه ولا يظهره لأحد من المخلوقين ﴿ وَنَمْنُ

١\_سورة الأنفال: ٢٥.

أَقَرَبُ إِلَيْهِ ﴾ بالعلم ﴿ مِنَ حَبَلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ وهو عرق يتفرق في البدن يخالط الإنسان في جميع أعضائه. وقيل: هو عرق الحلق أو هو عرق متعلّق بالقلب أي نحن أقرب إليه من قلبه بمنزلة ذلك العرق في قربه للشخص وفي ذلك العرق مجاري الروح.

إذ يَنْتَقَى الْمُتَاقِبَانِ فَي التلقي الأخذ والتلقّن بالحفظ والكتابة أي يأخذ
 الحفيظان الموكّلان بالإنسان ما يتلفّظ به وفي الحديث أن مقعد ملكيك على
 تنيّنك ولسانك قلمهما وريقك مدادهما وأنت تنجري فيما لا يعنيك لا
 تستحيي من الله ولا منهما فرعي اليَوينِ في هو أشرف الجوارح وفيه القوة التامة
 تستحيي من الله ولا منهما فرعي اليويني في هو أشرف الجوارح وفيه القوة التامة
 فرَعَنِ النِّمَالِ في عن جانب اليمين في أي: قاعد
 فرعد المائل قلمهما وريقك مدادهما وأنت تنجري فيما لا يعنيك لا
 تشيّنك ولسائك قلمهما وريقك مدادهما وأنت تنجري فيما لا يعنيك لا
 تشتحيي من الله ولا منهما فرعي اليَويني في هو أشرف الجوارح وفيه القوة التامة
 تستحيي الموارك قلمهما وعن اليمين أي عن جانب اليمين في قيدتها أي: قاعد
 فرَعَن النِّمَالِ في عن جانب اليمين في قيدية أي: قاعد
 فحذف الأول لدلالة الثاني عليه وقيل: يطلق الفعيل على الواحد والمتعدة
 كقوله: فروًالمَانيَقَعَةُ بَعَدَ ذَلِكَ عَلِيمَ في قي أي

أن كَلُوْظُ مِن قُوْلُو كُلُ ما يرى به من فيه من خير أو شرّ والقول أعمّ من الكلمة والكلام في الله لذية رقيبً كل ملك يرقب قوله ويكتبه والخير يكتبه ما حاجب اليمين والشرّ صاحب الشمال وهو في مَتِدً كما أي: مهيّاً لكتابة ما أمر به وهذا التهيّو لكليهما والإفراد حيث لم يقل رقيبان عتيدان مع وقوفهما معا لما وهذا التهيّو لكليهما والإفراد حيث لم يقل رقيبان عتيدان مع وقوفهما معا لما أن كلًا منهما رقيب لما فوض إلى صاحب.

واختلف فيما يكتبانه فقيل: يكتبان كلَّ شيء حتَّى أنينه في مرضه. وقيل: إنَّما يكتبان ما فيه أجر ووزر وهو الأظهر كما ينبئ عنه قوله: كاتب الحسنات على يمين الرجل وكاتب السيَّئات على يسار الرجل، وكاتب الحسنات آمر على كاتب السيَّئات فإذا عمل حسنة كتبها ملك اليمين عشرا وإذا عمل سيَئة قال صاحب اليمين لصاحب الشمال: دعه سبع ساعات لعلَه يسبَح أو يستغفر. وإن الملائكة يجتنبون الإنسان عند غائطه وعند جماعه ولذكر الكلام في الجماع وعند قضاء الحاجة أشد كراهة لأن الحفظة تتأذّى من الحضور في ذلك الموضع الكريه لأجل كتابة الكلام ولذا يحمد الله بقلبه عند العطاس في بيت الخلاء وكذا الضحك في هذه الحالة.

في هذا الحديث (أن ملائكة اللَيل وملائكة النهار يصلَون معكم العصر فيصعد ملائكة النهار وتمكث ملائكة اللَيل فإذا كان الفجر نزل ملائكة النهار ويصلَون الصبح فيصعد ملائكة اللَيل وتمكث ملائكة النهار وما من حافظين يرفعان إلى اللَّه ما حفظا فيرى اللَّه في أول الصحيفة خيرا وفي آخرها خيرا إلَّا قال لملائكته: اشهدوا أنّي غفرت لعبدي ما بين طرفي الصحيفة وفي الحديث نظَفوا لثائكم فأمر بتنظيفها لثلًا يبقى وضر الطعام فتتغيّر النكهة ويتأذّى الملكان الحافظان لأنَّه طريق القرآن ومقعد الملكين عند نائبه).

وعن مجاهد قال: أبطأ جبرئيل على النبي تلك ثم أتاه فقال فلك النبي على النبي الله م حبسك يا جبرنيلة، قال: فوكيف آتي وانمتك لا يقصون أظفارهم ولا يأخذون من شواريهم ولا ينقو براجمهم ولا يستاكون والبرجمة بضمي الباء والجيم وسكون الراء وهو ظهر عقدة كلّ مفصل من قصبة الأصابع فظهر العقدة يسمى ببرجمة وما بين العقدتين يسمى راجبة فلكلّ إصبع برجمتان وثلاث رواجب إلًا الإبهام فإنّه له برجمة وراجبتين فأمر بتنقيته لئلًا يدرن فيبقى فيه الجنابة ويحول الدرن بين الماء والبشرة والجنب لا يقربه الملائكة إلى أن يتطهّر.

وَجَمَنَتُ سَكَرَةُ أَلْمَوْتٍ بِلَمْتَنَ ﴾ السكرة استعارة لشدة الموت وعمرته الذاهبة بالعقل وعبّر عن وقوعها بالماضي إيذانا بتحقّقها وغاية اقترانها حتّى كأنّها قد أتت وحضرت كما قيل: قد أتاكم الجيش ﴿ بِلَغْتَى ﴾ أي: بأمر الله الذي هو حقّ وواقع لا محالة. ﴿ ذَلِكَ مَا كُنْتَ مِنّهُ عَمِيدُ ﴾ أي: يقال له: يا إنسان فَوْذَلِكَ ﴾ أي: ذلك الموت الذي كنت منه تحيد وتهرب ويتميل وكنت تفرّ منه. وقيل: إن نفس المؤمن المطيع تنسل انسلال القطرة من السقاء وينزل عند الموت أربعة من الملائكة ملك يجذب النفس من قدمه اليمنى وملك يجذبها من قدمه اليسرى وملك يجذبها من يده اليمنى وملك يجذبها من يده اليسرى فيجذبونها أطراف البنان ورؤوس الأصابع وأمّا الفاجر فينسل روحه كالسفود من الصوف المبلول وهو يظنّ أن بطنه ملئت شوكا وكان نفسه يخرج من ثقب إبرة وكان السماء انطبقت على الأرض وهو بينهما.

فإن قيل: إن المحتضر مع هذه الشدة لم لا يصيح كما يصيح من به ألم من الضرب وغيره؟ لأنّه إنّما يستغيث ويصيح المضروب لبقاء قوته في قلبه وجوارحه ولسانه لكن ينقطع صوت المحتضر من الشدة لأن الكرب قد بولغ فيه وغلب على كلّ موضع من جسده فهو كلّ قوة وأضعف كلّ جارحة ولم يترك له قوة الاستغاثة وربما كشف للميّت عن الأمر الملكوتي قبل أن يغرغر فعاين الملائكة على صور هي حقايق أعماله فإن كانت أعماله حسنة يراهم على صورة حسنة وإن كانت سيّئة فعلى صورة قبيحة فذلك الّذي يشخص مصره وقد تظهر صفات قبح الأعمال عند الموت فالمغتاب تقرض شفاهه بمقاريض من نار والسامع للغيبة يسلك في أذنيه نار وآكل الحرام يقدّم له الزقّوم كذلك إلى آخر أعمال العبد.

وَنُفِخَ فِي الشُورِ ﴾ وهي النفخة الثانية نفخة البعث والنافخ إسرافيل وقد سبق الكلام في معنى الصور ﴿ ذَلِكَ ﴾ أي: ذلك النفخ ﴿ يَوْمُ ٱلْوَعِيدِ ﴾ أي: يوم إنجاز الوعيد الواقع في الدنيا عبارة عن العذاب الموعود به وتخصيص الوعيد بالذكر مع أنّه يوم الوعد أيضاً لبيان التهديد والتهويل.

وَجَاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَآبِقٌ وَشَهِيدٌ۞ لَعَدْ كُتَ فِي غَفْلَتِرٍ فِنْ هَٰذَا فَكَشَفْنَا

عَنكَ فِيطَاءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ۞ وَقَالَ قَرِينُهُ هَذَا مَا لَدَى ّ عَنِيدٌ ۞ ٱلْذِي في جَهَنَّمَ كُلَ كَتَظَارٍ عَنِيدٍ ۞ مَنَّتِي لِلْمَدِرِ مُعْتَدٍ تُرِيبٍ ۞ ٱلَّذِى جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلَنَهَا مَاخَرَ فَأَلْفِيَهُ فِي ٱلْعَذَابِ الشَّدِيدِ ۞ قَالَ قَرِينُهُ رَبَّنَا مَا الْمُنْبَتُهُ وَلَئِكن كَانَ في مَنَائِلٍ بَعِيدٍ ۞ قَالَ لَا تَخْفَصِعُوا لَدَى وَقَدَ قَدَمْتُ إِلَيْهِ الْعَيْدِينِ ؟ مَا اللَّهِ عَالَة يُذَذَلُ الْغَوْلُ لَدَى وَمَا أَنَا بِظَلَدِهِ لِلْتَبِيدِ ۞ يَوْمَ نَعُولُ لِجَهَنَهُ مَا الْمُعَيَّدُةُ وَلَكُنَ كَانَ مَنْ مَا لَعْوَلُ لَدَى وَمَا أَنَا بِظَلَيْهِ لِلْعَبِيدِ ۞ عَالَ لَا يَعْذَفُ بَعْدَ أَعْذَى وَقَدَ عَذَمْتُ إِلَيْهِ الْعَالَيْنِ مَ

وَمَعَلَمَة لَمُ فَلَى فَنْسَى مَن النفوس البرَّة والفاجرة ﴿ مَعَهَا سَآبَقٌ وَشَمِيدً ويختلف كيفيَّة السوق والشهادة حسب اختلاف النفوس عملا أي مع كلّ نفس ملكان أحدهما يسوقه إلى المحشر والآخر يشهد بعمله خيرا أو شرّ ويمكن أن يسوق سائق الكافر إلى النار والشهيد يشهد بمعصيته ويسوق المؤمن إلى الجنَّة ويشهد الشهيد بطاعته.

إِلَى حقيقة الأمر أو سهو يعتري من قلّة التحفّظ والتيقّظ أي يقال له: أيّها على حقيقة الأمر أو سهو يعتري من قلّة التحفّظ والتيقّظ أي يقال له: أيّها الشخص لقد كنت في الدنيا في غفلة وذهول من هذا اليوم وغوائله والخطاب الشخص لقد كنت في الدنيا في غفلة وذهول من هذا اليوم وغوائله والخطاب للكافر. 

 للكافر. 

 قدّكَمْنُنَا كَه أي: أزلنا 

 قمنك فظاتة كه الذي كان على بصرك بسبب النشخص لقد كنت في الدنيا في غفلة وذهول من هذا اليوم وغوائله والخطاب المنافر. 

 قد كنت في الدنيا في غفلة وذهول من هذا اليوم وغوائله والخطاب المخلة. 

 قد قد كنت في الدنيا في غفلة وذهول من هذا اليوم وغوائله والخطاب الغفلة والجهل وقيل: المراد من الغطاء القبر أي أخرجناك منه 

 قد قد تبصر ما كنت تنكره وتستبعده في الدنيا فأنت حينئذ حديد البصر والبصيرة والإنسان وإن خلق من عالمي الغيب والشهادة فالغالب عليه في البداية والشهادة وهي العالم الحستي فيرى بالحواس الظاهرة العالم المحسوس وهو بمعزل عن إدراك عالم الغيب فمن الناس من يكشف الله عليه على المحسوس وهو بمعزل عن إدراك عالم الغيب فمن الناس من يكشف الله عليه عليه عنه عنه معزل عن إدراك عالم الغيب فمن الناس من يكشف الله وقبولة المحسوس وهو بمعزل عن إدراك عالم الغيب فمن الناس من يكشف الله المحسوس وهو بمعزل عن إدراك عالم الغيب ومن الناس من يكشف الله وقبوله الحق ومنهم من يكشف بصر بصيرته يوم القيامة وهم الكفار.

| 1717 | *************************************** | میکان اور |
|------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------|
|------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------|

﴿ أَلَقِبَا فِ جَهَمَ كُلُ حَمَّاتِهِ عَنِيدٍ هذا خطاب للملكين الموكّلين به وهما السائق والشهيد وبحذف الإسناد عن أبي سعيد الخدريّ قال: قال رسول الله للملكينية وإذا كان يوم القيامة يقول الله لي ولعليّ: ألقيا في التار من أبنضكما وأدخلا الله للملكينية وإذا كان يوم القيامة يقول الله لي ولعليّ: ألقيا في التار من أبنضكما وأدخلا الجتة من أحبّكما. وذلك قوله: ﴿ أَلَقِبَا فِى جَهَمَ كُلُ حَمَّاتُهِ عَنِيدٍ كَهَ<sup>(1)</sup> والعنيد الذاهب الجتة من أحبّكما. وذلك قوله: ﴿ أَلَقِبَا فِى جَهَمَ كُلُ حَمَّاتُهُ عَنِيدٍ كَهُهُ<sup>(1)</sup> والعنيد الذاهب عن الحقّ ومعاند له والعناد أقبح الكفر والعنيد المعجب بما عنده ويميل عن الحقّ ويرده وهو عارف به قيل: مشتق من العند وهو عظم يعترض في الحقق ويرده وهو عارف به قيل: مشتق من العند وهو عظم يعترض في الحلق. ﴿ مَنْتَبَع لَلْهُ مُوالله به من بذل المال في وجوهه ﴿ مُمْتَبُو الحلق. ﴿ أَلَقِبَا فَ مُعَمَّمَ مَن العند وهو عظم يعترض في عن الحق ويرده وهو عارف به قيل: مشتق من العند وهو عظم يعترض في الحلق. ﴿ مَنَتَبَع لَلْهُ به من بذل المال في وجوهه ﴿ مُمْتَبُو الحلق. ﴿ مَنْتَبَع لَلْهُ به من بذل المال في وجوهه ومُمْتَبُو منه على الحلق. ﴿ مَنْتَبَع الذي أُمَ الله به من بذل المال في وجوهه ومُمْتَبُو الحلق. ﴿ قَلْله نوالي به من بذل المال في وجوهه ومُمْتَبُو الحلق. ﴿ مَنْتَبَع المال في وجوهه ومُنْتَبُو الحلق. ﴿ مَنْتَبَع المال في وجوهه ومنتهم في الحلق. ﴿ مَنْتَبَع الذي أُول الله به من بذل المال في وجوهه ومُمْتَبُو الحلق. في الله وفيما جاء من الحلق. في الله وفيما جاء من عنده قبل: الآية نزلت في الوليد بن المغيرة حين استشاره بنو أخيه في الإسلام.

- ا-مجمع البيان، ج٩، ص٢٤٣، و بحار الانوار، ج٨، ص٢٦٦.
- ٢\_ الأمالي، للطوسي، ص ٢٩٠، و تفسير القمي، ج٢، ص٢٢٤، و تفسيرمجمع البيان، ج٩، ص ٢٤١.

| /ج ۱۰ |  |  | m, | Ê |
|-------|--|--|----|---|
|-------|--|--|----|---|

دعا مع الله إلها آخر وبمن قتل نفسا بغير حقّ وبجبّار عنيد فيلقطهم من الناس كما يلقط الطير الحبّ الجيّد ثمّ يصيّرهم في نار جهنّم.

وأيضا بهذا الطريق في الحديث يخرج عنق من النار قبل الحساب والناس وقوف قد ألجمهم العرق وتصدّعت القلوب لهول المطلع فإذا أشرف على الخلائق له عينان ولسان فصيح يقول: يا أهل الموقف إنّي وكَلت منكم بثلاثة وذلك ثلاث مرّات إنّي وكَلت بكلّ جبّار عنيد فتلقطهم من بين العفوف كما تلقط الطير حبّ السمسم فإذا لم يترك أحدا في الموقف نادى نداء ثانيا يا أهل الموقف إنّي وكلت بمن آذى الله ورسوله فيلقطهم كذلك فإذا لم يترك أحدا منهم نادى ثلثا يا أهل الموقف إنّي وكلت بمن ذهب يحلق كخلق الله وهم الذين يصوّرون الكنائس لتعبد تلك الصور والذين يعورون الأصنام وينحتون الأحجار والأخشاب ليعبدوها من دون الله فيلقطهم من بين للصفوف كما يلقط الطائر حبّ السمسم فإذا أخذهم الله عن الموتو والذين يصورون الكنائس لتعبد تلك الصور والذين يحتى يسألوا عنها لينفخوا فيها أرواحا تحيا بها وليسوا بنافخين فيقفون ما شاء الله ينتظرون ما يفعل الله بهم والعرق قد ألجمهم.

فقال كالله لهم: ﴿لَا تَخْتَصِنُوا لَدَىَ ﴾ ولا يخاصم بعضكم بعضاً عندي ﴿وَقَدَ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِٱلْوَعِيدِ ﴾ في دار التكليف ولم تنزجروا وخالفتم أمري.

ا\_سورة ابراهيم: ٢٢.

المؤمّا يُبَدَّلُ الْغَوْلُ لَدَى فَي إِن الَّذِي قَدَمت لَكُم في طر الدنيا مِن أَنِّي أَعَاقَبُ مَن جحدني وكذّب رسلي لا يبدّل بغيره ولا يتخلّف ﴿وَمَا أَنَا يُظَلَّبُو لَلْبَيدِ ﴾ من جحدني وكذّب رسلي لا يبدّل بغيره ولا يتخلّف ﴿وَمَا أَنَا يُظَلَّبُو لَلْبَيدِ ﴾ من جحدني وكذّب رسلي لا يبدّل بغيره ولا يتخلف ﴿وَمَا أَنَا يُظَلَبُو لَلْبَيدِ ﴾ من جحدني وكذّب رسلي لا يبدّل بغيره ولا يتخلف ﴿وَمَا أَنَا يُظَلَبُو لَلْبَيدِ ﴾ من جحدني وكذّب رسلي لا يبدّل بغيره ولا يتخلف ﴿وَمَا أَنَا يُظَلَبُو لَلْبَيدِ ﴾ من الله الظالم لنفسه وإنّما قال: ﴿ يُظَلَبُو كَمَا على وجه المبالغة ردا على من أضاف الظلم إليه ولائه لو صدر عنه تعالى ظلما جزئيّاً بالنسبة إلى عدله كثير عظيم.

الآية، نَتُولُ لِجَهَنَمَ هَلِ آمَتَلَأْتِ لَم يتعلَق يوم بقوله: ﴿ مَا يُبَتَلُ ٱلْقَوْلُ ﴾ الآية، أو متعلَق بالذكر ذلك اليوم الذي نقول فيه لجهنَم هل امتلات من كثرة ما القي فيك من العصاة ﴿ وَتَقُولُ ﴾ جهنَم: ﴿ هُلَ مِن مَزِيرٍ ﴾ أي: تطلب الزيادة. وقيل: معناه الكفاية أي لم يبق مزيد لامتلائها وقيل: طلب الزيادة منها كان قبل دخول جميع أهل النار فيها. ويجوز أن يكون طلب الزيادة على أن يزاد في سعتها وأما الوجه في كلام جهنَم فقيل: خرج مخرج المثل مثل قوله: امتلاً الحوض وقدال قطني مهلا رويدا قد ملأت بطني

وقيل: يخلق لجهنَّم آلة الكلام لأنّ من ينطق الأيدي والأرجل والجلود قادر على أن ينطق جهنَّم وقيل: إنَّه خطاب لخزنة جهنَّم ومعناه ما من مزيد كقوله: ﴿ هَلَ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللَّهِ ﴾<sup>(1)</sup>.

وَأَزَلِفَتِ ٱلجَنَّةُ لِلْمُنَقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ۞ هَذَا مَا تُوَعَدُونَ لِكُلِ أَوَّابٍ حَفِيغٍ ۞ مَنْ خَيْنَ ٱلرَّحْنَ بِالْغَيْبِ وَجَآة بِقْلْمٍ تُبَيبٍ ۞ ٱدَخْلُوهَا بِسَلَيْرٍ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْمُلُور ۞ لَمُ مَا يَنَآهُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ۞ وَكُمْ أَهْلَتَكُمْ فَا يَعْلَمُ فِن قَرْنٍ هُمْ أَنَدُ مِنْهُم بَطْشًا فَنَغَبُوا فِي ٱلْبِلَدِ هَلْ مِن تَجِيعٍ ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْغَى ٱلسَمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ۞ وَلَعَه خَلَقْنَ السَّمَوَنِ لِعَن كَانَ لَهُ عَلَمُ أَوْ أَلْغَى ٱلسَمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ۞

۱\_ سورة فاطر: ۳.

لَّغُوبِ ۞ فَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَغُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ فَبَلُ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقِمْلَ ٱلْعُرُوبِ ۞ وَمِنَ الَبْلِ فَسَبِّحْهُ وَأَذَبَنَرَ الشُجُودِ ۞

لممّا أخبر عمّا أعدّ للكافرين عقّبه بذكر ما أعدّه للمتّقين فقال: (وَأَنْلِغَتِ لَجُنَّةُ ﴾ أي: قربت الجنّة وازّيّنت للذين اتّقوا الشرك والمعاصي (مَرَ بَقِيدٍ) تأكيد لقوله: (وَأَنْلِغَتِ) أي: مكانا غير بعيد بحيث ينظرون إليها قبل دخولها وتقرّب الجنّة بأن يسهل للمتّقين مسيرهم إليها ويراد بهم الخواص.

وأهل الجنّة ثلاثة أصناف: قوم يحشرون إلى الجنّة مشاة وهم الَّذِين قال فيهم: ﴿ وَمِيبِقَ ٱلَّذِينَ ٱنَّقَوَّا رَبَّهُمَ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا ﴾<sup>(١)</sup> وهم عوامَ المؤمنين. وأما خاص الخاص فهم الَّذِين قال فيهم: ﴿ وَأَزْلِغَتِ لَبُمَنَّةُ لِلْمُنَقِينَ ﴾<sup>(١)</sup>.

لأ فَنا تُوعَدُونَ لما أي: يقال لهم من قبل الله أو على لسان الملائكة عند مشاهدة الجنّة (لِكُلِّ أَوَّابٍ ) بدل من المتّقين أي لكلّ تواب رجّاع إلى الطاعة أو لكلّ مسبّح (حَفِيظٍ ) لما أمر الله به متحفّظ من الخروج إلى ما لا يجوز من سيّئة.

أَنْ خَبْقَ الرَّحْنَ بِالْمَيْبِ ﴾ الخشية خوف يشوبه تعظيم وقيل: انزعاج القلب عند القلب عند ذكر السيّئة أي: هو من خاف الله وأطاعه وآمن بثوابه وعقابه ولم يرده وقيل: المراد من قوله: ﴿ وَالْمَيْبَ ﴾ أي في الخلوة بحيث لا يراه أحد ﴿ وَبَجَلَة بِعَلَمٍ مَيْنِي ﴾ أي: دام على ذلك بالقلب والاعتقاد إذ لا عبرة للإنابة إلا إذا كان من القلب ومقبل عليه تعالى بالكليّة ومعرض عمّن سواه.

الخلوما عنه يقال لهم: ادخلوا الجنّة ﴿يتلارِ أي: متلبّسين بسلامة من العداب أو بسلام من الله وملائكته ﴿ وَالله إشارة إلى الزمان الممتلا الذي

٢- سورة الشعراء: ٩.

۱\_سورة الزمر: ۷۳.

وقع في بعض منه ما ذكر أو هذا اليوم يوم خلودكم وتأبيدكم في الجنّة وخلود الأمر بقاؤه على الحالة الّتي هو عليها.

لا يُشَا يَثَآمُونَ عَلَى من فنون المفرّحات كائنا ما كان سوى الخبائث فإنّهم لا يشاءونها لأن الله يعصم أهل الجنّة من شهوة قبيحة مثلا مثل اللواط وما شابهها فورَلَدَيْنَا مَزِيدٌ كه أي وعندنا زيادة على ما يشاءونه ممّا لم يخطر ببالهم أو الزيادة على قدر استحقاقهم من الثواب بأعمالهم.

ثمَ خوف كفّار مكّة فقال: ﴿وَكَمَ أَمْلَكَتَ فَبَلَهُم مِن قَرْنُو ﴾ أي: كثيرا أهلكنا قبل هؤلاء الكفّار من القرون الّذين كذّبوا رسلهم ﴿هُمَ أَشَدُ مِنْهُم بَطْنًا ﴾ أي الّذين أهلكناهم كانوا أكثر عددا وعدة ولم يتعذّر علينا إهلاكهم ﴿وَكَمْ ﴾ هنا للتكثير خبريّة وقعت مفعول أهلكنا ﴿فَنَنَبُوا فِ اللّذِي أي: فتحوا المسالك وخرقوا البلاد وقطعوا المفاوز ودوخوا وأذلّوا وقهروا أهلها وتصرّفوا في أقطارها لشدتة بطشهم وسطوتهم ﴿مَلَ مِن تَجِمِي ﴾ أي: هل

إنّ في ذلك مح أي: فيما ذكر في هذا البيان وفي هذه السورة
 أَذِ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله الله ما يضره وما ينفعه وله
 أَذَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُوَ شَهِـدٌ مح أي: ألقى سمعه إلى ما يتلى
 علم وفهم وعقل (أز أَلَهُ اللَّمَعَ وَهُوَ شَهِـدٌ مح أي: ألقى سمعه إلى ما يتلى
 علم من الوحي ولكن بشرط أن يكون الملقي حاضر الذهن وكلمة (أز مح التقسيم التقيم المتقيم)
 تُعْلَى المتفيم الله المن الملقي الملقي المن الله المن المن التقي المتقيم التقيم التقيم المن التقيم المن الملقي المن المن المن المن المن التقيم المن التقيم المن التقيم المن التقيم المن التقيم التتقيم التقيم التتقيم التقي

وَلَقَدٌ خَلَقُنُكَ ٱلتَمَوَّنِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِى سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لُنُوبٍ ﴾ والمراد من ﴿وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ من أصناف المخلوقات في ستَّة أيّام ولو شاء لكان خلقها في أقلَ من لمح البصر ولكنّه تعالى منّ لنا التأنّي بذلك فإنّ العجلة من الشيطان إلّا في ستَّة مواضع: أداء الصلاة إذا دخل الوقت، ودفن الميّت، وتزويج البكر إذا أدركت، وقضاء الدين إذا وجب وحلّ، وإطعام الضيف إذا نزل، وتعجيل التوبة إذا أذنب. ﴿وَمَا مَسَّنَا مِن لَّغُوبٍ ﴾ اللَّغوب التعب أي ما أصابنا من هذه الخلقة العظيمة نصب وتعب وعيّ.

وَإِنكَارَهُمْ فَإِنَّ مَن فَعَلْ هَذَهُ الأَفَاعَيلُ قَادَرَ على بعثهم وفي الآية إشارة إلى وإِنكَارَهُمْ فَإِنَّ مَن فعل هذه الأَفَاعَيلُ قَادَرَ على بعثهم وفي الآية إشارة إلى تربية النفوس بالصبر على ما يقول الجاهل من كلَّ نوع من المكروهات وبيان طريق تزكيتها من الصفات المذمومة بملازمة الذكر والتسبيحات والتحميدات بقوله: ﴿ وَسَيَحْ يَحَمَدِ رَبِّكَ ﴾ أي: فنزَهه عن جميع ما لا ينبغي في ساحة بقوله: ﴿ وَسَيَحْ يَحَمَدِ رَبِّكَ ﴾ أي: فنزَهه عن جميع ما لا ينبغي في ساحة والعصر ﴿ وَبَنَ التَّسَسِ وَقَبَلَ ٱلْفَرُوبِ ﴾ وقيل: هما وقت الفجر والظهر والعصر ﴿ وَبَنَ التَّسَمِود ﴾ وأعقاب الصلاة وأواخرها إذا انقضت والركوع والعصر ﴿ وَبَنَ التَّسَمُود ﴾ وأعقاب الصلاة وأواخرها إذا انقضت والركوع والسجود يعبّر بهما عن الصلاة لأنهما أعظم أركانها كما يعبّر بالوجه عن الذات لأنه أشرف أعضائها فحينئذ المراد التسبيح بعد كلَّ صلاة. وقيل: المراد من أدبار السجود الركعتان قبل الفجر عن عليّ بن أبي طالب والحسن بن عليَّ اللهُ أن أخر الماد من الماد من النوافل بعد المفروضات وقيل: إنه الوتر من أدبار السجود الركعتان قبل الفجر عن عليّ بن أبي طالب والحسن بن من أدبار السجود إلى ألماء المراد من النوافل بعد المفروضات وقيل: إنه الوتر من أدبار السجود الركعتان قبل الفجر عن عليّ بن أبي طالب والحسن بن

رَّاسَتَعِعْ بَوَمَ بُنَادِ ٱلْمُنَادِ مِن مَّكَانِ فَسِمِ () بَوَمَ يَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ بَوَمُ ٱلْحُرُوجِ () إِنَّا غَنْ شَمِّي. وَنُبِيتُ وَإِلِيَّنَا ٱلْمَصِبَرُ () يَوَمَ تَشَقِّقُ ٱلأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعاً ذَلِكَ حَشَرُ عَلَيْنَا يَسِبَرُ () غَنْ أَعْلَرُ بِمَا يَعُولُونَ وَمَا أَنْ عَلَيْهِم بِجَبَارٍ فَذَكِرَ بِالقُرْمَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ()

۱\_ تفسير مجمع البيان، ج٩، ص ٢٥٠، و انظر، بحار الانوار، ج٧٩، ص٣٢٨، و ج١٦، ص٢٠٨.

أي ﴿ وَأَسْتَبِعُ ﴾ حديث يوم النداء فحذف المضاف. واصغ إلى النداء أي بوقعه وذلك يوم القيامة والبعث والنشور وهي النفخة الثانية وقيل: إنَّه ينادي مناد من صخرة بيت المقدس أيتها العظام البالية والأوصال المنقطعة قومي لفصل القضاء وما أعدّ الله سبحانه عزَّ وجلَّ لكم من الجزاء. وقبل: إنَّ المنادي هو إسرافيل يقول: يا معشر الخلائق قوموا للحساب وإنَّما قال: ﴿ مِن تَكَانٍ فَرِبٍ ﴾ لأنَّ الخلائق يسمعون كلُّهم على حدٍّ واحد في السماع ولا يخفى على أحد قريب ولا بعيد فكأنَّهم نودوا من مكان يقرب النداء منهم.

أو المكان القريب المراد قربه إلى السماء، فإنَّ بيت المقدس أقرب منَّ جميع الأرض إلى السماء باثني عشر ميلاً أو عشر أميال.

أَنْ يَسْمَعُونَ ٱلْحَدَيْحَةَ بِٱلْحَتْي لَهُ بدل من يوم ينادي والصيحة المرة الواحدة من الصوت الشديد أي إنَّها كائنة لا محالة ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ لَلْخُرُوجِ ﴾ ذلك يوم الخروج من القبور وهو من أسماء يوم القيامة.

﴿ إِنَّا خَمْنُ لَمْتِي. وَنُبِيتُ ﴾ أخبر سبحانه عن نفسه أنَّه هو الَّذي يحيى الخلق بعد أن كانوا جماداً أمواتا وتكرير الضمير للتأثير والاختصاص والتفرد وَإِلَيْنَا ٱلْمَعِيرُ ﴾ للجزاء في الآخرة لا إلى غيرنا فليستعدوا للقائنا.

إِنَّهُمْ نَشَفَقُ الأَرْضُ عَنَّهُمْ سِرَاعًا ﴾ بحذف إحدى التاءين أي تتصدّع عن الناس والأموات ويخرجون من القبور متسرّعين إلى إجابة الداعي من غير التفات إلى يمين وشمال ﴿ذَلِكَ حَشَّرُ ﴾ أي: هذا الأحياء من القبور بعث وجمع وسوق ﴿عَلَيْنَا يَسِبُّ ﴾ وهيّن وهو كلام معادل لقول الكفّار حيث قالوا: ﴿ ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾ وتقديم الجارَ والمجرور لتخصيص اليسير به تعالى.

المُ أَعْدُ إِمَا يَقُولُونَ ﴾ من نفي البعث وتكذيب الآيات وفي الكلام تسلية للنبيﷺ وتهديد للكفَّار ﴿وَمَآ أَنتَ عَلَيْهِم بِجَبَّارٍ ﴾ أي بمسلَّط تقسرهم على الإيمان وإنّما أنت مذكر. ﴿فَذَكِرَ بِالْقُرْمَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدٍ ﴾ أي عظهم بمواعظ القرآن من يخاف وعيدي فإنّهم المنتفعون به كما قال: ﴿فَإِنَّ الذِكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْيِنِينَ ﴾<sup>(١)</sup> وكما قال: ﴿ إِنَّمَا نُنذِرُ مَنِ ٱتَبَعَ ٱلذِّصَحَرَ وَخَشِيَ ٱلرَّحَنَنَ بِالْغَيْبِ ﴾<sup>(١)</sup> وأهل القرآن أهل الله وخاصَته فيرون الحق بالحق ولا يتّعظ بمواعظ القرآن إلّا الخائفون على إيمانهم بل خائفون على كلّ من أنفاسهم وإنّما يتّعظ النفوس القابلة لتذكير القرآن ووعيده.

وكان رسول الله يخطب بسورة في كثير من الأوقات لاشتمالها على ذكر الله والثناء علمه وبيان علمه تعالى بما يوسوس به النفوس وما يكتبه الملائكة على الإنسان من طاعة ومعصية وتذكير الموت وسكرته وأحوال القيامة وأهوالها والشهادة على الخلق وأعمالهم وتذكير الجنّة والنار والصخة والخروج والمواظبة على الصلاة.

تمّت السورة.



مكية. قال أبيّ بن كعب عن النبيّ: «من قراها في يومه أو ليلته أصلح ألله له معيشته وأتاه برزق واسع ونوّر له في قبره بسراج يزهر إلى يوم القيامة»<sup>(1)</sup>.

## بسمي التوالت التحجيم

وَاللَّذِينِنِ ذَرَوًا ۞ فَالْمُعْبِلَنِ وِقُرًا ۞ فَالْجُنَرِيَنِ بَسَرًا ۞ فَالْمُعَسِّئَنِ أَمَرً ۞ إِنَّمَا تُوْعَدُنَ لَمَنَادِقُ ۞ وَإِنَّ الَذِينَ لَوَيْعٌ ۞ وَالشَّمَة ذَاتِ المَّبَكِ ۞ إِنَّكُمْ لَنِي قَوْلِ تُمْنَلِفِ ۞ يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ ۞ قُبِلَ الْمُتَزَّصُونَ ۞ الَّذِينَ ثُمَّ فِي غَمَرَةِ سَاهُوت ۞ يَسْتَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ الَدِينِ ۞ بَوْمَ ثُمَّ عَلَ النَّارِ بُفَنَنُونَ ۞ ذُوقُوا فِنْنَكَمُ هٰذَا الَذِي كُتُمْ بِهِ. تَسْتَعْبُونَ ۞

ختم الله سورة ق بالوعيد وافتتح هذه السورة أيضاً بالوعيد روي أن ابن الكواء سأل أمير المؤمنين عليًا وهو يخطب على المنبر فقال: ما الذاريات؟ قال: **«الرياح يقال ذرت الريح التراب إذا طيّرته».** قال ابن الكواء: فما الحاملات وقراً؟ قال لينية: «السحاب». قال: فما الجاريات يسراً؟ قال: «السفن» قال: فالمقسّمات أمراً؟ قال: «الملائكة»<sup>(٢)</sup>.

۱\_ثواب الاعمال، ص١١٦، و تفسيرجوامع جامع، ج٣، ص٤٢٥.

۲\_ انظر: کنزالعمال، ج۲. ص٥٦٥، و تفسيرمجمع البيان، ج٩، ص٢٥٤، و تفسيرمجاهد، ج٢، ص٦١٥.

وقيل: الجاريات هي السحاب تجري يسرا إلى حيث أمر الله إلى البقاع. وقيل: هي النجوم السبعة السيّارة: الشمس والقمر وزحل والمشتري والمرّيخ والزهرة وعطارد أقسم الله بهذه الأشياء لكثرة منافعها للعباد أو التقدير برب هذه الأشياء.

قال أبو جعفر والصادق للملكة : **الله لا يجوز لأحد أن يقسم إلّا بالله والله** سبحانه يقسم بما يشاء من خلقه».<sup>(۱)</sup> والذاريات صفة الرياح وحذفت الموصوفات والتقدير والرياح الذاريات ذروا روي أنّه لو حبس الله الريح عن الأرض ثلاثة أيّام ما بقي على وجه الأرض إلّا نتن<sup>(۲)</sup>.

وعن أبي أمامة قال: قال رسول الله<sup>(٣)</sup>: هليبيتن قوم من أمّتي على أكل وشرب ولهو ولعب ثم ليمسخن قردة وخنازير وليعبيبن أقواما من أمّتي خسف وقذ باقخاذهم القيان وشربهم الخمور وضربهم الدفوف ولبسهم الحرير ولينسفن أحياء من أمّتي الريح كما نسغت عاداء، والنسف القلع من الشيء من أصله. ثمّ ذكر المقسم عليه بعد ذكر المقسم به فقال: في أنّا تُوْعَدُنَ لَمَاذِقًا مَ من الثواب والعقاب صدق لا بد من كونه اسما وضع موضع المصدر والعائد محذوف أي: إن الذي توعدونه من الجزاء والبعث لذو صدق مثل قولهم: تامر ولابن فوذ لَنْ يَنْبَنَ نَوْتُ في أي: إن الجزاء والبعث لذو صدق مثل قولهم: تامر ولابن هذه الأفعال البديعة قادر على البعث والجزاء فواسما والحبك فوالحبك هذه الأفعال البديعة قادر على البعث والجزاء فواسماتي في أن من قدر على فأقسم سبحانه بها وقال: في أمكر الكواكب ومسائك الملائكة. فأقسم سبحانه بها وقال: في أنه أعمل مكة فولي غُنْزَلْفٍ في في فأقسم سبحانه بها وقال: في أنه أعل مكة في أله قرار غُنْزَلْفٍ في فأقسم سبحانه بها وقال: في أنه أعل مكة في ألم من

> ١- مجمع البيان، ج٩، ص٢٥٤، و تفسير الصافي، ج٥، ص٦٧. ٢- بحار الانوار، ج٥٧، ص٤، و تفسير الرازي، ج١٤، ص١٤٢. ٣- انظر: المعجم الصغير، ج١، ص٦٢، و انظر: ذكر أخبار إصبهان ، ج١، ص١٢٥.

شأن القرآن بقولهم: إنّه سحر أو شعر واختلاق وأساطير أو إنّكم في قول مختلف في حقّ محمّد فبعضكم يقول: شاعر وبعض يقول: ساحر كذّاب أو إنّكم منكم مكذّب به ومنكم مصدّق به ومنكم شاكّ فيه ﴿ يُؤْفَكُ عَنّهُ مَنَ أَفِكَ ﴾ ورجل مأفوك مصروف عن الحقّ إلى الباطل أي يصرف عن القرآن أو الرسول من انصرف بسبب عدم قبول الدلائل ويحرم نفسه من الإيمان وينصرف عن هذه السعادة لجحوده وإنكاره.

وَنَئِلَ ٱلْمَرَّسُونَ ﴾ دعاء عليهم كقوله: وقَنِلَ آلاننَنُ مَا أَلْمَرَمُ ﴾<sup>(1)</sup> وجرى هذا الكلام مجرى لعن وقبح، والخرص تقدير القول بلا حقيقة ومنه خرص الثمار وكلِّ قول مقول عن ظنّ وتخمين يقال: خرص من حيث إنّ صاحبه لم يقله عن علم بل اعتمد عليه بالتخمين كفعل الخارص في خرصه وكلَّ من قال قولا على هذا النحو يسمى كاذبا وإن كان قوله مطابقا للقول المخبر به فالخراصون في الآية المراد الكذّابون وتقدير الآية قتل هؤلاء الكذَابون.

أَذِينَ مُمْ في غَمَرَةٍ من الجهل والضلال، والغمرة معظم الماء أي الجهالة غمرتهم إستاهُون له أي غافلون.

فَيَسْتَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ ٱلَذِينِ ﴾ أي: متى يوم الجزاء إنكارا واستهزاء وسؤالهم لا على وجه الاستفهام والاستفادة لمعرفته، وحذف المضاف أي متى وقوع يوم القيامة فأجيبوا بأن يقع.

وَالطَّرُقَةُ مُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُقْنَنُونَ ﴾ والظرف منصوب بفعل مقدر أي يقع يوم هم على النار يعذبون كما يفتن الذهب بالنار.

ا\_ سورة عبس: ١٧.

إِنَّ ٱلْمُنَّفِينَ فِي جَنَّتِ وَعُيُونِ ۞ مَلْفِذِينَ مَا مَالَىهُمْ رَبَّهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا مَلَ ذَلِكَ تُحْسِنِينَ ۞ كَانُوا قَلِيلًا مِنَ ٱلَيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ۞ وَبِالأَمْعَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ۞ وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقَ لِلسَّآبِلِ وَلَلْحَرُومِ ۞ وَفِ الْأَرْضِ مَايَنَ لِلْمُوفِينِ ۞ وَفِ أَنْفُسِكُرُ أَفَلَا تَبْعِرُونَ ۞ وَفِ السَمَآةِ رِزْفُكُرُومَا تُوعَدُونَ ۞ فَوَرَبِ السَمَآةِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقَّ مِنْكُمْ مَا أَنْكُمُ تَعْلِ

ثمَّ ذكر سبحانه ما أعدَّه لأهل الجنَّة فقال: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِي جَنَّنَتِ وَعُيُونِ ﴾ أي: المحترزين عن الكفر والمعاصي والمتّصفين بالإيمان والمعرفة والطاعة في بساتين والتنكير للتعظيم أو للتكثير مثل قولهم: إنّ له لإبلا وإنّ له لغنما ولي أنهار جارية.

أُسْنِذِينَ به قابلين لكل ما أعطاهم من الثواب متلقين بالقبول لأنه في غاية الجودة ومنه قوله<sup>(۱)</sup>: ﴿ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَنَتِ ﴾ أي: يقبلها ويرضاها ثمّ علّل عاية الجودة ومنه قوله<sup>(۱)</sup>: ﴿ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَنَتِ ﴾ أي: يقبلها ويرضاها ثمّ علّل استحقاقهم بقوله: ﴿ إَنَّهُمْ كَانُوا قَبَلَ ذَلِكَ ﴾ أي: قبل دخول الجنّة أي في الدنيا (مُتَينِينَ ) يفعلون الطاعات ويحسنون إلى غيرهم بضروب الإحسان.

لأوا يتما تربي التي ما تربي الهجوع النوم أي كانوا يهجعون في طائفة قليلة من الليل ودما، مزيدة لتأكيد معنى التقليل أي يذكرون ويصلون أكثر الليل وينامون أقله وبعض فسروا هذا الحديث «نوم العالم عبادة» قالوا: فمن يعبد لا يكون نائماً قيل: نزلت الآية في شأن الأنصار حيث كانوا يصلون في مسجد النبي تشتي شراء يمضون إلى قبا وبينهما ميلان.

وَوَالَاَمَعَادِ ثُمَّ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ السحر السدس الأخير من اللَيل لاشتباهه بالضياء كالسحر يشبه الحق وهو باطل أي هم مع قلّة هجوعهم وكثرة تهجّدهم يداومون على الاستغفار في الأسحار وهذا دليل على أنّهم غير معجبين بأعمالهم وخائفين من التقصير وتقديم الظرف في الآية للاهتمام ورعاية الفاصلة ولعلً ا\_سورة النوبة: ١٠٤.

يستغفرون استصغاراً لفعلهم.

قبل: يا رسول الله كيف الاستغفار؟ قال تلكي: قولوا: «اللهم اغفر لنا وارحمنا وتب علينا إقك أنت التوّاب الرحيم». في الحديث: «إنّ أحبّ أحبّاني إليّ الذين يستغفرون بالأسحار لولتك الذين إذا أردت بأهل الأرض سيّنا صرفت بهم عنهم<sup>»(1)</sup>. وكان النبي تلكيني إذا قام من اللّيل يتهجّد قال: «اللّهم لك الحمد أنت الحق ووعدك ولقاؤك حق والجنة حق والنار حق والنبيّون حق ومحمّد حق والساعة حق اللهم لك أصلمت. وبك آمنت وعليك توكلت وإليك أنبت وبك خاصمت وإليك حاكمت فاضر في ما قدّمت وما أخرت وما أسررت وما أعلنت أنت المقدّم وأنت المؤخر لا إله إلا أنت ولا حول ولا قوة إلا بلعه<sup>(1)</sup>.

وفي الحديث قال داود للنابع «يا جبرئيل لمي من اللّيل أفضل قال: لا أدري إلّا أنّ العرش يهتزُ وقت السحر ولا يهتزَ العرش إلّا لكثرة تجلّيات رحمة الله فرحا لأهل السهر وإمّا طرباً لأدين المذئبين والمستنفرين في ذلك الوقت وإمّا تعجّباً لكثرة عفو الله ومغفرته في ذلك الوقت وإمّا تعجّبا من حسن لطف الله على عباده الأبقين الهاربين منه مع غنائه عنهم ثمّ مع ذلك هم غافلون في نومهم وهو تعالى يتوجّه إليهم ويدعوهم بقوله: هل من سائل هل من مستففر هل من تائب هل من نادم هل من يقرض غير عدوم؟ وإمّا تعجّبا من خطات أهل الفقلة بنومهم وهو تعالى يتوجه إليهم من البركة واعلم أنّ الله أمر نبيّه بإحياء اللّيل لأنّ هذه الطريقة أقرب طرق إلى الله للمقبل الصادق وما يطبقها إلّا المتمكن الصابر»<sup>(7)</sup>

قال تَكْلَنَهُ الفرض عليّ قيام الليل ولم يفرض عليكم، قال أهل التحقيق،

۱\_ تفسیر این زمنین، ج٤، ص٢٨٤.

٢\_ صحيح البخاري، ج٢، ص٤٢، و سنن النسائي، ج٢، ص٢٠٩، و صحيح مسلم، ج٢، ص١٨٤. ٣\_ انظر: مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١٤٦، و تفسير الثعلبي، ج٣، ص٣٣. وذلك لأنه روح العالم تلك ومداره فكيف يكون لله وليّ كامل يبخل بنفسه على الله متكاسل وبتكاسله يخرب العالم ويشتد جهل أهله كما أنّ الروح إذا ضعف اختلّ الجسد وقواه ومن هنا تعرف شدة توغّل الأنبياء والأتقياء في العبادات وكلّما قرب الإنسان من الكمال اشتلا تكليفه. قيل: إنّ إلياس النبيّ لمنة أنى إليه ملك الموت ليقبضه فبكى فقال له: أتبكي وأنت راجع إلى ربّك؟ فقال: بل أبكي على ليالي الشتاء ونهار الصيف الأحباب يقومون ويصومون ويجذبون ويتلذذون بمناجاة محبوبهم وأنا رهين التراب فأوحى الله إليه قد أجلناك إلى آخر الدهر لحبّك خدمتنا فتمتّع.

فَوَقِ أَمَوَلِهِمْ حَقَّ كَه أَي: نصيب وافر يوجبون على أنفسهم ويعدونه واجباً عليهم تقربًا إلى الله فَوَلِسَلَه في أي لطالب الجدوى ولحاجة المستجدي فوَلَلْمَرُور كه أي: المتعفّف الذي يحسبه الناس غنيًا فيحرم الصدقة أو للمحروم الممنوع من الخير والرزق بترك السؤال أو ذهاب المال وخراب الضيعة أو مدبّر الأيّام ولعلَ تخصيص الذكر بالسائل والمحروم ولم يذكر سائر المستحقين لأن ذلك حقّ سوى الصدقة المفروضة كما قال الله: «إن في المال حقّ سوى الزكانة. (<sup>1)</sup> أي قد يقع في المال حقّ واجب سوى الزكاة وهو الحقوق التي تلوم عند ما يعرض من الأحوال مثل النفقة على الوالدين إذا كانا فقيرين وما يجب من إطعام المخطرَ وحمل المنقطع.

وَفِ ٱلْأَرْضِ مَلِنَتٌ لِلْمُولِنِينَ ﴾ أي: دلائل واضحة على وجود الصانع وعلمه وقدرته من حيث إنها مدحوة كالبساط الممهد وفيها مسالك للمتقلّبين في أقطارها والسالكين في مناكبها وكيف وفيها سهل وجبل وبرّ وبحر وعيون

۱ـ جوامع الجامع، ج۱، ص۱۷۸، و فقه السنة، ج۱، ص٤١٦، و الكشاف، ج۱، ص٣٣، و الدرالمنثور، ج٣، ص٤٩.

ومعادن متفنّنة وألوان النبات والألوان والطعوم والحيوان ودبّر سبحانه لكلّ تدبيراً لبقاء نوعه وإنّما خصّ الموقنين لأنّهم يتأمّلون فيها فيحصل لهم العلم بموجبها.

وَوَنَ أَنْشَيكُر ﴾ أي: وفي أنفسكم أيضاً آيات وشواهد على خالقيّته ووحدانيّته ﴿أَنَلَا تَبْمِرُونَ ﴾ أي أفلا ترون أنّكم منتقلون من صفة إلى اخرى مثل أن كنتم نطفاً فصرتم أحياء جنينا ثمّ كنتم أطفالا فصرتم شباباً ثمّ كهولاً فهلًا دلّكم ذلك على أنّ صانعاً ومقدّراً يقدّر ويدبّر هذه الأمور فساعة تجوع وساعة تشبع وتغضب وترضى وهذه الأمور كلّها من آيات الله وتصرّفه.

وَفِ التَّمَلَةِ رِنْفَكُر فَ فَينزل اللَّه إليكم بأن يرسل الغيث والمطر عليكم فيخرج به من الأرض أنواع ما تقتاتونه وتلبسونه وتنتفعون به وكذلك اختلاف المطالع والمغارب الَّتي يترتَّب عليه اختلاف الفصول الَتي هي مبادئ حصول الأرزاق ﴿وَمَا تُؤْعَدُونَ ﴾ من الثواب لأنّ الجنّة على ظهر السماء السابقة تحت العرش قرب سدرة المنتهى أو أنّ كلَّ ما توعدون من الخير والشرّ والشدة والرخاء وغيرها مكتوب مقدّر في السماء.

هَلْ أَنَكَ حَدِيثُ مَنْيَفٍ إِبْرَهِيمَ الْمُكْرَمِينَ ۞ إِذِ دَخَلُوا عَلَيُو فَقَالُوا سَلَمَاً قَالَ سَلَمَ قَرْمٌ شُكَرُونَ ۞ فَرَاغَ إِلَى أَهْلِهِ. فَجَلَة بِعِجْلِ سَمِينِ ۞ فَقَرَّهُ إِلَيْهِمْ قَالَ الَا تَأْكُلُونَ ۞ فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةٌ قَالُوا لَا تَخَفَ وَبَشَرُوهُ بِغُلَيْمٍ عَلِيهِ ۞ فَأَقْبَلَتِ أَمْرَأَنَهُ. فِي صَرَّةٍ فَصَرَّةٍ فَصَرَّةٍ وَجْهَهَا وَقَالَتَ تَجُوُزُ عَفِيمٌ (1) قَالُوا كَذَلِكِ قَالَ رَبَّكِ إِنَّهُ هُوَ ٱلْحَكِمُ ٱلْعَلِيمُ (2) قَالَ فَا خَطَبَكُمُ ٱلْعَلِيمُ (2) قَالَ فَا خَطَبَكُمُ ٱلْعَلِيمُ (2) قَالَ عَلَيْهِمْ خَطَبَكُمُ ٱلْعَرْسَلُونَ (2) قَالُوا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ تَجْمِمِينَ (2) لِنُرْسِلُ عَلَيْهِمْ حَجَارَةُ مِن طِينِ (2) تُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ لِلْمُسْمِنِينَ (2) قَالَحَرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ حَجَارَةُ مِن طِينِ (2) تُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ لِلْمُسْمِنِينَ (2) قَالَحَرَجَا مَن كَانَ فِيها مِن حَجَارَةُ مِن طِينِ (2) تُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ لِلْمُسْمِنِينَ (2) قَالَحَرْجَا مَن كَانَ فِيها مِنَ حَجَارَةُ مِن طِينِ (2) تُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ لِلْمُسْمِنِينَ (2) قَالَحَرَجْنَا مَن كَانَ فِيها مِنَ الْمُوْمِينِينَ (2) قَالَحَرْجَا مَن كَانَ فِيها مِنَ الْمُوْمِينِينَ (2) قَالَحَرْجَا مَن كَانَ فِيها مِنَ الْمُوْمِينِينَ (2) قَالَحَرْجَا مَن كَانَ فِيها مِنَ الْمُوْمِينِينَ (2) فَا مُعَدِّعَ عَيْرَ مَعْتَ مَعْتَ مِنْ لِينَ مَن كَانَ فِيها مِنَ الْمُوْمِينِينَ (2) فَا مُعَدًا فِيها عَبْرَ الْمُوْمِينِينَ (2) فَا مُعَدًا فِيها عَبْرَ مُنْ عَنْ الْمُعْمَعِينَ إِن أَنْ أَنْتُولُمُ عَلَيْ مَا مُعَن عَالَهُ فَا مُعَدًا مَن كَانَ فِيها مِنَ الْمُتْمِعِينَ (2) فَا مُعَمَنَا مَن كَانَ فِيها مِنَ الْمُتْولِينَ إِن عَامَةُ مِنا مَن الْمُومِينِينَ (2) فَا مُولَعَانَ مَا عَنْ يَعْ مَن الْمُعْرَبِينَ مَنْ أَنْ مَا مَنْ كَانُ مُعْتَى الْمُنْ لِينَ إِن مَا مَن كَانَ فِيها مِنَ الْمُتْولِينَ مِن عَامَةُ مُونَ الْمُنْ مُولُكُونَ الْعُسْمِينِ الْمُ لِي مَالُونَ الْمُنْ مُولَا مُنَا مُولَكُونَ مَن الْمُعْلِينَ مِن مُنْ مُ مُنَا مُولَكُونَ مُنْ مُولَا مُنْ مُولُكُونَ عَانَ فَا مُولُكُونَ مُولَكُونَ مُنَا مُولُكُونَ مُولُكُونَ مُولُ مُولَا مُنْ مُولُ مُولُ مُنْ مُولَحَانِ مُنْ مُنَا مُولُكُونُ مُنْ مُولُكُونَ مُنْ مُنْ مُولُكُونَ مُولُ مُولُكُونُ مُنْ مُولُكُونَ مُنْ أَنْ مُولُكُونُ مُولُولُ مُ مُولُ مُولُولُ مُولُ مُ مُولُولُ مُولُنَ مُولُونُ مُنْ مُولُكُونُ مُولُكُونُ مُولُكُونُ مُولُ مُولُولُ مُولُعُولُ مُولُ مُ مُولُ مُولُعُ مُولُولُ مُعْتُونُ مُولُولُ مُعْمَانُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُعْذَلُ مُولُ مُولُولُ مُعْتُ مُ مُولُ مُولُ مُ مُعَال

لمما قدم الوعد والوعيد ذكر بشارة إبراهيم للله ومهلك قوم لوط تخويفا للكفّار فقال: ﴿ هَلَ آنَنكَ ﴾ يا محمد وهذا اللّفظ يستعمل إذا أخبر الناس بخبر ماض فيقال: هل سمعت خبر كذا وإن علم أنّه لم ياته ﴿ حَدِيثَ مَنَيْفٍ إِبَرْهِيمَ الْمُكْرَيِينَ ﴾ عند اللّه وذلك لأنّهم كانوا ملائكة كراماً. وقيل: المراد بالمكرمين لأن إبراهيم أكرمهم ورفع مجالستهم وخدمهم بنفسه وسمّاهم ضيفاً مع أنّهم لم يأكلوا من طعامه لأنهم دخلوا مدخل الأضياف واختلف في عددهم فقيل: كانوا اثني عشر ملكا وقيل: كان جبرئيل ومعه سبعة أملاك وقيل: ثلاثة جبرئيل وميكائيل وملك آخر.

والضيف في الأصل مصدر ضافه ولذلك يطلق على الواحد والجماعة وأصل معنى الضيف الميل وهو مأخوذ من مال إليك نزولاً بك.

وفي الراوية إن الله أوحى إلى إبراهيم ـ وهو أول من سن القرى ـ أكرم الضيف فكان يعد لكلّ من أضيافه شاة مشويّة فأوحى إليه أكرم أضيافك فجعله ثورا فأوحى إليه أكرم فجعله جملاً فأوحى إليه أكرم فتحيّر فيه فعلم أن إكرام الضيف ليس في كثرة الطعام فخدمهم بنفسه فأوحى إليه: الآن أكرمت الضيف. قيل: لا عار للرجل ولو كان سلطاناً أن يخدم ضيفه وأبويه ومعلّمه.

إذ دَخَلُوا عَلَيْهُ الله وتقديره هل أتاك حديثهم الواقع وقت دخولهم عليه
 إذ دَخَلُوا عَلَيْهُ الله وتقديره هل أتاك حديثهم الواقع وقت دخولهم عليه
 إفَقَالُوا مَكْمًا الله أي: نسلَم عليك سلاما والفاء لبيان أن السلام وقع بعد
 إفَقَالُوا مَكْمًا الله أي: نسلَم عليك سلاما والفاء لبيان أن السلام وقع بعد
 إِ

الدخول فؤقالَ في إبراهيم: فرَسَلَمٌ في أي: عليكم سلام فحيّاهم إبراهيم يتحيّة أحسن من تحيّتهم لأن تحيّتهم كانت بالجملة الفعليّة الدالّة على الحدوث حيث نصبوا سلاماً وتحيّته بالجملة الاسميّة الدالّة على الثبوت والدوام فرقَرَمٌ تُنكَرُونَ في أي: تصور إبراهيم في نفسه هؤلاء قوم منكرون لا أعرفهم وذلك أنّه للنه ظن أنّهم من الإنس.

فَرْفَاعَ إِلَى أَهْلِهِ. ﴾ أي: ذهب إليهم خفيّاً وإنَّما راغ مخافة أن يمنعوه من تكلّف الأكل ﴿فَجَلَة بِعِجَلٍ سَعِينٍ ﴾ وكان مشويًا لقوله في آية اخرى: ﴿حَنِيلٍ ﴾ فكان عامة مال إبراهيم ذلك الوقت البقر فجاء به ﴿فَقَرَّبَهُ إِلَيْهِمَ ﴾ بأن وضعه لديهم لياكلوا فلم يأكلوا ﴿قَالَ أَلَا تَأْكُونَ ﴾ عرض عليهم الأكل وامتنعوا من الأكل.

المؤفَّةُ وَحَمَّدَ مِنْهُمٌ خِيفَةً ﴾ وظن أنَّهم يريدون به سوءا قيل: إنَّهم قالوا: نحن الله في المن الله والما الما المناكل بغير ثمن قال إبراهيم: كلوا وأعطوا ثمنه قالوا: وما ثمنه؟ قال: إذا أكلتم فقولوا: بسم الله وإذا فرغتم قولوا: الحمد لله فعجبت الملائكة من قوله.

وبالجملة لممّا رآهم لا يأكلون أوجس في نفسه الخوف. والوجس الصوت الخفيّ في النفس وأضمر الخوف وذلك أنّ من العادة من يجيء بالشرّ والضرّ أن لا يتناول من طعام من يريد إضراره ومن المشهوو: إنّ من لم يأكل طعامك لم يحفظ ذمامك. ولمّا أحسّت الملائكة بخوفه فؤقالوا لَا تَخَفَ كَه إنّا رسل الله. وقيل: مسح جبرئيل العجل بجناحه فقام يمشي حتّى لحق بامّه فعرفهم إبراهيم وأمن عنهم.

فَوَبَشَرُوهُ بِغُلَيْمٍ عَلِيمِ﴾ والغلام المبشّر به هو إسماعيل وقيل: هو إسحاق لأنه من سارة وهذه القصّة لها فلمًا سمعت سارة امرأة إبراهيم البشارة أقبلت في ضجّة (وقيل: في جماعة عن الصادق، إلى وأخذت تصيح وتولول ومعنى الصرة الصيحة الشديدة يقال: صرّ إذا صوّت ومنه صرير الباب وصرير القلم ﴿ فَأَقَبَكَتِ آمَرَأَنَهُ فِ مَرَّزٍ فَمَكَكَّ وَجْهَهَا﴾ أي جمعت أصابعها فضربت جبينها تعجّبا ولطمت وجهها والصك ضرب الشيء بالشيء العريض ﴿وَقَانَتْ مَجُوُذٌ عَنِيمٌ ﴾ أي أنا عجوز عاقر فكيف ألد؟

﴿ قَالُوا كَنَالِكِ قَالَ رَبَّلِكِ ﴾ أي: كما قلنا لك إنّك ستلدين غلاماً ﴿إِنَّهُۥ هُوَ الْمَكِمُ الْعَلِيمُ ﴾ بخفايا الأمور.

أَنَّهُ قَالَ لَهُ إبراهيم لهم: ﴿ فَمَا خَطْبُكُرَ لَهُ أَي: فما شأنكم ولاي أمر جئتم (أَنَّهُا الْمُرْمَلُونَ لَهُ كَانَه قال: قد جئتم لأمر عظيم ولا يستعمل الخطب إلّا في أمر عظيم ﴿ قَالُوا إِنَّا أُرْسِلَنَا إِلَىٰ قَرْمِ تَجْمِمِينَ لَهُ متمادَين في الآثام. وقيل: المجرم فاعل الجرائم وهي صعاب المعاصي والمراد به قوم لوط.

و لِنُرْسِلَ عَلَيْهِم كَ بعد ما قلبنا قراهم وجعلنا عاليها سافلها فرحِبَارَة مِن عليو أي: طين متحجر وهو السجيل طبخت بنار جهنّم مكتوب عليها أسماء القوم ولو لم يقل من طين لتوهم من الحجارة البرد بقرينة إرسالها من السماء في تُسَوَّمَةً كه معلمة من السومة أي العلامة معلمة ببياض وحمرة أو بسيما يتميّز بها عن حجارة الأرض أو المراد من المسوّمة المرسلة من سوّمت الماشية أي أرسلتها لترعى في عِندَ رَقِكَ كه أي: في خزانة ربّك في لِلْسَيْفِيَنَ كه المجاوزين الحد في الفجور وقيل: المراد من السوف هاهنا الشرك عن ابن عبّاس.

كَانُمُ عَانُهُ الفاء فصيحة مفصحة عن محذوف كانُه قيل: فباشروا ما
 أمروا به فأخرجنا بقولنا: 
 في فآسر بأقلك الله الآية (مَن كَانَ فِيهَا)
 أي في قرى
 قوم لوط (مِن الْمُؤْمِنِينَ)
 وذلك أن الله أمر لوطاً بأن يخرج هو ومن معه من
 المؤمنين في في في يتبت مِن الله أمر لوطاً بأن يخرج هو ومن معه من
 المؤمنين في في في يتبت مِن الله أمر لوطاً بأن يخرج أي ومن معه من
 المؤمنين في في في يتبت مِن الله أمر لوطاً بأن يخرج مو ومن معه من
 المؤمنين في ألم في في في قرى
 المؤمنين في في ألم وذلك أن الله أمر لوطاً بأن يخرج هو ومن معه من
 المؤمنين في في في يتبت من الله الم الم الوطاً بأن يخرج مو ومن معه من
 المؤمنين في ألم في في أخر بنت من الله الم الم الوطاً بأن يخرج مو ومن معه من
 المؤمنين في ألم في ألم مو من معه من
 المؤمنين في ألم مو من مو مسلم.
 الم في أي في أي في مدائن قوم
 بالإيمان والإسلام إذ كلّ مؤمن هو مسلم.

لوط أبقينا ﴿ آيَة ﴾ وعلامة ﴿ لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْمَلَابَ ٱلأَلِيمَ ﴾ فيخافون مثل عذابهم ويعتبرون به دون من عداهم من ذوي القلوب الفاسدة بأنّهم لا يعدّونها آية كما أنّ أكثر الحاج حين المرور بمدائن لا يلتفتون وكان النبيّ يبكي حين المرور بمثل هذه المواضع وينكس رأسه ويأمر بالبكاء والتباكي.

واعلم أنّ المعتبر في باب النجاة الحشر مع أهل الصلاح وحسن اتّباعهم بالاتصال المعنويّ لا الاختلاط الصوريّ وإلّا نجت امرأة لوط وابن نوح فعلى العاقل المسترشد باتّباع الكامل والاحتراز عن أهل الفساد سيّما الناقص في العقل والدين.

وَفِ مُومَىٰ إِذ أَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلَطَنِ شَبِينِ ﴾ فَتَوَلَّى بِرَئِيسِوقَالَ سَخِرُ أَوَ بَحْنُونَ ﴾ فَأَخَذْنَهُ وَجُعُوْدَهُ فَنَبَذْنَهُمْ فِ ٱلْبَمَ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴾ وَفِ عَادٍ إِذ أَرْسَلَنَا عَلَيْهِمُ الرِّبِحَ الْعَقِيمَ ﴾ مَا نَذَرُ مِن شَيْءٍ أَنَت عَلَيْهِ إِلَا جَعَلَتَهُ كَالرَّهِمِ ﴾ وَفِ تَعُودَ إِذ قِيلَ لَمُمْ تَمَنَعُوا حَتَى حِينٍ ﴾ فَمَتَوا عَنْ أَمْرٍ رَبَهِمْ فَأَخَذَتُهُمُ الصَّنِعِقَةُ وَهُمْ بَنْظُرُونَ ﴾ فَمَا أَسْتَطَلُعُوا مِن قِيامٍ وَمَا كَانُوا مُنتَعِيرِينَ ﴾ وَقَوْمَ نُوحٍ مَنْ أَمْوِ أَحْدَا مُنْتَعَالِهُ فَعَادٍ وَعَنْ مَا يَعْهُ وَعَامَ وَقَوْمَ مَنْ أَمْ فَتَوَا وَقَوْمَ مُنْتُوا مُنْتَعِيرِينَ

وَفِ مُومَى كُم عَطف على قوله: ﴿ وَفِ ٱلْأَرْضِ مَايَنَتٌ لِلْمُولِينِينَ ﴾ فقصّة إبراهيم ولوط معترضة بين المعطوف والمعطوف عليه.

أي: وجعلنا في إرسال موسى إلى فرعون وإنجائه وما لحق فرعون وقومه من الغرق آية ﴿إِذْ أَرْمَلْنَهُ ﴾ أي: وقت إرسالنا ﴿إِلَى فِرْعَوْنَ ﴾ صاحب ملك مصر ﴿بِسُلَطُنِ شَبِينِ﴾ هو ما ظهر على يده من المعجزات والسلطان مصدر يطلق على المتعدد وعلى الواحد.

﴿ فَتَوَلَّى مِرْكِنِهِمُ أي: أعرض فرعون وثنى عطفه والتولّي كناية عن

الإعراض والباء للتعدية مثل قوله: ﴿وَنَكَا بِجَانِهِهِ، ﴾ والركن بمعنى الطرف والجانب وقيل: المراد فتولَى فرعون بما يتقوى به من الملك والعسكر والجنود فإن الركن اسم لما يركن إليه الإنسان والركن مستعار لجنوده نسبتهما بالركن الذي يتقوى البنيان به. ﴿وَقَالَ ﴾ هو أي موسى ﴿سَنِحُ أَوَ بَمَنُوْنَ ﴾ و (أو) في الآية بمعنى الواو كقوله: ﴿مِلكَةِ آلَنِهِ أَوَ يَزِيدُونَ ﴾ وتأمّل في حمق فرعون أنه نسب إلى موسى صفتين متناقضتين لأن السحر لا يعلمه إلّا من له حذاقة وإدراك والجنون زوال هذه الأمور.

فَحَمَّوُنَهُ وَيَمُنُونَهُ فَنَبَذَنَهُمٌ فِي ٱلْيَمَ ﴾ النبذ طرح الشيء وإلقائه لقلّة الاعتداد به فطرحناهم في بحر القلزم وأخذناه والحال أنّه مستحقّ للملامة أو مليم نفسه.

فَوْوَفِ عَادٍ إِذَ أَرْسَلُنَا عَلَيْهِمُ ٱلْرَبِحَ ٱلْمَقِيمَ ﴾ عطف على ما تقدّم أي: وفي قوم هود وهم العاديّون آيات إذ أرسلنا على أنفسهم أصالة وعلى دورهم وأموالهم وأنعامهم تبعا الريح العقيم، العقم هزمة يقع في الرحم فلا يقبل التوليد شبّه إهلاكهم وقطع دابرهم بإعقام النساء الَّتي لا يلدن ولا يعقبن استعارة تبعيّة، وهو الدبور كما قالﷺ: «نصرت بالصبا وأهلكت عاد بالدبوره<sup>(٢)</sup> وهي تجيء من جانب المغرب فإنّ الصبا تجيء من جانب المشرق. وقيل: هي الجنوب مقابل الشمال وتجيء من شمال من يتوجه إلى المشرق.

أما نَذَرُ لها أي: ما تترك، وأماتوا ماضيه ومصدره واسم فاعله وما نطق بها في ثقو ألمت كليّتو لها أي: جرت على ذلك الشيء في لا جَعَلَتُهُ كَالَمْيِهِ لها مثل الشيء البالي المتغنّت رم العظم أي بلى وفتّت قال ابن عبّاس: ما أرسل

٢\_يحار الإنوار، ج١١، ص٣٦٣، و مسند احمد، ج١، ص٢٢٣، و مجمع البيان، ج٤، ص٤٧٦، و البخاري، ج٢، ص٢٢.

ا\_سورة الصافات: ١٤٧.

على عاد من الربيح إلما مثلى خاتمي هذا. وفي تَعُودَ كماني وفي قوم صالح آيات جعلنا فراد قيل لمتم تَمَنَعُوا لي أي: انتفعوا بالحياة الدنيا فرحَتَى حِينِ إلى وقت العذاب وهو آخر ثلاثة أيّام الأربعاء والخميس والجمعة فإنّهم عقروا الناقة يوم الأربعاء وهلكوا بالصيحة يوم السبت وقال لهم صالح: تصبح وجوهكم غدا مصفرة وبعد غد محمرة واليوم الثالث مسودة ثمّ يصبحكم العذاب فكان كذلك ولون حِهنّم أسود فعند الهلاك صاروا إلى لون جهنّم.

فَمَنَوَا عَنْ آمْر رَبِّوم ﴾ فاستكبروا عن الامتثال به وأمر ربّهم على لسان صالح من قوله: ﴿ أَعْبُدُوا آللَه ﴾ وقوله: ﴿ فَذَرُوهَا تَأْصَحُل فِى آرْضِ اللّهِ ﴾ ﴿ فَأَخَذَتَهُمُ ٱلشَّنِعِقَة ﴾ ولما رأوا العلامات الّتي بيّنها صالح من تغيير ألوانهم حسب ما أوعد عمدوا إلى قتله فنجاه الله إلى أرض فلسطين وأخذتهم الصاعقة قيل: أتتهم صيحة من السماء فيها صوت صاعقة فتقطّعت قلوبهم وقيل: اهلكوا بالصاعقة حقيقة بأن جاءت نار من السماء فأهلكتهم جميعا لاينظرون ﴾ إليها لأنها جاءت معاينة بالنهار وهذا القول أقوى لأن الصيحة لا ينظر إليها وإنّما تسمع بالإذن ويمكن الجمع بأن معها صيحة جبرئيل.

إِنَّا اسْتَطَلْعُوا مِن قِبَامِ ، وهذا كقوله: ﴿ فَأَسْبَبُعُوا فِ دَارِهِمْ جَلْمِيْنِ ﴾
 جُلْمِيْنِ ﴾
 أَنْ فَمَا قَدَرُوا على القيام فَضَلاً عن الهرب ﴿ وَمَا كَانُوا مُنتَمِينَ ﴾
 بغيرهم. ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ ﴾ أي: وأهلكنا قوم نوح ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ هؤلاء ﴿ إَنَّهُمْ حَانُوا مُنتَمِينَ ﴾
 بغيرهم. ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ ﴾ أي: وأهلكنا قوم نوح ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ هؤلاء ﴿ إِنَّهُمْ حَانُوا مُنتَمِينَ ﴾
 فَوْمًا نَسِيقِينَ ﴾ أي فالما قدروا على القيام فضلاً عن الهرب ﴿ وَمَا كَانُوا مُنتَمِينَ ﴾
 بغيرهم. ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ ﴾ أي أي فالما قدروا على القيام فضلاً عن الهرب ﴿ وَمَا كَانُوا مُنتَمِينَ ﴾
 بغيرهم. ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ ﴾ أي أي أم فالكنا قوم نوح ﴿ مَن مَا لَمُولاً مَوْلاً مُولاً ﴿ إِنَّهُمْ حَانُوا مُنتَمِينَا ﴾
 فَوْمًا نَسِيقِينَ ﴾ فالما فالما فالما فوم نوح أولان ما فولاً إلى فولاً إلى فولاً فَوْمَا مَا أَنْ فَالْمُا مَا فَعْنُوا مُنْعَانُهُ فَقُولُهُ هُولاً مُولاً مُولاً فَقُولُهُ مُولاً مُولاً أَنْ أَنْ فَقُولُهُ فَوْمَا فَقُولُهُ فَقُولُهُ مَوْلاً مُولاً فَقُولُهُ فَقُولُهُ فَقُولاً مُولاً فَنْ فَعْمَ مَا فَا فَولاً فَقُمْ الْمُولانَ فَالْهُ إِنَّهُ مُعَانُوا مُنْعَانُهُمُ وَالْمَا فَقُولُهُ فَلَهُ فَلَاللهُ فَضَلاً مَا أَنْهُولُهُ مُولاً مُولاً مُولاً فَوْمَا فَنُمْ وَقُولَمُ أَنْ أَعْدَانُهُمُا فَولاً مُنْ أَنْ وَلَهُ فَلَهُ أَمْ مُنْهُمًا مُولاً مُولاً مُولاً مُولاً فَوْقُولُهُ وَالْمُولانَ إِلَى وَالْمُولانَ إِلَى أَنْ مُلاهُ أَمْ مُنْهُمَا فَيْعُمُ الْمُنُهُمُ فَلَمْ مُنْهُمُ أَلُولُونَ إِنُ أَنْ مُولانَا مُنْ أَنْ أَسْنَا فَا مُنْهُولُونُ مُنْ أَنْ أَسْبُولُونُ مُولانَا مُولانَا مُولانُهُ مُنْهُ مُنْهُمُولُونُ مُنْ أَنْ مُنْهُمُ مُولانُ إِنَا مُولانَا مُنُهُمُ مُؤْمُ مُنْهُ أَنْ مُنْهُمُ مُنْ أَنْ مُنْهُمُ مُنُهُ مُنْ أَمْ مُولَمُ فُولُهُ مُنُهُ فَلَمُ مُ مُنْ مُنْهُ مُولَمُ مُنْتُ مُنَا فَنْ فُولانُ مُنْهُ فَالْمُ مُولانُ مُنْهُ فَامُ مُ فَقُولُمُ مُنُ مُولانُ مُولانُ مُولانُهُ مُنْهُ أَمْ فُولانُ مُولانُ مُولانُ مُولانَا مُولانُ مُولانُ مُولانُ مُولانُ مُولانُ مُولانُ مُولانُهُ مُنْهُ مُولانُ مُولانُ مُولانُ مُولانُ مُولانُ مُولانُ أَنْ مُولانُهُ مُ مُولانُولُ مُولانُ مُولانُ مُولانُ مُول

ا\_سورة الأعراف: ٧٨.

وَمِن حَمَّلِ مَنَى خَلَمَنَا زَوْجَتِنِ لَعَلَكُمْ نَذَكُرُونَ (٥) فَغِزُوا إِلَى اللَّهِ إِلَى لَكُمْ مِنْهُ نَوِيرٌ شَبِينٌ (٢) وَلَا تَخْتَمُلُوا مَعَ اللَّهِ إِلَىهَا مَاخَرٌ إِنِي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ شَبِينٌ (٥) كَذَلِكَ مَا أَى الَذِينَ مِن قَبْلِهِم فِن رَسُولِ إِلَا قَالُوا سَاجِرُ أَوْ بَعَنُونُ (٢) أَنَوَاصَوًا بِدٍ بَلَ هُمْ هَوَمٌ طَاعُونَ (٢) فَنُولَ عَنْهُمْ فَمَا أَنتَ بِمَلُومِ (٥) وَذَكِرَ فَإِنَّ الذِكْرَى نَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ (٥) فَنُولَ عَنْهُمْ فَمَا أَنتَ بِمَلُومِ (٥) وَذَكِرَ فَإِنَّ الذِكْرَى نَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ (٥) فَنُولَ عَنْهُمْ فَمَا أَنتَ بِمَلُومِ (٥) وَذَكِرَ فَإِنَّ الذِكْرَى نَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ (٥) فَنُولَ عَنْهُمْ فَمَا أَنتَ بِمَلُومِ أَن مَا أَرُيدُ مِنْهُ أَنْ الْذِكْرَى نَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ (٥) وَمَا خَلَقْتُ المِنْ أَنْ الْذَكْرُونِ أَنْ مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ فِنْ أَنْذَهِ وَمَا أُولَكُونَ عَنْهُمْ فَمَا أَنْتَ بِعَمُونُ (٥) وَذَكَرَ أَنْ الذِكْرَى نَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ إِنْ وَمَا أُولَكُ مَا عُونَ أَعْذِهُمْ أَنْتَ بِعَالُونِ اللَّكُونِ أَنْ أَنْ الْذِكْرَى نَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ إِنَ وَمَا أُولَةٍ أَنْ الْتَعْمَانُ اللَّهُ مُوَ الْأَنْ أُنُونُ وَى الْأَلْا لِيَعْبُدُونِ أَنْ أَنْذَكُونَ الْذَكُرَى نَنفَعُ الْمُؤْمِنُهُ مِنْ أَنْذِي وَمَا أُنْكُونُ الْقَدَةِ الْمَنْ وَنَا أُمْ أُنُ الْتُولُ الْنُولُولُ اللَهُ مُو الْزَزَاقُ ذُو فَنْ فَوْتَلُ لِلْذِي مَعْمَانُ الْمُؤْلُونَ عَالَيْوَلُ عَنْهُمُ مَنْ وَنُولُ الْمُورِ أَنْ اللَهُ وَالْنَ أَلُو

نصب السماء على الاشتغال أي: وبنينا السماء بأيد أي: بقدرة. والقوّة هاهنا بمعنى القدرة بسبب قدرتنا لأنّ القوّة عبارة عن شدّة البنية وصلابتها المضادّة للضعف والله منزّه عن ذلك لكنّ القدرة هي الصفة الّتي بها يتمكّن من الفعل وتركه بالإرادة تقول: أيد يأيد أيدا أي قوي واشتدّ ولما في البدن من القوّة قيل: يد، وأيّدتك أي قوّيتك وقوّيت يدك ﴿وَإِنَّا نَنُوسِعُونَ ﴾ أي لقادرون بيان لسعة قدرته والمعنى موسعون السماء وجاعلوها واسعة أو موسعون الرزق.

وَالْأَرْضَ فَرَشَنَهَا ﴾ أي: فرشناها ومهدناها من تحت الكعبة ليستقرّوا عليها ويتقلّبوا كما يتقلّب أحدهم على فراشه ومهاده قال مكحول الشاميّ: إن ما بين أقصى الدنيا إلى أدناها مسيرة خمسمائة سنة مائتان من ذلك في البحر ومائتان ليس يسكنها أحد وثمانون فيها يأجوج ومأجوج وعشرون فيها سائر الخلق لكن هذا القول وأمثاله لا يوجب العلم به فوقَنِعَمَ الْمَنهِدُونَ ﴾ أي: فعلنا ذلك على حسب المصالح النافعة للعباد.

﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾ أي: من أجناس الموجودات ﴿ خَلَفْنَا زَوْجَيْنِ ﴾

صنفين ونوعين مختلفين كالذكر والأنثى والسماء والأرض واللَيل والنهار والصيف والشتاء والإنس والمجنّ والأشياء كلَها مركَبة من تركيب يقتضي كونه مصنوعاً وإنّه لا بدّ له من صانع ﴿لَمَلَكُمُ نَذَكُرُونَ ﴾ أي: فعلنا ذلك كلّه من البناء والخلقة ليعرفوا أنّه خالق الكلّ وأنّه المستحق للربوبيّة والخلق مستحق للعبوديّة وكلّ شيء في عالم الملك وهو عالم الأجسام له اتّصال بعالم الملكوت وهو عالم الأرواح وقائم به وملكوته قائم بقدرته تعالى.

فَخِرُوا إِلَى ٱقَدِمَهُ قُل يا محمد لقومك: إذا كان الأمر كذلك وهو الخالق
 لكلّ شيء فاحذروا عصيانه وفروا إليه لتنجوا من عقابه كي تفوزوا بثوابه
 وحاصل المعنى فروا بما سوى الله إلى الله ومن المعصية إلى الطاعة ومن
 الجهل إلى العلم ومن العذاب إلى الرحمة فران لكثر يَنْهُ فَذِيرًا له لكم من أمره
 وجهته منذر ومخوفكم من عصيانه لا من قبل نفسي.

وَلَا جَمْعَمُلُوا مَعَ اللَهِ إِلَىٰهَا مَاخَرَ اللَّهِ كَانَهُ قَبْل: وَفَرَوا مِن أَن تَجْعَلُوا معه
 إِنِي لَكُمْ مِنْهُ ﴾ أي: من هذا الجعل المنهيّ عنه ﴿ نَذِيرٌ تَبِينٌ ﴾ وفي
 الها غير، ﴿ إِنِي لَكُمْ مِنْهُ ﴾ أي: من هذا الجعل المنهيّ عنه ﴿ نَذِيرٌ تَبِينٌ ﴾ وفي
 الآية تأكيد لما قبله لأنّ هذا الأمر مورد التأكيد لأنّه لا يغفر أن يشرك به.

لأكذلك مَا أَذَ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِهِم ﴾ أي: إن أمر الذين من قبلهم من الأمم السالغة بالنسبة إلى رسلهم كذلك مثل تكذيب قريش والمشركين إيّاك ﴿ لاَ السالغة بالنسبة إلى رسلهم كذلك مثل تكذيب قريش والمشركين يتك ﴿ لاَ السالغة بالنسبة إلى رسلهم كذلك مثل تكذيب قريش وأنت لا تأس على تكذيب قومك إيّاك فسلّى نبيّه تلاثي.

أَنَوَاصَوْا بِدِهِ إِنكار وتعجّب من أمر المكذّبين أي أوصى الأولون الآخرين بهذا القول الشفيع حتّى اتّفقوا عليه؟ ﴿بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾ إضراب عن التواصي واتّفاقهم على هذا الأمر لبعد الزمان وعدم تلاقيهم في وقت واحد وإثبات الطغيان الذي هو قبيح لأنّ الطغيان شامل لكلّ قبيح وبيان أنّ نفوسهم متمرّدة عن قبول الخير فما أتاهم رسول إلّا استكبروا وأنكروا أمره. فَنَوَلَ عَنَهُم كَ وأعرض عن جدالهم فَحَقَما أنتَ بِمَلُومٍ كَ على التولّي بعد ما بذلت المجهود وكرّرت لهم البيان والدليل ولست بملوم بسبب العجز عن هدايتهم وقبولهم الكفر.

قال المفسّرون: لممّا نزلت هذه الآية حزن رسول الله والمؤمنون وظنّوا أنّ الوحي قد انقطع وأنّ العذاب قد حلّ حتّى نزلت الآية ﴿ وَذَكَرْ فَإِنَّ الْذِكْرَى نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ فطابت نفوسهم والمعنى عظ بالقرآن من آمن من قومك فإنّ الذكرى تنفعهم كما قال: ﴿ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَنِحْتَمَ يُن كَانَ لَهُ, فَنَبُ أَوَ ٱلْقَ النَّتَعَ وَهُوَ شَهِمدٌ ﴾<sup>(١)</sup>. والمذكر يكون تذكيره بأمور تسعة: الاول: أن يذكرهم نعم الله عليهم حتى يشكروا. والثاني: أن يذكرهم مثوبات المحن والبلايا حتى يصبروا. والثالث: يذكرهم عقوبة المعاصي حتّى يمتنعوا ويتوبوا. الرابع: أن يذكَرهم عداوة الشيطان ومكانده حتى يحترزوا. الخامس: أن يذكرهم زوال نعمة الدنيا وفناءها حتى ينقلعوا عن محبّتها. السادس: أن يذكرهم الموت النار وعقوباتها كي يخافوا ولا يطغوا. الثامن: أن يذكرهم الموت ونعيمها كي يرغبوا في الطاعة. التاسع: أن يذكر هم مقوال القيامة ووقوعها وأحوال ونعيمها كي يرغبوا في الطاعة. التاسع: أن يذكر هم أن يذكر لهم مقام القهر والعذا ونعيمها كي يرغبوا في الطاعة. التاسع: أن يذكر هم مقوال القيامة ووقوعها وأحوال والجلال ومقام الرحمة والإفضال كي يخافوا ويرجوا.

ولعل خَلَقَتُ لَمِحْنَ وَأَلَمْإِسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ وَ وقرئ بياء المتكلّم في يعبدون ولعل تقديم ذكر الجن في الآية لتقدّمه على الإنسان في الوجود أي إن خلقهم لأجل إظهارهم العبوديّة والذلّة بالأفعال المخصوصة الّتي هي العبادة الوصفيّة حتّى يتخضّعوا لربّهم بالوجه المشروع الوارد لا بجعلهم من عند

أنفسهم وهي رحمة منه وتفضّل على عباده بإيصال الخير إليهم بسبب الامتثال ويكفي في تحقّق معنى التعليل هذا الاعتبار في مدلول اللّمام وأنّه غنيّ عن عبادة كلّ عابد وإرادة الفاعل لها فليست من مقتضيات اللّم حتّى يلزم من عدم صدور العبادة عن البعض تخلّف المراد عن الإرادة كما في قوله؛ (الرَّ حَكِتَبُ أَنَزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرَجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَنَتِ إِلَى النَّورِ فَكُ<sup>(۱)</sup> والخلقة لمعرفته والعبادة كاشفة عن المعرفة.

والأشاعرة أنكروا صحّة توجيه أفعال الله معنى وإن كان واقعاً لفظاً تمسّكا بأن الله مستغن عن المنافع فلا يكون فعله لمنفعة راجعة إليه ولا إلى غيره لأنه قادر على إيصال تلك المنفعة من غير توسيط العمل فلا يصلح أن يكون غرضاً فعندهم لام التعليل يكون استعارة تبعيّة تشبيها لعادة العباد.

ولكن أكثر الفقهاء من العامّة وجلّ العلماء من الخاصّة والمعتزلة قالوا بصحّة توجيه تعليل أفعال الله لمنفعة عائدة إلى عباده تمستكا بأن الفعل الخالي من الغرض عبث والعبث من الحكيم محال وقالوا: إن مراد الله جائز أن يتخلّف عن إرادته إذا كان من الأفعال الاختيارية للعباد ومصداق هذا القول هذه الآية بعيّنها لأن وضع اللام في ليعبدون بيان أن العبادة هي الغرض من خلق الجنّ والإنس ومعلوم أن بعضاً منهم لم يعبدوه فيخلف مراده عن إرادته ولا يلزم من هذا البيان أنه كان محتاجا لهذا المخرض حتّى ينافي الألوهيّة وهو تعالى مستكعل بذاته قبل القبل في أزل الأزال لكن بروز آثار الأسماء يتحقّق بعد الكونيّة.

المسورة أبراهيم: ١.

| اج ۱۰ | DAUL | ۲W |
|-------|------|----|
|-------|------|----|

أريد منهم رزقي بل أتفضّل عليهم برزقهم وفي الآية تعريض بأصنامهم فإنّهم كانوا يحضرون لها المآكل فربّما أكملتها الكلاب والثعالب ثمّ بالت عليها.

لَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّذَيَّةُ المَوَ الْمَوْدَةِ عَلَى الموصوف أي لا رازق إلَّا اللَهُ اللَّهُ اللَّذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ كَمَ على جميع خلقه متين وشديد في القوّة والقوّة يعبّر بها عن القدرة والمتنان مكتنفا الصلب. قال أهل التحقيق: اعتبروا باللبيب الطالب للأرزاق وحرمانه وبالطفل العاجز وتواتر الأرزاق عليه لتعلموا أنّ الرزق طالب وليس بمطلوب، قيل: من خاصيّة اسم الرزّاق لسعة الرزق أن يقرأ قبل صلاة الفجر في كلّ ناحية من نواحي البيت عشرا يبدأ باليمين من ناحية القبلة قال السهروردي المداوم عليه يقضي حاجته من الملوك وولاة الأمر فإذا أراد ذلك وقف مقابلة الملاوب وقرأه سبع عشر مرة ومن تلاه عشرين يوما على الريق رزق ذهنا جيّدا.

وَ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ أنفسهم بتعريضها للعذاب الخالد بتكذيب رسول الله ووضعوا مكان التصديق تكذيباً وهم أهل مكة ﴿ ذَنُوبًا ﴾ أي: نصيباً وافراً من العذاب ﴿ يَثْلَ ذَنُوب أَمْسَيَبِم ﴾ أي: مثل أنصباء نظرائهم من الأمم المحكية وهذا المعنى مأخوذ من مقامسة السقاة الماء بالذنوب وهو الدلو العظيم قال: لنا ذنوب ولكم ذنوب فإن أبيتم فلنا القليب ﴿ فَلَا يَسْتَمَعِلُونِ ﴾ أصله بياء المتكلم أي: لا يطلبوا منّي أن أعجل في المجيء بالعذاب لأن له أجلاً معلوماً المتكلم أي: لا يطلبوا منّي أن أعجل في المجيء بالعذاب لأن له أجلاً معلوماً المتكلم أي: لا يطلبوا منّي أن أعجل في المجيء بالعذاب لأن له أجلاً معلوماً المتحلم أي: الشرين الحارث وأصحابه فأمهل إلى يوم بدر ثمّ قتل في ذلك اليوم.

وضيع الموصول موضع ضميرهم إشعاراً بعلة الحكم وهو الكفر فؤير في جهنم ووضيع الموصول موضع ضميرهم إشعاراً بعلة الحكم وهو الكفر في مي ترميهم ألماني. يوضيع الموصول موضع ضميرهم إشعاراً بعلة الحكم وهو الكفر في مي الموضع ألماني. يوضيع أمراد من يوم يوعدونه يوم بدر وقيل: يوم القيامة وهو الأصح.



مكية. عن جبير بن مطعم قال: سمعت رسول الله الله يقرء الطور في المغرب. روى محمّد بن هشام عن أبي جعفر للخاب قال: امن قرأ سورة الطور جمع الله له خير الدنيا والآخرة<sup>(۱)</sup>.



وَالتَّلُورِ () وَكَنَبُ مَسْطُور () فِي رَقَوْ مَنشُورِ () وَالبَّيْتِ الْمَعْمُورِ () وَالسَّقْفِ الْمَرْفُعُ () وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ () إِنَّ عَذَابَ رَقِكَ لَوْفِعْ () مَا لَدُ مِن دَافِع () يَوْمَ تَشُورُ السَّمَلَهُ مَوْرًا () وَنَسِيرُ الْجِبَالُ سَيَرًا () فَوْبَلْ يَوْمَهِ لِللْمُكَذِبِينَ () الَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضِ يَلْعَبُونَ () يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَى نَارٍ جَهَنَمَ دَعًا () هَذِهِ النَّارُ الَتِي كُنتُه بِهَا تُكَذِبُونَ () أَفَسِحُرُ هَذَا أَمْ أَنتُمْ لَا نُبِعِيرُونَ () آَسَلُوهَا فَأَصْبُرُوا أَلَّة بَعْمَ بِهَا تُكَذِبُونَ () أَفَسِحُرُ هَذَا أَمْ أَنتُمْ لَا نُبْعِيرُونَ () إِنَّ عَذَا اللَّهُ عَذَهِ الْنَارُ الْتَ بَهَا تُكَذِبُونَ () أَفَسِحُرُ هَذَا أَمْ أَنتُمَ لَا نُبِعِيرُونَ () مَعْذِهِ النَّارُ الْتِي كُنتُه فَوْ اللَّوْلَةُ عَلَيْكُمُ إِنَّا فَعَيحُرُوا أَمْ أَنتُمَ لَا نُعْتَعُونَ () إِنَّ الْعَنْبُ الْعَنْبَةُ وَكَذَهُ الْنَا عَمَالُونَا أَلْوَ كُنتُهُ عَدْبُوا سَوَاةً عَلَيْكُمَ إِذَى الْنَا أَسَيَحُورَ هَا لَمُتَمَ تَعْمَلُونَ () إِنَّهُ الْمَالُولُونَ أَلْ كَ فَوْ وَالْطُورَ فَاللَقُونَ اللَّهُ الْمَالِينَةِ اللَّهُ وَالَقُونَ الْتَقْعَانَ الْمُقُعْلَى الْمَعْرَالَةُ لَا وَوَالْطُورَ فَاللَهُ وَقَدَ اللَّهُ الْمَا الْهُ مَا الْعَامِ الْعَامِ الْعَالَةُ عَلَيْكُمُ أَنْهُ وَقَدَ الْ

۱ـ وسائل الشيعة، ج٤، ص٨٩٢ و جوامع الجامع، ج٣. ص٤٣٧، و مجمع البيان، ج٩، ص٢٧٠. وتفسير الصافي، ج٥، ص٨٣. وقيل: هو جبل محيط بالأرض، الأظهر الأشهر هو جبل مخصوص وهو طور سنين يعني: الجبل المبارك وهو جبل واقع بمدين سمع موسى للغلا فيه كلام الله ومحل قدم الأحباب وقت سماع الخطاب أو بين الشام ومدين بالقرب من أيلة كان إذا جاء موسى للمناجاة ينزل عليه غمام فيدخل في الغمام ويتكلّم وهو الجبل الذي ذك عند التجلّي وهناك خر موسى صعقا وهذا الجبل قيل: إذا كسرت حجارته يخرج من وسطها شجر العوسج ويعظّم اليهود شجرة العوسج لهذا السب.

أو رَقِر مَنشُورِ الرق الجلد الذي يكتب فيه، شبه كاغذ استعير لما يكتب فيه الكتابة من الصحيفة وهو ضد الغليظ والمنشور خلاف المطويً نشر الثوب والصحيفة أي بسطها والتنكير للتفخيم.

وَالْمَعْتُمُورَ لَهُ قَبْلُ: هو الْكعبة البيت الحرام معمور بالحاج والمعتمرين وقيل: هو بيت في السماء الرابعة بحيال الكعبة تعمره الملائكة. قال أمير المؤمنين: لايدخله كل يوم مبعون ألف ملك ثم لا يعودون إليه أبدا». وروي عن النبي تَشْتُنْ قال: البيت المعمور في السماء الرابعة فيه نهر يقال له الحيوان يدخل

ا\_سورة الإسراء: ١٣.

فيه جبرتيل كلّ يوم وإذا خرج انتفض منه انتفاضة جرت منه سبعون ألف قطرة يخلق الله من كلّ قطرة ملكا يؤمرون أن يأتوا البيت المعمور فيصلّون ثمّ لا يعودون أبدا وحرمته في السماء كحرمة الكعبة في الأرضه<sup>(١)</sup>. وقيل: في السماء السابعة، وسمّي بالضراح \_بضم الضاد المعجمة \_ من التنحية والإبعاد أي رفع وأبعد. في وَالسَّقْفِ الْمَرْفُعِ كُم عن الأرض مقدار خمسمائة عام.

وَنَتَجَمَر المَتَجُورِ فَ أَي: المملوء، وقيل: هو الموقد المحمى بمنزلة التنور وتحمى البحار يوم القيامة فتجعل نيراناً يفجر بعضها في بعض ثمّ يفجر إلى النار ورد به الحديث، وعلى كون المراد من المسجور هو البحر المحيط الأعظم الذي منه مادة البحار وهو بحر لا يعرف له ساحل والبحار التي على وجه الأرض خلجان منه وفي هذا البحر عرش إبليس وفيه مدائن يطغو على وجه الأرض وهي أهلة من الجنّ وفيه قصور تظهر على وجه الماء ثمّ تغيب وتظهر وفيه من الجزائر المسكونة والخالية ما لا يعلمه إلّا الله، قال أمير المؤمنين لينه<sup>(۳)</sup>: «هو بحر تحت العرش عمقه كما بين سبع سماوات إلى سبع أرضين فيه ماء غليظ يقال له بحر الحيوان يعطر منه على الموق ماء كالمنيّ بعد النفخة الأولى أربعين صباحاً فيبيتون في قبورهم».

الأواب الآخرة لمؤقة في لنازل بهم حتما والمراد عذاب الآخرة للكفار هو جواب القسم في مما لما من ذافع في يدفعه والفرق بين الدفع والرفع أن الدفع يستعمل قبل الوقوع والرفع يستعمل بعد الوقوع ومعلوم أن كلّ معصية وفعل قبيح ووصف ذميم فهو عذاب حكميّ ونار معنويّ والعذاب الصوريّ أثر ذلك وليس من خارج عن الإنسان أمّا في الدنيا فلأن التلبّس بسبب الشيء تلبّس بالشيء.

١ـ بحار الانوار، ج٥٥، ص٥٥، و مجمع البيان، ج٩، ص٢٧٢، و تفسير الصافي، ج٥، ص٧٧. ٢ـ عمدةالقاري، ج١٩، ص١٩٣، و تفسير الثعلبي، ج٩، ص١٢٥، و تفسيرالغوي، ج٤، ص٢٣٧. أو يَوْمَ يُدَغُونَ إلى نَارٍ جَهَنَمَ دَعًا ﴾ الدع الدفع الشديد أي: يدفعون إليها ذلك اليوم دفعا عنيفاً بأن تغل أيديهم إلى أعناقهم ويجمع نواصيهم إلى أقدامهم فيدفعون إلى النار دفعا على وجوههم وفي أقفيتهم حتّى يردوها.

للقرآن النّاطق بهذا الخبر سحر فهذا الأمر سحر أيضاً؛ والفاء سببيّة لا عاطفة لثلًا يلزم عطف الإنشاء على الإخبار ﴿أَمَّ أَنتُمَ لَا بُتِمِرُونَ ﴾ أي: أترون هذا العذاب أم لا ترون.

湖湖

نم يقال لهم: ﴿ أَصَلُوْهَا ﴾ وقاسوا حرّها وشدائدها ﴿فَأَصْبُرُوَا أَوْ لَا نَصْبُرُوا ﴾ لا خلاص لمكم منها ﴿سَوَآهُ عَلَيْكُم ﴾ خبر مبتدء محذوف دلّ عليه فاصبروا أولا تصبروا أي الأمر سواء عليكم في الصبر وعدمه ﴿إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُشُرٌ نَمْمَلُونَ ﴾ تعليل للامتواء حيث إنّ الجزاء على كفرهم واجب الوقوع حتما والغفلة عن خالق البريّات والشرك به توقد نار الحسرات.

وفي الآية إشارة إلى التحذير ومراتب الخوف كما أنّ الآية الّتي تليها إشارة إلى مرتبة الرجاء فإنّ الأمن والقنوط كلاهما ممنوع بل كفر فقال: ﴿إِنَّ الْمُنَّقِينَ ﴾ عن الكفر والمعاصي ﴿في جَنَّنتِ وَنَعِيمٍ﴾ النعيم الخفض والدعة والترفّه والاسم النعمة بفتح للنون والنعيم النعم الكثيرة أي إنّهم في لين عيش من الملبوس والمأكول، وأيّة جنّات وأيّة نعيم كاملة الصفات؟

ذَكِهِبَنَ بِمَا مَالَنَهُمْ رَبُّعُمْ وَوَقَىٰهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ () كُلُوا وَاسْرَبُوا هَنِيتَنَا بِمَا كُنتُمْ نَعْمَلُونَ () مُنَكِيبَنَ عَلَى مُرُر مَتَمَعُوفَةً وَزَقَجْنَنَهُم بِحُور عِبْ () وَالَذِينَ مَامَنُوا وَاتَبَعَنْهُمْ ذُرِيَتَهُمْ بِإِيمَنِ الْمُقْنَا بِهِمْ دُرِيَّنَهُمْ وَمَا النَنهُم يَنْ عَلِهِم فِن شَقَرُو كُلُّ المري بِمَا كَسَبَ رَهِينُ () وَأَمَدَدُنَتُهُم بِفَكِهُو وَلَحْر يَنْ عَلِهِم فِن شَقَرُو كُلُّ المري بِمَا كَسَبَ رَهِينُ () وَأَمَدَدُنَتُهُم بِفَكِهُو وَلَحْر يَنَ عَلِهِم فِن شَقَرُو كُلُّ المري بِمَا كَسَبَ رَهِينُ () وَأَمَدُدُنَتُهُم بِفَكِهُو وَلَحْر يَنْ عَلِيهِم فَن شَقَرُو كُلُّ المري بِمَا كَسَبَ رَهِينُ () وَأَمَدُدُنَتُهُمْ بِعَنْكُهُو وَلَحْر لِنَا يَشْبَهُونَ () يَنْنَزَعُونَ فِيهَا كَامًا لَا لَقُو فَيهَا وَلَا تَأْنِيمُ وَالْحُرُ المَانُ لَهُمْ كَانَهُمْ أَنْوَلُو مَكْنُونَ () وَالْمَا يَعْمَعُهُمْ عَلَى بَعْنِ يَشْمَلُونُ عَلَيْهِمْ المَانَ لَهُمْ كَانَهُمْ أَوْلُو مَتَكُنُونَ () وَالْمَا لَا لَعُولُ وَالْمَا أَنْ الْمُعْنَا بِعَنْهُمْهُمْ عَلَيْهُمْ وَوَقَصْ مُعَالُونُ عَلَيْهِمْ اللَّسُورِ () إِلَّا حُكْنُونَ إِنَ مِنْتَعَامُونَ أَنْتُرَعُونَ فَيْ كَلُونُ وَيُعَالُونُ أَنْ وَالْمَنْهُونَ أَنْ وَجَعْمُهُمْ عَلَيْ مَعْنَ وَالْذَا السَمُورِ () المَنْعُونُ مَنْذُرَتُهُمْ أَيْنُونُ أَنْهُمُ مَالَهُ مُولَنَةُ مُونُ مَالَةًا عَلَيْنَ الْمُعْهُمُ عَلَى الْمُنْ أَنْهُ مُعَالَيْنَ الْمُعْتُي أَنْ

إن المتقين في الجنّة ﴿ فَنَكِمِهِنَ ﴾ متلذَّذين من النعم ﴿ بِمَا مَالَنَهُمْ رَبُّهُمْ ﴾ من الكرامة ﴿وَوَقَـنَهُمْ رَبُّهُمْ عَلَابَ لَلْمَحِمِمِ ﴾ صانهم الله عن عذاب النار والجحمة شدة تأجج النار ومنه الجحيم ﴿ كُلُواْ وَاَشَرَبُوا ﴾ أي يقال لهم من قبل خزنة الجنّة دائما: كلوا واشربوا ﴿مَنِيَتَا﴾ صفة لمصدر محذوف أي طعاما وشرابا هنيئا وترك الذكر لبيان تنوّعهما وكثرتهما والهنيء والمريء صفتان من هنؤ الطعام ومرؤ إذا كان سائغا لا يورث الكور والكسل ﴿يِمَا كُنتُمَّ تَمَمَلُونَ ﴾ فبيّن أنّ رتب الجنّة بحسب الأعمال لكن يمكن دخولها برحمة الله.

المُتَكِيِنَ ﴾ حال من ضمير كلوا واشربوا أي: معتمدين ﴿عَلَىٰ شُرُرِ﴾ جمع السرير (تَشْغُونُونَ) أي: مصطفّة بعضها إلى جنب بعض أو المعنى مزيِّنة بالذهب والغضَّة والجواهر قال الكلبيِّ: صف بعضها إلى بعض طولها مائة ذراع يتقابلون عليها في الزيارة وإذا أراد أحدهم القعود عليها اتّضعت وتطأطأت فإذا قعد عليها ارتفعت إلى أصل حالها. ﴿وَزَقَبْجُنَنَهُم بِحُورٍ عِينِ﴾ واحد الحور حوراء وواحد العين عيناء وإنَّما سمَّين حوراء لأنَّ الطرف يحار في حسنهن وعيناء لأنَّهن الواسعات الأعين أو الحور كيفيَّة في العين مثل أن يكون البياض في غاية البياض وسواد العين في غاية السواد والباء للسببيّة أي الإلصاق والاتصال وقع بسبب الحور فالتزويج حينئذ ليس على معنى العقد والنكاح فحينئذ تعدى بالباء وإلا فعل التزويج مما يتعدى إلى مفعولين بلا واسطة كقوله تعالى: ﴿زُوَيَعْنَكُهَا ﴾(١) وحاصل المعنى وفرنَّاهم بهنَّ، وفي الواقعات المحمودية مذكور أن لأهل الجنة بيوت ضيافة يعملون فيها الضيافة للأخباب يتنغمون ولكن أهليهم لايظهرن لغير المحارم وعدم ظهورهن لا من حيث الحرمة لأنَّ الحلَّ والحرمة من توابع التكليف ولا تكليف في الجنَّة لكن لأجل تكميل اللذة.

وَالَّذِينَ مَامَنُوا به مبتدء وخبر. ﴿ لَلْعَنَا بِبِمَ ﴾ ﴿ وَالَّيْمَتَهُمْ ذَرِيَتُهُم ﴾ أي: نسلهم ﴿ بِإِيمَنٍ ﴾ متعلَق بالاتّباع والمعنى: واتّبعتهم ذرّيّتهم بإيمان في الجملة

ا\_سورة الأحزاب: ٣٧.

وفي الآية إيذان بثبوت الحكم في الإيمان الكامل إصالة لا إلجاقا ﴿لَفَقَنَا بِهِمَ ذُرَيَّنَهُمْ ﴾ أي أولادهم للصغار في الدرجة قال النبي ﷺ <sup>(١)</sup>: إن الله تعالى يرفع ذريّة المؤمن في درجته وإن كانوا دونه لتقرّ عينهم بهم ويكمل سرورهم». ثمّ تلا هذه الآية فحينئذ يحكم بإيمان الولد الصغير تبعاً لأحد أبويه فإنّه تعالى لمّا جعلهم تابعين لآبائهم ولاحقين بهم في أحكام الآخرة فينبغي أن يكونوا لاحقين بهم في أحكام الدينا أيضاً.

وَمَا ٱلنَّتَهُم ﴾ أي ما نقصنا الآباء بهذا الإلحاق من باب ألت يالت كضرب يضرب ﴿ يَنْ عَمَلِهِم يَن نَخَرٍ ﴾ أي لم ننقص الآباء من الثواب حين ألحقناهم ذريًاتهم وفي أطفال المشركين وأهل الفترة والمجانين أقوال كثيرة. قيل: يرسل إليهم يوم القيامة رسول من جنسهم ويدعون إلى الإيمان ويمتحن المؤمن منهم بإيقاع نفسه في النار هناك فمن قبل الدعوة ولم يمتنع عن الإيقاع في النار خلص وإلا دخل جهنّم وقيل في أطفال الكافرين يكونون خدام أهل الجنّة وقيل يلحقون بآبائهم في النار تبعاً لآبائهم وهذا القول بعيد جدام وقال آخرون: إنّهم في الجنّة لكونهم غير مكلّفين وتوقّف طائفة فيه.

المُكُلُّ أُمْرِي كَمَ عاقل فَرْبَا كَسَبَ رَجِينٌ كَم فهو بمكتسباته مرهون والرهن ما يوضع وثيقة للدين أي كلَّ إنسان مرهون عند الله بالعمل الصالح والإيمان اللَّذين هما دين عليه فإن عمل به وأذاه فك رقبته من الرهن وإلَّا أهلكها قال النبي تُنَقِق لكعب بن عجزة: الا يدخل الجنة لحم نبت من السحته يا كعب الناس منفان. فمبتاع نفسه فمعتقها وبايع نفسه فموبقها»<sup>(٢)</sup>.

۱- تفسير الثعلبي، ج٩، ص١٢٨، و انظر: تفسير الصافي، ج٥، ص٢٩، و المستدرك، ج٢، ص٤٦٨، و الكشاف، چ٤، ص٢٤.
۲ـ مسئداحمد، ج٦، ص٢٢٦، و المجازات النبويه، ص١٠٩، و المستدرك، ج٤، ص٤٢٤، و انظر: صحح إبن حيان، ج٥، ص٩. وَأَمْدَدْنَتُهُم بِفَنَكِهَةِ وَلَحَمِ مِّمَّا يَشْنَهُونَ﴾ والإمداد الإتيان بالشيء وبعد الشيء أي أعطيناهم حالا فحالا من جنس الثمار ومن اللّحم من الجنس الّذي يشتهونه.

فَ يَنْتَرْعُونَ فِيهَا كَأْمًا فَهَ يتعاطفون كأس الخمر والمراد التداول على طريق التجاذب تجاذب الملاعبة لفرط السرور والمحبّة وفي هذه الكيفيّة نوع لذة ولا يكون التنازع في الآية بمعنى التخاصم إذ لا خصومة في الجنّة بل يعطون الكؤوس ويأخذونها بعضهم بعضاً والكأس لا تسمّى كأسا إلّا إذا كان فيه شراب كما لا تسمّى مائدة ما لم يكن عليها طعام فمعنى كأساً أي خمراً تسمية لها باسم محلّها.

لله المؤلا لَنَوْ فِبْهَا ﴾ والكأس مهموزة مؤنَّثة أي لا لغو في شربها ولا يتكلّمون في أثناء الشرب بلغو الحديث واللّغو سقط الكلام وما لا يعتد به ويرد لا عن رويّة وفكر فيجري مجرى اللّغاء وهو في الأصل صوت العصافير ونحوها من الطيور (وَوَلَا تَأْثِيرٌ ﴾ أي: ولا يفعلون ما يأثم به فاعله وينسب الإثم من الكذب والسب والفواحش كما هو ديدن المنادمين في الدنيا ولا يؤول حالهم في الشرب إلى ما يؤول حال أهل الدنيا.

فَوَيَطُوفُ عَلَيْهِم كَ الطواف المشي حول الشيء أي ويدور على أهل الجنّة بالكأس فيظمان لمُتَرك جمع غلام وهو الطار الشارب أي مماليك مخصوصون بهم فَكَنَبَّم أَوَلُو مَكَنُون كَ كالدر المصون المخزون في الصفاء والبياض والحسن والصباحة ومع ذلك للغلمان في خدمتهم حصول اللذة والسرور. قيل للنبي يا رسول الله إذا كان الخادم كالؤلؤ فكيف بالمخدوم؟ فقال تشيخ هوالذي نفس بيده إن فنيل المخدوم على الخادم كنفيل القمرليلة البدر على سائر الكواكب<sup>(1)</sup>. وعنه تشيخ: «إن أدن أدن أحل الجنة منزلة من ينادي الخادم من

١- بحار الاتوار، ج٨ ص١٠٢، و مجمع البيان، ج٩، ص٧٧٧، و تفسير جوامع الجامع، ج٢، ص٤٢٢.

到级

خدّامه فيجيبه ألف خادم ببابه لتيك لتيك، (`).

فَوْ وَأَقَبَلَ بَعَفْتُهُمْ عَلَى بَعَنِى يَشَلَمُتُوْنَكُه أي: يسأل بعض أهل الجنّة بعضاً آخر عن أحواله وأعماله على ما هو عادة أهل المجلس يشرعون في التحادث للانس وكلَهم سائلون ومسؤولون ﴿قَلَوا ﴾ أي: السائلون ﴿إِنَّا حَتُمَنَا قَبْلُ ﴾ أي: قبل دخول الجنّة ﴿قِ آهَلِنَا ﴾ في الدنيا ﴿مُتَفِقِينَ ﴾ خانفين من عصيان الله وجلين من العاقبة والمراد من الأهل الأزواج والأولاد والعبيد والإماء والأصحاب ﴿ فَمَرَى اللهُ عَلَيْتَنَا ﴾ وأنعم بالرحمة ﴿وَوَقَتَنَا عَذَابَ السَّغُومِ ﴾ والأصحاب فو فمرى الناذة في المسام وثقب الجسد مثل المنخر والفم والأصحاب فو فمرى الناذة في المسام وثقب الجسد مثل المنخر والفم والادن نفوذ الريح الحارة التي تؤثّر تأثير ألم والإشفاق أرق من الخوف والاذن فوذ الريح الحارة التي تؤثّر تأثير ألم والإشفاق أرق من الخوف والاوف أصلب والشفقة نقيض الغلظة وأصله الضعف من قولهم ثوب شفيق أي رقيق النسج ومنه الشغق للحمرة عند غروب الشمس لأنها حمرة ضعيفة.

إناً حُثًا مِن فَبْلُ المصير إلى الله يعنون في الدنيا مُندَّعُوهُ إلى الله يعنون في الدنيا مُندَّعُوهُ إلى أي نعبده ونسأله الوقاية فرانته عو آلبَرُ الي أي أي المحسن الراليَجيمُ كثير الرحمة والبرّ خلاف البحر وفي البرّ التوسّع فاشتق منه البرّ أي المتوسّع في فعل الخير وبرّ الوالدين التوسّع في الإحسان إليهما.

قال علماء الأخلاق: لا يكون الفقير فقيراً حتَّى يكون فيه خصلتان أحدهما: الثقة بالله والثانية: الشكر له فيما زوي عنه من الدنيا ممّا ابتلي به غيره ولا يكمل الفقير حتَّى يكون نظره من الله له في المنع أفضل من نظره له في العطاء وعلامة صدقه في ذلك أن يجد للمنع من الحلاوة ما لا يجد للعطاء.

فَذَكَحِرْ فَمَا أَنْتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلَا بَحْنُونٍ ۞ أَمّ يَقُولُونَ شَاعِرْ

١ـ تفسير الثعلبي، ج٩، ص١٢٩، و الكشاف، ج٤، شرح ص٢٥، و تفسير الألوسي، ج٢٧. ص٢٤، تفسير القرطبي، ج١٧، ص٦٩، و تفسير النسفي، ج٤ ص٢٥. نَّذَرَبَعُنُ بِدِ. رَبِّبَ الْمَنُونِ () قُلْ نَرَبَعُمُوا فَإِنِي مَعَكُم مِن الْمُتَرَجِمِينَ () أَمَ تَأْمُرُهُمْ أَسْلَنُهُمْ بِهَذَأَ أَمْ هُمْ فَوْمٌ طَاعُونَ () أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَلَهُ بَلَ لَا يُوْمِنُونَ () فَلْمَانُولا بِحَدِيثِ مِنْلِهِ إِن كَانُوا صَدِقِينَ () أَمْ خُلِقُوا مِن عَدِ مَقَ أَمْ هُمُ الْخَلِقُونَ () أَمْ خَلَقُوا السَّمَوَتِ وَالأَرْضُ بَل لَا يُوقِنُونَ () أَمْ عُمُ الْخَلِقُونَ () أَمْ خَلَقُوا السَّمَوَتِ وَالأَرْضُ بَل لَا يُوقِنُونَ فِيدً أَمْ عِندَهُمْ مَتَرَقِينُ رَبِكَ أَمْ هُمُ الْمُعْتَمَعُونِ وَالأَرْضُ بَل لَا يُوقِنُونَ () أَمْ عَندَهُمْ حَدَلَيْنُ رَبِي أَمْ خَلَقُوا السَّمَوَتِ وَالأَرْضُ أَمْ يَعْذِيقَ أَمْ عَندَهُمْ مَتَرَافِينَ أَمْ مَمَ الْمُعْتَعَمُونَ وَالأَرْضُ أَمْ يَعْذِيقُونَ الْمُعْتَعَوْنَ اللَّهُ أَمْ عَندَهُمْ عَذَلَيْنُ مَعْتَمُ عَدَرَيْنُ أَمْ عَمَةً الْمُعْتَعَوْنَ وَالأَرْضُ اللَّهُ بِعَدْهُمْ الْعُولَةُ عَلَمُ الْتَعْتَعُونَ وَالأَرْضُ أَمْ عَندَهُمْ عَذَلَيْهُ مَعْذَلَيْهُ الْعَلَيْ اللَّهُ عَمْ الْمُعْتَعَوْنَ وَالْمَ الْمَنْتَعُونَ الْعُونُ عُلَمْ مَنْ مَعْتَمَ عَنْ مَعْتَمُ مِنْ الْعَنْعَيْعَانُ اللَّهُ الْمُعْتَعَالَيْنَ اللَّهُ الْمُعْتَعَانُ عُنْ عَمْ الْعُونَ الْعَانَةُ الْعَنْ عَنْهُمُ الْمُولَا الْعَيْعَةُ عَالَيْنَ الْعَالَةُ الْعَنْ عَلَيْ عَنْكُونُ مُنْعَانُ أَمْ الْنَعْتَولُ مِنْ الْعَنْ الْعَالَةُ الْعَنْقُونَ الْعَالَانِ الْعَالَةُ عَالَهُ الْعَرْضُ الْعَالَةُ الْعَنْ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ مُنْعَالُونَ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَمْ عَالَهُ مُنْ الْعَانَةُ مُولاً الْعَنْهُ وَالْعَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ الْعَانَةُ عَلَيْ مُنْ أَنْهُ مُنْ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَالَةُ الْمَالْعَالُونَ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْمَالِعُنَا الْعَالُونَ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالُولُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالُونُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالُولُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ

ثمّ خاطب نبيّه فقال: ﴿ فَذَكَكِرَ ﴾ ولمّا بيّن سبحانه أنّ في الوجود قوما يخافون الله فأمر نبيّه بالتذكير وفرّع بقوله: ﴿ فَذَكَكِرَ ﴾ واثبت على ما أنت عليه من العظمة بما أنزل إليك من الآيات ولا تكترث بما يقولون من الأباطيل.

وَفَمَا آنَتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ ﴾ (نعمت) رسمت بالتاء ووقف عليها بالهاء، أي لست بسبب إنعامه عليك بالنبوة وزيادة العقل (يكاهِن ﴾ والكاهن من يبتدع القول ويخبر عمّا سيكون في غير وحي وقيل: الكاهن الذي يخبر بالأخبار الماضية الخفيّة بضرب من الظنّ كالعراف الذي يخبر عن الأخبار المستقبلة على نحو ذلك ولكون هاتين الصناعتين مبنيّتين على الظنّ الذي يخطئ ويصيب قالﷺ: «من أق عرّافاً أو كاهناً ضمدقه بما قال فقد كفر بما أنزل الله على محمد لأن الغيب لا يعلمه إلا اللهه".

ويجوز أن يكون الباء في قوله: ﴿بِغِمَةِ﴾ للقسم فأقسم سبحانه أنَّه ﷺ

١-بحار الانوار، ج٨٩ ص١٥٢، وكنزالعمال، ج٦، ص٧٤٩، وانظر: عمدةالقاري، ج١٤، ص٦٣. ومسند ابن الجعد، ص٧٧.

ليس بكاهن كما يقولون ﴿وَلَا بَمَنُونِهِ وَالْجَنُونَ زَوَالَ الْعَقَلَ وَسَتَرَهُ وَقَسَاهُهُ ويحصل بحصول الحائل بين النفس والعقل وهو إذا حصل دائما أو في أكثر أوقات السنة فمطبق وإلًا فدوريً.

وممًا يدلَّ على شرف النثر أن الإعجاز وقع في النثر دون النظم لأن زمن النبي اللغ زمن الفصاحة فلهذا السبب نسبوا الشعر إليه اللغ وظنّوا أنَّه كان يرجو الأجر على التبليغ ولذا قال الله تعالى:<sup>(۱)</sup> في لَا أَسْطَكُم عَلَيْهِ أَبْرًا في وقال:<sup>(۲)</sup> فورَّمَا عَلَنْنَهُ الشِّعَرَ في وقوله: فرأَم يَقُولُونَ شَاعِرُ في من باب الترقي لأن الشاعر أدخل في الكذب من الكاهن وقد قيل: أحسنه أكذبه وكانوا يقولون: لا نعارضه مخافة أن يغلبنا بقوة كلامه وإنًا نصبر ونتربّص موته وهلكه وحينئذ يتفرق أصحابه.

﴿ نَكْرَبَعُنُ بِهِم رَبِّبَ ٱلْمَنُونِ ﴾ والمراد بالريب الحوادث الَتي يترقّب ضد مجيء الموت أو حوادث الدهر فيهلك كما هلك من قبله من الشعراء.

ثمَّ قال سبحانه: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد: انتظروا حوادث الدهر و﴿ تَرَبَّصُوا فَإِنِّي

۱ـ سورة الأنعام: ۹۰.
 ۲- سورة يس: ۱۹.

مَحَكُم مِرَى ٱلْمُتَرَبِّصِينَ ﴾ المنتظرين وتربّص الكفّار بالنبيّ قبيح وتربّص النبيّ والمؤمنين بالكفّار حسن والكلام وإن كان بصورة الأمر ولكن معناه التهديد.

وَالْحُكُمُ وَإِنْ كَأْمُرُمْ أَمْلَنُهُم الله الحلم ضبط النفس والطبع عن هيجان الغضب
 والحكم وإن كان في الحقيقة ليس هو العقل لكن من مسبّبات العقل ولذا
 فسرّ بالعقل قال المفسرّون: كانت عظماء قريش توصف بالأحلام والعقول
 فأزرى الله بعقولهم فقال: بل أتأمرهم عقولهم بما يقولونه لك هذه الأقوال
 السخيفة ولم تثمر عقولهم بأن غيّروا الحقّ عن الباطل. ثمّ أخبر عن طغيانهم
 فقال: (أمّ مُمّ قَرْمٌ طَاعُونَ فو وقرئ بل هم قوم طاغون يتجاوزون الحدود في
 المكابرة والعناد.

أم يَقُولُونَ نَقَوَلُهُ فَه هو ترق إلى ما هو أبلغ في القبح والإنكار وهو أن نسبوه إلى اختلاق القرآن من تلقاء نفسه وليس الأمر كما زعموا فرابل لا يقونون في البنة لعنادهم فإن كان الأمر كما زعموا فرابل في يُقَوْنون في البنة لعنادهم فإن كان الأمر كما زعموا فرابل في يقونون في البنة لعنادهم فإن كان الأمر كما زعموا فرابل في يقونون في البنة لعنادهم فإن كان الأمر كما زعموا فرابل في يقونون في يقابون وإذا قرئ بحديث منوتاً فالضمير في في يقابوني في راجع إلى القرآن وإذا قرئ على طريق الإضافة فيكون الضمير راجعاً إلى النبي فران كان الأمر كما زعموا فرابل في يقونون في راجع إلى القرآن وإذا قرئ على طريق الإضافة فيكون الضمير راجعاً إلى النبي فران كان القرآن وإذا قرئ على طريق الإضافة فيكون الضمير راجعاً إلى النبي فران كان القرآن وإذا قرئ على طريق الإضافة فيكون الضمير واجعاً إلى النبي فران كان القرآن وإذا قرئ على طريق الإضافة فيكون الضمير واجعاً إلى النبي فران كان القرآن وإذا قرئ على طريق الإضافة فيكون الضمير واجعاً إلى النبي فران كان القرآن وإذا قرئ على طريق الإضافة فيكون الضمير واجعاً إلى النبي فران كان في القرآن وإذا قرئ على طريق الإضافة فيكون الضمير واجعاً إلى النبي فران كانوا في فيما يزعمون فر منديتين في العربية والبشرية والفصاحة مع طول الممارسة لهم للخطب والأشعار وقدرتهم على أساليب النظم والنثر وحفظ الموانع والايتام ولهم مع ذلك دواع في الإتيان وقد عجزوا ولم يأتوا بمثله ولا الوقائع والايتام ولهم مع ذلك دواع في الإتيان وقد عجزوا ولم يأتوا بمثله ولا الموانع والايتام ولهم مع ذلك دواع في الإتيان وقد عجزوا ولم يأتوا بمثله والقائم والقائم والدين وأن وزمن معين وأدنا وي العالم لنظام العالم أكمل وأتم من الوقائع والايتام القرآن معجز من حيث معناه وأحكامه وتكاليفه بحيث أن لو القرآن لا يقدرون ومثله أيضاً لا يقدرون وكذلك معجز من حين من عالم الفظ لأن الفظ والتنبي القرآن من يقدرون ومئله أيضاً لا يقدرون وكذلك معجز من حيث المفظ لأن القرآن من حيث معام واكمال من إنجاز اللفظ والنوران من معارن من خطبة البلغاء ببلوغه حد الكمال من إنجاز الفظ والنبي القرآن ما القرآن ما معرز من حيلة البلغاء ببلوغه حد الكمال من إنجاز الفظ والنبي المرابي القرأن ما مي القران في معام ما ما من إنجاز الفظ والنوا الفرأن ما ما مرابه الفظ والنا وي الفرا ما مرابي في العالم المما

الغريب والاستعارة البديعيّة وتلاؤم الحروف والكلمات وفواصل الآيات وتجانس الألفاظ وتعريف القصص والأحوال وتضمين الحكم والأسرار وحسن البيان في الطلب وتمهيد المصالح والأسباب والأخبار عمّا كان وما يكون مع أنّ ماذته ألفاظ العرب وألفاظه ألفاظهم وإنّه منظّم من ما ينظّمون به كلامهم وقد أعجزهم القرآن لفظا ومعنى.

أمّ خُلِفُوا مِنْ غَيْر مَق عَ اي: أم أحدثوا وقدروا هذا التقدير البديع من غير محدث وقيل: المعنى أم خلقوا من أجل لا شيء من عبادة وجزاء فحيننذ "من" للسببية (أمّ مُمُ الْخَلِفُونَ ) لأنفسهم فلذلك لا يعبدون الله ولا يطيعونه.

أَمَّ خَلَقُوا ٱلسَّمَوَي وَٱلأَرْضَ بَل لَا يُوقِئُونَ ﴾ أي: إذا سئلوا من خلقكم وخلق السماوات والأرض؟ والأرض؟ الله، وهم غير موقنين بما قالوا وإلّا لما أعرضوا وأشركوا بعبادته.

أم لمَم سُلَم عُم مُنْم عُلَم مُنْم عُلَم منصوب إلى السماء والسلّم اسم لما يتوصّل به إلى كلّ شيء رفيع فيسَتَيعُونَ فيو فيمن يستمعون معنى الصعود، وفرفيو متعلّق بمحذوف هو حال من فاعل يستمعون وتقدير الكلام يستمعون صاعدين في ذلك السلّم ومفعول يستمعون محذوف أي إلى كلام الملائكة وما يوحى إليهم من علم الغيب حتَى يكونوا واثقين بقولهم أو في بمعنى على كقوله: في جُدْمِع ألنَّخْل في في مُتَيَعُمُ في وهو أمر تعجيز أي فليأتوا ما سمعوا معوا معنى على المعود في المحديد في المحدي في المحدي في المحدين في المحدين في ألم من على من على من على محدوف أي إلى كلام الملائكة وما يوحى ألم من علم الغيب حتى يكونوا واثقين بقولهم أو في بمعنى على كقوله:

إِسْلَطُنُو تَبْبِينٍ ﴾ بحجة واضحة تدل على صدق قولهم.

.....٣+¥

أَمَّ لَهُ ٱلْبَنَتُ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ ﴾ في الكلام إنكار عليهم حيث جعلوا ما يكرهون لله وتركيك لعقولهم واختيارهم وذلك أنّ من جعل خالقه أدون حالا منه بأن جعل له ما لا يرضى لنفسه كما قال: ﴿ وَإِذَا بُثِيرَ آَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ مِنه بأن جعل له ما لا يرضى لنفسه كما قال: ﴿ وَإِذَا بُثِيرَ آَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ إِلَى اللّهُ وَتَركيكُ له ما لا يرضى لنفسه كما قال: ﴿ وَإِذَا بُثِيرَ آَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ إِلَيْ مَنه بأن جعل له ما لا يرضى لنفسه كما قال: ﴿ وَإِذَا بُثِيرَ آَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ اللّه أَن مَنه بأن جعل له ما لا يرضى لنفسه كما قال: ﴿ وَإِذَا بُثِيرَ آَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ وَلَكَ أَنْ مَنه بأن جعل له ما لا يرضى لنفسه كما قال: إلى ومن كان في عنوان هذه الخرافات لم يستبعد منه هذه الحماقات.

أمّ تَتَعَلَّهُمُ أَجْرًا ﴾ رجوع إلى خطابه ﷺ وإعراضاً عنهم أي أتسالهم أجراً على تبليغ الرسالة ﴿فَهُم مِن مَغْرَمِ مُنْفَلُونَ ﴾ فهم لأجل إلزام الغرامة يحملون الثقل وفي الكشّاف الغرم أن يلتزم الإنسان ما ليس عليه من غير جناية منه أو ما يلزم أدائه وكذلك المغرم والغريم من عليه الدين.

أَمْ عِندَهُمُ ٱلْنَيْبُ اللهِ أَي: اللّوح المحفوظ المثبت فيه الغيوب المؤفَّةُ
 يَكُتُبُونَ اللهِ ما فيه حتّى يتكلّموا في ذلك بنفي أو إثبات في أمر القيامة وغيرها.

أم يُرِيبُونَ كِدًا كُم أي: يكتفون بهذه المقالات الفاسدة بل يريدون مع ذلك أن يكيدوا بك كيداً وهو كيدهم في دار الندوة وقد مر بيانه من القتل والحبس والإخراج في حقّه الله والكيد هو الأمر الذي يسوء من نزل به أو ضرب من الاحتيال وإرادة مضرة الغير خفية وهو من الخلق الحيلة السيئة، ومن الله التدبير بالحق لمجازاة أعمال الخلق قال بعض المفسّرين مثل السدي: المعنى أن هذا البيان من الأحبار بالغيب فإن السورة مكيّة وذلك الكيد كان وقوعه ليلة الهجرة.

﴿ فَٱلَّذِينَ كَفَرُوا هُرُ الْمَكِدُونَ ﴾ أي: هم الذين يحيق بهم كيدهم ويعود إليهم وبال كيدهم لا من أرادوا أن يكيدوه فإنّهﷺ الغالب عليهم حجّة وسيفاً والمراد ما أصابهم يوم بدر. ﴿ أَمْ لَمَمْ إِنَّهُ غَيْرُ اللَّهُ فَيَرُ اللَّهُ فَيرُ اللَّهُ فَيرُ الله عذابه ﴿ سُبَحَنَ اللَّهُ حَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ نزّه نفسه تعالى عمّا ينسبون إليه من الشرك. وَإِن يَرَوْأ كِسْفَا مِنَ السَّمَآءِ سَاقِطًا يَقُولُوا سَحَابٌ مَرَكُومٌ ﴿ فَ فَذَرَهُمْ حَتَى بُلَنَقُوا يَوْمَهُمُ الَذِى فِيهِ يُعْسَمَعُونَ ﴿ يَعَنِي عَنَهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْمًا وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ وَإِنَّ وَإِنَّ لِلَذِى فِيهِ يُعْسَمَعُونَ ﴿ يَعَنِي عَنَهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْمًا وَلا هُمْ يُنصَرُونَ الحَكْمُ وَإِنَّ لِلَذِى فِيهِ يُعْسَمَعُونَ ﴿ يَعَنِي عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْمًا وَلا هُمْ يُسَمَرُونَ وَاللَّذِى فَيهِ يُعْسَمَعُونَ أَنَّ يَوْمَ لَا يُعْنِى عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْمًا وَلا هُمْ يُسَمَرُونَ وَاللَّذِي فَاللَهُ اللَّذِى فِيهِ يُعْسَمَعُونَ فَنَ يَوْمَ لَا يُعْنِى عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْمًا وَلا هُمْ يُعْمَرُونَ وَاللَّذِي فَاللَهُ اللَّذِى فِيهِ يُعْسَمَعُونَ فَنَ يَوْمَ وَلَيْنَ اللَّذِى فَيْ عَنْهُمُ يُعْمَعُونَ فَي عَنْهُمْ يَعْمَ

وأصحابه فروانًا ليلذينَ ظلَمُوا الله أي لهؤلاء الظلمة من الكفّار مثل أبي جهل وأصحابه فرعَذَابًا كم آخر فردُونَ ذَلِكَ له أي دون عذاب الآخرة والمراد يوم بدر من القتل والأسر وقيل: يريد عذاب القبر وقيل: المراد الجوع والقحط سبع من القتل والأسر وقيل: يتنكونَ كم لفرط جهلهم وعنادهم وعلى العاقل أن يعتقد ويتعلّم علم الآخرة وهو من العلوم الضرورية الواجبة قال بعض المحقّقين:

العلم علمان: علم تحتاج منه مثل ما يحتاج من القوت فينبغي الاقتصار على قدر الحاجة منه وهو علم الأحكام فينبغي النظر فيه بقدر ما تمس الحاجة إليه في الوقت فإن تعلَق تلك العلوم إنّما هو بالأحوال الواقعة في الدنيا للعمل حتَّى يكون على بصيرة فقط لا غير وعلم ليس له حدّ يوقف عليه وهو العلم المتعلَق بمعرفة الله ومواطن القيامة إذ العلم بمواطنها يؤدي العالم بها إلى الاستعداد لكلّ موطن بما يليق به لأنّ الله هو المطالب في ذلك اليوم وهو يوم الفصل فينبغي للإنسان أن يكون على بصيرة من أمره معداً للجواب عن نفسه وعن غيره في المواطن التي يعلم أنّه يطالب بالجواب.

ومن المواطن القبر فإن الله يحيي العبد المكلّف في قبره ويرد الحياة إليه ويجعله من العقل في مثل الحال الذي عاش عليه ليعقل ما يسال عنه وما يجيب به وقد سئل تلالا لما أخبر بفتنة الميّت في قبره وسؤال منكر ونكير وهما الملكان: (قيل: إن السائل كان عمر) أيرجع عليّ عقلي؟ قال تلالا: «نعم» وأنكره الملحدة ومن تمذهب من الإسلاميّين بمذهب الفلاسفة عذاب القبر لكنّهم بمعزل عن الدين القويم والمداد أعزّ من أن يصرفه الإنسان في والحاصة في بيان عذاب القبر وضغطته أكثر من أن تصرف الإنسان في ويقول: اللهم إتي أهوذ بك من عذاب القبر ومن عذاب النار ومن فتنة المعاة والمحاصة في بيان عذاب القبر وضغطته أكثر من أن تحصى وكان تلالا يدعو والمحاصة في بيان عذاب القبر وضغطته أكثر من أن تحصى وكان تلالا يدعو والمحاصة في بيان عذاب القبر وضغطته أكثر من أن تحصى وكان تلالا يدعو والمحاصة في بيان عذاب القبر وضغطته أكثر من أن تحصى وكان الالا يدعو والمحاصة في بيان عذاب القبر وضغطته أكثر من أن تحصى وكان تلالا يدعو والمحاصة في بيان عذاب القبر وضغطته أكثر من أن تحصى وكان تلالا يدعو والمحاصة في بيان عذاب القبر وضغطته أكثر من أن تحصى وكان تلالا يدعو والمحاصة في بيان عذاب القبر وضغطته أكثر من أن تحصى وكان تلا له ويو والمحاصة في بيان عذاب القبر وضغطته أكثر من أن تحصى وكان تلالا يدعو والمحاصة في بيان عذاب القبر وضغطته أكثر من أن تحصى وكان تلالا يدعو والمحاصة ومن فتنة المحيع الدبحال، أن وينجي المؤمن من عذاب القبر وأهواله والمات ومن فتنة الماسيع الدبحال، أن وينجي المؤمن من عذاب القبر وأهواله ينهما أن يقتل في سبيل الله، والثالث: قراءة سورة الملك فإن من قرأها كل ليلة لم يضرة القتال، والرابع: الموت مبطوناً فإنّه لا يعذب في قبره، والخاص.

١- انظر: إقبال الأعمال، ج٢، ص٢١٩، و بحار الانوار، ج٨٨، ص٧٥.

الوقت، ففي الحديث: «من ملت يوم الجمعة أو ليلة الجمعة».

وَأَسَرِ لمُشَكِّر رَبِّكَ ﴾ بإمهالهم إلى يومهم الموعود وحكم ربّك الذي حكم به وألزمك التسليم له إلى أن يقع عليهم العذاب الذي حكمنا عليهم فَوَاَئَكَ بَأَعَيْنِنَا ﴾ أي: بمرأى منّا وخبر استناد جمع العين للإيذان بغاية الاعتناء في الحفظ وبكثرة أسباب الحفظ وتأمّل بين الحبيب ودرجة الكليم حيث أفرد فيه العين وقال فَوَلِثُسْنَعَ عَلَى عَيْنَ ﴾ وعناية عين الله تعالى على محمّد مستمرة لا ينقطع لا في حياته ولو أن موته عين الحياة كما روي أنّه ينزل على قبر محمّدتاً على حياته ولو أن موته عين الحياة كما روي أنّه ينزل ويحفظونه إلى المساء ثمّ ينزل سبعون ألف ملك يضربون أجنحتهم عليه ويحفظونه إلى المساء ثمّ ينزل سبعون ألفا غيرهم فيفعلون به ما فعل الأولون وهكذا إلى يوم القيامة. روي عن رسول الله تشي أن من قال: «أعوذ بالله السبيع وهكذا إلى يوم القيامة. روي عن رسول الله تشي أن من قال: «أعوذ بالله السبيع ألنوك لاَ إلى ألمساء ثمّ ينزل سبعون ألفا غيرهم فيفعلون به ما فعل الأولون وهكذا إلى يوم القيامة. روي عن رسول الله تشي أن من قال: «أعوذ بالله السبيع وهكذا إلى يوم القيامة. روي عن رسول الله تشي أن من قال الموذ الم المر الموك لا ينه معن اله مرات وقراً ثلاث أيات أخر سورة العشر الم اله ملك الموم من الشيطان الرجيم ثلاث مرات وقراً ثلاث أيات أخر سورة العشر الم أنه ملك الموم بالله اله ملك المال المان المون اله عليه من الله الاحين الم الم الم اله الماليم من الله الله الله الله اله المالي المود من اله الماليم من الشيطان الرجيم ثلاث مرات وقراً ثلاث أيات أخر سورة العشر اله أنه ماك الموم الماليم من الشيان الرجيم ثلاث مرات وقرأ ثلاث أيات أخر سورة العشر اله ماك يوسمو وكن الله به سبعين ألف ماك

وَسَيَّحَ ﴾ أي: نزّهه تعالى عمّا لا يليق به حال كونك متلبّدا رَبِّكَ ﴾ على نعمائه ﴿ حِينَ نَقُومُ ﴾ من أي مقام قمت. قال سعيد بن جبير: أي قل حين تقوم من مجلسك: سبحانك اللّهم وبحمدك أي سبّح اللّه متلبّسا بحمده فإن كان ذلك المجلس خيرا ازددت إحساناً وإن كان غير ذلك كان كفّارة له. قال رسول الله الله الذي الموري، واختلاط أصوات الكلام حتى لا المعجمة والطاء المهملة وهو كلام الردي، واختلاط أصوات الكلام حتى لا يفهم - فقال قبل أن يقوم: مبحانك اللّهم وبحمدك أنه لا إله إلا أنت استغراك

١\_مجمع البيان، ج٩، ص ٤٤٠، و نور الثقلين، ص٢٩٣.

وأتوب إليك كان كفّارة له ما لم يتعلّق بحق آدميّ كالغيبة»<sup>(١)</sup>. وكان رسول الله إذا قام لصلاة الليل كبّر عشراً وحمد الله عشرا وسبّح الله عشرا وهلّل عشرا واستغفر عشرا ويتعوّذ من ضيق المقام يوم القيامة.

وَمِنَ ٱلَيَّلِ فَسَبِّمَهُ كَه يعني صلاة الليل روى زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم عن الباقر والصادق للتَنظ في هذه الآية قالا: فإنّ رسول الله كان يقوم من الليل ثلاث مزات فينظر في آفاق السماء ويقره الخمس من آل عمران التي آخرها فرانك لا تُخْلِفُ ٱلِيمَدَ كَه قم يفتع صلاة الليله. الخبر. وقيل: معناه صلّ المغرب والعشاء الآخرة فوَادَبَزَ ٱلنَّجُومِ كَه بكسر الهمزة مصدر أدبر يعني: الركعتين قبل صلاة الفجر عن ابن عبّاس وقتادة وهو المرويَ عن الصادقين والرضا للتي<sup>(n)</sup>. وذلك حين تدبر النجوم أي تغيب بضوء الصبح وقيل: يعني: صلاة الفجر المفروضة وقيل: إنّ المعنى لا تغفل عن ذكر ربّك صباحاً ومساء ونزّهه في جميع أحوالك ليلا ونهارا فإنّه لا يغفل عنك.

وفي قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَيْلِ فَسَيَّحَهُ ﴾ إشارة إلى أنّه أشق على النفس وأثوب وأبعد عن الرياء كما يلوح به تقديمه على الفعل والليل زمان المعراج والصلاة معراج المؤمن فمن أراد أن يتأسم في الجملة برسول الله فليصلً بالليل والناس نيام ولشرف ذلك الوقت كان معراجه ﷺ فيه لأقرب الصباح لأن في قربه قد يستيقظ بعض النفوس للحاجات وفي ختم هذه السورة بالنجوم وافتتاح الآتية بالنجم أيضاً من حسن الانتهاء والابتداء. تمت بعون الله.

١-الظر:سنن الترمذي، ج٥، ص١٥٨، وكنز لعمل، ج٩، ص١٤٢، و تفسيرالبغوي، ج٤، ص٢٤٣. ٢- مجمع البيان، ج٩، ص٢٨٣، و تفسير الصافي، ج٥، ص٨٣، و بحار الانوار، ج٧٩، ص٣٢٩، و نور الثقلين، ج٥، ص١٤٣.



مكُبّة غير آية منها فإنّها نزلت بالمدينة. ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَيْنِبُونَ كَبْتَهِرَ ٱلْإِنَّمِرِ وَٱلْفَوَحِضَ ﴾ الآية، عدد آيها اثنتان وستُون آية.

فضلها: عن أبيّ قال: قال رسول الله ﷺ: دمن قرأ سورة والنجم أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من صدّق بمحمّد ومن جحد به»<sup>(1)</sup>.

وعن الصادق للثل<sup>ي</sup> قال: «من كان يد من قر<mark>امة والنجم في كلّ يوم أو في كلّ ليلة</mark> عاش محموداً بين الناس»<sup>(۲)</sup>.

بسمسي ألمت ألمتو التخز التعتيم

وَالنَّجْدِ إِذَا هَوَىٰ ۞ مَا مَنَلَ مَنَاجِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ۞ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَىَ ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَتَى يُوحَىٰ ۞ عَلَمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ۞ ذُو مِزَةٍ فَاسَتَوَىٰ ۞ وَهُوَ بِالْأَفْنِي آلأَعْلَ ۞ ثُمَّ دَنَا فَنَدَلَى۞ فَكَانَ قَابَ فَوْسَتِنِ أَوَ أَدْنَ ۞ فَأَوْحَىَ إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى۞

قال صاحب تفسير «روح البيان»: إنَّها أوَّل سورة جهر بها رسول الله

 ١- تخريب الأحاديث والآثار، ج٣، ص٢٨٦، و نور الثقلين، ج٥، ص١٤٤، و تفسيرجوامع الجامع، ج٣، ص٤٤٧.
 ٢- ثواب الأعمال، ص١١٦، و وسائل الشيعة، ج٤، ص٨٩٢ و بحار الانوار، ج٨٤ ص٣، و مجمع البيان، ج٩، ص٢٨٤. وجهر بقراءتها في الحرم والمشركون يستمعون نزلت في شهر رمضان من السنة الخامسة من النبوة ولمما بلغﷺ السجدة سجد معه المؤمنون والمشركون والجن غير أبي لهب في رواية أنّه رفع من التراب حفنة إلى جبهته وقال: يكفيني هذا، وفي رواية كان ذلك الوليد بن المغيرة فإنّه رفع تراباً إلى جبهته فسجد عليه لأنّه كان شيخا كبيرا لا يقدر على السجود وإنّما سجد المشركون.

قال الشيخ إسماعيل الحقّى صاحب تفسير «روح البيان»: لأنَّه ﷺ لمَّا بلغ إلى قوله: ﴿ أَفَرَءَنِثُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ۞ وَمَنَوْءَ ٱلْثَالِثَةَ ٱلْأَخْرَىٰ ﴾ ألحق الشيطان به قوله: تلك الغرانيق العلى منها الشفاعة ترتجي فسمعه المشركون وظنُّوا أنَّه من القرآن فسجدوا لتعظيم آلهتهم ومن ثمَّ عجب المسلمون من سجود المشركين من غير إيمان والمراد بالغرانيق العلى الأصنام وشبَّهت الأصنام بالغرانيق ألتى هي طائر الماء جمع غرنوق بكسر الغين المعجمة وإسكان الراء وهو طير طويل العنق أو الكركي ووجه الشبه بين الأصنام وتلك الطيور أن تلك الطيور تعلو وترفع في السماء فالأصنام مشبهة بها في علو القدر وارتفاعه. أقول: وقد مرَّ بيانه في تفسير سورة الحجَّ وهذه الرواية رواها ابن عبَّاس قال الطبرسيّ في «المجمع»('): إن صحَّ الخبر محمول على أنَّه كان تَلْتَظْ يتلو القرآن فلمًا بلغ إلى هذا الموضع وذكر أسماء آلهتهم وقد علموا من عادته الشه الله يعيبها قال بعض الحاضرين من المشركين: تلك الغرانيق العلى وألقى ذلك في تلاوته توهَم أنَّ ذلك من القرآن فأضافه الله إلى الشيطان لأنَّه إنما حصل بإغوائه ووسوسته حيث يقول عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن

١ مجمع البيان، ج٧، ص ١٦٢، و بحار الانوار، ج١٧، ص٨٧.

رَّسُولٍ وَلَا نَجْنٍ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى ٱلْقَى ٱلشَّيْطَنُ فِي لَمْنِيَّتِهِ. ﴾<sup>(١)</sup> أي: في تلاوته. هكذا أورده المرتضى فلا في كتاب «التنزيه»<sup>(٢)</sup>.

فوالنَّجَو إذا هَوَى كما الواو للقسم أقسم بالنجم والمراد به الثريًا فإنَّه اسم غالب عليها ومنه قوله فلك: اما طلع العجم قل وفي الأرض من العاهة شيء إلا رفع».<sup>(\*\*)</sup> يريد فلك الثريًا وتسمّى الثريًا أيضاً بالية الحمل لأنَّها تطلع بعد بطن الحمل وهي سبعة كواكب ولا يكاد يرى السابع منها لخفانه تمتحن به الأبصار وكانت قريش تعظمها وتقول: أحسن النجم في السماء الثريًا وكانت رجلتاها عند طلوعها وسقوطها فإذا طلعت بالغداة عدوما من الصيف وإذا طلعت بالعشي عدّوها من الشتاء في الما حكم في إذا غرب والهوي السقوط من علو إلى سفل. وفي تفسير قوله: فوانَّ حَوَانَ عَوَى كما أوال:

الاول: أنَّه تعالى أقسم بالنجم الثريَّا إذا سقطت وغابت مع الفجر.

والثاني: أقسم بالقرآن إذا نزل نجوماً متفرّقة على النبيّ في ثلاث وعشرين سنة فسمّى القرآن نجماً لتفرّقه في النزول؛ والعرب يسمّي التفريق تنجيماً والمفرّق منجّماً.

والثالث: أن المراد به جماعة النجوم إذا هوت وأخفيت وأراد به الجنس وإشارة في أفول النجم إلى طلوعه لأن ما يأفل يطلع فاستدلً بافوله وطلوعه إلى وحدانيّته تعالى وقيل: المراد بهويّه وسقوطه يوم القيامة.

والرابع: يعني به الرجوم من النجوم وهو ما يرمى به الشياطين عند استراق السمع وروت العامة عن جعفر بن محمّد الصادقﷺ: «أراد بالنجم

ا\_سورة الحج: ٥٢.

- ٢- تنزيه الأنبياء، ص ١٥٢ و ١٥٤.
- ٣- تغسيرالبغوي، ج٤، ص٢٤٤، و مستداحمد، ج٢، ص٣٨.

محمّداً تلاقي إذا نزل ليلة المعراج والهوي النزول نزل من السماء السابعة ليلة المعراج<sup>(1)</sup> ولمّا نزلت السورة وقرأها رسول الله تلاقي جاء عتبة بن أبي جهل<sup>(٢)</sup> إلى النبيّ وطلّق ابنته النبيّ تلاقية وتفل اللمين في وجهه تلاقية وقال: كفرت بالنجم، وبربّ النجم فدعا تلاقية وقال: اللهمّ سلّط عليه كلباً من كلابك. فخرج عتبة مع أبيه إلى الشام فنزل في بعض الطريق وألقى الله إليه الرصب فقال: لأصحابه أقيموني بينكم ليلا ففعلوا فجاء أسد أو كلب فافترسه من بين النامى،<sup>(٢)</sup>.

المخامس: في المجالس، عن ابن عبّاس قال: صلّينا العشاء الآخرة ذات ليلة مع رسول الله فلمّا سلّم أقبل إلينا بوجهه ثمّ قال: الله صيتقض كوكب من السماء مع طلوع الفجر فيسقط في دار أحدكم فمن سقط ذلك الكوكب في داره فهو وصبّي وخليفتي والإمام بعدي فلمّا كان قرب الفجر جلس كلّ واحد منا في داره فلما طلع الفجر انقض الكواكب في دار عليّه. قال ابن عبّاس – وكان أطمع القوم في ذلك ...: فقال رسول الله بيلائة لعليّ لائله: اليا عليّ والذي بعدني بالدوة لقد وجبت لك الوصيّة والخلافة والإمامة بعديه. فقال المنافقون: لقد ضلّ محمّد في محبّة فلك ...: فقال رسول الله بيلائة له عليّ الله عليّ والذي بعدني بالدوة لقد وجبت لك الوصيّة والخلافة والإمامة بعديه. فقال المنافقون: لقد ضلّ محمّد في محبّة ابن عمّه وغوى وما ينطق في شأنه إلّا بالهوى فأنزل الله تعالى: ﴿وَالنَّجَهِ إِلَه في شأن علي<sup>(1)</sup> ﴿ إِنّهُ هُوَ إِلاً وَحَمْ يُوْحَى كَه وعن الصادق عن آبائه المَذَكَ عَنه في شأن علي<sup>(1)</sup> ﴿ إِنّهُ هُوَ إِلَّا وَحَمْ يُوْحَى كَه وعن الصادق عن آبائه المَذَك يقول: الله منه والقميّ عن الرضاطيّة: الا العجم وسول اللهه<sup>(6)</sup>. وعن الباقرطيّة يقول: الم

١- تفسيرالبغوي، ج٤، ص٢٤٤، و سبل الهدي والرشاد، ج٣، ص٢٨. ۲\_الصحيح: عتبة بن أبى لهب. ٣- انظر: المناقب، ج ١، ص ٧١، و بحار الانوار، ج١٦. ص٣٠٩. ٤\_ تفسيرالأمالي، للصدوق، ص٦٥٩، و بحار الانوار، ج٣٥، ص٢٧٢. ٥- تفسير القمي، ج٣، ص٣٤٣، و تفسير الصافي، ج٥، ص٨٥.

الوحي الذي اوحي إليه»<sup>(1)</sup> وفي «الكافي» عنه للتي»: فأقسم سبحانه بمحمّد إذا قبض ما ضلّ صاحبكم بتغضيله أهل بيته وما غوى وما ينطق بغضل أهل بيته بهواه وهو قول الله: ﴿إِنْ هُوَ إِلَا وَحَىٌّ يُوَىَ ﴾ إليهه<sup>(1)</sup>.

وفي «المجالس» عن الصادقﷺ: «إنَّ رضى التاس لا يملك وإنَّ السنتهم لا تضبط وكيف تسلمون متا لم يسلم منه رسول الله ﷺ وأنبيائه فنسبوا نبيّنا محتدا إلى أنّه ينطق عن الهوى في ابن عمّه عليّ حتّى كذّبهم الله فقال: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىَ \* إِنَّ هُوَ إِلَا وَحْمَّ يُوحَىٰ ﴾».

وبالجملة ما عدلﷺ عن الحقّ وما فارق الهوى وما خاب عن إصابة الرشد. وقيل: ما خاب سعيه بل ينال ثواب الله وكرامته.

فَوْ مَا ضَلَ سَاحِبُكُمْ فَ جواب القسم. والوحي قد يكون اسماً بمعنى الكناب الإلهي وقد يكون مصدراً وله معان الإرسال والإلهام والكتابة والإشارة إلى أن النبي تلاقة قد فنى عن ذاته وصفاته وأفعاله في ذات الله وصفاته وأفعاله بحيث لم يبق منه لا اسم ولا رسم فكان ناطقاً بنطق الحق لا بنطق البشرية فحينئذ لا يجري عليه الخطرات الشيطانية والهواجس النفسانية به وهذا معنى قوله: الست كأحدكم أبيت عند رقي يطعمني ويسقينيه") وقوله الشقا: «أنا من الله والمؤمنون متيه"

وَ مَنْتُهُ شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ لَهُ أي علم القرآن الرسول ونزل به عليه وقرأه عليه ويتبه له هذا على أن يكون الوحي بمعنى الكتاب وإن كان بمعنى الإلهام فتعليمه.

| ـ تفسير القمي،ج ٣. ص٣٣٤، و بحار الانوار، ج١٨، ص٤٠٤، و تفسير الاصفي، ج٢ |
|------------------------------------------------------------------------|
| ر،۱۳۱۹، و نور الثقلين، ج۵، ص <b>١٤٦</b>                                |
| ـ الکافي، ج۸، ص ۳۸۰.                                                   |
| ـ من لايحضر. الفقيه، ج٢. ص١٧٢. و وسائل الشيعة، ج٧. ص٣٨٨.               |
| - انظر: مشارق الواراليقين، ص ٤١.                                       |
|                                                                        |

بتبليغه إلى قلبه يشتر فيكون كقوله: ﴿ نَزَلَ بِهِ الرَّيُمُ ٱلْأَمِينُ \* عَلَى قَلَيْكَ ﴾ <sup>(1)</sup> ﴿ عَلَمَهُ شَيبُهُ ٱلْقُوْعَالَى من إضافة الصفة إلى فاعلها مثل حسن الوجه والموصوف محذوف أي ملك شديد قواه وهو جبرئيل للتلا ويكفيك دليلاً على شدة قواه أنّه قطع قرى قوم لوط من الماء الأسود تحت الثرى وحملها على جناحه ورفعها إلى السماء حتى سمع أهل السماء نياح الكلاب وصياح الديكة ثم قلبها وصاح بثمود صيحة فأصبحوا جائمين ورأى جبرئيل إبليس يكلّم عيسى للتلا في الهند عقبات الأرض المقدسة فنفخه نفخة بجناحه وألقاه في أقصى جبل في الهند وكان هبوطه على الأبياء وصعوده للتلا في أسرع من رجعة الطرف.

ذُو مِرَّوَكُ أي: حصافة واستحكام في رأيه وعقله ومتانة في دينه والمرّة بالكسر قوّة الخلق والعقل وفلان ذو مرّة أي محكم الفتل وذو مرّة جبرئيل.

فَوْفَاسَتُوَى فَهُ عطف على علّمه أي: فاستقام واستقر بصورته التي خلقه الله عليها وله ستّمانة جناح دون الصورة التي كان يتمثّل بها كلّما هبط إلى الأرض كما كان يهبط بالوحي أحيانا بصورة دحية الكلبيّ وأتى إبراهيم في سورة الضيف ولمداود في صورة الخصم وذلك أن النبي الله أحبة أن يراه في صورته التي جعل عليها وكان رسول الله الله التي بجبل حراء وهو الجبل المسمّى صورته التي جعل عليها وكان رسول الله الأرض لا تسعني ولكن الظر إلى بجبل النور بقرب مكّة فقال جبرئيل: فإنّ الأرض من المغرب وملأ الأفق؛ السعامة. فطلع له جبرئيل من المشرق فسدة الأرض من المغرب وملأ الأفق؛ فخر وسول الله كما خر موسى في جبل الطور: فنزل جبرئيل في صورة الآدميّين؛ فضمّه إلى نفسه وجعل يمسح الغبار عن وجهه فإن الجسد وهو في الدنيا لا يتحمّل رؤية ما هو خارج عن طور العقول.

وما رأى أحد من الأنبياء صورة جبرئيل بصورته غير نبيّنا ﷺ فإنَّه رآه

١- سورة الشعراء: ١٩٣.

فيها مرتين مرة في الأرض وهي هذه ومرة في السماء ليلة المعراج عند سدرة المنتهى. وروي أن حمزة بن عبد المطلب استدعى من رسول الله وقال: أرني جبرئيل في صورته فقال: «إنّك لن تستطيع أن تنظر إليه». قال: بلى يا رسول الله أرنيه؛ فقعد ونزل جبرئيل على خشبة في الكعبة كان المشركون يضعون ثيابهم عليها إذا طافوا؛ فقال تلالات المفر في الكعبة كان المشركون يضعون ثيابهم عليها إذا طافوا؛ فقال تلالات المفر في الكعبة كان المشركون يضعون تدماه كالزبرجد فخر مغشياً عليه<sup>(۱)</sup>، وروي أنّه رآه على فرس والدنيا بين كلكلها وفي وجهه أخدود من البكاء لو ألقيت السفن فيه لجرت وإنّما رآه تلالا مرتين ليكمل له الأمر مرة في عالم الكون والفساد واخرى في المحل الأعلى وإنّما قام بصورته ليؤكّد أنّ ما يأتيه في صورة دحية هو هو.

فإن قيل: كيف يجوز أن يغيّر الملك صورة نفسه وهل يقدر غير الله على تغيير صورة المخلوقين وقد ثبت أنّ جبرئيل أتى رسول الله في صورة رجل وقد قيل: إنّ إبليس أتى قريشا<sup>(٢)</sup> في صورة شيخ نجديّ.

فالجواب عنه أن التغيير الصورة التي هو تغيير التركيب والتأليف لا يقدر عليه إلّا الله لكن صفة جبرئيل بفعل الله وقد جعل الله لجبرئيل بأمره هذه القوّة وليس انتقاله للتلا من صورة إلى صورة يكون بنقض البنية وتفريق الأجزاء وتمزيقها حتّى إذا انقضت بطل الحياة واستحال وقوع الفعل من الجملة ويحتاج إلى إحياء ثان فتكون تلك القدرة من جبرئيل محال وأمّا إبليس فكان ذلك تخييلاً للناظرين وتمويها دون التحقيق كفعل السحرة بالعصيّ والحبال.

قال القاضي أبو يعلى ولا قدرة للشياطين على تغيير خلقهم والانتقال

۱- الدرالمنثور، ج۱، ص۹۲، و الطبقات الكبري، ج۳، ص۱۲.
 ۲- عند اجتماعهم في دار الندوة لإطفاء نور الله.

في الصورة إنّما يجوز أن يكونوا معلّمين كلمات وملقّنين ضرباً من ضروب الأفعال إذا فعله وتكلّم به نقله الله من صورة إلى صورة فيكون قادراً على التصوير والتخييل معنى أنّه قادر على قول إذا قاله أو على فعل إذا فعله نقله الله من صورة إلى صورة اخرى والتمثّل بصورة رجل أو غيره ليس معناه أن ذاته انقلبت رجلا بل معناه ظهر بتلك الصورة تأنيسا لمن خاطبه والقدر الزائد لا يزول ولا يفنى بل يخفى على الرائي فقط وتعدّد الصور بالتخيّل والتشكّل ممكن كما هو حاصل للجان.

وَهُوَ بِالأَهْقُ الأَهْلُ ﴾ كناية عن جبرئيل بالأفق المشرق وهو فوق جانب المغرب في صعيد الأرض لا في الهواء وكان النبي ﷺ بحراء جبل النور قرب مكّة وقد مرّ بيانه.

و مُمَّ مَكَا فَكَدُكُ ﴾ وقيل: فتدانى وتقديره قرب جبرئيل بعد بعده وعلوّه ثمّ تدلَى أي زاد في القرب مثل قولك: فلان قرب منّي ودنا وقيل: المعنى استوى أي: اعتدل واقفا في الهواء بعد أن كان نزل بسرعة ليراه النبي تلا بصورته وقيل: إنّ المعنى استوى جبرئيل أي: ارتفع وعلا إلى السماء بعد أن علّم معمدا وقيل: استوى جبرئيل ومحمد بالأفق الأعلى يعني: السماء ليلة المعراج وقيل: إنّ التدلّي استرسال مع التعلّق أي استرسل جبرئيل من الأفق الأعلى مع تعلّقه به فدنا من النبي تلا

وَفَكَانَ ﴾ أي مقدار امتداد ما بين رسول الله وجبرئيل ومسافة بينهما وَقَابَ فَوَسَيَّنِ ﴾ والقوس ما يرمى به وخصّت بالذكر على عادة العرب وقيل: المراد من القوس ما يقاس به الشيء والمراد مقدار ذراعين يقال: قاس الشيء يقوسه إذا قدره وقوله: ﴿قَوْ أَدْنَ ﴾ أو أقلّ من ذراعين أو أقلّ من سيتي القوسين ومسافتهما والعباد يخاطبون على لغتهم وهو كقوله: ﴿قَلَ يَزِيدُونَ ﴾ ۳۱٥.....

فإن التشكيك لا يصح على الله فـ(أو للشك من جهة العباد كما أن كلمة لعلّ كذلك في مواضع القرآن والمعنى لو رآهما راء منكم لقال: هو قدر قوسين في القرب أو أدنى والتبس القرب عليه والمراد بيان وتمثيل بملكة الاتّصال وتحقيق استماعه عليه لما أوحى إليه.

وعن الصادقﷺ: «أقل من سبق إلى الله وذلك أنّه أقرب الخلق إلى الله بالمكان ألذي قال له جبرنيل: لمّا سري به إلى السماء تقدّم يا محمّد فقد وطنت موطئا ما وطنه ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل»<sup>(٣)</sup>.

وفي «الأمالي» عن النبي ﷺ قال: «عرج بي إلى السماء ودنوت من ربي كان بيني وبينه قاب قوسين أو أدنى فقال لي: يا محمّد من تحبّ من الخلق؟ قلّت: يا ربّ عليًا قال: فالتغت يا محمّد فالتفّت عن يساري فإذا عليّ بن أبي طالب».<sup>(3)</sup> وفي

۱\_ سورة فاطر: ٤٥.

٢\_ علل الشرايع، ج١، ص١٣١. ٣\_ تفسير الصافي، ج٥، ص٨٦، و نور الثقلين، ج٥، ص١٤٨، و بحار الانوار، ج٥، ص٢٣٦. ٤\_ تفسيرالأمالي، ص٢٥٢، و تفسير الصافي، ج٥، ص٨٦ ج٧. ص٢٥. «الاحتجاج» عن السجاد قال: «أنا ابن من علا فامتعلى فجاء مدرة المنتهى فكان من ربّه قاب قومين أو أدني».<sup>(1)</sup>. وفي «الكافي» عن الصادق أنّه سئل كم عرج برسول الله فقال: «مرّين فأوقته جبرئيل موقفاً فقل له: مكلك يا محمّد فلقد وقعت موقفاً ما وقنه ملك ولا نبيّ إنّ ربّك يصلّي فقال: يا جبرئيل وكيف يصلّي قل: يقول سبّي قلوس أنا ربّ الملاكة وارج سبقت رحمتي غنبي فقال: اللهمّ عفوك عفوك»<sup>(1)</sup>.

قال الصادق للثلا: «ما جاء ولاية أمير المؤمنين من الأرض ولكن جاءت من السماء مشافهة».<sup>(\*\*)</sup> قال الفيض: ولا تنافي بين هذه الأخبار وكلّها صدر من معدن العلم على مقادير الأفهام المخاطبين والمراد من الآية تمثيل المقدار القرب المعنوي الروحاني بالمقدار الصوري الجسماني المكاني تعالى الله عمّا يقول المشبّهون علوا كبيرا والمراد من قوسين مقدار طرفي القوس فيكون مقدار مجموع مقدار جعل الطرفين من القوس قوساً على حدة لا أنّه طرفي قوسين متعلّدين فيكون مقدار مجموع القوسين مقدار قوس واحد<sup>(\*)</sup>.

مَا كُذَبَ ٱلْفُوَادُ مَا رَأَىٰ ۞ أَفَتْشُرُونَهُ عَلَىٰ مَا بَرَىٰ ۞ وَلَقَدْ رَمَاهُ نَزَلَةُ أَخْرَىٰ ۞ عِندَ سِترَةِ ٱلْمُنْعَىٰ ۞ عِندَهَا جَنَّهُ ٱلمَاوَىٰ ۞ إِذْ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ ۞ مَا نَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَنَىٰ ۞ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ مَابَتِ رَبِهِ ٱلْكَبَرَىٰ ۞ أَفَرَمَيْتُمُ اللَتَ وَالْعُزَىٰ ۞ وَمَنوَةَ ٱلنَّالِئَةَ ٱلْأَخْرَىٰ ۞ أَلَكُمُ ٱلذَّكُرُ وَلَهُ ٱلأَنْنَ ۞

ثمَ بيَن سبحانه ما رآه النبيَّ ليلة الأسرى وحقَّق رؤيته فقال: لم يكذب

١- الاحتجاج، ج٢٢، ص٣٩، و تفسير الصافي، ج٥، ص٨٧. ٢- الكافي، ج١، ص٤٤٣، و تفسير الصافي، ج٥، ص٨٧ ج٧، ص٢٦. ٣- تفسير الصافي، ج٥، ص٨٧ ج٧، ص٢٦، و بحار الانوار، ج١٨، ص٣٠٧. ٤ـ الصافي، ج٥، ص٨٧. فؤاد محمّد ما رآه بعينه وما أوهمه الفؤاد إنّه رأى ولم ير بل حقيقة رأى وصدّقه الفؤاد رؤيته.

وقيل: المراد رأى محمّد ربّه بفؤاده وبصيرته لا بعينه روي ذلك عن محمّد بن الحنفيّة عن أبيه للغ<sup>(۱)</sup> فحينئذ يكون بمعنى العلم أي علّمه علما يقينيّا بما رآه بعينه من الآيات الباهرة كقول إبراهيم: ﴿وَلَكِكِن لِيَطْمَهِنَ قَلِّي ﴾<sup>(۱)</sup> وإن كان عالماً قبل ذلك وقيل: المراد ممّا رأى من صورة جبرئيل أي ما قال فؤاده لمّا رآه لم أعرفك لأنّه حرفه بقلبه كما رآه ببصره.

أَنْتُنُوْبُهُ عَلَى مَا يَرَى لَهُ أي: أتكذّبون محمّدا فتجادلونه على ما يراه معاينة من صورة جبرئيل أو آيات جلال ربّه وذلك أنّ النبي الله لما أخبر بما رأى ليلة الأسرى أنكروا عليه وتعجّبوا والمماراة المجادلة بالباطل واشتقاقه من مرى الناقة سخت ضرعها لتدرّ ومريت الفرس إذا استخرجت ما عنده من الجري ولما كانت رؤية جبرئيل أو الآيات مستمرّة إلى وقت الانتقال صح أن يقال بصيغة المستقبل.

القميّ: سئل رسول الله عن ذلك الوحي فقال: اوحي إليّ أنّ عليّا سيّد المؤمنين وإمام المتّقين وأول خليفة استخلفه خاتم النبيّين فدخل القوم في الكلام فقالوا: أمن الله أو من رسوله فقال الله لرسوله: قل لهم: فَحْمًا كَذَبَ الْنُوَادُ مَا رَأَى في ثمّ ردّ عليهم فقال: في أَمَّتُنَوْنَهُ، عَلَنَ مَا يَرَى في فقال لهم رسول الله تَشْتَلا: «أموت أن أنصبه للناص فأقول: هذا وليّكم من بعدي وإنه بمنزلة السفينة يوم

> ١- بحار الانوار، ج١٨، ص٢٨٨، و نور الثقلين، ج٥، ص١٥٣. ٢- سورة البقرة: ٢٦٠. ٣- تفسير القمي، ج٢، ص٢٣٥، و تفسير الصافي، ج٧، ص٢٣. ج٥، ص٨٩.

وَلَقَد رَمَاهُ نَزَلَةُ أُخْرَىٰ ﴾ أي: رأى جبرئيل في صورته التي خلق عليها مرة اخرى ونزلة منصوب على الظرف الذي هو مرة لأن الفعلة للمرة من الفعل فكانت في حكمها في المعنى فيكون تقدير الكلام وبالله لقد رأى محمد جبرئيل على صورته الأصلية مرة اخرى من النزول وذلك أنّه كان للنبي للله المعراج عرجات لمسألة التخفيف في أعداد الصلاة المفروضة فيكون لكل عرجة نزلة فرأى جبرئيل بصورته الأصلية في بعض تلك النزلات.

عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنتَكَىٰ ﴾ أي: كان جبر ثيل عند السدرة وهي شجرة عن يمين العرش فوق السماء السابعة انتهى إليها علم كلِّ ملك أو ينتهي ما يعرج إلى السماء وما يهبط من فوقها وهذه الشجرة حيث انتهى إليه الملائكة فأضيفت إليه وقيل: هي شجرة طوبي وهو مقام جبرئيل وكان قد بقي هناك عند عروجه الشي إلى مستوى العرش فقال جبر نيل: لو دنيت أنملة لاحترقت. والظاهر أن شجرة السدرة تبق في السماء السابعة عن يمين العرش ورقها كآذان الفيلة نبع من أصلها الأنهار المذكورة في القرآن وينتهي إليها الملائكة وجبرئيل رسول الملائكة إذا لم يتجاوزها فبالحريّ أن لا يتجاوزها غيره فأعلاها لجبرئيل كالوسيلة للنبي الش وكما أن خواص الامة يشتركون مع النبيِّ في جنَّة عدن بدون أن يتجاوزوا إلى مقامه المخصوص به فكذا الملائكة يشتركون مع جبرئيل في السدرة بدون أن يتعدّوا إلى ما خصّ به من المكان وإليها ينتهى علم الخلائق ولا يعلم أحد ما وراءها ولو أن ورقة من تلك السدرة وضعت لأهل الأرض لأضاءت الأرض وإضافة السدرة إلى المنتهى إضافة الشيء إلى مكانه كقولك: أشجار البستان وإذا كان الفرض أن الضمير المفعول في قوله: ﴿رَامَ ﴾ راجع إلى الله كما أنَّ المرتى هو الله يعني أنّ محمّدا رأى الله مرّة اخرى يعني مرّتين كما كلّم موسى مرّتين فحينئذ كلمة في مكان أو زمان وفر عِندَكَ متعلّق برأى. قال ابن برجان: الإسراء يحلّ في مكان أو زمان وفر عِندَكَ متعلّق برأى. قال ابن برجان: الإسراء مرّتين الاولى بالفؤاد وهذه المرّة بالعين ولمّا كان ذلك لا يتأتّى إلّا ينزل بقطع مسافة البعد التي هي الحجب عبّر بقوله: فَنَزَلَة أُخْرَى كَ وعبّر الوقت بتعيين المكان فقال: فو عِندَ سِدَرَة ٱلْنَتَكَن كَ ولكن جلّ المفسّرين جعلوا الضمير في قوله: فرَرَاه كَ كناية إلى جبرتيل لا إلى الرب كما قالت عائشة: سألت رسول الله الله الله عن ذلك فقال تلاثين وليت جبرتيل نازلا في الربة كما قالت عائشة الأملية.

قال صاحب تفسير «روح البيان»: إنّ الشيخ الأكبر قال: إنّ معراجه اللخبر أربع وثلاثون مرّة واحدة بجسده والباقي بروحه. قال البقليّ: بان الحقّ لحبيبه عند شجرة السدرة لا بالتجسّم كما بان لموسى من شجرة العنّاب.

وبالجملة فعظَم الله بيان شرف السدرة فقال: ﴿ عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمَاؤَكَة ﴾ وإضافة الجنَّة إلى المأوى مثل إضافة مسجد الجامع أي قرب السدرة جنَّة الخلد وهي في السابعة وقيل: هي الجنَّة الَّتي كان آوى إليها آدمللثلاً وتصير إليها أرواح الشهداء. وقيل: هي الَتي يأوى إليها جبرئيل والملائكة وهذه الجنَّة لا تقتضي الخلود لذاتها فلذلك أمكن خروج آدم منها.

المنتز وكلمة المنتزية ما يَعْشَى الغشيان بمعنى التغطية والستر وكلمة الذي المرف زمان لرآه قال النبي الشيرة وأيت السفرة رفرف». أي جماعة من طيور خضر \_ وقيل: يغشاها فراش أو جراد من ذهب \_ ورأيت على كل ورقة ملكا قائماً يسبّح الله. فالطيور هم الملائكة وقيل: يغشاها من النور والبهاء والصفاء الذي يروق الأبصار، وحاصل المعنى: إنّه الشي رأى جبرئيل في الحال التي يغشى فيها السدرة من الملائكة بصورة الفراش يعبدون الله.

۱\_ تفسير السمر قندي، ج۲، ص ۴٤٠.

والتنكير في قوله: فرمًا يَنْتَى كَ لتفخيم الأمر مثل قوله: فرمًا أَوْتَى كَمَ وقيل: المراد من قوله: فرمًا يَفْتَى كَ المراد الملائكة الَّذين استأذنوا للقاء النبي تشك فأذن لهم وقيل لهم: لا تأتوه بغير نثار فجاء كلَّ واحد منهم بطبق من أطباق الجنّة عليه من اللَّطائف فنثروه بين يديه. وفي الحديث أنَّه تشك اعطي عند السدرة ثلاثا الصلوات الخمس وخواتيم سورة البقرة وغفر لمن مات من أمته وهو غير مشرك بالله شيئا<sup>(1)</sup>. فرما نَاغ البَّمَرُ كَ أي ما مال بصر مات من أمته المدهشة للعقول وما عدل عن رؤية العجائب التي امر برؤيتها الأمور العظيمة المدهشة للعقول وما عدل عن رؤية العجائب التي امر برؤيتها ويستفاد من الآية على أن رؤيته تشك الآيات كانت بعين بصره حقيقة ويقظة بصر قلبة فلا بد له من القرينة وهي هاهنا ما زاغ قلبه ولو كان المراد بالبصر بصر قلبة فلا بد له من القرينة وهي هاهنا معدومة.

لأنذ زأن من ماين ربع المكبري في أي: وبالله لقد رأى محمد ليلة المعراج الآيات التي هي كبراها وعظماها ما لا يحيط به نطاق العبارة التي منها ما ذكر في الرفارف والسدرة وصورة جبرئيل وغيرها واعلم أن القدم منزًه عن الحلول في المكان وكانت الشجرة مرآة لظهور جلاله تعالى جلّ جلاله وكان الإسراء ليلة السابع والعشرين من رجب في السنة الثانية عشر من النبوة قبيل الهجرة.

قال صاحب تفسير «روح البيان»: إن وقوع الإسراء في هذا التاريخ فيه إشكال بل يكون قبل هذا التاريخ لأن هذه السورة على ما قيل: نزلت في السنة الخامسة من النبوة.

وأوّل من رأىﷺ في السماء ليلة الإسراء آدم في السماء الدنيا وكان آدم قبل ذلك في أمن الله وجواره فأخرجه عدوّه إبليس منها وما أشبه

۱-الظر: صحيح مسلم، ج ۱، ص ۱۰۹.

Y1.....

حاله ﷺ بحال أدم حين أخرجه أعداؤه من حرم الله وجوار بيته وكربته.

ثمَّ رأى ﷺ في السماء الثانية عيسى ويحيى وهما الممتحنان باليهود أمّا عيسى فكذّبته اليهود وآذته وهمّوا بقتله فرفعه الله وأمّا يحيى فقتلوه كذلك يشبه حالهﷺ بحالهما من أذى اليهود إيّاهﷺ وهمّوا بإلقاء الصخرة عليه ليقتلوه وسمّوا في الشاة فلم تزل تلك الأكلة تعاوده حتّى قطعت أبهره.

وفي السماء الثالثة لقاؤه ليوسف للله يشبه حاله حال يوسف وذلك أن يوسف ظهر بإخوته بعد ما أخرجوه من بين ظهرانيّهم فصفح عنهم وقال: لولا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ آلَيَوْمَ كَ<sup>(۱)</sup> الآية، وكذلك نبيّنا الله أسر يوم بدر جملة من أقاربه الّذين أخرجوه من مكّة وفينهم عمّه العبّاس وابن عمّه عقيل فمنهم من أطلق ومنهم من فداه وظفر بعد ذلك عليهم عام الفتح فجمعهم وقال لهم: أقول لكم ما قال أخي يوسف: فيلا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ كَل

وكذلك لقاؤه تلاق الدريس في السماء الرابعة وهو المكان الذي سمّاه الله مكانا عليًا وهو أول من آناه الله الخطّ بالقلم وهو مؤذّن بحاله رافعة وعلوً شأنه حين أخاف الملوك وكتب تلاق إليهم يدعوهم إلى طاعته حتّى قال أبو سفيان: وهو عند ملك الروم حين جاء كتاب النبيّ ورأى ما رأى من خوف هرقل لقد آل أمر ابن أبي كبشة<sup>(٢)</sup> حتّى أصبح يخافه ملك ابن أبي الأصفر وكتب إلى بعض ملوك الأرض فمنهم من اتّبعه على دينه كالنّجاشيّ وملك عمّان ومنهم من هادنه وأهدى إليه وأتحفه كهرقل ملك الشام ومقوقس سلطان مصر ومنهم من تعصّى عليه فأظفر اللّه عليه فهذا مقام عليّ.

ولقاؤه في السماء السادسة لموسى للثلة يؤذن بحاله تشبه بحالة موسى

ا\_سورة يوسف: ۹۲.

٢- يلقبون به رسول الله ٢٠٠٠ لما سيأتي ذيل قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ ٱلْشِعْرَى ﴾.

حين أمر بغزوة الشام على الجبابرة بعد إهلاك فرعون كذلك النبيﷺ غزا تبوك من أرض الشام وظهر على صاحب دومة الجندل حين صالحه على الجزية بعد أن أتى أسيرا وافتتح مكَة وأدخل أصحابه البلد الّذي خرجوا منه.

ثمَّ لَقَاؤُه في السماء السابعة لإبراهيم وهو الرافع لقواعد الكعبة المحجوجة ويؤذن بأنَّهﷺ يحجّ هو وأصحابه ويتبع إبراهيم بالحجّ وقيام أمره.

قال أهل التحقيق: إنّ الله لا يرى ولا يمكن أن يرى كما هو الحقّ وهذه الآيات دالة على أنّ محمّدا لم ير الله ليلة المعراج وإنّما رأى آيات ربّه المعظمة لأنّه تعالى ختم قصّة المعراج برؤية الآيات حيث قال: ﴿ لَقَدْ رَأَى مِنْ مَايَنَتِ رَبِّهِ ٱلْكُبْرَى فِي موضع آخر: ﴿ شَبْحَنَ ٱلَّذِي أَسَرَى يِمَبْدِهِ. لَبُلَا مَايَنَتِ رَبِّهِ ٱلْكُبْرَى فِي موضع آخر: ﴿ شَبْحَنَ الَّذِي أَسَرَى يَمَبْدِهِ. لَبُلا مَايَنَتِ رَبِّهِ ٱلْكُبْرَى فِي موضع آخر: ﴿ شَبْحَنَ الَذِي أَسَرَى يَمَبْدِهِ. لَبُلا مَايَنَتِ رَبِّهِ ٱلْمُسْبِدِ ٱلْحَرَامِ فِي موضع آخر: ﴿ لِنُمْيَهُمْ مِنْ مَلَيْنِنَا ﴾ ولو كان رآه لكان ذلك أعظم ما يكون من الكرامة وكان يذكره ويختم به.

أقول: ورؤية ذاته تعالى أمر محال غير ممكن ولا يحصل أبدا في الدنيا ولا في الآخرة ولكنّه أظهر سبحانه لحبيبه من قدرته المظاهر العظيمة والآيات الكبرى التي مفاتيح الفيض من فيضه الأقدس سبحانه لحبيبه المنتخب من كلّ العالم بحيث صارت حياته عند ماذة حياة العالم كلّه علويّة وسفليّة روحانيّة وجسمانيّة معدنيّة ونباتيّة حيوانيّة وإنسانيّة كما قال عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا أَرْسَلَنكِكَ إِلَا رَحْمَةً لِلْعَنكِيكِ (<sup>1)</sup> وقال: «لو لاك لما خلقت الأفلاك»<sup>(1)</sup>

وكذلك علمه ي فقد علم الأولين والآخرين وفي رواية علم ما كان ١- سورة الإسراء: ١. ٢- الأنبيا سورة ء: ١٠٧. ٣- بحار الانوار، ج١٦، ص٤٠٦، و تفسير الآلوسي، ج٢٠، ص١٩. ٤- انظر: مشارق أنواراليقين. وما سيكون وصارة لللله ببركة تجلّي صفاته تعالى شأنه له صار آدم بتبعيّته وخلافته خليفة العالم كما أخبر في كتابه العزيز فراني جَاعِلٌ في الأَرْضِ خَلِيفَةَ ﴾ وأسجد الله الملائكة لتلألؤ نور هذا الحبيب في وجه آدم.

فاللّات كانت للقيف بالطائف وأصله من لويه لأنهم كانوا يلوون عليها فاللّات كانت لثقيف بالطائف وأصله من لويه لأنهم كانوا يلوون عليها ويطوفون بها وهذا الأصل هلى قراءة الكسائي فإنّه كان يقف باللّاة بالهاء ويجعلها من هذه المادة والبلقون يقفون بالتاء وأصله من اللّات وأصله من اسم ويجعلها من هذه المادة والبلقون يقفون بالتاء وأصله من اللّات وأصله من اسم ويجعلها من هذه المادة والبلقون يقفون بالتاء وأصله من اللّات وأصله من الما ويجعلها من هذه المادة والبلقون يقفون بالتاء وأصله من اللّات وأصله من الما مام ويجعلها من هذه المادة والبلقون يقفون بالتاء وأصله من اللّات وأصله من اسم ويجعلها من هذه المادة والبلقون يقفون بالتاء وأصله من اللّات وأصله من الما ويجل حالحا ويجعلها من هذه المادة والبلقون يقفون بالتاء وأصله من اللّات وأصله من الما مام ويجعلها من هذه المادة والبلقون يقفون بالتاء وأصله من اللّات وأصله من الما ويجعلها من هذه المادة والبلقون يقفون بالتاء وأصله من اللّات وأصله من الما ويجعلها من هذه المادة والبلقون يقفون بالتاء وأصله من اللّات وأصله من اسم ويجعلها من هذه المادة والبلقون يقفون بالتاء وأصله من اللّات وأصله من الما ويجلا مالحا وكان بيت السويق للحجاج بسمن وأقط إذا قدموا وكان رجلا مالحا وكانت العرب تعظم ذلك الرجل بإطعامه في كلّ موسم فلما مات اتنخذوا مقعده الذي كان بيت فيه السويق منسكا ثم سنح لهم الأمر إلى أن عبدوا تلك مقعده الذي كان يقعد عليها ومثّلوها صنما وسمّوها اللّات أي ملت السويق.

والعزّى: تأنيث الأعزّ كانت لغطفان وهي سمرة كانوا يعبدونها؛ فبعث رسول اللهﷺ خالد بن الوليد، فقطّعها وهو يقول:

يا عـزَ كفرانــك لا سـبحانك \_\_\_\_\_إنَّــي رأيـت اللَّــه قــد أهانــك

قيل: فخرجت من أصلها شنيطانة باشرة شعرها واضعة يدها على رأسها وهي تولول فجعل خالد يضربها بالسيف حتّى قتلها وقيل: صنم لا سمرة، وأوّل من اتّخذها ظالم بن أسعد من ملوك اليمن قيل: كانوا يسمعون فيها الصوت فبعث إليها خالد فهدم البيت الّذي هي فيه وأحرق السمرة.

ومناة صخرة لهذيل وخزاعة سمّيت، لأن دماء المناسك تمنى وتراق عندها ومنه متى وفي إنسان العيون: مناة صنم كان للأوس والخزرج. أرسل رسول اللهﷺ سعد بن زيد الأشهليّ في عشرين فارساً إلى مناة ليهدم محلّها فلمّا وصلوا إلى ذلك الصنم قال السادن لسعد: ما تريد؟ قال: هدم مناة قال: أنت وذاك فأقبل سعد إلى ذلك الصنم فخرجت إليه امرأة عريانة سوداء تائرة الرأس تدعو بالويل وتضرب رأسها فقال لها السادن: مناة دونك بعض عصاتك فضربها سعد فقتلها وهدم محلّها.

ووصف مناة بالثالثة تأكيداً لأنها لممّا عطفت عليها علم أنّها ثالثتهما وللاخرى صفة ذمّ لها وهي المتأخّرة الوضعيّة المقدار لأنّ الأخرى يستعمل في الضعفاء كقوله تعالى: فوْقَالَتْ أَخْرَنَهُمْ لِأُولَنَهُمْ كُ<sup>(١)</sup> أي ضعفاؤهم لرؤسائهم. والاخرى تأنيث الآخر بفتح الخاء وهو في الأصل المتأخّر في الوجود نقل في الاستعمال إلى المغايرة مع الاشتراك مع موصوفه فيما أثبت له وكانت الأوليّة والتقدّم عندهم للّات فيكون مناة من المتأخّر الرئبيّ.

وقيل: إنّ المشركين أرادوا أنّ لآلهتهم من الأسماء الحسنى فسمّوا في مقابلة اسم الله اللات وفي مقابلة العزيز العزّى وفي مقابلة المنّان المناة وكانوا يقولون: إنّ الملائكة وتلك الأصنام بنات الله.

والحاصل في معنى الآية: أخبروني عن حال آلهتكم التي تعبدونها واتّخذتموها معبودا هل وجدتم فيها صفة من صفات الألوهية من الإيجاد والإعدام والنفع والضرّ لا بل اتّخذتموها آلهة لغاية جهلكم وظلمكم على أنفسكم، والهمزة للإنكار والتهكيت والمفعول الثاني من رأيتم محذوف لدلالة الكلام عليه تقديره خالقة وكان بعض المشركين يقولون: إنّ الملائكة بنات الكلام عليه تقديره خالقة وكان بعض المشركين يقولون: إنّ الملائكة بنات توبيخ الأول: في ألكُمُ الذَّكَرُ وَلَهُ آلأَنْنَ كَهُ أَي: الذي تستنكفون منه تنسبونه إليه تعالى في يتمان في فيريحة في إشارة إلى القسمة القبيحة المستنبطة من الجملة الاستفهامية وضيرى فعلى بضم الضاد من ضاز يضيز ضيرا إذا جار في الحكم الاستفهامية وضيرى فعلى بضم الضاد من ضاز يضيز ضيرا إذا جار في الحكم

ا\_سورة الأعراف: ٣٨.

وضازه حقَّه إذا بخسه ونقصه أي ما هذا إلَّا قسمة الجور.

إِنْ هِيَ إِلَا أَسَمَاءً سَمَيْتُمُوهَا أَنَتُمْ وَمَابَآؤَكُمْ مَّآ أَنزَلَ آفَتُهُ بِهَا مِن سُلْطَنَ لِن يَتَبِعُونَ إِلَا الظَنَ وَمَا نَهْوَى الأَنْفَسُ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِن تَبِيمُ أَلْمَدَى ﴾ أَم لِلإنسَن مَا تَنَنَى ۞ فَلِلَهِ آلَايِرَةُ وَآلأُولَى ۞ وَكَم مِن مَلَكٍ فِي السَمَوَتِ لَا تُغْنِي شَفَعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَا مِنْ بَعَدِ أَن يَأْذَنُ اللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْعَى ۞ إِنَّ اللَّيْوَرِ لَا تُغْنِي أَلَا يَر شَيْئًا إِلَا مِنْ بَعَدِ أَن يَأْذَنُ اللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْعَى صُالِ فِي السَمَوَتِ لَا يُوْمِنُونَ إِلَا يَسُمَوْنَ اللَّذِي اللَّذِي اللَّهُ مِنْ يَقَدَ أَنَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْعَى أَنْ إِلَى أَعْذِي التَّذُنُ اللَّذِي لَا يُعْدِ أَن يَأْذَنُ اللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْعَى أَنْ اللَّهُ أَنْ وَإِنَّا اللَّنَ لَا يُعْذِي مَا يَعْذِ إِلَى اللَّذَي وَاللَّانَ وَإِنَّ

إِنَّ مِنَ إِلَا أَمَمَاتُ اللَّهُ أَن لِيس تسميتكم هذه الأصنام بأنها آلهة وأنها بنات الله إلاً مجرد الأسامي لا معاني لها ولا مصاديق تحت هذه الأسماء لأنه لا ضرّ لها ولا نفع وما هي إلا أسماء ألقيت على جمادات (مَا أَنَزَلَ أَنَدُهُ بَهَا ين سُلَطَنِ الله إلى الله ولا نفع وما هي إلا أسماء ألقيت على جمادات (مَا أَنَزَلَ أَنَدُهُ بَهَا ين سُلَطَنِ الله ولا نفع وما هي إلا أسماء ألقيت على جمادات (مَا أَنَزَلَ أَنَدُهُ بَهَا ين سُلُطَنِ الله ولا نفع وما هي إلا أسماء ألقيت على جمادات (مَا أَنَزَلَ أَنَدُهُ مَها يَن سُلُطَنِ الله ولا نفع وما هي إلا أسماء ألقيت على جمادات (مَا أَنَزُلُ أَنَدُهُ عَها ين سُلُطَنِ الله ولا نفع وما هي إلا أسماء خالية عن المسميات وضعتموها للأصنام أسما أنتم ومن تقدم منكم بمقتضى أهوائكم الباطلة. (إن يَتَعُونَ إِلَا الطَنْ أَنَام أَنَتُم وما تعولونه حجة وكتابا لكم فيها وليس لكم فيما تقولونه حجة أنتم ومن تقدم منكم بمقتضى أهوائكم الباطلة. (إن يَتَعُونَ إِلَا الطَنَ أَنَ يُ التفات إلى الغيبة للإيذان بأن تعداد قبائحهم اقتضى الإعراض عنهم وما يتبعون إلا توهم أن ما هم عليه حقًا (وَمَا تَهُوكَ الأَنْنُنُسُ وي ويشتهونها تأسيًا بعون إلا توهم أن ما هم عليه حقًا (وَمَا تَهُوكَ الأَنْنُسُ في ويشتهونها تأسيًا بي بي بيما وما إلى الغيبة للإيذان بأن تعداد قبائحهم اقتضى الإعراض عنهم وما يتبعون إلى الغيبة للإيذان بأن تعداد قبائحهم اقتضى الإعراض عنهم وما يتبعون إلى الغيبة للإيذان بأن تعداد قبائحهم من تقوي الأنفس والهدى المونها تأسيا التفات إلى الغيبة موى أنفسهم (ولقد جاتحهم قورك تقوي ألمائية) ويشتهونها تأسيا يتبعون وفيه تأكيد لبطلان اتباع الظن وهوى النفس والهدى القرآن والرسول والمعجزات من موجبات الهدى وقد يتبعون وفيه تأكيد لبطلان اتباع الظن وهوى النفس والهدى القرآن والرسول والمعجزات من موجبات الهدى وقد أعرضوا لجمام ما أن القرآن والرسول والمعجزات من موجبات الهدى وقد أعرضوا لجهلهم.

أمَّ الْإِنْكَنِ مَا تَمَنَّى كُما أي: ليس للإنسان كلَّ ما يتمنَّاه وتشتهيه نفسه من الأمور التي من جملتها طمعهم الفاسد في شفاعة هؤلاء الجمادات.
ما كلَّ ما يتمنَّى المرء يدركه تجري الرياح بما لا تشتهي السفن

وقيل: المعنى أم للإنسان ما اشتهى من طول الحياة وأن لا بعث ولا حشر ولا يتهيّأ له كلّ ما يتمنّاه إذ كلّ ميسّر لما أراد الله.

فَنِئِدُ ٱلْأَخِرَةُ وَٱلْأُولَى ﴾ تعليل لانتفاء أن يكون للإنسان ما يتمنّاه فإن اختصاص امور الآخرة والاولى به تعالى مقتض لانتفاء أن يكون له أمر من الأمور التكوينيّة.

﴿ وَكُمْ مِن مَلَكِ فِى السَّمَوَنِ ﴾ إقناط لهم ما طمعوا من شفاعة الملائكة حيث عبدوها وكم خبرية مفيدة للتكثير ومحلّها الرفع على الابتداء والخبر الجملة المنفيّة أي: وكثير من الملائكة ﴿ لَا تُنْفِى شَنَعَتُهُمْ ﴾ عند الله ﴿ شَيْعًا ﴾ من الإغناء ولا تنفع شيئا من النفع وليس المعنى أن الملائكة يشفعون قلا تنفع بل المعنى أنّهم لا يشفعون لانه لا يؤذن لهم في الشفاعة كما يفصح عن هذا المعنى ﴿ لَا يَنْ بَعَدٍ أَن يَأَذَنَ اللهُ ﴾ لهم في الشفاعة ﴿ لِمَن يَثَانَهُ ﴾ أن يشفعوا له ﴿ وَيَرْضَى ﴾ ويراء أهلا للشفاعة ويكون مرضي الدين ومن أهل التوحيد والإيمان وأمّا من عداهم من أهل الكفر والنفاق فهم من إذن الله بمعزل فإذا كان حال الملائكة في أمر الشفاعة كذلك فحال الأصنام الجمادية والنباتية معلومة.

فإن قيل: كيف يصح أن يقال: إنَّهم لا يؤمنون بالآخرة مع أنَّهم كانوا

يقولون: هؤلاء شفعاؤنا عند الله وكان من عادتهم أن يربطوا مركوب الميّت على قبره ويعتقدون أنّه يحشر عليه؟

فالجواب أنّهم لا يجزمون به بل كانوا يقولون: لا نحشر فإنّ حشرنا فلنا شفعاء بدليل قوله حكاية عنهم: ﴿وَمَا أَظُنُّ اَلسَّاعَةَ فَآيِمَةَ وَلَمِين رُّجِعْتُ إِلَىٰ رَقِت إِنَّ في عِندَمُ لَلْحُسْنَى ﴾<sup>(1)</sup> ثمّ إنّهم ما كانوا يعترفون على الوجه الذي ورد به الرسل.

واعلم أنّ الملائكة ليسوا بذكور ولا إناث يعني أنّه ليس لهم آلة الرجوليّة ولا آلة الأنوثيّة وما في الحديث من أنّه اللغ قال: «أتاني جبرئيل فعلّمني الوضوء والصلاة فلمّا شرح في الوضوء أخذ غرقة من الماء فتضح بها فرجه»<sup>(٢)</sup> أي: محلّ الفرج من الإنسان.

وَمَا لَمُم بِهِ. مِنْ عِلَمٍ كَم أَي: يسمّون والحال أنّه لا علم لهم بما يقولون أصلا ﴿إِن يَنَبِّعُونَ كَه أَيْ: ما يَتَبعون ﴿إِلَّا ٱلظَّنَ كَم الفاسد وليس في الكلام تكرار لأن الأول متّصل بعبادتهم اللّات والعزّى ومناة والثاني بعبادتهم الملائكة ﴿يَلِنَّ ٱلظَّنَ لَا يُغْنِي مِنَ آلَمَتَيَ شَيّعًا كَم مرّ تفسيره والظن لا اعتداد به في شأن المعارف الاصولية. والحق في الآية يجوز أن يكون بمعنى العلم وقيل: الحق في الآية بمعنى العذاب.

ثمَّ خاطب نبيّه فقال: ﴿ فَأَعَرِضْ﴾ يا محمَّد ﴿ عَن تَن قَوَلُ عَن ذِكْرِنَا ﴾ ولم يقرَّ بتوحيدنا ومال إلى الدنيا ومنافعها والمراد من الإعراض في الآية أن لا تقابلهم على أفعالهم واحتملهم ولا تدع مع هذا دعاءهم إلى الحق.

المحمد المنهكر تينَ **الولير كه أ**ي: الإعراض عن التدبّر في امور الأخرة وصرف الهمّة إلى التمتّع باللذّات العاجلة منتهى علمهم وهو مبلغ خسيس

١\_ سورة السجدة: ٥٠.

۲\_الجامع الصغیر، ج۱، ص۱۸، و کنزالعمال، ج۹، ص۳۰۲.

لأنّه من طباع البهائم لا تنتظر العافية. ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعَلَمُ ﴾ منك ومن جميع الخلق ﴿ بِمَن مَنَلَ مَن سَبِيلِهِ. ﴾ وعدل عن سبيل الحق ﴿ وَهُوَ أَعَلَمُ بِمَنِ آهْتَدَى ﴾ فيجازي كلًا على حسب أعمالهم.

وَلِنَّهِ مَا فِ السَّمَوَنِ وَمَا فِ الأَرْضِ لِيَجْرِى الَّذِينَ أَمَتُوا بِمَا عَلُوا وَبَحْزِى الَذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُشْنَ ۞ الَذِينَ يَعْتَنِبُونَ كَبَتِهُمَ الإِنْهِ وَالْفَوَحِشَ إِلَّا اللَّهُ إِنَّ رَبِّكَ رَسِعُ الْمَنْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُو إِذَ أَنشَاكُم قِنَ الأَرْضِ وَإِذَ أَنتُر أَجِنَةُ فِ بُطُونِ أُمْتَهَنِيَكُمْ فَلَا تُرَكُّوا أَنشَسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن اللَّذِينَ وَإِذَ أَنتُر الَذِي تَوَلَقُ وَسِعُ الْمَعْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُو إِذَ أَنشَاكُم قِنَ الأَرْضِ وَإِذَ أَنتُر أَجِنَةُ فِ بُطُونِ أُمْتَهَنِيكُمْ فَلَا تُرَكُوا أَنشُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن النَّذِي وَإِذَ أَنتُر الَّذِي تَوَلَقُ وَسَعُ الْمَعْذِينَ أَعْمَنُ فَلِيلًا وَأَكْدَى إِذَا أَنشُسَكُمُ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن الْقَتَ أَمْ لَمْ يُبَتَأُ بِيمَا فِي مُعُونُ أَمْتَكُمُ وَالْكَنَ أَعْدَانِهُ اللَّذِي وَ الَذِي تَوَلَقُ وَاللَّذِي تَوَلَقُ أَنْهُ مَنْتُكُمْ أَعْلَمُ وَالْعَرَى اللَّهُ الْمُوالاً أُنْتُ أَعْذَا الَذِي تَوَلَقُ وَالَنَهُ فَعَلَى فَيُولُ وَأَعْلَى وَالْكُونَ أَعْنَ أَعْذَا اللَّهُ الْتَعْنَ وَ الَذِي تَوَلَقُ وَالَكُونُ اللَّهُ وَالْتَعْذِي أَنْ أَعْلَمُ وَالَكُونُ وَى أَعْسَبُوا الْعَنْتُ الْكَالَقُونُ وَعَنْ أَعْتَ الْتَعْرَا اللَّذِي وَالْعَوْنَ أَنَا اللَذِي الَذِي تَوَلَكُ وَنِي وَالْتَعْذِي اللَهُ الْعَلَى فَعُونُ أَنْ أَنْتُكُمُ الْمَانِي وَ أَعْدَى أَنْهُ أَنَهُ وَ الْعَوْنَ لِيَنَ اللَهُ مُنَا أَنُولُ اللَّذُي اللَّهُ وَالَعْلَى الْمُولَى الْتَي وَالَكُونَ اللَهُ وَ وَاذِي أَنْ مَنْتُ وَالَكُونُ اللَهُ وَالَهُ الْعَانِ اللَيْسَانِ الْعَالَةُ الْتَي الْنَا مَا سَعَى أَنُ والْعُنُ الْتَعْنَ الْمُنَا الْعَرَانَ وَالْتَكُمُ الْتَعْتَى وَالْ

ثم أخبر سبحانه عن كمال قدرته فقال: ﴿ وَلَمَوْ مَا فِي ٱلشَّكَوْتِ ﴾ وهذا اعتراض بين الآية السابقة وبين قوله: ﴿ لِجَرِي ٱلَذِينَ أَمَتُوا بِمَا عَمِلُوا ﴾ واللام في قوله: ﴿ لِيَجْرِي ﴾ متعلّق بمعنى الآية السابقة لأنه إذا كان أعلم بهم جازى كلّا منهم بما يستحقّه واللام لام العاقبة وذلك أن علمه تعالى بالفريقين أدى إلى جزائهم باستحقاقهم وإنّما يقدر على مجازاة المحسن والمسيء إذا كان كثير الملك ولذلك أخبر به في قوله: ﴿ وَلَمَو مَا فِي ٱلشَكَوْتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ لِيَجْرِي َ كُو في الآخرة ﴿ الَذِينَ أَسَتُوا ﴾ وأشركوا وعملوا بالمعاصي.

وَيَجَزِى ٱلَّذِينَ أَحْسَنُوا کو وحَدوا رَبِّهِم لاَنَه يعلم حالهم فيعلم ضلال من ضلَّ واهتداء من اهتدى فَرْوَالْمُتَنَى که أي: بالمثوبة الحسنى الَّتي هي الجنَّة أو بسبب أعمالهم فالحسنى للزيادة المطلقة والباء لتعدية الجزاء أو المقابلة. أَذَينَ يَمْتَنِبُونَ كَبَتُهُ الإِثْمِ فَ صفة للّذين أحسنوا أو بدل منه وكبائر الإثم ما يكبر عقابه من الذنوب وهو ما خص عليه الوعيد كالشرك والزنا وقتل النفس وأمثالها فوالفَوَرضَ في جمع فاحشة وهي أقبح الذنوب وأفحشها ووتتل النفس وأمثالها فوالفَوَرضَ في جمع فاحشة وهي أقبح الذنوب وأفحشها واختلف في عدد الكبائر قال ابن عبّاس: هي إلى السبعين أقرب، وقيل: إنّ الكبيرة ما أوعد الله عليها النار والفاحشة كلّ ذنب فيه الحد. في لا أللم ما أوعد والمعائل والاستئاء متعمل في الحد. في ألما من الذيوب وأفحشها ما أوعد الله عليها النار والفاحشة كلّ ذنب فيه الحد. في ألما أللم ما أوعد الله عليها النار والفاحشة كلّ ذنب فيه الحد. في ألما ألما أوعد الكبيرة والمعائر لا منقطع لأن معنى الملم التقارب والنزول بقربه ويعبّر به عن الصغيرة والصغائر لا الذوب ولي معنى الما من عنه مناطعة على المعنيزة والمعائر لا منقطع لأن معنى المام التقارب والنزول بقربه ويعبّر به عن الصغيرة والمعائر لا منقطع لأن معنى المام التقارب والنزول بقربه ويعبّر به عن الصغيرة والمعائر لا منقطع لأن معنى المام التقارب والنزول بقربه ويعبّر به عن الصغيرة والمعائر لا منقطع لأن معنى المام التقارب والنزول بقربه ويعبّر به عن الصغيرة والمعائر لا ما أوعد الله عليها النار والفاحشة كل ذنب فيه الحد. في ألما المغيرة والمعائر لا منقطع لأن معنى المام التقارب والنزول بقربه ويعبّر به عن الصغيرة والمعائر لا الدفوب وليس خارج عنه من حيث الذات بل متفاوتة بالصفة وحاصل المعنى إلى الذبوب وليس خارج عنه من حيث الذات بل متفاوتة بالصفة وحاصل المعنى إلى الذبوب ولين منعفور ممّن يجتنب الكبائر وإن الصلاة الخمس والجمعة إلى الجمعة إلى الجمعة أركم ما ينهن إذا اجتنب الكبائر قال سبحانه:

قيل في النزول: إن نبهان التمّار أتته امرأة لتشتري التمر فقال لها: ادخلي الحانوت فعانقها وقبّلها فقالت المرأة: خنت أخاك ولم تصب حاجتك فندم وذهب إلى رسول الله فنزلت الآية.

قال ابن عبّاس: المعنى إلّا أن يلمّ بالمعصية مرّة أو اتّفاقا ثمّ يتوب ولم يثبت عليها وقال بعض المحقّقين: إنّ الذنوب كلّها كبائر على الحقيقة لأنّ الكلّ يتضمّن مخالفة أمر الله تعالى لكن بعضها أكبر من بعض عند الإضافة ولا كبيرة أعظم من الشرك وأمّا اللمم فهو من جملة الكبائر أيضاً إلّا أنّ الله أراد باللمم الفاحشة الّتي يتوب عنها مرتكبها وهذا قول جماعة من علماء العامة مثل مجاهد والحسن.

اللهُ إِنَّ رَبِّكَ وَمِيعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾ حيث يغفر الذنوب قال ابن عبّاس: لمن فعل

المسورة النساء: ٣١.

ذلك وتاب ومعناه أنّ رحمته تسع الذنوب مع التوبة ولا تضيق عنه. ثمّ قال سبحانه: ﴿ هُوَ أَظَدُ ﴾ منكم ﴿ بِكُر ﴾ أي بأحوالكم قبل أن خلقكم ﴿إِذْ أَنْتَأَكُرُ نيجَنَ ٱلأَرْضِ **4** أي أنشأ أباكم من أديم الأرض أو المراد جميع الخلق أي خلقكم من الأرض بسبب تناول الأغذية التي خلقها من الأرض فكأنَّه أنشاهم منها ﴿وَإِذْ أَنتُرْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَنتِكُمْ ﴾ أي علم سبحانه في وقت كونكم أجنَّة في الأرحام ما أنتم صانعون وصائرون وإذا علم ذلك منكم قبل وجودكم فكيف لا يعلم ما حصل منكم؟ ﴿فَلَا تُزَكُّوا أَنفُسَكُمْ ﴾ الفاء لترتيب النهى عن تزكية النفس أي لا تمدحوها بحسن الأعمال ولا تصفوها بالتطهير من الآثام لأنَّ كلَّ واحد من التخلية والتحلية إنَّما بعتدَ به إذا كان خالصًا لله وإذا كان هو سبحانه أعلم بأحوالكم فلا حاجة إلى التزكية للناس فهي شرك خفيٍّ ومعصية جليَّة ﴿ هُوَ أَعْلَا بِمَنِ ٱتَّقَرَّ ﴾ المعاصي والشرك وأعلم بمن برّ وأطاع وأخلص العمل من نفس العامل وتحقيق أعلميَّة اللَّه من نفس العامل هو أنَّ الإنسان علمه ولو بنفسه علم إجماليَّ ومقيَّد بقواه البشريَّة وهو متناه بحسب تناهى قواه البشريّة وعلمه تعالى به علم مطلق إذ علمه عين ذاته في مقام الأحديَّة والعلم المطلق أجمع وأكمل من العلم المقيَّد.

وَرَاكُمَكَ ﴾ من أكدى حافر البئر إذا بلغ الصلابة ولا يمكن الحفر أي قطع وأبخل بعطيّته وفي تاج المصادر أي قطع القليل.

وقيل: نزلت الآية في الوليد بن المغيرة كان يتّبع رسول الله في وطعع النبي الله في إسلامه فعيّره بعض المشركين وقال له: تركت دين الأشياخ وضلّلتهم؟ فقال: أخشى عذاب الله فضمن أن يتحمّل العذاب عنه وكلّ شيء يخافه في الآخرة إن أعطاه بعض ماله فاوتند وتولّى عن استماع الكلام النبوي وأعطاه بعض المشروط وبخل بالباقي. والكلام لا يخلو عن التوبيخ والتهكّم، نعوذ بالله من الحور بعد الكور<sup>(1)</sup> ومن التنكير بعد التعريف.

المجامَّعِندَهُ، مِلْمُ ٱلْغَيَّبِ فَهُوَ بَرَى ﴾ أي: أعنده علم ما غاب عنه من أمر العذاب فهو يرى ويعلم أن صاحبه يتحمّل عنه عذابه.

أمّ لَمَ يُنَبَّأُ بِمَا فِى صُحْفِ مُومَىٰ \* وَإِبْرَهِيرَ ٱلَّذِى وَفَى ﴾ أي: ألم يخبر ولم يحدّث بما في أسفار التوراة وبما في صحف إبراهيم الذي أكمل وأتمّ للثلاما أمر به وما أوجب الله عليه من كلّ ما امر.

ثمّ بيّن سبحانه ما في صحفهما وهو ﴿ أَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَنَدَ لُغَرَىٰ ﴾ أي: مكتوب في صحفهما أن لا تحمل نفس حمل اخرى ولا تؤخذ نفس بإثم غيرها والصحيفة الّتي يكتب فيها ويجمع على صحائف وصحف والمصحف مثلّث الميم ما جمع فيه القرآن والصحف.

وعن أبي ذرّ الغفاريّ قال: سألت رسول الله كم من كتاب أنزل الله؟ قالﷺ: «مانة كتاب وأربع كتب أنزل الله على آدم عشر صحائف وعلى هيت خمسين صحيفة وعلى إدريس ثلاثين صحيفة وعلى إبراهيم عشر صحائف وأنزل الله التوراة والإنجيل والزبور والفرة».

ا\_ أي النقص بعد الزيادة.

قال أبو ذرّ: قلت يا رسول الله ما كانت في صحف إبراهيم للخلا ؟ قال: «كانت مواطل وأمثالا منها أيها العلك المغرور المبتلى إتي لم أبعثك لتجمع الدنيا بسنسها إلى بسض ولكن بمثتك كيلا ترة دهوة المظلوم فإتي لا أردها وإن كانت من كافر. وكان فيها أمثال منها: وعلى العاقل ما لم يكن مفلوباً على عقله أن يكون له ساعات ساعة يناجي ربّه فيها ويفكّر في صنع الله وساعة يحاسب نفسه فيما قدّم وأخّر وساعة يخلو فيها بحاجته من الحلال في المطعم والمشرب وغيرهما وعلى العاقل أن يكون بعميراً بزمانه مقبلا على شأنه حافظاً للسانه ومن علم أنّ كلامه من عقله قلّ كلامه إلاً فيما يغيدهة<sup>(1).</sup>

وإنّما قدم سبحانه في الذكر صحف موسى على إبراهيم لأنّ التوراة عندهم أشهر وأكثر وإنّما وصف سبحانه إبراهيم بالتوفية لأنّه للغ؟ بالغ في الوفاء والابتلاء واحتمل أمورا عظيمة كالصبر على نار نمرود بيقين ثابت حتّى أتاه جبرئيل حين القي في النار فقال: ألك حاجة؟ فقال: أمّا إليك فلا، وعلى فبح الولد وعلى الهجرة وعلى ترك أهله وولده في واد غير ذي ذرع. روي أنّه للغ؟ كان يمشي كلّ يوم يرتاد ضيفاً فإن وجده أكرمه وإلّا نوى الصوم وقد بذل مهجته للنيران وقلبه للرحمن وولده للقربان وماله للإخوان<sup>(٢)</sup>.

وبالجملة ﴿ وَأَن لَمْسَ لِلْإِنْسَنِ إِلَّا مَا سَعَنَ ﴾ عطف على قوله: ﴿ أَلَّا نَزِرُ ﴾ أي: وهذا أيضاً ما في صحف موسى وإبراهيم أي ليس له من الجزاء إلّا جزاء عمله والسعي المشي الذريع دون العدو ويستعمل للجدّ في الأمر و«أن» مخفّفة أي إنّ الشأن ليس للإنسان في الآخرة إلّا سعيه في الدنيا من العمل

١\_ الخصال، ص٥٢٥، و بحار الانوار، ج٧٤، ص٧٥، و جوامع الجامع، ج٣. ص٧٧، و تفسير. الصافي، ج٥، ص٣١٨. ٢\_ الكشاف، ج٤، شرح ص٣٣، و انظر: تفسيرالبيضاوي، ج٥، ص٢٥٩. وهو بيان أنّه لا يؤخذ بذنب الغير ولا يعطى ثواب عمل الغير له. قيل: كان ذلك لقوم إبراهيم وموسى وأمّا هذه الامّة فلهم ما سعوا وما سعى لهم غيرهم وينفع الله الآباء في الأبناء والأبناء في الآباء وعلى ذلك قوله تعالى: ﴿ مَابَمَا وَلَمْمَ وَأَيْنَا وَلَمْ لَذَ تَدَرُقَنَ أَيْتُهُمْ أَقْرَبُ لَكُو نَفْمًا ﴾<sup>(١)</sup> ولما روي أنّ امرأة رفعت صبياً لها من محفّه وقالت: يا رسول الله ألهذا حجّ؟ قال: فعم ولك أجره والمؤمن يعمل إليه فواب العمل العمالي من غيره. والمراد من الآية أنّ أحدا لا يقدر أن يدفع ويتحمّل عن غيره العقاب وهذا الحكم عام في كلّ الأمم والأقرب أن يكون قوله: في وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَنِ لِلاَ مَا سَعَى كُلُ خالصا في السيّئة وأمّا في الحسنة فمن باب التفضّل من العشر إلى السبعمائة وأزيد بطوله ورحمته.

قيل: إنّ من اعتقد أنّ الإنسان لا ينتفع إلّا بعمله كاد أن يخرق الإجماع. من الفريقين العامة والخاصّة وذلك باطل من وجوه:

أحدها: أنَّ الإنسان ينتفع بدعاء غير. وهو انتفاع بعمل الغير.

والثاني: أنَّ النبيَّ يشفع لأهل الموقف في الحساب ثمَّ لأهل الجنَّة في دخولها ولأهل الكبائر في الإخراج من النار أو قبل الدخول وهذا الانتفاع بسعي الغير.

والثالث: أنَّ كلَّ نبيٍّ وصالح له شفاعة وذلك انتفاع بعمل الغير.

والرابع: أنّ الملائكة يدعون ويستغفرون لمن في الأرض وذلك منفعة بعمل الغير.

والخامس: أنّ الله تعالى يخرج من النار من لم يعمل خيرًا قطُّ بمحض رحمته وهذا انتفاع بغير عملهم.

والسادس: أنّ أولاد المؤمنين يدخلون الجنّة بعمل آبائهم ذلك انتفاع بمحض عمل الغير وكذا الميّت بالصدقة عنه وأنّ الحجّ المفروض يسقط عن

ا\_سورة النساء: ١١.

الميّت بحجّ وليّه عنه ولو بغير ماله وكذا تبرأ ذمّة الإنسان من ديون الخلق إذا قضاها قاض وذلك انتفاع بعمل الغير وكذا من عليه تبعات ومظالم إذا حلّل منها سقطت عنه.

والحاصل قال ابن عبّاس في رواية الوالبيّ: إنّ هذا منسوخ الحكم في شريعتنا لأنّه سبحانه يقول: ﴿ لَقَمْنَا بِبِمَذُرَيَّتَهُم ﴾<sup>(١)</sup> ورفع درجة الذرّيّة وإن لم يستحقّوها بأعمالهم ومن قال: غير منسوخ الحكم قال: الآية تدلّ على منع النيابة في الطاعات إلّا ما قام عليه الدليل كالحج وهو أنّ امرأة قالت: يا رسول الله إنّ أبي لم يحج. قالﷺ: **الحجيّ علمه**<sup>(٢)</sup>.

وَأَنَّ سَعَيَهُ. سَوْفَ يُرَى لَهُ أي ما يفعله الإنسان ويسعى فيه لا بدّ أن يرى فيما بعد ويجازى عليه وبيّن ذلك بقوله: ﴿ ثُمَّ يُجْزَنهُ ٱلْجَزَآة ٱلأَوْنَى ﴾ والهاء في ﴿ يُعْزَنهُ لَلْجَزَاة ٱللَّوْتَى ﴾ والهاء في ﴿ يُعْزَنهُ كَمَ عائد إلى السعي أي يرى العبد سعيه يوم القيامة ثمّ يجزى سعيه أوفى الجزاء.

وَأَنَّ إِلَى رَبِكَ ٱلسُنَهَىٰ ﴾ وَأَنَّهُ هُوَ أَصْحَكَ وَأَبْكَى ﴾ وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَلَحْيَا ﴾ وَأَنَّهُ خَلَنَ الزَّوْجَيْنِ اللَّكَرَ وَالأَنْفَى ﴾ مِن نُطْفَةٍ إِذَا تُمَنَ ﴾ وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّشَاةَ الأُخْرَىٰ ﴾ وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَ وَأَقْنَى ﴾ وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشِعْرَىٰ ﴾ وَأَنَّهُ المَلْكَةَ الأُخْرَىٰ ﴾ وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَ وَأَقْنَى ﴾ وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشِعْرَىٰ ﴾ وَأَنَّهُ المَلْكَةَ الأُخْرَىٰ ﴾ وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَ وَأَقْنَىٰ ﴾ وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشِعْرَىٰ ﴾ وَأَنَهُ أَعْلَمُ وَأَطْنَ ﴾ وَأَلْعُنَ أَنْ وَلَقُوَنُوكَةَ أَمْوَىٰ ﴾ وَأَنَهُ مَنْ أَعْلَمُ وَأَعْنَ إِلَيْ وَاللَّهُ رَبِي وَاللَّهُ وَأَطْنَ ﴾ وَالْعُنْ اللَّهُ وَالْتُوَا وَالْتُوَا وَالْتُوَا مَنْ أَعْلَمُ وَأَطْنَ وَالْعُوا هُمُ أَطْلَمُ وَأَطْنَ ﴾ وَالْعُوْلُونَ أَنْ وَلَعُونُوكَةَ أَهْوَىٰ ﴾ وَنَعْبَولُ اللَّهُ وَالْعُولُونُ أَعْوَى وَلَعْنَ أَعْوَى وَعَوْمَ لُولُ أَعْنَ وَالْتُولُونَ أَنْتُهُ اللَهُ وَالْعُولُ أَنْ وَالْعُوْلُولُ أَنْ وَالْتُولُونُ أَنْ وَالْعُولُولُ أَنْ وَالْتُولُولُ أَنْ وَالْعُنَ وَلَا وَالْعُولُولُ أَسُ مَا أَنْعَى إِنَّا اللَهُ وَالْعُنَ أَنْ أَعْبَى إِلَيْنَهُ وَلَقُولُولُ فَي وَالْعُنَ أَنْ وَالْعُنَ أَعْرَا لُكُولُ الْنَا مُنَهُ وَأَنْهُ وَالْتُولُولُ أَنْهُ اللَهُ وَلَنُهُ وَاللُهُ وَأَعْنَ وَالْعُولُولُ أَنْ وَالْعُولُولُ أَعْمَ اللَهُ وَيُعَالُهُ مُنْكَلُهُ وَالْعُنُ أَعْمَ اللَهُ وَالْعُنَ وَالْعُولُولُ أَنْ أَنْهُ مُولُكُنُ الْعُولُولُ أَنْهُ وَاللُهُ وَاللُهُ وَاللُهُ وَاللَهُ وَلَكُولُ أَعْنَ وَلَكُولُ أَنْ أَعْرَالُ اللَهُ وَيُنَ اللَهُ وَلُهُ مُنَهُ وَالْعُنُ وَالْعُنُولُ أَعْنَ عُولُ اللَهُ وَيَ أَنُهُ وَا لَعُنَا مُولُولُ أَنْهُ مُولُولُكُونُ أَنُولُ الْمُنَهُ وَاللَهُ مُولُكُولُ وَاللْعُولُ أَنُهُ وَالْتُولُ وَالُ

١\_ سورة الطور: ٢١.

۲\_مجمع البيان، ج۹، ص ۳۰۱، و صحيح مسلم، ج٤، ص ۱۰۱.

نَبْكُونَ ٢٠ وَأَنتُمْ سَكِدُونَ ٢٠ فَأَسْجُدُوالِيَّهِ وَاعْبُدُوا ٢٠

المنتهى مصدر أي انتهاء الخلق في رجوعهم إلى الله بعد الموت لا إلى غيره فيجازيهم على أعمالهم ﴿ وَأَنَّتُكَ تعالى ﴿ هُوَ ﴾ خلق قوتي الضحك والبكاء وفعل سبب السرور والحزن وقيل: المراد أضحك أهل الجنّة في الجنّة وأبكى أهل النار في النار. وقيل: أضحك الأشجار بالأنوار<sup>(۱)</sup> وأبكى السحاب بالأمطار أو أضحك المطيع بالرحمة وأبكى العاصي بالسخطة والضحك انبساط الوجه من سرور النفس وعجب في القلب والبكاء جريان الدمع على الخذ عن غمّ في القلب وربّما كان عن فرح يمازجه تذكّر حزن.

قال النبي ﷺ لجبرئيل: «مالي لم أر ميكاليل ضاحكاً قطّة قال: ما ضحك ميكاليل منذ خلقت النار».<sup>(۲)</sup> ولقي يحيى عيسى <sup>للزين</sup>؟ فتبسّم عيسى في وجه يحيى فقال يحيى: مالي أراك لاهياً كأنّك آمن؟ فقال عيسى: مالي أراك عابساً كأنّك آيس؟ فقالا: لا نبرح حتّى ينزل علينا الوحي فأوحى الله تعالى أحبّكما إليّ أحسنكما ظنّاً بي وفي رواية أحبّكما إليّ الطلق البستام<sup>(۳)</sup>.

فَوَ وَأَنَّهُ هُوَ آمَاتَ وَلَمْيَا ﴾ لا يقدر على الإحياء والإماتة غيره لا خلقاً ولا كسبا فان أثر القاتل نقض البنية وتفريق الاتصالات لكن يحصل الموت عنده بفعل الله على العادة فللقاتل نقض البنية كسبا دون الإماتة وتقديم الإماتة على الإحياء لعلّ لمراعاة الفواصل ولتقدّم العدم قبل الوجود.

﴿وَأَنَهُ. ﴾ سبحانه ﴿خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ ﴾ من كلَّ الحيوان صنفين ﴿الذَّكَرَ وَالْأَنْقَ \* مِن نُلْفَةٍ ﴾ هي الماء القليل ﴿إِذَا شَنَىَ ﴾ وتدفَق وتصبّ في الرحم من أمنى

١\_جمع النور **بالفتح منشأ الأث**مار. ٢\_مسند احمد، ج٢٢ ص٢٢٤، و السيرة الحلبية، ج٢، ص١٣٧، و كنز العمال، ج٦، ص١٤٠. ٣\_شرح نهج البلاغه، ابن أبي الحديد، ج٦، ص٣٣٢.

| اج ۱۰ |  |  |
|-------|--|--|
|-------|--|--|

يمنى إمناء أو من ماذة قدر إذا القي على قدر يتكوّن منه الولد بقدره المقدّرة بالحكمة البالغة وآدم وعيسى وحوّاء مستثنون من هذا الأمر.

وَزَانَّ عَلَيْهِ أَي: على اللَّه ﴿ النَّشَاءُ الأَخْرَىٰ ﴾ أي: الخلقة الاخرى وهو الإحياء بعد الإماتة وفاء بوعده وفيه تصريح بأن الحكمة الإلهيّة اقتضت النشأة الثانية للجزاء وو إيصال المؤمنين إلى كمالهم اللاتق بهم ولو أراد تعجيل أجورهم في الدنيا لضاقت ثواب واحد منهم وأقلّ المؤمنين منزلة في الجنّة من له فيها مثل الدنيا عشر مرّات فما ظنّكم بالباقي.

وَأَنَّهُ هُوَ آَغَنَ كَ أَعطى الغنى وأغنى بعض الناس بالأموال ﴿وَآَقَنَ ﴾ وأعطى بعض الناس القنية واصول المال وما يدخرون ويخزنون زيادة عن الكفاية. وقيل: أغنى بالقناعة وأقنى بالرضا والاقتناء حفظ المال النفيس، يقال: ليس من لمس درهما صيرفياً ولا من اقتنى دراً جوهرياً وقيل: المعنى أغنى من شاء وأقنى أي حرم من شاء. وقيل: أغنى بالذهب والفضّة والثياب وأقنى بالإبل والبقر والغنم والحشم، وإفراد القنية بالذكر بعد قوله: ﴿أَغَنَ كَ لاَتَها أشرف الأموال والأوفق من المعاني المذكورة في الإقناء الفقر مراعاة لصنعة الطباق ويكون الهمزة في باب الإفعال للسلب والإزالة أي أزال المال.

وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ ٱلشِّحْرَىٰ كَانت خزاعة تعبدها وأول من عبدها أبو كبشة من أقوام أجداد النبيّ من قبل امتهاته وكان المشركون يسمّون النبيّ ابن أبي كبشة لمخالفته الشي إيّاهم في الدين كما خالف أبو كبشة غيره في عبادة الشعرى والشعرى كوكب معروف نيّر خلف الجوزاء يقال له العبور وهي أشد بياضا من الغميصاء وإن الشعرى شعريان إحداهما: اليمانيّة وهي المسمّاة بالعبور وثانيتها: الشاميّة وهي المسمّاة بالغميصاء فصّلت المجرّة بينهما، تزعم العرب أن الشعرويّين أختا سهيل وأن الثلاثة كانت مجتمعة فانحدر السهيل نحو اليمن وتبعته العبور فعبرت المجرة ولقيت سهيل وأقامت الغميصاء فبكت لفقد سهيل فغمضت عينها فكانت أقلَّ نورا من العبور فقال أبو كبشة وهو رجل من أشراف خزاعة: إنّ النجوم تقطع السماء عرضا وهذه تقطع طولاً فليس نجم مثلها فاتّخذوها معبودا فقال سبحانه: إنّه خالق للشعرى وهو مربوب ولا يصلح للإلهيّة وكلَّ من كان من أهل البدع من الزنادقة والضلالة يقال له: أبو كبشة.

وَوَاتَنَهُ أَهْلُكَ عَادًا ٱلأُولَى في هي قوم هود اهلكوا بريح صرصر وعاد الاخرى إرم ووصفهم بالأولى لتقدّم هلاكهم بعد قوم نوح بحسب الزمان على هلاك سائر الأمم وعاد الأخيرة هي التي قاتلها موسى بأريحاء كانوا تناسلوا من الهزيلة بنت معاوية وهي التي نجت من قوم عاد مع بنيها الأربعة عمر وعمرو وعلمو والعتيد وكانت الهزيلة من العماليق فالعاد الأخيرة أيضاً من عاد الإولى فوتَنُودًا فا أقَنَ في أي: وأهلك ثمود قوم صالح فما أبقى أحدا منهم. وثمود فواتيم في أي أي أي أهلك قوم نوح في قرب قرب عاد مع بنيون وثمود فواتيم في أي أي أي أهلك قوم نوح في قرب قرب من الفريقين لأنهم كانوا يضربون نوحا حتى لا يكون به حراك وما أثرت فيهم دعوته قريبا من ألف سنة وما آمن معه إلا قليل.

(وَالْمُؤْنُوكَة بُه هَي قرى قوم لوط انتفكت بأهلها وانقلبت أي أهلك المؤتفكة وأهلها في المحود في أي: أسقطها إلى الأرض مقلوبة والأهواء بمعنى الإلقاء وألقاها في المهاوية في فَنَشَنْهَا مَا غَشَينَ مُه من فنون العذاب أي أستر تلك المدائن وألبس الله المؤتفكة ما ألبسها من الحجارة المنضودة المسومة مثل قوله تعالى<sup>(۱)</sup>: في فَنَشِيَهُم مِنَ الْمَعْ مَا غَشِيَهُمْ مَه.

۱\_سورة طه: ۷۸.

والمحاجة والخطاب من باب التعريض بالغير مثل قوله: ﴿ يَأْتُو مَنْكُ تَسَكَرُنَ لَيَعْبَطُنَ والمحاجة والخطاب من باب التعريض بالغير مثل قوله: ﴿ لَمِنْ أَشَرُكُتَ لَيَعْبَطُنَ عَمَّلُكَ ﴾<sup>(1)</sup> وجعل الأمور المعدودة نعما مع أنّ بعضها نقم لما أنّها أيضاً نعم من حيث إنّها نصرة للأنبياء والمؤمنين وفيها عظات وعبر للمعتبرين وهلاك أعداء الله من أعظم آلائه الواصلة إلى المؤمنين. وحاصل المعنى بأيّ هذه النعم يشكّون ويترددون ويتخاصمون والخطاب لأفراد الامة ولذا أفرد لاشتمال النبي تلاق على أمته وفيه إشارة إلى أنّه كما نصرت إخوانك من الأنبياء الماضين وأهلكت أعداءهم فكذلك أفعل بك فلا تك قلبك في حرج من عنادهم.

فو هَذَانَذِيرٌ مِنَ النَّذُرِ آلأُولَة ﴾ إشارة إلى القرآن أي هذا القرآن إنذار كانن من قبيل الإنذارات المتقدّمة أو إشارة إلى الرسول فحينئذ النذير بمعنى المنذر لا بمعنى المصدر الذي هو نذير أي هذا الرسول نذير من جنس المنذرين المتقدّمين وكلَ منذر متأخّر فهو من قبيل النذير المتقدّم لاتّحاد كلمتهم ودعوتهم إلى الله على بصيرة فطوبى لمن تابع وويل لمن خاف.

الى يوم القيامة تعظيما للنبي تلاق عقيب المذكورات إشعار بأن تعذيبهم مؤخر إلى يوم القيامة تعظيما للنبي تلاق والأزف ضيق الوقت وإشارة قرب الساعة ودنوما وكلّ ما هو آت قريب في لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ اللَّو كَاشِغَةُ في إذا غشيت الخلق شدائدها وأهوالها لم يكشف عنهم أحد ولم يردها أي لا يكون نفس كاشفة أو جماعة كاشفة ويجوز أن يكون مصدرا كالعافية والعافية والواقية المعنى ليس من دون الله كشف ولا يكشف عنها غيره كقوله: في لا يُجَلِّهَا إِنَّا يَوَقَبُهَا إِلَا

ا\_سورة الزمر: ٦٥.

مُوَكُلُ<sup>(1)</sup> أي: ليس لها أنفس قادرة على إزالتها وكشفها عند وقوعها في وقتها إلّا الله ويجوز أن يكون التاء للمبالغة كتاء علامة وقيامة، العارفين بالله المخصوصين بالولاية الكلّية مشهودة عنهم ولا يتوقّف شهودهم على وقوع القيامة الظاهرة كما قال سيّد الأولياء أمير المؤمنين: «لو كشف الغطاء ما ازدهت يقينا فطوبي لمن وصل إلى حقّ اليقين»<sup>(1)</sup>.

المجب حالة. تعرض المجهل بسبب المشيء قال بعض الحكماء: العجب حالة. تعرض البانسان عند الجهل بسبب الشيء قال بعض الحكماء: العجب ما لا يعرف سببه أي أمن هذا الأخبار المتقدّمة ذكرها تعجبون قال الصادق للله هذا المعنى<sup>(٣)</sup> أو أفمن هذا القرآن ونزوله من عند الله تعجبون أيها المشركون وهذا دليل على حدوث القرآن. ﴿ وَتَسْمَعُونَ ﴾ استهزاء ولا تبكون انزجاراً وهذا دليل على حدوث القرآن. ﴿ وَتَسْمَعُونَ ﴾ استهزاء ولا تبكون انزجاراً وهذا دليل على حدوث القرآن ونزوله من عند الله تعجبون أيها المشركون وهذا دليل على حدوث القرآن. ﴿ وَتَسْمَعُونَ ﴾ استهزاء ولا تبكون انزجاراً وهذا دليل على حدوث القرآن. ﴿ وَتَسْمَعُونَ ﴾ استهزاء ولا تبكون انزجاراً ومذا دليل على حدوث القرآن. ﴿ وَتَسْمَعُونَ ﴾ استهزاء ولا تبكون انزجاراً ومذا دليل على حدوث القرآن. ﴿ وَتَسْمَعُونَ ﴾ والمون في الغفلة، وقيل: معرضون. وقيل: المراد الغناء بلغة الحمير لأن المشركين كانوا إذا سمعوا القرآن عارضوه بالغناء ليشغلوا الناس عن استماعه روي أنه الشري ما رئي ضاحكاً بعد نزول هذه الآية.

> ١ـ سورة الأعراف: ١٨٧. ٢ـ المناقب، ج ١، ص٣١٧، و الطرائف، ص٥١٢، و انظر: مطلوب كل طالب، ص٣. ٣ـ مجمع البيان، ج ٩، ص٣٥٦، و الدرالمنثور، ج٦، ص١٣١. ٤ـ تفسير الثعلبي، ج ٩، ص١٥٨، و الدرالمنثور، ج٦، ص١٣١.

بحوراً من نيران جهتمه.

.....Ψ£··

وَنَعْتَمُنُوالِغَةِ وَالْعَبْدُوا كَمَ الفاء لترتيب موجب الأمر على ما تقرر من بطلان مقابلة القرآن بالإنكار والاستهزاء ووجوب تلقيه بالإيمان وكمال الخضوع أي وإذا كان الأمر كذلك وحال الكفار ما بيناه و فَأَصْدُوالْغَهِ كَمَ الّذي فعل هذه الأمور وأنزل هذا الحديث والقرآن، واعبدوه ولا تعبدوا غيره من ملك أو بشر فضلاً عن جماد كالأصنام والكواكب. تمت السورة بعون الله.



مكية. عن النبيﷺ: قومن قرأ سوزة اقتربت في كلّ غبّ بعث يوم القيامة ووجهه على صورة القمر ليلة البدر ومن قرأها كلّ ليلة كان أفضل وجاء يوم القيامة ووجهه مسفرّ على وجوه الخلائقه<sup>(1)</sup>.

وروى بريد بن خليفة عن الصادق للته: «من قرأ سورة التربت أخرجه الله من قبره على ناقة من نوق الجنّة». ختم الله<sup>(٢)</sup> تلك السورة بذكر أزفت الآزفة وافتتح هذه السورة بمثله فقال:

بسمي التوالز مز التحيير

> ۱\_ مجمع البيان، ج٩، ص٣٠٧، و نور الثقلين، ج٥، ص١٧٤. ۲\_ ثواب الاعمال، ص١١٦، و وسائل الشيعة، ج٤، ص٨٩٣.

وَقَالُوا جَعْنُونٌ وَأَزْدُجِرَ ۞ فَدَعَا رَبِّهُ أَنِّي مَغْلُوبٌ فَأَنْعَبِرَ ۞

الاقتراب لزيادة مبالغة في القرب كما في اقتدر مبالغة على قدر أي قربت الساعة الّتي تموت فيها الخلائق وتكون القيامة والساعة جزءاً من أجزاء الزمان عبّر بها عن القيامة تشبيهاً لها بذلك لسرعة حسابها أو لأنها يقوم في آخر ساعة من ساعات الدنيا أو لأنها ساعة خفيفة يحدث فيها أمر عظيم.

قال ﷺ: فإنّ الله جعل الدنيا كلّها قليلاً فما بقي منها قليل من قليل ومعل ما بقي منها مثل الغدير شرب صفوه وبقي كدرهه<sup>(١)</sup> فالاقتراب في الآية يدلّ على مضيّ الأكثر ويمضي الأقلّ عن قريب كما مضى الأكثر.

قال صاحب تفسير دروح البيان»: وقد قيل: إنّ مدّة هذه الأمد تزيد على ألف بنحو خمسمائة سنة ولا يكون الزيادة إلى خمسمائة سنة بعد الألف من الهجرة لعدم ورود الأخبار في ذلك وقد قال عليه المعلي ومعل الساعة كفرس رهان». فإذا وجوده تلاث من أشراط الساعة فمعجزاته من انشقاق القمر تكون كذلك. قيل: إنّ آدم خاطبته الدنيا وقالت: يا آدم جئت وقد انقضى شبابي. فآدم على هذا التقدير جاء إلى الدنيا وقد انقضى عمرها وبقي شيء قليل منها وعلى هذا يحمل قول من قال: إنّ عمر الدنيا سبعون ألف سنة. وأمّا تعيين وقت الساعة فقد انفرد الله بعلمه وأخفاه عن عباده وفي الحديث: إنّ بين يدي الساعة كذابين فاحذروهم والمراد بالكذابين الدجاجلة وهم الأئمة المضلون فكل كذاب مبتدع فهو من مقدمات الدجّال وأصحابه كما أنّ كلً

وَأَنشَقَ ٱلْعَكْمُ عَالَ ابن عبّاس: اجتمع المشركون إلى رسول الله فقالوا: إن كنت صادقا فانشق القمر فرقتين. فقال لهم الشي «إن فعلت تؤمنون؟» قالوا: نعم،

۱ـ المستدرك الحاكم النيشابوري، ج٤، ص ٣٢٠، و كنز العمال، ج٣، ص ١٨٩.

وكانت ليلة بدر فسأل رسول الله ربّه أن يعطيه ما قالوا؛ فانشق القمر فرقتين ورسول الله ينادي: «يا فلان يا فلان اشهدوا»<sup>(١)</sup> قال عبد الله بن مسعود: انشق<sup>۳</sup> القمر على عهد رسول الله شقّتين فقال لنا رسول الله: «اشهدوا اشهدوا»<sup>(٣)</sup>. وروي أيضاً عن ابن مسعود أنّه قال: والّذي نفسي بيده لقد رأيت الحراء بين فلقي القمر<sup>(٣)</sup>. وعن جبير بن مطعم قال: انشق القمر على عهد رسول الله فرقتين على هذا الجبل وهذا الجبل فقال ناس: سحرنا محمّد<sup>(1)</sup>.

وقد روى حديث انشقاق القمر جماعة كثيرة من الصحابة منهم عبد الله بن مسعود وأنس بن ملك وحذيفة بن يمان وابن عمر وابن عبّاس وجبير بن مطعم وعبد الله عمر وعليه جماعة من المفسّرين إلّا ما روي عن عثمان بن عطا عن أبيه أنّه قال: سينشق القمر وأنكره الباقون.

قال البلخيّ: هذا لا يصحّ لأنّ المسلمين أجمعوا على ذلك فلا يعتدّ بخلاف من خالف فيه لأنّ اشتهاره بين الصحابة يمنع من القول بخلافه.

ومن طعن في ذلك بأنّه لو وقع انشقاق القمر لما كان يخفى على أحد من أهل الأقطار فقول باطل لأنّه يجوز أن يكون اللّه قد حجبه عن أكثرهم لمصلحة لا نعرفها وقد رآه المقترحون. وفي كتاب ففتح الباري، لابن حجر: إنّ الجذع وانشقاق القمر نقل مستفيضاً يفيد القطع عند من يطّلع على طرق الحديث وأسند أبو إسحاق الزجّاج عشرين حديثاً إلّا واحدا في تفسيره في انشقاق القمر، قال سعدي المفتي: وقد رواه ستَون أو أكثر من الصحابة.

١- تفسير القرطبي، ج١٧، ص١٢٧، و تفسير الصافي، ج٧، ص٤٧، و زادالمسير، ج١٧، ص٢٤٢.
٢- منجمع البيان، ج٩، ص١٣٠، و نور الثقلين، ج٥، ص١٧٤، و زادالمسير، ج٧، ص٢٤٢، و مسند أبي يعلمي، ج٨ ص٢٤٢، و مسند أبي يعلمي، ج٨ ص٢٤٣.

وَلِن يَسَرَقُا مَايَةً يَشْرِضُوا (اية عن حال كفّار قريش إن يروا آية من آيات الله وهي معجزة لمحمد الله ودليل على صدق نبوته يعرضوا عن التأمل فيها ليقفوا على حقيقتها فيؤمنوا (وَيَقُولُوا ) هذا (سِحَرْ شَسَيَرْ ) مطَرد دائم يأتي به محمد الله كسائر أنواع السحر. والاستمرار بمعنى الاطراد أي تبع بعضه بعضاً وهو يدل على أنهم رأوا قبل انشقاق القمر آيات اخرى مترادفة حتّى يقولوا ذلك وفيه تأييد وقوع الانشقاق لا أنه سينشق يوم القيامة كما قاله بعض. ويجوز مستمر بالكسر من المرة والقوة أي سحر ذو قوة شديدة يعلو كلّ سحر وقيل: معناه مستمر أي ذلهب يزول ولا يبقى من المرور.

وَكَنَدَّوَا ﴾ بالنبيّ ﴿وَأَنَّبَعُوّا أَهْوَآءَهُمَ ﴾ الّتي زيّنها الشيطان لهم من ردّ الحقّ بعد ظهوره أو كذّبوا الآية الّتي هي الانشقاق وقالوا: سحر أعيننا والقمر بحاله ولم يصبه شيء.

وَتَعَمَّلُ أَمَّرٍ مُسْتَقِرٌ ﴾ أي: وكلّ ما وعد الله به كانن في وقته وحاصل لا محالة فالخير يستقرّ بأهله والشرّ بأهله أو أنّ المعنى كلّ أمر من خير وشرّ مستقرّ ثابت حتّى يجازي به صاحبه إمّا في الجنّة أو في النار.

وَلَقَدْ بَحَلَةُ هُمْ يِنَ ٱلْأَنْبَاتِ فَي أَي: وبالله لقد جاءهم يعني أهل مكة في القرآن من الأخبار النافعة ولا يقال لخبر في الأصل: نبأ حتّى يكون ذا فائدة عظيمة يحصل به علم أو غلبة ظن أي: أتاهم في القرآن أنباء القرون الخالية وأحوال الآخرة وما وصف من عذاب الكفار هما في مرزدَجَر كه أي: ازدجار أو موضع ازدجار وتاء الافتعال يقلب دالا للتناسب في المخرج يقال: زجره أي نهاء عن السوء ووعظه غير أن افتعل أبلغ في المعنى من فعل وأيضا الزجر طرد بصوت ثم استعمل في الطرد تارة وفي الصوت تارة فحينئذ قوله: همرزدَجَر كه أي: فيه طرد ومنع عن ارتكاب المآئم. حَصْحَمَةٌ بَنْلِغَةً ﴾ لا خلل فيها وقد بلغت الغاية في الإنذار والموعظة وهو بدل من ما أو خبر لمحذوف والحكمة بالكسر العدل والعلم والحكم والنبوة والقرآن وإصابة الحق بالعلم وإذا وصف القرآن بالحكيم فلتضمنه الحكمة وهي علميّة وعمليّة والقرآن حاولهما ﴿فَمَا تُغْنِ ٱلنُّذُرُ ﴾ ومفعول تغني محذوف أي لم تغن النذر شيئا إذا كذَّبوا وما تنفعهم لتكذيبهم وفيه إشارة إلى عدم انتفاع النفوس المتمرّدة بإنذار منذر الروح ﴿ فَتَوَلَّ عَنَّهُمُ ﴾ والفاء للسببيَّة أي بسبب أنَّ الإنذار لا يؤثَّر فيهم أعرض عنهم إلى أن تؤمر بقتالهم وانتظر عقوبتهم ﴿يَوْمَ يَــدَعُ ٱلدَّاعِ ﴾ أصله يدعو الداعي لمّا حذف الواو يدعو من التلفُّظ لاجتماع الساكنين حذفت في الخطُّ أيضاً اتَّباعا للَفظ وأسقطت الياء من الداعي للاكتفاء بالكسرة تخفيفا ويوم منصوب بيخرجون والداعي إسرافيل ينفخ في الصور قائماً على صخرة بيت المقدس ويدعو الأموات وينادي: أيّتها العظام البالية واللحوم المتمزّقة والشعور المتفرّقة إنّ الله يامركن أن تجتمعن لغصل القضاء. وقيل: إنَّ إسرافيل ينفخ وجبرتيل يدعو وينادي بذلك وقال بعضهم: هو مجاز كالأمر في قوله: ﴿ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ فحينئذ الدعاء في البعث مثل كن في التكوين ويكون الدعاء عبارة عن مشيّة والأصح بقاؤه على حقيقته. ﴿ إِلَىٰ شَقَوْ نُصْعَمِ ﴾ أي: منكر غير معتاد بل أمر فظيع لم يروا مثله، قرئ بضمتين وقرئ بسكون الكاف وكلاهما بمعنى المنكر ينكره النفوس وهو هول يوم القيامة ومنه منكر ونكير لأنه لم يعهد عند الميّت مثلها.

المُحَشَّمًا أَبْعَنُوُمُ فَحَال من فاعل الْمُحَمَّرُونَ الله أي: خاشعة أبصارهم
 وذليلة خاضعة عند رؤية العذاب وإنَّما وصف الأبصار بالخشوع لأن ذلّة الذليل
 وعزَّة العزيز تتبيّن وتظهر في العين المُحَمَّرُجُونَ مِنَ ٱلْأَبْدَاتِ أَي أي: القبور حال

كونهم ذليلين ﴿كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنَتَشِرٌ ﴾ في الكثرة والتموّج والتفرق في الأقطار.

مُهْطِعِينَ إِلَى اللَّاعِ ﴾ أي: مسرعين إلى جهة الداعي مادين أعناقهم إليه ناظرين إليه لا يقلعون بأبصارهم يقال: هطع الرجل إذا أقبل ببصره على الشيء لا يقلع عنه وأهطع إذا مدّ عنقه وأهطع في عدوه إذا أسرع. ﴿يَقُولُ ٱلْكَفِرُينَ ﴾ استيناف وقع جوابا عمّا نشأ من وصف اليوم بالأهوال كأنَّه قيل: فماذا يكون حينئذ فقيل في الجواب: يقول الكافرون ﴿ كَلَّا بَهُمْ عَبِرٌ ﴾ أي: صعب شديد علينا فيمكثون بعد الخروج من القبور واقفين أربعين سنة يقولون: أرحنا من هذا أو إلى النار ثمَّ يؤمرون بالحساب وفي إسناد القول المذكور إلى الكفّار تلويح بأنّ المؤمنين ليسوا في تلك المرتبة من الشدّة بل ذلك اليوم يسير لهم ببركة إيمانهم وأعمالهم بل المطهّرون الَّذين ما تدنَّست بواطنهم بالشبهة المضلّة ولا ظواهرهم أيضاً بالمخالفات الشرعيّة آمنون. الْكَذَبَتْ فَهَلَهُمْ قَوْمُ نُوْجٍ ﴾ أي: فعل التكذيب قبل قومك قوم نوح تسلية للرسول أَنْكُذُبُوا عَبْدُنَا ﴾ نوحا تفسير لذلك التكذيب المبهم مثل قوله: ﴿ وَنَادَىٰ نُوتٌ رَّيَّةُ فَعَالَ رَبِّ ﴾(') فالمكذَب والمقامان واحد والفاء تفصيليّة تفسيريّة تعقيبيّة في الذكر فإنّ التفصيل يعقّب الإجمال وفي ذكره بعنوان العبوديّة مع الإضافة إلى نون العظمة تفخيم لنوحظظ ورفع لحاله وزيادة تشنيع لمكذَّبيه وإشارة إلى أنَّه لا شيء أشرف من العبوديَّة. ﴿وَقَالُوا ﴾ في حقَّه ﴿ بَحَنُونٌ ﴾ قد غطي على عقله ﴿وَأَزْدُجِرَ ﴾ أي: وزجر بالشتم والرمى بالقبيح وتوغد بالقتل ومنع عن التبليغ بأنواع الأذيّة وقيل: المعنى أنَّ وازدجر من جملة ما قالوه أي هو مجنون وقد ازدجرته الجنّ وتخبّطته وأفسدته وذهبت بلبّه.

فَذَعًا رَبَّتُه ﴾ أي: لما زجروا نوحا عن الدعوة ومنعوه أشد المنع وبلّغ

۱\_ سورة هود: ٤٥.

مدة التبليغ وكمل إلى تسعمائة وخمسين سنة دعا ربّه ﴿ أَيْ مَعْلُوبٌ ﴾ أي: بأنّي مغلوب من جهة قومي ومالي قدرة على الانتقام منهم ﴿ فَانَعَمِرٌ ﴾ فانتقم لي منهم وذلك بعد تقرّر يأسه منهم فقد روي أنّ الواحد منهم كان يلقاه فيخنقه حتّى يخرّ مغشيًا فيفيق ويقول: اللهمّ اغفر لقومي فإنّهم لا يعلمون فلمًا أذن الله له في الدعاء للإهلاك دعا فأجيب كما قال في الصافّات: ﴿ وَلَقَدْ نَادَىٰنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمَجِبُونَ ﴾<sup>(1)</sup>

مَنْنَحْنَا أَبُوْبَ السَّمَلَة بِمَلَو مُنْهَبِمٍ () وَغَجَّرًا الْأَرْضَ عُبُونًا فَالَنْعَى الْمَاءُ عَلَى أَمَرٍ فَدَ فَبُرَ () وَحَمَلْنَهُ عَلَى ذَاتِ أَلَوَج وَدُسُر () تَجْرِى بِأَعْبُذِنا جَزَاته لِمَن كَانَ كُفِرَ () وَلَقَد تَرْكَنُهَا مَايَةً فَهَلْ مِن مُذَكِر () فَكَيْف كَانَ عَذَابِ وَنُذُرِ () وَلَقَد يَسَرَّنَ الْفُرْمَانَ لِلاِكْرِ فَهَلْ مِن مُذَكِرِ () فَكَيْف كَانَ عَذَابِ وَنُذُرِ () وَلَقَد يَسَرَّنَ الفُرْمَانَ لِلاِكْرِ فَهَلْ مِن مُذَكِرِ وَنُذُرِ () وَلَقَد يَسَرَّنَ الفُرْمَانَ لِلاِكْرِ فَهَلْ مِن مُذَكِرِ وَنُذُرِ () وَلَقَد يَسَرَّنَ الفُرْمَانَ لِلاِكْرِ فَهَلْ مِن مُذَكِرِ مُسْتَمِرٍ أَن عَذَابِي وَنُذُرِ فَيَن مُسْتَمِرٍ وَلَقَد يَسَرَّ الفُرْمَانَ لِلاِكْرِ فَهَا أَسَانَ عَلَيْهِ

ثمّ بيّن سبحانه إجابته لدعاء نوح فقال: ﴿ فَفَنَحْنَا أَبُوَنَ ٱلسَّمَلَة ﴾ هاهنا حذف تقديره فاستجبنا لنوح دعاءه فأجرينا الماء من السماء كجريانه إذا فتح عنه باب كان مانعاً له وذلك من صنع الله الذي لا يقدر عليه سواه ﴿ يَلَهُ تُنْهَيِرٍ ﴾ الهمر صب الدمع والماء همره يهمره صبّه وانهمر انسكب وسال والمعنى بماء كثير منصب لم ينقطع أربعين يوما وكان مثل الثلج بياضاً وبرداً والباء للملابسة.

وَفَجَرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونًا ﴾ أي شققنا الأرض بالماء عيونا حتّى جرى الماء

١- سورة الصافات: ٧٥.

على وجه الأرض قيل: وكان ماء الأرض مثل الحميم حرارة وأصله: وفجّرنا عيون الأرض، فعبّر عن المفعوليّة إلى التمييز قضاء لحقّ المقام من المبالغة. فَأَلَنَهُمُ آلْمَاتُهُ أي: ماء السماء وماء الأرض وارتفع على أعلى جبل في الأرض ماتتين ذراعا فَرَقَلَ أَمَرٍ قَدَ قُدِرَ كَ على حال قد قدّره الله أو على حالة قدّرت وهو أن قدر ما أنزل الله من السماء على قدر ما اخرج من الأرض أو المعنى على أمر قدّره الله في اللوح المحفوظ وهو هلاك قوم نوح وإنّما لم يثنّ ولم يقل: فالتقى الماء ان لأنه اسم الجنس يقع على القليل والكثير.

وَحَمَّلْنَهُ عَلَى ذَاتِ أَلَوْتِ اللَّهِ أَي: حملنا نوحا على سفينة ذات ألواح مركَبة
 جمع بعضها إلى بعض وألواحها خشباتها التي صنعت منها واللوح كلّ
 صحيفة عريضة (وَدُسُرِ ) جمع دسار وهو الدفع الشديد بقهر سمّي به
 صحيفة عريضة (وَدُسُرِ ) جمع دسار وهو الدفع الشديد بقهر سمّي به
 المسمار لأنه يدسر به منفذه ويدفع بالدق. (جَمِّي إَعْيُنَا ) أي: تجري السفينة
 وتسير بمرأى منّا ومحفوظة بحفظنا ومنه قولهم للمودّع: عين الله عليك
 وتسير بمرأى منّا ومحفوظة بحفظنا ومنه قولهم للمودّع: عين الله عليك
 بنوته وكذر الله عليك
 مني منا ومحفوظة بحفظنا ومنه قولهم للمودّع: عين الله عليك
 مني به
 مني منا ومحفوظة بحفظنا ومنه قولهم للمودّع: عين الله عليك
 مني به
 مني وكفر بالله.

وَلَقَد تَرْكُنُهُمَ مَايَدٌ فَهُلْ مِن مُذَكِر فَه قيل: الضمير راجع إلى الفعلة وهي
 الغرق وقيل: راجع إلى السفينة أبقاها الله دهرا طويلا بياقردى من بلاد
 الجزيرة وفي تفسير أبي الليث إن تلك السفينة كانت باقية على الجبل
 الجزيرة وفي تفسير أبي الليث إن تلك السفينة كانت باقية على الجبل
 الجزيرة وفي تفسير أبي الليث إن تلك السفينة كانت باقية على الجبل
 الجزيرة وفي تفسير أبي الليث إن تلك السفينة كانت باقية على الجبل
 الجزيرة وفي تفسير أبي الليث إن تلك السفينة كانت باقية على الجبل
 الجزيرة وفي تفسير أبي الليث إن تلك السفينة كانت باقية على الجبل
 الجزيرة وفي تفسير أبي الليث إن تلك السفينة كانت باقية على الجبل
 الجزيرة وفي تفسير أبي الليث إن تلك السفينة كانت باقية على الجبل
 الجزيرة وفي تفسير أبي الليث إن تلك السفينة كانت باقية على الجبل
 الجزيرة وفي تفسير أبي الليث إن تلك المعام لا ترى أن مقام إبراهيم مع
 الجزيرة والمعروف بالمقام الآن هو مقام ذلك المقام وقيل: المراد من قوله:
 يُؤَيَّكُنُهَا في أبي جنس السفينة صارت عبرة وأن الناس لم يعرفوا قبل ذلك
 سفينة واتُخذوا السفن بعد ذلك في البحر فكذلك كانت آية للناس. قال
 سفينة واتُخذوا السفن بعد ذلك في البحر فكذلك كانت آية للناس. قال

بعضهم: لم يكن في الدنيا قبل الطوفان إلّا البحر المحيط وذلك أنّ الله أمر الأرض بعد الطوفان فابتلعت ماءها وبقي ماء السماء لم تبلعه الأرض فهذه البحور على وجه الأرض منها وأمّا البحر المحيط فغير ذلك بل هو جزر عن الأرض حين خلق الله الأرض من زبده وإليه الإشارة بقوله: ﴿ وَصَحَابَ الأرض حين خلق الله الأرض من زبده وإليه الإشارة بقوله: ﴿ وَصَحَابَ الأرض حين خلق الله الأرض من زبده وإليه الإشارة بقوله: المؤوستان عُرْشُهُ عَلَى آلمَاتِهُ ﴾ وبالجملة وكان نوح نجّارا فجاء جبرئيل وعلّمه صنعة السفينة ﴿ فَهَلَ مِن مُذَكِرٍ ﴾ أصله مدتكر أدغمت الدال في التاء ثم قلبت دالا مشددة. ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَانٍ وَنُذُرٍ ﴾ استفهام تعجيب وتعظيم على كيفيّة هائلة لا يحيط بها الوصف والنذر جمع نذير أصله نذيري حذفت الياء واكتفى بالكسرة.

وَلَقَدٌ يَشَرَّنَا ٱلْقُرْمَانَ ﴾ أي: وبالله لقد سهتانا القرآن لقومك بأن ألزاناه على لغتهم كما قال: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرَّنَهُ بِلِسَانِكَ ﴾ ﴿ لِلذِكْرِ ﴾ بأن وشحتاه بأنواع العبر والمواعظ وعن الحسن عن النبي لللظ لو لا قول الله: ﴿ وَلَقَدْ يَتَرْنَا ٱلْقُرْءَانَ العبر المواعظ وعن الحسن عن النبي لللظ لو لا قول الله: ﴿ وَلَقَدْ يَتَرْنَا ٱلْقُرْءَانَ اللَّذِي كُلُما أطاقت الإنس أن يتكلّم به ﴿ فَهَلَ مِن مُدَّكِرٍ ﴾ إنكار ونفي للمتّعظ.

الله اليهم وهو هود فاستحقّوا الهلاك
فأهلكهم. ﴿ فَكَيْنَ كَانَ عَدَابٍ ﴾ لهم ﴿ وَنُدْرٍ ﴾ أي وإنذاري.

ثمّ بيّن كيفيّة إهلاكهم فقال: ﴿ إِنَّا أَرْسَكَا عَلَيْهِمْ رِبِحًا مَرْمَكُمْ ﴾ أي: شديدة الهبوب وقيل: المراد من الصرّ وهو البرد أو من صرّ الباب والقلم أي شديدة الصوت وهي ريح الدبور وتقدّم تفصيله ﴿ فِي يَوْمِ غَيْرٍ ﴾ النحس ضدّ السعد أي شؤوم ﴿ مُسْتَبِرَ ﴾ صفة ليوم أو نحس أي استمرّ شؤمه عليهم واتّصل عذابهم في الدنيا حتّى اتّصل بالعقبى وروى العيّاشيّ عن أبي جعفر أنّه كان في يوم الأربعاء آخر الشهر لا تدور ويمكن أن يكون المراد من اليوم الحين وابتداء ذاك يوم الأربعاء.

﴿ نَبْيَحُ ٱلنَّاسَ ﴾ أي: ريحا تقلع الناس روي أنَّهم دخلوا الشعاب والحفر

وتمسئك بعضهم ببعض فنزعتهم الريح وصرعتهم موتى أو ينزع أرواحهم من أجسادهم دامت عليهم سبع ليالي وثمانية أيّام كيلا ينجو منهم أحد ممّن في كهف أو سرب فأهلكت من كان ظاهرا ومستتراً بالاقتلاع والهدم أو الجوع والعطش فيكانَيْم أَصَبَازُ ثَغَلِ تُنفَعِيكه عجز الإنسان مؤخّره والنخل اسم جنس يفرق بين جمعه وواحده بالتاء، والمنعقر المنقلع عن أصله قيل: شبّهوا بأعجاز النخل وهي أصولها بلا فروع لأنّ الريح كانت تقلع رؤوسهم فتبقى أجساداً وحثتاً بلا رؤوس.

قال أبو الليث: صرعتهم وكبّتهم على وجوههم كأنّهم اصول نخل منقلعة من الأرض فشبّههم لطولهم بالنخل الساقط، قال مقاتل: كان طول كلّ واحد منهم اثني عشر ذراعا وقال الكلبيّ: كان طول كلّ واحد منهم سبعين ذراعا فاستهزءوا حين ذكر لهم الريح فخرجوا إلى الفضاء وضربوا بأرجلهم وغيّبوا في الأرض إلى قريب من الركبة فقالوا: قل للريح حتّى ترفعنا فجاءت الريح وجعلت ترفع كلّ اثنين وتضرب أحدهما بالآخر بعد ما ترفعهما في الهواء ثمّ تلقيهما في الأرض ثمّ رمت بالرمل والتراب عليهم.

المُحْفَكُمُ كَانَ عَذَابِي وَنُدُدٍ \* وَلِقَدْ يَشَرًا ٱلْعَرَمَانَ لِلذِكْرِ فَهَلْ مِن مُتَكِرٍ ﴾ مرّ تفسير ها.

كَذَبَتْ فَمُودُ بِالنُّذُرِ ۞ فَقَالُوا أَبْشَرُ مِنَّا وَحِدًا نَّذَبِّعُهُمْ إِنَّا إِذَا لَغِي مَسَلَالٍ وَسُعُرٍ ۞

كذَبَّتُ تَمُودُ بِالنَّذَرِ ﴾ أي: الإنذار التي سمعوها من صالح أو بالرسل فإن تكذيب أحدهم تكذيب للكل للاتفاق على الأصول ﴿ فَقَالُوا أَبَشَرُ مِنَا ﴾ أي: من جنسنا وانتصاب بشر بفعل يفستره ما بعده ﴿ وَبَعِدًا ﴾ أي: منفرداً لا تبع له أو واحدا من آخادهم لا من أشرافهم ﴿ نَئَيَّمُهُ ﴾ في أمره ﴿ إِنَّا إِذَا لَغِي ضَلَالٍ وَسُمُرٍ ﴾ أي: تقدير اتّباعنا له وهو منفرد ونحن أمّة، في الغواية عن الحق والصواب وجنون، يقال: ناقة مسعورة إذا كان بها جنون وأصله التهاب الشيء. أَنْلَغِيَ الذِكْرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِيَا بَلْ هُوَ كَذَابُ أَشِرٌ ۞ سَبَعْلَمُونَ غَدًا مَنِ الْكَذَابُ الأَثِرُ صَلَيْرُ ۞ إِنَّا مُرْسِلُوا النَّافَةِ فِنْنَهُ لَهُمْ فَارَقَقِبْهُمْ وَآصَطِير ۞ وَنَبِنْهُمْ أَنَ الْمَاة فِسْمَةٌ بَيْنَهُمْ كُلُّ شِرْبِ تُمْنَضَرُ ۞ فَنَادَوْا صَاحِبَهُ فَنَعَاطَى فَمَقَرَ ۞ فَكَفَ كَانَ عَذَابِ وَنُذُرٍ ۞ إِنَّا أَرْسَلَنَا عَلَيْهِمْ مَبْحَة وَحِدة فَكَانُوا كَهَشِيمِ الْمُخْفِلِ ۞ وَلَفَد بَسَرَنَا القُرْمَانَ لِللَّذِرِ فَهَنَ مِنْ مَنْدَوْ مِنْ مَتَعَالَمُونَ لَكُوْ

أَنْفَقِى الذِّكْرُ بَعْتِة من كلام القوم أي أَالقي الكتاب والوحي عَنَيْهِ مِنْ بَيْنِيَا بَحْ وَفَيْنَا مَن هو أحق بذلك والاستفهام للإنكار عُوَ كَذَّابً أَنِيرُ بَعْ مُدَيَدًا أَنْ أَنْبُرُ بَعْ وَفَيْنَا مَن هو أحق بذلك والاستفهام للإنكار عُوبَل هُو كَذَّابً أَنِيرُ بَعْ مُدَيد الكذب فيما يقوله بطر متكبر يريد أن يتعظم علينا بالنبوة في سَيَعْلَمُونَ غَذَا مَن الكَذَابُ آلَنِيرُ بَعْ مَدَا يَعْرُونَ عَذَا بَعْد لَعْ مَا يقوله بطر متكبر يريد أن يتعظم علينا بالنبوة في سَيَعْلَمُونَ غَذَا مَن آلكَذَابُ آلَنِيرُ بَعْ مَدَا يقوله بطر متكبر يريد أن يتعظم علينا بالنبوة في سَيَعْلَمُونَ غَذَا مَن أَكَذَابُ أَنْ مَن المَدابِ الله العام المَا مَدْ مَنْ عَنْ الله مَا عَنْ الله مَا عَنْ الله مَدْ مَنْ عَلَى مَن الكَذَاب أَمْ هم في تكذيبه فذكر مثل لفظهم مبالغة في توبيخهم وإنّما قال: أهو الكذاب أم هم في تكذيبه فذكر مثل لفظهم مبالغة في توبيخهم وإنّما قال:

المؤانا مُرْسِلُوا النَّافَة فِنْنَهُ لَهُمْ ﴾ باعثو الناقة بإنشائها على ما طلبوها معجزة الصالح واختبارا لهم إذ بها يتميّز المثاب من المعاقب ﴿فَارَتَقِبْهُمْ ﴾ أي انتظر يا صالح فيهم أمر الله ﴿وَاصْطَلِمْ ﴾ على ما يصيبك من الأذى حتّى يأتي أمر الله.

وَنَيَنَتُهُمْ أَنَّ الْمَاتَة بَسْمَةً بَيْنَهُمْ يَوم للناقة ويوم لهم ﴿ كُلُّ شِرْبِ تُمَنَيَرُ ﴾ أي: كلَّ نصيب من الماء يحضره أهله لا يحضر آخر معه ففي يوم الناقة يجضر الناقة وفي يومهم يحضرونه وحضر واحتضر بمعنى واحد وإنّما قال: ﴿ يَسْمَةُ بَيْنَهُمْ ﴾ تغليبا لمن يعقل. ﴿ فَنَكَوَّا مَتَلِجَهُمُ ﴾ وهو قدار بن سالف بضم القاف وكان قصيراً شريراً أزرق أشقر أحمر يلقّب باحيمر ثمود ﴿ فَنَمَاطَى فَنَتَرَ ﴾ مجاز عن الاجتراء والتعاطي تناول الشيء بتكلّف والعقر ضرب القوائم أي فاجترأ صاحبهم قدار على تعاطي الأمر العظيم فأحدث العقر بالناقة ومعنى فأجترأ صاحبهم قدار على تعاطي الأمر العظيم فأحدث العقر بالناقة ومعنى فَوَفَكَفَ كَانَ عَذَابِ وَنُدُرٍ كَ مرَ تفسيرِه فَإِنَّا أَنْسَلُنَا عَلَيْهِمْ صَبْحَةً وَنَعِدَةً ﴾ هي صيحة جبرئيل جزاء الوفاق لفعلهم فإنَّهم صاروا سببا لصيحة الولد بقتل امه فَكَانُوا كَهَشِيرِ لَلْحَنَظِرِ كَ أَي: فصاروا لأجل تلك الصيحة بعد أن كانوا في نضارة عيش ودعة كاليابس المكستر من الشجر وغيره وأصله جمع الشيء في حظيرة والمحتظر بكسر الظاء الذي يجمع ويعمل الحظيرة قال الجوهري: الحظيرة التي تعمل للإبل من الشجر لتقيها البرد والريح.

وَلَفَدٌ يَتَرَبُا ٱلْقُرْءَانَ لِللَّذِيرِ فَهَلَ مِن مُتَكَبِرٍ مَ مَرَ تفسيره ونعم المذكّر القرآن لكن لصالح النفس لا لثمود النفس.

وما ينفع الأصل من هاشم إذا كانت النفس من باهلة

وهي قبيلة تعرف بالدناءة وحقيقة النفس واحدة غير متعددة لكن بحسب توارد الصفات المختلفة عليها تسمّى بالأسماء المختلفة فإذا توجّهت إلى الحق توجّها تسمّى بالمطمئنة وإذا توجّهت إلى الطبيعة البشرية توجّها كلّبًا تسمّى بالأمارة وإذا توجّهت إلى الحق تارة وإلى الطبيعة اخرى تسمّى اللوامة. كَذَبَتْ قَرْمُ لُوطٍ بِالنَّذُر ( ) إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَّا مَال لُوطٍ نَجَيْنَهُم بِسَمَر أَن يَعْمَة مِن هِنديناً كَذَلِك بَجَرِى مَن شَكَرَ ( ) وَلَقَد أَنْدَرَهُم بَطْسَتَنَا مُتَمَارَوًا بِالنَّذُر ( ) وَلَقَد رَوَدُوهُ عَن مَيْفِهِ فَطَسَناً أَعْبُنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابِ وَنُذُرٍ ( ) وَلَقَد مَبَحَهُم بَكَرة عَذَابٌ مُسْتَقِرٌ ( ) وَلَقَد أَنْدَرَهُم بَطْسَتَنَا وَنُذُرٍ ( ) وَلَقَد مَبَحَهُم بَكَرة عَذَابٌ مُسْتَقِرٌ ( ) وَلَقَد أَنْدَوْنُوا عَذَابِ وَنُذُرٍ ( ) وَلَقَد مَبَحَهُم بَكَرة عَذَابٌ مُسْتَقِرٌ ( ) وَلَقَد رَوَدُوهُ عَن مَيْفِهِ فَلُوقُوا عَذَابِ وَنُذُرِ

كَذَبَتْ قَوْمُ لُوطٍ ﴾ بالإنذار أو بالمنذرين وهم الرسل ومن كذّب نبيّاً فقد كذّب بالأنبياء ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا ﴾ ريحاً حصبتهم ورمتهم بالحجارة والحصباء، يريد ما حصبوا من الحجارة في الريح. قال الفرزدق: مستقبلين شمال الشام تضربنا بحاصب كنديف القطن منشورا

ثم استثنى آل لوط، خلصناهم بسحر من ذلك العذاب من الأسحار وهو السدس الأخير من الليل أو السحر وقت اختلاط ظلام آخر الليل بصفاء النهار والاستثناء منقطع لأنه مستثنى من الضمير في عليهم ولا يدخل فيهم آل لوط في يَتمة بِنْ عِندِنَا كَ أنعمنا إنعاماً منّا في كَذَلِكَ كَ مثل ذلك الجزاء في تجري من شَكَرَ كَ نعمتنا بالإيمان والطاعة من المؤمنين.

وَأَفَقَدَ أَنْذَرُهُم بَشْشَتَنَا ﴾ أنذر لوط الله أخذتنا الشديدة بالعذاب فَتَمَارَوْا ﴾ فكذّبوا ﴿بِالنَّذُرِ ﴾ متشاكَين وأصله تماريوا على وزن تفاعلوا.

فو وَلَفَد رَرَدُوهُ عَن مَنَيْفِو. كَ والمراودة أن تنازع غيرك في الإرادة فترود غير ما يروده لأنهم أرادوا من لوط تمكينهم من أضيافه وهم الملائكة في صورة الشبّان ومعهم جبرئيل وقصدوا الفجور بهم ظنّا منهم أنهم بشر. في مكتناً أَهْيُنَهُم كَ والطمس المحو واستيصال أثر الشيء أي مسحناها وسويناها كسائر الوجه بحيث لم بر لها شق روي أنهم لما دخلوا دار لوط عنوة صفقهم جبرئيل بجناحه فتركتهم يترددون لا يهتدون إلى الباب حتّى أخرجهم لوط والصفق الضرب ألذي ليس له صوت.

فَنُدُوقُوا کَ قَلْنَا لَهُم على ألسنة الملائكة: ذوقوا فَعَنَّابِ وَنُدُرٍ کَ وَالطمس من جملة ما أنذروه فَوَلَقَد مَبَّحَهُم بَكْرَةً کَ أَي: جاءهم وقت الصبح فَكَرَابٌ کَ الخسف والحجارة فَمُسَّقِرٌ کَ يستقرّ بهم ويثبت لا يغارقهم حتّى يفضي بهم إلى النار عذاب دائم متّصل بعذاب القيامة لأنهم ينتقلون إلى البرزخ الموصول بالقيامة كما أشار إلى هذا المعنى قوله علیہ اس مات قامت قيامته، <sup>(۱)</sup>

۱- بحار الإنوار، چ٩٩، ص٧، و تفسير الصافي، چ١، ص١٢٠ و انظر: كنزالعمال، چ١٥. ص٦٨٦ و تفسيرالميزان، ج٢، ص١٠٩.

وَلَقَدَ يَتَرَبَّا ٱلْقُرْءَانَ لِللَّذِكْرِ فَهَلْ مِن تُمَكَرُ مَ مَ ما فيه من التفسير.
وَلَقَدَ جَاءَ مَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنَّذُرُ إِنَّ أَي: وبالله لقد جاءهم الإنذارات من جهة وسى وهارون فَكَذَبُولُ بِعَلِيْتِنَا كُلُهَا فَي يعني: الآيات التسع وهي اليد والعصا والعوان والعوان والمعاد والعصا وحما من مقدة من لسانه والفلاق البحر.

وَلَمُنَدِّنَةُ كُلُو بِالعَدَّابِ عند التكذيب وَآخَذَ عَزِيزٍ لَهُ لا يغالب وَمُعَنَدِرٍ لَهُ ولا يعجزه شيء والعذاب هو الإغراق في بحر القلزم أو النيل ولعل سر العذاب بالغرق أن فرعون كفر نعمة وجود موسى حيث وصل فرعون إلى تلك النعمة بسبب الماء الذي ساقه إليه في تابوته فلم يشكر لا نعمة الماء ولا نعمة موسى فانقلبت النعمة نقمة فأهلكه بالماء.

اكْنُلْزُكْمُ خَبَرٌ مِنْ أَوْلَتِهِكُو أَمْرَ لَكُوْ بَمَرَآهَ أَ فِي الزَّبُرِ ۞ آَمَرَ بَقُولُونَ خَتْنُ جَمِيعٌ مُنْتَعِرٌ ۞ سَبُتَهَزَمُ الجَمْعُ وَيُوَلُونَ الدَّبُرُ ۞ بَلِ السَّاعَةُ مَرْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ۞ إِنَّ الْمُجَرِمِينَ فِي مَنَكَنَلٍ وَسُعُرٍ ۞ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَ وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا صَنَّ سَعَرُ ۞ إِنَّا كُلُ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِعَدَرٍ ۞ وَمَا أَمَرُنَا إِلَا وَحِدَهُ كَلَيْتِ بِالمَعَرِ ۞ وَلَعَدَ أَهْلَكُنَ الْمُعْرِمِينَ فِي مَنَكَنِلٍ وَسُعُرٍ ۞ وَمَا أَمَرُنَا إِلَا وَحِدَهُ كَلَيْتِ بِالْبَعَرِ مَنَ سَعَرُ ۞ إِنَّا كُلُ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِعَدَرٍ ۞ وَمَا أَمَرُنَا إِلَا وَحِدَهُ كَلَيْتِ بِالْبَعَرِ هُ وَلَعَدَ أَهْلَكُنَ الْمُعْرِمِينَ فَي مَنْتَعَرُ ۞ وَمَا أَمَرُنَا إِلَى وَحُدُوهُ عَذَوهُمُ وَ مَنَ سَعَرُ ۞ وَلَعَدَ أَهْلَكُنَ أَشْسَاعَكُمْ فَهُمَ مِنْ مَدَكِرٍ وَمَا أَمَرُنَا اللَّافِينَ وَعُوهِهِمْ ذُوقُولُ مَنَ وَلَعَدَ أَهُ وَلَعَدَ أَهُ لَكُنَ أَشْسَاعَكُمْ فَهُمَ فَهُمَ مِنْ مُنَعَى وَمَا أَمَرُنَا اللَّهُ وَتَعَدُقُولُ وَنُ ۞ وَلَعَدَ أَعْلَكُنَ الْسَعَرَ الْمُوا لَقَائِقُونَ اللَّهُ وَقُولُونَ مَعْهُ وَعَمَةً مُنَعَالًا اللَّهُمَة مَنَ مَتَعَرُ وَيُولُونَ اللَّهُ وَاللَهُ اللَّهُ الْعَامَةُ مُعَالَا اللَّهُ وَمَعَا وَالَقُولُولُ وَاللَهُ وَا هُ وَلَعَدَ أَهُ لَكُمُنَهُ وَعَمَةُ مُعَتَعُونُ وَاللَيْنَهِ مَنْ وَجُولُهُمْ وَقُولُ

المعدودين من قوم نوح وهود وصالح ولوط وآل فرعون وأصابهم ما أصابهم مع المعدودين من قوم نوح وهود وصالح ولوط وآل فرعون وأصابهم ما أصابهم مع كونهم أقوى منكم عدة وعدداً فهل تطمعون أن لا يصيبكم مثل ذلك ﴿ أَبْرَ لَكُمْ بَرَاءَةً فِي الزَّبُرُ ﴾ إضراب أي بل ألكم براءة وأمن من عذاب الله بمقابلة كفركم نازلة لكم في الكتب السماوية فلذلك تصرّون على كفركم وتأمنون بتلك البراءة.

إَرْ يَقُولُونَ فَ جهلاً منهم: 
 فَنَتَ جَبِعُ مُنْتَحِرُ وَالالتفات للإيذان
 باقتضاء حالهم للإعراض عنهم وإسقاطهم عن رتبة الخطاب أي بل أيقولون
 واثقين بشوكتهم نحن أولو حزم وأمرنا مجتمع لا نرام ولانضام ومتناصرين
 ينصر بعضنا بعضاً على أن يكون افتعل بمعنى تفعل مثل اختصم والإفراد في
 منتصر باعتبار لفظ جميع قال أبو جهل ... وقد ركب فرماً كميتاً وقد حلف أنه
 يقتل محمدا الله ... وننتصر اليوم من محمد وأصحابه، وجر رأسه إلى رسول
 الله. عن ابن مسعود.

أَن مُتَبَرَئُمُ لَمُمَتَعُ وَيُوَلُونَ التُبْرُ ﴾ رد وإبطال لقولهم أي سيهزم جمع قريش البتَة ويولُون الأدبار والإفراد في الدبر إرادة الجنس أي ينصرفون عن الحرب منهزمين وينصر الله رسوله والمؤمنين وقد كان ذلك يوم بدر قال ابن عبّاس: بين نزول هذه الآية وبدر سبع سنين فالآية على هذا مكتية.

المجرَّبِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُم ﴾ أي: ليس هذا تمام عقوبتهم بل القيامة موحد أصل عذابهم وهذا العذاب القليل من طلائعه وكَالسَّاهُ أَدْقَن ﴾ والقيامة أعظم داهية وأقصى غاية من الفظاعة والداهية الأمر الذي لا يهتدي إلى الخلاص منه وكَامَرُ ﴾ وأشد مرارة كما أن نار الدنيا جزء من سبعين جزءاً من نارها.

إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ أي: المشركين والكافرين من الأولين والأخرين ﴿ فِ مُنَكَلِ وَسُعُرٍ ﴾ أي: في هلاك وضلال عن مُنكَلِ وَسُعُرٍ ﴾ أي: في هلاك وضلال عن الحقّ في الدنيا ونيران في الآخرة.

إِنَّةُ يُسْتَعَبُونَ اللهِ أي: يوم القيامة يجرّون في نار جهنّم على وجوههم
 يقال الهم: 
 فُرُقُوا مَشَ سَتَرَ الله على لحنهم ولذلك لم يصرف أو اسم لطبقتها
 الخاممنة من سقرته النار إذا غيّرته والمس كاللمس وهو إدراك ظاهر البشرة
 أي قاسوا حرّها وألمها فإن مستها سبب للتألّم بها.

المعتر، خلقا كُلَّ تَوَتَع خَلَقَة مِتَكَرِكَ مَن الأشياء وهو منصوب بفعل يفسّر، ما بعده، خلقناه بقدر متعيّن اقتضته الحكمة الّتي عليها يدور أمر للتكوين فقدر بمعنى التقدير وهو تسوية صورته وشكله وصفاته أو المعنى خلقناه مقدراً مكتوباً في اللوح قبل وقوعه فجينئذ المراد تقديره في علمه الأزلي قضاء فالقضاء وجود جميع المخلوقات في اللوح والقدر وجودها في الأعيان بعد حصول شرائطها والتعبير عن الخلق متعلّق بالوجود الظاهريّ في الوقت المعيّن وفي الحديث كتب الله مقادير الخلق كلّه قبل أن يخلق السماوات والأرض خمسين ألف سنة وعرشه على الماء.

وَمَا أَمَوْنَا كُم لَشَيء غريد تكوينه ﴿ لا وَجِدَةً ﴾ لا تثنّى سريعة التكوين يعبّر بالكلمة أي كن لأنّه تعالى تكلّم بكن والمراد إرادة من كن الإرادة المحضة ﴿كَلَشِي بِٱلْبَصَرِ ﴾ اللمح لمعان البرق وسرعة النظر وحاصل المعنى أنّ قضاءه في الخلق أسرع من لمح البصر.

وَلَقَدَ أَهْلُكُمُ أَشْبَاعَكُمْ فَهُلَ مِن مُتَحَكِر كَ أَي: أَسْبَاهِكُم في الكفر من الأمم جمع شيعة وهو من يتقوى به من الإنسان وأنصاره وأتباعه ويقع على الواحد والاثنين والجمع والمذكر والمؤنّث فَوْفَهَلَ مِن مُتَحَكِر كَ متّعظ يتّعظ بذلك فيخاف.

فَكُنَّ مَتَحَمَو فَعَمَلُوهُ فِي ٱلنَّبُبُرِ فَي من الكفر والمعاصي مكتوب على الفصيل في ديوان الحفظة جمع زبور بمعنى الكتاب فهو بمعنى مذبور كالكتاب بمعنى المكتوب فو وَكُلُ صَخِيرٍ وَكَبِيرِ فَي من الأعمال في أُسَتَطَرُ فَي ومسطور في الكتاب بتفاصيله يقال: استطره أي كتبه، روي أن النبي المُنْقَ ضرب لصغائر الذنوب مثلاً فقال: وإنما محقّرات الذنوب كمعل قوم نزلوا بغلاة من الأرض وحضر جميع القوم فانطلق كل واحد منهم بحطب غبعل الرجل يبي، بالعود والآخر بالهود حتى جمعوا سواطً وأبتهواً ناوا فشووا خبرَهم ولحمهم وإنّ الذهب الصغير يجتمع على صاحبه فيهلكه إلا أن ينغر الله لمه<sup>(١)</sup>. اتّقوا صغائر الذنوب ومحقّراتها فإنّ لها من الله طالبا. ولقد أحسنَ من قال:

> خــلَّ الــذتوب صــغيرها وكبيرهـــا ذاك التقــى واصنع كماش فوق أرض الشوك يحذر ما يرى

> > لا تحقرن صغيرة إن الجبال من الحصي

 إِنَّ الْتَنْقِينَ فَ مَن المعاصي فَرْفِ جَنَّتِ أَي بساتين عظيمة الشان
 وَنَبَرِ أَي: أَنهار الماء والخمر والعسل واللبن والإفراد للاكتفاء باسم
 الجنس مراعاة للفواصل فر في مَعْمَدٍ صِدْقٍ مَحْ خبر بعد خبر والصدق بمعنى
 الجنس مراعاة للفواصل فر في مَعْمَدٍ صِدْقٍ مَحْ خبر بعد خبر والصدق بمعنى
 الجودة أي في مكان مرضي ومجلس حق وسالم من الكدورات فرعند مَلِيكِ
 الجودة أي في مكان مرضي ومجلس حق وسالم من الكدورات في فيذ مَلْيكُو أنهار الماء والخمر والعسل واللبن والإفراد للاكتفاء باسم
 الجنس مراعاة للفواصل فر في مَعْمَدٍ صِدْقٍ وسالم من الكدورات فرعند مَلِيكِ
 أُمْعُنَدِي الموادة في مكان مرضي ومجلس حق وسالم من الكدورات في في مكان مرضي ومجلس حق وسالم من الكدورات في في مَلْيكو
 مُعْنَدِي في مكان مرضي ومجلس حق وسالم من الكدورات في في مَلْيكو
 أُمْعُنَدِي في مكان مرضي ومجلس حق وسالم من الكدورات في في مَلْيكو
 أُمْعُنَدِي في مكان مرضي ومجلس حق وسالم من الكدورات في في مُليكو
 أُمْعُنَدِي في مكان مرضي ومجلس حق وسالم من الكدورات في في مُليكو
 أُمْعُنَدِي في مكان مرضي ومجلس حق وسالم من الكدورات في في في مُليكو
 أُمْعُنَدِي في مكان مرضي ومجلس حق وسالم من الكدورات في في مُليكو
 أُمْعُنَدُ في مكان مرضي ومجلس حق وسالم من الكدورات في في مُدَو المليك
 أُمْعُنَدِي في معان من العندية قرب المكان والمسافة والمليك
 أُمْعُنَدِي في من المالك والتنكير للتعظيم. قال الصادق لينه: «مدح الله المكان بالصدق فلا
 يقعد فيه إلا أهل الصدق»<sup>(٣)</sup> وهو المكان الذي يصدق الله فيه وعده لأوليائه.

روي وهذه الرواية من طرق العامّة، روى صالح بن حيّان عن عبد اللّه بن بريدة أنَّه ﷺ قال في هذه الآية: «إنَّ أهل الجنّة يدخلون كلّ يوم مرّتين على الجبّار تعالى فيقرمون عليه القرآن وقد جلس كلّ امرئ مجلسه الذي له ومجلسي على منابر الدرّ والياقوت والزمرّد والذهب والفضّة بأعمالهم فلم تقرّ أعينهم بشيء قطّ كما تقرّ أعينهم بذلك ثمّ يتصرفون إلى رحالهم ناعمين قريرة أعينهم إلى مثلها من الغد»<sup>(١)</sup>.

أقول: ومن المعلوم أنَّ المراد بالدخول عليه تعالى دخول القرب

١-انظر: مسئداحمد، ج٥، ص ٢٣١، و مجمع الزوائد، ج٠٠، ص١٨٩، و المعجم الصغير، ج٢، ص٤٩. ٢- تفسير الثعلبي، ج٩، ص١٧٤، و تفسيرالبغوي، ج٤، ص٢٦٦. ١- تفسير الثعلبي، ج٩، ص١٧٤، و كنزالعمال، ج١٤، ص٤٧٦. والمكانة والشوف في موضع مخصوص في الجنّة وليس المراد أنّه تعالى متحيّز في مكان من الجنّة وهؤلاء يدخلون عليه تعالى شأنه أن يكون متحيّزاً في مجلس ومكان وهذا معنى قوله للخلا: «الفقراء جلساء الله»<sup>(۱)</sup> ومعلوم أنّ مقصد الصدق لا يقعد فيه إلّا الصادقين ولا بدّ أن يكون صادقا في قوله في الدنيا وفعله فيصون اللسان عن الكذب الّذي هو أقبح الذنوب.

قال تلاقي: «التجار هم الفجّار» فقيل: أليس الله قد أحلّ البيع؟ قال: «نم ولكنهم يحلفون فيأثمون ويحدثون فيكذبون»<sup>(٢)</sup> قال تلاقي: «الكذب ينقص الرزق»<sup>(٣)</sup>. في الحديث: «أربع من كنّ فيه فهو منافق وإن صام وصلّى وزعم أنه مسلم: إذا حدّث كذب وإذا وعد أخلف وإذا التمن خان وإذا خاصم فجر»<sup>(٤)</sup>، وأمّا الصدق في فعله بأن يصون حاله عمّا ينقصه ويفسد عمله غير خالص للّه ولا بدّ أن يكون عزمه مستمرة على دوام الطاعة. نسأل اللّه أن يرزقنا الصدق والكرامة إنّه حميد مجيد.

تمّت السورة.

١- ميزان الاعتدال، ج ١، ص٩٦، و لسان الميزان، ابن حجر، ج ١، ص١٦٨.
 ٢- المستدرك، الحاكم، ج٢، ص٦، و الدر المنثور، ج٢، ص١٤٤.
 ٣- كنزلعمال، ج٣، ص٣٢، و ميزان الاعتدال، ج٦، ص٤٤.
 ٣- كنزلعمال، ج٣، ص٣٢، و بيزان الاعتدال، ج٦، ص٣٤.
 ٣- انظر: الخصال، ص٤٥٢، و بحار الاتوار، ج٦٩، ص٢٦١، ج٢٢ ص٩٩، و صحيح مسلم، ج١،
 ٥- انظر: الخصال، ص٤٩، و٢٠ ص١٤.

# فهرس الأحاديث

# (†)

| ۳۲۷          | أتاني جبرئيل فعلَّمني الوضوءو الصلاة                                           |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٥٦          | أترى الله أعطى من أعطى من كرامته عليه                                          |
| ££           | إذا كان يوم القيامة نادى مناد                                                  |
| ۲٦٢          | إذا كان يوم القيامة يقول الله في ولعليّ                                        |
| ۳۵۸          | أربع من كنَّ فيه فهو منافق وإن صام وصلَّى وزعم أنَّه مسلم                      |
| ۲۱۷          | أغربواعليِّ هذه الشيطانة                                                       |
| ۱۸۰          | ألا أخبركم بأشراط الساعة ٩                                                     |
| ۲۳۵          | ألاأخبركم بأفضل من درجة الصهام والصلاة والصدقة؟                                |
| ١٨٥          | الَّذِين ارتِدُوا عن الإيمان في ترك ولاية أمير المؤمنين                        |
| ***          | إِنَّ أُحبَ أُحبًاني إليَّ الَّذِين يستغفرون بالأسحار                          |
| بابەلئىكلىكە | إِنَّ أَدِى أَهل الجُنَّة منزلة من ينادي الخادم من حَدَّامه فيجيبه أَلف خادم ب |
| YE1          | إِنَّ الرجل يزني ثمَّ يتوب فيتوب اللَّه عليه                                   |
| Y V          | إنَّ اللَّه تعالى قد فرض لي عليكم فرضافهل أنتم مؤدّوه؟                         |
| ۳٤٣          | إنَّ اللَّه جعل الدنيا كلَّها قليلا                                            |
| بية ٢٨       | إنَّ اللَّه خلق الأنبياء من أشجار شتَّى وخلقت أنا وعليِّ من شجرة واح           |
| YEE          | إِنَّ اللَّه عزَّ وجلَّ جعل الخلق قسمين فجعلني في خيرهم قسماً                  |
| ۲۰٤          | إِنَّ اللَّهُ عزَّ وجلَّ قدوعدني فلن يخلفني                                    |
| 40           | إنَّ اللَّه يرحم أمِّتي في هذه اللَّيلة بعددشعر أغنام بني كلب                  |

| يغفر للمؤمنين جميعا في تلك اللَّيلة                                |              |
|--------------------------------------------------------------------|--------------|
| جمرسول الله                                                        |              |
| الجنَّة يدخلون كلَّيوم مرَّتين على الجبَّار تعالى                  | إنأهل        |
| لوايامعشر العرب يستبدل قوماغيركم يعني الموالي                      | إنتتوأ       |
| رل الله كان يقوم من الليل ثلاث مرّات                               | إنَّ رسو     |
| ىالناس لايملك وإنَّ ألسنتهم لا تضبط                                | إن رسم       |
| بة اللسان بالاستغفار توبة الكذَّابين فتويتك يحتاج إلى توية         | إنَّ سرع     |
| اراية الحدى وإمام أولياتي ونور لن أطاعني وهو الكلمة الَّتِي ألزمها | إنَّ عليًا   |
| لمال حقًّا سوى الزكاة                                              | إِنَّ فِي ال |
| شراط الساعة أن يرفع العلم ويظهر الجهل                              |              |
| شراط القيامة إضاعة الصلاة والأباع الشهوات                          |              |
| بادي من لا يصلحه إلَّا السقم ولو صحَّحته لأغسده                    | إنَّ من ع    |
| ن علافاستعلى فجاءسدرة المنتهى فكان من ريَّمقاب قوسين أو أدنى       | أناابنم      |
| ل الله والله أخبرني خبر يونس                                       | أنارسوا      |
| لاللهوإن لم تقرّوا                                                 | أنارسوا      |
| ولدآدمولافخر                                                       | أناسيّد      |
| الله الوثقى وكلمة التقوى                                           | أناعروة      |
| لُه والمؤمنون متي                                                  | أنامن اللَّ  |
| بل البهت الَّذين افترض اللَّه مودَّتَهم على كلَّ مسلم              | أنامن أه     |
| ولاية عليَّ وعليَّ هو الصراط المستقيم                              | إنكعلى       |
| ات الذنوب كمثل قوم نزلوا بفلاة من الأرض                            |              |
| نَعْنَ كَوَكَبْ مِنَ السماءمع طلوع الفجر فيسقط في دارِ أحدكم       |              |
| وزلاحدان يقسم إلابالله والله سبحانه يقسم بما يشاءمن خلقه           |              |
| أن أقر على الجنّ الليلة فأيَّكم يتبعني                             |              |

| <b>M11</b> | فهرس الأحاديث                                                      |
|------------|--------------------------------------------------------------------|
|            | أوحى الله إلى نبيٍّ من أنبيائه قل لمن آمن بي                       |
|            | أوّل الآيات الدخان ونزول عيسى                                      |
| ۳۱۵        | أوّل من سبق إلى اللّه وذلك أنّه أقرب الخلق إلى اللّه بالمكان       |
| 10         | أولتك قوم عجلت طيّباتهم وهي وشيكة الانقطاع وإتمّا أخرت لناطيّباتنا |
| YE1        | إيّاكم والغيبة فإنَّ الغيبة أشدَّمن الزنا                          |

### (ب)

| بكت السماءعلى يحيى بن ذكريًا وعلى الحسبين بن عليَّ بن أبي طالب |
|----------------------------------------------------------------|
| البيت المعمور في السماء الرابعة فيه تمريقال له الحيوان         |

#### (ت)

| **  |                  | التوبة اسم يقع على ستَّة أشهاء    |
|-----|------------------|-----------------------------------|
|     | (5)              |                                   |
| 101 |                  | الجنّ كانواأحسن جوابامنكم لماقرأت |
|     | ( <del>כ</del> ) |                                   |

حصّنوا أموالكم ونساءكم وماملكت أيمانكم من التلف بقراءة إنافتحنا .....

### (i)

الذكر القرآن ونحن قومه ونحن المستولون ..... ٧٣

#### (,)

| *14 | رأيت السدرة رفرف                              |
|-----|-----------------------------------------------|
| ۳۱۹ | رأيت جبرتيل نازلا في الأفق على صورته الأصليّة |
| ۲۰٦ | رحم اللَّه المُلَقين                          |
| *•٦ | رحم اللَّه المقصَّرين                         |

| ۱۰ | /ج | YTY |
|----|----|-----|
|    | -  |     |

## (س)

| في غضبي من أتاني بشهادة أن لا إله إلا الله وأنَّ محمّد أرسول الله وأنَّ علمًا وليَّ الله | سيقتاره |
|------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|------------------------------------------------------------------------------------------|---------|

### (ش)

| ۳٤ | الشفاعة لمنوجبت لهالنار ممن أحسن إليهم |
|----|----------------------------------------|
|----|----------------------------------------|

## (ف)

| ٦٠،٣٠ | فاطمةبضعةمكي                                                |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| ۳۱    | فاقتراف الحسنة مودّتنا أهل البيت                            |
| *££   | فأنامن السابقين وأناخير السابقين                            |
| ۲٤٤   | فإليَّ أتقى ولد آدم ولا فخر وأكرمهم على الله                |
|       | فطبَّلي ربِّي بالمغصِّل من القرآن                           |
|       | فقال قبل أن يقوم                                            |
|       | الفقراء جلساء الله                                          |
| ۳۷    | فوق السماء السابعة بحربين أسفله وأعلاه كمابين السماء والأرض |
|       | فيهايغرق كلأأمر حكيم يخرج منهاخير كثير ورجل حكيم ورجل       |

(ك)

| ۱۰٤ | كانت الشمس تطلع حمراء وتغيب حراء |
|-----|----------------------------------|
| ۳٥٨ | الكذب ينقص الرزق                 |

## (J)

| ١٣٤ | لاتسبواالدهر فإنَّ الدهر لا يحدث أمرافلا تسبُّوا فاعلها |
|-----|---------------------------------------------------------|
| ١٣٤ | لاتسَبّواالدهر فإنَّ اللّه هو الدهر                     |
| ۱۰۷ | لا تسبُوا تبّعاً فإنه كان قد أسلم                       |
|     | لاتونواالأحياءبسببالأموات                               |

| *7*        | قهرس الأجاديث                                                                   |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| * 10       | لايدخل الجنَّة لحم نبت من السحت                                                 |
| **1        | لايلج النار من بكى من خشية الله ولايدخل الجنَّة مصرَّ على معصية الله            |
| * 10       | لأعطينَ الراية غداً رجلا يحبّ الله ورسوله ويحبّ اللَّه ورسوله كرّاراً غير فرّار |
| *10        | لأعطينَ الراية غداًرجلا يفتح الله على يديه يحبّ اللهورسولدو يحبّه اللهورسولد    |
| **1        | لوكشف الغطاءما ازددت يقينا فطوبي لمن وصل إلى حقَّ اليقين                        |
| <u>۱</u> ۱ | ليسللمؤمن أن يذلَّ نفسه                                                         |
|            | المحرية فريد القابلية معالا مادور بريد الماليان                                 |

### (e)

| مد            | ماأمر الله خاذن الرباح أن يرسل على عاد إلا مثل مقدار الخاتم وذلك القدر أهلكه  |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۱٦           | ماجا، ولاية أمير المؤمنين من الأرض ولكن جاءت من السماء مشافهة                 |
|               | ماجئت إلالأقضي مناسكي                                                         |
| ۳۱            |                                                                               |
| ۳۰۹           |                                                                               |
| ۱۰٤           |                                                                               |
| ۳۳۱           |                                                                               |
|               | مثلي ومثل الساعة كفرس رهان                                                    |
| ۲۹۸           | من أتى عرّافاً أو كاهناً فصدَّقه بماقال فقد كغر بما أنزل الله على محمَّد      |
| ٥٣            | من أدمن قراءة الزخرف آمنه اللَّه في قبره من هو امَّ الأرض                     |
| ۱٦٥           | من أراد أن يعرف حالنا وحال أعداتنا فليقرأ سورة محمّد فإنّه وإها آية فهنا وآية |
| 10            | ىن صلّى في هذه اللّهلة مائة ركعة أرسل اللّه إليه مائة ملك                     |
| ۱۸۹           | ىن فاتتدمىلاة العصر فكأتماوتر أهله وماله                                      |
|               | ن قرأ الجاثية ستر الله عورته وسكن روعته عند الحساب                            |
| ومع محمّد ۱۱۳ | ن ترأ الجائية كان ثوابحا أن لايرى النار أبداولا يسمع زفير جهنّم ولاشهيقها وه  |
| ۱۳            | ن قرأ الدخان في ليلة الجسعة غفر له                                            |

| ** で/ 単単語:                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------|
| من قرأ حم عسق بعثه اللهيوم القيلمة ووجهه كالقمر لهلة البدر ٥               |
| من قرأ سورة القريت أخرجه اللَّه من قبره على فاقتمن نوق الجنَّة             |
| مَن قرأ سورة الحجرات اعطي من الأجر عشر حسنات بعد من أطاع الله ومن عصاء     |
| من قرأ سورة الحجرات في كلّ يوم أو في كلّ ليلة كلن من زوّار محمّد           |
| من قرأ سورة الدخان في لهلة أصبح يستغفر له سبعون ألف ملك                    |
| من قرأ سورة الدخان لهلة الجمعة ويوم الجمعة بنى الله له بيتا في الجنّة      |
| من قرأسورة الزخرف كان مَّن يقال له ٥٣                                      |
| من قرأ سورة الطور جمع الله له خير الدنيا والآخرة                           |
| من قرأسورة جمسق كان مَّن يصلِّي عليه الملائكة ويستغفرون له ويسترجون        |
| من قرأسورة محمّد كان حقّاعلى الله أن يسقيه من أنحار الجنّة                 |
| من قرأ سورة والنجم أعطي من الأجر عشر حسنات بعددمن صدّق بمحمّدومن جحدبه ۳۰۷ |
| من قرأ كلّ لهلة أو كلّ جمعة سورة الأحقاف لم يصبه اللّه بروعة في الدنيا     |
| من كان يدمن قراءة والنجم في كلّ يوم أو في كلّ ليلة عاش محموداً بين النام   |
| من كانت نيّته الدنيا فرّق اللّه عليه أمرموجعل الفقر بين عينيه ٢٣           |
| من مات على حبّ آل محمّد بالشَّطْخ بشره ملك الموت بالجنّة                   |
| المؤمن أخو المؤمن لا يظلمه ولا يخذله ولا يتطاول عليه في البنهان            |
| المؤمنون كالبنيان يشدّبعنهم بعضاً ٢٩                                       |

## (ن)

| <b>147</b> | نزلت عليّ البارحة سورة هي أحبّ إليّ من الدنها وماغيها |
|------------|-------------------------------------------------------|
| ¥ A Y      | نمرت بالصباو أهلكت عاد بالدبور                        |

## **(**9)

| ښلالقمرليلة البدر على سائر الكواكب٢٩٦ | والذينغسي بهده إنفضل المخدوم على الخادم كغ |
|---------------------------------------|--------------------------------------------|
| ٩٧                                    | والكتاب المبين أمير المؤمنين               |

| ۳٦٥           | فهرس الأحاديث                                                                   |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| No+           | والله لقدرقعت مدرعتي هذه حتّى استحيبت من راقعها                                 |
| هموماتأخر ۱۹۷ | واللهما كان لدنلب ولكنَّ اللَّه ضمن له أن يغفر ذلوب شيعة عليَّ ما تقدَّم من ذنب |
|               | واللّيلة المباركة فاطمة                                                         |
| الله          | وأنبيائه فنسبوانبيتنا محمدا إلى أنهينطق عن الهوى في ابن عمّه عليّ حقّ كذَّبهم   |
|               | وأهل بيته أهل الذكر وهم المستولون                                               |
|               | وأهل بيتي مطهّرون من الذنوب                                                     |
|               | وقاف جبل يحيط بالدنيا من زمرّدة خضراء فخضر السماءمن ذلك الجبل                   |
|               | ومنقرأ سورة اقتربت في كلّ غبّ بعث يوم القيامة ووجهدعلى صورة القمر ليلا          |
|               | ومنقرأ سورة الأحقاف أعطي من الأجر بعدد كلزمل في الدنيا عشر حسنات                |
|               | ومن قرأ سورة الدخان في فراقصه ونوافله بعثه اللَّهمن الآمنين يوم القيامة         |

### (ي)

| ٣  | ٨  | • | • | •• | • • | •   | ••  | ••• | •• |     | •••   | ••  |     | •••        | ••• | •••        | •••  | •• | •••• |      | •••  | ••         | ••• |      | •• | 4   | • I k | مذ | لله | ار | کتار  | ډ<br>ب | بذف         | <u>بر</u> آ | ن -  | اعلم |
|----|----|---|---|----|-----|-----|-----|-----|----|-----|-------|-----|-----|------------|-----|------------|------|----|------|------|------|------------|-----|------|----|-----|-------|----|-----|----|-------|--------|-------------|-------------|------|------|
| ۳  | ۱. | • |   | •• |     | • • |     | ••  | •• |     |       | ••• | ••• | . <b>.</b> | ىدې | <b>آ</b> ب | ماما | Į, | فتر  | نلا  | والم | , <b>X</b> |     | ،الو | لك | ت   | -     | دو | i,  | بو | بال   | ني ا   | <b>بع</b> ا | لذي         | ي وا | اعلم |
| 11 | ¥  |   | • |    | •   | , . | ••• | ••  | •• | ••• | • • • | ••  | ••• | •••        | ••• | • • •      | •••  | *  |      | بناه | أنزل | ថ្         | ين. | الم  | اب | کتا | اوال  | -  | -   | وا | • • • | خا     | . i.e.      | لشو         | فرا  | امعا |

المصبادن

١- القرآن الكريم، كتاب الله تبارك وتعالى الحي القيوم. ٢- الصحيفة السجادية، الإمام على بن الحسين المثلة (السجاد) (ت ٩٤ هـ. ق) ٣-الاحتجاج، الطبرسي أبو منصور أحمد بن على بن أبي طالب (ت ٥٨٨ هـ. ق). ٤- أحكام القرآن، الجصاص، أبي بكر أحمد بن على الرازي. ٥-الاختصاص، الشيخ المفيد، أبو عبدالله محمّد بن محمّد بن النعمان العكبري البغدادي (ت ٤١٣ هـ. ق). ٦- أسباب النزول، الواحدي، أبوالحسن على بن أحمد بن محمّد النيسابوري (ت ٤٦٨ هـ. ق). ٧-الإستبصار فيما اختلف من الأخبار، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطومى، (ت ٤٦٠ هـ.ق). ٨- الإستبصار في نسب الصحابة الأنصار، عبدالله بن أحمد بن موفق الدين ابن قدامة (ت: ٦٢٠ هـق). ٩- أسد الغابة في معرفة الصحابة، إبن الأثير الجزري، عزالدين على بن أبي الكرم محمّد بن محمّد بن عبدالكريم الشيباني (ت ٦٣٠ هـ ق). ١٠- إعانه الطالبين على حل الفاظ فتح المعين، بكري المكي ابن السيد محمد شطا عجر الله الدمياطي. ۱۱-الألفية والنفلية، الشهيد الأول محمد بن مكى العاملي. ١٢-الأمالي الشيخ الطوسي، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي. (ت ٤٦٠ هــق). ١٣- الأمثال في القرآن الكريم، ابن قيم الجوزية. ١٤- بحار الأنوار، المجلسي، محمّد باقر محمّد تقى (ت ١١١٠ هـ. ق). ١٥- البداية والنهاية، ابن كثير، ابو الفداء، عماد الدين اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ ق).

| /ج ۱۰ |  | ····· | 7 |
|-------|--|-------|---|
|-------|--|-------|---|

| ١٦ بصائر الدرجات في فضائل آل محمد للم الصغار، محمد بن حسن (ت ٢٩٠ هـ ق).                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٧ـ تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي (ت ١٢٠٥ هـ. ق).                      |
| ۱۸_ تاريخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون (ت ۸۰۸ هـ_ق).                                   |
| ١٩ـ تاريخ (الرسل والأمم والملوك)، أبو جعفر محمّد بن جرير الطبري (ت ٣١٠ هــ ق).           |
| ٢٠ـ تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ابو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله الدمشقي             |
| (ت ٥٧١ هـ ق).                                                                            |
| ٢١- التبيان في تفسير القرآن، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي. (ت ٤٦٠ هـ.ق).    |
| ٢٢ـ تحرير الأحكام الشرعية على مذهب الامامية، العلامة الحلي، حسن بن يوسف،                 |
| (ت ۷۲٦ هــق).                                                                            |
| ٢٣_ التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت ٨٤١ هـ ق).        |
| ٢٤ تحف العقول، ابن شعبة، أبو محمّد الحسن بن علي بن الحسين الحرّاني الحلبي                |
| (ت ۳۸۱ هـ ق).                                                                            |
| ٢٥_ تحفة الأحوذي (شرح جامع الترمذي)، محمد بن عبد الرحمن المباركفوري الهندي.              |
| ٢٦_ تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٧٢٦ هــق).                             |
| ٢٧ـ تذكرة الموضوعات، أبو الفضل محمد بن طاهر بن أحمد المقدسي.                             |
| ٢٨ـ تفسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم)، محمد بن محمد          |
| العمادي أبو السعود.                                                                      |
| ٢٩_ تفسير البغوي (معالم التنزيل في تفسير القرآن)، حسين بن مسعود البغوي (ت ٥١٦ هـ. ق).    |
| ٣٠ـ تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل وأسرار التأويل)، أبو سعيد عبد الله بن عمر الشيرازي     |
| البيضاوي (ت ٦٩١ هـ. ق).                                                                  |
| ٣١ـ تفسير الثعلبي (الكشف والبيان عن تفسير القرآن)، ابو اسحاق احمد بن ابراهيم             |
| التعلبي النيشابوري (ت ٤٣٧ هــ ق).                                                        |
| ٣٢ـ تفسير الجلالين، جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي.                            |
| -<br>٣٣ـ تفسير روح المعاني، ابو الفضل، شهاب الدين محمود الألوسي البغدادي (ت ١٢٧٠ هـ. ق). |
| ٣٤۔ تفسير الرازي (روض الجنان وروح الجنان في تفسيرالقرآن)، أبوالفتوح حسين بن على الرازي.  |
|                                                                                          |

٣٥ تفسير السمرقندي (بحر العلوم)، نصر بن محمد بن احمد السمرقندي. ٣٦ التفسير الصافي، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ. ق). ٣٧- تفسير العياشي، ابن عياش، أبو النصر محمّد بن المسعود بن محمّد التميمي الكوفي السلمي السمرقندي (من أعلام القرن الثالث الهجري). ٣٨ تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، أبو الفلاء اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ. ق). ٣٩- تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، القرطبي، أبو عبدالله محمّد أحمد الأنصاري (ت ٦٧١ هـ. ق). ٤٠ - تفسير القمي، القمي، أبو الحسن على بن ابراهيم بن هاشم (ت ٣٠٧ هـ. ق). ٤١ - تفسير الكشاف (الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل)، ابو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري (ت ٥٢٨ هـ. ق). ٤٢- التغسير المنسوب الى الإمام العسكري للغلة. ٤٣- تفسير جوامع الجامع، فضل بن حسن الطبرسي (ت ٥٤٨ هـ. ق). ٤٤\_ تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، محمد بن محمد رضا القمي المشهدي. ٤٥ـ تفسير نور الثقلين، عبد على بن جمعة العروسي الحويزي (ت ١١١٢ هـ. ق). ٤٦- تنبيه الخواطر ونزهة النواظر المعروف بمجموعة ورام، ورام بن أبي فراس (ت ٦٠٥ هـ ق). ٤٧\_ تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبيين، شرف الاسلام بن سعيد المحسن بن كرامة (ت ٤٩٤ هـ، ق). ٤٨- تنزية الأتبياء، الشريف المرتضى، على بن الحسين الموسوي (ت ٢٣١ هـ ق). ٤٩- تهذيب الأحكام، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق). ٥٠\_ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، ابو منصور عبد الملك بن محمد الثعالبي النيسابوري (ت ٤٢٩ هـ ق) ٥١- ثواب الأعمال وعقاب الأعمال، الشيخ الصدوق، أبو-جعفر محمد بن علي بن بابويه القمى (ت ٣٨١ هـ. ق) ٥٢- جامع أحاديث الشيعة، السهد حسين البروجردي، (ت ١٣٨٠ هـ ق) ٥٣\_ جامع الأخبار، محمد بن محمد الشعيري (من اعلام القرن السادس الهجري). ٥٤-جامع البيان عن تأويل القرآن، الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ ق). ٥٥-جامع السعادات، العلامة النراقي، محمد مهدي بن أبي ذر (ت ١٢٠٩ هـ ق). ٥٦-جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي البصري الدوسي (ت ٣٢١ هـ ق). ٥٧- الجواهر السنية في الأحاديث القدمية، محمد بن حسن الحر العاملي (ت ١٠٤ هـ ق). ٥٨- جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، محمد حسن بن باقر النجفي (ت ١٢٦٦ هـ ق). ٥٩- الحبل المتين في أحكام الدين، الشيخ البهائي، الشيخ محمد بن حسين العاملي (ت ١٠٣٠ هـ ق).

٦٠-الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، الشيخ يوسف البحراني (ت ١١٨٦ هـ ق). ٦١-حلية الأبرار في أحوال محمّد وآله الأطهار للجَكْمَ، السيد هاشم البحراني (ت ١١٠٧ هـ ق). ٦٢-الخصال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١ هـ ق).

٦٣-الدر المنثور في التفسير بالمأثور، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر (ت ٩١١ هـ. ق).

35- الدعوات (سلوة الحزين)، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).
70- رسائل المرتضى، الشريف الموتضى، علي بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ ق).
71- روضة الواعظين ويصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٥٠٨ هـ ق).
71- روضة الواعظين ويصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٥٠٨ هـ ق).
71- روضة الواعظين ويصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٥٠٨ هـ ق).
71- روضة الواعظين ويصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٥٠٨ هـ ق).
71- روضة الواعظين ويصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٥٠٨ هـ ق).
71- روضة الواعظين ويصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٥٠٩ هـ ق).
71- روضة الواعظين ويصيرة المتعلين، عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي (ت ٥٩٩ هـ ق).
71- راد المسير في علم التفسير، عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي (ت ٥٩٩ هـ ق).
71- راد المسير في أحكام القرآن، المقدس الأردبيلي، احمد بن محمد (ت ٩٩٣ هـ ق).
71- ربعد السعود، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق).

٧٠-سنن ابن ماجة، ابن ماجة، أبو عبدالله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٥ هــ ق). ٧١-سنن أبي داود، أبو داود السجستاني، سليمان بن الأشعث بن اسحاق بن بشير بن سداد الأزدي (ت ٢٧٥ هـ. ق).

٧٢\_ السنن الكبرى، البيهقي، أبوبكر أحمد بن الحسين بن علي (ت ٤٥٨ هـ. ق).

٧٢-سير أعلام النبلاء، الذهبي، أبو عبدالله شمس الدين محمّد بن أحمد بن عثمان (ت ۷٤۸ هـ ق). ٧٤\_السيرة الحلبية (انسان العيون في سيرة الأمين والمأمون)، الحلبي، على بن إبراهيم الحلبي الشافعي. ٧٥\_ شجرة طوبي، محمد مهدي الحائري. ٧٦ شرح احقاق الحق، السيد شهاب الدين المرعشي النجفي (ت ١٤١١ هـ ق). ٧٧\_ شرح أصول الكافي، المولى محمد صالح المازندراني (ت ١٠٨١ هـ. ق)... ٧٨- شرح الأزهار (المنتزع المختار من الغيث المدرار)، أحمد بن يحيى (ت ٨٤٠ هـُ. ق). ٧٩- شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، عبدالحميد بن هبة الله بن محمّد بن الحسين المدائني المعتزلي (ت ٦٥٥ هـ. ق). ٨٠ شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، الحاكم الحسكاني، عبيدالله بن عبدالله بن أحمد الحذاء الحنفي النيسابوري (من أعلام القرن الخامس الهجري) (المتوفى بعد سنة ٤٧٠ هـ ق). ٨١- صحيح البخاري، البخاري، أبو عبدالله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم بن مغيرة بن بودزيه الجعفي (ت ٢٥٦ هـ ق). ٨٢ صحيح مسلم، القشيري النيسابوري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج (ت ٢٦١ هـ ق). ٨٣- الطبقات الكبري، ابن سعد الواقدي، محمّد بن سعد بن منبع الزهري الكاتب (ت ٢٣٠ هـ ق). ٢٤ عدة الداعي ونجاح الساعي، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت ٨٤١ هـ ق). ٨٥ علل الشرايع، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن على بن الحسين بن بابويه القمي (ت ۳۸۱ هـ ق). ٨٦ عوالي اللآلي العزيزيَّة، ابن أبي جمهور، محمَّد بن عليَّ جن إبراهيم الاحساني (من أعلام القرن التاسع الهجري). ٨٧ عيون أخبار الرضائلة؟ الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن

بابويه القمي (ت ٣٨١ هـ ق). ٨٨ عيون الحكم والمواعظ، علي بن محمد الليثي الولسطي (من اعلام القرن السادس الهجري). ٨٩ فتح الباري بشرح صحيح البخاري، العسقلاني، أحمدبن علي بن حجر (ت ٨٥٢ هـ ق).

| /ج ۱۰ |  |  | 14 |
|-------|--|--|----|
|-------|--|--|----|

| <ul> <li>(ت ١٢٤٠ هـ ق).</li> <li>٩٩. فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم، ابن طاووس، رضي الدين أبوالمقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٢٦٢ هـ ق).</li> <li>٩٢- الفصول المهمة في معرفة أحوال الأثمّة للملاكة، ابن الصباغ، علي بن محمّد بن أحمد المالكي المكي (ت ٨٥٥ هـ ق).</li> <li>٩٣- فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٢٥٢ هـ ق).</li> <li>٩٣- فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٢٢٥ هـ ق).</li> <li>٩٣- فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٣- فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٩- فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٩- فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى ابن جعفر الحسيني (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٩- فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى ابن جعفر الحسيني (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٩- فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى ابن جعفر الحسيني (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٩- فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحبى بن محمّد عبدالرؤوف بن جعفر الحسيني (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٩- لاحل في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٢٢٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- كثف الخطاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني، المالخلي بن محمد (ت ١٢٢٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- كثف الخطاء عن مهمات شريعة الغراد، كائف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٩- كثف الخطاء عن مهمات شريعة الغراد، كائف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ٢٢١ هـ ق).</li> <li>٩٩- كثف الخطاء عن مهمات شريعة الغراد، كائف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ٢٢١ هـ ق).</li> <li>٩٩- كنفي الغطاء عن مهمات شريعة الغراد، كائف الغطاء، جعفر بن على ألسنة الناس، المجلوني، المجلوني (لمايول (لمايول الموني).</li> <li>٩٩- كنف الغطاء عن مهمات شريعة الغراد، كائف الغطاء، جعفر بن عضر (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٩- كنز الفوائ مان مع مد بن علي الكراجكي (ت ٢٤ هـ ق).</li> <li>٩٩- كنز الفوائ، محمد بن علي الكراجكي (ت ٢٤ هـ ق).</li> <li>٩٩- كنز الفوائ، محمد بن علي الكراجكي (لحائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين الماوي الماوي المولين الماوي).</li> <li>٩٩- لنهن</li></ul> |                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>١٩- فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم، ابن طاووس، رضي الدين أبوالمقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٢٦٢ هـ ق).</li> <li>٢٩- الفصول المهمة في معرفة أحوال الأنمة المثلاثة، ابن الصباغ، علي بن محمّد بن أحمد المالكي المكي (ت ٥٥٥ هـ ق).</li> <li>٣٩- فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٣٥٢ هـ ق).</li> <li>٣٩- فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٣٥ هـ ق).</li> <li>٣٩- فقد القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٣٥ هـ ق).</li> <li>٣٩- فقد القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٣٢ هـ ق).</li> <li>٣٩- فقد القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٣٢ هـ ق).</li> <li>٣٩- فقد القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٣٢ هـ ق).</li> <li>٣٩- فقد القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٣٢ هـ ق).</li> <li>٣٩- فقد القرآن، قطب الدين (ت ٢٢ هـ ق).</li> <li>٣٩- فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٣٩- قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي ين ميثم البحراني (ت ٣٢٢ هـ ق).</li> <li>٣٩- الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٣ هـ ق).</li> <li>٣٩- لتف الخطاء عن مهمات شريعة الغرام، كاشف الغطاء، جغر بن خضر (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٣٩- كثف الخطاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني، المعلوني، المالين نحمد (ت ٢٢١ هـ ق).</li> <li>٣٩- كثف الخطاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني، الماليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٢٢٣ هـ ق).</li> <li>٣٩- كثف الخطاء من مهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جغر بن خضر (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٣٩- كثن الغطاء عن مهمات شريعة المراء، كاشف الغطاء، جغر بن خضر (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٣٩- كثن الفوال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام ٢٩- كنز الفوالذي محمد بن علي الكراجكي (ت ٢٤ هـ ق).</li> <li>٣٩- حرب على الموازي، محمد بن علي المنتهم المندي، علاء الدين علي بن حسام ٢٩- كنزون المناوي المين المانوي المناوي الغادي، علي مان حالي المينوي المانوي المناوي المناوي المانوي المناوي الكراجكي (ت ٢٤٤ هـ ق).</li> <li>٣٩- حرب على حرب علي بن حبر الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي المناوي الحداوي الحداوي الحداي علي بن حبر من علي بن حبر الخلائي، عمروي الخلائي المناوي المناوي المناوي الحداي علي مي حبر معلي ب</li></ul> | ٩٠ الفتوحات المكية، محمد بن علي بن محمد بن عربي الحاتمي الطائي الأندلسي         |
| موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق).<br>٢٩- الفصول المهمة في معرفة أحوال الأنمة للملكل، ابن الصباغ، علي بن محمّد بن أحمد<br>المالكي المكي (ت ٥٥٥ هـ ق).<br>٣٩- فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).<br>٤٩- فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى<br>بن جعفر الحسيني (ت ٦٢٢ هـ ق).<br>٩٥- فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>(ت ٢١٣ هـ ق).<br>٩٩- فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>٩٩- فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>٩٩- فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>٩٩- فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>٩٩- الكلفي، الكليتي أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٢٩٩ هـ ق).<br>٩٩- كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،<br>اسماجيل بن محمد (ت ١١١٩ هـ ق).<br>١٩٩- كشف الغطاء عن مبهمات شريعة المواه، كاشف الفطاء، جعفر بن خضر (ت ٢١٢ هـ ق).<br>١٩٩- كنو العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علام الدين علي بن حسام<br>١٩٩- كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علام الدين علي بن حسام<br>١٩٩- كنو العقائة، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٤ هـ ق).<br>١٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٤ هـ ق).<br>١٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).<br>١٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٤ هـ ق).<br>١٩٩- كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤوف بن تاج العارفين المناوي<br>١٩٩- كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عدائي عدي الماروي الماروي المناوي الماروي الماروي الماروي الماروي الماروي الماروي الماروي الماروي المارا هـ قال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                 |
| <ul> <li>٢٩- الفصول المهمة في معرفة أحوال الأنمة المتحلين ابن الصباغ، علي بن محمّد بن أحمد المالكي المكمي (ت ٥٥٨ هـ ق).</li> <li>٢٩- فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٢٥٧ هـ ق).</li> <li>٢٩- فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٢٥٧ هـ ق).</li> <li>٢٩- فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقامم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٠- فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف بن جمعفر الحسيني (ت ٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٠- قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٢٩٢ هـ ق).</li> <li>٢٩- قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٢٩٢ هـ ق).</li> <li>٩٢- قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٢٩٢ هـ ق).</li> <li>٩٢- كثف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني، اسماعيل بن محمد (ت ١٢١٢ هـ ق).</li> <li>٩٢- كثف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني، اسماعيل بن محمد (ت ١٢٩ هـ ق).</li> <li>٩٢- كثف الخلاء عن مهمات شريعة الفراء، كائف المعلء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٩- كثف الغطاء عن مهمات شريعة الفراء، كائف المحلي، عمر بن خطر (ت ١٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٢- كثف الغطاء عن مهمات شريعة الفراء، كائف المعلي، علم بن خلي السنة الناس، المجلوني، المحادي (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٢- كثل العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام المدين (ت ٢٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٢- كنوز الحقائق في حديث علي الكراجكي (ت ٤٤٤ هـ ق).</li> <li>٩٢- كنوز الحقائق في حديث علي الكراجكي (ت ٢٤٤ هـ ق).</li> <li>٩٢- كنوز الحقائق في حديث علي الكراجكي (ت ٢٤٤ هـ ق).</li> <li>٩٢- كنوز الحقائق في حديث علي الكراجكي (ت ٤٤٢ هـ ق).</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٩٠ فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم، ابن طاووس، رضي الدين أبوالمقاسم علي بن    |
| المالكي المكمي (ت ٨٥٨ هـ ق).<br>٩٢- فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).<br>٩٤- فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقامم علي بن موسى<br>بن جعفر الحسيني (ت ٦٢٤ هـ ق).<br>٩٥- فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>(ت ١٠٢١ هـ ق).<br>٩٦- قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٢٩٢ هـ ق).<br>٩٩- الكلفي، الكليتي أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٢٩٢ هـ ق).<br>٩٩- كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،<br>٩٩- كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،<br>١٩٩- كشف الخطاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف الفطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كشف الغطاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف الفطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كنف الخفاء ومزيل الالباس عما المتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،<br>١٩٩- كشف الغطاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف الفطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كنف الغطاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف الفطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كنف الغطاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف المقطع، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام<br>١٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).<br>١٩٩- كنو المقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي<br>١٩٩- كنو الموائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٩ هـ ق).<br>١٩٩- كنو الموائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٩ هـ ق).<br>١٩٩- كنو الموائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٩ هـ ق).<br>١٩٩- كنو الموائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٩ هـ ق).<br>١٩٩- لمان المرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٢١ هـ ق).<br>١٩٩- لمان الميزان، الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت ٢٥ هـ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                 |
| المالكي المكمي (ت ٨٥٨ هـ ق).<br>٩٢- فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).<br>٩٤- فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقامم علي بن موسى<br>بن جعفر الحسيني (ت ٦٢٤ هـ ق).<br>٩٥- فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>(ت ١٠٢١ هـ ق).<br>٩٦- قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٢٩٢ هـ ق).<br>٩٩- الكلفي، الكليتي أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٢٩٢ هـ ق).<br>٩٩- كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،<br>٩٩- كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،<br>١٩٩- كشف الخطاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف الفطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كشف الغطاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف الفطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كنف الخفاء ومزيل الالباس عما المتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،<br>١٩٩- كشف الغطاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف الفطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كنف الغطاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف الفطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كنف الغطاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف المقطع، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام<br>١٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).<br>١٩٩- كنو المقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي<br>١٩٩- كنو الموائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٩ هـ ق).<br>١٩٩- كنو الموائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٩ هـ ق).<br>١٩٩- كنو الموائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٩ هـ ق).<br>١٩٩- كنو الموائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٩ هـ ق).<br>١٩٩- لمان المرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٢١ هـ ق).<br>١٩٩- لمان الميزان، الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت ٢٥ هـ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٩٢-الفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة، لين الصباغ، علي بن محمّد بن أحمد        |
| <ul> <li>٤٤- فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بين جعفر الحسيني (ت ٦٢٤ هـ ق).</li> <li>٥٩- فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف (ت ١٩٢ هـ ق).</li> <li>٦٦- قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٢٩٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- الكلفي، الكليتي أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٢٩٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- كثف الخفاء ومزيل الالباس عما المتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني، المحكفي، الكليتي أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٢٩٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- كثف الخفاء ومزيل الالباس عما المتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني، السماعيل بن محمد (ت ١١٩٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- كثف الخفاء ومزيل الالباس عما المتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني، السماعيل بن محمد (ت ١١٩٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- كثف الخلاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف النظاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٩٢ هـ ق).</li> <li>٩٩- كثف الخلاء عن مهمات شريعة الغراء، كاشف المتعلي الهندي، علاء الدين علي بن حسام السماعيل بن محمد (ت ١١٩٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- كثف الغلاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف النظاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).</li> <li>٩٩- كثف الغلاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف المتعي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الماعيل بن محمد (ت ١٢٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- كثف الغلاء عن مهمات شريعة الفراء، كاشف المادي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين (ت ٩٧ هـ ق).</li> <li>٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ١٩٤ هـ ق).</li> <li>٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٩٤٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٩٤٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٩٤ هـ ق).</li> <li>٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٩٤ هـ ق).</li> <li>٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٩٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي المادين علي المادي (ت ١٩٩ هـ ق).</li> <li>٩٩- حاب الحد بن علي بن محبر العسقلاني، (ت ٩٩ هـ ق).</li> </ul>                                                                                                                                                                                      |                                                                                 |
| بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٢ هـ ق).<br>٩٩- فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>(ت ١٠٣١ هـ ق).<br>٩٦- قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٢٩٩ هـ ق).<br>٩٧- الكافي، الكليتي أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ ق).<br>٩٨- كثف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،<br>٩٩- كثف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،<br>١٩٩- كثف الغلاء عن ميهمات شريعة المزاء، كاثف النطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كثف الغلاء عن ميهمات شريعة المزاء، كاثف المنطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كثف الغوائد، محمد (ت ١١٦٩ هـ ق).<br>١٩٩- كثل الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤ هـ ق).<br>١٩٩- كنوز العقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي<br>١٩٩- كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي<br>١٩٩- كنوز الحقائق في حديث نعر الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي<br>١٩٩- كنوز الحقائق في حديث نعر الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي<br>١٩٩- كنوز الحقائق في حديث نعر الخلائق، عبدالرؤوف بن تاج العارفين الماوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٩٣ فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).                                 |
| بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٢ هـ ق).<br>٩٩- فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف<br>(ت ١٠٣١ هـ ق).<br>٩٦- قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٢٩٩ هـ ق).<br>٩٧- الكافي، الكليتي أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ ق).<br>٩٨- كثف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،<br>٩٩- كثف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،<br>١٩٩- كثف الغلاء عن ميهمات شريعة المزاء، كاثف النطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كثف الغلاء عن ميهمات شريعة المزاء، كاثف المنطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢ هـ ق).<br>١٩٩- كثف الغوائد، محمد (ت ١١٦٩ هـ ق).<br>١٩٩- كثل الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤ هـ ق).<br>١٩٩- كنوز العقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي<br>١٩٩- كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي<br>١٩٩- كنوز الحقائق في حديث نعر الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي<br>١٩٩- كنوز الحقائق في حديث نعر الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي<br>١٩٩- كنوز الحقائق في حديث نعر الخلائق، عبدالرؤوف بن تاج العارفين الماوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٩٤- فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم على بن موسى       |
| <ul> <li>(ت ١٠٣١ هـ ق).</li> <li>٩٦-قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ ق).</li> <li>٩٧-الكلفي، الكليتي أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٢٢٨ هـ ق).</li> <li>٩٩-كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،</li> <li>٩٩-كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،</li> <li>٩٩-كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،</li> <li>٩٩-كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،</li> <li>٩٩-كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،</li> <li>٩٩-كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).</li> <li>٩٩-كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).</li> <li>٩٩-كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).</li> <li>٩٩-كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).</li> <li>٩٩-كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).</li> <li>٩٩-كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).</li> <li>٩٩-كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).</li> <li>٩٩-كنوز الحقائق في حديث خبر الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي.</li> <li>٩٩-كنوز الحقائق في حديث خبر الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي.</li> <li>٩٩-ليان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٢٥٩ هـ ق).</li> <li>٩٩-ليان الميزان، الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت ٥٢ هـ ق).</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                 |
| <ul> <li>(ت ١٠٣١ هـ ق).</li> <li>٩٦-قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ ق).</li> <li>٩٩-كشف الخلف، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٢٢٨ هـ ق).</li> <li>٩٩-كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،</li> <li>٩٩-كشف الخلف ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،</li> <li>٩٩-كشف الخلف ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،</li> <li>٩٩-كشف الخلف ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،</li> <li>٩٩-كشف الخلف ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، المجلوني،</li> <li>٩٩-كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).</li> <li>٩٩-كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).</li> <li>٩٩-كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).</li> <li>٩٩-كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق).</li> <li>٩٩-كشور العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين (ت ٩٧٥ هـ ق).</li> <li>٩٩-كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).</li> <li>٩٩-كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).</li> <li>٩٩-كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٣٦ هـ ق).</li> <li>٩٩-ليان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ١٧١ هـ ق).</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٩٥ فيض القدير (شرّح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف |
| ٧٩-الكلفي، الكليتي أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ ق). ٩٩- كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني، اسماهيل بن محمد (ت ١١٦٩ هـ ق). ٩٩- كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩- كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩- كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩- كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩- كثف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩- كثف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩- كثور العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين (ت ٩٧٥ هـ ق). ٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق). ٩٩- كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٢٢١ هـ ق). ١٩- كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٢٢ هـ ق). ٩٩- كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٢٢ هـ ق). ١٩- لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ١٢١ هـ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                 |
| ٧٩-الكلفي، الكليتي أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ ق). ٩٩- كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني، اسماهيل بن محمد (ت ١١٦٩ هـ ق). ٩٩- كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩- كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩- كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩- كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩- كثف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩- كثف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩- كثور العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين (ت ٩٧٥ هـ ق). ٩٩- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق). ٩٩- كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٢٢١ هـ ق). ١٩- كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٢٢ هـ ق). ٩٩- كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٢٢ هـ ق). ١٩- لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ١٢١ هـ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٩٦_قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ. ق).      |
| ٩٩ كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني، اسماعيل بن محمد (ت ١١١٩ هـ ق). ٩٩ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ٩٩ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ ق). ١٩ - كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين (ت ٩٧٥ هـ ق). ١٩ - كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق). ١٩ - كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٩٩ هـ ق). ١٩ - كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٩٩ هـ ق). ١٩ - كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٩٩ هـ ق). ١٩ - كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٩٩ هـ ق). ١٩ - كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٣٩ هـ ق). ١٩ - لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٢١٢ هـ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                 |
| اسماهيل بن محمد (ت ١١٦٩ هـ ق).<br>٩٩ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الفراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٣٧ هـ ق).<br>١٩٩ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام<br>الدين (ت ٩٧٥ هـ ق).<br>١٩٩ كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).<br>١٩٢ كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).<br>١٩٢ كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي<br>الحدادي (ت ١٩٣١ هـ ق).<br>١٩٣ لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ١٩٢ هـ ق).<br>١٩٢ لسان العرب، ابو الفضل محمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت ٢٥٨ هـ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                 |
| <ul> <li>١٠٠ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين (ت ٩٧٥ هـ ق).</li> <li>١٩٢ كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).</li> <li>١٠٢ كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٠٣ هـ ق).</li> <li>١٠٢ لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ١٢٨ هـ ق).</li> <li>١٠٢ لسان العرب، ابو الفضل محمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت معلوني العسقلاني).</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -                                                                               |
| <ul> <li>١٠٠ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين (ت ٩٧٥ هـ ق).</li> <li>١٩٢ كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).</li> <li>١٠٢ كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٠٣ هـ ق).</li> <li>١٠٢ لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ١٢٨ هـ ق).</li> <li>١٠٢ لسان العرب، ابو الفضل محمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت معلوني العسقلاني).</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٩٩_كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٢٢٧ هـ. ق).  |
| الدين (ت ٩٧٥ هـ ق).<br>١٠١ كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).<br>١٠٢ كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي<br>الحدادي (ت ١٠٣١ هـ ق).<br>١٠٢ لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٧١١ هـ ق).<br>١٠٤ لسان الميزان، الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت ٨٥٢ هـ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                 |
| ١٠٢-كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٠٢هـ ق). ١٠٢-لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ١١٢هـ ق). ١٠٢-لسان الميزان، الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت ٨٥٢هـ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                 |
| ١٠٢-كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٠٢هـ ق). ١٠٢-لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ١١٢هـ ق). ١٠٢-لسان الميزان، الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت ٨٥٢هـ ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١٠١ـكنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).                             |
| الحدادي (ت ١٠٣١ هـ. ق).<br>١٠٣ـ لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٧١١ هـ. ق).<br>١٠٤ـ لسان الميزان، الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت ٨٥٢ هـ. ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                 |
| ١٠٤ لسان الميزان، الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت ٨٥٢ هـ. ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                 |
| ١٠٤ لسان الميزان، الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت ٨٥٢ هـ. ق).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٠٣ لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٧١١هـ ق).  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                 |

(ت ۸۵۸ هـ ق).

١٠٦-المجموع في شرح المهذب، يحيى بن شرف النووي (ت ٦٧٦ هـ ق). ١٠٧-المحاسن، ابو جعفر احمد بن محمد بن خالد البرقي، (ت ٢٨٠ هـ. ق). ١٠٨\_المحجة البيضاء في تهذيب الإحياء، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ ق). ١٠٩-المحصول في علم الأصول، محمد بن عمر بن الحسين الرازي (ت ٦٠٦ هـ. ق). ١١٠-المحلي في شرح المجلى بالحجج والآثار، ابو محمد على بن احمد بن سعيد بن حزم الأندلسي الظاهري (ت ٤٥٦ هـ. ق). ١١١\_مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، حسين بن محمد تقي النوري الطبرسي (ت ۱۳۲۰ هـ ق). ١١٢\_مصباح المتهجد، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم على بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق). ١١٣-المصنف في الأحاديث والآثار، ابن ابي شيبة، أبوبكر عبدالله بن محمّد بن ابراهيم بن عثمان العنبسي الكوفي (ت ٢٣٥ هـ ق). ١١٤\_مكارم الأخلاق، ابو نصر رضي الدين حسن بن فضل الطبرسي (من اعلام القرن السادس الهجري). ١١٥ـالملاحم والغتن، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق). ١١٦ـمن لايحضره الفقيه، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابویه القمی (ت ۳۸۱ هـ ق). ١١٧\_مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب، ابو جعفر رشيد الدين محمّد بن علي السروي المازندراني (ت ٥٨٨ هـ. ق). ١١٨-الميزان في تفسير القرآن، السيد محمد حسين الطباطباتي (ت ١٤٠٢ هـ ق). ١١٩-النصائح الكافية، السيد محمد بن عقيل بن عبد الله بن عمر بن يحيى العلوي (ت ۱۳۵۰ هـ ق). ١٢٠ وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، محمد بن الحسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ ق).

#### المحتويات

| سورة الشوري   |
|---------------|
| سورة الزخرف   |
| سورة الدخان   |
| سورة الجاثية  |
| سورة الأحقاف  |
| سورة محمدﷺ    |
| سورة الفتح    |
| سورة الحجرات  |
| سورة ق        |
| سورة الذاريات |
| سورة الطور    |
| سورة النجم    |
| سورة القمر    |
| فهرس الأحاديث |
| المصادر       |
| المحتويات     |
|               |