



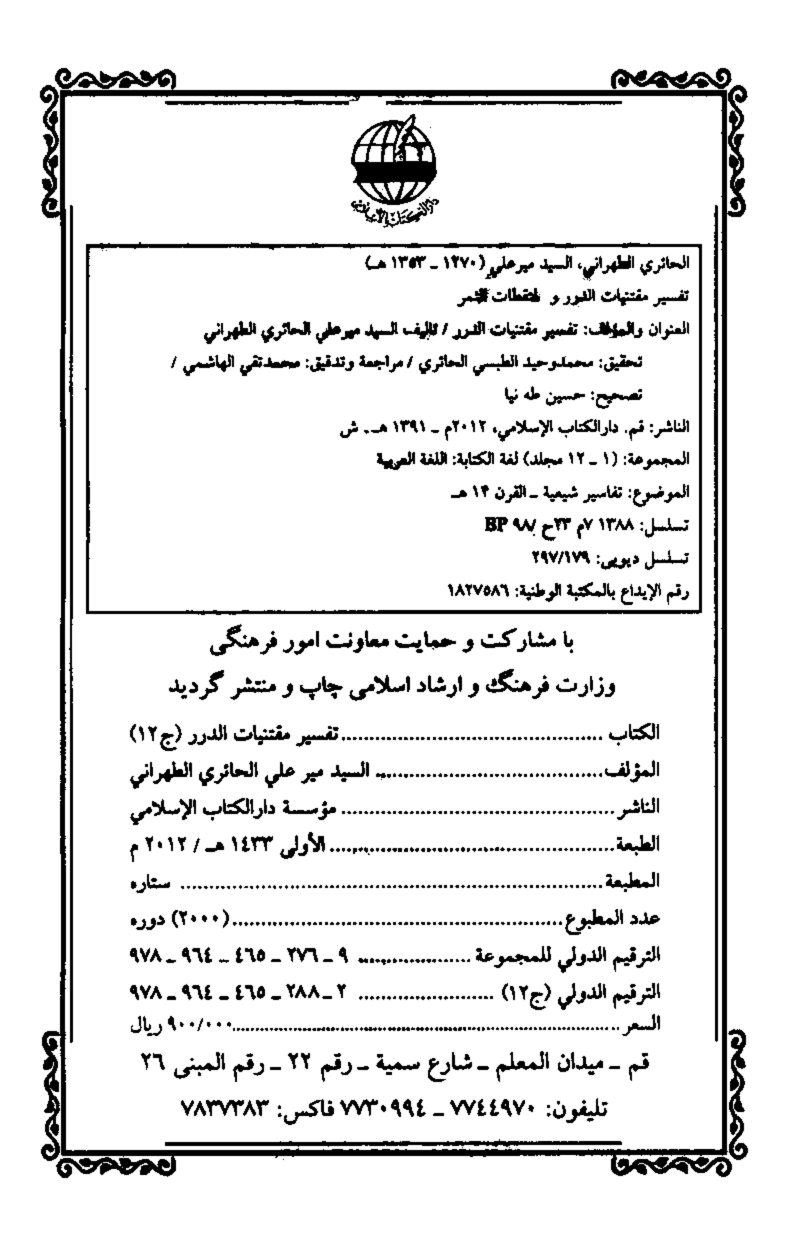


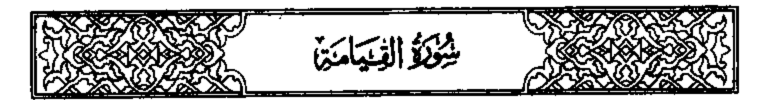
الججال الثابي عيشي











مكية. عن أبي بن كعب عن النبي تلائي قال: «من قرأ سورة القيامة شهدت أنا وجبرتيل له يوم القيامة أنّه كان مؤمناً بيوم القيامة وجاء ووجهه مسفر على وجوه الخلائق يوم القيامة».



لمما ختم الله سورة المدتَّر بذكر القيامة وأنّ الكافر لا يؤمن بها افتتح هذه السورة بذكر القيامة وأهوالها. قرئ لا أقسم وقرئ لأقسم، ومن قرء لا أقسم كانت (لا) صلة كالَّتي في قوله:﴿لِتَلَا يَعَلَمُ أَهَلُ ٱلصَحِتَنِ ﴾<sup>(١)</sup> وما كان لتأكيد مدخوله لا يدلّ على النفي وإن كان في الأصل للنفي. قال الشاعر:

١\_ سورة الحديد: ٢٩.

تذكَرت ليلى فاعترتني صبابة وكاد ضمير القلب لا يتقطّع

فإن قيل: لا وما والحروف الَّتي هي زوائد ويؤتى بها للتأكيد إنَّما تكون بين كلامين مثل قوله: ﴿ مِمَّا خَطِيَّئَنِهِم ﴾<sup>(١)</sup> وه فَهِمَا رَحْمَة مِنَ ٱللَّهِ ﴾<sup>(١)</sup> ومثل قوله: ﴿ فِهِمَا نَقْضِهِم ﴾<sup>(٣)</sup> ولا يكاد يزاد في أوّل الكلام.

فالجواب أنّ عنوان القرآن مجاري الكلام والسورة الواحدة، والّذي يدلّ على ذلك أنّه قد يذكر الشيء في سورة ويجيء جوابه في سورة اخرى مثل قوله تعالى: ﴿يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِى نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ إِنَّكَ لَمَجَنُونٌ ﴾<sup>(١)</sup> جاء جوابه في سورة اخرى ﴿مَآ أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ﴾.<sup>(٥)</sup>

فعلى كون الا، للتأكيد فالمعنى اقسم فريَوَم آلَقِيْنَمَةً وعلى كونها بمعنى النفي ردّ على المنكرين بالبعث أي ليس الأمر على ما يزعمون ثمّ ابتدأ بالقسم فقال: فوأقَيْمُ يَوَم آلَقِيْنَةِ فيكون تقدير الكلام: لا والله إنّ البعث حقّ. وأمّا ما قيل: من أنّ معنى الآية نفي الإقسام لوضوح الأمر كما عن بعض المفسرين فيأباه تعيين المقسم به.

وَلَا أَشَيْمُ بِالنَّفَسِ اللَّوَّامَةِ فَ والقول في لا أقسم مثل الأول والمراد بالنفس اللَّوامة هي النفس الواقعة بين الأمّارة والمطمئنَة ولها وجهان: وجه يلي النفس الأمّارة تلومها على فعل المعاصي وترك المبالغة والإقدام على المخالفة ووجه يلي النفس المطمئنَة فإذا نظرت إلى المطمئنَة تنورّت بنورانيّتها وانصبغت بصبغتها تلوم أيضا نفسها على التقصيرات الواقعة منها والمحذورات الكائنة

- ۱\_ سورة نوح: ۲۵. 🚽
- ٢ سورة آل عمران: ١٥٩.
  - ٣- سورة النساء: ١٥٤.
    - هـ سورة الحجر: ٦.
    - ٥ سورة القلم: ٢٢.

عليها فهي لا تزال لائمة قائمة على سوق لومها إلى أن تحقّق بمقام الاطمينان ولذلك استحقّت أن أقسم الله بها على قيام البعث والحشر.

وبالجملة فجواب القسم محذوف لدلالة قوله: ﴿ أَيَحْسَبُ آلإِنسَنُ أَلَن تَجْمَعَ عِظَمَدُهُ على الجواب لأن مفاد هذه الآية بلى ليبعثن، والمراد من الإنسان الجنس والإسناد إلى الكلّ بحسب البعض كثير، والهمزة لإنكار الواقع واستقباحه، وأن مخفّفة وضمير الشأن اسمها محذوف، أي أيحسب الإنسان الذي ينكر البعث أن الشأن والقصّة لن نجمع عظامه البالية؟ فإن ذلك حسبان باطل فإنًا نجمعها بعد تشتّتها وبعد ما نسفتها الريح وطيّرتها في أقطار الأرض وألفتها في البحار.

﴿ بَنْ يُرِيدُ ٱلإِنسَنُ لِيَنْجُرُ أَمَاتَتُهُ وَاللام في ﴿ لِمَنْجُرَبُهُ للتأكيد مثل
وله: ﴿ وَأَنسَتُ لَكُرٌ ﴾ (٢) في أنصحكم. فأضرب سبحانه عن توبيخهم في إنكار

١ـ مسندأحمدحبنل، ج٢. ص٣١٦، و رواه البخاري في صحيحه، ج٣. ص١٧١. ٢ـ سورة الأعراف: ٦١. البعث ووتخهم بفجورهم أي يريد الإنسان ليدوم على فجوره فيما بين يديه من الأوقات ويستديم عليه ويريد الحياة لا لما ينفعه بل ليتعاطى الفجور.

التَّتَنَا أَيَّانَ يَتُمُ التَيْنَةَ أَصل أَيَّانَ دأي آن، وهو خبر مقدم لقوله: وَيَمُ أَيَّانَ يَتُمُ التَيْنَةُ فَي أَنْ المَّيْنَةُ مَ أَنْ الْمَالَةُ السُوْلُ السُوْلُ اسْتَهْزاء فالمراد بالفجور حينئذ هو التَّيْنَةُ أي: متى يكون؟ قيل: هذا السؤال استهزاء فالمراد بالفجور حينئذ هو التكذيب وقيل: معناه إنَّه يقول: أعمل وأتوب، يستعجل بالمعصية ويسوف التوبة ويقول غد بعد غد.

الموت فلا يطرف المُمَرُ لله أي: شخص وتحيّر فزعاً عند معاينة الموت فلا يطرف من شدة الخوف، وقيل: لما يرى من أهوال القيامة، من برق الرجل<sup>(۱)</sup> إذا نظر إلى البرق فدهش ثمّ استعمل في كلّ حيرة وإن لم يكن هناك نظر إلى البرق.

وَجَسَفَ ٱلْفَمَرُ ﴾ وذهب ضوؤه وفيه ردّ لمن عبد القمر فإنّ القمر لو كان إلها كما زعمه العابد لدفع عن نفسه الخسوف ﴿ وَبَجْعَ ٱلْقَمَرُ ﴾ في ذهاب ضوئهما أو المراد جمع بينهما في الطلوع من المغرب أو في الإلقاء إلى النار ليكون حسرة على من يعبدهما وجاز تكرار القمر لأنّه أخبر عنه بغير الخبر الأول.

أيَّذُولُ آلإنسَنُ المنكر للقيامة وتَوَيَدٍ أي: يوم الواقع فيه هذه الأمور قول الآيس: (أيَنَ آلمَزُ اين الفرار أو أين موضع الفرار قال الزجّاج: المفرّ بفتح الفاء الفرار وبالكسر موضع الفرار.

لا تُلا تُزَدَ له لا مهرب، مستعار من الجبل فإن الوزر محرّكة الجبل المنيع.
وخبر «لا» محذوف أي لا ملجأ هناك أو في الوجود ومن بلاغات الزمخشري في عباراته: اتلُ على كلَّ من وزر: (تَلَدُ كَانَ).

إِنَى رَبِّكَ بَوْمَهِذٍ لَلْتُنْفَرُ أَي: إليه تعالى استقرار العباد وإلى حكمه يعود

- ۱ من باب نصر.
- ۲\_الکشاف، ج۳، ص۱٦٩.

أمرهم كقوله تعالى: ﴿إِنَّ إِلَى رَبِكَ الرُّحْقَى ﴾ ... ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلْسُنَهَىٰ ﴾<sup>(١)</sup> يدخل من يشاء الجنّة ومن يستحق النار النار.

المخبر هو الله المؤنين توميز به أي: يخبر كلّ امرئ حال العرض والمخبر هو الله والمخبر هو الله والمتحبر هو الله والمترة وكلّة من مال والمركز به من حسنة أو سيئة أو بأول عمله وآخره أو بما قدّم من مال تصديق به وبما أخر فخلفه. قال عبد الله الأنصاري: قدّمت الذنوب بالجرأة وعقّبت مالك للحسرة فقدّم التوبة حتّى تذهب الذنوب ولا تبقى وتصديق بما لك فيبقى.

الإنك على الإنك على تقير بحريرة عجارة إن جوارحه تشهد عليه بما عمل فهو شاهد على نفسه بنا عمل فهو شاهد على نفسه بشهادة جوارحه عليه وقيل: أقام جوارحه مقام نفسه ولذلك أنت والمراد من الإنسان هاهنا الجوارح وقيل: الإنسان بصير بنفسه وعمله والتاء للمبالغة.

وَوَنَوَ أَلْقَنَ مَعَاذِيرَهُ, ﴾ أي: ولو اعتذر بكلَّ عذر وجادل عن نفسه للذبّ عن نفسه بعد شهادة الجوارح لم ينفعه ذلك وقيل: المعاذير الستور والمعنى على هذا القول: وإن أسبل<sup>(۲)</sup> الإنسان الستور ليخفي ما يعمل فإنّ نفسه شاهدة عليه.

لَا تُحَرِّلُ بِهِ. لِسَائَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ، ۞ إِنَّ عَلَيْنَا جَمَعَهُ. وَقُرْمَانَهُ ۞ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَالَبَعْ قُرْمَانَهُ ۞ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ۞ كُلًا بَل شِجْبُونَ العَاجِلَةَ ۞ وَتَدَوُدَ الْآخِرَة ۞ وُجُوهٌ بَوَمَهِذٍ نَاضِرَةً ۞ إِلَ رَبَهَا نَاظِرَةٌ ۞ وَوَجُوهٌ بَوَمَهِذٍ بَاسِرَةٌ ۞ تَظُنُ أَن يُفْعَلَ بِمَا فَافِرَةٌ۞

المولك تُحَرِّد به. المان المعرآن (ليسكنك) مادام جبرئيل يقرء ويلقي عليك المنتخبك به. المحافة أن ينفلت وكان الله إذا نزل عليه القرآن عجل المورة العلق: ٨ و ٩.

٢\_ أسبل الستر: أرخاه.

بتحريك لسانه لحرصه على ضبطه.

فَوْإِنَّ عَلَيْنَا جَمَعُهُ في صدرك بحيث لا يخفى عليك شيء من معانيه فوَقُرَّانَهُ في أي: إثبات قراءته في لسانك بحيث تقرءه متى شئت فالقرآن مصدر بمعنى القراءة كالغفران بمعنى المغفرة، والقراءة ضمّ الحروف والكلمات بعضها إلى بعض في الترتيل لكن لا يقال ذلك لكلّ جمع فلا يقال: قرأت القوم إذا جمعتهم.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

فَإِذَا قَرَأْنَهُ اللهِ أِي: أتممنا قراءته عليك بلسان جبرئيل، وإسناد القراءة إلى
 نون العظمة للمبالغة في التأنّي المفالية قُرْمَانَهُ اي: فاشرع فيه بعد فراغ جبرئيل
 منه بلا مهلة، وحاصل المعنى أنّه إذا جمعناه وأثبتناه في صدرك فاعمل به.

المحكمة عُنَيْنَا بَيُنانَدُ أي أي: بيان ما أشكل من معانيه وأحكامه وسمّي ما يشرح المبهم من الكلام بيانا، وليس في الآية ما يدلّ على جواز تأخير البيان عن وقت الحاجة كما زعمه بعض وإنّما يدلّ على تأخير البيان عن وقت الخطاب.

وَكَلَاكُ أي: لا يتدبّرون القرآن وما فيه من البيان فَوَبَّل تُعْبُونَ العَلِيلَة \* وَنَذَرُكَ الْأَخِرَةَ ﴾ أي: أنتم تختارون الدنيا على العقبى فتعملون للدنيا لا للآخرة جهلا منكم وسوء اختيار.

ثم بيّن سبحانه حال الناس في الآخرة فقال: ﴿ وَبُوهُ يَوَمَهُونَهُ يعني يوم القيامة ﴿ فَاضِرَةُ ﴾ ناعمة بهجة حسنة، والنضرة طراوة البشرة وجمالها والناضر الغض الناعم من كلّ شيء ووجوه مبتدء وناضرة خبره وصح وقوع النكرة مبتدء لأن المقام مقام تفصيل ﴿ إِنَ رَبِّهَا نَظِرَةً ﴾ قوله: ﴿ نَظِرَةً ﴾ خبر ثان للمبتدأ والنظر تقليب البصر وتوجيه البصيرة لإدراك الشيء والله منزَه عن الإدراك بالبصر.

واختلف في معنى النظر على وجهين: أحدهما: أنّ معناه نظر العين والثاني: أنّه الانتظار. واختلف من حمله على نظر العين على قولين: أحدهما: أنّ المراد إلى ثواب ربّها ناظرة أي هي ناظرة إلى نعيم الجنّة حالا بعد حال فيزداد سرورها بذلك. والمراد من الوجوه أصحاب الوجوه روي ذلك عن جماعة من علماء المفسّرين من الصحابة والتابعين لهم وغيرهم وحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقام المضاف كما في قوله: فوَبَاَةَ رَبُّكَ فَ<sup>(۱)</sup> أي: أمر ربّك وقوله: فوَاَنَا أَدْعُو<del>كُمْ</del> إِلَى الْمَنِيزِ الْفَفَنَرِ فَ<sup>(۱)</sup> أي: إلى طاعة العزيز الغفّار وقوله: في أَلَيْنِنَ يُؤَذُونَ أَقَدَ فَيَ<sup>(1)</sup> أي: أولياء الله.

والقول الثاني: أنّ النظر بمعنى الرؤية أي الوجوه تنظر معاينة، رووا عن الكلبيَ ومقاتل وعطا وغيرهم من أهل السنّة. وهذا لا يجوز لأنّ كلّ منظور إليه بالعين مشار إليه بالحدقة واللحاظ، واللّه يتعالى عن أن يشار إليه بالعين كما يجلّ عن أن يشار إليه بالأصابع وأيضا إنّ الرؤية بالحاسنة لا تتمّ إلّا بالمقابلة والتوجّه واللّه يتعالى عن ذلك لأنّ رؤية الحاسنة لا تتمّ إلّا باتصال الشعاع بالمرئيَ واللّه منزَه عن اتّصال الشعاع به. ثمّ إنّ النظر في اللغة لا يفيد الرؤية وإنّما يفيد طلب الرؤية بدلالة قولهم: نظرت إلى الهلال فلم أره، فلو أفاد النظر الرؤية لكان هذا الكلام ساقطا متناقضا ولانًا نعلم الناظر ناظرا بالضرورة ولا نعلمه رائيا بالضرورة بدلالة أنّا نسأله: هل رأيت أم لا؟ ففسد القول الأول بالرؤية إرادة المعاينة.

وأمًا من حمل النظر في الآية على الانتظار فإنَّهم اختلفوا على أقوال:

أحدها: أنّ المعنى منتظرة لثواب ربّها روي ذلك عن مجاهد والحسن وسعيد ابن جبير والضحاك وهو المرويّ عن عليِّ للخِلاِ. ومن اعترض على هذا

- ا\_سورة الفجر: ٢٢.
  - ۲\_ سورة غافر: ٤٢.
- ٣\_ سورة الأحزاب: ٥٧.

أنّ النظر بمعنى الانتظار لا يتعدّى بإلى ولا يقال: انتظرت إليه وإنّما يقال: انتظرته، فالجواب عنه على وجوه: منها أنّه قد جاء كثيرا في كلام العرب بمعنى الانتظار معدّى بإلى نحو قوله:

وجموه يسوم يسدر نساظرات الي البرحمن تنتظبر الفلاحياً

وكذلك الناظرة بمعنى المنتظرة مثل قوله تعالى: ﴿وَإِلَي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بِهَدِيَمَةِ فَنَاظِرَهُ ﴾<sup>(١)</sup> أي: فمنتظرة واستعمل النظر بمعنى الانتظار معدى بإلى كثيراً كقول الآخر:

- الله إليك لما وعـدت لنـاظر الفقير إلى الغنيّ الموسس
  - ونظائره كثيرة.

ومنها: أنّ معنى إلى في الآية اسم لا حرف وهو واحد الآلاء الّتي هي النعم فإنّ في واحده أربع لغات إلى وإلاً وألى وألي مثل جدي وسقط التنوين بالإضافة وليس لأحد أن يقول: إنّ هذا من قول المتأخّرين وقد سبقهم الإجماع، فإنًا لا نسلّم ذلك لما ذكرناه من أنّ عليّاً والحسن البصريّ ومجاهد وغيرهم قالوا: المراد بذلك: تنتظر الثواب.

ومنها أنَّ المعنى قطعوا آمالهم عن كلَّ شيء سوى الله فكنَّى سبحانه عن الطمع بالنظر كما أنَّ الرعيَّة تنوقَع نظر السلطان وتطمع إفضاله دون غيره.

فلو قيل: إذا كان المراد بالنظر نظر العين حقيقة وبمعنى الانتظار مجازا فكيف يحمل عليهما؟ فالجواب أنّه عند المتكلّمين في اصول الفقه يجوز أن يراد بلفظ واحد إذ لا تنافي بينهما وهو اختيار المرتضى ولم يجوّز أبو هاشم إلّا إذا تكلّم به مرتين مرة يريد النظر ومرة يريد الانتظار.

١\_ سورة النمل: ٣٥.

فإن قيل: المنتظر لا يكون نعيمه خالصا فكيف يوصف أهل الجنّة بالانتظار فالجواب أنّ المنتظر لشيء لا يحتاج إليه وهو واثق بوصوله إليه لا يهتمَ بذلك ولا ينغّص عيشه وسروره بالانتظار وإنّما يلحق المنتظر الهمّ إذا كان يحتاج إلى ما ينتظره في الحال ويلحقه بفوته مضرّة. انتهى.

وَيُجُوَّهُ يَوْمَهِنِهِ الظرف متعلَق بقوله: ﴿بَاسِرَةٌ ﴾ أي: شديد العبوس مظلمة وهي وجوه الكفرة والمنافقين والبسر<sup>(١)</sup> الاستعجال بالشيء قبل أوانه وذلك بيان لحالهم قبل الانتهاء بهم إلى النار فخص لفظ البسر.

أنكُنُ أن يُعْمَلُ بما فافِرَة كما قيل: الظنّ هنا معناه اليقين وقيل: الظنّ بمعناه لا بمعنى اليقين لأنه لو كان بمعنى العلم لكان فرأن به بعده مخفّفة من المثقّلة ولا تقع أن المصدرية بعد العلم، أي تظنّ بالأمارات أن تعمل بها داهية تفقر وتكسر ظهورهم فيكون حال الوجوه الراجية للأحوال السارة على الضدّ من الفقير فان حال الوجوه الراجية للأحوال السارة على الفير فان الفقير كسر فلهر مقار ظهره فيكون حال الوجوه الراجية للأحوال السارة على الفقير فان الفقير فان الفقير فان وتكسر ظهورهم فيكون حال الوجوه الراجية للأحوال السارة على الفدر من الفقير فان ولا تقع أن المائية الفاقرة لأن داهيتهم تقصم فقار الظهر ومنه مسمي الفقير فان الفقير كسر فقار ظهره فجعله فقيراً أي مفقوراً، فوجوه يومنذ ناظرة للتنور بنور الفقيس والجنّة والإيصال بعالم السرور الدائم ووجوه كالحة باسرة لجهامة (<sup>11)</sup>

كَلَّا إِذَا بَلَغَتِ ٱلْتَرَافِي ٢ وَقِبِلَ مَنْ رَافٍ ٢ وَظَنَّ أَنَّهُ ٱلْفِرَاقُ ٢ وَٱلْنَغَتِ ٱلسَّاقُ بِٱلسَّاق

الأكلاك ردع عن إيثار العاجلة على الآجلة أي: ارتدعوا عن ذلك وتنبّهوا لما بين أيديكم من الموت الذي ينقطع عنده ما بينكم وبين العاجلة من العلاقة (إذا بَلَفَتِ ٱلثَرَافَ) الضمير للنفس أو الروح وإن لم يجر له ذكر من العلاقة (إذا بَلَفَتِ ٱلثَرَافَ) الضمير المنفس أو الروح وإن لم يجر له ذكر من العلاقة (إذا بَلَفَتِ أَلَمَ الضمير المنفس أو الروح وإن لم يجر له ذكر من العلاقة (إذا بَلَفَتِ أَلَمَ الضمير المنفس أو الروح وإن لم يجر له ذكر من العاجلة من العابي الما بين أيديكم من العابي الما بين العابي العابي العابي العابي العابي العابي العابي العابي العابي الما بين أين أي إذا العابي العالي العابي العابي العابي العابي العابي العابي العابي العالي العالي العالي العالي العالي العابي العابي العابي العالي الي العالي العالي

- ١- بالفتح مصدر قولك بسره من باب نصر.
- ٢\_جهم من باب كرم: جهامة، بالفتح: صار عابس الوجه.

لدلالة الكلام كقوله: ﴿مَا تَـرَلََِّكَ عَلَىٰ ظَـهْـرِهَمَا مِن دَآبَتِتُو ﴾<sup>(١)</sup> والتراقي العظام المكتنفة بالحلق وكنَّي بذلك عن الإسفاء<sup>(١)</sup> على الموت.

وَفَيْلَ مَنْ رَتِوَكَ قَال من حضر، من أهله: هل من راق يرقيه وطبيب يشافيه ويداويه؟ فلا يجدونه والتمسوا له الأطباء فلم يغنوا عنه من عذاب الله شيئاً. وقيل: المعنى قالت الملائكة: من يرقي بروحه، أملائكة الرحمة أم ملائكة العذاب؟ عن ابن عبّاس وجماعة.

وَنَظَنَّ أَنَّهُ آلَفِزَانُ فَ وَأَيقن المحتضر حين عاين ملك الموت ونزل ما به هو الفراق من الدنيا وعبّر عمّا حصل له من المعرفة حينئذ بالظنّ لأنّ الإنسان لشدة حبّه للحياة الدنيا مادامت روحه متعلّقة ببدنه يطمع في الحياة ولا ينقطع رجاؤه. قال الرازي: هذه الآية تدلّ على أنّ الروح جوهر قائم بنفسه باق بعد موت البدن لأنّ الله سمّى الموت فراقاً والفراق إنّما يكون إذا كانت الروح باقية فإنّ الفراق والوصال صفة وهي تستدعي وجود الموصوف<sup>(m)</sup>.

وَالَّنْظَنِ ٱلتَّاقُ بِالتَّاقِ ﴾ التغَّت ساقه بساقه التواء إحداهما بالأخرى قال سعيد بن المسيِّب: المراد بهما ساقاه حين تلفًان في أكعابه<sup>(٤)</sup> أو المراد التفَّت شدّة فراق الدنيا بشدة إقبال الآخرة على أنّ الساق مثل في الشدّة<sup>(٥)</sup>، وجه المجاز أنّ الإنسان إذا دهمته شدّة شمّر لها عن ساقيه فقيل للأمر الشديد «ساق» من حيث إنّ ظهورها لازم لظهور ذلك الأمر وقيل: المعنى هو أن يضطرب فلا يزال يمدّ إحدى رجليه ويرسل الأخرى فيلف إحداهما

- ۱\_ سورة فاطر: ٤٥.
- ٢- الإسفاء في الشيء: الإسراع فيه. ٣- تفسيرالرازي، ج ٣٠، ص ٢٣١. ٤- الكشاف، ج٤، ص١٩٣، و تفسيرالنسفي، ج٤، ص ٣٠١. ٥- الكشاف، ج٤، ص١٩٣.

بالأخرى وحاصل المعاني أنَّه تتابعت عليه الشدائد فلا يخرج من شدّة إلَّا جاءته أشدّ منها.

إِنَّ رَبِّكَ يَوْمَهِذٍ ٱلْسَنَاقُ 🐨

إِنَ رَبِّكَ بَوْمَهِذٍ ٱلْمَسَاقُ ﴾ أي: إلى الله وإلى حكمه يساق الإنسان لا إلى غيره هنالك والمساق مصدر ميمي بمعنى السوق والألف واللام عوض عن المضاف إليه أي سوق الإنسان.

فَلَا مَسَنَّفَ وَلَا مَسَلَ ۞ وَلَكِن كَذَبَ وَقَوَلَى ۞ ثُمَّ ذَهَبَ إِلَىٰ أَهْلِهِ يَشَعَّلَىٰ ۞ أَوْلَى لَكَ فَأَوْلَ ۞ ثُمَّ أَوْلَ لَكَ فَأَوْلَ۞

كُلُّ مَكْذًا الإنسان ما يجب تصديقه من الرسول والقرآن أي: لم
 يصدق ف (لا) هنا بمعنى لم وحسّن دخول (لا) على الماضي تكراره كما
 تقول: لا قام ولاقعد. وقيل: معنى لا صدّق لم يؤدّ زكاته وتقديم الزكاة على
 الصلاة مع أن دأب القرآن تقديم ذكر الصلاة مراعاة الفواصل فرقًلا مَنَ اله ما
 وض عليه وفيه دلالة على أن الكفّار مخاطبون ومكلّفون بالفروع.

وَلَنِكِن كَذَبَ وَتَوَلَى كُم كَذَّب القرآن والرسول وأعرض عن الطاعة.

افتخاراً بذلك والمط هو المد فإن المتبختر يمد خطاه وبيته يختال في مشيه ويتبختر افتخاراً بذلك والمط هو المد فإن المتبختر يمد خطاه والتمد في المشي من لوازم التبختر فجعل كناية عنه فيكون أصله يتمطط أبدلت الطاء الأخيرة ياء كراهة التبختر فجعل كناية عنه فيكون أصله يتمطط أبدلت الطاء الأخيرة ياء كراهة اجتماع الأمثال أو مأخوذ من المطا وهو الظهر فإنّه يلويه ويحركه في تبختره فألفه حينئذ مبدلة من واو، وفي الحديث "إذا مشت أمتي الملي الميني والروم كان بأسلم من المشي من المتبخر فالم المالي والموا ما والموا ما المالي عنه فيكون أصله يتمطط أبدلت الطاء الأخيرة ياء كراهة الميني المثلي أو مأخوذ من المطا وهو الظهر فإنّه يلويه ويحركه في تبختره فألفه حينئذ مبدلة من واو، وفي الحديث "إذا مشت أمتي المطيطا وخدمتهم فارس والروم كان بأسهم بينهمه"

١ـ معاني الأخبار، للصدوق، ص٢٠١. و الصحاح، للجوهري، ج٢، ص١١٦.

وَأَوْلُو لَكُ فَأُوْلُ \* ثُمَّ أَوْلَى لَكَ فَأَوْلَى لَكَ هذا تهديد من اللّه مستعمل في موضع الويل مشتق من الولي والمعنى وليك المكروه والعذاب يا أبا جهل ومن تبعك، وجاءت الرواية أن رسول الله الشائ أخذ بيد أبي جهل ثم قال له: أولى لك فأولى، فقال أبو جهل: بأي شيء تهددني؟ لا تستطيع أنت ولا ربّك أن تفعلا بي شيئاً وإنّي لأعزُ أهل الوادي، فأنزل الله سبحانه بهذه الآية كما قال له رسول الله تلاك. والتكرار للوعيد على الوعيد وقيل: معنى الآية وليك العذاب في الدنيا كما وقع له يوم بدر ووليك في القبر ثم أولى لك يوم القيامة فلذلك ادخل ثم أولى لك في النار.

أَيَحْسَبُ آلإِنسَنُ أَن يُتْرَكَ سُمَّى ۞ أَلَوْ بَكُ نُطْفَةُ مِن مَّنِيِّ يُعْنَى ۞ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةُ فَخَلَقَ فَسَوَّى ۞ لجَمَلَ مِنْهُ ٱلزَّوْجَةِنِ ٱلذَّكَرَ وَٱلأَّنْنَى ۞ أَلَتِسَ ذَلِكَ بِقَندِرٍ عَلَى أَن يُمْنِعَ الْمُؤَنِّي۞

فَالَعْمَسُ الإِنسَنُ أَن يُتُرَكُ سُتُكَ مهملاً لا يؤمر ولا ينهى أي: لا ينبغي أن يظن ذلك تقول: أسديت حاجتي وسديتها إذا أهملتها ولم تقضها فألَز يَتُ نَظْنَهُ يَن مَنِيَ يُتُنَ كُ أي: كيف يظن أن يهمل وهو يرى في نفسه من تنقّل الاحوال ما يمكنه أن يستدل به على أن له صانعاً حكيماً أكمل عقله وأقدره في أموره فيعلم بذلك أنّه لا يجوز أن يهمله عن التكليف. ولمّا كان استبعادهم للإعادة استدل سبحانه ببدء خلفه على تحقّق الإعادة والبعث، ويمنى أي: يصب ويراق في الرحم وسمي منى لذلك لما يمنى فيها من دماء القرابين<sup>(۱)</sup> وحاصل المعنى ألم يكن الإنسان في بدء خلقه ماءً قليلاً بخستة القدر واستقذار الطبع وكان خسيس القدر أولاً ثمّ استكمل في القدرة ثانياً حتى

١. جمع القربان.

سُوْبُو الْقِنْيَامَنَةِ ...

صار بشراً سويًا فكيف يليق بمثل هذا أن يتمرك عن طاعة خالقه ومدبّره. فَنُمَ كَانَ عَلَقَةً كَلَى أي: ثمّ كان المنيّ بعد أربعين يوماً قطعة دم جامد غليظ أحمر بعد أن كان ماءً قليلاً أبيض فَنَفَكَنَ فَسَوّى كَلَى أي: فخلق من تلك العلقة خلقا في الرحم وسوى صورته وأعضاءه الباطنة والظاهرة في بطن أمّه وسواه إنساناً مستوياً وأكمل قوته وسواها للأفعال في جعله له جوارح وخصّ لكلً جارحة من جوارحه عملاً.

الذكر مِنْهُ الزَّوْجَةِنِ الذَّكَرَ وَالأَنْقَ ﴾ من الإنسان أو من المنيّ الصنفين. الذكر والأنثى بدل من الزوجين.

أَلَنِسَ ذَلِكَ ﴾ الذي فعل هذا الفعل العجيب ﴿ مِقْدِرٍ عَلَى أَن يُحْقِى المُؤَنَى ﴾ فهو أهون من خلق البدء في قياس العقل لوجود الأصل، وهو عجب الذنب أو العناصر الأصليّة، قال رسول الله ﷺ لما تلا هذه الآية: «سبحانك اللهمّ ويلي». تمت السورة بعون الله.



وتسمّى سورة الدهر وسورة الأبرار. واختلفوا فيها فقيل: مكّيّة كلّها وقيل: مدنيّة كلّها وقيل: إنّها مدنيّة إلّا قوله: ﴿وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَائِمًا أَوْ كَفُورًا ﴾<sup>(١)</sup> فإنّه مكّي وهو الصحيح.

قال النبي ﷺ: «ومن قرء سورة هل أتى كان جزاؤه على الله جنّة وحريراً»<sup>(\*)</sup> وقال أبو جعفر ﷺ: «ومن قرء سورة هل أتى في كلّ غداة خميس زوّجه الله من الحور المين مائة عذراء وأربعة آلاف ثيّب وكان مع محمّدﷺ.

## بسمي والتوالز فزالتجير

مَلْ أَنَ عَلَى ٱلإِنسَنِ حِبَّى قِنَ ٱلدَّهْرِ لَمَ يَكُن شَيْعًا مَنْدَقُورًا () إِنَّا خَلَقْنَا الإِنسَنَ مِن نُظْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا () إِنَّا هَدَيْنَهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا () إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلكَفِرِينَ سَلَاسِلَا وَأَغْلَنْلا وَسَمِيرًا () إِنَّ الأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا حَافُورًا () عَيْنًا يَشْرَبُ بَهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجِرُونَهَا تَغْشِيرًا () يُوفُونَ بِالنَّذِ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا () وَيُطْمِعُونَ الطَّعَمَ عَلَى حَبِهِ مِنْ يَعْمَا اللَّهُ الْمَا يَعْتَ

- ١- سورة الإنسان: ٢٤.
- ٢- مجمع البيان، ج ١٠، ص ٢٠٦، و الكشاف، ج٤، ص ٢٠١.

۞ إِنَمَا نُطْعِمُكُو لِيَجْدِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَلَهُ وَلَا شُكُورًا ۞ إِنَّا نَخَافُ مِن زَيِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا فَتطَرِيرًا۞

قيل: الأصل «أهل أتى» لأن هل فسروه بمعنى قد وقيل: هل بمعنى الاستفهام التقريري أي أليس قد أتى عليك يا إنسان دهور ولم تكن شيئاً مذكوراً ولم تكن موجوداً فوجدت. والمراد بالإنسان آدم لليه وقيل: المراد به كلَ إنسان والألف واللام للحقيقة قيل: إنّه أتى على آدم أربعون لم يكن مذكوراً لا في السماء ولا في الأرض بل كان جسداً ملقى من طين قبل أن ينفخ فيه الروح وروى العيّاشي باسناده عن زرارة قال: سألت أبا جعفر لليه عن قوله: في أمَ يَكُن شَيْنَا مَذَكُورًا في قال لليه: «كان شيئاً ولم يكن مذكوراً».

وقال بعض: المراد من الإنسان في الآية العلماء، لأنّهم كانوا لا يذكرون فصيّرهم الله بالعلم مذكورين بين الخاصَ والعامّ.

الرجل والمرأة الما يما الماءين فاتهما علاماء صاحبه كان الشبه له عن أمَشَاج كه أي: أخلاط من الماءين فأتهما علاماء صاحبه كان الشبه له عن ابن عبّاس وجماعة، وقيل: أطوار طوراً نطفة وطوراً علقة وطوراً مضغة إلى أن صار إنساناً، وقيل: أراد اختلاف ألوان النطفة فنطغة الرجل بيضاء وحمراء ونطفة المرأة خضراء وصفراء فهي مختلفة الألوان، وقيل: نطفة مشجت وخلطت بدم الحيض فإذا حبلت ارتفع الحيض وكما أن آدم أبوهم نفخ فيه الروح بعد مائة وعشرين سنة كذلك أولاده ينفخ فيهم الروح بعد مائه مائه مائه مائه الروح بعد مائة وعشرين سنة كذلك أولاده ينفخ فيهم الروح بعد مائة وعشرين مائة وأربعين يوماً وما أي أن أولاده ينفخ فيهم الروح بعد مائة وعشرين مائة ولاده ينفخ فيهم الروح بعد مائة وعشرين مائة وأربعين يوماً وما كان سنين في آدم كان أياماً في أولاده.

أَبْتَلِيهِ ﴾ حال من فاعل ﴿ خَلَقْنَا ﴾ أي: مريدين اختباره وابتلاءه ليظهر أحوال بعضهم عن بعض من القبول والردّ من السعادة والشقاوة ﴿ فَجَعَلْنَهُ

١- مجمع البيان، ج ١٠، ص ٢٠٦.

سَمِيعًا بَصِيرًا﴾ ليتمكّن من استماع الآيات التنزيليّة ومشاهدة الآيات التكوينيّة فهو كالمسبّب عن إرادته فأعطيناه ما يصحّ معه التكليف وهو السمع والبصر وسائر آلات التمييز وموجبات معرفة التكليف.

المجابرة المتركة في الآخرة وهيّانا، فإن الاعتداد إعداد الشيء حتى يكون عتيدا حاضرا متى احتيج إليه (الكَفِنِينَ ) من أفراد الإنسان الذي هديناه السبيل (مكَنيكَ ) بها يقادون إلى جهنّم، وتسلسل الشيء اضطرب، كأنّه تصور منه تسلسل والسلسلة بالفتح اتصال الشيء بالشيء وبالكسر دائرة من حديد ونحوه (وَأَغْلَنَكُ ) بها يقيدون إهانة وتعذيبا لا خوفا من الفرار جمع «غلّ» بالضم وهو ما تطوق به الرقبة للتعذيب (وَمَعِيرًا ) نارا بها يحرقون وهذا حال الكافرين بالله والمشغولين عن الحق بسلاسل التعلقات الشهويّة من حب الدنيا ولذاتها المحرمة وعدم انقيادهم للعبوديّة. وأما الشاكرين فشرع سبحانه في بيان حالهم بقوله: (إنَّ ٱلأَبْرَارَ ) جمع برّ مثل الشاكرين فشرع سبحانه في بيان حالهم بقوله: وياني آلأَبْرَارَ ) جمع برّ مثل الشاكرين فشرع سبحانه في بيان حالهم بقوله: (إنَّ آلأَبْرَارَ ) جمع برّ مثل الشاكرين فشرع سبحانه في بيان حالهم بقوله: الماتيات المالي الشاعرين ربّ وأرباب أو جمع بارَ مثل شاهد وأشهاد وهو من يبرّ خالقه ويطيعه كمال

ولا تؤذ غلا إن أردت كمالكا فإن لها نفسا تطيب كمالك

وبرَ العبد ربّه أي: توسّع في طاعته، والبرَ خلاف البحر وتصوّر منه التوسّع فاشتقَ منه البرَ أي: التوسّع في فعل الخير.

وقد روى الخاصَّة وجماعة من العامَة أن هذه الآية ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿وَكَانَ سَعْيَكُمْ مَشْكُورًا ﴾ نزلت في عليّ وفاطمة والحسن والحسين للجلاع وجارية لهم تسمّى فضُة وهو المرويّ عن ابن عبّاس ومجاهد وأبى صالح وذلك أنَّهم قالوا: مرض الحسن والحسين للظُّة فعاودهما جدَّهما ووجوه العرب وقالوا: يا أبا الحسن لو نذرت على ولديك نذرا، فنذر صوم ثلاثة أيّام إن شفاهم الله ونذرت فاطمة في كذلك وكذلك فضّة فبرئا وليس عندهم شيء فاستقرض عليَّ للله ثلاثة أصوع من شعير من يهوديٍّ وقيل: إنَّه أخذ ليغزل له صوفاً وجاء به إلى فاطمة عا فطحنت صاعاً منها فاختبزته وصلى على للج المغرب وقربته إليهم فأتاهم مسكين يدعو لهم وسألهم فأعطوه ولم يذوقوا إلا الماء فلمًا كان اليوم الثاني أخذت صاعا فطحنته وخبزته وقدمته إلى علىَّ للخة فإذا بيتيم في الباب يستطعم فأعطوه ولم يذوقوا إآما الماء فلمًا كان اليوم الثالث عمدت إلى الباقي فطحنته وخبزته وقدَّمته إلى على للخلا فإذا أسير بالباب يستطعم فأعطوه ولم يذوقوا إلا الماء فلمًا كان اليوم الرابع وقد قضوا نذورهم أتى على الله ومعه الحسن والحسين اللهظا إلى النبي عليه وبهما ضعف فبكي رسول الله الله ونزل جبرئيل بسورة هل أتي.

وفي رواية عطا عن ابن عبّاس أنّ عليّالليَّهِ آجر نفسه ليسقي نخلاً بشيء من شعير ليلة حتّى أصبح فلّماأصبح وقبض الشعير وطحن ثلثه فجعلوا منه شيناً ليأكلوه يقال له الحريرة، فلمّا تمّ إنضاجه أتى مسكين فأخرجوا إليه الطعام، ثمّ الليلة الثانية كذلك يتيم وثمّ الثالثة كذلك أسيرً من المشركين، وذكره الواحديّ في تفسيره<sup>(۱)</sup>.

۱\_مجمع البيان، ج ۱۰، ص ۲۱۰.

ut with the second s

وذكر عليّ بن إبراهيم أنّ أباه حدّته عن عبد الله بن ميمون عن الصادقﷺ قال: اكان عند قاطمةﷺ شعير فجعلوه عصيدة<sup>(١)</sup>، إلى آخر الحديث<sup>(٢)</sup>.

وفي هذا دلالة على أن السورة مدنيَّة وقال أبو حمزة الثمالي في تفسيره: حدَّثني الحسن بن الحسن أبو عبد الله بن الحسن أنُّها مدنيَّة نزلت في عليَّ وفاطمة للمُثلَّظ السورة كلُّها حدَّثنا<sup>(٣)</sup> السيّد أبو المحامد مهدى بن نزار الحسيني القائنيَّ قال: أخبرني الحاكم أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله الحسكانيَّ قال: حدَّثنا أبو نصر المفسَّر قال: حدَّثني عمّي أبو حامد إملاء قال: حدَّثني الفزاري أبو يوسف يعقوب بن محمَّد المقري قال: حدَّثني محمَّد بن يزيد السلمي قال: حدثنا زيد بن أبي موسى قال: حدثني عمرو بن هارون عن عثمان بن عطا عن أبيه عن ابن عبّاس قال: أوّل ما أنزل بمكّة: اقرء باسم ربِّك، ثمَّ ن والقلم، ثمَّ المزَّمَل، ثمَّ المدتَّر، ثمَّ تبَّت، ثمَّ إذا الشمس كورَت، ثمَّ سبّح اسم ربّك الأعلى ثمّ واللَّيل ثمّ والفجر، ثمّ والضحى، ثمّ ألم نشرح، ثمّ والعصر، ثمَّ والعاديات، ثمَّ إنَّا أعطيناك، ثمَّ ألهاكم ثمَّ أرأيت، ثمَّ الكافرون، ثمَّ ألمتر، ثمّ قل أعوذ بربّ الفلق، ثمّ النَّاس، ثمّ التوحيد، ثمّ والنجم، ثمّ عبس، ثمَ إنَّا أنزلناه، ثمَّ والشمس، ثمَّ البروج، ثمَّ والتين، ثمَّ لإيلاف، ثمَّ القارعة، ثمَّ ا القيامة، ثمَّ الهمزة، ثمَّ والمرسلات، ثمَّ ق، ثمَّ لا أقسم، ثمَّ الطارق، ثمَّ ص، ثمَّ الأعراف، ثمَّ قل اوحي، ثمَّ يس، ثمَّ الغرقان، ثمَّ الملائكة، ثمَّ كهيعص، ثمَّ طه، ثمَ الواقعة، ثمَّ الشعراء، ثمَّ النمل، ثمَّ القصص، ثمَّ بني إسرائيل، ثمَّ يونس، ثمَّ هود، ثمَّ يوسف، ثمَّ الحجر، ثمَّ الأنعام، ثمَّ الصافَّات، ثمَّ لقمان، ثمَّ القمر، ثمَّ

> ١- بفتح العين، دقيق يلتَ بالسمن ويطبخ. ٢- منقول من مجمع البيان. ٣- المصدر السابق نفسه، وذهب اليه أبوحمزةالثمالي في تفسيره، ص ٤٢٠. رقم ٣٤٥.

السبا، ثمّ الزمر، ثمّ حم المؤمن، ثمّ حم السجدة، ثمّ حمعسق، ثمّ الزّخرف، ثمّ الدخان، ثمّ الجاثية، ثمّ الأحقاف، ثمّ الذاريات، ثمّ الغاشية، ثمّ الكهف، ثمّ النحل، ثمّ نوح، ثمّ إبراهيم، ثمّ الأنبياء، ثمّ المؤمنون، ثمّ الم تنزيل، ثمّ الطور، ثمّ الملك، ثمّ الحاقة، ثمّ ذو المعارج، ثمّ عمّ، ثمّ النازعات، ثمّ انفطرت، ثمّ انشقّت، ثمّ الروم، ثمّ العنكبوت، ثمّ المطفّفين. فهذه السور وهي خمس وثمانون سورة أنزلت بمكّة، ثمّ أنزلت بالمدينة: البقرة، ثمّ الأنفال، ثمّ آل عمران، ثمّ الأحزاب، ثمّ الممتحنة، ثمّ النساء، ثمّ إذا زلزلت، ثمّ المديد، ثمّ سورة محمّد، ثمّ المعتحنة، ثمّ أنزلت بالمدينة: البقرة، ثمّ الطلاق، ثمّ لم سورة محمّد، ثمّ الرعد، ثمّ سورة الرحمن، ثمّ هل أتى، ثمّ المنافقون، ثمّ المجادلة، ثمّ الحجرات، ثمّ لم تحرّم، ثمّ النور، ثمّ الحج، ثمّ المنافقون، ثمّ مورة الفتح، ثمّ المائدة، ثمّ سورة التوبة. فهذه ثمانية وعشرون سورة الصف، ثمّ سورة الغتج، ثمّ المائدة، ثمّ سورة التوبة. فهذه ثمانية وعشرون سورة، وقد ثمّ سورة الأنهاد بإسناده عن عثمان بن عطا عن أبيه عن ابن عبّاس رواه الأستاذ أحمد الزاهد بإسناده عن عثمان بن عطا عن أبيه عن ابن عبّاس ما يماء بالمدينة.

وبإسناده عن عكرمة والحسن بن أبي الحسن البصريّ أنّ أوّل ما أنزل الله من القرآن بمكّة على الترتيب: اقرأ باسم ربّك، ون، والمزّمّل \_ إلى قوله \_ : والذي نزل بالمدينة: ويل للمطفّفين، والبقرة، والأنفال، وآل عمران، والأحزاب، والمائدة، والممتحنة، والنساء، وإذا زلزلت، والحديد، وسورة محمّدتلاك، والرعد، والرحمن، وهل أتى، إلّا قوله: ﴿ فَلَا تُولِع ﴾ فهذا ما أنزل بالمدينة فجميع سور القرآن مائة وأربع عشر سورة.

وبالجملة في المجالس عن الصادق وعن أبيه أنّ الحسنين للمنظ قالا: «ونحن نصوم ثلاثة أيّام فألبسهما العافية فأصبحوا صياماً وفي آخره هبط جبرتيل للله قال: يا محمّد خذ ما هنّاك الله لك في أهل بيتك قال تلكيم: ما آخذ يا جبرنيل؟ قال: هل أتى إلى قوله: ﴿ وَكَانَ سَعَبُكُمْ تَشْكُورًا ﴾». <sup>(1)</sup>

وقال أكثر علماء التفسير من العامة: إنّا نحن لا نشك في صحّة الرواية: وأيضاً في رواية أهل البيت في «المناقب» عن أكثر المفسّرين من كبارهم ما يقرب مما ذكره في «المجالس» إلّا أنّه ليس فيه صيام الصبيّين للظّ وفي آخر الرواية: فرآهم النبي تشكر جياعاً فنزل جبرئيل ومعه صحفة من الذهب مرصّعة بالدر والياقوت مملوءة من الثريد وعراق<sup>(٢)</sup> يفوح منها رائحة المسك والكافور فجلسوا وأكلوا حتّى شبعوا ولم ينقص منها لقمة واحدة وخرج الحسين للظ ومعه قطعة عراق فنادته يهوديّة يا أهل بيت الجوع من أين لكم هذه؟ أطعمنيها، فمد يده الحسين للغ ليطعمها فهبط جبرئيل وأخذها من يده ورفع الصحفة إلى السماء فقال تشيخة لو لا ما أراد الحسين من إطعام الجارية تلك القطعة من اللحم، ترك تلك الصحفة في أهل بيتي يأكلون منها إلى الأبد<sup>(٣)</sup>.

إِنَّ ٱلأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ ﴾ في الجنّة ﴿مِن كَأْسٍ ﴾ هي الزجاجة إذا كانت فيها خمر وتطلق أيضا على نفس الخمر على طريق ذكر المحلّ وإرادة الحالّ وهو المراد هنا عند الأكثر حتّى قيل: كلّ كأس في القرآن فإنّما عني به الخمر كَانَ مِزَاجُهَا ﴾ بتكوين الله ﴿كَافُورًا ﴾ أي: ماءً كافوراً وهو اسم عين في الجنّة في المقام المحمّدي وكذا سائر العيون ماؤها من بياض الكافور وبرده ورائحته، يقال: مزج الشراب أي: خلطه ومزاج البدن ما يمازجه ويخالطه من الصفراء والسوداء والبلغم والدم. والكافور اشتقاقه من الكفر وهو الستر لأنّه

- المسورة الانسان:٢٢.
- ٢\_ بضم العين: العظم بلا لحم.
- ٣\_ مناقب آل أبي طالب، لابن شهر أشوب، ج٢، ص١٤٨.

من شدة رائحته الطيّبة يغطي الأشياء والكافور المعروف في الدنيا طيب يكون من شجر بحبال بحر الهند يظلّ خلقاً كثيراً وتألفه النمورة وخشبه أبيض هش<sup>(۱)</sup> وتوجد في أجوافه الكافور وهو أنواع ولونها أحمر وإنّما تبيضً بالتصعيد.

فَعَيْنَا بَهِ بدل من فكافوراً» فَوَيَتْمَرُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ بَهِ صفة عين وعباد اللَّه الأبرار أي: يشربون هذا الشرب من هذه العين أو يشربون بها الخمر لكونها ممزوجة بها مثل شربة الماء بالعسل، وإن حروف العوامل ينوب بعضها مناب بعض وحاصل المعنى: هذا الشراب من عين يشرب بها أولياء الله، قال الفراء: شربها وشرب بها سواء في المعنى كما يقولون: تكلّمت بكلام حسن وكلاماً حسناً.

فَيْفَجِّرُنَهُمَ تَقْجِرُكُ أي: يوصلون تلك حيث شاءوا من منازلهم وقصورهم والتفجير تشقيق الأرض لجري الماء، وأنهار الجنّة تجري بغير أخدود<sup>(۲)</sup> فإذا أراد المؤمن أن يجري نهرا خطّ خطًا فينبع الماء من ذلك الموضع فالتفجير في الآية سوق الماء حيث أرادوا والفناء في محبّة الله وإطاعته يوجب الشرب من هذا الكأس بخلاف كأس النفسانيّة الشيطانيّة فإنّه يشرب الحميم وخبال<sup>(۳)</sup> جهنّم وذلك لأهل الفسق في الدنيا وهي حرام. وفي الحديث وإذا تناول العبد كأس الخمر ناشده الإيمان بالله: لا تدخلها عليّ فإني لا مستقر أنا وهي في وعاء واحد فإن أي العبد وشربها نفر الإيمان نفرة لا يعود إليه أرمين صباحاً فإن تاب تاب الله عليه ونقص من عقله شيء لا يعود إليه أبداًه<sup>(1)</sup>.

فَيُوَفُونَ بِالنَّذَرِ ﴾ كَأَنَه قيل: ما ذا فعلوا حتَّى ينالوا هذه الدرجة؟ يوفون بما أوجبوه على أنفسهم فكيف بما أوجبه الله عليهم من الصلاة والزكاة وغير هما، والنذر إيجاب الفعل المباح على نفسه تعظيماً لله مثل أن يقول: لله عليّ من الصدقة وغيرها إن شغي مريضي أو ردّ غائبي.

وَيَظُنُونَ يَوَمَا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ﴾ أي: كانوا في الدنيا يخافون الله من مخالفته من يوم وهو يوم القيامة كان شرّه وعذابه فاشياً منتشراً في الأقطار غاية الانتشار، واستطار الفجر انتشر وهو أبلغ من طار، وأطلق الشرّ على أهوال القيامة بالنسبة إلى مستحقيها وإنّ ليوم القيامة أموراً سارّة للمؤمنين كما أنّ للكافرين أموراً ضارة.

فَوَيُظُمِئُونَ ٱلطَّمَّامَ عَلَى حُبَوِ فَ قال ابن عبّاس: (الضمير راجع إلى الطعام أي: يطعمون على غاية شهوتهم وجوعهم وعلى أشدّ ما تكون حاجتهم إليه، وصفهم بالأثرة على أنفسهم).<sup>(1)</sup> وقيل: الهاء كناية عن الله أي: على حبّ الله ويشكينا كه فقيرا عاجزا عن الكسب والدائم السكون إلى التراب فوَيَدِماً طفلا لا أب له فوَأَمِيراً الأسر الشدّ بالقد<sup>(1)</sup> سمّي الأسير بذلك ثمّ يستعمل لكلَّ مأخوذ مقيّد وإن لم يكن مشدودا بذلك والأسير كان يطلق على المأخوذ من دار الحرب من المشركين وقيل: هو المحبوس من أهل القبلة وقيل: الأسير المرأة.

إنما نُطُوتُكُر لِوَجْهِ أَمَو كَم الوجه مجاز عن الرضى، أي: قائلين بلسان الحال أو بلسان المقال إزاحة لتوهم المن المبطل للصدقة وتوقّع المكافئة المنقّصة للأجر. ﴿ لَا نُهِدُ مِنكُرُ جَزَةَ كَه على ذلك بالمال والنفس ولا نريد مقابلة وعوضاً

۱۰ تفسير مجمع البيان، ج ۱۰، ص۲۱۲، مع اختلاف يسير.
 ۲۰ القد بالفتح: جلد السخلة.

﴿وَلَا شُكُولًا ﴾ ومدحا وتشكّرا منكم بالذكر الجميل، وفي الآية أدب أدّب الله العباد في خلوص العمل بأن يكون القصد خالصاً لرضاه ولا يشوب بالرياء.

الموالة كما روي أن الكافر يعبس يومئذ حتى يسيل من بين عينيه عرق مئل أهواله كما روي أن الكافر يعبس يومئذ حتى يسيل من بين عينيه عرق مئل القطران والعبس قطوب الوجه من ضيق الصدر وإن العبوس الأسد كالعبّاس لحدته على إيصال الضرر بالعنف على فريسته ووصف اليوم بالعبوس توسّعا لما فيه من الشدة كما يقال يوم صائم وليل قائم فقطيكيا القمطرير اليوم الشديد الشرة والتف شرة بعض على بعض. قال الشاعر:

بني عمّنا هل تـذكرون بناءنـا العليكم إذا ما كان يـوم قمـاطر (')

قال الحسن: ما أشدّ اسمه وهو من اسمه أشدًا وقيل: في معنى القمطرير الأمر الّذي يقبض الحياة ويقلص الوجوه من شدّته.

فَوَضَعْهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ ٱلْبَوْرِ وَلَشَّهُمْ نَعْمَرُهُ وَسُرُولًا () وَجَرَعْهُم بِمَا صَبَرُولُ جَنَهُ وَحَرِيرًا () مُتَكِوبَنَ فِبها عَلَى الْأَزَانِيكُ لَا يَرَوْنَ فِبها شَمَسًا وَلَا زَمْهَرِيرًا () وَدَانِيَة عَلَيْهِمْ طِلَنْلُهَا وَذَلِلَتْ قُطُوفُهَا نَذَلِيلًا () وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِعَانِيَةٍ مِن فِضَةٍ وَأَكْوَاب كَانَت قَوَارِيرًا () قَوَارِيرًا مِن فِضَةٍ فَذَرُوهَا نَقْدِيرًا () وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِعَانِيَةٍ مِن فِضَةٍ وَأَكْوَاب كَانَت قَوَارِيرًا () قَوَارِيرًا مِن فِضَةٍ فَذَرُوهَا نَقْدِيرًا () وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِعَانِيَةٍ مِن فِضَةٍ وَأَكْوَاب كَانَت قَوَارِيرًا () قَوَارِيرًا مِن فِضَةٍ فَذَرُوهَا نَقْدِيرًا () وَيُطَافُ عَلَيْهِمْ بِعَانِيمَة مِن فِضَة وَأَكْوَاب كَانَت قَوَارِيرًا () قَوَارِيرًا مِن فِضَةٍ فَذَرُوهَا نَقْدِيرًا () وَيُطَافُ عَلَيْهِمْ بِعَانِيمَة مِنا كَانَ مِنَاجُهَا زَيْجَبِيلًا () عَنْ عَنْهُ فَالِيرًا مِن فَظُنُونُ اللَّهُ مَوْدُهُمَا نَقْدِيرًا () وَيُطَافُ عَلَيْهِمْ وَلَدَنَ تُحْبَعُ فَوْلَوْنَ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ وَالِيرًا مِن فِضَة فَذَرُوهَا نَقْدِيرًا () وَيُمَعْذَرُ فِيهَ كَانَا كَانَ مِنْهُمُ وَعَنْهُ مُعَنْعُهُمْ وَلُولُونُ عَلَيْهُمْ وَيُونَ فَيهما وَلَا مُنْتَقُونَ فَا يَرَونُ فِيهَا وَمُعْتُولُ () عَنْهُ مُولاً مُولانا مُنْهُ وَلَا مُعْلَيْهُمُ وَنُكُمُ وَيُعْلُونُ عَلَيْهِمُ وَمُولُولُ عَلَيْهُمْ مُولاً اللَهُ مُولاً مُعَورًا اللَهُ مُولاً مُولاً مُولانَ مُولاً مُولاً مُعُورًا أَذَرُومُ عَلَيْهُمُ وَمُولُكُولاً مُعَيْمَ مُعَانَ مُ

فَوَقَنْهُمُ ٱللهُ﴾ بسبب خوفهم وتحفَّظهم على القربات وقاهم شرَّ ذلك

۱- التبيان، ج ۱۰، ص ۲۱۱، ج ۲۹، ص ۳٦۲.

اليوم الشديد. والخوف من الله له فوائد عظيمة، في الحديث «قال رجل وهو لم يعمل حسنة قط ووصَى لأهله إذا مت فحرقوني ثم اذروا<sup>(۱)</sup> نصفي في البر ونصفي في البحر فو الله لئن قدر الله علي ليعذّبني عذابا لا يعذّبه أحدا من العالمين فلما مات الرجل فعلوا ما أمرهم فأمر الله البر فجمع ما فيه وأمر البحر فجمع ما فيه ثم قال له: لم فعلت هذا؟ قال: من خشيتك يا رب وأنت أعلم، فغفر الله له بسبب خشيته»<sup>(۲)</sup> وقوله: «لئن قدر الله» بالتخفيف من القدرة أي لئن تعلّقت قدرته يوم البعث بعذاب جسمه، ظن المسكين أنّه بالفناء على الوجه المذكور يلتحق بالمحال وقدرة الله لا يتعلّق بالمحال فلا يلزم منه الكفر.

﴿ وَلَقَنَّهُمْ نَضَرَهُ وَسُرُورًا ﴾ لقَيته كذا إذا استقبلته به أي: أعطاهم بدل عبوس الفخار وحزنهم نضرة في الوجوه وسروراً في القلوب.

وَالَّحُوْ وَبَرَنِثْهُم بِمَا مُمَبَرُهُا جَنَّةٌ وَحَرِمِرًا ﴾ أعطى كلّ واحد منهم بطريق الأجر والعوض بسبب صبرهم في اجتناب المحرّم وإيثار الأموال جنّة وبستاناً يأكلون منها ما شاءوا وحريرا يتزيّنون به ويلبسونه.

السرر في الحجّان في الجنّة (عَلَ ٱلْأَلَيْكِ ) السرر في الحجال من الدرّ والياقوت موضونةً بقُضبان (") الذهب وألوان الجواهر، أي: مستقرّين عليها.

لا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلا زَمْهَرِيرًا للهُ حراً ولا برداً كما يرون في الدنيا لأن الحرارة غالبة في أرض العرب والبرودة في أرض العجم والروم. والزمهرير شدته البرد وازمهر النهار اشتدت برده، روي عن ابن عبّاس أنّه قال: فبينما أهل الجنّة إذ رأوا ضوءا كضوء الشمس وقد أشرقت الجنان فيقول أهل الجنّة يا الجنّة يا الجنان فيقول أهل الجنّة يا الجنّة إذ رأوا ضوءا كما يرد الشمس وقد أشرقت الجنان فيقول أهل الجنّة يا الجنّة إذ ما الحرارة إذ الموادة إذ من والرقا ما العجم والروم. والزمهرير ألحرارة غالبة في أرض العرب والبرودة في أرض العجم والروم. والزمهرير الحرارة غالبة في أرض العرب والزمهرير الحرارة إذ ما العجم والروم. والزمهرير العرب والروم العجم والروم.

رضوان قال الله تعالى ﴿لَا يَرَوَّنَ فِيهَا شَتَسًا وَلَا زَمْهَيِرًا﴾ فيقول لهم رضوان: ليست هذه بشمس ولا قمر ولكن هذه فاطمة وعليَ ضحكا ضحكا أشرقت الجنان من نور ضحكهما وفيهما أنزل الله ﴿مَلَ أَنَّ عَلَ آلَإِنسَنِ ﴾ إلى قوله: ﴿وَكَانَ سَعَيْكُم مَسْكُولًا﴾<sup>(۱)</sup>.

وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلَالُهَا ﴾ الظلال جمع ظلّ نقيض الضح أي: ظلال الأشجار في الجنّة قربت من الأبرار من جوانبهم حتّى صارت الأشجار بمنزلة المظلّة عليهم وإن كان لا شمس فيها موذية لتظلّهم والمراد بيان زيادة نعيمهم وراحتهم فإن الظلّ في الدنيا للراحة.

وَدُلِلَتَ قُطُوفُهَا نَذَلِبَلَا﴾ أي: سخَرت ثمارها لمتناوليها وسهل أخذها للقائم والقاعد والمضطجع من الذَلَ بالكسر وهو ضد الصعوبة، والحاصل تدنو ظلالهم عليهم مذلَلة قطوفها لهم، وقطوف جمع «قطف» بكسر القاف بمعنى العنقود<sup>(۲)</sup> وسمّي العنقود قطفا لأنّه يقطع وقت الإدراك.

وَقُيْطَانُ عَنَيْهِم ﴾ أي: يدار على الأبرار إذا أرادوا الشرب فيتانيخ ﴾ أوعية جمع إناء وأصل آنية أأنية بهمزتين في في في في نعت لآنية في ألكواب ﴾ جمع كوب وهو الكوز العظيم المدور الرأس لا اذن له ولا عروة فيسهل الشرب منه من كل موضع ولا يحتاج عند التناول إلى إدارته فكانت فواييزا ﴾ القارورة ما قر فيه الشراب ونحوه في فواييز من فينتو ﴾ أي: تكوتت جامعة بين صفاء الزجاجة وشفيفها ولين الفضة وبياضها يرى ما في داخلها من خارجها والكانه تامة وقوارير الأول حال من فاعل كانت. فإن قيل: إن القوارير إنّها تتكون من الزجاج فكيف تكون القوارير؟

١- بناء المقالة الفاطمية، الابن طاووس، ص٢٣٩. و تفسير الثعلبي، ج١٠. ص١٠٢. ٢\_ العنقود ما تراكم من حب العنب ونحوه.

قال الصادقﷺ: وينفذ البصر في ضنة الجنة كما ينفذ في الزجاجه<sup>(۱)</sup> قال أبو عليَ الفارسي: القول في ذلك أن الشيء إذا قاربه شيء واشتدت ملابسته له قيل: إنّه من كذا وإن لم يكن منه في الحقيقة. وقوارير الثانية بدل من الاولى وليست بتكرار ويجوز تقدير حذف المضاف أي من صفاء الفضّة<sup>(۲)</sup>. ويمكن أن يكون المراد أن القوارير أصلها من الرمل في الدنيا وأرض الجنّة من فضّة فقواريرها من فضّة.

وَقَدَّرُوعًا نَقَبِيرًا ﴾ الضمير في ﴿قَنَّرُوعًا ﴾ الأول للسقاة والخدم، والثاني للكاسي أي: من غير زيادة ولا نقصان وهو ألذّ للشارب فإنّ طرفي الاعتدال مذمومان لا فيض فيها ولا غيض أي لاكثرة ولا قلّة.

فَرْوَيُسْفَوْنَ فِيهَا كَأْمَنَا كِلَّهُ أَي: إنّ الأبرار يسقون في الجنّة بأمر الله خمراً فَرْكَانَ مِزَاجُهَا زَنِجَبِيلاً كَلَ الزنجبيل عرق<sup>(٣)</sup> بركيّ في الأرض ونباته كالقصب والبرديّ<sup>(1)</sup> شبّه طعمها بالزنجبيل لأنّ الممزوج به أطيب ما يستطيب العرب أي تمزج وتخلط بماء من العين المسمّاة بالزنجبيل.

مَعْنَا فِهَا تَسَمَّى سَلَمَيْبِلاً عينا بدل من زنجبيلا في الجنَّة تسمَى عند الملائكة سلسبيلاً لسلاسة انحدارها وسهولة مساغها والعين سمّيت بصفاتها. قيل: إنّ سلسبيلاً صفة لا اسم وإلّا لامتنع من الصرف للعلميّة والتأنيث وقيل: اسم وإنّما صرف لرعاية رأس الآية وهي مؤنَّث معنويّ لا حقيقيّ يقال: شراب سلسل وسلسبيل سهل الورود في الحلق لعذوبته وزيدت الباء على السلسال للمبالغة على غاية السلاسة تتسلسل في الحلق.

> ١ـ مجمع البيان، ج ١٠، ص ٢١١، و تفسيرالقمي، ج٢، ص٣٩٩. ٢ـ المصدر السابق نفسه. ٣ـ المراد به هنا اصل الشجر. ٤ـ نبات كالقصب.

وَنَظُونُ مَنَتِيمَ عَدور على الأبرار ﴿وِلَدَنَ عَانَهم أَخفَ في الخدمة، جمع وليد وهو من قرب عهده بالولادة ﴿ عُنَدَدُنَ كَ دائمون على ما هم عليه من الطراوة والبهاء. لا يتغيّرون أبدا أو مُقرطون<sup>(۱)</sup> للخدمة، أو من الخلد وهو الروح كأنّهم روحانيّون من اللطافة لا جسم لهم.

إذًا تَرْتَبُهُم يا من شأنه الرؤية (حَسِبَهُم تَوَتَوَا) جمعه اللآلئ تلألا الشيء لمع (مَنْتُرَا) بالثاء متفرّقا لحسنهم وصفاء ألوانهم وإشراق وجوههم وتفرّقهم في مجلس الخدمة وطوافهم على المخدومين، واللؤلؤ إذا كان متشتّتا يكون في المنظر أحسن من المنظوم ولو كانوا مصطفّين على وتيرة واحدة لشبّهوا باللؤلؤ المنظوم فلتفرّقهم شبّهوا بالمنثور كما أن الحور لتجمّعهن بل هن مقصورات في الخيام باللؤلؤ المكنون. وقال بعضهم: منثوراً من صدفه، أي شبّهوا باللؤلؤ الرطب إذا نثر من صدفه وهو غير ممسوس ومثقوب لأنه أكثر ماء وصفاءً. أنشأهم الله من غير ولادة وقيل: إنّهم ولدان الكفّار يدخلون الجنّة خدماً لأهلها. وفي رواية المراد بالولدان هنا ولدان المسلمين ألذين يموتون صغاراً لا حسنة لهم ولا سيّتة فوضعوا هذا الموضع.

وَإِذَا وَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَبِيماً ﴾ قيل: ليس له مفعول ملفوظ ولا منوي ولا مقدر بل المعنى أن بصرك أين ما وقع في الجنّة ﴿ رَأَيْتَ نَبِيماً ﴾ كثيراً لا يوصف في الجنّة ﴿ رَأَيْتَ نَبِيماً ﴾ كثيراً لا يوصف ووَمَلَكًا كَبِيرًا ﴾ واسعاً كما في الحديث: «أدنى أهل الجنّة منزلة ينظر في ملكه مسيرة ألف عام يرى أقصاه كما يرى أدناه».

مَوْعَلِيْهُمْ ثِيَابٌ سُندُي خُفَرٌ ﴾ عاليهم قيل: ظرف وخبر مقدّم، وثياب مبتدء مؤخَر أي: فوقهم ثياب سندس وهو الديباج الرقيق، وإضافة الثياب إلى السندس كإضافة الخاتم إلى الفضّة، وقيل: عاليهم حال أي: يعلوهم ثياب

۱- أى: تزينوا بالفرط.

| ہم من   | سندس، وقيل: المراد فوق خيامهم المضروبة عليهم فالمعنى أنّ حجال            |
|---------|--------------------------------------------------------------------------|
| الأبرار | لحرير والديباج وخضر جمع أخضر صفة الثياب والضمير راجع إلى                 |
| ق بيانه | ﴿وَإِسْنَبَرَفٌ ﴾ أي: ثياب إستبرق عطف على الثياب بمعنى الديباج الغليظ سب |
| • •     | ي سورة الرحمن وهو بقطع الهمزة لكونه اسما للديباج الغليظ الّذي له بريق    |

۳۳ ...

وَمُوَّطُوًا أَسَاوِدَ مِن فِضَوَ كَه عطف على قوله: ﴿ وَتَطُونُ عَلَيْهِم ﴾ وهو ماض لفظا ومستقبل معنى أي: يحلُون ويتزيّنون بأساور جمع أسورة في جمع سوار وكان الملوك في الزمان الأول يتحلّون بها ويسورون من يكرمونه ولا ينافي هذه الآية مع ما في الكهف والحج<sup>(۱)</sup> من قوله: ﴿ مِنْ أَسَاوِدَ مِن ذَهَبٍ ﴾ لامكان الجمع بين السوارين أو على التعاقب في الأوقات تارة يلبسون الذهب وتارة يلبسون الفضّة أو التبعيض بأن يكون أسورة البعض ذهبا والبعض فضّة بحسب اختلاف شؤونهم ﴿ وَمَقَنَهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا ﴾ من الأقذار لم يدنّسها الأيدي ولم تدسه الأرجل كخمر الدنيا ولا يصير بولاً نجساً بل يرشح عرقاً من أبدانهم له ريح كريح المسك ويجوز أن يكون بمعنى الفاعل مطهر باطنه من كلّ كدورة إذ لا يكون شيء خالص من كدورة الأكوان إلّا الله فبخ للشراب وشاربه وساقيه. قال الشاعر:

وأسبكر القــوم دور كــأس وكان سـكري مـن المـدير"

قال بعضهم: صلَيت خلف سهل بن عبد الله العتمة<sup>(٣)</sup> فقرأ قوله: ﴿وَسَفَنْهُمْ رَبُّهُمْ شَـَرَابً**ا لَهُورًا﴾ فجعل يخرّك فمه ك**انّه يمصّ فلمّا فرغ من صلاته قيل له: أتقرأ أم تشرب؟ قال: والله لو لم أجد لذّته عند قراءته كلذّتي

> ١ـ سورة الكهف:٣١ وسورة الحج: ٢٣. ٢ـ تفسير الثعلبي، ج١٠، ص١٠٥، و تفسير القرطبي، ج١٩، ص١٤. ٣ـ يعنى: صلاة العشاء.

عند شربه ما قرأته.

إِنَّ هَذا ﴾ أي: الذي ذكر من أنواع العطايا ﴿ كَانَ لَكُرْ جَزَآءُ ﴾ عوضاً بمقابلة أعمالكم ﴿ وَكَانَ سَعَبْكُر مَنْـكُورًا ﴾ مرضيّاً مقبولاً وسعيكم وقيامكم بطاعته مرضيّ عنده سبحانه فكأنّه شكر لكم عملكم وفعلكم.

إِنَّا نَحْنُ نَزَّلُنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ نَمْزِيلًا ۞ فَأَصَبَر لِحَكْمِ رَبِكَ وَلا نُطِعْ مِنْهُمْ مَانِمًا أَوْ كَفُورًا ۞ وَاذْكُر اسَمَ رَبِكَ بَكْمَ، وَأَصِبلًا ۞ وَمِنَ الَيْلِ فَأَسْجُد لَهُ. وَسَبَحْهُ لَيْلا طَوِيلًا ۞ إِنَ هَتُؤْلَاً، يُحِبُونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَاءَهُمْ يَوْمَا نَفِيلًا ۞ غَنْ خَلَفْنَهُمْ وَشَدَدْنَا أَسْرَهُمْ وَإِذَا شِنْنَا بَدَلنَا أَسْنَلَهُمْ بَذِيلًا ۞ إِنَ هَذِهِ تَذَكِرُهُ فَنَن شَآءَ الْخَرَانَ أَسْرَهُمْ وَإِذَا شِنْنَا بَدَلنَا أَسْنَلَهُمْ تَشَرَهُمْ وَإِذَا شِنْنَا بَدَلنَا أَسْرَهُمْ وَمَعَدَدْنَا أَسْرَهُمْ وَإِذَا شِنْنَا بَدَلنَا أَسْنَلَهُمْ بَذِيلًا ۞ إِنَ هَذِهِ تَذَكَرُهُ فَنَن شَآءَ الْخَدَانَ أَسْرَهُمْ وَإِذَا شِنْنَا بَدَلنَا أَسْنَلَهُمْ تَشَرَهُمْ وَإِذَا شِنْنَا بَدَلنَا أَسْنَعَانَهُمْ وَمَعَدَوْنَا أَسْرَهُمْ

المؤامناً نحمَّنُ نُزَلِنا عَلَيْكَ ٱلْمُرْمَانَ الله أي: فصَلناه في الإنزال آية بعد آية ولم ننزله جملة واحدة لحكمة بالغة مقتضية له ونحن نزلناه لا غيرنا كما يعرب عنه تكرير الضمير على سبيل التأكيد فكأنه تعالى يقول: إنّ هؤلاء الكفّار يقولون إنّ ذلك كهانة وسحر فأنا الملك الحقّ أقول: إنّ ذلك وحي حقّ وتنزيل صدق من عندي فلا تكترت<sup>(۱)</sup> بطعنهم.

فَوْفَاصَبِرَ لِمُعْكِمِ رَبِّكَ ﴾ بتأخير نصرك على الكافرين فإنّ الأمور مرهونة بأوقاتها وكلَّ آت قريب فؤوَلا تُطِعْ مِنْهُمَ ﴾ من الكفّار ﴿ الشِمَّا أَوْ كَفُوْلاً ﴾ أي: لا تطع من يدعوك إلى إثم أو كفر، وقيل: الآثم في الآية يعني عتبة بن ربيعة والكفور يعني الوليد بن المغيرة فإنّهما قالا لهﷺ: ارجع عن هذا الأمر ونحن

۱\_ اکترٹ له: بالی به.

نرضيك بالمال والتزويج وقيل: الكفور أبو جهل نهى النبيّ عن الصلاة وقال: لئن رأيت محمّدا يصلّي لأطأن عنقه فنزلت الآية<sup>(١)</sup>. وفي نهيه الله عن الإطاعة فيما يدعونه إليه مع أنّه ما كان يطيع أحدا منهم ولا يتصوّر في حقّه ذلك من باب «إيّاك أعني واسمعي يا جاره»<sup>(٢)</sup> والمراد الامّة وهذا الخطاب كقوله: ﴿لَيْنَ أَنْتَرَكْتَ لَيَجْطَنَّ مَمَلُكَ ﴾<sup>(٣)</sup> وإشارة إلى أنّ الناس محتاجون إلى مواصلة الإرشاد والتنبيه وركّب في طبعهم الشهوة الداعية إلى السهو والغفلة.

﴿وَأَذْكُرُ اللَّمَ رَبِّكَ بُـُكُرَةَ وَأَصِيلًا ﴾ أي: داوم على ذكره أول النهار وأخر النهار أو المعنى: دم على صلاة الفجر والظهر والعصر.

وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَٱسْجَدْ لَهُ ﴾ أي: فاسجد له في بعض الليل لأنه لم يأمر، بقيام الليل كلّه وقيل: المراد صلاة المغرب والعشاء ﴿وَسَيَمَتُهُ لَيْلا طَوِيلاً والمراد بالتسبيح في هذه الآية صلاة الليل كما في الحديث روي عن الرضاطيني أنّه سأله أحمد بن محمد عن هذه الآية قال الليه: «المراد بذلك التسبيح صلاة الليل، وحاصل المعنى صلّ صلاة التهجد لأنّه كان واجبا عليه في طائفة طويلة من الليل ثلثيه أو نصفه أو ثلثه والمراد بقوله: ﴿لَيَلا طَوِيلاً ﴾ بيان طول التسبيح فيه وليس المراد أن يتهجد في الليل ولا يتهجد في الليل القصير.

﴿ إِنَى هَثُوْلَاً، يُحِبُّونَ ٱلْعَلِيطَةَ ﴾ أي: كفّار مكّة يحبّون اللذّات العاجلة في
الدنيا فهو الحامل على كفرهم وعدم قبولهم أو أمرك ﴿وَيَذَرُونَ ﴾ يتركون
﴿وَرَاءَهُمْ ﴾ أي: أمامهم ﴿يَوْمَا نَقِيلًا ﴾ عسيراً شديداً لا يستعدّون له وينبذونه
وراء ظهورهم.

١- تغسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٢٢٥. ٢- تفسير العياشي، ج ١، ص ١٠. ٣- سورة الزمر:٦٥. و«وراء» يستعمل في كلّ من أمام وخلف وفي وجه الاستعمالين أن وراء اسم للجهة المتوارية المستترة المختفية عنك واستتار جهة الخلف ظاهر وما في جهة الأمام قد يكون متواريا عنك غير مشاهد فيشبه الخلف في الاستتار فيستعار له اسم الوراء ووصف اليوم بالثقل مع أن الثقل من صفات الأعيان الجسمية لتشبّه شدّته وهوله وما يلزمه من العذاب استعارة تخييليّة وفي الآية وعيد لأهل الدنيا والمنهمكين فيها بالظلم على أنفسهم.

أُخَنَ كُل غيرنا ﴿ خَلَفْنَهُم وَشَدَدَةَا أَسْرَهُم ﴾ خلقناهم من نطفة وأحكمنا ربط مفاصلهم بالأعصاب ليتمكنوا بذلك من القيام والقعود والأخذ والدفع.

والأسر الربط ومنه أسر الرجل<sup>(۱)</sup> إذا وثق بالقدّ وقيل: المراد من قوله: ﴿وَشَدَدْنَآ أَسْرَهُمْ ﴾ أي: شددنا مخرج بولهم وغائطهم وأحكمنا ربطه إذا خرج الأذى انقبض وإذا يريد الإنسان الدفع استرخى ولا يسترخي قبل الإرادة من الإنسان.

وَإِذَا شِئْنَا ﴾ تبديلهم ﴿بَدَلْنَا أَنْتَنَلَهُمْ ﴾ أي: بدلناهم بأمثالهم بعد إهلاكهم ﴿بَدِيلًا﴾ بديعاً لا ريب فيه وهو البعث. والمثليّة في النشأة الأخرى التركيب الأوليّة باعتبار إيجاد الأجزاء الأصليّة وإعادتها، أو المعنى لو شئنا أهلكناهم وآتينا بأشباههم فجعلناهم بدلاً منهم ولكن نبقيهم إتماماً للحجّة.

إِنَّ هَذِهِه ﴾ إشارة إلى السورة والآيات القريبة ﴿ مَذَكِرَهُ ﴾ أي: عظة مذكّرة في تحصيل السعادة الأبديّة وإذكار بما غفلت عنه عقولهم ﴿فَسَن شَلَة الْتَحَذَ إِلَى رَبِّهِ. سَبِيلًا ﴾ وتقرّب إليه بالإطاعة والنجاة من ثقل اليوم المذكور.

والله يشاءون إلاّ أن يَشَاء ألله له أي: وما تشاءون شيئا من الطاعات إلّا والله يشاؤه ويريده، وليس المراد في الآية أنّه سبحانه يشاء كلّ ما يشاؤه العبد من المعاصي لأن الدلائل الواضحة قد دلّت على أنّه يتعالى عن أن يريد

۱۔ من باب ضرب.

100 LECT

القبائح وإشاءة<sup>(1)</sup> القبيح ظلم وما إلله يريد ظلما للعباد ولا يريد بكم العسر. إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِمًا ﴾ عليم بأفعالكم حكيم في تدبير مصالحكم إِيَّذِخِلُ مَن يَنَآهُ فِي رَحَمَتِهِ ﴾ وجنَته ممّن يؤمن به وبكتابه فلا تكن ظالما شقيًا وَالظَّلِلِينَ أَعَدَ لَمُمَّ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ وهم الَّذين يصرفون مشيّتهم في مخالفة الله فيجزيهم جهنَم وهيًا لهم العذاب المولم والظالمون الَذين وضعوا الضلالة في مقام الهداية والجهالة في مقام المعرفة.



مكَيّة كلّها بلا خلاف إلّا آية قيل: أستثني منها ﴿وَإِذَا فِيلَ لَمُمُ ٱتَكَعُوا ﴾ الآية. قال النبي ﷺ: «من قراها كتب له أنّه ليس من المشركين وعرّف الله بينه وبين محمّدﷺ<sup>(1)</sup>.

بسمي التوالتخرز التحييم

وَالْمُرْسَلَنِ عُرْهَا ﴾ فَالْعَمْعِنَنِ عَصْفًا ﴾ وَالنَّشِرَتِ نَثْرًا ﴾ فَالْفَنْوِقَتِ فَرْهَا ﴾ فَالْمُلْفِيَنِتِ ذِكْرًا ۞ عُذْرًا أَوْ نُذْرًا ۞ إِنَّمَا تُوْعَدُونَ لَوَقِعٌ ۞ فَإِذَا النُّجُومُ طُمِسَتَ ۞ وَإِذَا السَّمَاة فُرِجَتَ ۞ وَلِاً الجُبَالُ شِفَتَ ۞ وَإِذَا الرُّسُلُ أَفِنَتَ ۞ لِأَي يَوْمٍ أُسِلَتَ ۞ لِيَوْرِ الفَصَلِ ۞ وَمَا أَدْرَنكَ مَا يَوْمُ الفَصْلِ ۞ وَبَرَّ يَوْمَهِذٍ لِمُحَدِّبِينَ

الواو للقسم فوَالْتُرْسَلَنَتِ كَلَ بِمعنى الطوائف المرسلات جمع مرسلة أي: طائفة مرسلة باعتبار أن ملائكة كلّ يوم أو كلّ عام أو كلّ حادثة طائفة وفوَحُمَّهَا بمعنى متتابعة مأخوذ من عرف الفرس وهو الشعرات المتتابعة فوق عنقه من باب التشبيه البليغ بأن شبّهت الملائكة المرسلون في تتابعهم بشعر عرف الفرس، وانتصابه على الحاليّة: أي جاريات بعضها أثر بعض كعرف

١- ثواب الاعمال، ص ١٣١، و مجمع البيان، ج ١٠. ص ٢٢٧.

الفرس أو العرف بمعنى المعروف والإحسان، نقيض النكير والمنكر فإنَّهم إن أرسلوا للرحمة فظاهر وإن أرسلوا لعذاب الكفَّار فذلك أيضا معروف وإحسان للأنبياء والمؤمنين. وقيل: المرسلات الرياح أرسلت متتابعة<sup>(۱)</sup> وقيل: المراد الأنبياء جاءت بالمعروف<sup>(۲)</sup>.

وَقَالَمُعَيْنَةِ عَمَّمَا) فعصفن أي: الملائكة في مضيّهن لأمر الله كما يعصف الرياح في هبوبها مخفّفاً في امتثال أوامره تعالى أو أقسم بالرياح العاصفة ﴿وَالنَّشِرَةِ نَثَرُكُ وأُقسم بطوائف من الملائكة نشرن أجنحتهن في الجوّ عند انحطاطهن بالوحي أو نشرن الشرائع والأحكام في الأرض أو نشرن النفوس الموتى بالكفر والإيمان ففرّقن بين الحقّ والباطل فألقين ذكرا إلى الأنبياء وعذرا للمحقّين أو نذراً للمبطلين.

﴿ فَالْغَنُوِقَنْتِ هَرَةًا ﴾ يعني الملائكة تأتي بما يفرّق بين الحقّ والباطل والحلال والحرام وهي آيات القرآن والكتب السماويّة وهي فارقة بين الهدى والضلال.

فَوْفَالْمُلْقِيَنَةِ ذِكْرًا لَهَ يعني الملائكة كأنّها الحاملات للذكر الطارحات له ليأخذه من خوطب به فوعُذَرًا أَوْ نُذَرًا لَهُ أي: للإعذار والإنذار إمّا عذرا ومحوا لسيّئاتهم للّذين يعتذرون إلى الله بتوبتهم واستغفارهم وإمّا إنذاراً للّذين يغفلون عن الطاعة ويرتكبون المعاصي فالملائكة عاذرين ومنذرين فوعُذَرًا أَوْ نُذَرًا له بدل من الذكر إمّا بدل البعض أو بدل الكلّ أي الذكر الملقى إمّا الترغيب في الطاعات أو الترهيب من المعاصي وقيل: «الناشرات» هي الرياح الترغيب في الطاعات أو الترهيب من المعاصي وقيل: الماشرات» هي الرياح

> ۱\_ انظر: تغسير القرطبي، ج۱۹، ص۱۵٤. ۲\_ التبيان، ج۱۰، ص۲۲۳، و مجمع البيان، ج۱۰، ص۲۲۸. ۳\_ انظر: تفسيرابن كثير، ج٤، ص٤٨٩.

أنّه قيل في معنى الفارقات: إنّها الرياح الّتي تفرّق السحاب وتبدّده. وهذه أقسام أقسم الله بها أو المراد أقسم بربّ هذه الأشياء بناء على أنّه لا يجوز القسم إلّا بالله.

وجواب القسم ﴿إِنَّمَا تُوَعَدُونَ لَوَاقِعٌ ﴾ أي: إنّ الّذي توعدونه من مجيء القيامة كائن لا محالة والفرق بين الكائن والواقع أنّ الواقع لا يكون إلّا حادثا تشبيها بالحائط الواقع والكائن أعمّ منه.

ثمَّ بيِّن وقت وقوعه: ﴿ فَإِذَا النَّجُومُ طُمِسَتَ ﴾ أي: محيت آثارها ومحقت ذواتها فإنّ الطمس محو الأثر، والنجوم مرفوعة بالابتداء وطمست خبره أو مرفوعة بفعل يفسّره ما بعده وهو الأولى لأنّ «إذا» فيها معنى الشرط والشرط بالفعل أولى وجواب إذا محذوف أي إذا طمست النجوم وقع ما توعدون.

الفروج التيميكية فُرِجَتَ، صدعت من خوف الرحمن وشقّقت ووقعت فيها الفروج التي نفاها، والفرج الشقّ.

وَلِلَا ٱلْجِمَالُ نُسِفَتْ﴾ جعلت كالحبّ الَّذي يَنسف بالمنسف وقلعت من مكانها أو ذهبت بسرعة وفنيت حتَّى لا يبقى لها أثر وتذرى وتلاشى.

وَوَإِذَا الرَّسُلُ أَفِنَتَ كَلَى أَيَ ايَ: جمعت لوقتها تشهد على الأمم عيّن لهم الوقت الذي يحضرون فيه للشهادة على أممهم فيقال لهم: احضروا للشهادة فقد جاء وقتها أو بلغ الوقت الذي كانوا ينتظرونه وهو يوم القيامة، وقرأ أبو عمر ولاوقتت، على الأصل الباقون أبدلوا الواو همزة لأن الضمّة من جنس الواو فيكون ثقيلاً كما أن الكسرة تستثقل على الياء والعرب تبدل الألف من الواو تقول: أسادة في وسادة ومؤرّخ في مورّخ.

الإلاَّيَ يَوْمِ أَيَّلَتَ ﴾ مقدّر بقول هو جواب لإذا في قوله: ﴿ وَإِنَّا ٱلرَّسُلُ﴾ أي: يقال: لأيّ يوم اخَرت الأمور المتعلَقة بالرسل وضرب لهم الأجل لجمعهم وإحضارهم، وحاصل المعنى أنّ الرسل بعثت في أوقات مختلفة وأخّرت للفرق بين المطيع والعاصي ويكونون شهداء عليهم فإنّ الرسل يعرفون كلًا بسيماهم وشاهدون لأعمالهم.

الخلائق ويقضي الفصل بيان ليوم التأجيل وهو اليوم الذي يفصل فيه بين الخلائق ويقضي بالحقوق ﴿وَمَا أَدْرَبْكَ مَا يَوْمُ الْفَسَلِ (ما» مبتدء ﴿أَدْرَبْكَ ﴾ خبره أي أي شيء جعلك داريا وعالما ما كنهه ولم ير أحد قبلك شدته حتّى تسمع منه، ووضع الظاهر موضع الضمير لزيادة تفظيع وتهويل وأيضاً «ما» خبر مقدم و (يَوْمَ الْفَسَلِ) مبتدء لا بالعكس كما اختاره سيبويه لأن محطً الفائدة بيان كون يوم الفصل أمراً بديعاً هائلاً.

> ۱\_ماع یمیع میعا: سال وجری. ۲\_وهوقول عطاءین پسار، تفسیر این کثیر، ج۱، ص۱۲۱.

وَأَسْتَبْنَكُمْ مَاتَهُ هُرَانَا () وَبْلُ يَوْمَهِ لِللَّكَذِبِينَ () أَسْلَيْلُوْ إِلَى مَا كُنُمُ بِهِ. تَكَذِبُونَ () أَسْلِيْقُوْ إِلَى ظِلْمِ ذِى تَلَنَتِ شُمَ () لَا ظَلِيلِ وَلَا يُعْنِى مِنَ اللَّهَبِ () إِنَّهَا نَرْمِى بِشَتَرَرِ كَالْقَصْرِ () كَانَتُه مِمَالَتُ سُغَرُ () وَذِلَ يَوْمَهِ لِ التَكَذِبِينَ () هَذَا يَوْمُ لَا يَطِعُونَ () وَلَا يُؤْذَنُ لَمَ هَيْمَاذِرُونَ () وَبْلَ يَوْمَهِ لِ التَكَذِبِينَ () هَذَا يَوْمُ لَا يَطِعُونَ () وَلَا يُؤْذَنُ لَمَ هَيْمَاذِرُونَ () وَنَلْ يَوْمَهِ لِ التَكَذِبِينَ () هَذَا يَوْمُ لَا يَطِعُونَ () وَلَا يُؤْذَنُ لَمَ هَيْمَاذِرُونَ () وَبْلُ يَوْمَهِ اللَّكَذِبِينَ () يَسْتَكَذِبِينَ () هَذَا يَوْمُ الْمَسَلِّ جَمَانَكُو وَلَا يُؤْذَنُ لَكُمْ هَذَا يَوْمُ الْمَسَلِّ عَمَانَكُونَ وَلَا يَوْمَ الْمَعْرَانِ وَعُيُونَ الْتَعْتَعَمْ الْنَعْتَقُونَ () وَيَلْ يَوْمَهُ وَيَهُو الْتَكَذِبِينَ () وَنَلْ يَوْمَهُ الْمَسَلِّ جَمَانَكُو وَالْأَوْلِينَ () وَعُوْدَة مِي وَيْهُ وَيَهُ مَعْذَا يَوْمُ الْمَسَلِّ عَمَانَكُو وَيُونَ الْ وَعُيُونِ اللَّهُ وَعُنُونَ اللَّهُ وَعُوْمَ الْمَعْتَقُونَ الْنَاسَتَلُ الْتَكَذِبِينَ وَعُنُونَ () وَنُوَيْبُونُ مَنْ الْعَالَينَ وَمُ الْنَعْتَقُونَ الْتُ مُسَعَلَا وَيُعْتَعُونَ الْنَعْتَقُونَ الْتَعْتَقُونَ الْمُعْتَى وَيُعْتَعُونَ الْنَاتَعْتَقُونَ الْنَعْتَعْتَقُونَ الْعُنْ وَقُونَ الْعَيْتَ بَعْتَى وَيُعْتَعُونَ الْتَعْتَعْذِينَ يَعْتَنُ وَلَا يَوْدَنُ الْتَعْتَقُونَ الْنَ وَعُونَ الْنَعْتَقُونَ الْنَكُوبُ الْنَالْنَدُونَ الْنَا يَعْتَعُونَ الْكُولُونَ الْنَاتِ الْعُنْتُونَ الْنَالْتُنَعْذَى الْنَالُكُونُ الْ الْعُنُونَ اللْعُنُونَ الْنَعْذَى الْنَا يَعْذَى الْنَهُ الْعَالَى وَنُونَ الْكُونَ الْنَالُونُ الْكُونُ الْكُونَ الْكُونُ الْنَعْتَنْ الْعُنَا الْعُنْتَقُونُ الْنَالَكُونُ الْنَالْتُ مَا يَعْتَ الْحُنَا لَكُونَ والْكُونُ الْنَا يَعْتَنَا الْعُنُونَ الْعَانَ مُونَ الْتَعْتَقُونُ الْتُعْتَقُ الْتُعْتَعَانُ الْعُنْ يَعْتَكُونُ وَيَعْتَعُونُ الْنُونُ الْنَالُ الْعَانُ الْعَالَقُونُ الْوَلَا ي وَوَى يُعْتُونُ الْنَائِنُ وَالْنَا الْعَانُونُ الْعَانُ الْعُنُونُ الْنَا الْعُونُ الْعُولُولُ الْ الْعُنُونُ الْ يَعْعَانِ الْعُو

﴿ أَلَرٌ نُهْلِكِ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ كقوم نوح وعاد وثمود وغيرهم ممّن هلكوا قبل مبعث النبي ﷺ وذلك لتكذيبهم بيوم الفصل.

وَنُمَ نُنَيِّمُهُمُ ٱلْآخِرِينَ ﴾ ولم يعطف نتبعهم على نهلك فيجزم بل استأنف، والتقدير ثم نحن نتبعهم ونجعلهم تابعين للأول في الإهلاك وليس الكلام معطوفاً على ما قبله لأن العطف يوجب أن يكون المعنى أهلكنا الأولين ثم أتبعناهم الآخرين في الإهلاك وليس كذلك لأن إهلاك الآخرين لم يقع بعد فلذلك رفع نتبع واستأنف به الكلام وجه الإخبار عمّا سيقع في المستقبل بإضمار المبتداء ويؤيّده قول الحسن: إن الآخرين هم الّذين تقوم عليهم القيامة<sup>(۱)</sup>.

المُؤكَذَلِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ أي: نفعل فعلا مثل ذلك الفعل الّذي اخبر به

١\_ مجمع البيان، ج ١٠، ص ٢٣١.

فمحلَّ الكاف النصب على أنَّه نعت لمصدر محذوف تقديره «فعلا بالمجرمين» أي: كلَّ من أجرم.

وَتَبْلُ يَوْمَدُ لِللّهُ كَذِبِينَ مَ بآيات اللّه والبعث فإنّهم يجازون بأليم العذاب. وَأَنَرَ غَنْلَعَكُم مِن مَنْهُ مَعِينِ أي: نطفة قذرة مهينة والميم في مهين أصليّة والمهانة الخستة والابتذال أي خلقناكم منه وفَجَمَلَنَهُ إني: الماء فو قَرَار تَكِينَ وهو الرحم والرحم وعاء الولد والقرار موضع الاستقرار والمكين الحصين أي: جعلنا ذلك الماء في مقرّ حصين متمكناً سالماً من التعرّض له في أَذَر تَمْلُورِ من الوقت الّذي قدّره للتنمية والحياة والولادة تسعة أسهر أو اقل أو أكثر.

أَنْتُدَرُنَا ﴾ أي: قدرنا خلقه وجوارحه، قرئ بالتشديد وبالتخفيف ﴿ وَيَعْمَ الْقَدَرُنَا ﴾ أي: نحن، بمعنى المقدرون ويجوز أن يكون ﴿ فَقَدَرْنَا ﴾ معناه من القدرة لا من التقدير أي: قدرنا على خلقه وتصويره كيف نشاء ويعضد هذا المعنى قوله: ﴿ وَيَعْمَ الْقَدِرُنَ ﴾.

وَزَرَّ يَوْمَهِذِ لِلْمُكَذِبِينَ مَضى تفسيره وفي برهان القرآن: كرّرها في هذه السورة عشر مرّات لأن كلّ واحدة منها ذكرت عقيب آية غير الاولى فيكون تكرارا لازما لأن بسط الكلام في الترغيب والترهيب أدعى إلى إدراك البقيّة وقد يجد كلّ أحد في نفسه من تأثير التكرار ما لا خفاء به.

(أَرَّ تَجْعَلُ الأَرْضَ كِفَاقًا، تحوزهم وتضمّهم وتكفتهم كفتاً ﴿ أَخِبَّهُ فَ على ظهرها في دورهم وأبنيتهم ومساكنهم ﴿ وَأَمَوْنَا ﴾ في بطنها أو المعنى على الحال ونصبه على الحالية وقيل: أي من الأرض ما ينبت ومنها ما لا ينبت والكفات اسم ما يكفت ويضم ويجمع من كفت الشيء أو جمع اسم الفاعل وهو كافت مثل صيام جمع صائم فمن جعل لفظ الكفات مصدراً أو جمع

اسم الفاعل جعله عاملا، ومن جعله اسماً لما يكفت أو جمعاً للكفت بمعنى الوعاء منعه من العمل. قال عليَّ لللهُ: الكفات بمعنى الوعاء.

وَبَعَلَنَا فِيهَا رَقَرِمَ شَئِيخَنَتِ لَهِ أَي: جبالاً ثوابت من رسا الشيء يرسو ثبت والجبال ثوابت على ظهر الأرض لا تزول. وشامخات صفة بعد صفة والشامخ العالي المرتفع أي طوالاً شواهق ومنه فشمخ بأنفه عبارة عن الكبر والمعنى أن الجبال ثوابت الأصول رواسخ العروق مرتفعات الفروع، ووصف جمع المذكر بجمع المؤنّث في غير العاقل مطّرد مثل<sup>(۱)</sup> (أَشَهُرُّ مَّمَلُومَنْتُ ﴾ والتنكير للتفخيم والتكثير.

وَأَسَعَيْنَكُمُ مَّآهُ فُرَانًا ﴾ عذباً جداً ومكناكم من شربه من السماء والأرض والعيون والانهار والأمطار. والفرات يقال للواحد والجمع ﴿ وَقِلْ يَوْمَهِنِهِ لِلْسُكَذِبِينَ ﴾ واد في جهنه الويل لهم في ذلك اليوم لأنهم كذّبوا بأنعم الله وآياته.

أَنْطَلِقُوا ﴾ يقال يومنذ للمكذَّبين بطريق التوبيخ: اذهبوا، والقائلون خزنة جهنَّم إلَى مَا كُتُر بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ في الدنيا وتقولون ليس عذاب وبعث.

وذي ذوائب كما هو شأن الدخان العظيم كناية عن كون ذلك الدخان في غاية وذي ذوائب كما هو شأن الدخان العظيم كناية عن كون ذلك الدخان في غاية الغلظ فالتشعّب من لوازمه أو يخرج لسان من النار فيحيط بالكفّار كسرادق، ويتشعّب من دخان تلك النار ثلاث شعب فتظلّهم حتّى يفرغ من حسابهم والمؤمنون في ظلّ العرش وتقف شعبة الدخان فوق رأس الكافر وشعبة عن يمينه وشعبة عن يساره وذلك لتضييعهم القوى الثلاث الّتي هي السمع والبصر والفؤاد كما قال سبحانه: ﴿وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلشَمَّعَ وَٱلْأَشَنَرَ وَٱلْأَفَئِدَةً فَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾

- ١\_ سورة البقرة: ١٩٧.
- ٢ سورة السجدة: ٩.

فرعايتها مبدء السعادات وتضييعها منشأ الشقاوات، وإنّ الإيمان عبارة عن التصديق والإقرار والعمل فجعلت كلّ شعبة من الثلاث بمقابلة واحدة من هذه الأركان يتركها واتّباع القوى الثلاث من الواهمة والغضبيّة والشهويّة بأعمالها وفعلها، فإنّ لكل عمل وصفة صورة شخصيّة جسدانيّة يوم القيامة.

وَلَا طَلِلُ عَلَيلُ كَانَ لا يَظْلُ ذَلْكَ الْظُلُ مَن الحرّ، وتسمية ما يغشاهم من العذاب بالظلَ تهكم واستهزاء بهم، ولما أو هم لفظ الظلَ من الاسترواح استدرك بقوله: لا ظليل (وَلَا يُنْنِ مِنَ اللَّهَ كَ أَي: غير مغن عن لهب النار كما يغني ظلَ الدنيا من الحرّ أي ظلّ غير ظليل ومفعول «يغني» محذوف تقديره شيئا وهذا الظلّ ظلّ النفس الخبيثة المتمرّدة عن الإيمان بظلمة كفرها ومنشعبة من الشيطانية والسبعيّة والبهميّة (يَّهَا تَرْمَى يَتَكَرُ كَالَقَصُر كَ ثُمَ وصف النار أي: يتطاير منها في الجهات شرارات كقصر من القصور في عظمتها وكالبناء العالي، ووصف به الجمع باعتبار كلّ واحد من آحاده. والقصر أيضا الحطب الجزل<sup>(۱)</sup> قال ابن عبّاس: هي الخشب العظام المقطّعة وكنّا نعمد إلى ونُسمّيها القصر<sup>(۲)</sup> لكونها مقصورة ومقطوعة من المعدودة الطويلة فإذا كان ونُسمّيها القصر<sup>(۲)</sup> لكونها مقصورة ومقطوعة من المعدودة الطويلة فإذا كان

المن المن المن المن الشرر وردّ الضمير إلى لفظ الشرر والنار والنار دون معناها فشبّه سبحانه لونه بالجمالات الصفر أي: كأنّها أينق سود. قال الفرّاء: لا ترى أسود من الإبل إلّا وهو مشرب<sup>(٣)</sup> صفرة والعرب تسمّي سود

> ١ـ بالفتح، الغليظ العظيم. ٢ـ تفسير الثعلبي، ج١٠، ص١١٠، و تفسيرالبغوي، ج٤، ص٤٣٤. ٣ـ أشرب اللون: أشبعه.

الإبل صفراء، أو هو على الحقيقة من الصفرة لأنَّ النار تكون أصلاً صفراءً<sup>(1)</sup>. أي: كلُّ شررة كجمل أسود أو أصفر.

وَوَلِّ يَوْمَهِذِ لِلْتَكَذِبِينَ ﴾ بنار هذه صفتها، ﴿هَذَا يَوْمُ لَا يَنطِعُونَ \* وَلَا يُؤْذَنُ لَمَمَ فَيَمَنَذِرُونَ ﴾ قيل: في معناه قولان أحدهما: أنّهم لا ينطقون بنطق ينفعهم فكأنّهم لم ينطقوا. والثاني: أنّ في القيامة مواقف في بعضها يتكلّمون ويختصمون وفي مواقف يختم على أفواههم<sup>(٢)</sup> وقد منعوا عن الاعتدار لأنّه خلاف الواقع إذ لو كان لهم عذر لم يمنعوا وأيّ عذر لمن جحد بربّه وعاند معه بالإنكار له.

وَزَرْلُ وَوَمَهُ لِللَّكَذَبِينَ ﴾ بهذه الأمور، ﴿ هَٰذَا بَوْمُ ٱلْغَسَلِ ﴾ بين الحقّ والباطل ﴿ جَمَعْنَكُمُ ﴾ يا امة محمد ﴿ وَٱلأَوَلِينَ ﴾ من كان قبلكم إذ الفصل بين المحقّ والمبطل، لا بد وأن يحضروا.

فَإِن كَانَ لَكُو كَيْدٌ الله وحيلة تدفعون بها عنكم العذاب، والخطاب من
 الله للكفار فوكِدُوني كلم حدف ياء المتكلم اكتفاء بالكسرة واحتالوا وتخلّصوا
 عن عذابي إن قدرتم وهذا أمر تعجيز وتقريع لهم على كيدهم للمؤمنين في
 الدنيا وكانوا يدفعون الحقوق عن أنفسهم ويبطلون حقوق الناس بضروب
 الحيل والمكايد والتلبيسات فوكَرَر يَوْمَهن لِلْتَكَلَمِ بِيْنَامَ.

أشجار المُتَقِينَ في من الشرك والتكذيب والفواحش في غلكل وَعُيُونِ في من أشجار الجنّة وعيون جارية بين أيديهم في غير أخدود لأن ذلك أمتع لهم وينابيع تجري في ظلال الأشجار فوَقَرَيَهَ في جمع فاكهة وهي ثمار الأشجار فيمتًا يَشْتَهُونَ في ويتمنّون فيتناولونها لا عن جوع وامتلاء بل عن شهوة وتلذّذ.

- ۱ ـ تفسير مجمع البيان، ج ۱۰، ص ۲۳٤.
- ۲\_ تغسیر مجمع البیان، ج ۱۰، ص ۲۳۵.

واشربوا من مائها وشرابها سائغاً بِمَا كُمَتُمْ بَعْمَلُونَ ﴾ أي: مقولاً لهم كلوا من نعم الجنّة واشربوا من مائها وشرابها سائغاً رافهاً بلا داء بسبب ما كنتم تعملونه في الدنيا من الأعمال الصالحة خصوصا الصّيام وهذا أمر إكرام إظهاراً للرضى عنهم وتمستك القائلون بإيجاب العمل للثواب بالباء السببيّة والجواب أنّ السببيّة إنّما هي بفضل الله ووعده لا بالذات بحيث يمتنع عدمه أو يوجب النقص أو الظلم.

الجزاء العظيم الجزاء العظيم توَيَّزِي ٱلْمُحْسِنِينَ \* وَبَلُ يَوْمَهِنُو لِلْمُكَذِبِينَ ﴾ حيث المداؤهم هذا الثواب الجزيل وهم بقوا في العذاب المخلّد.

لَمُحَكُّمُوا وَتَمَنَّعُوا قَلِيلًا ﴾ أيتها المكذّبون واستلذّوا بالملاذ زماناً قليلاً إلى مدة آجالكم في لِنْكُم تَجْرِمُونَ ﴾ مستحقّو العذاب وحرمان الثواب لأنّكم آثرتم المتاع الفاني على النعيم الخالد فالأمر أمر توبيخ وتحسّر وتحزين وعلّل ذلك بإجرامهم دلالة على أن كلّ مجرم مآله هذا وليس له إلّا الأكل والتمنّع أيّاماً قلائل ثمّ البقاء في الهلاك الأبديّ.

وَيَلْ يَؤْمَهِذٍ لِلْمُكَذِبِينَ ﴾ حيث عرضوا أنفسهم للعذاب الدائم.

وَرَاذَا فِيلَ لَمَّتُمَ كَمَا أَي: للمكذّبين ﴿ أَزَكْتُوا ﴾ وتواضعوا له بقبول وحيه وارفضوا هذا الاستكبار والنخوة وصلّوا ﴿ لَا يَرْكَتُونَ ﴾ أي: لا يصلّون ولا يتواضعون. قال مقاتل: نزلت الآية في ثقيف حين أمرهم الرسول بالصلاة فقالوا: لا ننحني فإن ذلك سبّة<sup>(۱)</sup> (والسبّة الدبر) وعار علينا. فقالﷺ: «لا خير في دين ليس فيه ركوع ولا مبجود»<sup>(۲)</sup>.

وقيل: إنّ المراد بذلك يوم القيامة حين يدعون إلى السجود فلا يستطيعون. والركوع في اللغة حقيقة في مطلق الانحناء الحسّي. وفي بعض

۱۔ تفسیرمجمع البیان، ج۱۰، ص۲۳٦، و الکشاف، ج٤، ص۲۰۵. ۲۔ مجمع البیان، ج۱۰، ص۲۳٦، و الکشاف، ج٤، ص۲۰۵، و کنزالعمال، ج۷، ص۳۲۷. أَنِي حَدِيثٍ بَعْـدَهُ ﴾ وبأي خبر حق بعد القرآن ﴿ يَوْمِنُونَ ﴾ إذ لم يؤمنوا بالقرآن ولم ينقادوا لمثل هذا البرهان الباهر. واستدل المعتزلة بهذه الآية على أن القرآن ليس بقديم بقوله: ﴿حَدِيثٍ ﴾ إذ الحديث ضد القديم لأن القديم والحديث لا يجتمعان في شيء واحد.

قال صاحب تفسير «روح البيان» المولى إسماعيل الحقّيّ بأن الحديث هنا بمعنى الخبر لا بمعنى الحادث ولو سلّم فيدلّ على حدوث الألفاظ الدالّة على المعاني ولا خلاف فيه وإنّما الخلاف في قدم المعنى القائم بذاته لكنّ المعتزلة لا يقولون: إنّ علم الله حادث ولكنّهم يقولون: إنّا لا نعني بالقرآن ولا نعرف مسمّى له إلّا هذه الألفاظ المركّبة الواقعة لبيان أحكام المكلّفين المتضمّنة لهذه المعاني الّتي أنزلها الله على رسوله ولا شكّ أنّها حادثة وليست بقديمة. روي أنّ هذه السورة نزلت في غار قرب مسجد الخيف بمنى تسمّى بغار «والمرسلات».



مكية. عن النبيﷺ: **«من قرأ سورة النبأ سقاه الله برد الشراب يوم القيامة»<sup>(١)</sup>.** وروي عن الصادقﷺ: **«من أدمن قراءة عمّ يتساءلون سنة يزور بيت الله الحرام»<sup>(٢)</sup>.** 

## بسمي إلله التحرز التحجير

مَمْ يَسَاة لُونَ () عَنِ النَّبَإِ الْعَظِيمِ () الَّذِى هُمْ فِيهِ مُغْلِلُمُونَ () كَلَّا سَيَعْلَمُونَ () لَمُز كَلَّا سَيَعْلَمُونَ () الَّرَ جَعَلَ الأَرْضَ مِهَندًا () وَالجَبال أَوْنَادًا () وَحَلَقَنْكُمُ أَزْوَبَكَ () وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَكًا () وَجَعَلْنَا الَيْلَ لِبَاسًا () وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَانًا () وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا () وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا () وَأَنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْمِرَتِ مَاءَ نَجَاجًا () لِنَعْزِيمَ مِعَندًا () وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا () وَأَنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْمِرَتِ مَاءَ نَجَاجًا () لِنَعْزِيمَ مِعْدَة () وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا () وَأَنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْمِرَتِ مَاءَ نَجَاجًا () لِنَعْزِيمَ مِعْدَة فِي الشُورِ فَنَائُونَ أَفْرَاجًا () وَأَنْزَلْنَا مِنَا السَّمِرَةِ مَاءً فَكَانَتَ أَبُوبَا () وَمُعَنِّيْتِ الْمَاهُ وَأَنْزَلْنَا مِنَا الْمُعْمِرَتِ مَاءَ فَعَاجًا () لِنَعْذَيمَ مِعْدَة () وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَا أَنْ وَ وَأُنْزَلْنَا مِنَا الْنَصْلِ كَانَ مِعْنَا () وَمُعَنَّذِي الْعَامَ الْمَاهُ وَبَعَنْنُهُ فَي الشُورِ فَنَائُونَ أَفْرَاجًا () وَأَنْذِلْنَا مِرَابًا () لِنَعْمَعُرَتِ مَاءًا () وَسُعَيْبَةٍ الْعَانَة الْمَاعَانُ الْعَامَة وَعَاجًا () وَالْجَالُ الْنَاءًا مَا يَعْنَعْنُهُ فَكَانَتْ مَوْوَبَعَانَا () وَمَعَنْمُ مُعَانَة () وَعُنَائُونَ أَفْرَاجًا () وَقُنِيْحَتِ السَمَاءَ وَلَمَانَا () وَبَنَا مَا الْعَامَة الْمَاءَ الْحَدَاءَ () وَعَامًا () إِنَا مَعْمَاءًا () إِنَا مَعْمَاءًا () اللَّعْرَبُ مِعْمَاءًا () اللَّهُ مِعْمَاءًا () الْعَامَانُ الْنَا الْنَاءُ الْنَاءَ الْنَا مَا مَنْذَا أَذَى مَعْمَاءًا () الْعَامَة الْنَا أَنْ الْمَاءِ الْعَامِي الْعَانُ الْحَالَة () الْحَامَ الْعَامُ الْحَامِ الْمَاء () الْحَامَة الْحَامَة الْحَامَة الْنَامُ الْحَامُ الْمَالُونُ الْحَامَ مَاءًا () الْحَامُ الْحَامَ الْحَامَة مُنَاءًا () الْحَامَ الْحَامَة الْمَامَةُ الْحَامُ أَنْهُ أَنْ الْحَامَ الْحَامُ الْحَامُ الْمَاءُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامَة الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ الْحَامُ مُعْتَاءًا () الْحَامُ الْحَامُ

١- مجمع البيان، ج ١٠، ص ٢٣٧، و الكشاف، ج٤، ص ٢١١.
 ٢- انظر: ثواب الأعمال، للصدوق، ص ١٢١.

حِتَابًا (٢) فَذُوقُوا فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلَّا عَذَابًا (٢) إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَارًا (٢) حَدَابَقَ وَأَعْنَبًا (٢) وَتَوَاعِبَ أَنْرَابًا (٢) وَكَانَما دِهَافًا (٢) لَا يَسَمَعُونَ فِيهَا لَفُوا وَلَا كِذَٰ بُ (٢) جَزَاءُ مِن زَيْكَ عَطَآة حِسَابًا (٢) زَبِ السَمَوَتِ وَالأَزْضِ وَمَا بَيْبُهُمَا الزَّحْنَنِ لا يَنِيكُونَ مِنْهُ خِطَابًا (٢) يَوْمَ يَعُومُ الرُّوحُ وَالمَلَتِكَةُ صَغًا لَا يَسْكَلُمُونَ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ الزَّحْنَنُ وَقَالَ صَوَابًا (٢) فَزِيبَ الْبُومُ الحُقُ رَبِهِ مَنَابًا (٢) إِذَا يَعْذَرُنَكُمْ عَذَابًا هَوَيبَ يَوْمُ الرُّوحُ وَالمَلَتِكَةُ صَغًا لَا يَسْكَلُمُونَ وَيَعُولُ الْمَنْ أَذِنَ لَهُ الزَّحْنَنُ وَقَالَ صَوَابًا (٢) فَرِيبَ يَوْمَ يَعُومُ الرُّوحُ وَالْمَاتِكَةُ مَ

عَنَى النَّبَا المَنْ اللَّذِي المَنْدِي المعنى: أصله «عن ما» أدغمت النون في الميم لاشتراكهما في الغنَّة فصار «عما» ثمّ حذفت الألف كما في «لم وبم وفيم وعلام، قصدا للخفَة وكثرة الاستعمال وكان أهل مكّة يتساءلون عن البعث ويتحدثون بينهم ويخوضون فيه إنكاراً واستهزاءً عن النبأ الخبر العظيم الذي له شأن وخطر أو لمّا كثر تساؤل المشركين عن شأن التوحيد والبعث قال سبحانه: ﴿عَنِ النَّبَا الْعَظِيرِ﴾ وهو القرآن.

وفي «الكافي» عن الصادق للخة في هذه الآية قال: «النبأ العظيم الولاية»<sup>(۱)</sup>. وعن الباقر للخة سئل عن تفسير هذه الآية فقال: «هي في عليّ للخة» كان أمير المؤمنين يقول: «ما فله آية هي أكبر منّى ولا فله نبأ أعظم مني»<sup>(۲)</sup>.

والقميّ عن الرضائليَّةِ أنَّه سئل عنه فقال: قال أمير المؤمنين: «ما لله نبأ أعظم متي، وما لله آية أكبر متي، ولقد عرض فضلي على الأمم الماضية على اختلاف ألسنتها فلم تقرّ بغضلي»<sup>(٣)</sup>.

> ١\_ الكافي، ج١، ص٤١٨. ٢ـ تفسير أبي حمزه الثمالي، ص٧٤، و تفسير الصافي، ج٥، ص٢٧٣. ٣ـ تفسير الصافي، ج٥، ص٢٧٣، و تفسير القمي، ج٢. ص٤١.

وفي «العيون» عن الباقر عن أبيه عن آبائه عن الحسين بن عليّ للمَثَّةُ قال: قال رسول اللهﷺ لعليّ للخَبَّةُ «يا عليَّ أنت حجّة الله وأنت باب الله وأنت الطريق إلى الله وأنت النبأ العظيم وأنت الصراط المستقيم وأنت المثل الأعلى»<sup>(١)</sup> الحديث.

وفي «الكافي» في خطبة الوسيلة لأمير المؤمنين للخلام قال: «**إنّي أنا النبأ** العظيم والصديق الأكبرعن قليل ستعلمون ما توعدون»<sup>(٢)</sup>.

لَمُؤْكَلًا سَيَخْلُونَ لَهُ ردع كما يستفاد من كلمة ﴿كَلَا لَهُ ووعيد كما يستفاد من وله: ﴿ سَيَخْلُونَ لَهُ أَي: ليس أمر القيامة أو أمر التوحيد والنبوة أو الولاية ممّا ينكر أو يشكّ فيه بحيث يتساءل عنه سيعلمون ما اختلفوا فيه حقّ مقطوع لا شكّ فيه.

أَنَ كَلَا سَيَمَلُونَ كَالَ سَيَمَلُونَ كَان للردع والوعيد و أَن كَن للدّلالة على أنّ الوعيد الثاني أشد و أبلغ وقيل: ليس تكرلرا فقال: بالأول سيعلمون حقيقة الأمر عند النزع ثمّ في يوم الشدة وارود جهنَم وما تلاقونه من فنون الدواهي والعقوبات عمّا قليل.

ثمّ نبّههم على وجه الاستدلال على صحّة ذلك فقال: ﴿ أَنَرَ نَجْعَلِ ٱلأَرْضَ مِهَدَا ﴾ الهمزة للتقرير والمهاد البساط والفراش أي: ألم نجعل الأرض بساطاً ممهوداً تنقلبون عليها كما ينقلب الرجل على بساطه ومهاداً مفعول ثان لجعل إن كان الجعل بمعنى التقدير: وحال إذا كان بمعنى الخلق وقرئ مهداً تشبيهاً بمهد الصبيّ.

ورابيجال أوتادا كله للأرض لئلًا تميد بأهلها والمراد إرساؤها فيها لتسكن إذ كانت تضطرب على الماء فهو من باب التشبيه البليغ، وسادات الأولياء وخواص الأصفياء على الحقيقة هم الأوتاد بهم يمسك السماء أن تقع على الأرض وهم الأئمة المعصومون وإنّهم جبال ثابتة، وبهم ثبتت أرض الوجود ولولاهم لما خلقت.

وَنَظَفَنَكُمُ أَذَوَبُهَا فَي أَي: جعلنا خلقكم حال كونكم أصنافاً ذكراً وأنثى والزوج يقال لكلّ واحد من القرينين المزدوجين حيوانا أو غيره كالخف والنعل ولا يقال: للاثنين زوج بل زوجان ولذا كان الصواب أن يقال: قرضته بالمقراضين وقصصته بالمقصّين لأنهما اثنان لا بالمقراض وبالمقصّ كذا قال الحريريّ في درّة الغوّاص وقال الفيروزآباديّ: يقال للاثنين هما زوجان وهما زوج، وزوجة للمرأة لغة رديئة لقوله تعالى: ويتكادَمُ أَسَكَنْ أَتَ وَزَوْبُكَ الآية: خلقناكم حال كونكم معروضين لأوصاف متقابلة كلّ واحد منها مزدوج بما يقابله كالفقر والغنى والصحة والمرض والعلم والقوة والضعف والذكورة والأنوثة والطول والقصر، فالفاضل يشتغل بالشكر والمفضول بالصبر، ويحصل منكم التناسل، ويتمتّع بعضكم ببعض.

١\_ سورة البقرة: ٣٥.

المنتز التنتز

وَمَجَمَلُنَا نَوْمَكُمْ سُبَانًا ﴾ والنوم استرخاء أعصاب الدماغ برطوبات البخار الصاعد إليه ولذا قلّ في أهل الرياضة لقلّة الرطوبة ﴿ سُبَانًا ﴾ أي: كالموت، والمسبوت الميّت، وهو القطع لأنه مقطوع عن الحركة ومنه سمّي يوم السبت لأن اللّه بدأ بخلق السماوات والأرض يوم الأحد فخلقها في سنّة أيّام فقطع عمله يوم السبت فسمّي بذلك والنوم إحدى التوفيتين كما قال سبحانه: ألقَهُ يَتُوَفَى ٱلأَنفُسَ جِينَ مَوَيتِهَا وَالَتِي لَمَ تَمُت فِي مَنَامِهَا ﴾ أي: ويتوفّى المياني لم تمت في منامها وذلك لما بينهما من المشاركة التامّة في انقطاع أحكام وهو الموت الذي ينقطع ولا يدوم إذ لا ينقطع ضوء الروح إلّا عن ظاهر البدن وبهذا الاعتبار قبل: له أخو الموت وقد جعله سبحانه راحة لأبدانكم عن الكلال والملال.

وَجَعَلَنَا الَجُلَ لِمَامَاتُهُ أي: غطاء وسترة يستر بظلمته وسواده يقال: لبس الثوب استتر به واستعير اللباس لكلَ ما يغطّي الإنسان عن قبيح فجعل الزوج لزوجها لباسا من حيث يمنعه عن تعاطي قبيح وكذا البعل وأيضا جعل التقوى لباسا على طريق التشبيه وكذا جعل الخوف والجوع لباسا يقولون: فلان تدرّع الفقر ولبس الجوع، وحاصل المعنى أنّ الليل يستركم بظلامه كما يستركم اللباس. قيل: الليل ستر السالكين والنهار سوق البطّالين. قال الشاعر: الليسل للعاشسقين سستر يسالكين والنهار سوق البطّالين. قال الشاعر:

وَجَعَلُنَا النَّهَارَ مَعَاثًا﴾ أي: حياة تبعثون فيه من نومكم ووقت معاشكم ومبتغي عيشكم.

> ١\_ سورة الزمر: ٤٢. ٢\_ أعيان الشيعة، للسيدمحسن الأمين، ج٨ ص٩٢، و تفسيرالآلوسي، ج١٦. ص٢١٣.

وَأَبَنَيْنَا فَوَقَكُمْ سَبَعًا شِدَادًا ﴾ أي: سبع سماوات محكمة أتقنًا صنعها وأوثقنا بناءها لا يؤثّر فيها مرّ الدهور وكرّ العصور. والتعبير عنها بالبناء مبنيّ على تنزيلها منزلة القباب المضروبة على الخلق.

وَجَعَلُنَا ﴾ أنشأنا ﴿ سِرَابًا وَهَـابًا ﴾ هو الشمس والتعبير عنها بالسراج من روادف التعبير عن خلق السماوات بالبناء وهاجاً ووقاداً متلألناً من وهجت النار إذا أضاءت أو بالغاً في الحرارة من الوهج وهو الحرّ أي جامعاً بين النور والحرارة.

قيل: إنَّ الشمس والقمر خلقًا في بدء أمرهما من نور العرش ويرجعان في القيامة إلى نور العرش روى عكرمة عن ابن عبّاس أنَّه قال: ألا أحدَّتْكُم بما سمعت من رسول الله الله التقول في الشمس والقمر وبدء خلقهما؟» قال قلنا: بلى يرحمك الله. فقال: إنَّ رسول الله ﷺ سئل عن ذلك فقال ﷺ: «إنَّ الله تعالى لما أبرز خلقه احكاماً ولم يبق غير آدم \_أي وما كان خلقه بعد \_ خلق شمسين من نور عرشه فأمًا ما كان في سابق علمه أن يدعها شمساً فإنّه خلقها معل الدنيا ما بين مشارقها ومغاربها، وما كان في سابق علمه أن يطمسها ويحوِّلها قمراً فإنَّه جعله دون الشمس في العظم وإنَّما يرى صغرهما لشدَّة ارتفاعهما في السماء وبعدهما من الأرض فلو ترك الشمس والقمر كما كان خلقهما في بده أمرهما لم يعرف الليل من النهار ولا النهار من الليل ولا يدرى الأجير متى يعمل ومتى يأخذ أجره ومتى يفطر الصائم ولا تدري المرأة متى تعتد ولا يدرى المسلمون متى وقت صلاتهم ومتى وقت حجمهم فكلن الربّ أنظر بمباده وأرحم بهم فأرسل جبرنيل فأمّر جناحه على وجه القمر فطمس منه الضوء وبقي فيه من النور فذلك قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ مَايَنَيْنٍ فَمَحَوْنَآ ءَايَةَ ٱلَّتِلِ وَبَعَمَلُنَّا ءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً ﴾ () فالسواد الذي ترونه في القمر شبه المخطوط

المسورة الإسراء: ١٢.

يتن التير

8V ...

فيه أثر المحو<sup>(1)</sup> قال: «فإذا قامت القيامة وقضى الله بين الناص وميّز بين أهل الجنّة والنار ولم يدخلوهما بعد يدعو الربّ بالشمس والقمر ويجاء بهما أسودين مكوّرين قد وقما في زلازل وبلابل ترعد فرانصهما من هول ذلك اليوم ومخالفة الرحمن فإذا كانا حيال العرش خرًا نله ماجدين فيقولان: إلهنا قد علمت طاعتنا لك ودأبنا في عبادتك وسرعتنا للمعني بأمرك أيّام الدنيا فلا تمذّبنا بعبادة المشركين إيّانا. فقد علمت أنّا لم ندههم إلى عبادتنا ولم تذهل عن عبادتك فيقول الزب: صنعتما إلى ما خلقت على نفسي أن أننه وأعبد وإلى معيدكما إلى ما أبدأتكما منه فارجعا إلى ما خلقتكما منه فيقولان: ربّنا مم خلقتنا؟ فيقول: خلقتكما من فارجعا إلى ما خلقتكما منه فيقولان: ربّنا يكاد يخطف الأبصار نوراً فيختلطان بنور العرش فذلك قوله: في من كلّ واحد منهما برقة يكاد يخطف الأبصار نوراً فيختلطان بنور العرش فذلك قوله: في من كلّ واحد منهما برقة

فإن قيل: إنّ نور الشمس والقمر يتّصل بنور النبيّ وإنّ نورهما مخلوقان من نوره فكيف يتّصل نورهما بنور العرش؟

فالجواب أن العرش والكرسيّ خلقا من نوره الله ولو كان خلق القمرين من نور العرش فهما أيضا مخلوقان من نور النبيّ في الحقيقة ومتّصل نورهما بنوره الله فالكلّ نوره.

وتأنزُنُنَا كلما النون للعظمة فرمِنَ ٱلْمُتَمِرَتِ كما هي السحائب إذا عصرت وشارفت أن تعصرها الرياح فتمطر ولم تعصرها بعد، والإنزال من المستعد لا من المنزل والواقع وإلًا يلزم تحصيل الحاصل وهمزة فعل «أعصر» للحينونيّة يقال: أحصد الزرع إذا حان له أن يحصد وأعصرت الجارية أي: حان لها أن تعصر الطبيعة رحمها فتحيض أو دخلت في عصر شبابها ولو لم تكن همزة

- ١- تاريخ الطبري، ج١، ص٤٤.
  - ٢\_ سورة البروج:١٣.
- ٣- العظمة، لابن حيان الأصبهاني، ج٤، ص١١٦٢.

أعصر للحينونيَّة لكان ينبغي أن يقرء «والمعصرات» بفتح الصاد على المفعول لأن الرياح تعصرها ويجوز أن تكون المعصرات الرياح الّتي حان لها أن تعصر السحاب فتمطر ﴿مَآءَ ثَمَّابَكَ﴾ أي: منصبًا بكثرة دفاعاً من الصبابة، مدراراً متتابعاً يتلو بعضه بعضاً يقال: ثج الماء أي سال بكثرة. قالﷺ: «أضل الحجّ العجّ والعجّ»<sup>(1)</sup> أي: رفع الصوت بالتلبية وصب دماء الهدي.

ولا منافاة بين هذا وبين قوله تعالى: ﴿فَأَنَزَلْنَا مِنَ السَّمَلَةِ مَلَهُ ﴾<sup>(٢)</sup> فإن ابتداء المطو إن كان من السماء يكون الإنزال منها إلى السحاب ومنه إلى الأرض وإلًا فإنزاله منها باعتبار تكون بأسباب سماويّة من جملتها حرارة الشمس باعتبار السببيّة واللّه خالق الأسباب ومسبّبها.

فَيْنُخْرَجَ بِهِـمَهَ بَذَلْكَ الماء بسبب وصوله إلى الأرض واختلاطه بها وهذه اللام لام المصلحة عند الأشاعرة ولام الغرض عند المعتزلة فَوْحَبًّا وَبَائَاكَه والحبّ اسم جنس يشمل ما يكون قوتا للإنسان ويقوم به بدنه كالحنطة والشعير وأمثالها ونباتا كثيرا يعتلف به كالتبن والكلاء. وتقدّم ذكر الحبّ مع تأخّره عن النبات في الإخراج والوجود لأصالته.

والفردوس ما فيه الكروم<sup>(٢)</sup> والجنّة في الأصل هي السترة تطلق على النخيل، والفردوس ما فيه الكروم<sup>(٢)</sup> والجنّة في الأصل هي السترة تطلق على النخل والأشجار المتكاثفة بأغصانها وتطلق على الأرض ذات الشجر وألفاً في أي: ملتفّة تداخل بعضها في بعض وألفاف قيل: لا واحد له كالأوزاع والأخياف<sup>(١)</sup>، والأوزاع بمعنى الجماعات وقيل: واحده لف كنّ وأكنان أو مفردة لفيف أو

> ١\_ تذكرةالفقها، ج٧، ص٧٢٧، و كنزالعمال، ج٥، ص٢٣. ٢ـ سورة الحجر: ٢٢. ٣ـ تفسيرالسمعاني، ج١، ص٦، و رياض الساكنين، ج٦، ص١٢٨. ٤ـ يقال: إخوة أخياف، إذا كانوا عن أم واحدة وآباء شتى.

هو جمع لف جمع لفاء كخضر وخضراء فتكون ألفاف جمع الجمع والمراد من هذه الآيات بيان قدرته على البعث من ذكر الدلائل الآفاقيّة والأنفسيّة والاستبعاد من إنكارهم واختلافهم في وقوعه مع هذه الشواهد.

﴿إِنَّ بَوْمَ ٱلْمَصْلِ ﴾ بين الخلائق ﴿كَانَ ﴾ في تقدير. وعلمه ﴿مِيغَنَّا ﴾ وميعاداً للأولين والآخرين ووقت ظهور ما وعد الله من البعث والجزاء.

المؤيَّرَمَ يُنفَخُ في ٱلشُورِ كي بدل من ديوم الفصل، أو عطف بيان له مفيد لزيادة تفخيمه وتهويله وذلك الوقت واليوم زمان ممتد يقع في مبدئه النفخة وفي بقيّته الفصل. والصور القرن النورانيّ المعروف والنافخ إسرافيل فؤنَأتُونَ أَفْوَابَاكَ خطاب عام والفاء فصيحة تفصح عن جملة قد حذفت ثقة بدلالة الحال عليها أي: فتبعثون من قبوركم فتأتون إلى الموقف أفواجاً والفوج الجماعة المارة المسرعة.

وسأل معاذ رسول الله تلاك من ذلك اليوم فقال على معاد سألت عن أمر عظيم». ثمّ أرسل تلك عينيه وقال: دتحشر عشرة أصناف من أمّتي بعضهم على صورة القردة وبعضهم على صورة الخنازير وبعضهم منكوسون أرجلهم فوق وجوههم يسحبون عليها وبعضهم عميً وبعضهم بُكمَّ وبعضهم يعضغون ألسنتهم وهي مدلات<sup>(1)</sup> على صدورهم يسيل القيح من أفواههم يتقذّرهم أهل الجمع وبعضهم مقطّمة أيديهم وأرجلهم وبعضهم مصلبون على جذوع من نار وبعضهم أشدّ ننناً من الجيف وبعضهم ملبسون جباباً سابغة من القطران لازقة بجلودهم فأمًا الّذين على صورة القردة فالقتات أي النمام من الناس<sup>(۲)</sup> وأمّا الّذين على صورة العرام لأنّه

١- أدلاه: أرخاه واسترسله.
 ٢- حكي أن رجلا باع عبدا وقال للمشتري: ما فيه عيب إلا النميمة فقال: رضيت فاشتراه فمكث
 ١ حكي أن رجلا باع عبدا وقال للمشتري: ما فيه عيب إلا النميمة فقال: رضيت فاشتراه فمكث
 الغلام أياما ثم قال لزوجة المولى: إن زوجك لا يحبك وهو يريد أن يتسرى عليك فخذي
 العلام أياما ثم قال لزوجة المولى: إن زوجك لا يحبك وهو يريد أن يتسرى عليك فخذي
 العلام أياما ثم قال لزوجة المولى: إن زوجك لا يحبك وهو يريد أن يتسرى عليك فخذي

يسحت الذين والمروّة ويستأصلهما ولمّا المنكوسون على وجوههم فآكلة الربا (والتنكيس تعكيس هيئة القيام على الرجل بأن تجعل الرجل أعلى والرأس أسفل) وأمّا الممي فالذين يجورون في الحكم وأمّا البكم فالمعجون بأعمالهم ولمّا الذين يمضغون ألسنتهم فالعلماء والقصّاص الذين خالف قولهم أعمالهم. وأمّا الذين قطّعت أيديهم وأرجلهم فهم الذين يؤذون جيرانهم ولمّا المصلّبون على جذوع النار فالسعاة بين الناس إلى السلاطين، ولمّا الذين هم أشد نتنا من الجيف فالذين يتبعون الشهوات واللذات ويمنعون حقّ الله في أموالهم وأمّا الذين يلبسون الجباب فأهل الكبر والخيلاء»<sup>(1)</sup>.

وَفُنِحَتِ ٱلسَّمَاة ﴾ عطف على ينفخ أي: تفتح وتشق السماء من هيبة الله بعد أن كانت لا فطور فيها وصيغة الماضي للدلالة على التحقق ﴿ فَكَانَتَ أَبُوَٰبَا ﴾ ذات أبواب كثيرة لنزول الملائكة نزولا غير معتاد وقيل: المراد من الفتح الكشف بإزالتها عن مكانها كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلتَّمَاءُ كَثِطَتَ ﴾ (٢) أي: تكشط فيصير مكانها طرقاً لا يسدتها شيء.

وَسُبِرَتِ لَمُهْبَالُ والمسيَر هو الله بعد قلعها عن مقرّها وتنبّس<sup>(۳)</sup> ثمّ يفرّقها في الهواء وذلك قوله: في مكرابًا والسراب ما تراه نصف النهار وهو اللامع في المفازة كالماء وذلك لانسرابه وجريانه في مرأى العين أي: فصارت بتسيّرها مثل السراب أي شيئاً كلا شيء لانبثات جواهرها.

فللجبال حالات فأول حالاته الاندكاك كما قال: ﴿وَمُمِلَتٍ ٱلْأَرْضُ وَلَلِمِبَال

أُخَذت خليلا وتريد أن تقتلك فتناوم لها حتى تعرف فتناوم الرجل فجاءت المرأة بالموسى فظن أنها تقتله فقام فقتلها فجاء أهل المرأة فقتلوا الزوج فوقع القتال بين القبيلتين وطال الفساد بينهم. ١- تفسيرالرازي، ج٣١، ص١٠، و الكشاف، ج٤، ص٢٠٨. ٢- سورة التكوير: ١١. فَدُكُمَا ذَكَة وَحِدَة ﴾<sup>(1)</sup> وحالتها الثانية أن تصير **وَحَكَالِمِه**ْنِ ٱلْمَنفُوشِ ﴾<sup>(1)</sup> والثالثة أن تصير كالهباء وذلك بأن تتبدّد كما قال: **وَقَكَانَتَ هَبَا**َة مُّلْبَنًا ﴾<sup>(1)</sup> والرابعة أن ينسف لأنها مع الأحوال المتقدّمة كانت قارة مبثوثة على الأرض فنسفت بالرياح وهو المراد من قوله: **وَيَسِفُهَا** رَبِّي نَسْعًا ﴾<sup>(1)</sup> وحالته الخامسة أن تصير سراباً.

إِنَّ جَهَنَّهَ كَانَتْ مِرْصَلُمًا ﴾ أي: إنَّها في حكم الله موضع رصد يرصد فيه وخزنة جهنَّم يرصدون الكفَّار ليعذَّبوهم فيها فالمرصاد اسم للمكان الَّذي يرصد فيه ويستعمل للمحلَّ الَّذي اختصَّ بالترغيب والجواز عليه.

إَلِطَّخِينَ مَتَابًا ﴾ أي: كائنا للذين جاوزوا حدود الله مرجعاً يرجعون إليه.

أَنِيْئِنَ فِيهَا أَحْقَاباً في حال كونهم مستقرّين في جهنّم أزماناً كثيرة لا نهاية لها ودهوراً متتابعة كلّما مضى حقب تبعه حقب آخر إلى غير نهاية وأصل الحقب من الترادف والتابع يقال: أحقب إذا أردف وقيل: إن الأحقاب ثلاثة وأربعون حقباً كلّ حقب سبعون خريفاً كلّ خريف سبعمائة سنة كلّ سنة ثلاثمائة وستُون يوماً واليوم ألف سنة من أيّام الدنيا كما روي عن ابن عبّاس. وقال بعض: الحقب الواحد سبعون ألف، اليوم منها ألف سنة من أيّام الدنيا كما قال به الحسن البصري. قال الفيروزآبادي: الحقبة بالكسر من الدهر مدة لا وقت لها<sup>(ه)</sup>.

فإن قيل: إنَّ في معنى الأحقاب ما يدلُّ على التناهي وخروجهم منها؟

- ١- سورة الحاقة: ١٤.
- ٢ سورة القارعة: ٥.
- ٦\_ سورة الواقعة: ٦.
- هـ سورة طه: ١٠٥.
- ٥- بحارالانوار، ج٤٤، ص ٢٨٠، و تفسيرالآلوسي، ج١٥، ص٣١٣.

فدلالته من قبيل المفهوم فلا يعارض المنطوق الدالّ على خلود الكفّار كقوله تعالى: فَرْبُرِيدُونَ أَن يَخَرُجُوا مِنَ ٱلنّارِ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْهَا ۖ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُتَقِيمٌ فَكَ<sup>(1)</sup> وأمثالها كثيرة الدالَة على الخلود الأبديّ. وقيل: هذا التوقيت لأنواع العذاب لا لمكثهم في النار. وقيل: إنّه يعني به لأهل التوحيد عن خالد بن معدان وروى نافع عن ابن عمر قال: قال رسول الله: «لا يخرج من النار من دخلها حتى يمكث فيها أحقاباً والحقب بضع ومتون منة والسنة ثلاثمائة ومتون يوماً

لأ يَذُوقُونَ فِيهَا بَبَرْدًا وَلا تَنَرَابًا \* إِلاّ حَيمًا وَعَنَنَاقًا ﴾ والذوق وإن كان في العرف للقليل لكنّه صالح للكثير لوجود الذوق في الكثير أيضاً والمراد بالبرد ما يروّحهم وينفّس عنهم حرّ النار وإلّا فهم يذوقون في جهنّم برد الزمهرير. وكنّي بالبرد عن الروح وبما يجد الإنسان من اللذّة في الحرّ من البرد أو المراد من البرد أو ألمراد من البرد أو ألمراد من البرد أو ألمراد من البرد عن الروح وبما يجد الإنسان من اللذّة في الحرّ من البرد أو كنّي بالبرد عن الروح وبما يجد الإنسان من اللذّة في الحرّ من البرد أو وكنّي بالبرد عن الروح وبما يجد الإنسان من اللذّة في الحرّ من البرد أو ألمراد من البرد أو ألمراد أبو عبيدة: واستشهد «فيصدني عنها وعن قبلاتها المراد من البرد أي أي: النوم فإلا أبو عبيدة: واستشهد «فيصدني عنها وعن قبلاتها البرد<sup>(٣)</sup> أي: النوم فولًا شَرَابًا في أي: ماء إلّا الحميم وهو الماء الحار المغيور وكنّي ألمرد<sup>(٣)</sup> أي: النوم فولًا شَرَابًا في أي: ماء إلّا الحميم وهو الماء الحار المغيور والستثناء منقطع أي لكن يذوقون الحميم والغستاق وإن فستر الغستاق والاستثناء منقطع أي لكن يذوقون الحميم والغستاق وإن فستر الغستاق بالزمهرير في المرد والمرد والتأخير ليوافق روا الحميم والغستاق وإن فستر الغستاق والاستثناء منقطع أي لكن يذوقون الحميم والغستاق وإن فستر الغستاق والاستثناء منقطع أي المرد والتأخير ليوافق رؤوس الآي.

وعن ابن مسعود: الغستاق لون من ألوان العذاب وهو البرد الشديد حتّى أنّ أهل النار إذا القوا فيه سألوا الله أن يعذّبهم في النار ألف سنة لمّا رأوه أهون عليهم من عذاب الزمهرير يوماً واحداً<sup>(٤)</sup>.

> ١- سورة النساء: ٤٠ . ٢ـ مجمع البيان، ج ١٠، ص٢٤٤. ٣ـ التبيان، ج ١٠، ص ٢٤٤. ٤ـ تفسير القرطبي، ج ١٩، ص ١٣٨.

ليتغ التئز

وقال شهر بن حوشب: الغسّاق واد في النار فيه ثلاثمائة وثلاثون شعباً في كلِّ شعب ثلاثمائة وثلاثون بيتاً، وفي كلِّ بيت أربع زوايا في كلِّ زاوية شجاع كأعظم ما خلق الله من الخلق في رأس كلِّ شجاع سم<sup>(۱)</sup>، قال ابن مسعود: لو علم أهل النار أنهم يلبثون في النار عدد حصى الدنيا لغرحوا ولو علم أهل الجنَّة أنّهم يلبثون في الجنَّة عدد حصى الدنيا لحزنوا<sup>(۲)</sup>.

أقول: وأمّا ما قاله بعض حكماء الإسلام من أنّ الكفّار بعد مضيّ الأحقاب ينقطع عنهم العذاب فألفوا العذاب وتعوّدوا به ولم يتألّموا منه ويؤول أمرهم إلى أن يتلذّذوا بالنار حتّى لو هبّ عليهم نسيم الجنّة استكرهوه وتعذّبوا به كالجعل يتألّم من الورد ويحصل لهم حالة جسم السمندري أو أنّ النار يحرق الكفّار في عوض شرك يوم من أيّام الدنيا ألف سنة من سني الآخرة ثمّ بعد مرور الأحقاب ينقطع العذاب عنهم.

فذلك بمعزل عن القبول ومن قال به كذَّب بالقرآن بل كذَّب بجميع الكتب السماويّة والأنبياء مثل عبد الكريم الجيلانيّ في كتابه المسمّى «إنسان الكامل» وابن العربيّ والبسطاميّ وأمثالهم ممّن أظهروا الباطل في صورة الحقّ وقالوا: إنّ الآيات التي يدلّ على خلودهم في النار بحيث يتألّمون بالتعذيب إنّما يدلّ على الزمان الطويل لا على التألّم وإنّما يعذّبون مدة طويلة ثمّ هم خالدون إلّا أنّهم غير معذّبين وتكلّفوا في ظاهر القرآن والنصوص بالتأويلات القبيحة المستحسنة الظاهرة مثل أنّه سبحانه تمدّح بالعفو والمغفرة ولم يتملّح بالتعذيب وقالوا: صورة العذاب دائمة ولكنّهم بعد أحقاب من العذاب يتنعّمون من العذاب كما قال ابن العربيّ: (يميت فتجري فيهم تلك السموم الشديدة حتّى يتخدّروا بذلك فيحصل لهم أعظم

- منير الثعلبي، ج١٠، ص١١٦.
- ٢\_ تفسيرالبغوي، ج٤، ص٤٣٨، و شرح مسندأبي حنيفه، للقاري، ص ٥٦٠.

اللذَّة والنعيم) ولو كان الأمر كما زعموا فلم يتمنَّون الموت بقولهم: ﴿يُمَالِقُ لِيَقْضِ طَيَّتَا رَبُّكَ ﴾<sup>(١)</sup> فيجابون ﴿إِنَّكُم مَنْكِنُونَ ﴾

فالحجّة في الآيات الإحالة على العرف في فهم الآيات والنصوص وأنّهم لا يخاطبون بما لا يعرفون فإنّهم لا يعرفون في قوله: ﴿خَلِابِينَ فِنهَا أَبَدًا ﴾، ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ تُمُقِيمٌ ﴾، ﴿لا يُفَتَّرُ عَنَهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> إلّا عدم انقطاع العذاب ومعلوم بالضرورة أنّه ما ورد من الأنبياء ولا من الأثمّة مثل هذه التأويلات في مثل هذه الآيات أبدا فلا بد أن يضرب بالحائط هذه التأويلات الفاسدة.

 إَحَـنَزَاءُ وَنَـانًا لَهُ أي: جوزوا بذلك جزاءً وفاقاً لأعمالهم وعقائدهم
 ووافقها وفاقا لأنهم أتوا بمعصية عظيمة فعوقبوا عقاباً عظيماً فوتَخَرَقًا سَيَّتُمَو متيَّةٌ مِتْلُهَا في<sup>(۳)</sup> لأن الكفار كان من نيّاتهم الاستمرار على الكفر ولو عمروا عمر الدنيا بل عمر الآخرة.

ثمَ علَّل استحقاقهم بقوله: ﴿ إَنَّهُمْ كَانُوْا لَا يَرْجُونَ حِسَابًا ﴾ ينكرون الآخرة ولا يخافون أن يحاسبوا بأعمالهم ويقدمون في كلَّ ما اشتهت نفوسهم ويستعمل الرجاء في الخوف قال الهذليّ: (إذا لسعته النحل لم يرج لسعها)<sup>(٤)</sup> ﴿وَكَذَبُوا بِنَايَنِيْنَا كِذَا**بًا ﴾** وقد أنكروا آياتنا ورسلنا كذّابا أي تكذيباً مفرطاً.

وَكُلُّ شَتْ أَعْمَالُهُمْ حَكَنَنَهُ حَكَنَبًا أَي: وكلَّ شيء من أعمالهم حفظناه حال كونه مكتوباً عليهم والإحصاء والكتابة في الضبط معنى متقارب ويجوز أن يكون من باب الاحتباك<sup>(0)</sup>، حذف الفعل الثاني بقرينة الأوّل ومصدر الأوّل

> ۱- سورة الزخرف: ۷۷. ۲- سورة الزخرف: ۷۵. ۲- سورة الشورى: ٤٠. ٤- مجمع البيان، ج٥، ص١٥٩، و الكشاف، ج٣، ص١٩٧، و التبيان، ج٣، ص٣١٥. ٥- الاحتباك احتزام الثوب بالإزار.

بقرينة الثاني والتقدير أي: أحصيناه إحصاء وكتبناه كتاباً.

أَنُوقُوا فَلَن نَزِيدَكُم إِلَا عَذَابًا ﴾ والفاء في فذوقوا جزائيّة دالَة على أن ألأمر بالذوق مسبّب عن كفرهم بالحساب وتكذيبهم بالآيات وأن كلّ عذاب يأتي بعد الوقت الأول فهو زائد عليه ويزود العذاب ويتجدد غير الأول إلى ما لا نهاية.

إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ﴾ شروع في بيان محاسن أحوال المؤمنين أي: إنّ للذين يتُقون الكفر والكبائر فوزاً وظفراً بمباغيهم أو موضع فوز، فالمفاز على الأول مصدر ميميّ وعلى الثاني اسم مكان.

محدراً ميميّاً لأن المعدراً من المفاز، بدل الاشتمال إذا كان مصدراً ميميّاً لأن الفوز يدلُ عليه دلالة التزاميّة، وبدل البعض إذا كان اسم مكان والحديقة العوز يدلُ عليه دلالة التزامية، وبدل البعض إذا كان اسم مكان والحديقة الروضة ذات الأشجار والماء تكون محوطة سمّيت تشبيهاً بحدقة العين في الهيئة من التحوّط وحصول الماء فيها.

ونهدت (أرابك) جمع كاعبة كعبت المرأة ظهر ثديها وبدت للارتفاع ونهدت (أرابك) مستويات في السن، لدات في الميلاد، تشبيها في التساوي بالتراثب التي هي ضلوع الصدر قيل: إنّهن في سن ست عشر لكونها نصف سن الرجال لأن سن أهل الجنّة في ثلاث وثلاثين ويدل على هذا المعنى وصفهن بالكعوب وهذه الكيفية في الثدي يحصل في هذا السن من البنات.

المتلائها في المحمد المحمد المحمد المحمد المحمة مبالغة في المحمة مبالغة في المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد ا امتلائها يقال: أدهق الحوض ودهقه ملاه.

لا يَسْمَعُونَ إلى: المتُقون فرنيك في الحدائق للفوا وَلا كِذَبا لا المعلمية المعلمية المعلمية المعلمية والمستحون المعلمية ال معلمية المعلمية ال جَزَآة مِن رَبِّكَ ﴾ أي: فعل بالمتَّقين ما فعل جزاء من الله على تصديقهم بالله وبرسوله وعملوا بكتابه ﴿عَلَلَة ﴾ أي: أعطاهم الله إعطاء ﴿حِسَابًا﴾ أي: كافيا على قدر ما يشتهون أو على مقابلة صحّة حسابهم مع الله في الدنيا بما وعد سبحانه لهم من عشرة وسبعمائة والمضاعفة وهو داخل في الحسب والتقدير، والحسب بمعنى التقدير والقدر، فيكون المعنى عطاء بحساب. والعطاء يستعمل فى موضع الفضل لا فى موضع الاستحقاق والفضل موهبة من الله يختصُّ بها من يشاء. ﴿ زَبِّ ٱلشَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيَّنَهُمَا ﴾ بدل من ربَّك أي ربٍّ كلُّ شيء وخالقه ﴿ٱلرَّحْنَنِ﴾ مغيض الجود والرحمة بقدر استعداد المرحوم، وهو بالجرّ صفة للربّ أو المعنى ربّهم المعطى إيّاهم ذلك العطاء الجزيل هو الرحمن ﴿لَا يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا﴾ استيناف مقرّر لبيان غاية العظمة واستقلاله من الجزاء والعطاء من غير أن يكون لأحد قدرة عليه وبيان نفى قدرتهم على أن يخاطبوه بشيء من نقص العذاب وزيادة في الثواب من غير إذنه مثل قوله: ﴿لَا تَحَكَّلُمُ نَفَسُ إِلَّا بِإِذْنِهِ.﴾(') ومثل قوله: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَن أَرْتَضَى ﴾ (٢).

الأوم يَقُومُ الرُوحُ وَالْمَلَيَكُةُ صَفًا لَا يَتَكَلَمُونَ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْنُ ﴾ الظاهر أن الروح من جنس الملائكة لكنّه أعظم منهم خلقاً ورتبةً وشرفاً لتسميته بالروح والروح أعظم من قواه التابعة له في الإنسان فكذلك في الملائكة وفسر بعض الروح بجبرئيل إذ هو مشهور بروح الأمين وروح القدس، لكن هذا القول ضعيف لأن هذه النسبة إلى جبرئيل لأنّه حامل الوحي الذي هو كالروح في الأحياء وقد اتّفقوا على أن إسرافيل أعظم من جبرئيل قيل: إن

- ۱\_سورة يونس: ۱۰٦.
  - ٢ سورة الجن: ٢٧.

الروح خلق من خلق الله على صورة بني آدم وليسوا بناس وليسوا بملائكة يقومون صفًا والملائكة صفًاً هؤلاء جند وهؤلاء جند وقيل: إنّ الروح ملك من الملائكة ما خلق الله مخلوقاً أعظم منه فإذا كان يوم القيامة قام هو وحده صفًاً وقامت الملائكة كلّهم صفًاً فيكون عظم خلقه مثل صف الملائكة جميعاً عن ابن مسعود وابن عبّاس وقيل: المراد أنّ أرواح الناس يقوم مع الملائكة فيما بين النفختين قبل أن ترة الأرواح إلى الأجساد فؤوًاكَ صَوَابًا كم فإذا اذن لهم قالوا (لا إله إلّا الله) وهذا قول الصواب أو من قال في الدنيا قول الحق وكان يقول: (لا إله إلّا الله)، وهم أهل التوحيد.

أذلك به إشارة إلى يوم قيامهم وأليَّوَمُ أَلَحَقَّ به الثابت المتحقّق لا محالة لأنه متحقق علماً ووقوعاً وروى معاوية بن عمّار عن الصادق للثلا قال: سنل عن هذه الآية فقال: هنعن والله المأدون لهم يوم القيامة والقائلون،، قال: جعلت فداك ما تقولون؟ قال: «نمجد رتنا ونصلي على نبينا ونشفع لشيعتنا فلا يردّنا ربّنا»<sup>(1)</sup> فذاك ما تقولون؟ قال: «نمجد رتنا ونصلي على نبينا ونشفع لشيعتنا فلا يردّنا ربّنا» وفَحَنَ شَآة أَنَّفَذَ إِلَى رَبِهِ، مَنَابًا به أي: فعلى هذا البيان من عمل عملاً صالحاً يؤوب به إلى ربه فقد أزيحت العلل وأوضحت السبل.

إِنَّا أَنذَرْنَنْكُمْ بها ذكر في السورة من الآيات الناطقة بالبعث وبما بعده والقوارع الواردة في القرآن (عَذَابًا قَرِيبًا ) وهو عذاب يوم القيامة وقربه لتحقّق إثباته حتما<sup>(٢)</sup> (كَانَبُهُمْ يَوْمَ يَرُوْنَهَا لَمْ يَلْبَنُوا إِلَّا عَثِيبَةً أَوْ ضُمَهَا).

- ۱\_مجمع البيان، ج۱۰، ص۲٤٨.
  - ٢\_ سورة النازعات: ٤٦.

٦٧..

17 と 日本語

عمله ويخاف العقاب على سيّنته.

وأمّا الكافر فوَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَنَتَنَى كَ والمنادى محذوف أي: يا قوم، أو يكون لمحض التحسّر من غير قصد إلى خطاب فكتُ تُرَبَّم كَ في الدنيا ولم أخلق ولم أبعث قيل: يحشر الله الحيوان فيقتص للجمّاء من القرناء نطحتها<sup>(۱)</sup> لقصاص المقابلة لا قصاص التكليف ثمّ يردّه ترابا فيتمنّى الكافر حاله. وقيل: الكافر في الآية إبليس يرى آدم وولده وثوابهم فيتمنّى أن يكون الشيء الذي احتقره حين قال: في خَلَقَنْنَى مِن تَلْو وَخَلَقَنْهُ مِن طِينِ كَ<sup>(1)</sup> ويقول: في يَلْذِي كُنْتُ قيامه في العاد، في الآية إبليس يرى آدم وولده وثوابهم فيتمنّى أن يكون الشيء الذي احتقره حين قال: في خَلَقَنْنَى مِن تَلْو وَخَلَقَنْهُ مِن طِينِ كَ<sup>(1)</sup> ويقول: في يَلْذِي قيامه في العملاة فيتمنّى الكافر أن يكون تراب قدمه عند

روى ابيَ بن كعب قال رسول الله ﷺ: «تعلّموا سورة النبأ وسورة ق وسورة والنجم وسورة والسماء ذلت البروج وسورة والسماء والطارق فإنكم لو تعلمون ما فيهن لمطّلتم ما ألتم عليه وتقريتم إلى الله بهن إن الله يغفر بهن كلّ ذلب إلّا الشرك بهه<sup>(٣)</sup>. قالﷺ: لمّا قيل له ﷺ: لقد أسرع الشيب إليك يا رسول الله؟ قال: «شيّبتني هود والواقعة والمرسلات وعم وإذا الشمس كوّرته<sup>(٤)</sup> واستحضار معاني هذه السور يشيب الإنسان من الهم ويذيب من الخوف والغمّ لأنّ الشحم والهمّ لا ينعقد. تمت السورة بعون الله.

- ۱- الجماء: الكبش لا قرن له خلاف القرناء.
  - ٢\_سورة الأعراف: ١١.
  - ٣\_ مجمع البيان، ج ١٠. ص ٤١١.
- ٤ مجمع البيان، ج ١٠، ص ٢٧٣، و كنزالعمال، ج ١، ص ٥٧٣.



مكية. قال النبي ﷺ: **«ومن قرأ هذه السورة لم يكن حبسه وحسابه يوم القيامة** إلا كقدر صلاة مكتوبة حتى يدخل الجنّة،<sup>(١)</sup>. وقال أبو عبد الله ﷺ: «ومن قرأها لم يمت إلا وريّان ولم يبعثه الله إلاريّان. ولم يدخل الجنّة إلا ريّان».

## بسمي التوالز فز التحيد

وَالنَّنِوَعَنِ غَرَّةً ۞ وَالنَّشِطَنِ نَشْطًا ۞ وَالنَّسِحَتِ سَبْمًا ۞ فَٱلنَّسِعَتِ سَبْقًا ۞ فَالْمُدَبِّرَتِ أَمْرًا ۞ يَوْمَ نَرَجْفُ الرَّاحِفَةُ ۞ نَتْبَعُهَا الرَّادِفَةُ ۞ قُلُوبٌ يَوْمَهِذٍ وَاجِفَةً ۞ أَبْصَدَرُهَا خَشِعَةٌ ۞ يَقُولُونَ أَوِنَا لَمَرْدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ ۞ آَوِذَا كُنَا عِظَنَمًا غَيْرَةً ۞ قَالُوا يَلْكَ إِذَا كَرَّهُ خَاسِرَةً ۞ فَإِنَّا هِنَ رَجْرَةٌ وَحِدَةٌ ۞ فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ۞

المعنى: النزع جذب الشيء من مقرّه بشدّة والغرق مصدر بمعنى الإغراق بحذف الزوائد وهو مفعول للنازعات يعني مفعول مطلق له لأنه نوع من النزع.

والإغراق في النزع التوغُّل فيه إلى أقصى درجاته يقال: أغرق النازع في

١- تفسيرنورالثقلين، للحويزي، ج٥، ص٤٩٧، و تخريج الأحاديث والآثار، ج٤، ص١٥١، و مستدرك الوسائل، ج٤، ص٣٥٥. ٤. مجمع البيان، ج١٠، ص٢٥٠، و المصباح، للكفعمي، ص٤٤٩. القوس إذا بلغ غاية المد حتّى انتهى إلى المنصل، أقسم الله بطوائف الملائكة التي تنزع الأرواح من الكفّار من أجسادهم إغراقاً في النزع كما ينزع السهم الكثير الشعب من الصوف المبلول وكما يسلخ جلد الحيوان وهو حيّ وكما يضرب الإنسان ألف ضربة بالسيف بل أشد، والمراد من التأنيث باعتبار الطوائف من أعوان ملك الموت من الملائكة وإلّا لكان أن يقال: والنازعين والناشطين. وهم يطعنون الكفّار بحربة مسمومة بسمّ جهنّم والميّت يظن أن بطنه قد ملئ شوكاً وكان نفسه يخرج من ثقب إبرة وكان السماء انطبقت على الأرض وهو بينهما فإذا نزعت نفس الكافر وهي ترعد أشبه شيء بالزيبق على قدر النحلة وعلى صورة عمله تأخذها الزبانية ويعذّبونها في القبر وفي سجّين وفي الآية بيان كيفيّة قبض أرواح الكفّار بالشدة بشهادة مدلول اللفظ.

وجذب الشيء من مقرّة بوفق ولين أقسم الله بالملائكة التي تنشط أرواح وجذب الشيء من مقرّة بوفق ولين أقسم الله بالملائكة التي تنشط أرواح المؤمنين وتخرجها من أبدانهم بالرفق يقال: انشططت العقدة حللتها، ويقال: نشطتها عقدتها وكما تنشط الشعرة من السمن والقطرة من السقاء، ونفس المؤمن وإن كان يجذب من أطراف البنان ورؤوس الأصابع أيضاً لكن إحساسه بالألم ليس كما يحسّ الكافر وأيضاً حين يجذبونها يدعونها أحياناً حتّى تستريح بخلاق جذب أرواح الكفار وربّما يتعرّض الشيطان للمؤمن الضعيف العمل واليقين إذا بلغ الزوح التراقي فيأتيه في صورة أبيه وأمه وأخيه ويأمره باليهودية أو النصرانية.

حكي أنَّ إبليس تمثَّل للنبي ﷺ يوماً وبيده قارورة ماء فقال: أبيعه بإيمان الناس حالة النزع فبكى النبي ﷺ فأوحى الله إليه: «إنِّي أحفظ عبادي في تلك الحالة من كيده. فإذا أخذوا روح المؤمن يلفُونها في حرير الجنّة وهي على قدر النخلة وعلى صورة عمله فيمرجون بها إلى الهواء ويهيتون له أسباب التنقم في قبره وفي عليينه. (وَالنَّشِطَنَتِ ﴾ إشارة إلى كيفيّة قبض أرواح المؤمنين بمدلول اللفظ من نشط العقال من يد البصير إذا حلّ، أو المعنى تنشط أرواح المؤمنين للخروج لأنه ما من مؤمن يحضره الموت إلّا عرضت عليه الجنّة قبل أن يموت فيرى موضعه فيها وأزواجه من الحور العين فنفسه تنشط أن تخرج عن ابن عبّاس. وقيل: المراد نشط أرواح الكفّار بين الجلد والظفر حتّى تخرج من أجوافهم بالكرب والغم عن علي مليّة. وقيل: المراد أنّها النجوم تنشط وتذهب من أفق إلى أفق كما قيل هذا المعنى في النازعات بأن المراد من النازعات أيضا هذا المعنى تطلع في أفق وتنزع وتغيب عن أفق.

فإن قيل: إذا كان روح المؤمن في النزع تنزع بالسهولة كما شرح وقد ثبت أن النبي يشا أخذ روحه الطيّب ببعض شدة حتّى قال: اواكرباه، وقال: «لا إله إلا الله إن للموت مكرات»<sup>(۱)</sup>. «اللهم أعني على مكرات الموت»<sup>(۲)</sup> وكان يدخل يده الشريفة في قدح فيه ماء ثمّ يمسح وجهه المنور بالماء، ولمّا رأته فاطمة بن يغشاه الكرب قالت واكرب أبتاه! فقال: اليس على أبيك كرب بعد اليوم»<sup>(۳)</sup> فإذا كان أمر النبيّ حين انتقاله هكذا فما الوجه فيما ذكر من الرفق؟ فالجواب روي بأنّه طلب من الله أن يحمل عليه بعض صعوبة الموت تخفيفاً عن امته فإنّه بالمؤمنين رؤوف رحيم وأيضاً يحتمل أن يبتليه اللّه بذلك ليدعو اللّه في أن يجعل الموت لأمته سهلاً يسيراً وفيه تسلية امته إذا وقع لأحد منهم شيء من ذلك الكرب عند الموت وأيضاً راحة الكمّلين في الشدة لأنّها

> ١\_ صحيح البخاري، ج٥، ص١٤٢، و كنزالعمال. ج١٥، ص٥٥٧. ٢\_ الدعوات. للراوندي. ص ٢٥٠. ٣\_ السيرة الحلبية. ج٣. ص٤٦٩.

من باب الترقّي في الدرجات على أنّ مزاجه الشريف أعدل الأمزجة فاحسّ بالألم أكثر من غيره إذ الخفيف على الأخف ثقيل.

وَأَلَتَنبِحُن مَتبَمًا ﴾ قسم آخر على العطف والسبح المر السريع في الماء أو في الهواء أقسم الله بطوائف الملائكة التي تسبح وتسرع في مضيّها من السماء إلى الأرض مسرعين مشبهين في سرعة نزولهم بمن يسبح في الماء كما يقال للفرس الجواد سابح. وقيل: إنّها النجوم تسبح في فلكها. وقيل: هي خيل الغزاة تسبح في عدوها. وقيل: هي السفن تسبح في الماء.

والإيمان والعمل الصالح. وقيل: إنها الملائكة لأنها سبقت ابن آدم بالخير والإيمان والعمل الصالح. وقيل: إنها تسبق الشياطين بالوحي إلى الأنبياء وقيل: إنها تسبق الشياطين بالوحي إلى الأنبياء وقيل: إنها تسبق بناء عن عليّ لمنه وقيل: إنها أنفس المؤمنين يقبضونها وقد عاينت السرور شوقا إلى المؤمنين تسبق المؤمنين الى الجنة عن عليّ المن السرور شوقا إلى المؤمنين بعضها بعضا في السير وقيل: إنها الخيل تسبق بعضها بعضا في السير وقيل: إنها الخيل بعضها بعضا في السير وقيل: إنها الخيل بعضها بعضاً في المؤمنين المؤمنين المؤمنين إلى الجنة عن عليّ المؤمنين الى المؤمنين عليّ المؤمنين المؤمنينين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين الم

فَالْمُدَبِّرَتِ أَمْرًا كَ قيل: إنَّها الملائكة تدبّر أمر العباد من السنة إلى السنة عن علي للظلام وقيل: المراد جبرئيل وميكائيل وإسرافيل وملك الموت يدبّرون أمر الدنيا فأمّا جبرئيل فموكّل بالرياح وأمّا ميكائيل فموكّل بالقطر والنبات وأمّا ملك الموت فموكّل بقبض الأنفس وأمّا إسرافيل فهو ينزل بالأمر عليهم. وقيل: إنّها الأفلاك يقع فيها أمر الله فيجري بها القضاء في الدنيا.

وبالجملة أقسم الله بهذه الأشياء أو بربّ هذه الأشياء التي عدّدها وهذا ترك الظاهر بغير دليل وللّه أن يقسم بما شاء من خلقه وليس لخلقه أن يقسموا إلّا به وجواب القسم محذوف والتقدير ﴿لَنَبْعَثُنَّ ﴾ لدلالة ما بعده عليه من ذكر القيامة. أَنْ يَزْجُفُ ٱلْآلِجِفَةُ كَم منصوب ومتعلَق بالجواب المحذوف وهو لتبعثن والمراد الراجفة الواقعة التي ترجف عندها الأجرام الساكنة كالأرض والجبال أي تتزلزل زلزلة عظيمة وهي النفخة الاولى وفيه إشعار بأن تغيّر السفليّ مقدّم على تغيّر العلويّ وإن لم يكن مقطوعاً.

التبعث الرادية عنه أي: الواقعة التي تردف الاولى وتجيء بعد الاولى أي لتبعث يوم الرجفة حال كون النفخة الثانية تلو الاولى والبعث يكون عند النفخة الثانية والمراد بيان تهويل اليوم في كونه النفخة الثانية والمراد بيان تهويل اليوم في كونه موقعا لداهيتين عظيمتين أربعون سنة والمراد بيان تهويل اليوم في كونه موقعا لداهيتين عظيمتين لا يبقى عند وقوع الاولى حي إلا مات وفي الثانية إلى بعث إلى ميت إلى موقعا لداهيتين أربعين النفخة الثانية تلو الاولى والبعث يكون عند النفخة الثانية وبين النفخة حال كون النفخة الثانية تلو الاولى والبعث يكون عند النفخة الثانية إلى ما الرجفة حال كون النفخة الثانية والمراد بيان مويل اليوم في كونه النفخة الثانية النفية الثانية وبين النفخة إلى ما منة والمراد بيان مويل اليوم في كونه موقعا لداهيتين عظيمتين النفخة والمراد بيان مويم النفية وبين الثانية والمراد بيان مويم النفية الثانية والمراد بيان مويل اليوم في كونه مويمتين النفخة إلى مويم النفية الفية النفية النفية النفية النفية النفية النفية النفية الفية الفية الفية النفية الفية الفية الفية النفية النفية الفية الفية

وَقُلُوبٌ يَوْمَهِذِكَ مبتد، وتنكيره يقوم مقام الوصف المخصّص وإن لم يذكر النوع المقابل أو يفيد التكثير كما في شرّ أهرّ ذا ناب أي قلوب كثيرة أو عاصية فواجِفَةً كه مضطربة من سوء أعمالهم وقلقة من الخوف فو أبْسَدَرُهَا كه أي: أبصار أصحابها فوخَشِمَةً كه ذليلة وأسند الخشوع إليها مجازاً لأنّ أثره يظهر فيها.

فَيَقُولُونَ ﴾ أي: هم كانوا يقولون فَيَواً لَمَرْدُودُونَ ﴾ هل نحن معاودون بعد موتنا فو لَمَكَافِرَوَ والحاصل أن مشركي قريش ومنكري البعث في الدنيا إذا قيل: لهم إنّكم مبعوثون من بعد الموت يقولون أنرة إلى أول حالنا وابتداء أمرنا فنصير أحياء كما كنّا؟ والحافرة عند العرب اسم لأول الشيء وابتداؤه وقيل: الحافرة بمعنى المحفورة أي: أنرة من قبورنا بعد موتنا أحياء؟ في أوذا كُنّا عِظَنَمًا غَخِرَةً ﴾ أي: أإذا صرنا عظاماً بالية نرة ونبعث مع كونها أبعد شيء من الحياة فهو تأكيد لإنكارهم البعث وذلك أنّهم ظنّوا أن من فساد البدن وتفرق أجزائه يلزم فساد ما هو الإنسان حقيقة وليس كذلك ولو سلّم أن الإنسان هو هذا الهيكل المخصوص فلا نسلّم امتناع إعادة المعدوم فإن الله قادر على كلّ ما أراد فيقدر على جمع الأجزاء العنصريّة وإعادة الحياة إليها لأنّها متميّزة في علمه وإن كانت غير متميّزة في علم الخلق ومستهلكة كالماء مع اللّبن فإنّهما وإن امتزجا لكن أحدهما متميّز عن الآخر في علم الله مثل أنّه ما كان فكان كذلك فيكون فليس كون الثاني بأبعد من الأول.

فَوْقَالُواْ يَلْكَ إِذَا كَرَةً خَاسِرَةً ﴾ أي: إن كان الأمر على ما يقوله محمّد من أنّا نبعث ونعاقب فذلك البعث والرجوع بعد الموت لنا فكرَّةً ﴾ ذات خسران أو خاسرة أصحابها وكان ذلك القول منهم في الدنيا على سبيل الاستهزاء لأنّهم كانوا استحالوا وقوعه. فأجاب الله بقوله: فم فَإَنّا هِيَ زَجْرَةً وَنَعِدَةً ﴾ أي: لا تحسبوا تلك الكرة صعبة بل هي هيّنة فإنّما هي صيحة حاصلة لا تكرّر يسمعونها وهم في بطون الأرض عبّر سبحانه الكرة بالزجرة مع أنّ الزجرة سبب لحصول الكرة تنبيهاً على كمال اتُصالها بها كأنّها عينها.

فَوَاذَا هُم بِالسَّاهِرَة كَلَّ أي: فاجؤوا الحصول بالساهرة وحضروا الموقف عقيب الزجرة. والساهرة الأرض البيضاء المستوية خالية عن الماء والكلاء قيل لها «ساهرة» لأن سالكها لا ينام فيها خوف الهلكة وقال ابن عبّاس: (إن الساهرة أرض من فضّة لم يعص الله عليها قطّ خلقها حينئذ). وقيل: المراد من الساهرة أرض الشام قرب بيت المقدس اسمها ساهرة ويكون الجمع هناك عند ما يبدل الله الأرض غير الأرض وهي عرصة القيامة.

هَلْ أَنْنُكَ حَدِينُ مُومَى ۞ إِذْ نَادَنَهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُعَدَّسِ طُوًى ۞ آذَهَبَ إِلَ فِرْجَوْنَ إِنَّهُ طَفَى ۞ فَقُلْ هَل لَكَ إِلَىٰ أَن تَزَكَى ۞ وَأَهْدِيَكَ إِلَى رَبِكَ هَنَخْتَى ۞ فَأَرَنُهُ آلَاَيَةَ آلكَبْرَى ۞ فَقُلْ مَل لَكَ إِلَىٰ أَن تَزَكَى ۞ وَأَهْدِيَكَ إِلَى رَبِكَ هَنَخَتَى نَارَىٰ آذَبَرَ يَسْعَى ۞ فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ آلَاَعْلَ ۞ فَكَذَبَ وَعَمَى ۞ فَمَ أَذَبَرَ يَسْعَى ۞ فَحَشَرَ ذَلِكَ لَعِبْرَةَ لَمِن بَخْشَىٰ

كُوْ أَنْنَكَ حَدِينُ مُوسَى كَلام مستأنف وارد لتسلية الرسول عن تكذيب
 قومه بأنّه يصيبهم مثل ما أصاب من كان أقوى منهم كأنّه سبحانه قال: 
 فَمَ مُنْ عَدِينُ مُوسَى اللّه الما أصاب من كان أقوى منهم كأنّه سبحانه قال: 
 فَمَ حَدِينُ مُوسَى اللّه الما أما أما أنا أخبرك به أو يكون 
 فَمَ أَنَىكَ كَم أَنَ أَنِ اللّه اللّه الما أما أما أما أما أما أما أما من كان أقوى منهم كأنّه سبحانه قال: 
 فومه بأنّه يصيبهم مثل ما أصاب من كان أقوى منهم كأنّه سبحانه قال: 
 فومه بأنّه يصيبهم مثل ما أصاب من كان أقوى منهم كأنّه سبحانه قال: 
 فومه بأنّه كَدِينُ مُوسَى اللّه اللّه الما أما أما أنا أخبرك به أو يكون 
 في أنك كه أي أليس أليس قد أتك كُون على إصرار قومك قد أتك مكان أنه منهم للبعث.
 في إنكارهم للبعث.

إذ نادَنهُ رَبُّهُ كَل ظرف للحديث أي حين ناداه الله ودعاه مثل قوله: يا فلان ووقع النداء في الوادي المبارك المطهر وكان الوادي في حدود الأرض المقدّسة المطهرة عن الشرك في المبارك المطهر وكان الوادي في حدود الأرض المقدّسة المطهرة عن الشرك في يوليان الموادي ماوى بالتقديس المطهرة عن الشرك في كلم الله موسى. قرئ الطوى، منوتاً وغير منوت.

الآية آلاًية آلكَبْرَى في وفي الكلام تقدير وحذف أي أتاه ودعاه فأراه الآية وهي العصا أو اليد في لكذَبَ في بأنها من الله وجحد نبوته فسمّى معجزته الكبيرة وهي قلب العصى حيّة سحراً في وَعَمَى في الله بالتمرّد حيث اجتراً على إنكار رب العالمين وعصى موسى فيما أمره به.

أُمْمَ أَدَبَرَكُ اللعين عن الطاعة وكلمة ﴿ثُمَّ ﴾ تفيد التراخي الزماني إذا

السعي في إبطال أمر موسى يقتضي مهلة فانصرف اللعين عن المجلس وولَى دُبُره ﴿يَتَعَنَى ويجتهد في معارضة الآية عنادا لا اعتقادا بأنّها يمكن معارضتها تعلّلا بالباطل ﴿فَحَثَرَ فَنَادَىٰ ﴾ فجمع السحرة وجمع ما يكاد به من آلات السحر ونادى بنفسه في المقام الّذي اجتمع الناس فيه ﴿فَقَالَ أَنَا رَبَيْهُمُ آلْأَلَىٰ ﴾ لا رب فوقي ولا أعلى منّي يلي أمركم.

قال أهل التحقيق: ما أشقى الإنسان حيث ادّعى الربوبيّة وقال: ﴿أَنَا رَبَّكُمُ آلَأَظَنَ ﴾ وإبليس تبرأ من هذا الكلام وقال: ﴿إِنِّ آَخَافُ ٱللَّهَ ﴾<sup>(١)</sup>.

فَوْ فَأَخَذَهُ اللَّهُ لَكَالَ آلَاَئِرَةِ وَآلَاَوْكَ ﴾ النكال بمعنى التعذيب كالسلام بمعنى التسليم ومصدر مؤكّد والمعنى نكّل الله نكال الآخرة والأولى وهو الإحراق في الآخرة والإغراق في الدنيا ولمّا لم يكن صادقا في دعواء افتضح في الدنيا والآخرة.

١- سورة الأنغال: ٤٨.

ليرك التازعان

تَنَمَّ أَنَمُ أَنَدُ خَلَقًا ﴾ خطاب للمنكرين للبعث بناءً على صعوبة الأمر بزعمهم بطريق التوبيخ والمراد من الشدة الصعوبة لا الصلابة (أم التمَّة ﴾ أم خلق السماء بلا مادة على عظمها وانطوائها على البدائع التي تحار العقول في ملاحظة أدناها والقادر على الأصعب الأعسر كيف لا يقدر على حشركم وهو الأسهل (بَنَهَا) استيناف وتفصيل لكيفيَة خلقها وتم الكلام عند قوله: ﴿ أَمِ التَمَلَة ﴾ وابتدأ بقوله: (بَنَهَا) واستعمل البناء في موضع السقف والبناء وإن كان تستعمل في أسافل البناء لكنّه استعمل في السقف وهو من أعالي البناء لكونه بعيداً عن الاختلال والانحلال كالبناء.

وَنَعَ سَتَكْهَا هُتَوَنَهَا ﴾ أي: جعل مقدار ارتفاعها من الأرض وذهابها إلى سمت العلو رفيعا مسيرة خمسمائة عام والسمك الارتفاع وهو مقابل العمق ومنه قول أمير المؤمنين للثلاث: ويا داعم<sup>(1)</sup> المسموكات.<sup>(1)</sup> والتسوية جعل أحد الشيئين على مقدار الآخر فسواها بلا تفاوت وفطور أو أحكمها.

وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا ﴾ أي أظلم ليلها ﴿وَأَخْرَجَ شُمَنهَا ﴾ أي أبرز نهارها،

وَإِن كَانت الأَرْضَ بَعَدَ ذَلِكَ دَحَنْهَآ ﴾ المعنى ان الأَرض بعد خلق السماء بسطها وإن كانت الأَرض خلقت قبل السماء وكانت ربوة مجتمعة فبسطها وقيل: معنى ﴿بَعَدَ ﴾ مع، أي: مع ذلك دحاها مثل قوله: ﴿ عُتُلٍ بَعَدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ ﴾<sup>(٢)</sup> أي: مع ذلك وقيل: بعد في الآية بمعنى: قبل، مثل قوله: ﴿بَعَدَ اللَّيَ**سَتَرَى لَهُ <sup>(1)</sup>** أي: قبل القرآن ولو أن البعد على معناه الأصليّ من التأخر لكان الكلام

**W**.

صحيحا فإن الدحو وقع بعد خلق الأرض والسماوات.

أُخْرَجَ مِنْهَا مُمَتَحًا ﴾ بأن فجّر منها العيون ﴿وَمَرْعَنْهَا ﴾ أي: رعيها بالكسر بمعنى الكلاء وهو في الأصل موضع الرعي بالفتح ونسب الماء والمرعى إلى الأرض من حيث إنّهما مظهران منها.

وَأَلِجُبَالَ أَرْسَنَهَا﴾ منصوب بفعل مضمر يفسّره ﴿أَرْسَنَهَا﴾ أي: أثبتها وأثبت بها الأرض أن تميد بها.

مَنْعَا لَكُرُ وَلِأَنْفَنِكُوكُ مَعْعُول لَه بمعنى تمتيعاً والأنعام جمع نعم بفتحتين وهي المال الراعية بمعنى المواشي أي: فعل ذلك تمتيعاً ومنفعة لكم ولمواشيكم بقوله: ﴿ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاَمَعًا وَمَرْعَنَهَا ﴾ من جوامع الكلم حيث ذكر شيئين دالين على جميع ما أخرج من الأرض قوتاً ومتاعاً من الحب والشجر والعنب والملح والنار وغيرها لأن كلّها من الماء والأرض.

والكبرى تأنيث المكتنة الكَثْبَك كم كلّ شيء كثر حتّى علا وغلب فقد طمّ والكبرى تأنيث الأكبر بمعنى عظم لا من الكبير بمعنى أسن والمراد بيان حال معادهم بعد ذكر حال معاشهم والفاء للدلالة على ترتّب ما بعدها على ما قبلها عما قليل والمعنى فإذا جاء وقت طلوع وقوع الداهية العظمى الني تطمّ على سائر الدواهي وتعلو على الخلائق وهي يوم القيامة قيل: هي النفخة الثانية وقيل: إنّ ذلك حين يساق أهل الجنّة إلى الجنّة وأهل النار إلى النار.

وَعَرَمَ يَتَذَكَرُ أَلْإِنسَنُ مَا سَعَىٰ ﴾ أي: تجيء الطامّة في يوم يتذكّر الإنسان ما عمله من خير أو شرّ بأن يشاهده مدوّناً في صحيفة أعماله ﴿ وَبُرَزَبَتِ ٱلجَمَعِيمُ ﴾ عمله من خير أو شرّ بأن يشاهده مدوّناً في صحيفة أعماله ﴿ وَبُرَزَبَتِ ٱلجَمَعِيمُ ﴾ وظهرت ظهورا بيّنا بعد أن كانوا يسمعون بها والمراد جهنّم ﴿لِمَن يَرَىٰ ﴾ كائناً من كان على ما يغيد كلمة من، فإنّه من ألفاظ العموم. فرآها الخلق مكشوفا عنها الغطاء يروى أنّها تتلظّى فرآها كلّ ذي بصر مؤمن وكافر وقوله: ﴿ وَبُرَزَبَتِ مَا عَلَهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ مَنْ عَلَى مَا المَا العموم. فرآها الخلق عكمونا على ما يغيد كلمة من، فإنّه من ألفاظ العموم. فرآها الخلق مكشوفا عنها الغطاء يروى أنّها تتلظّى فرآها كلّ ذي بصر مؤمن وكافر وقوله: إذ وَبُرَزَبَتِ

يكن التارعان .....

ٱلْجَجِيمُ لِلْنَاوِينَ﴾<sup>(١)</sup> لا ينافي أن يراها المؤمن حين يمرّون عليها مجاوزين الصراط وقيل للكافرين لأن المؤمن يقول: أين النار الّتي توعدنا بها؟ فيقال: مررتموها وهي خامدة.

والمقام إمّا مصدر ميميّ بمعنى القيام أو اسم مكان بمعنى موضع القيام (وَنَهَى النَّفَسَ عَنِ أَلْمَوْكَ ) عن الميل إليه بحكم الجبلة البشريّة ولم يعتد بمتاع الحياة الدنيا وزهرتها وزخارفها علما منه بوخامة عاقبتها، وفي الحديث «إن أخوف ما أنخوف على امّتي الهوى وطول الأمل أمّا الهوى فيصدّ عن الحق وأمّا طول الأمل فينسي الآخرة، قال أصحاب السلوك: الهوى عبارة عن الشهوات الست المذكورة في قوله: ﴿ زُيِّنَ لِلنّاس عُبُ الشّهوَتِ مِنَ الأَسَلَة وَالمَا طول الأمل فينسي الآخرة، قال أصحاب السلوك: الهوى عبارة عن وأمتا طول الأمل فينسي الآخرة، قال أصحاب السلوك: الهوى عبارة عن وأمتا طول الأمل فينسي الآخرة، قال أصحاب السلوك: الهوى عبارة عن وأمتا طول الأمل فينسي الآخرة، قال أصحاب السلوك: الهوى عبارة عن وأتا طول الأمل فينسي المذكورة في قوله: فو زُيِّنَ لِلنّاسِ عُبُ الشّهوات ورَبَ الأَسْمَوْمَة وَالأَشْمَعُر وأَنَّا مَعْرَبُ فَالْتَنْطِير المُتَعْطَرة مِنَ الذَّعَبِ وَالْوَعْمَةِ وَالْعَمْيَةِ وَالْعَمْيَةِ وَالْعَمْيَة وَالْمُسَوَّمَة وَالأَشْمَع وَالْحَرْنِ فَيْ الله في أمر واحد وهو الهوى في الآية وقلما يخلص إنسان من الهوى في أَنَ المَنْهَ فِي آمر واحد وهو الهوى في الآية وقلما على أن اللام للاستغراق وإلما فلا معنى للحصر لأن المؤمن الفاسق قد يدخل النار أولاً ثمّ يدخل الجنّة فلا يصح في حقّه الحصر اللهم إلّا أن يقال: معنى الحر أن الجنّة هي المقام الذي لا يخرج عنه من دخل فيه.

المُؤْتَنَا عَنِ ٱلتَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنها ﴾ يسألون منك يا محمد أيّ آن ووقت

- ١\_ سورة الشعراء:٩١.
- ۲\_ سورة آل عمران: ١٤.

٧٩ ..

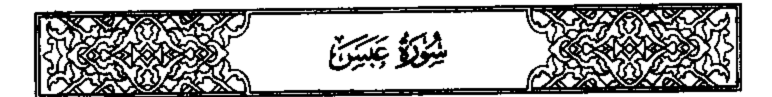
يقيمها الله ويثبتها والمرسى مصدر مبتدء وأيّان خبره بتقدير المضاف والتقدير: متى وقت إقامتها وإرسائها. وكانوا يقولون بطريق الاستهزاء.

فَرْفِيَمَ أَنَّ مِن فَكْرُنَهَآ، رَدَ وإنكار لسؤالهم وأصل فَرْفِيمَ فَيما والذكرى بمعنى الذكر أي: في أيّ شيء أنت من ذكرها لهم لأنّ ذلك فرع علمك به وأنّى لك ذلك العلم وهو ممّا استأثره بعلمه علّام الغيوب وفرأتَ كه مبتدء ووفيما، خبره قدّم عليه فَرْإِنَ رَبِّكَ مُنْنَهَنَهَا كَه أي: انتهاء علمها إليه تعالى ليس لأحد يعلم هذا العلم كائنا من كان فلأيّ شيء يسألونك عنها.

وأنت مأمور ببيان أهوالها لا تعيين وقتها وما أنت إلا منذر من يخاف قيامها وأنت مأمور ببيان أهوالها لا تعيين وقتها وما أنت إلا منذر من يخشاها وهو من قصر الصفة على الموصوف وتخصيص من يخشى مع أنه مبعوث إلى من يخشى ومن لا يخشى لأنهم المنتفعون به ولا يؤثّر الإنذار إلّا فيهم كقوله: فَذَكَرٌ وَالْتُزْبَانِ مَن يَخَاتُ وَعِيدٍ فَ<sup>(1)</sup> والجمهور على قراءة منذر بغير التنوين من إضافة الصفة إلى معمولها لأن الأصل في الأسماء الإضافة وقرئ منوتاً يرون القيامة في يَوْبَنا في أي المنكرين وذلك لأنهم ما كانوا من أهل الخشية يوم أعينهم حتى كأنهم لم يقيموا بها إلا مقدار عشيّة أو مقدار ضحى تلك العشية أو المعنى أنهم يوم يرون القيامة يحسبون أنهم ما مكنوا في الدنيا إلى نهار أو أوته.

تمت السورة بعون الله.

۱\_ سورة ق: ٤٥.



مكية. وتسمى سورة السفرة. عن النبيﷺ: <mark>«ومن قرء سورة</mark> عبس جاء يوم القيامة وجهه ضاحكة مستبشرة»<sup>(١)</sup>.

بسمي اللَّهِ الرَّحْزَ الرَّحْجَ عِ

عَبَسَ وَنُوَلَّ () أَن جَة، ٱلأَعْمَىٰ () وَمَا يُدْرِبَكَ لَعَلَهُ يَرْبَى () أَرْ بَذَكُرُ فَنَنْفَعَهُ الذِكْرَىٰ () أَمَّا مَنِ آسَتَغَىٰ () فَأَنَ لَهُ تَصَدَّىٰ () وَمَا عَلَيْكَ أَلَا بَرَتَى () وَأَمَّا مَن جَاءَكَ بَسْعَن () وَقُو يَحْشَى () فَأَنَ عَنْهُ لَلْعَى () كُلَّ إِنَّهِ نَذِكِرَةٌ () فَمَن شَاء ذَكَرُهُ () فِي مُعْمِ تَكَرَّمُو () فَأَنَ عَنْهُ لَلْعَى () كُلَّ إِنَه سَنَرَوَ () كَرَامٍ بَرَدَمَ () فَمَن شَاء ذَكَرُهُ () فِي مُعْمِ تَكَرَّمُو () فَأَنَ عَنْهُ لَلْعَى () بَابِدِى سَنَرَوَ () كَرَامٍ بَرَدَمَ () فَمَن شَاء أَكْمَهُ مُكْمَعُ فَكَرَمُو () مَا أَنَ عَنْهُ لَلْعَى () بَذَكَرَة سُمَرَة () كَرَامٍ مَرَدَمَ () فَن الْعَمَان أَعْدَهُ أَعْدَهُ فَيْ أَعْدَهُ الْعَدَمُ () مَا أَنْهُ فَيْ أَنْ

🔶 عَبَّنَ ﴾ أي: بسر وقبض وجهه.

القمّيّ: نزلت الآية في عثمان وعبد الله بن أمّ مكتوم الأعمى وكان ابن امّ مكتوم مؤذّناً لرسول اللهﷺ وجاء إلى رسول الله وعنده أصحابه وعثمان عنده فقدّمه رسول اللهﷺ على عثمان فعبس عثمان وجهه وتولّى عنه فأنزل

١- تغسيرأبي السعود، ج٩، ص١١٩.

| /ج ۱۲ | معتبة الملاقظ | ٨٢ |
|-------|---------------|----|
|-------|---------------|----|

الله عبس ﴿ وَتَوَلَّى ﴾ يعني عثمان ﴿ أَن جَاءً. ٱلْأَعْمَىٰ ﴾ (').

وعن الصادق للله النولت في رجل من بني أميّة كان عند النبي تلله فجاء ابن أم مكتوم فلمًا رآه تقذّر منه وجمع نفسه وعبس وأعرض بوجهه عنه فحك الله دلك وأنكره عليهه". قال الطبرسيّ في المجمع: نزلت الآيات في عبد الله ابن أم مكتوم وهو عبد الله ابن شريح بن مالك بن ربيعة الفهريّ من بني عامر بن لؤيّ وذلك أنّه أتى رسول الله وهو يناجي عتبة بن ربيعة وأبا جهل بن هشام والعبّاس بن عبد المطّلب وابيّا واميّة ابني خلف يدعوهم إلى الله ويرجو إسلامهم فقال عبد الله: يا رسول الله أقرئني وعلّمني مما علّمك الله فجعل يناديه ويكرر النداء ولا يدري أنّه مشتغل مقبل على غيره حتّى ظهرت الكراهة أيّما أتباعه العميان والعبيد وهذا الأمر يوجب الإعراض للمدعوّين وهو تلاك يرجو إسلامهم فأعرض تلكية عنه وأقبل على القوم يكلّمهم فنزلت الآيات فكان رسول الله بعد ذلك يكرمه وإذا رآه قال: همرحبا بمن عاتبني ربيّ فيه،، ويقول له: رسول الله بعد ذلك يكرمه وإذا رآه قال: همرحبا بمن عاتبني ربيّ فيه، ويقول له:

قال المرتضى علم الهدى: ليس في الآية دلالة على توجّه الخطاب إلى النبيّ بل ظاهر الآية خبر محض لم يصرّح بالمخبر عنه وفيها ما يدلّ على أنّ المعنيّ بها غيره لأنّ العبس ليس من صفات النبيّ مع الأعداء المباينين فضلاً عن المؤمنين المسترشدين ثمّ الوصف بانَه يتصدى للأغنياء ويتلهى عن الفقراء لا يشبه أخلاقه الكريمة مع أنّ الله وصفه بقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيرٍ ﴾<sup>(\*)</sup>

١- تفسير القمي، ج٢، ص٤٠٤، و تفسير الصافي، ج٥، ص٢٨٤.
 ٢- مجمع البيان، ج١٠، ص٢٦٦، و تفسير الصافي، ج١، ص٤٨٦.
 ٣- سورة القلم: ٤.

يلونو بجلين .

فقوله: ﴿عَبَسَ وَتَوَلَ<sup>تَ</sup> ﴾ المراد به غيره كما روي عن الصادقﷺ أنَّها نزلت في رجل من بني أميّة كما ذكر أولا<sup>ً(۱)</sup>.

قال الفيض قدّس سرّه: وأمّا ما اشتهر من تنزيل هذه الآيات في النبيّ دون عثمان فيأباه سياق مثل هذه المعاتبات الغير اللائقة بمنصبه وكذا ما ظهر بعدها إلى آخر السورة كما لا يخفى على المتأمّل بأساليب الكلام ويشبه أن يكون مختلقات أهل النفاق<sup>(٢)</sup> والحشويّة الّذين من عادتهم الافتراء على الأنبياء ونسبة السوء إليهم في بعض الأمور وذلك لغرض مخصوص وهو أنّ ما نسب إلى بعض ولاة أمورهم وما صدر من القبائح عنهم وصحّ صدوره لا يكون قادحاً في إمارتهم ولذا ينسبون بعض الأمور إلى أعاظم الأنبياء خلطاً للمبحث.

وَمَا يُدْرِبُكَ لَمَلَّهُ يَرْتَى كُول لَعلَ هذا الأعمى يتزكم ويتطهر بالعمل الصالح أي: وأي شيء جعلك دارياً ويطلعك على باطن أمره فرأز يَذَكُر فَنَنَعَهُ الذِكْرَى كُون بتشديدين أصله يتذكر وقوله: فيرَثَى كه من باب التخلية عن الآثام وقوله: فرأز يَذَكُر كه من باب التحلية بالطاعات ولذا دخلت كلمة الترديد وعطف على فيرَثَى كه وداخل معه في حكم الترجي.

قال الفيض: ثمّ خاطب عثمان فقال: ﴿ أَمَّا مَنِ ٱسْتَغْنَى \* فَأَنَ لَهُ تَصَدَّىٰ ﴾ وأو بالإقبال عليه وهذا المعنى يصح على ما فسرّه بعض الحشوية من أن المخاطب النبي تشيئ لكن الصحيح ما قاله الفيض. والتصدي أن يقابل الشيء مقابلة، الصدى الصوت الراجع من الجبل وقيل: التصدي التعرّض للشيء على آخر كتعرّض الصديان للماء أي: العطشان وقيل: أصل تصدى تصدّد من الصدد وهو ما استقبلك فابدل أحد الأمثال حرف علّة، أمّا إذا كان المتصدي

- ۱۔ تفسیر مجمع البیان، ج۱۰، ص۲٦٥ و ۲٦٦.
  - ٢\_ تفسير الصافي، ج٥، ص٢٨٥.

....

عثمان كما قاله جماعة منهم الفيض فمعنى الآية أنت إذا جاءك غنيّ تتصدّى له وترفعه ﴿وَمَا عَلَيْكَ أَلَا بَرَكَمَ ﴾ أي: لا تبال أزكيّاً كان أو غير زكيّ.

وَأَمَّا مَن جَاءَكَ يَسْعَىٰ لَه يعني عبد الله بن امّ مكتوم ﴿ وَهُوَ يَخْشَىٰ اللّه ﴿ وَأَمَّا مَن جَاءَكَ يَسْعَىٰ لَه يعني عبد الله بن امّ مكتوم ﴿ وَهُوَ يَخْشَىٰ لَهُ اللّه ﴿ وَأَمَا مَن جَاءَكَ يَسْعَىٰ لَهُ اللّه عَنْهُ نَلَعًىٰ لَهُ أَن مَا اللّه عنه بغيره وقراءة الصادق للنا؟ تصدى وتلهى بضمّ التاء.

فَكُلاً فَ رَدِع عن معاودة مثله فَإِنَّهَا نَذَكِرَةً فَ أَي: آيات القرآن موعظة للخلق فَن ثَآة ذَكَرُه أي: حفظه ولم ينسه واتّعظ بالقرآن فو مُعُفِ تَكَرَّفَ أي: كائنة في صحف وكتب منتسخة من اللوح المحفوظ مكرّمة عند الله ويجوز أن يكون خبرا لمبتدء محذوف أي: وهي في صحف فرَّتَقُوَعَه في السماء السابعة أو مرفوعة المقدار والذكر بأنّها في المشهور موضوعة في بيت العزَة في السماء الدنيا في منزَهة عن مساس الشياطين.

وَيَنْبَوى سَفَرَةٍ كَتَبَة من الملائكة جمع سافر من السفر وهو الكتب إذ في الكتابة معنى السفر أي: الكشف والتوضيح والكاتب السافر لأنّه يكشف ويبيّن الشيء وسمّي السفر بفتحتين سفراً لأنّه يكشف ويكشف عن أخلاق المرء ولعلَّ إضافة التطهير إلى الكتب لطهارة من يمسّها من الملائكة قال القرظيّ في قوله: ﴿ لَا يَمَشَـهُ إِلَّا ٱلْمُطَهَرُونَ ﴾<sup>(١)</sup> هؤلاء السفرة الكرام ﴿ كِرَامِ عند الله ﴿ بَرَيَرَكَ ٱتقياء لتقدّسها عن الموادَ ونزاهة جواهرها عن التعلّقات مطيعون للأمر.

وفسَر بعض القتل باللعن فرَمَاء عليه بأشنع الدعوات فإنّ القتل غاية شدائد الدنيا وفسَر بعض القتل باللعن فرَمَا أَنْفَرَمُكُ أي: ما أشدَ كفره بالله مع كثرة إحسانه إليه. وفي الآية تعجيب من الله لخلقه وهو منزَه عن العجب أي اعجبوا من كفره. فرين أَي شَقٍ خَلَقَهُ كَ خلقه من شيء مهين حقير فرين نُطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَرَهُ ﴾ ليكن تَبْدِينَ الله الله المُعَانَ الله المُعَانَ الله المُعَانَ الله المُعَانَ المُعَانَ الله المُعا

وهيّاًه لما يصلح له من الأعضاء والأشكال ومن كان أصله من هذا الشيء المهين القذر كيف يليق به التجبّر والكفر والكبر.

أُنُمَّ ٱلتَبِيلَ يَتَرَمُ الله أي: سهل مخرجه بعد أن خلقه أطواراً إلى أن أخرجه من بطن أمّه بأن فتح فم الرحم قبل الولادة وجعله ينقلب ويصيّر رجله من فوق ورأسه من تحت ولو لا ذلك لا يمكنها أن تلد وقيل: المراد يسر له سبيل الخير والشرّ وخيّره ومكّنه من فعل الخير واجتناب الشرّ.

المحفية أمَّانَهُ, فأَقْبَرُهُ فقبض روحه بعد انقضاء أجله فجعله في قبر يوارى فيه تكرمة له ولم يدعه مطروحا على وجه الأرض كسائر الحيوان والهم كيف يدفن يقال: أقبرته جعلت له مكاناً يقبر ويدفن فيه وعد الإماتة من النعم بالنسبة إلى المطيع فإنه بالموت يتخلص من سجن الدنيا وهو تحفة ووصلة إلى الحياة الأبديّة والنعيم السرمديّة وإنّما كان مفتاح كل بلاء بالنسبة إلى العاصي والكافر من سيّئات أعماله وسوء اعتقاده أو ذكره للتخويف والتذكير وهو أيضاً نعمة.

وقته وحصوله تابع لمشيّة في وأحياه وبعثه وفي تعليق النشر بالمشيّة إيذان بأن وقته وحصوله تابع لمشيّته غير متعيّن لكم وحاصل المعنى أنّه متى حان حين بعثه ونشره أنشره من قبره وهذا إذا كان لائقاً لقبره مثل أنّ المشرك إذا دفن بمكّة تنقله الملائكة إلى موضع لائق به. وفي الحديث: «من مات من أمّتي يعمل عمل قوم لوط نقله الله إليهم ثمّ يحشر معهم»<sup>(1)</sup> وفي حديث آخر «من مات وهو يعمل عمل قوم لوط ساربه قبره حتى يصير معهم ويحشر يوم القيامة معهم».

﴿كَلَا لَتَا يَغْضِ مَا أَمَرُهُ﴾ ردع للإنسان عمّا هو عليه وقيل: معناه حقًا و﴿لَتَا﴾ بمعنى لم وليس فيه معنى التوقّع وما في ﴿لَتَا﴾ صلة دخلت للتأكيد

۱\_ کنزالعمال، ج٥، ص ۲۳۸.

كقوله: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ ﴾<sup>(١)</sup> وما في ﴿ مَا أَمَرَهُ ﴾ موصولة وعائده محذوف والتقدير ما أمره به والمعنى لم يقض الإنسان ما أمره الله به من الإيمان والطاعة ولم يؤدّ حقّه كما ينبغي قيل: هو على العموم في الكافر والمؤمن لم يعبدوه حقّ عبادته أو المراد الجنس لكن لا على الإطلاق بل على أنّ مصداق الحكم بعدم القضاء بعض أفراده وقد أسند إلى الكلّ بحكم المجانسة أو يكون بطريق رفع إيجاب الكلّي دون السلب الكلّي مع أنّ جمع الأفراد يقتضي أن لا يتخلّف أصلاً.

فَلْبَنْظُرِ آلإِنسَنُ إِنَ طَمَامِدِهِ () أَنَّا مَبَبَنَ ٱلْمَاة مَمَبًا () ثُمَّ شَقَفْنَا ٱلأَرْضَ شَظَ () فَأَبْدَنَا بِيهَا حَبًا () وَعِنَهَ وَقَضْهَا () وَزَيْتُونَا وَتَفْلَا () وَحَدَآبِقَ ظُلُمَ () وَتَذَكِيهَةُ وَأَنَّا إِنِهَا حَبًا () مَنْنَعَا لَكُو وَلاَنْعَنِيكُو () فَإِذَا جَاةَتِ العَمَاغَة () يَوْمَ يَفِرُ الْمَرَهُ بِنَ أَجِدٍ () مَنْنَعَا لَكُو وَلاَنْعَنِيكُو () فَإِذَا جَاةَتِ العَمَاغَة () يَوْمَ يَفِرُ الْمَرَهُ بِنَ أَجِدٍ () وَأُتِدٍ، وَأَيهِ () وَمَنْجَبُو، وَيَدِهِ () لِكُولَ الْمَاغَة الْمَرَهُ بِنَ أَجِدٍ () وَرُقُوهُ فَوَيَهِ فَيْهَ أَنْهُ مَاحِكَةً مُسْتَبْشِرَةً () وَتُعَمَّيهُ يَعْرَبُهُ عَ عَبَرَةً إِنَّهُ وَمُوهُ يَوْمَهُو مُوالَيْهِ () وَمَاحِكَةً مُسْتَبْشِرَةً () وَتُعَلَّى فَقَامَ عَامَةً

وَنَئِنُظُرِ ٱلإِنْنُ إِنَ طَعَامِهِ ﴾ شروع في تعداد النعم المتعلّقة ببقائه بعد ذكر النعم المتعلّقة بحدوثه أي فلينظر الإنسان إلى طعامه الذي عليه يدور أمر معاشه كيف دبرناه. وفي الحديث وإن مطعم ابن آدم جعله الله مثلاً للدنيا.<sup>(۲)</sup> وإن تابله<sup>(۳)</sup> وأبزاره العطرة إلى ماذا يصير ويؤول».

أناً مُبَبًا ٱلماة ﴾ أنزلناه من السحاب وافياً وهو الغيث، بدل اشتمال من طعامه لأن الماء سبب لحدوث الطعام والعائد محذوف أي صببنا له ﴿مُبَّا﴾

> ١ـ سورة آل عمران: ١٥٩. ٢ـ تفسير الثعلبي، ج١٠، ص١٣٣، و كنزالعمال، ج٣، ص٢١٣. ٣ـ التابل ما يطيب به الأطعمة.

| ۸۷ | <b>6</b> 2 |
|----|------------|
|----|------------|

عجيباً ﴿ ثُمَّ شَقَفْنَا ٱلأَرْضَ ﴾ بالنبات ولما كان الشقّ بعد الصبّ أورد كلمة «ثم» ﴿ شَقَا﴾ بديعا لائقا بما يشقّها من النبات صغيراً وكبيراً وهيئةً.

فَنَّأَبُنَنَا فِيَهَا في الأرض المشقوقة فَحَبَّاً والحبّ كلَّ ما حصد من نحو الحنطة والشعير وغيرهما وهو جنس الحبّة فيشمل القليل والكثير فَرَعَنَاكُ والمراد شجرة العنب المشقوقة من الأرض فَوَقَفَها والقضب قيل: من النبات ما يقضب ويقطع مرة بعد اخرى في السنة وهو رطب ويؤكل رطباً كالنعناع والكرّاث والبطّيخ والبادنجان والدبّاء والخيار وعن ابن عبّاس أنّه الرطب الّتي تقضب من النخل لمناسبته بالعنب وقيل: هي نبات يقال له القصقصة، وبالفارسيّة «اسبست» وفي زماننا يقولون «اسپرس» وقيل: هو الفت وهو حبّ الغاسول وهو الإشنان وقيل: هو حبّ يابس أسود يدفن فيليّن قشره ويطحن ويخبز بفتاته أعراب طيّ ولعلّه البلّوط والأقرب ما فسرّه ابن عبّاس.

وَوَنَئِئُوْنَا ﴾ والمراد شجرته ويعمّر ثلاثة آلاف سنة خصّه بالذكر لكثرة فوائده خصوصا في بلاد العرب فإنّهم ينتفعون به أكلا وادّهاناً واستضاءة وتطهّراً فإنّه يجعل في الصابون ﴿ وَعَنَلَا ﴾ وهو شجر التمر وهو كثير النفع وفي العجوة دفع بعض السموم والسحر ﴿ وَمَنَآبِقَ غُلًا ﴾ وهي الروضة ذات الشجر. والغلب جمع الأغلب كحمر جمع أحمر مستعار من قولهم: أسد أغلب أي غليظ العنق فالمعنى حدائق عظاما لتكاثفها وكثرة أشجارها وأنّها ذات أشجار غلاظ وقيل: الغلب من الشجر التي لا تثمر كالارز والعرعر والورداء والثمار.

 تؤبّ وتعدّ للشتاء وفي الحديث الخلقتم من سبع ورزقتم من سبع فاسجدوا لله على سبع<sup>(۱)</sup> أراد بقوله خلقتم من سبع أي التارات: من نطفة ثمّ من علقة إلخ، وبقوله: رزقتم من سبع قوله: ﴿حَبَّا \* وَعِنَبَا﴾ إلى قوله: ﴿وَأَبًا ﴾ والحدائق خارجة عن السبع لأنّها منابت المذكورة وبقوله: فاسجدوا على سبع، الأعضاء السبعة وهي الوجه واليدان والركبتان والرجلان.

مَنَعَمَّا لَكُرُ وَلِأَنْعَنِيكُر ﴾ : ﴿ مَنَعَمَّا ﴾ مفعول له أي: فعل ذلك تمتيعاً لكم ولمواشيكم فإن بعض النعم المعدودة طعام لهم وبعضها علف لدوابّهم ونفعه أيضاً راجع لهم. ﴿ فَإِذَا جَآتَتِ ٱلشَّلَنَةُ ﴾ شروع في أحوال معادهم أثر ذكر معاشهم والفاء للترتيب وبيان فناء هذه النعم عن قريب كما يشعر لفظ المتاع بسرعة زوالها وجواب «إذا» محذوف يدلّ عليه «يوم يفر» والصاخة هي الداهية العظيمة التي يصخ لها الخلائق من صخ لحديثه إذا استمع لأن الناس يصخّون لها في قبورهم وهي الصيحة التي تصمّ الآذان لشدة وقعها أو هي مأخوذة من صخّه بالحجر إذا صكّه فيكون الصاخة حقيقة في النفخة والصيحة.

لَوْ يَوْمَ يَفِرُ آلمَرُهُ مِنْ لَيْدِ \* وَأَتِو. وَأَبِيو \* وَمَنْعِبَيُو. وَبَنِيو كَ والصاحبة الزوجة لعلمهم بأنّهم لا يعنون عنه شيئا وهذه الآية يشمل النساء كما يشمل الرجال ولكنّها خرجت مخرج كلام العرب حيث تدرج النساء في الرجال. ولا ينفع ذلك اليوم مال ولا بنون قال النبي تشيئية: «لن يدخل أحدكم الجنة بعمله»، قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال تشيئة: «ولا أنا إلا أن يتغمدني الله بغفرانه»<sup>(٢)</sup>.

لَا لِكُلِّ آمَرِي مِنْهُمْ بَوَمَهِذِ شَأَنَّ يُغْنِيهِ﴾ استيناف وارد لبيان سبب الفرار أي: الهمّ الذي حصل لهم بسبب ذلك اليوم قد ملأ صدره بحيث لم يبق فيه متّسعاً

> ۱\_ تفسير السمر قندي، ج۳، ص٥٢٦، و تفسير القرطبي، ج١٩، ص٢٢٣. ۲\_ كنز العمال، ج٣، ص٤٣.

فصار كالغنيّ الّذي ملك شيئاً كثيراً فاشتغل به والفرار حذراً من مطالباتهم بالتبعات مثل أن يقول الإنسان: ما واسيتني بمالك، والأبوان يقولان: قصّرت في برَّنا، والصاحبة تقول: أطعمتني الحرام، والبنون: لم ما أرشدتنا وما علَّمتنا. قال ابن عبّاس: مثل قابيل من أخيه هابيل ونوح من ابنه ولوط من امرءته''، أو لأنَّ المرء يفرَّ من أقربائه لئلًّا يروا ما هو عليه من سوء الحال. وبالجملة ففي ذلك اليوم: ﴿ وُجُوُّ يَوْمَبُوْ تُسْفِرَةٌ ﴾ ﴿ وُجُوُّ ﴾ مبتدء وإن كانت نكرة لكونها في حيّز التنوين ومفيدة و﴿مُتَنِفِرَةً ﴾ خبره، مضيئة متهلّلة بنور أعمالهم من أسفر الصبح إذا أضاء وأشرق قال ابن عبَّاس: إنَّ ذلك من قيام الليل ﴿ سَاسِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ ﴾ بما تشاهد من النعيم والبهجة الدائمة والفراغة من الحساب ضاحكة من مسرّة العين مستبشرة من مسرّة القلب. ﴿وَوُجُومٌ يَؤْمَهُذِ عَلَيْهَا غَبُرُهُ ﴾ أي: كدورة وهي غبرة الذلَّ ﴿ تَرَمَنُهَا ﴾ وتعلوها وتغشاها ﴿ فَنَرَةً ﴾ سواد وظلمة كالدخان ووجه الزنجيّ، وهذه الظلمة من الكذب في الدنيا ﴿ أَوَلَيْكَ ثُمُ الْكَفَرَةُ ٱلْنَبَرَةُ ﴾ أي: أولئك الموصوفون هم الجامعون بين الكفر والفجور، أو الكفرة في حقوق الله الفجرة في حقوق العباد.

واستدلّت الخوارج بهذه الآية على أنّ من ليس بمؤمن لا بدّ وأن يكون كافراً فإنّ اللّه قسّم الوجوه بهذين القسمين، قال الطبرسيّ: ولا تعلّق لهم به لأنه سبحانه ذكر هنا قسمين من الوجوه متقابلين:وجوه المؤمنين،ووجوه الكفار ولم يذكر وجوه الفسّاق من أهل الصلاة فيمكن أن يكون لها صفة اخرى بأن يكون عليها غبرة لا تغشاها قترة أو يكون عليها لون آخر<sup>(٢)</sup>. تمت السورة بعون الله.

١- تفسير القرطبي، ج١٩، ص٢٢٥.
 ٢- مجمع البيان، ج١٠، ص٢٧٢.



مكية. من قرأها أعاذه الله من أن يفضحه حين تنشر صحيفته. روي أنَّهﷺ قال: **اشتبتني هود والواقعة والمرسلات وعمّ وإذا الشمس كؤرت، (**<sup>()</sup> والمعنى أنَه لو كان أمر يشيب منه لشاب من هذه السورة إذا قرأها وفهم معانيها. وقد روي أنّ عليّاﷺ لمّا غسل رسول اللهﷺ وجد في لحيته الشريفة شعرات بيض<sup>(٢)</sup>.

## بسمي اللَّهُ التَّخْزَ التَّحْدَد

إذَا الشَّمْسُ كُوِرَنَ ﴿ وَإِذَا النَّجُومُ أَنكَدَرَتْ ﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ سُغِرَتْ ﴾ وَإِذَا الْعِشَارُ عُطِلَتْ ﴿ وَإِذَا الْوُحُوشُ حُشِرَتْ ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِرَتْ ﴿ وَإِذَا النَّفُوشُ زُوِجَتْ ﴿ وَإِذَا الْمَوْمُرَةُ سُمِلَتْ ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِرَتْ ﴿ وَإِذَا التَّحْطُ نُشِرَتْ ﴿ وَإِذَا الْمَوْمُرَةُ سُمِلَتْ ﴿ وَإِذَا الْجُحِيمُ سُعِرَتْ ﴿ وَإِذَا الْحُطُ نُشِرَتْ ﴿ وَإِذَا الْمَاتَهُ كُشِطَتْ ﴾ وَإِذَا الْمُعَرَّنَ

ورفع الشمس على أنّه فاعل لفعل مقدّر يفسّره المذكور تقديره إذا كوّرت الشمس كوّرت ولا يجوز إظهاره لأنّ ما بعده يفسّره وإنّما احتيج إلى إضمار فعل لأنّ ﴿إِذَا ﴾ فيها معنى الشرط والشرط مختصّ بالفعل وعند البعض الرفع على

> ۱\_ مجمع البیان، ج ۱۰، ص۲۷۳، و کنزالعمال، ج ۱، ص۵۷۳. ۲\_ مجمع البیان، ج ۱۰، ص۲۷۳، و التبیان، ج ۱۰، ص۲۸۹.

| اج ۱۲ | معتباطلان |  | ۲ |
|-------|-----------|--|---|
|-------|-----------|--|---|

الابتداء والأول أولى وجواب ﴿إِذَا ﴾ علمت نفس ما أحضرت.

والتكوير التلفيف على وجه الاستدارة والمراد إمّا رفعها وإزالتها عن مقرّها فإنّ الثوب إذا أريد رفعه عن مكانه ويجعل في مكان يلف ويطوى فتكويرها عبارة وكناية عن رفعها وإمّا المراد لف ضوئها المنبسط فاللف على هذا مجاز عن إعدام ضوئها وفي الحديث إنّ الشمس والقمر نوران مكوّران في النار يوم القيامة. ولعلَّ نورانيّتهما يتّصل بالعرش وحرارتهما يتّصل إلى جهنَّم. فإن قيل: وما ذنبهما؟ فالسؤال ساقط لأنّهما جمادان فإلقاؤهما في النار لا يكون سبباً لمضرّتهما بل سبب لازدياد الحرّ في جهنَّم أو ليعذّب بهما عبّاد الأنوار لا ليعذّبهما في النار وسبيلهما سبيل الملائكة الموكّلين بالعذاب كما قيل: إنّ السماء إذا طويت واحدة بعد واحدة يرمى بكواكبها في النار.

وَإِذَا النَّجُومُ أَنكَدُرَتْ ﴾ أي: تساقطت وتناثرت يقال: انكدر الطائر من الهوى إذا نقض فإن السماء تمطر يومئذ نجومها فلا يبقى نجم إلاً وقع على وجه الأرض يوم القيامة على ما روي عن ابن عبّاس أن النجوم في قناديل معلّقة بين السماء والأرض بسلاسل من نور وتلك السلاسل بأيدي ملائكة من نور فإذا مات من في السماوات ومن في الأرض تساقطت تلك الكواكب من آيديهم<sup>(1)</sup> لأنه مات من يمسكها وقيل: المعنى تغيّرت من الكدورة والأول أولى لأنه سبحانه يقول: ﴿ وَإِذَا ٱلْكَوَاكِرُ ٱنْتَوَرَّ ﴾<sup>(1)</sup>.

وَاِذَا ٱلْجِبَالُ سُتِرَتْ ﴾ عن وجه الأرض وأبعدت عن أماكنها بالرجفة وتسيّر الجبال لا بالاختيار كسير الإنسان بل بالقهر والتسخير.

المُؤْوَاِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِّلَتُ ﴾ والعشار جمع عُشراء وهي الناقة الَتي أتى على

۱۔ تفسير الرازي، ج ۳۱، ص٦٧.

٢\_ سورة الانغطار: ٢.

المحكور المحكمي المحكمي المحكمي

حملها عشرة أشهر وهي أنفس أموال العرب تركت بلا راع وعُطَلت وقيل: المراد من العشار السحاب تعطَل فلا تمطر وهذا يمكن على وجه المثل يعني: إن هول يوم القيامة بحال لو كان للرجل ناقة عشراء لعطَلها وتركها مهملة واشتغل بنفسه أو أن المراد مبادي ظهور الساعة فحينئذ يمكن وجود العشراء في المبادي فلا يكون تمثيلاً بل حقيقة.

المؤوّلة ألوُحُوش حُشِرَة ﴾ أي: جمعت من كلّ جانب واختلطت بعضها ببعض وبالناس مع نفرة بعضها عن بعض وعن الناس وذلك الجمع من هول ذلك اليوم وقيل: بعثت للقصاص وإظهارا للعدل قال قتادة: يحشر كلّ شيء حتّى الذباب للقصاص فإذا قضي بينها ردّت تراباً فلا يبقى منها إلّا ما فيه سرور لبني آدم وإعجاب بصورته أو صوته كالطاوس والبلبل ونحو هما<sup>(1)</sup>.

وَإِذَا آلَبِحَارُ شَجِرَتَ كَه أَي: أُحميت أو المعنى ملئت بتفجير بعضها إلى بعض حتى تعود بحراً واحداً مختلطاً عذبها بملحها فتعم الأرض كِلَها من سجر التنور إذا ملأه بالحطب ليحميه. ووجه الإحماء أنّ جهنّم في قعور البحار إلا أنّها الآن مطبقة لا يصل أثر حرارتها إلى ما فوقها من البحار لتعسر انتفاع أهل الأرض بها فإذا انتهت مدة الدنيا يرفع الحجاب فيصل تأثير الحرارة إلى البحار فتسخن فتسير حميماً لأهل النار وقيل: المعنى أوقدت فصارت نارا تضطرم قاله ابن عبّاس: وقيل: يبست وذهب ماؤها فلم يبق فيها قطرة وقيل: ملئت من القيح والصديد الذي يسيل من أبدان أهل النار في إلنار لكنَ المراد بحار جهنَم لا بحار الدنيا لأن بحور الدنيا قد فنيت وألَذين فسروا بسبب أنّ الجبال تندك وتتفرق أجزاؤها وتصير كالتراب الهائل فلا جرم تنصب

۱ ـ الکشاف، ج٤، ص ۲۲۲.

أجزاؤها في أسافلها فتمتلئ المواضع الغائرة من الأرض مستويا مع البحار<sup>(١)</sup>.

وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ زُوِّجَتٌ كَلَ أَي: قرنت الأرواح بالأجساد بأن ردّت إليها أو قرنت كلَّ نفس بشكلها وبمن كان في طبقتها في الخير والشرّ فيضمّ الصالح إلى الصالح والفاجر إلى الفاجر أو قرنت بكتابها وبعملها فالنفوس المتمرّدة زوّجت بأعمالها السيّنة والمطمئنَّة بأعمالها الحسنة أو نفوس المؤمنين بالحور ونفوس الكفرة بالشياطين.

فَوَإِذَا ٱلْمَوْمُ,دَةُ سُهِلَتْ﴾ أي: المدفونة حيّاً وهي موءودة إذا دفنها في القبر وهي حيّة وكانت العرب تئد البنات مخافة الإملاق أو لحوق العار بهم لأجلهنَ وكانوا يقولون: إنّ الملائكة بنات الله فألحقوا البنات به فهو أحقّ بهنّ.

قال الزمخشريّ في الكشّاف»: كان الرجل إذا ولدت له بنت فأراد أن يستحييها ألبسها جبّة من صوف أو شعر ترعى له الإبل والغنم في البادية وإن أراد قتلها تركها حتّى كانت سداسيّة وبلغت ستّ سنين فيقول لأمّها: طيّبيها وزيّنيها حتّى أذهب بها إلى أحمائها وقد حفر لها بئراً في الصحراء فيبلغ بها البئر فيقول لها: انظري فيها ثمّ يدفعها من خلفها ويهيل عليها التراب حتّى يستوي البئر الأرض وقيل: كانت الحامل إذا قربت حفرت جفرة فتمخّضت على رأس الحفرة فإذا ولدت بنتاً رمت بها في الحفرة وإن ولدت ابناً حبسته<sup>(۲)</sup>.

ومعنى ﴿ سُمِلَتْ ﴾ أي: طولب قاتلها بالحجّة في قتلها وسئل عن سبب قتلها كأنّه قيل: إنّ الموؤدة تسأل قاتلها بأيّ ذنب قتلتني؟ والمراد أنّ المقتولة مسؤول عنها. قال ابن عبّاس: إنّ أطفال المشركين لا يعذّبون واحتج بهذه الآية فإنّه ثبت بها أنّ التعذيب لا يستحقّ إلّا بالذنب<sup>(۱)</sup>.

- من الرازي، ج ۳۱، ص ۸۰.
   ۲۱ الکشاف، ج٤، ص ۲۲۲.
  - ١- المصدر السابق نفسه.

وَاِذَا الْحُمُثُ نَشِرَتْ ﴾ أي: صحف الأعمال فإنَها تطوى عند الموت وتنشر عند الحساب فيقف على ما فيها فيقول: ﴿مَالِ هَٰذَا ٱلْكَتَبَ لَا يُفَادِرُ صَفِيرَةُ وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنَهَا ﴾<sup>(١)</sup> وعن مرثد بن وادعة: إذا كان يوم القيامة تطايرت الصحف من تحت العرش فيقع صحيفة المؤمن في يده في جنّه عالية مكتوب فيها، ويقع صحيفة الكافر في يده مكتوب فيها في سموم وحميم وهي صحف غير صحف الأعمال<sup>(٢)</sup> فعلى هذا هذه الصحف غير صحف مثاقيل الذرّ والخردل والأعمال.

المَحَوَّةُ النَّمَانُةُ كَثِيطَتْ ﴾ قلعت وأزيلت بحيث ظهر ما وراءها وهو الجنَّة والعرش كما يكشط الإهاب عن الذبيحة والغطاء عن الشيء المستور به ومنه انكشط روعه أي: زال.

وَوَإِذَا الْجَمِعِمُ شَعِرَتْ ﴾ أي: أوقدت للكافرين إيقاداً شديداً وإسعار النار زيادة لهيبها لا حدوثها ابتداء وبه يندفع احتجاج من قال: النار غير مخلوقة الآن لأنها تدلّ على أن تسعّرها معلّق بيوم القيامة لأنه يحصل فيه الزيادة والاشتداد ﴿ وَإِذَا لَهُنَّةُ أَزَلَقَتْ ﴾ الإزلاف التقريب أي: قربت للمتّقين ليدخلوها لقوله: ﴿ وَأَزَلَفَتِ لَلَمَنَّقِينَ غَيَرَ بَعِيدٍ ﴾<sup>(٣)</sup> ولعلّ المعنى من تقريب الجنّة تقريب أهل الجنّة إليها لا أنها تزول عن مواضعها فالمراد حينئذ من التقريب التعكيس للمبالغة مثل قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُمْرَضُ الَذِينَ كَفَرُوا عَلَ النَّارِ هِـ تعرض النار عليهم تحقيرا وإهانة فقلب مبالغة لتحقيرهم شأنا والمتّقين لتجليلهم وتفخيمهم عزّة ورفعة.

١- سورة الكهف: ٥٠.
 ٢- الكشاف، ج٤، ص ٢٢٣.
 ٣- سورة ق: ٣١.
 ١- سورة الأحقاف: ٢١.

قال ابي بن كعب: ست آيات تظهر قبل القيامة بينما الناس في أسواقهم والميزان في أيديهم واللقمة في أفواههم إذ ذهب ضوء الشمس فبينما هم كذلك إذ تناثرت النجوم فبينما هم كذلك إذ وقعت الجبال على وجه الأرض فتحرّكت الأرض واضطربت وفزعت الجن إلى الإنس واختلطت الدواب والطير والوحوش وماج بعضهم في بعض فحينئذ تقول الجن للإنس: نحن نأتيكم بالخبر فينطلقون إلى البحر فإذا هو نار تتأجّج وتتلهّب قال: فبينما هم كذلك إذ صدعت الأرض صدعة واحدة إلى الأرض السابعة السفلى وإلى السماء السابعة العليا فبينما هم كذلك إذ جاءتهم الريح فأماتتهم.

فَرْعَلِمَتْ نَفَسٌ مَآ أَحَضَرَتْ كَانِ: علمت كلّ نفس من النفوس ما أحضرته مثل قوله: فَرْهُنَالِكَ تَبَلُوا كُلُّ نَفَسِ مَآ أَسَلَفَتْ كَ<sup>(۱)</sup> والمراد من الحضور إمّا حضور صحائفها كما يعرب عنه نشرها وإمّا حضور نفس العمل لأن الأعمال في هذه النشأة بصور عرضيّة تبرز في النشأة الآخرة بصور جوهريّة مناسبة لها في الحسن والقبح على كيفيّات وهيآت مخصوصة فإن كانت صالحة تشاهدها على صور أحسن ممّا كانت تشاهدها عليه في الدنيا وإن كانت سيّئة تشاهدها على ما هي عليه هاهنا.

فَلَا أَقْدِمُ بِالْحُنَيْ ۞ لَلْجَوَارِ ٱلْكُنَيْ ۞ وَٱلَتِلِ إِنَّا عَسْمَسَ ۞ وَالصَّبْحِ إِذَا لَنَطْسَ ۞ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُوَلُو كَرِمِ ۞ ذِى قُوَّةٍ عِندَ ذِى الْعَرْشِ مَكِيرٍ ۞ تُطَاعِ ثَمَّ أَمِينٍ ۞ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْتُونٍ ۞ وَلَفَدَ رَمَاهُ بِالأَفْتِي ٱلْمُبِينِ ۞ وَمَا هُوَ عَلَ الْفَيْبِ بِصَنِينِ ۞ وَمَا هُوَ بِقُولٍ شَيْطُنٍ تَجِمِ ۞ فَأَيْنَ تَذَهَبُونَ ۞ إِنْ أَعْتَى الْمُبِينِ ۞ وَمَا هُوَ عَلَ الْفَيْبِ بِصَنِينِ لِمَن شَآة مِنكُمُ أَن يَسْتَغِيمَ ۞ وَمَا شَنَاءُونَ إِلاَ أَنْهُ بِلَا أَنْ يَشَاءَ ٱللَّهِ أَنْ الْعَالَ وَ

۱\_ سورة يونس: ۳۰.

ثم أكّد سبحانه الأمور المذكورة بالقسم أي: فاقسم ودلا، زائدة مؤكّدة أو رد لقول سابق من الكفّار أي: ليس الأمر كما تزعمون أيّها الكفرة ثم أقسم بالخنّس، جمع خانس و ألكُنَّر كه جمع كانس وأصلها الستر والشيطان خنّاس لأنّ اللعين يخنس إذا ذكر الله ويذهب ويستتر وكناس الطير والظبي هو بيت يختفي فيه والكواكب تكنس في بروجها تختنس بالنهار وتبدو بالليل، والخنوس الرجوع إلى الخلف ويقال للشيطان خنّاس لأنّه يضع خرطومه على قلب العبد فإذا ذكر الله استتر وإذا غفل العبد رجع إلى الوسوسة.

والمعنى: أقسم بالكواكب الرواجع، والجواري صفة لها لأنّها تجري في أفلاكها وتتوارى في بروجها وتكنس في غروبها فهذا خنوسها وكنوسها وقيل: المراد بالكواكب الرواجع ما عدا النيّرين من الدراري الخمسة وهي: المرّيخ ويسمّى بهرام، وزحل ويسمّى كيوان، وعطارد ويسمّى الكاتب، والزهرة وتسمّى ناهيذ والمشتري ويسمّى روايس وبرجيس. وما من نجم يقطع المجرة غير الخمسة وقيل هي بقر الوحش أو الظباء عن ابن مسعود.

وَالَيْتِلِ إِذَا عَسَمَسَ لَهُ أَي: أدبر ظلامه لأن إقبال الصبح يكون بإدبار الليل وعسعس يفستر بأدبر أو أقبل فإنه من الأضداد ولكن علي ظنيه فستره بأدبر بظلامه و وَالَيْتِلِ بَهُ عطف على الخنس.

وإذا وما بعدها في موضع الحال أقسم الله بالليل مدبراً وبالصبح مضياً وإذا وما بعدها في موضع الحال أقسم الله بالليل مدبراً وبالصبح مضيئاً ومشرقاً وجعل تنفس الصبح عبارة عن طلوعه وانبساطه بحيث زال معه عسعسة الليل وهي الغبرة الحاصلة في آخر الليل، والتنفس في الأصل ريح مخصوص يروح القلب بالتنفس بهبوبه على القلب مثل نفس الجيوان، شبّه بإقبال الصبح من الروح والنسيم بذلك الريح المسمّى بالنفس وأطلق اسم

| اج ۱۲ | معتبا الملاقظ | ٩٨ |
|-------|---------------|----|
|-------|---------------|----|

النفس عليه استعارة فجعل الصبح متنفّساً بذلك لأنّ النفس بالمعنى المذكور لازم له فهو كناية متفرّعة على الاستعارة.

لَوْإِنَّهُ، لَقَوْلُ رَمُولُو كَبِرِ كَمَ هذا جواب القسم أي: إنّ القرآن قول رسول كريم على ربّه وهو جبرئيل وإنّما أضافه إلى جبرئيل لأنّ اللّه أمر جبرئيل أن ائت محمّداً وقل له كذا فقاله من جهة اللّه فأنزله جبرئيل على لسانه فسمعه محمّد فإسناده إليه باعتبار السبيّة الظاهرة في الإنزال، ويدلّ على أنّ المراد بالرسول هو جبرئيل ما بعده من ذكر قوّته، ووصفه بالرسول لأنّه رسول عن اللّه إلى الأنبياء، ووصفه بكريم لأنّه عزيز عظيم عند اللّه وعند الناس لأنّه يجيء بأفضل العطايا وهو المعرفة والهداية وهذه الآية نزلت في معرض الردّ والإنكار لمقالة الكفّار الذين قالوا: إنّ محمّداً يقوله ويتقوله فقال سبحانه:

وذي قُوَّة في شديدة كما رفع قرى قوم لوط القرى الأربع من الماء الأسود من سبع طبقات بقوادمه حتّى سمع أهل السماء نياح الكلب وأصوات الديكة ثم قلبها وفي كلّ مدينة أربعمائة ألف مقاتل سوى الذاري، وصاح صيحة بقوم صالح فأصبحوا جاثمين، وإنّه يهبط من السماء إلى الأرض ويصعد في أسرع من الطرف، وإنّه رأى شيطانا يقال له الأبيض صاحب الأنبياء فذفعه دفعة رفيقة وقع من مكّة إلى أقصى جبل الهند، وكذا رآه يكلّم عيسى لينة على بعض الأرض المقدّسة فنفخه نفخة واحدة ألقاه إلى أقصى جبل الهند. وقيل: المراد من القوة في أداء طاعة الله وترك الإخلال بها من الخلق إلى آخر زمان التكليف.

ومِندَ ذِى آلْمَرْشِ مَكِينِ﴾ أي: الله، أي عند. تعالى ذا مكانة رفيعة من المنزلة والتشريف لا عنديّة مكان. فَرْسَلَاعٍ ثَمَّ أَمِينِ في فيما بين الملائكة المقرّبين يصدرون عن أمره ويرجعون إلى رأيه لعلمهم بمنزلته عند الله، ومن طاعتهم أنّهم فتحوا أبواب السماء ليلة المعراج بقوله لرسول الله، وطاعة جبرئيل فريضة على أهل السماوات كما أن طاعة محمّد فريضة على أهل الأرض أي مطاع هناك أي في السماوات أمين على الوحي وقرئ الثمّه بضمّ الثاء فيكون للتراخي تعظيماً لوصف الأمانة وتفضيلاً لها على سائر الأوصاف فيكون على طريق الترقي من صفاته الفاضلة إلى ما هو أفضل وأعظم وهو الأمانة.

فورًا مَاجِئُمُ في يا أهل مكَة وهو رسول الله عطف على جواب القسم في يَجُزُنِ في كما تقولون، ونسبة التصاحب لأنه كان بين أظهرهم في مدة متطاولة وقد جربوا عقله وأمانته فوجدوه أكمل منهم وهم لقبوه بالأمين الصادق فورَلَفَدَ رَمَاهُ بَالأَثْنِ آلَيُبِنِ في أي: وبالله رأى رسول الله جبرئيل وأبصره في ناحية السماء، والمبين من أبان اللازم بمعنى اللازم أي بمطلع الشمس من ناحية المشرق، والمراد بالأفق هنا حيث تطلع الشمس استدلالاً بوصفه بالمبين فإن نفس الأفق لا مدخل له في تبيين الأشياء وظهورها وإنّما يكون له مدخل في ذلك من حيث كونه مطلعا لكوكب منير يبين الأشياء والكوكب المبين هو الشمس، وإسناد الإبانة إلى مطلعها باعتبار سببيتها لها.

روي أنّ رسول الله عليها فقال جبرئيل أن يتراءى له في صورته الّتي خلقه الله عليها فقال جبرئيل: **«وما ذاك إليّ».** فاذن له فأتاه عليها وذلك في جبل حراء في أوائل البعثة فرآه رسول الله قد ملأ الآفاق بكلكلة رجلاه في الأرض ورأسه في السماء، جناح له بالمشرق وجناح له بالمغرب وله ستّمائة جناح من الزبرجد فغشي عليه تلاك فتحول جبرئيل في صورة بني آدم وضمّه إلى نفسه وجعل يمسح الغبار عن وجهه فقيل لرسول الله: ما رأيناك مذ بعثت أحسن منك اليوم فقالﷺ **«جامني جبرتيل في صورته فعلق بي هذا من** حسنه» وما رآه أحد من الأنبياء غيره في صورته فهو من خصائصه.

واعلم أنّ وقوع الغشيان إنّما هو من كمال العلم والاطّلاع بقدرة اللّه حين الرؤية كما غشي على جبرئيل ليلة الإسراء حين رأى الرفرف ولم يغش على رسول، الله وقالﷺ: **المحلمت فغل جبرئيل في العلم،<sup>(۱)</sup> فك**أنّهﷺ أشار إلى فضل نفسه أيضا لمّا غشى عليه برؤية جبرئيل على صورته الأصليّة.

وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْمَنِبِ بِعَنِينِ أَي: هو الله ليس على وحي الله بمتَّهم فإن أحواله شاهدة بالصدق والأمانة، وقرئ بالضاد فالمعنى أنَّه الله ليس ببخيل أحواله شاهدة بالصدق والأمانة، وقرئ بالضاد فالمعنى أنَّه الله ليس ببخيل فيما يؤدي عن الله أن يعلمه كما علمه الله فيكتمه كما يكتم الكاهن ما عنده حتم يأخذ عليه حلواناً وأجرةً ويسال تعليمه فلا يعلمه إلا بالأجرة.

وَمَا هُوَ بِغَوَلِ شَيْطُنِ تَجِيرِكَ أي: قول بعض المسترقة للسمع، دلّ عليه توصيفه بالرجيم لأنّه بمعنى المرميّ بالشهب، أو المراد المرجوم باللعن وهذا ردّ لقولهم كانوا يقولون: إنّ الشيطان يلقي إليه كما يلقي إلى الكهنة<sup>(٢)</sup>.

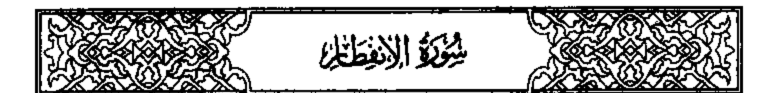
إِنابَةُ تَذَهَبُونَ اللَّهِ استضلال فيما يقولون في أمر القرآن و«أين» ظرف
 مكان مبهم منصوب بتذهبون، أي فأي طريق تسلكون أبين من هذه الطريقة
 الحقّة وهو طريق القرآن؟ إن هُوَ لِلّا ذِكْرُ لِلْمَكْلِمِينَ اللَّهُ وَان، نافية والضمير راجع
 الحقّة وهو طريق القرآن؟ وإن هُوَ لِلّا ذِكْرُ لِلْمَكْلِمِينَ اللَّهُ وإن» نافية والضمير راجع
 إلى القرآن أي ما هو إلّا عطيّة وتذكير لهم إليّن شآة مِنكُم الله المكلّفون
 بالإيمان وهو بدل من «العالمين» بدل البعض 
 أن يُستقيم المعول «شاء» أي:
 المن شاء منكم الاستقامة.

وَمَا تَشَامُونَ إِلَا أَن يَشَلَهُ أَنَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ عن الكاظم للنا «إنَّ الله جعل

- ١- الفتوحات المكية، ج٢، ص٣.
- ۲\_ تفسير مجمع البيان، ج ۱۰، ص ۲۸۱.

قلوب الأئمة موردا لإراداته فإذا شاء الله شاموه»<sup>(')</sup>، أي: وما تشاؤن الاستقامة على الحق إلّا أن يشاء الله ذلك من حيث خلقكم لها وكلّفكم بها وطلب منكم الإيمان وقيل: إن الآية خطاب للكفّار والمراد لا تشاؤن الإسلام إلّا أن يشاء الله أن يجبركم ويلجئكم إليه ولكنّه لا يفعل لأنّه يريد منكم أن تؤمنوا اختيارا لتستحقّوا الثواب ولا يريد أن يحملكم عليه جبرا، عن أبي مسلم. تمت السورة بعون الله.

١- تغسير القمي، ج٢، ص٤٠٩، و تغسير الصافي، ج٥، ص٢٩٤.



مكية. قال ابيّ عن النبي ﷺ: فمن قراها أعطاه الله من الأجر بعدد كلّ قبر حسنة وبعدد كلّ قطرات ماء حسنة وأصلح الله شائه يوم القيامة ومن قرأ هاتين السورتين: ﴿إِذَا ٱلسَّمَاءُ أَنفَطَرَتَ ﴾ و ﴿إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنتَقَتَ ﴾ وجعلهما نصب عينيه في ملاة الفريضة والنافلة لم يحجبه من الله حجاب ولم يحجزه من الله حاجز ولم يزل ينظر إلى الله وينظر الله إليه حتى يفرغ من حساب الناس»<sup>(1)</sup>.

## بسمي والتوالت فيزالت و

إذَا السَّمَّةُ انفَطَرَتْ () وَإِذَا الْكُوَاكِةُ اَنَثَرَتْ () وَإِذَا الْبِحَارُ فَجِرَتْ () وَإِذَا الْفُبُورُ بَغِيْرَتْ () عَلِمَتْ نَفْشُ مَّا فَذَمَتْ وَأَخَرَتْ () يَتَأَيُّهَا الإِنسَنُ مَا غَرَكَ بِرَنِكَ الْحَصَرِيرِ () الَذِي خَلَفَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلكَ () فِ أَي مُعرَرَة مَا شَهَ رَكَبَكَ () كَلَا بَلْ تَكَذِبُونَ بِالذِينِ () وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنوَظِينَ () كِرَامًا شَهَ رَكَبَكَ () يَعَلَمُونَ مَا تَعْمَلُونَ إِلَذِينِ () وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنوظِينَ () كَرَامًا تَشِيعِيرِ () يَعَلَمُونَ مَا تَعْمَلُونَ () إِنَّ الْأَبْرَارَ لَنِي فَعِيمِ () وَإِنَّ عَلَيْكُمْ تَحْيِيرِ () يَعْلَمُونَ مَا تَعْمَلُونَ () إِذَ الْأَبْرَارَ لَنِي فَعِيمِ () وَإِنَّ عَلَيْكُمْ تَحْييرِ () يَعْلَمُونَ مَا تَعْمَلُونَ () إِذَا الْبَنِينِ () وَلَنَ عَلَيْكُمْ لَمَنوَظِينَ () كَنْ تَحْييرِ () يَعْلَمُونَ مَا تَعْمَلُونَ () إِنَّ الْأَبْرَارَ لَنِي فَيمِ () وَإِنَّ الْفُجَارَ لَعِي تَحْييرِ () يَعْلَمُونَ مَا تَعْمَلُونَ () إِذَا إِذَا يَعْنَا يَعْنُونُ مَا يَعْرَا يَعْنَا يَعْمَرُونَ الْنَعْبَارِ لَعْنَ تَحْييرِ () يَعْلَمُونَ مَا تَعْمَلُونَ () إِذَا إِنَّهُ مَعْتَى فَيْمَ مِنْ وَا يُبْرُونُ يُعْرَبُ يَعْلَمُ وَ تَعْسَمُونَ مَا يَعْرَا الْعَنْ الْعَبَارِ الْعَالَا يَعْنَا إِلَيْنَ الْنَهُ مَا يَعْمَ

ا\_مجمع البيان، ج١٠، ص٢٨٣.

إذَا ٱلسَّمَآةُ ٱنفَطَرَتْ ﴾ وانفطارها وتقطّعها لزوال بنيتها. وإعرابه كإعراب ﴿إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِرَتْ ﴾ ﴿وَإِذَا ٱلْكَوَاكِبُ أَنَنَمَرَتْ ﴾ أي: تساقطت من مواضعها سوداء متفرقة كما تتساقط اللئالئ إذا انقطع السلك. وهذان من أشراط الساعة فإن السماء في هذا العالم كالسقف ومن أراد تخريب بناء فإنّه يبدأ أولاً بتخريب السقف.

واستواء الأرض وصارت البحار وهي سبعة: بحر الروم وبحر الصقالبة وبحر واستواء الأرض وصارت البحار وهي سبعة: بحر الروم وبحر الصقالبة وبحر جرجان وبحر القلزم وبحر فارس وبحر الصين وبحر الهند بحراً واحداً فيصب ذلك البحر في جوف الحوت الذي عليه الأرضون السبع كما في كشف الأسرار، وقيل: معناه ذهب ماؤها ودخل في البحار البحر المحيط لأنه أصل الكلاً إذ منه يتفرّع الباقي.

وَإِذَا ٱلْتُبُورُ بُغِرَتَ ﴾ قلب ترابها وأخرج موتاها أو بحثت عن الموتى فاخرجوا منها، وبعثرت المتاع وبحثرته أي جعلت أسفله أعلاه، فيجعل أسفل القبور أعلاها، وبعثر وبحثر مركّبان من البعث والبحث مع راء ضمّت إليهما مثل تركيب الرباعي والخماسي نحو هلّل وبسمل إذا قال: (لا إله إلّا الله)، و(بسم الله).

المحمود المحمود المحمد المحم

1.0

المطيع يرى بتأثير السعادة والعاصي كذلك.

وَيَايَّهُمَا ٱلْإِنْسَنُ فَي يعمَّ جميع العصاة ولا خصوص له بالكفَّار وقيل: يريد اميّة بن خلف وقيل: نزلت في الوليد بن مغيرة أو الأسود بن كلدة الجمحيّ قصد النبيّ في بطحاء مكّة فلم يتمكّن منه، ولكنّ اللفظ عامّ يصلح له ولغيره، وفي زهرة الرياض أنّ الأسود ضرب على يافوخ رسول الله الله فأخذه رسول الله وضربه على الأرض فقال له: يا محمّد الأمان الأمان منّي الجفاء ومنك الكرم فإنّي لا أوذيك أبداً فتركه رسول الله.

وَمَا غَرَكَ بِرَبِكَ ٱلْحَكَرِيرِ : وَمَا كَ استفهاميَة في موضع الابتداء و وَغَرَكَ كَ خبره، والمعنى أي شيء خدعك وجرأك على عصيانه وآمنك من عقابه وقد علمت ما بين يديك من الدواهي؟ والتعرض بلفظ وَٱلْحَكِيرِ للإيذان بأنّه ليس مما يصلح أن يكون مدار الإغرار حسبما يغويه الشيطان بأن يقول له: افعل ما شئت فإن ربّك كريم قد تفضّل عليك في الدنيا وسيفعل مثله في الآخرة فإنّه قياس عقيم وتمنية باطل بل هو مما يوجب المبالغة في الإقبال على الإيمان والطاعة ولهذا لما قرأها رسول الله قال: «فرّه جهله"<sup>(1)</sup> فظهر أن كرم الكريم لا يقتضي الاغترار به بل الحذر عن مخالفته من حيث إن أعمال الظالم ينافي كونه كريماً بالنسبة إلى المظلوم وكذا التسوية بين الموالي والمعادي، فإذا كان محض الكرم لا يقتضي الاغترار به فكيف إذا أنضم إليه مفة القهر ولله الأسماء المتقابلة ولذا قال سبحانه: في يُبَرَّ عِبَادِي أَنَ ٱلْمَقُورُ

وقيل: للفضيل بن عياض ما ذا تقول إن أقامك ريّك يوم القيامة وقال لك:

١\_ مجمع البيان، ج٦، ص ١٥٠، و سنن ابن ماجة، للقزويني، ج١، ص٧٥. ٢\_ سورة الحجر: ٤٩، ٥٠. أما غُرَّكَ بَرَبِكَ ٱلْحَصَرِيرِ ؟ قال أقول: غرتني ستورك المرخاة. قال الزمخشري: قول الفضيل ليس باعتذار كما يظنّه الطمّاع ويظنّ به قصّاص الحشويّة ويروونهم من أنمتنهم إنّما قال: ﴿بَرَبَكَ ٱلْحَصَرِيرِ ﴾ ليلقّن عبده الجواب حتّى يقول: غرّتي كرمك الكريم<sup>(۱)</sup>.

الوجود وهو خير من العدم، منبّهة على أن من قدر على الخلق وما يليه بدءا الوجود وهو خير من العدم، منبّهة على أن من قدر على الخلق وما يليه بدءا قدر عليه إعادة فَنَسَوَّنك كه أي: جعل أعضاءك سويّة معدّة لمنافعها كالبطش لليد والمشي للرجل والتكلّم للسان إلى غير ذلك فَنَعَدَلَك كه وعدل بعض تلك الأعضاء ببعض بحيث لم يتفاوت مثل أن تكون إحدى اليدين أو الرجلين أو الأذنين أطول من الاخرى، أو تكون إحدى العينين أدمع من الاخرى. قال أهل التشريح: إنّه تعالى ركّب جانبي هذه الجنّة على التساوي حتّى أنّه لا تفاوت بين نصفيه لا في العظام ولا في أشكالها ولا في الأوردة والأعصاب<sup>(۳)</sup>، فكلّ ما في أحد الجانبين مساو لما في الجانب الآخر فيكون المعنى: فصرفك عن الخلقة المكروهة كما قال: في آمين تقوير أ<sup>(۳)</sup> وقرئ «فعدتك» بالتشديد.

أي شورت تما شآة رَكْبَكَ له الجار متعلَق بركَبك، وفرتًا له مزيدة لتعميم النكرة والعائد محذوف والمعنى ركَبك في أي: صورة شاءها واقتضتها حكمته من القصر والطول والذكورة والأنوثة كما في الحديث: فإنّ النطفة إذا استقرت في الرحم أحضرها الله كلّ نسب بينها وبين آدم وصورها في أي شبيه شاء»<sup>(1)</sup>.

> ۱. الكشاف، ج٤، ص٢٢٨. ۲ـ تفسيرالرازي، ج٣١، ص ٨٠. ٣ـ سورة التين: ٤: ۱ـ مجمع البيان، ج٠١. ص٢٨٧، و كنزالعال، ج٢. ص٤٥.

المُوْكَلًا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِٱلَدِينِ ﴾ أي: ارتدعوا عن الكفر والعصيان ثمّ قال بعد الردع بطريق الاعتراض: وأنتم لا ترتدعون بل تجرؤن حيث تكذّبون بالجزاء والبعث أو المعنى تكذّبون بدين الإسلام ولا تصدّقون ثواباً ولا عقاباً.

وَإِنَّ عَلَيَكُمْ لَحَنِفِظِينَ ﴾ حال من فاعل وَنُكَذِبُونَ ﴾ وأتى بلفظ الجمع في «حافظين» باعتبار كثرة المخاطبين أو باعتبار أن لكلّ واحد منهم جمعاً من الملائكة اثنان باللّيل واثنان بالنهار حافظين لأعمالكم.

كَرَامًا كَلِبِينَ كَلُوام حيث يُسارعون إلى كتب الحسنات ويتوقَفون في كتب السيئات رجاء أن يتوب في كتب السيئات رجاء أن يتوب فيكتبون الذنب والتوبة معاً فَيَعَلَمُونَ مَا تَغْعَلُونَ فَ لحضورهم من الأفعال الصادرة عنكم قليلاً وكثيراً لتجازوا بذلك.

إنَّ آلأَبَرَارَ لَفِي نَمِيمِ وهو الجنَّة والأبرار أولياء الله المطيعون في الدنيا الذين بروا وصدقوا في إيمانهم بأداء الفرائض جمع برّ بالفتح وهو بمعنى الذين بروا وصدقوا في إيمانهم بأداء الفرائض جمع برّ بالفتح وهو بمعنى الصادق والمطيع والمحسن، وأحسن الحسنات لا إله إلاا الله ثمّ برّ الوالدين ثمّ البرّ للمؤمنين.

وَالَّهُ الْفُجَّارَ لَفِي جَمِيمِ﴾ والفجور شقّ ستر الديانة، في النار وعذابها، والتنوين للتهويل، ونعيم الطاعة والمعرفة تقابله جحيم الغفلة والمعصية.

وَيَعْبَلُونَهَا يَوْمَ الذِينِ ﴾ صلا النار قاسى حرّها وباشره والتصق ببدنه، فيصلونها يوم الجزاء ﴿وَمَا ثُمَ ﴾ أي: الفجّار ﴿عَنّهَا ﴾ عن الجحيم ﴿يُغَايِينَ ﴾ طرفة عين وقيل: المعنى وما كانوا غائبين قبل ذلك عن النار غائبين بالكلّية بل كانوا يجدون سمومها وحرّها في قبورهم كما قال ﷺ: «القبر روضة من رياض الجنان أو حفرة من حفر النيران»<sup>(۱)</sup>.

﴿ وَمَا آَدْرَيْكَ ﴾ خطاب لكلَّ من يتأتَّى منه الدراية و«ما» مبتدء و﴿ أَدْرَيْكَ ﴾

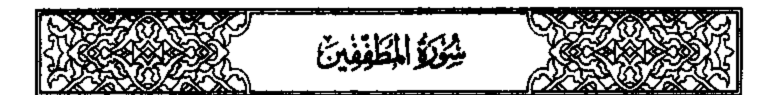
۱\_ کنزالعمال، ج۱۵، ص٥٤٦، و تفسيرالرازي، ج٤، ص١٦٥.

| 11 21 | DEN LET |  | •/ | ٨ |
|-------|---------|--|----|---|
|-------|---------|--|----|---|

خبر أي: أيّ شيء جعلك داريا وعالما ما يوم الدّين في الهول والفظاعة فإنّه خارج عن دائرة دراية الخلق لأنّهم على أيّ صورة يصوّرونها فهو فوقها وأضعافها.

للتأكيد وزيادة التخويف وأتى القِمِنِ كَم تكرير بشمّ المفيدة للترقي في الرتبة للتأكيد وزيادة التخويف وأتى بالظاهر عن الضمير تأكيداً لفخامته. ويَوْمَ لَا تَسْلِكُ نَفْشُ لِنَفْسٍ شَيْئًا كَه ويوم مرفوع المحلّ على أنّه خبر مبتدء محذوف وحركته الفتح لإضافته إلى غير متمكن والتقدير هو يوم لا تملك نفس من النفوس لنفس من النفوس شيئاً من الأشياء أو منصوب بإضمار اذكر.

وحده فإنّ الأمر فَوَمَهِذِ ﴾ كلّه يوم إذ لا تملك نفس ﴿يَتَهِ ﴾ وحده فإنّ الأمر والحكم من شأن الملك المطاع والخلق تحت سطوات ربوبيّته ولا يزاحمه أحد. تمّت السورة بعون الله.



مكية. وقيل بعضها وهي ثمان آيات منها مدنيّة وهي ﴿إِنَّ ٱلَّذِ*بِنَ* أَجَرَمُوا ﴾ إلى آخر السورة. قال النبي*كَانَ فومن قرأها مقاه الله من الرحيق المختوم* يوم القيامة»<sup>(۱)</sup>. وعن الصادقﷺ: «من كانت قرامته في الفريضة أعطاه الله الأمن من النار يوم القيامة ولا تراه ولا يراها»<sup>(۱)</sup>.

## بسمي الأبرال التحجير

وَنِيْلُ لِلْمُطَفِّفِينِ () ٱلَّذِينَ إذَا ٱكْثَالُوا عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ () وَإِذَا كَالُوهُم أَو وَزَنُوُهُمْ يُحْسِرُونَ () أَلَا يَظُنُ أُوْلَتَهِكَ أَنَهُم مَّبْعُونُونَ () لِيَوْم عَظِيم () يَوْمُ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ () كَلَا إِنَّ كِنَبَ ٱلْمُجَادِ لَغِي سِجِينِ () وَمَا أَدَرَنكَ مَا سِجَينَ () كَنَبُّ مَنْهُومُ () وَمَلْ يَوْمَهِدِ لِلْمُكَذِبِينَ () الَّذِينَ يَكْذَبُونَ بِيوم الذِينِ () وَمَا أَدَرَنكَ مَا سِجَينَ كُنُ مُعْتَدٍ أَشِيرٍ () وَمَلْ يَوْمَهِذِ لِلْمُكَذِبِينَ () الَّذِينَ يَكْذَبُونَ بِيوم الذِينِ () وَمَا يَكَذَبُ بِهِ لَا كُلُ مُعْتَدٍ أَشِيرٍ () وَمَا يُكَذِبُ عِنْهُ اللَّذِينَ يَكْذَبُونَ اللَّهُ الذِينَ () مَعْتَو أَنْهُ عَلَيْ كُلُومُ مُؤَمُ كُلُ مُعْتَدِ أَشِيرٍ () وَمَلْ يَوْمَهِذٍ لِلْمُكَذِبِينَ اللَّهُ اللَّذِينَ يَكْذَبُونَ بِيوم الذِينَ () مَعْتَ كُلُ مُعْتَدٍ أَشِيرٍ () وَمَلْ يَعْمَدُ لِنَهُ مَعْتَدِ أَنْهُ مَعْتَدِ أَشِيرٍ () وَمَا يَكَذَبُ بِهِ لَا كُلُ مُعْتَدٍ أَشِيرِ () مَعْتَدِ أَشِيرِ () مَعْتَدِ وَمَهْ وَعَيْذَ الْنَاسُ لِنَهِ مَا يَعْذِينَ () مَالَكُومُ مَا يَكَذَبُونَ الْنَاسُ لِيَنَ الْ مَعْتَدِ أَشِيمُ مَا يَكَذَبُومُ عَنْعَيْرُونَ الْنَا يَعْنُ الْوَلَتِي مَا الْنَهُ مُعْتَدُونَ الْ يَعْتَ مُعْتَى أَنْتُومُ مَعْتَدُو أَسُولُ الْتَعْتَقُونَ الْ الْعَلَيْ مَنْ يَكْذَا الْمَالِ الْعَنْ مَعْتَ مُ

وَتَبَلُّ ﴾ شدة الشرّ أو الهلاك والعذاب الأليم قال ابن كيسان: هو كلمة

۱ـ جوامع الجامع، ج۳، ص٧٤٣، و الكشاف، ج٤، ص٢٣٣. ۲ـ تواب الاعمال، ص١٣٢، و مجمع البيان، ج١٠، ص٢٨٩. كلَّ مكروب واقع في البليَّة فقولك «ويل لك» عبارة عن استحقاق المخاطب لنزول البلاء الموجب له وهو مبتدء وإن كان نكرة فقد وقع موقع الدعاء (لِلْمُطَفِّفِينَ) الباخسين حقوق الناس في المكيال والميزان والتطفيف تنقيص الشيء مقداراً قليلاً على وجه الخفية، وطفَّف الكيل قلّل نصيب المكيل له في إيفائه واستيفائه.

قال رسول الله للظافة: «خمس بخمس: فما نقض العهد قومً إلّا سلّط الله عليهم عدوّهم، وما حكموا بغير ما أنزل الله إلّا فشا فيهم الفقر، وما ظهرت الفاحشة فيهم إلّا فشا الموت، ولا طفقوا الكيل إلّا منعوا النبات وأخذوا بالسنين. ولا منعوا الزكاة إلّا حبس عنهم القطر،<sup>(1)</sup>، وكان أهل المدينة يطفّفون قبل هجرة النبيّ إليهم فلمًا نزلت الآية أحسنوا الكيل فهم أوفى الناس كيلاً إلى اليوم.

وعن مالك بن دينار أنَّه دخل على جار له وقد احتضر فقال: يا مالك جبلان من نار بين يديّ اكلَف الصعود عليهما، فسألت أهله فقالوا: كان له مكيالان يكيل بأحدهما ويكتال بالآخر فدعوت بهما فضربت أحدهما بالآخر حتَّى كسرتهما ثمّ سألت الرجل فقال: ما يزداد الأمر عليّ إلَّا عظماً.

أَلَيْنِ إِذَا آتْكَالُوا عَلَ ٱلنَّاسِ لَه أي: من الناس ويريدون أن يشتروا منهم والاكتيال الأخذ بالكيل فيتتوقُونكه أي: يأخذون الوافي وتبديل كلمة «من» والاكتيال الأخذ بالكيل فيتتوقُونكه أي: يأخذون الوافي وتبديل كلمة «من» بعلى لتضمين الاكتيال معنى الاستيلاء أو للإشارة إلى أنّه اكتيال مضرً بهم والمراد من الاستيفاء الأخذ الوافو لا أخذ الوافي من غير نقص، بل كانوا يأخذون الزائد بأي وجه يتيستر لهم من وجوه الحيل بكبس الكيل وتحريك والمكيال والمكيل ألماني من ألمان الكيل.

وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَزَنُوُهُمْ ﴾ أي: إذا كالوا للناس بالكيل أو وزنوا بالميزان

١\_ جامع الجوامع، ج٣، ص٧٤٥، و الكشاف، ج٤، ص ٢٣٠، و كنزالعمال، ج١٦، ص٧٩.

المبيع لهم فيُخَسِرُونَ » وينقصون حقوقهم. قال بعض السالكين: إنّ من يحسّن العبادة على رؤية الناس ويسيء إذا خلا<sup>(١)</sup> فهو داخل في المطفّفين فضلا عن المرائين.

أَلَا يَظُنُّ أَوْلَتِهِكَ ﴾ أي: ألا يعلمون هؤلاء المطغّفون؟ و﴿ أَلَا ﴾ هذه ليست للتنبيه بل الهمزة الاستفهاميّة الإنكاريّة داخلة على أذلاء النافية، ويجوز أن يكون للتحضيض على الظنّ.

الأمم تَبْعُونُونَ \* لِيَوْم عَظِيم كَل لا يقادر قدر عظم ما فيه من الأهوال، ومحاسبون فيه على مقدار الذرة والخردلة فإن من يظن ذلك وإن كان ظنًا ضعيفا في حدّ الشكّ والوهم لا يتجاسر على أمثال تلك القبائح فذكر الظنّ إذا لم يكن بمعنى العلم في الآية للمبالغة في المنع عن التطفيف وإنّا فالمؤمن لا يكفي له الظن في أمر البعث والمحاسبة بل لا بدّ من الاعتقاد الجازم.

وَيَوَمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْمَنْلِينَ ﴾ أي: لأمر رب العالمين، روي أنّهم يقومون بين يدي الله أربعين عاماً وفي رواية ثلاثمائة سنة، وعرق أحدهم إلى أنصاف أذنيه لا يأتيهم خبر ولا يؤمر فيهم بأمر وهذا في حق الكافر وأمّا في حق المؤمن فيكون المكث كقدر انصرافهم من صلاة مفروضة. وقال أعرابي لعبد الملك بن مروان: إنّك قد سمعت ما قال الله في المطفّفين؟ وأراد بذلك أن المطفّف قد توجّه عليه الوعيد العظيم في أخذ القليل فما ظنّك بنغسك وأنت تأخذ أموال الناس بلا كيل ولا وزن<sup>(٢)</sup>.

كَلَا ﴾ ردع عمّا كانوا عليه من التطفيف والغفلة عن البعث أو بمعنى حقاً فحينثد يكون متّصلاً بما بعده ﴿إِنَّ كِنَبَ ٱلفُجَّارِ لَفِي سِجِينِ﴾ الكتاب بمعنى

- ١- تغسير السلسي، ج٢، ص ٢٨٠.
- ٢ يغسيرالرازي، ج ٣١، ص ٨٩، و الكشاف، ج٤، ص ٢٣١.

المكتوب كاللباس بمعنى الملبوس أو على حاله بمعنى الكتابة واللام للتأكيد وسجين علم لكتاب جامع هو ديوان الشرّ وفيه ثبت أعمالهم من الفجور والمعاصي وقيل: المعنى إنّه كتب في كتابهم أنّهم يكونون في سجين وهي في الأرض السابعة السفلى وعن البراء بن عازب قال: قال رسول الله: **«سجّين** أسفل سبع أرضين»<sup>(۱)</sup>.

قال كعب الأحبار: إن روح الفاجر يصعد بها إلى السماء فيأبى السماء أن تقبلها ثمّ تهبط بها إلى الأرض فتدخل سبع أرضين حتّى ينتهي بها إلى سجّين وهو موضع جند إبليس<sup>(٢)</sup> وقيل: إنّ سجّين جب في جهنّم مفتوح والفلق جب في جهنّم مغطى ويكون لفظ السجّين من السّجن الّذي هو الشدة على وزن فعّيل مبالغة المسجون.

وَمَا أَنْرَبْكَ مَا يَعْيَنُ أَي: بحيث لا يبلغه دراية أحد (يَكَبُّ مَرْقُومٌ) الرقم الخطُ الغليظ الجلي أي هو كتاب بين الكتابة بحيث كلّ من نظر إليه يطلع الخط الغليظ الجلي أي هو كتاب بين الكتابة بحيث كلّ من نظر إليه مطلع على ما فيه بلا إمعان توجه، مشتمل على علامة دالة على شقاوة صاحبه وكونه من أصحاب النار.

وَقَالٌ يَؤْمَيُونَهُ أَيْ الويل يوم يقوم الناس واعطي ذلك الكتاب المرقوم لهم حاصل ﴿ لِلْمُكْذِبِينَ ﴾ والويل كلمة جامعة لجميع أقسام العذاب والمحن ﴿ الَذِبِيَ يَكْذِبُهُ يَبَوَم الذِبِنِ صفة ذامة للمكذّبين ومفسّرة تكذيبهم بأنّهم كذّبوا يوم القيامة ﴿وَمَا يُكَذِبُ يِبِهِ إِلَا كُلُ مُعْتَدٍ أَنِيرٍ ﴾ أي: متجاوز عن الحق إلى الباطل كثير الإثم والمعاصي، منهمك في الشهوات بحيث حملته على الإنكار بيوم الجزاء. ثمَ وصف سبحانه المعتدي بقوله: ﴿إِذَا نُنَنَ عَلَيْو مَايَنَنَا ﴾ الناطقة بتصديق

> ۱\_ مجمع البيان، ج۱۰، ص۲۹۲، و تفسيرالرازي، ج۳۱، ص۹۲. ۲\_ مجمع البيان، ج۱۰، ص۲۹۲، و تفسيرالبغوي، ج٤، ص٤٥٩.

ذلك اليوم ووقوعه لا محالة وهي القرآن ﴿ قَالَ ﴾ من فرط إعراضه عن الحقَّ وجهله ﴿ أَسْطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ أي: حكايات الأولين وأباطيلهم والأساطير جمع أسطورة وهي الحديث الذي لا نظام له.

﴿ كَلاً ﴾ ردع للمعتدي عن ذلك القول الباطل وتكذيبه ﴿ بَلْ رَانَ عَلَنَ فُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ قرأ حفص عن عاصم ﴿بَلْ ﴾ بإظهار اللَّام مع سكتة عليها خفيفة بدون القطع ويبتدئ ﴿رَانَ ﴾ وقرأ الباقون بإدغام اللام في الراء و المائة الله موصولة والعائد محذوف ومعنى الآية: ليس في آياتنا ما يصح أن يقال في شأنها مثل هذه المقالات الباطلة بل ركب قلوبهم وغلب عليها ما كانوا يكسبونه من الكفر والعصيان حتّى صارت كالصدأ<sup>(1)</sup> من المرأة فحال ذلك بينهم وبين معرفة الحقّ كما قالﷺ: «إنَّ العبد كلِّما أذنب ذنباً حصل في قلبه نكتة سوداء حتى يسود قلبه،") ولذلك قالوا ما قالوا.

والرين صدأ يعلو الشيء الجليّ، وران ذنبه على قلبه غلب، وران فيه النوم رسخ فيه. وقيل: الرين الحجاب الغليظ الحائل بين القلب وعالم القدس والغبن بالمعجمة دون الرين وهو الصدأ فإن الصدأ حجاب رقيق يزول بالتصفية قال الصادق الخابج: «يصده القلب فإذا ذكرته بآلاء الله انجلى عنه». قال أبو مسلم: ترك النظر في العواقب وكثرة المعاصي يقوي الدواعي في الإعراض عن التوبة.

قال أبو القاسم البلخيِّ: وفي الآية دلالة على صحَّة ما يقوله أهل العدل في تفسير الطبع والختم على القلوب والإضلال، لأنَّه تعالى أخبر أنَّ أعمالهم السيِّئة وما كانوا يكسبونه من القبيح ران على قلوبهم، فحينئذ أضلُّهم أعمالهم التي اكتسبوها وهم سبّبوا وأوجبوا الختم والطبع على قلوبهم فلمًا اختاروا هذا

> الصدأ محركة ستر تحتجب به المرأة. ٢- تفسير الثعلبي، ج١٠، ص١٥٣، و تفسيرالبيضاوي، ج٥، ص٤٦٥.

الأمر الفاسد أجرى الله الطبع والختم بما اختاروه.

لَمُؤَكِّلاً في ردع وزجر عن الكسب الرائي الموقع في الرين ﴿ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ مَن رَبِّهِمْ مَدفوعون يَوَمَيذٍ لَمَحْجُوبُونَ في أي: إنّ الموصوفين يوم القيامة عن رحمة ربّهم مدفوعون وممنوعون غير مقبولين، عن علي المنابي.

كَلَا إِنَّ كِنَبَ ٱلأَبْرَارِ لَغِي عِلَتِينَ ﴿ وَمَا أَدْرَبَكَ مَا عِلِيُوْنَ ﴿ كِنَبٌ تَرْقُوْمُ ﴿ يَشْهَدُهُ ٱلْمُرْقُوْنَ ۞ إِنَّ ٱلأَبْرَارَ لَغِي نَعِيمٍ ۞ عَلَ ٱلأَرَّابِ يَنْظُرُونَ ۞ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ ٱلنَّعِيمِ ﴾ يُسْقَوْنَ مِن تَحِينِ مَحْتُومٍ ۞ خِنَبُهُ مِسْكُ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُنْنَفِسُونَ ۞ وَمِنَاجُهُ. مِن تَسْيِمٍ ۞ عَنَا مِسْكُ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُنَنَفِسُونَ ۞ وَمَنَاجُهُ. مِن تَسْيِمِ ۞ عَنا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَبُونَ ۞ إِنَّ ٱلَذِينَ الْمُنَنَفِسُونَ ۞ وَمِنَاجُهُ. مِن تَسْيِمِ ۞ عَنا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَبُونَ ۞ إِذَا مَرُوا بِهِمْ يَنَعَامَرُونَ ۞ وَإِذَا ٱنقَلَبُوا إِنَ الَذِينَ مَامَنُوا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَبُونَ ۞ إِنَّ ٱلْذِينِ الْمُنَافِينَ أَعْرَبُونَ مَا مَنُوا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَبُونَ ۞ إِنَّ الْمُنَعَمَوُنَ ۞ إِنَّ مَامَنُوا يَشْرَبُ عَمَا ٱلْعَلَبُوا عَنَا أَلْفَائِقُونَ أَعْلَمُونَ الْحَابُولُ الْمُعَمَّونَ أَنْ وَعَالَهُمُ الْقَلَبُوا يَشْمَكُونَ وَإِذَا مَرُوا عَلَيْهِمُ الْقَابُولَ اللَّهُ الْعَابُونَ إِنَا الْعَلَبُوا عَنْوَرَا عَانُوا عَنَ ٱلَذِيلُوا عَلَيْهُونَ أَنْ وَالَكُهُ الْقَلَبُولُ الْمُوا يَشْرَبُ عَمَالُونَ إِنَهُ مَعْتَلَةًا إِلَيْ الْعُلَبُوا يَشْرَبُ عَنَ الْعُلَبُونَ أَعْمَامُ وَاذَا إِنَ مَتَعَوْنَ إِنَّ مَعَنُونَ عَنْوا عَنَابُهُونَ عَنْ وَا عَنَالَةً عَلَيْنَا يَسْمَعُنُونَ أَنْ وَالْمَنَابُهُ مَعْلَوْلَ إِنَّ عَنَائُونَ إِنَّ وَالَكُنُونَ عَالَكُونَ إِنَا عَائِينَهُ الْعَائِينَ الْعَالَبُولَ عَنَالَهُ الْعَابُولُ عَائِينُ الْعَلَبُولَ عَائِينَ الْعَائِينَ الْعَلَبُولَ عَنَ الْعَلَبُولَ عَائِينَ الْعَالَبُونَ الْ

لَوْكُلَا ﴾ ردع عن الكسب الرائن أي: لا يؤمنون بالعذاب والقيامة ومتَصل بما قبله وقيل: معناه حقاً ويتَصل بما بعده ﴿إِنَّ كِنَبَ ٱلأَبْرَارِ ﴾ أي: الأعمال المكتوبة لهم ﴿لَفِي عِلِيَتِينَ ﴾ فعلَيّون علم لديوان الخير الّذي دوّن فيه كلَّ ما عملته الملائكة وصلحاء الثقلين. علّيّون منقول من جمع علّيَ على وزن فعيل من العلو للمبالغة، علو على علو مضاعف، وجمع بالواو والنون تشبيها بمن يعقل لتفخيم شأنه وهي مراتب عالية محفوفة بالجلالة غير محدود العدد سمّي بذلك لأنه سبب الارتفاع إلى أعالي الدرجات في الجنّة ومرفوع في السماء السابعة حيث يسكن الكرّوبيّون وقيل: في سدرة المنتهى وهي الّتي ينتهي إليها كلّ شيء من أمر الله وقيل: هو لوح من زبرجدة خضراء معلّق تحت العرش أعمالهم مكتوبة فيها.

روي أنّ الملائكة لتصعد بعمل العبد فإذا انتهوا إلى ما شاء الله من سلطانه اوحي إليهم إنّكم الحفظة على عبدي وأنا الرقيب على ما في قلبه وإنّه أخلص عمله فاجعلوه في علّيّين فقد غفرت له وإنّها لتصعد بعمل العبد فيزكّونه فإذا انتهوا به إلى ما شاء الله أوحى الله إليهم أنتم الحفظة على عبدي وأنا الرقيب على قلبه وإنّه لم يخلص في عمله فاجعلوه في سجّين وفي الحديث إشارة إلى أنّ الحفظة لا يطّلعون على الإخلاص والرياء إلّا باطّلاع الله.

وَمَا أَدْرَبْكَ مَا عِلِيُوْنَ ﴾ أي: هو خارج عن دائرة دراية الخلق مَرْقُوْمٌ ﴾ مسطور بيّن الكتابة يقرء بلا تكلّف تشهد وتنطق بسعادة صاحبه. ولما كان عليّون علماً منقولاً من الجمع حكم عليه بالمفرد بقوله: ﴿كِنَبٌ مَرْقُومٌ ﴾ ولكن أعرب إعراب الجمع ﴿يَشَهَدُهُ ﴾ الملائكة ﴿الْقَرْقُونَ ﴾ عند الله أي يحفظونه ويحضرونه فيحضر ذلك الكتاب المرقوم الملائكة المقرّبون الّذين هم في عليّين إذا صعد به إلى علّيّين.

الأسرة في الأبرار لفي نميم في وملاذ من النعمة في الجنّة فوعَل الأرابي في على الأسرة في الحجال ولا تطلق الأريكة على السرير إلّا عند كونه في حجلة وهو بيت العروس يزيّن بالثياب والأسرة والستور فينظرين في إلى ما شاءوا مدّ أعينهم إليه من رغائب مناظر الجنّة وكذا إلى أعدائهم يعذّبون في النار.

أَنْتُرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَشْرَةَ ٱلنَّمِيدِ وهو ثاني الأوصاف والمراد من بهجة

النعيم ماؤه ورونقه أي إذا رأيتهم عرفت أنَّهم أهل النعمة بسبب ما يرى في وجوههم من القرائن كالضحك والاستبشار كما في وجوه الأغنياء وأهل الترفَّه.

فيستقون من ترجيق لله وهو ثالث الأوصاف أي: شراباً كائناً من صافي الخمر خالصاً عن كدورة الخمار وتغيير النكهة وإيراث الصداع فرمتختوم ، الخمر خالصاً عن كدورة الخمار وتغيير النكهة وإيراث الصداع فرمتختوم ، ختام ختمه، مستك له أي: ما يختم به الطيب المعروف بدلا عن الطين وقيل: ختام الشيء خاتمته أي أن الشارب إذا رفع فاه من آخر شربه وجد رائحة كرائحة المسك ووجد رائحة المسك لكونه ممزوجاً به كالأشربة الممستكة.

وَفِ ذَلِكَ ﴾ الرحيق خاصة دون غيره من النعيم المكدر السريع الفناء وَفَلْيَتَنَافَسُ ٱلْمُنَنَفِسُونَ ﴾ وليرغب الراغبون بالمبادرة إلى طاعة الله. والأمر للتحضيض وأصل التنافس التغالب في الشيء النفيس الذي يحرص عليه نفوس الناس ويريده كلَ أحد لنفسه. قال علماء السلوك: المنافسة مجاهدة النفس في التشبيه بالأفاضل واللحوق بهم من غير إدخال ضرر على غيره<sup>(۱)</sup> وتعلَق القلب بالله وطيران الضمير إليه والحركة عند ذكره والتباعد من الناس والانس عند الوحدة والبكاء على ما سلف وحلاوة سماع الذكر والتدبير في القرآن والتعرض للمناجاة.

وَمَنَهَا بُعُهُ مِن تَسْنِيمِ عطف على فَخِتَنُهُ فَ صفة أخرى لرحيق وما بينهما اعتراض مقرر لنفاسته أي يخرج بذلك الرحيق من ماء تسنيم، التسنيم علم لعين تجري من جنّة عدن لأهله تأتيهم من فوق فيكون من علو المكان. روي أنّها تجري في الهواء متسنّمه فتنصب في أوانيهم فإذا امتلأت أمسك الماء حتّى لا يقع منه قطرة على الأرض فلا يحتاجون إلى الاستسقاء<sup>(٢)</sup>.

> ١ـ مفردات غريب القرآن، ص ٥١٠، للراغب الأصفهاني. ٢ـ تفسير الثعلبي، ج ١٠، ص ١٥٧، و تفسير القرطبي، ج١٩، ص٢٦٦.

المحمَّيَّنَا يَشْرَبُ بِهَمَا ٱلْمُقَرَّقُونَ ﴾ نصب ﴿عَيْنَا ﴾ على المدح والاختصاص بتقدير «أعني» يشرب بها المقرّبون قربا معنويّاً روحانيّاً يشربون ماءها صرفا ولكن تمزج لسائر أهل الجنّة وهم أصحاب اليمين. والباء مزيدة أو بمعنى «من».

وبالجملة الخالص الغير الممزوج للخواصّ والممزوج لمن دونهم، ونعم ما قال عمر بن الفارض في ميميّته:

عليك بها صرفا فإن شئت مزجها فعدلك عن ظلم الحيب هو الظلم

والعدل بمعنى العدول والظلم بالفتح هو ماء الأسنان وبريقها وبالضمّ هو الجور أي إن لم تقدر على شربها خالصا فامزجها بزلال فم المحبّة وبريقه ولا تعدل فإنّ العدول عن ظلم الحبيب ورشحة زلاله هو الظلم.

إِنَّ ٱلَذِينَ أَجْرَمُوا فَ كَانُوا ذوي جرم وذنب ولا ذنب أكبر من الكفر
 وأذى المؤمنين لإيمانهم مثل رؤساء قريش وأكابر المجرمين كأبي جهل
 والوليد بن المغيرة والعاص بن وائل وأمثالهم الكائوا في في الدنيا فرين ٱلَذِينَ
 والوليد بن المغيرة والعاص بن وائل وأمثالهم الكائوا في في الدنيا في أين ألَذِينَ
 والوليد بن المغيرة والعاص بن وائل وأمثالهم وكائوا في في الدنيا وين ألَذِينَ
 والوليد بن المغيرة والعاص بن وائل وأمثالهم وكائوا في في الدنيا وين ألَذِينَ
 والوليد بن المغيرة والعاص بن وائل وأمثالهم وكائوا به في الدنيا وين ألَذِينَ
 والوليد بن المغيرة والعاص بن وائل وأمثالهم وكائوا به في الدنيا وين ألَذِينَ وائو من المؤالي وين ألَذِينَ وائول والوليد بن المغيرة والعاص بن وائل وأمثالهم وكائوا به في الدنيا وين ألَذِينَ والوليد بن المغيرة والعاص بن وائل وأمثالهم وكائوا به في الدنيا وين ألَذِينَ والوليد بن المغيرة والعاص بن وائل وأمثالهم وكائوا به في الدنيا وين ألَذِينَ والوليد بن المغيرة والعاص بن وائل وأمثالهم وكائوا به في الدنيا وين ألَذِينَ ومالوليد بن المؤمنين والوليد بن المؤبين المؤمنين والوليد بن المؤمنين وم ولن بنه موالوليد بن المؤمنين ومالوليد بن المؤبينا ومنين ومالول وعيرهم وتقديم الجار والمجرور لمراعاة الفواصل.

وَإِذَا مَرُوا ﴾ أي: فقراء المؤمنين ﴿ بِمَ ﴾ أي: بالمشركين في أنديتهم أو بالعكس ﴿ يَنْفَامَرُونَ ﴾ ويغمز بعضهم بعضاً ويشيرون بأعينهم ويعيبونهم ويقولون انظروا إلى هؤلاء يتعبون أنفسهم ويتركون اللذات لما يرجونه من المثوبات وأمر البعث والجزاء لا يقين به وإنّه بعيد كلّ البعد.

وَإِذَا آنَقَلَبُوا اللهِ من مجالسهم ﴿ إِنَّ أَهْلِهِمُ ﴾ وأصحابهم الجهلة الضالة التابعة لهم، والانقلاب التحول والرجوع ﴿ انقَلَبُوا ﴾ حال كونهم ﴿ فَكِهِينَ ﴾ التابعة لهم، والانقلاب التحول والرجوع ﴿ انقَلَبُوا ﴾ حال كونهم ﴿ فَكِهِينَ ﴾ متلذَذين بذكرهم بالسوء والسخرية منهم.

وَإِذَا رَأَوْهُمْ ﴾ أي: المجرمين المؤمنين ﴿ قَالُوْ ﴾ مشيرين إلى المؤمنين

بالتحقير ﴿إِنَّ هَتَؤُلَاً, لَعَمَآلُونَ﴾ أي: نسبوا المسلمين إلى الضلال بطريق التأكيد وقالوا: تركوا دين آبائهم القديم ودخلوا في الدين الحادث أو المعنى تركوا التنعم الحاضر بسبب طلب ثواب لا ندري هل له وجود أو لا.

وَمَا أَرْسِلُوا ﴾ أي: المجرمون ﴿عَلَيْهِمْ ﴾ أي: على المسلمين ﴿حَنفِظِينَ ﴾ حال من واو اقالوا، أي: قالوا ذلك والحال أنّهم ما أرسلوا من جهة الله موكّلين بهم يحفظون عليهم أمورهم ويهيمنون على أعمالهم ويشهدون برشدهم وضلالهم وإنّما أمروا بإصلاح أنفسهم وحاصل المعنى أنّه لم يرسل هؤلاء الكفّار على المؤمنين حفظة ولو اشتغلوا بما كلّفوا كان ذلك أولى بهم.

أَنْوَا يَوْمَ عَالَيَوْمَ عَالَيْ يَعْنَى: يوم القيامة ﴿ أَلَذِينَ ءَامَنُوا ﴾ أي: المعهودون من الفقراء ويَضَحَكُونَ ﴾ كما ضحك الكفار منهم في الدنيا وذلك أنّه يفتح للكفار باب إلى الجنّة ويقال لهم: اخرجوا إليها فإذا وصلوا إليها اغلق دونهم يفعل ذلك بهم مرّات فيضحك منهم المؤمنون حتّى يروهم أذلَاء مغلولين ﴿ عَلَ آلأَرَآبِكِ ﴾ على السرر والحجال ﴿ يَنْظَرُونَ ﴾ ناظرين إلى سوء حال الكفار.

ذُوْبَ ٱلْكُفَّارُ مَا كَانُوْا يَغْمَلُونَ كَلامٌ مستانف من قبل الله أو من قبل
 الملائكة و (أَنُوبَ كَلَ عبّر بالماضي لتحقّفه، والإثابة المجازاة استعمل في
 المكافاة بالشر وأكثر استعمالها في المحبوب نحو (فَأَتَبَهُمُ اللهُ بِمَا قَالُوا
 المكافاة بالشر وأكثر استعمالها في المحبوب نحو (فَأَتَبَهُمُ اللهُ بِمَا قَالُوا
 بَخَنَّنْتُو بَ<sup>(1)</sup> وقد يستعمل في المكروه نحو (فَأَتَبَبَكُمُ عَمَّاً بِخَرَ بُنَ على
 الاستعارة لكن التثويب التعويض كما قال صاحب القاموس، فحينئذ التعويض
 يكون بالاستحقاق فيكون مضحوكاً منهم. وإهانة الأعداء تعظيم للأولياء.

١\_ سورة المائدة: ٨٨.

۲ـ سورة آل عمران: ۱۵۳.



مكية.

بسمسي ألمتوالتغز التحيير

إذَا التَمَاةُ انشَقَتْ () وَأَوَنَتْ لِزَبَهَا وَحُقَتْ () وَإِذَا الأَرْضُ مُدَتْ () وَأَلْقَتْ مَا يَبَهَا وَتُعَلَّتْ () وَأَذِنَتْ لِرَبَهَا وَحُقَّتْ () يَتَأَيُّهُمَا الإِنسَنُ إِنَّكَ كَابِحُ إِلَى رَبِكَ كَدْمَا فَمُلَقِيهِ () فَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِنَبَهُ, بِيمِينِهِ. () فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا بَبِيرًا () وَيَنقَلِبُ إِلَى أَقْلِمِ مَسَرُورًا () وَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِنَبَهُ وَزَآة ظَهره. () فَسَوْفَ يَدَعُوا بُمُورًا () وَيَصَلَى سَعِيرًا () وَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِنَبَهُ وَزَآة ظَهره. () فَسَوْفَ يَدَعُوا بُمُورًا () وَيَصَلَى سَعِيرًا () وَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كَنَبَهُ وَزَآة ظَهره. () فَسَوْفَ يَدَعُوا بُمُورًا () وَيَصَلَى سَعِيرًا () إِنَّهُ كَانَ فِي أَهلِهِ مَسَرُونًا () إِنَهُ فَسَوْفَ يَدَعُوا بُمُورًا () وَيَصَلَى سَعِيرًا () إِنَّهُ كَانَ فِي أَهلِهِ مَسَرُونًا () إِنَهُ فَسَوْفَ يَدَعُوا بُعُورًا () وَيَصَلَى سَعِيرًا () إِنَّهُ كَانَ فِي أَهلِهِ مَسَرُونًا () إِنَّهُ فَنَا أَنْ أَن لَن يَعُورُ () بَلَتْ أَنْ أَنْ رَبَعُ كَانَ بِهِ بَعِيرًا () فَنَ أَهلِهِ مَسَرُونًا () إِنَهُ وَآلَيْنِلَ وَمَا وَسَقَ () وَالْقَسَمِ إِذَا أَشَتَ وَاللَّهُونَ أَنَهُ كَانَ فَي أَهلُهُ وَاللَّيْنَ الْ أَنْ أَنَا أَنْ أَنْ لَن يَعُورُ () بَعُرَي وَالَقَسَمِ إِذَا أَشَتَهُ مَنْ أَمَا مُنَا أَنْ أَنْ أَنْ يَعُورُ أَنْ أَنْ يَعْهُ إِلَيْ أَنْهُ مَا أَسَمُ لِيَعْمَى الْعَنْعَا وَالَيْنِ وَمَا لَكُنُونُ اللَّعُلُونَ () وَالْقَسَمَ إِذَا أَشَنَا فَي أَنْتُونَ أَنْ أَنْ أَمَو اللَّيَوْنَ اللَّ

إذَا أَنشَمَةُ أَنشَقَتْ إعرابه كإعراب ﴿إذَا ٱلسَّمَآةُ أَنفَظَرَتْ أَنِي: انصدعت، وانشقاقها من علام القيامة لنزول الملائكة بالأوامر الإلهيّة أو للسقوط والانتقاض ------ ولهول القيامة، وعن أمير المؤمنين عليَّ للجلاً عن النبيَّ للحلّة: «تنشق من المجرّة»<sup>(1)</sup> وهي بفتح الميم باب السماء أي البياض المستطيل في وسط السماء سمّيت بذلك لأنّها كأثر المجرّ تنشقّ السماء من ذلك المكان.

وَوَأَوْنَتْ لِرَبَّا وَمُعَمَّنَ ﴾ أي: استمعت وانقادت لتأثير قدرته حين تعلَقت قدرته بانشقاقها انقياد المطواع إذا ورد عليه أمر الآمر المطاع فهو استعارة تمثيليَّة على المجاز المرسل يعني إذا اطلق الإذن في حقّ نحو السماء ممّا ليس في شأنه الاستماع والقبول يكون استعارة تمثيليَّة نحو قوله: ﴿أَنَيْنَا طَآبِعِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> (وَحُفَّتَ) من قولهم: هو محقوق بكذا وحقيق به أي: شأنها ذلك بالنسبة إلى الآمر القاهر أي: أهل وحقّ أن لا يتخلّف عن القدرة (وَحُفَّتَ)

وتسويتها بحيث صارت كالصحيفة الملساء وقيل: زيدت سعة وبسطة من وتسويتها بحيث صارت كالصحيفة الملساء وقيل: زيدت سعة وبسطة من أحد وعشرين جزءً إلى تسعة وتسعين جزء لوقوف الخلائق عليها للحساب وإلَّا لم تسعهم. من مدة إذا كان بمعنى أملة أي زاده. وفي الحديث: «إذا كان يوم القيامة مد الله الأرض مد الأديم المكافليّة لأن الأديم إذا مدّ زال كلّ انثناء فيه واستوى، وعكاظ كغراب سوق بين نخيلة والطائف بصحراء كانت تقوم هلال ذي القعدة وتستمرً عشرين يوماً تجتمع قبائل العرب فيتعاكظون أي: يتفاخرون ويتناشدون.

وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا ﴾ أي: رمت الأرض ما في جوفها من الموتى والكنوز إلى ظاهرها ويكون إخراج الكنوز عند خروج الدجّال لا يوم القيامة وإخراج

١- كنزالعمال، ج٢، ص٥٤٨، و تفسير الصافي، ج٥، ص٣٠٤.
 ٢- سورة فصلت: ١١.

الموتى عند البعث ويوم القيامة وقت متَسع وهو من أشراط الساعة ﴿وَتَمَلَّتُ ﴾ عمّا فيها غاية الخلو حتَّى لم يبق فيها شيء منه كأنَّها تكلَّفت في ذلك أقصى جهدها كما يقال: تكرّم الكريم وترحّم الرحيم إذا بلغا جهدهما في الكرم والرحمة.

وَوَأَذِنَتْ لِرَبَّهَا وَحُقَّتْ كَمَ آي: انقادت الأرض في الإلقاء والتخلّي وهي حاقّة بذلك الانقياد، ذكره مرّتين لأنّ الأول بالنسبة إلى السماء والثاني بالنسبة إلى الأرض فليس بتكرار، وجواب فإذا» محذوف للدلالة وتقديره إذا وقعت هذه الأمور كان من الأهوال ما يقصر العبارة عن بيانه أو التقدير يرى حينئذ الإنسان ثواب عمله وعقاب عمله.

المعنى المعنى المعنى الإنسان الشامل للمؤمن والكافر كأنّه قال: يا فلان ويا فلانة وإنّك كايئ إلى رَبّك كَدْمًا كه الكدح جهد النفس في العمل والكدّ فيه بحيث يؤثّر فيها من كدح جلده إذا خدشه والمعنى أنّك جاهد ومجد وساع باجتهاد ومشقّة إلى لقاء ربّك وهو الموت أي: ساع إليه في عملك ومجد وساع باجتهاد ومشقّة إلى لقاء ربّك وهو الموت أي: ساع إليه في عملك ومجد وساع باجتهاد ومشقّة إلى معال وصائر إليه وإلى حكمه حيث لا حكم حمد النفس في العمل ومجد وساع باجتهاد ومشقّة إلى لقاء ربّك وهو الموت أي: ساع إليه في العمل ومجد وساع باجتهاد ومشقّة إلى لقاء ربّك وهو الموت أي: ساع إليه في عملك ومناع باجتهاد ومشقّة إلى لقاء ربّك وهو الموت أي: ساع إليه في العمل ومجد وساع باجتهاد ومشقّة إلى معال وصائر إليه وإلى حكمه حيث لا حكم إلّا حكمه ولا مفر لك منه، وحاصل المعنى أنّ جدك إلى مباشرة الأعمال في الدنيا هو في الحقيقة سعي إلى لقاء جزائها في العقبى فعليك أن تباشر بما ينجيك في العقبى لا ما يرديك فإن كلّ عامل سيقدم إلى ما أسلف.

ثم قستم أحوال الخلق فقال: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِنَبَهُ ﴾ أي: من يؤتى والماضي لتحقّقه، كتابه المكتوب فيه أعماله الّتي كدح في كسبها ﴿فَسَوْفَ يُحَاسَبُ ﴾ يوم القيامة ﴿ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ سهلاً لا مناقشة واعتراض فيه كما يناقش أصحاب الشمال، وهو المؤمن السعيد، والحساب اليسير حطّ الأوزار عنه إمّا بالتوبة أو بالعفو والإثابة على الحسنات وذلك لإيمانه ومن نوقش في المحاسبة عذّب وفي الحديث «ثلاث من كنّ فيه حاسبه الله حساباً يسيراً وأدخله الله الجنَّة برحمته، قالوا: وما هي يا رسول الله؟

قال: فتعطي من حرمك، وتصل من قطعك، وتعفو عمّن ظلمك»<sup>(1)</sup> ﴿وَبَنَقَلِبُ ﴾ من مقام الحساب اليسير ﴿إِلَىٰ أَهْلِمِهِ﴾ وفريق المؤمنين وأهل السعادة ﴿مَتَرُولَا﴾ مبتهجاً بكونه من أهل النجاة قائلاً: ﴿ هَآؤُمُ آفَرَمُواً كِنَبِيَة ﴾<sup>(1)</sup>.

فَوْوَأَمَّا مَنْ أُوْفَ كِنَبَهُ فَي أَي: يؤتى كتاب عمله فَوْوَرَاة ظَهْرِهِ فَ أَي: بشماله من وراء ظهره ظرف متعلّق لأوتي، قال الكلبيّ: يغلّ يمينه ثمّ تلوي يده اليسرى من ورائه فيعطى كتابه بشماله ولا منافاة بين هذه وما في فَرْلَمَاًةَةً كَ<sup>(۳)</sup> حيث قال: فريشاليه كلانه يمكن أن يكون بعضهم يعطى بشماله وبعضهم من وراء ظهره ويحتمل أن من اوتى كتابه وراء ظهره هم الّذين أوتوا الكتاب فنبذوه وراء ظهورهم واشتروا به ثمنا قليلاً فإذا كان يوم القيامة قيل له: خذه من وراء ظهرك من الموضع الّذي نبذته فيه في حياتك الدنيا.

فإن قيل: إنّ ملك اليمين أيّ شيء يكتب للكافر ولم يكن له حسنة يكتبها؟ فالجواب أنّه يأمر ويأذن صاحب الشمال بكتب سيّناته ويكون هو

شاهدا على ذلك وإن لم يكتب.

فَنَسَوْفَ يَدْعُوا تَبُوْرًا ﴾ حكى سبحانه ما يحلّ به أي: بعد ما قرء كتابه «يدعو» هلاكا ويقول: وا ثبوراه وا هلاكاه! ﴿ وَيَعَمَلُ سَمِيرًا ﴾ يدخلها ويقاسي حرّها وعذابها من غير حائل ﴿ إِنَّهُ كَانَ فِنَ أَهْلِهِ مَسَرُولًا ﴾ بيان للعلّة. كان في الدنيا في أهله وعشيرته مترفاً بطراً مستبشراً لا يخطر بباله أمور الآخرة ولا كان مصدقاً بها قارغاً من همّ الآخرة بخلاف المؤمن فإنّه كان له نائحة في

- ۱\_مجمع البيان، ج١٠، ص٣٠٥، و كنزالعمال، ج١٥، ص٨٠٩. ٢\_ سورة الحاقة: ١٩.
  - ٦- سورة الحاقة: ٢٥.

الكوللانيتك .....

قلبه من الحزن والخوف من التقصير.

الدنيا في أنه ظناً في وهو تعليل لسروره في الدنيا أي: إن هذا الكافر ظن في الدنيا في أن يَحُورَكُ هان، مخفَفة، لن يرجع إلى حال الحياة في الآخرة للجزاء، والحور الرجوع، وحر إلى أهلك أي ارجع ومنه الحديث «أعوذ بالله من الحزاء، والحور الرجوع، وحر إلى أهلك أي ارجع ومنه الحديث (محياة من الحزاء) والحور بعد الكور» أي الرجوع عن الحالة الجميلة، والحوار القصار لرجعة الثوب إلى البياض.

فَرَبَّلَ إِنَّ رَبَّدُ كَانَ بِهِـ بَعِيرًا﴾ إيجاب لما بعد «لن» أي: بلى ليحورن البَّنة) وليس الأمر كما يظنّ فإنّ الّذي خلقه كان به وبأعماله الموجبة للجزاء عالما بحيث لا تخفى عليه خافية فلا بدّ من رجعه وحسابه وجزائه حتماً.

فَفَلا أَشْرِمُ بِالشَّفَقِ فَ مرَ تفسيره في سورة فلا أقرم يَوَم آلْقِيْهُو فَ<sup>(1)</sup> الشفق هي الحمرة التي تشاهد في أفق المغرب بعد الغروب وبغيبوبتها يخرج وقت المغرب ويدخل وقت العشاء عند أهل السنّة أو المراد من الشفق البياض ألذي يليها لكن مناسبة الشفق بمعنى البياض أكثر وهو من الشفقة البياض ألذي يليها لكن مناسبة الشفق بمعنى البياض أكثر وهو من الشفقة التي هي عبارة عن رقة القلب ولا شك أن ضوء الشمس يأخذ في الرقة والضعف من غيبتها إلى أن يستولي سواد الليل على الأفاق وعن عكرمة والضعف من غيبتها إلى أن يستولي سواد الليل على الأفاق وعن عكرمة ومجاهد الشفق هي عبارة عن رقة القلب ولا شك أن ضوء الشمس يأخذ في الرقة والضعف من غيبتها إلى أن يستولي سواد الليل على الأفاق وعن عكرمة ومجاهد الشفق والخص والنهار والنهار فعلى هذا يقع القسم بالليل والنهار اللذين أحدهما معاش والآخر سكن وبهما قوام أمور الخلق وقيل: الشفق اختلاط ضوء النهار بسواد الليل عند غروب الشمس.

وَالَيْتِلِ وَمَا وَسَقَ﴾ الوسق جمع المتفرّق وأقسم سبحانه باللّيل وما جمعه وضمّه وستره بظلمته ودما، عبارة عمّا يجتمع باللّيل ويأوي إلى مكانه

> ١\_ الكافي، ج٨ ص٣٥٨، و مجمع البيان. ج١٠، ص٢٧٥. ٢\_ سورة القيامة:١.

من الدواب والحشرات والهوام والسباع لأنّه إذا كان اللّيل أقبل كلّ شيء إلى ماواه أو المراد بما جمعه اللّيل من العبّاد المتهجّدين.

﴿ وَٱلْغَـمَرِ إِذَا ٱِنَّــَقَ﴾ أي: استوى وكمل نوره وهو ليالي البدر يقال: أمور مُتَسِقة أي: مجتمعة على الصلاح ومنتظمة.

وَلَتَرَكَبُنَ طَبَقًا عَن طَبَقِ كَ هذا جواب القسم قرئ «لتركبن» بفتح الباء أي: لتركبن يا محمد (صلّى الله عليك) درجة بعد درجة ورتبة بعد رتبة في رفعة المنزلة والقربة عند الله، ويضم الباء فالخطاب للناس أي: حالا بعد حال منزلاً بعد منزل وأمراً بعد أمر في القيامة والأحوال تتغيّر بكم فتصيرون على غير الحال الّتي كنتم عليها في الدنيا.

و (عَن ) بمعنى «بعد» كما قال سبحانه: ﴿ قَالَ عَمَّا قَلِيلِ لَيُّمْسِعُنَّ نَنْدِمِينَ ﴾`` أي: بعد قليل. قال الشاعر التغلبيُ: قرب مسريط النعامة منَسى لقحت حرب وائل عن حيال<sup>(٢)</sup>

أي: بعد حيال وقيل: المراد شدة بعد شدة حياة ثمّ موت ثمّ بعث ثمّ جزاء وقيل: المراد اختلاف أحوالكم في الدنيا شدة بعد رخاء وفقراً بعد غنى وغنى بعد فقر وصحة بعد السقم وسقماً بعد الصحة وقيل: نطفة ثمّ علقة ثمّ مضغة ثمّ عظماً ثمّ خلقاً آخر جنيناً ووليداً ورضيعاً وفطيماً ويافعاً ثمّ ناشئا ثمّ مترعرعا ثمّ خروراً ثمّ مراهقاً ثمّ محتلماً ثمّ بالغا ثمّ أمرد ثمّ طاراً ثمّ باقلاً ثمّ مسيطراً ثمّ مترحماً ثمّ مختلطاً ثمّ صملاً ثمّ ملتحباً ثمّ مستوياً ثمّ مصعداً ثمّ مجتمعاً، والحاصل أنّكم لتعبرت بكم الأحوال حالا بعد حال.

وإذا كان هكذا أمركم وانقلاب أطواركم في الدنيا أو في الآخرة وكلَّ

۱\_ سورة المؤمنون: ٤٠. ۲\_ مجمع البيان، ج١٠، ص٣٠٧، و لسان العرب، ج١٢، ص٥٨٩.

| هذه الأمور دالَة على خالقكم ومصوركم ﴿ فَمَا لَمُمَّ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ فأيَّ شيء لهـ             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حال كونهم غير مؤمنين وما يمنعهم عن الإيمان بخالقهم مع تعاضد موجبات                              |
| ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْغُرْءَانُ لَا يَسَعَدُونَ ﴾ جملة شرطيّة محلّها النصب على الحاليّ |
| نسَعاً على ما قبلها أي أيّ مانع لهم حال عدم سجودهم واستكانتهم عند قراء                          |
| النبي الله أو واحد من أصحابه وأمته القرآن لا يخضعون له؟ فإنَّهُم من أها                         |
| اللّسان فيجب عليهم أن يجزموا بإعجازه وصحته عند سماعه وبكونه كلاه                                |
|                                                                                                 |

170

إلهيّا ويعلموا بذلك صدق محمّد في دعوى النبوة فيطيعوه ويصلَون لله. وبعض فسّروا بأنّ المراد بالسجود في الآية الصلاة ويجوز أن يراد به نفس السجود عند تلاوة آية السجدة على أن يكون المراد بالقرآن آية السجدة بخصوصها لا مطلق القرآن كما روي أنّه تلاقي قرء ذات يوم فواًسَبَّتَ وتصغر استهزاءً.

عند أهل السنَّة هذه الآية الثالثة عشر من أربع عشرة سجدة تجب عندها السجدة.

إِلَى الَّذِينَ كَفَرُوا يُكَذِّبُون المالِقِ الناطق ولذلك لا يخضعون عند
 من الكفر والحسد
 تلاوته (والمَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُون) المالِق المالِق ولذلك لا يخضعون عند
 تلاوته (والمَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُون) به بما يضمرونه في قلوبهم من الكفر والحسد
 فيجازيهم على ذلك في الدنيا والآخرة. أوعيت الشيء أي: جعلته في وعاء
 ثم استعير لمعنى الحفظ.

أَلِيهِ فَبَشِرَهُم ﴾ أي: الذين كفروا ﴿ بِعَذَابٍ أَلِيهٍ مولم غاية الإيلام وهو استهزاء وتهكَم بهم إلاً الذين كفروا ﴿ بِعَذَابٍ أَلِيهٍ معام مولم غاية الإيلام وهو استهزاء وتهكَم بهم إلاً الذين مامنوا ﴾ استثناء منقطع من الضمير المنصوب في ﴿ فَبَشِرَهُم ﴾ والمستثنى المؤمنون أي: لكنّ الذين آمنوا ايماناً صادقاً

ا\_سورة علق: 19.

| /ج ۱۲ |  | ····· | 27 |
|-------|--|-------|----|
|-------|--|-------|----|

وَعَمِلُوا الصَّنلِحَنتِ ﴾ من الطاعات ﴿ لَمُمْ ﴾ في الآخرة ﴿ أَجَرُ غَيْرُ مَنتُونٍ ﴾ غير مقطوع بل متصل دائم، من منّه منّا أي قطعه قطعاً أو المعنى بغير منّة تكدر. وفي قوله: ﴿لَا يُؤْينُونَ ﴾ و﴿لَا يَسَجُدُونَ ﴾ دلالة على الاختيار وبطلان مذهب الجبر ويدل على أنّ الكفر والأيمان فعلهم لأنّ الحكيم لا يقول: مالك لا تؤمن ولا تسجد؟ لمن يعلم أنّه لا يقدر على الإيمان والسجود. تمت السورة بعون الله.



مكية. قال النبيﷺ: <mark>دومن قراها أعطاء الله الأجر بعدد كل يوم جمعة وكل يوم</mark> عرفة يكون في الدنيا عشر حسنات"<sup>(1)</sup>.

بسمي اللَّهُ ٱلْتَحْلُوْ ٱلْتَحْدَد

وَاسَمَلَهُ ذَاتِ الْبُرُوجِ () وَالْيَوْمِ الْمَوْعُودِ () وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودِ () قَيْلَ أَمْحَتُ الأُخْدُودِ () النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ () إِذْ هُرْ عَلَيْهَا قُمُودٌ () وَهُمْ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ () وَمَا نَفَسُوا مِنْهُمْ إِلَا أَن يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْمَزِيزِ الْحَمِيدِ () الذِي لَهُ مُلْكُ السَمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُل شَيْ وَ شَهِيدٌ () إِنَّ الَذِينَ فَنَنُوا الْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ () وَمَا نَفَسُوا مِنْهُمْ إِلَا أَن يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْمَزِيزِ الْحَمِيدِ الذِي لَهُ مُلْكُ السَمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُل شَيْ وَ شَهِيدٌ () إِنَّ الَذِينَ فَنَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ مُمَا لَهُ السَمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ مَنْهُورُ الْمُعْذِينِ فَنَنُوا الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْذِ الْمُؤْمِنِينَ مَامَنُوا وَعَمْلُوا السَمَدِينَ مَامَنُونَ وَاللَّهُ الْمُعَدِينَ عَلَىٰ عَلَىٰ () إِنَّ الْذِينَ الْمُورِينِينَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَعَمْلُوا السَمَدِينَ مَامَنُوا وَعَمْلُوا السَمَدِينَ عَلَى الْنُورُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِرُنُ الْمُؤْذِ الْمُعَانِ وَعَمْلُوا الصَدِينِ مُتَعْمَ عَذَاتُ الْحَمْعَةُ وَ الْحَدُورُ الْوَدُودُ () ذَلُولُونُ وَعَمْلُوا الصَدَيْتِ مُعَالُ لِي الْمُعَمْ عَذَاتُ الْعَيْهُونُ الْنُورُ الْوَدُودُ () ذَو الْمَرْنُ الْمُونُ الْمَعْذِ () إِنَ يَوْمُوا الْمَنْعَالُ لِنَا يُرِيدُ () وَنُو الْمُنُورُ الْوَدُودُ () ذَو الْعَرْضِ الْمَوْدُ () مَعَالُ لِيَا يُرِيدُ () وَلَا لَكَ عَلَيْنَ عَنْوَا الْنَوْ

وَٱلتَّمَا**ءِ ﴾** كلَّ جرم علوي فهو سماء فيدخل في هذا التعريف العرش ١ــالمصباح، للكغعمعي، ص ٤٥٠، و الكشاف، ج٤، ص ٢٤٠. ذَاتِ ٱلْبُرُقِعِ في المراد من البروج الاثنا عشر الَّتي في الفلك وهي المنازل العالية والمراد هنا من البروج منازل الشمس والقمر والكواكب وشبّهت منازلها بالقصور الَتي تنزل فيها الأكابر والأشراف لأنّ البرج معناه القصر ويشتمل على المحاسن يقال: تبرّجت المرأة أي تشبّهت بالبرج في إظهار المحاسن.

قال السهيلي: أسماء البروج: الحمل وبه يبدأ وفي شهر هذا البرج يدخل في أواخره نيسان أي في ثلث آخره وكان مولد النبي تشكر في نيسان عند طلوع الغفر بفتح الغين المعجمة، منزل للقمر ثلاثة أنجم صغار والغفر يطلع في ذلك الشهر أول الليل لأن وقته النطح وهو الشرطان بالمعجمة والفتحتين وهما نجمان من الحمل قرنا الحمل، وإلى الحمل أيضاً يضاف البطين كزبير منزل للقمر ثلاثة كواكب صغار كأنّها أثافي وهو بطن الحمل.

وبالجملة فبعد الحمل من البروج الثور، ثمّ الجوزاء ويقال لها: النسر والجبّار والتوأمان، وهامة الجوزاء الهقعة وهي ثلاثة كواكب فوق منكبي الجوزاء كالأثافي إذا طلعت مع الفجر اشتلاً حرّ الصيف، ثمّ السرطان، ثمّ الأسد، ثمّ السنبلة، ثمّ الميزان، ثمّ العقرب وكوكبان نيّران في قرني العقرب وبين الزبانين من العقرب وبين وركي الأسد ورجليه وهما السماك يطلع الغفر الذي به مولد الأنبياء وفيه قالوا: (خير المنازل في الأبد بين الزباني والأسد)<sup>(1)</sup> لأنّه يليه من الأسد ذنبه ولا ضرر فيه ومن العقرب زبانياها ولا ضرر فيهما وإنّما يضرّ بلذتها إذا شالته أي رفعته وهو الشولة في المنازل وكوكبان نيّران ينير لهما القمر يقال لهما: حمة العقرب، ثمّ القوس، ثمّ

وجعل الله الشهور على عدد هذه البروج فقال: ﴿ إِنَّ عِـدَّةَ ٱلشُّهُورِ

۱- سبل الهدي والرشاد، للشامي، ج۱، ص٣٣٦.

عِندَ أَنَّوَ أَثْنَا عَثَمَرَ شَهْرًا ﴾<sup>(١)</sup> والفصول الأربع في هذه الشهور من الربيع والصيف والخريف والشتاء. والبروج الاثنا عشر منقسمة إلى هذه المنازل الثمانية والعشرين والشمس تسير في تمام هذه البروج في كلَّ سنة والقمر في كلَّ شهر وقد تعلَقت بها منافع ومصالح للعباد فأقسم الله تعالى بها إظهاراً لقدرها.

من «مجمع البحرين» عن ابن عبّاس قال: (قال رسول الله ﷺ «ذكر الله عبادة وذكري عبادة وذكر عليّ عبادة وذكر الألمّة عبادة. وألّذي بعدي بالنبوة إن وصيّي لأفضل الأوصياء ومن ولده الأنمّة الهداة بعدي، بهم يحبس الله العذاب عن أهل الأرض وبهم يمسك السماء أن تقع على الأرض وبهم يمسك الجبال أن تميد بهم وبهم يسقي خلقه الغيث وبهم يخرج النبات أولئك أولياء الله حقاً وخلفاؤه صدقاً عدّتهم عدّة الشهور وعدّة نقباء موسى بن عمران، ثمّ تلا يشي هذه الآية: والسماء ذات البروج)<sup>(٢)</sup>، ثمّ قال: «يا ابن عبّاس إن الله يقسم بالسماء ذات البروج ويعني بها السماء وبروجها» قلت: يا رسول الله فما ذا؟ قال تشيُّ: «أمّا السماء فأنا وأمّا البروج فالأنمّة بعدي أوّلهم عليّ وآخرهم المهديّة»<sup>(٣)</sup>

وَالْنُوْرِ الْمُوْعُودِ ﴾ أي: يوم القيامة أقسم الله به تنبيها على قدره وعظمه أيضاً من حيث كونه يوم الفصل وتفرد الحكم له تعالى: ﴿ وَشَاهِدٍ وَمُشْهُودٍ ﴾ فيه أقوال:

أحدها: أنّ الشاهد يوم الجمعة والمشهود يوم عرفة كما قال ابن عبّاس وجماعة وروي ذلك عن أبي جعفر وأبي عبد الله وروي ذلك عن النبيّ وسمّي يوم الجمعة «شاهداً» لأنّه يشهد على كلّ عامل بما عمل فيه وفي الحديث «ما طلعت الشمس على يوم ولا غربت عن يوم أظنل منه وفيه ساعة لا

- ١- سورة التوبة: ٣٧.
- ٢\_سورة البروج: ١.
- ٣- مجمع البيان، للطريحي، ج١، ص١٧٧.

يوافقها من يدعو فيها الله بخير إلا استجاب له ولا استعاد من شرّ إلّا أعاده منه»<sup>(۱)</sup>. ويوم عرفة مشهود يشهد الناس فيه موسم الحجّ وتشهده الملائكة.

وثانيها: أنَّ الشاهد يوم النحر والمشهود يوم عرفة.

وثالثها: أنّ الشاهد محمّدﷺ والمشهود يوم القيامة قال سبحانه: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ﴾<sup>(٢)</sup> وقال: ﴿ ذَلِكَ يَوَمُ بَحَمُوعٌ لَهُ ٱلنَّاسُ وَذَلِكَ بَرَمُ مَشْهُودٌ ﴾<sup>(٣)</sup> وقيل: الشاهد الله والمشهود لا إله إلّا الله لقوله: ﴿ شَهِـدَ ٱللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَهُ هُوَ ﴾<sup>(1)</sup> وقيل أقوال أخر لا حاجة في الإطالة.

وأهلك بغضب الله ولعنته ولعنوا بتحريقهم الناس في الدنيا أو في الآخرة وأهلك بغضب الله ولعنته ولعنوا بتحريقهم الناس في الدنيا أو في الآخرة والمراد بهم الكافرون الذين حفروا الأخدود وعذّبوا المؤمنين بالنار، ويحتمل أن يكون إخباراً عن المسلمين الذين عذّبوا بالنار في الأخدود فبكون أن المؤمنين قتلوا بالإحراق في النار ذكرهم الله بحسن بصيرتهم وصبرهم على دينهم ولا يعطون التقيّة بالرجوع عن الإيمان لتصلّبهم في الدين.

وقيل: إنّ الجملة دعائيّة دالَة على الجواب لا خبريّة وسوق الكلام يفيد معنى وهو أنّ كفّار مكّة ملعونون كما لعن أصحاب الأخدود لأنّ السورة وردت لتثبيت المؤمنين على الصبر من أذى المشركين وما يلقون منهم ويعلموا أنّ هؤلاء عند الله بمنزلة أولئك ويقال فيهم ما قد قيل فيهم<sup>(٥)</sup>. والأخدود الخدّ في الأرض وهو شقّ مستطيل كالنهر غامض عميق القرار.

> ١ـ الحدائق الناظرة، للبحراني، ج٩، ص٣٥٣. ٢ـ سورة المزمل: ١٥. ٣ـ سورة يونس: ١٠٤. ٤ـ سورة آل عمران: ١٨. ٥ـ انظر: تفسيرأبي السعود، ج٩، ص١٣٥.

وأصحاب الأخدود كانوا ثلاثة وهم أنطيانوس الروميّ بالشام<sup>(۱)</sup> وبنحت نصر بفارس<sup>(۲)</sup> ويوسف ذو نواس الحميريّ بنجران موضع باليمن، شقّ كلّ واحد منهم شقّاً عظيماً في الأرض كان طوله أربعين زراعا وعرضه اثني عشر زراعاً وملئوه ناراً وألقوا فيه من لم يرتدّ عن دينه من المؤمنين، والقرآن إنّما نزل في الذين بنجران في سلطة ذي نواس الحميريّ اليهوديّ وجنوده وذو نواس اسمه زرعة بن حسّان وكان اسمه أيضا يوسف وكانت له ذوائب تنوس وتضطرب على عاتقه فسميّ ذا نواس.

وقصَّته أنّ عبداً صالحاً يقال له «عبد الله بن الثامر» كان بنجران وكان على دين عيسى للخة فدعاهم فأجابوه فسار إليهم ذو نواس بجنود من حمير فخيّرهم بين النار واليهوديّة فأبوا فحفر الخنادق وأضرم فيها النيران فجعل يلقي فيها كلٌ من اتّبع ابن الثامر حتّى أحرق نحواً من اثني عشر ألفاً أو سبعين ألفاً.

٢- هو في التوراة الموجود «نبوكد نصر» ملك «بابل» شدد القتل والنهب والأسر والتبعيد على بني إسرائيل وقتل جمعاً غفيراً من أنبيائهم وحمل معه «ارميا» وفيه قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَوَعَدُ ٱلْآخِرَةِ إِسرائيل وقتل جمعاً غفيراً من أنبيائهم وحمل معه «ارميا» وفيه قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَوَعَدُ ٱلْآخِرَةِ إِسرائيل وقتل جمعاً غفيراً من أنبيائهم وحمل معه «ارميا» وفيه قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَوَعَدُ ٱلْآخِرَةِ إِسرائيل وقتل جمعاً غفيراً من أنبيائهم وحمل معه «ارميا» وفيه قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَوَعَدُ ٱلْآخِرَةِ إِسرائيل وقتل جمعاً غفيراً من أنبيائهم وحمل معه «ارميا» وفيه قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَوَعَدُ ٱلْآخِرَةِ أَسَرائيل وقتل جمعاً عليه وفيه قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَوَعَدُ ٱلْآخِرَةِ أَسَرائيل وقتل جمعاً في أَنْ أَنْ أَنْ مَا أَخْذَهُمُ أَوَلَ مَرَوَوَلِسُنَةٍ وَأَمَاعَانَ أَنْ عَالَ مَا أَنْ مَا أَخْذَا عَانَ مَا أَخْذَا أَخْذَا فَا أَخْذَا مَا أَخْذَ أَقُقَلُ مَنْ أَنْ أَنْ أَخْذَا مَا أَخْذَا أَنْتُ أَنْ أَخْذَا كُلُونُ أَنْ أَخْذَا مَا أَخْذَا مَا أَخْذَا أَخْذَا مَا أَنْ أَنْذَا مَا أَخْذَا أَذَا أَخْذَا مَا حَدَا أَذَرَ أَنْ أَذَال أَخْذَا فَا أَذَا أَذَعَ أَذَا أَخْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَخْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَخْذَا مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَخْذَا أَنْ أَذَا أَذَقَ أَذَا أَخْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَذَا أَذَا أَنْ أَنْ أَذَا أَذَ أَذَ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَذَا أَذَا أَذَا أَخْذَ أَنْ أَنْ أَذَا أَنْ أَذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَذَا أَذَا أَذَا أَنْ أَذَا أَنْ أَذَا أَذَا أَذَا أَذَ أُنْ أَنْ أَنْ أَذَا أَنْ أَذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَذَا أَذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَذَا أَذَا أَنْ أَذَا أَذَا أَذَا أَذَا أَذَا أَذَا أَذَا أُذَا أَذَا أُذَا أَذَا أَذَا أُذَا أُنْ أَذَا أُذَا أُذَا أُذَا أُذُ أَذَا أَنْ أَذَا أُذَا أَذَا أُذَا أُذَا أُنْ أَذَا أَذَا أَذَا أُذَا أَذَا أُذَا أُذَا أُذَا أُذَا أَذَا أُذَا أُذَا أُذَا أَذَا أُذَا أُذَا أُذُنا أَذَا أَذَا أُذَا أُذُ أُذُنَا أُذُ أُذُ أُذُ أُذَا أُذَا أُذُا أُذَا أُذَا أُذَا أُذ

ضربه لمكته وبطنه فشكا الغلام ذلك إلى الراهب فقال الراهب للغلام: إذا خشيت الساحر فقل: حبستي أهلي ومنعوني وإذا خشيت أهلك فقل: حبستي الساحر، فبينما هو كذلك إذ أتى دابّة عظيمة أي حيّة عظيمة أو أسد عظيم فقال الغلام: اليوم أعلم الساحر أضمل أم الراهب فأخذ حجرا وقال: اللَّهمَّ إن كان أمر الراهب أحبَّ إليك من أمر الساحر فاقتل هذه الدابّة حقى يستريح الناص فرماها فقتلها ومضى فأتى الراهب وأخبره فقال الراهب: أي بنيّ أنت اليوم أضغل منّي قد بلغ من أمرك ما أدري وإنَّك ستبتلي فإن ابتليت فلا تدلَّ عليٍّ. وكان الغلام يبرئ الأكمه والأبرص ويداوى الناس فسمع جليس للملك كان قد عمي فأتاء بهدايا كثيرة فقال: ما هاهدا لك أجمع إن أنت شفيتني قال: إنِّي لا أشغى أحدا إنَّما يشغى الله فإن آمنت بالله دعوت الله فشفاك فآمن بالله فشفاه الله فأتى الملك وجلس إليه كما كان يجلس فقال الملك: من ردّ عليك بصرك؟ قال: ربِّي فقال: أو لك ربَّ غيري؟ قال: ربِّي وربِّك الله. فأخذه فلم يزل يعذَّبه حتى دلَّ على الغلام فجيء بالغلام فقال له الملك: أي بنيَّ قد بلغ من سحرك ما تبرئ الأكمه والأبرص؟ فقال الغلام: إنَّما يشفي الله فأخذه فلم يزل يعذَّبه حتى دلَّ على الراهب فجيء بالراهب فقال له: ارجع عن دينك فأبي فدها بالمنشار في مفرق رأسه. فشقُه به حقى وقع على شغاه ثمَّ جيء بجليس الملك فقيل له: ارجع عن دينك فأبي فوضع المنشار في مغرق رأسه فشقَّه ثمَّ جيء بالغلام فقيل له: ارجع عن دينك فأبي فدفعه إلى نفر من أصحابه وقال لهم: اذهبوا به إلى جبل كذا فاصعدوا به الجبل فإذا بلغتم ذروته فإن رجع عن دينه وإلا فاطرحوه فذهبوا به ضمعدوا به الجبل فقال الفلام: اللهم أكفنيهم بما شنت قرجف بهم الجبل فسقطوا وجاء يمشي إلى الملك فقال له الملك: ما فعل أصحابك؟ قال: كفانيهم الله فدفعه إلى نفر من أصحابه فقال: اذهبوا به إلى قرقور `` فتوسطوا به البحر فإن رجع عن دينه وإلَّا فاقذفوه فذهبوا به فقال: اللَّهُمَّ

١\_ السفينة العظيمة.

اكفينهم بما شنت فانكفأت بهم السفينة ففرقوا وسلم وجاء إلى الملك فقال له الملك: ما فعل أصحابك؟ قال: كقانيهم الله. ثمّ قال للملك: إنّك لست بقاتلي حتّى تفعل ما آمرك به قال: وما هو؟

قال: تجمع التاس في صعيد وتصلبني على جذع ثمّ تأخذ سهما من كنائتي ثمّ ضع السهم في كبد القوس ثمّ قل: بسم الله ربّ الفلام ففعل الملك ما قال: فرماه فوقع السهم في صدغه فوضع الفلام يده على صدغه في موضع السهم فمات فقال الناس: آمنا بربّ الفلام آمنا بربّ الفلام.

فأتى الملك آت فقال له: قد نزل بك ما كنت تحذر منه وآمن الناس فأمر بالأخدود في أفواه السكك<sup>(1)</sup> وقال: «من لم يرجع عن هذا الدين فاطرحوه فيها كرها ففعلوا حتى جامت امرأة ومعها صبي رضيع لها فتأخّرت المرأة وقاصت أن نقع فيها فقال لها الصبي: يا اماه اصبري فإنك على الحقّ».<sup>(٢)</sup> وقيل: كان لها ثلاثة أولاد أحدهم رضيع فقال لها الملك: ارجعي عن دينك وإلا القيتك وأولادك في النار فأبت فأخذ ابنها الأكبر وألقاه في النار ثمّ قال: ارجعي فأبت فألقى ابنها الأوسط في النار ثمّ قال لها: ارجعي عن دينك فأبت فأخذوا الصبيّ ليلقوه يها فهمّت بالرجوع فقال العادي ارجعي عن دينك فأبت فأخذوا الصبيّ ليلقوه وقيها فهمّت بالرجوع فقال العبيّ: يا أمّاه لا ترجعي عن الإسلام ولا بأس وهو صبيّ رضيع.

وعن عليَّ أمير المؤمنين ﷺ «إنَّ بعض ملوك المجوس وقع على أخته وهو سكران فلمًا صحا ندم وطلب المخرج فأمرته بأن يخطب للناس فيقول: إنَّ الله قد أحلُّ

> ١- أى: في السوق بمرأى من الناس. ٢ـ صحيح مسلم، ج٨ ص٢٣١. ٣ـ تفسير الثعلبي، ج١٠، ص١٧٣. و تفسيرالبغوي، ج٤، ص٤٦٩.

نكاح الأخوات ثمّ يخطبهم بعد ذلك بأنّ الله حرّمه فخطب فلم يقبلوا منه هذا الأمر فقالت له: ابسط فيهم السوط ففعل فلم يقبلوا منه فأمرته بالأخاديد وإيقاد النار وطرح من أبي فيها فهم الذين أرادهم بقوله: فو قُنِلَ أَحْمَنُهُ ٱلأُخَذُور كَمَّ<sup>ي</sup> <sup>(1)</sup> انتهى. فو النّار ذات ألَوَقُور كَمَ بدل اشتمال من الأخدود، ذات ارتفاع اللهب فو إذ قرّ عَلَيّها قُمُودً كَمَ ظرف لقتل والضمير لأصحاب الأخدود، وفي بعض التفاسير على سرر وكراسي قعود عند النار في مكان مشرف ويعرضون المؤمنين على النار فمن يترك دينه تركوه ومن لم يترك ألقوه في النار وأحرقوه. وفي قُمُودً كم جمع قاعد ولفظ «على» مشعر بالاستعلاء.

فَرْوَهُمْ عَلَىٰ مَا يَغْطَلُونَ بِٱلْمُؤْيِنِينَ شُهُودٌ ﴾ جمع شاهد يعني الملك وأصحابه الَذين خدُوا الأخدود على ما يفعلون ﴿شُهُودٌ ﴾ أي: حضور قيل: إنّهم كانوا فرقتين فرقة يعذّب المؤمنين وفرقة يشاهد ولم يتولّوا تعذيبهم لكنّهم قعود رضوا بفعل أولئك وكانت الفرقة القاعدة مؤمنة لكنّهم لم ينكروا على الكفّار صنيعهم فلعنهم الله جميعاً<sup>(1)</sup>.

وقيل: المراد من قوله: ﴿ وَهُمَ عَلَىٰ مَا يَغْعَلُونَ بِٱلْمُؤْيِنِينَ ﴾ أي: يشهد بعضهم لبعض عند الملك بأن أحداً لم يقصر فيما امر به من إحراق المؤمنين<sup>(٣)</sup>. وفي رواية ارتفعت النار فوقهم أربعين ذراعاً فوقعت عليهم فأحرقتهم ونجّى الله المؤمنين بأن أخذ أرواحهم قبل أن تمسّهم النار كما فعل بآسية امرأة فرعون لكن نظم الآية يقتضي وصف المؤمنين في تصلّبهم في دينهم وبيان قوّة إيمانهم بأن عذّبوا بالنار ولم يشركوا.

> ۱ـ انظر: تفسيرالرازي، ج ۳۱، ص۱۱۸، و كنزالعمال، ج۲، ص٥٤٩. ۲ـ مجمع البيان، ج ۱۰، ص۳۱۷. ۳ـ تفسيرالرازي، ج ۳۱، ص ۱۲۰، و الكشاف، ج٤. ص٢٣٨.

120

فَوْوَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ كَمَ أي: وما عابوا ذكر هذا المؤمنين، يقال: نقم الأمر إذا عابه وأنكره<sup>(۱)</sup> فَإِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ ٱلْمَنِينِ ٱلْحَمِيدِ كَمَ قال بلفظ المضارع مع أنّ الإيمان وجد منهم في الماضي لإرادة الاستمرار والدوام عليه فإنّهم ما عذّبوهم لإيمانهم في الماضي بل لبقائهم ودوامهم عليه في الآتي. وعنوان هذا الاستثناء مفصح عن براءتهم ممّا يعاب وينكر فهو تمديح لهم بصورة الاستثناء على منهاج قول النابغة حيث يقول:

ولا عيب فيهم غيـر أن سـيوفهم 👘 بهن فلول من قـراع الكتائـب

وهذا البيان صفة مدح لا صفة ذمّ لأنّ ما جعله النابغة بصورة العيب هو عين المدح.

أَذِى لَهُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ فوصف سبحانه بهذه الصفات ليعلم أنّه لم يمهل الكفار لأجل أنّه غير قادر لكنّه أراد أن يبلغ بهؤلاء المؤمنين مبلغاً عظيماً من الثواب لم يكونوا يبلغونه إلّا بمثل ذلك التحمّل والصبر ولا اعتراض لأحد عليه في ملكه.

وهيهات هيهات الصغاء لعاشق وجنَّة عـدن بالمكـاره حفَّت

وَرَائَةُ عَلَىٰ كُلِ شَىّو شَهِيدٌ﴾ لم يخف عليه فعلهم بالمؤمنين وهو شاهد بأعمالهم ويجازيهم وينتصف للمؤمنين.

إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلْمَوْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ ﴾ أي: الَّذِين أحرقوهم وعذّبوهم
 بالنار ﴿ أَمَ لَدَ بَتُوبُوا ﴾ من فعلهم ذلك ومن الشرك الَذي كانوا عليه ﴿ فَلَهُمُ مَانار اللهُ أَمْ لَدَ بَتُوبُوا ﴾ من فعلهم ذلك ومن الشرك الذي كانوا عليه المؤفّلَهُمُ عَذَابُ جَهَنَمُ ﴾ بما أحرقوا المؤمنين، وفصل بين
 القاتل عمداً مقبولة <sup>(٢)</sup>. ﴿ وَلَمُمْ عَذَابُ ٱلْحَرِيقِ ﴾ بما أحرقوا المؤمنين، وفصل بين

- ۱\_مجمع البيان، ج۳، ص٣٦٧.
- ۲\_ تغسيرالرازي، ج۳۱، ص۱۲۲.

عذاب جهنّم وعذاب الحريق مع أنّهما واحد فالمراد أنّ لهم أنواع العذاب في جهنّم سوى الإحراق مثل الزقّوم والغسلين والمقامع وقيل: المراد أنّ لهم عذاب جهنّم في الآخرة ولهم عذاب الحريق في الدنيا وذلك أنّ النار ارتفعت من الأخدود فأحرقتهم، كما قال الكلبي<sup>(۱)</sup>.

ثم ذكر ما أعدّ للمؤمنين فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَتُوا ﴾ وصدّقوا بتوحيد الله ﴿ وَعَمِلُوا الصَّنلِحَنتِ لَمَتْم جَنَنتٌ تَجْرِى مِن غَنْهَا الأَنهار بمقابلة ما قاسوا من إيمانهم وأعمالهم يجازون جنّات جارية فيها الأنهار بمقابلة ما قاسوا من الشدائد والصبر على أذى الكفّار ﴿ ذَلِكَ ﴾ أي: حصول الجنّة ﴿ ٱلْفَوْرُ ٱلْكَبِرُ المُذي تصغر عنده الدنيا. ثم قال سبحانه متوعداً إلى الكفّار والعصاة: ﴿ إِنَّ مَلْنَ رَبِّكَ لَنَبِيدُ ﴾ البطش تناول الشيء بصولة والأخذ بعنف يقال: يد باطشة. أي: أخذه تعالى إيّاهم بالعذاب متفاقم وإن كان بعد إمهال فإنّه عن حكمة إحياء للمجازاة وفيه مزيد التقرير لشدة بطشه. وقيل: معناه أنه يبدئ بالعذاب في الدنيا ثم يعيده في الآخرة"، أو المعنى يبدئ العذاب في الآخرة شمّ يعيده فيها لقوله: ﴿ كُلًا مَنِعَتَ جُلُودُهُم بَدَلَنَهُمْ جُلُودًا غَيَرَعًا ﴾ فيها لقوله: ﴿ كُلًا مَنِعَتَ جُلُودُهُم بَدَلَنَهُمْ جُلُودًا غَيَرَعًا ﴾ فيها لقوله: ﴿ كُلًا مَنِعَتَ جُلُودُهُم بَدَلَنَهُمْ جُلُودًا غَيَرَعًا ﴾ فيها لقوله: ﴿ كُلًا مَنِعَتَ جُلُودُهُم بَدَلَنَهُمْ جُلُودًا غَيَرَعًا ﴾ فيها لقوله: فَرْكُلُا مَنِعَتَ جُلُودُهُم بَدَلَنَهُمْ جُلُودًا غَيَرَعًا ﴾ فيها لقوله: فَرْكُلُهُ العار حتى يعيدهم مَدى منه مناه أنه يبدئ العذاب في المائة.

قال حذيفة بن اليمان: قال لي رسول الله الله ي ديا حذيفة إنّ في جهنّم لسباعاً من تار وكلاباً من تار وسيوفاً من نار وكلاليب من نار وإنّه يبعث ملائكة يعلّقون أهل النار بتلك الكاليب بإحناكهم ويقطّعونهم بتلك السيوف عضواً عضواً

> ١- مجمع البيان، ج ١٠، ص٣١٨. ٢- المصدر السابق نفسه. ٣- سورة النساء: ٥٥. ٤- تفسيرالرازي، ج٣٦، ص١٢٣.

ويلقونها إلى قلك السباع والكلاب كلما قطعوا صنواً عاد آخر مكانه ضناً طرقاًه<sup>(۱)</sup>. وبالجملة المبدئ المعيد معناه الموجد لكنّ الإيجاد إذا لم يكن مسبوقاً بمثله سمّي إبداء وإن كان مسبوقاً بمثله يسمّى إعادة، وخاصّيّة الاسم المبدئ أن يقرء على بطن الحامل سحراً تسعاً وعشرين مرّة فإنّ ما في بطنها يثبت ونافع، ولتذكار المحفوظ إذا نسي اسم المعيد لا سيّما إذا أضيف إليه اسم المبدئ.

وفي الأثر «إن **أود الأوداء إلي من عبدني لغير نوال**» وأصل الود من الوتد وهو وفي الأثر «إن **أود الأوداء إلي من عبدني لغير نوال**» وأصل الود من الوتد وهو أثبت من المحبّة والودود من عباد الله من يريد لخلق الله ما يريد لنفسه وأعلى فمن ذلك من يؤثرهم على نفسه ولم يمنعه سوء صنيعهم عن إرادة الخير لهم والإحسان إليهم كما قالﷺ: حين كسرت رُباعيّته ودُمي وجهه وضرب: «اللهمَ اغفر لقومي فإنّهم لا يعلمون»<sup>(٣)</sup>.

قال أمير المؤمنين للثلا: «إن أردت أن تسبق المقرّبين ضمل من قطعك وأصد من حرمك واعف عنن ظلمك».<sup>(٣)</sup> وخاصيّة اسم الودود ثبوت الوداد لا سيّما بين الزوجين فمن قرأه ألف مرّة على طعام وأكله مع زوجته غلبتها محبّته وتطيعه.

ذو المرّش المَجِيدُكَة ذو الملك والسلطنة القاهرة على المخترعات العلويّة والسفليّة وإن لم يكن على السرير، يقال: ثلَّ عرشه إذا ذهب سلطانه<sup>(1)</sup>, والمجيد هو الشريف ذاته الجميل أفعاله<sup>(0)</sup> الجزيل نواله فشرف الذات إذا قارنه حسن الفعال سمّي مجيداً وما جداً والتمجيد ذكر الصفات الحسنة،

ومجد العرش علوّم في الجهة وعظمته وحسن صورته، وتركيبه أحسن الأجسام تركيباً، أظهره الله وخلقه إظهارا للقدرة لا مكاناً ولا احتياجاً إليه.

قال بعض المجقَّقين: إنّ من العجب أنّ الله لو ملأ العرش مع تلك السعة من حبوب الذرة وخلق طيراً أكل حبّة واحدة منها في ألف سنة لنفدت الحبوب ولا تنقطع مدّة الآخرة ومع هذا لا يخاف بنو آدم من عذاب تلك المدّة ويضيّعون أعمارهم في شيء سريع الزوال<sup>(۱)</sup>.

وَالإَمَانَ لِمَا يُرِيدُ لَهُ بِحَيث لا يتخلّف عن إرادته مراد من الإحياء والإماتة والإعارة والإعارة والإعراز والإدار والإعراز والوصل والفرق إلى غير ذلك من شؤونه.

وَمَلْ أَنَتُكَ حَدِيثُ ٱلْمَنُودِ ﴾ أي: هل بلغك أخبار الّذين تجنّدوا على أنبياء الله وقيل: ﴿ هَلَ ﴾ بمعنى «قد» ثمّ بيّن سبحانه الجنود ﴿ فِرْعَوْنَ وَنَمُودَ ﴾ بدل من الجنود مع أنّه غير مطابق ظاهرا للمبدل منه في الجمعيّة لأنّ المراد قوم فرعون أي عرفت ما صدر منهم من التكذيب وما وقع عليهم من التعذيب فذكر قومك وأنذرهم أن يصيبهم مثل ما أصابهم لأنّهم قد سمعوا قصّة فرعون من أهل الكتاب ورأوا آثار هلاك قوم صالح لأنّها كانت في ممرّهم.

وبيان لكونهم أشد منهم في الكفر. وتنكير تُكْذِبوك إضراب عن مماثلتهم لهم وبيان لكونهم أشد منهم في الكفر. وتنكير تُتَكْذِبوك للتعظيم فإنَّهم يكذَّبون بالقرآن الناطق والصامت تؤوَاقة مِن وَنَآيَرِم تُحِيطُ كَه محيطً بهم بالقدرة من خلفهم وفيه بيان لعدم نجاتهم من بأس الله بحيث لا يجدون مهرباً منه وهذه الإحاطة ليست كإحاطة الظرف بالمظروف ولا كإحاطة الكلّ بأجزائه بل كإحاطة الملزوم بلازمه فإن التعيّنات اللّاحقة لذاته إنّما هي لوازم له بواسطة أو بغير واسطة ولا تقدح كثرة اللوازم في وحدة الملزوم.

١- لم نعثر عليه فيمابأيدينا من المصادر.

﴿ بَلْ هُوَ قُرْمَانٌ نَجِيدٌ ﴾ أي: ليس الأمر كما زعموا من تكذيب القرآن
وهذا الذي كذّبوا به قرآن شريف عالي الطبقة فيما بين الكتب الإلهيّة
ومتضمّن للمكارم الدنيويّة والأخرويّة.

فَوْفِ لَقَتِع تَحْفُونِهِ كَمَ مَن التحريف ووصول الشياطين إليه ومن النسخ والتحريف والنقصان وهذا المعنى على قراءة من رفع فَتَغُونِه وجعله صفة للقرآن وعلى قراءة من جرّه فجعله صفة للوح فالمعنى أنّه محفوظ عند اللّه لا يطّلع عليه غير بعض الملائكة وهو أمّ الكتاب ومنه نسخ الكتب والقرآن وهو الّذي يعرف باللوح من درّة بيضاء طوله ما بين السماء والأرض وعرضه ما بين المشرق والمغرب.

تمّت السورة بعون الله.



مكية. من قرأها أعطاه بعدد كلُّ نتجم في السماء عشر خستات.

بسم الله الرَّجز التجهيم

وَاسَمَّلَهِ وَالطَارِقِ () وَمَا أَدَرَنكَ مَا الطَّارِقُ () النَّبَمُ النَّافِ () إِن كُلُ نَفَسٍ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُ () فَلْيَنظُر الإِنسَنُ مِمَ خُلِقَ () خُلِقَ مِن مَنَو دَافِقِ () يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الشَّلْبِ وَالثَّرَآيِب () إِنَّهُ عَلَ رَجْهِدِ لَقَادِرُ () يَوْمَ تُبْلَ السَّرَآيِرُ () هَا لَهُ مِن قُوَّةٍ وَلَا نَامِرٍ () وَالتَمَاءِ ذَاتِ التَجْعِ () وَالأَرْضِ ذَاتِ الصَّدِعِ () إِنَّهُ لَقُولُ مُسَلَّ () هَا لَهُ مِن قُوَّةٍ وَلَا نَامِر () وَالتَّحْلُقُولُ هَا لَهُ عَلَ وَمَا هُوَ إِلَيْهُ مَنْ وَالتَّمَاءِ وَالتَّعَانِ السَّعَلَيْ وَالتَّعَانِ التَجْعِ () وَالأَرْضِ ذَاتِ الصَّدِعِ () إِنَّهُ لَقُولُ مُسَلَّ () وَمَا هُوَ الْمَزْلِ () إِنَّهُ يَعْذَلُهُ () وَالْجُولُ وَاللَّهُ وَاللَّعَانِ وَاللَّعَانِ السَّعَانِ وَالتَعَانِ وَاللَّعَانِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَنْ وَالتَعَانِ وَاللَّوْلَ وَالتَعَانِ وَاللَّعَانِ وَاللَّعَانِ وَاللَّعَانِ وَاللَّعَانِ وَاللَّعَانِ وَاللَّعَانِ وَاللَّعَانِ وَاللَّعَانِ وَاللَّعَانِ وَاللَّعَ

الطارق إذا جاء ليلاً، وأصل الطرق الدق ومنه سمّيت المطرقة لأنّه يطرق بها الحديد وسمّي الطريق طريقاً لأنّه يضرب بالرجل وسمّي قاصد الليل طارقاً لاحتياجه إلى طرق الباب غالباً حيث إنّ الأبواب مغلقة باللّيل ثمّ اتّسع في كلّ ما ظهر بالليل كائنا ما كان حتّى أطلق على الصور الخياليّة البادية بالليل والمراد في الآية الكوكب البادئ بالليل، أقسم سبحانه بالسماء أو بربّ السماء وأقسم بالطارق.

ثمَّ بيَن الطارق فقال: ﴿ وَمَا أَدَرَتَكَ مَا ٱلْطَارِقُ﴾ أي: أيَّ شيء أعلمك بالطارق إِلَّا بِالتِلقِّي مِن الخلّاق العليم كَأَنَه قيل: وما هو؟ فقال: هو: ﴿ النَّهُمُ ٱلْثَاقِبُ﴾

| المالية المراج ١٢ | ١٤٢ |
|-------------------|-----|
|-------------------|-----|

الكوكب المضيء لأنَّه يثقب بإضاءته ما يقع عليه من الظلام.

إذ كُلُ نَفَسٍ لمَا عَلَيْهَا حَافِظٌ الله جواب للقسم وما بينهما اعتراض و إن الله نافية أي ما كل نفس من النفوس الطيّبة والخبيثة إنسيّة أو وحشيّة إلّا عليها مهيمن ورقيب وهو الله كما قال: (وَكَانَ الله عَنَ كُلِ شَيّو رَقِبِهَا ) (() أو المراد من الحافظ الملائكة يحفظ عملها ورزقها وأجلها، وروي عن النبي تلاك الحوك الحافظ الملائكة يحفظ عملها ورزقها وأجلها، وروي عن النبي تلاك ووكل المود وكل المود ما المود ما المود المود المود المود المود من المود من المود من المود من المود من القد أو المراد من المود الله كما قال: (وكانَ الله عَن كُل شَيّو رَقِبَها ) () أو المراد من الحافظ الملائكة يحفظ عملها ورزقها وأجلها، وروي عن النبي تلك وكل المود وكل المود المود المود وكل المود المود من المود المود المود المود من المود من المود المود المود المود من المود المود المود المود من المود الله كما قال: () أو المراد من الحافظ الملائكة يحفظ عملها ورزقها وأجلها، وروي عن النبي تلك وكل المود وكل المود ال

وقرئ «لما» مخفِّفة على أنّ «إن» مخفِّفة وما مزيدة واللام فاصلة بين المخفِّفة والنافية أي إنّ الشأن كلّ نفس لعليها حافظ.

فَنْيُنْظُرُ الإِنسَنُ فَ وَلَيْتَعَكَرُ الإِنسَانَ الجاهل المنكر للنشور والحشر فريمَ 
 فَنِقَ مَن أي: شيء أصله حتّى يتُضح أنّ من قدر على إِنشائه من نطفة فهو 
 فَلَوْ مَن أي: شيء أصله حتّى يتُضح أنّ من قدر على إِنشائه من نطفة فهو 
 قادر على إعادته بل أقدر على قياس العقل فيعمل ليوم الإعادة ما ينفعه 
 ويجديه لا ما يضرّه ويرديه.

لَا لَخِلِقَ مِن مَّلَو دَافِقِ﴾ استيناف وقع جواباً عن استفهام مقدّر كانّه قيل: إيمَّ نُلِقَ﴾ فقيل: خلق من ماء ذي دفق وهو صبّ فيه دفع بسرعة.<sup>(٣)</sup> ويجوز أن يكون دافق بمعنى المدفوق.

الظهر صلباً أي مَنْ بَيْنِ الشُلْبِ وَالنَّرَآبِ ﴾ الصلب معناه الشديد وبهذا الاعتبار سمّي الظهر صلباً أي من بين ظهر الرجل وتراثب المرأة وهي عظام نحرها وضلوع صدرها وكلّ عظم من ذلك ترثبة، وعن أمير المؤمنين للتيج «بين العديين»<sup>(1)</sup>.

١- سورة الأحزاب: ٥٢. ٢- الكشاف، ج٤، ص ٢٤١، و انظر: بحارالانوار، ج٦٦، ص٣١٤. ٣- تفسير جوامع الجامع، ج٣، ص٣٤٤، و الكشاف، ج٤، ص ٢٤١. ٤- شرح نهج البلاغة، ج٦، ص ١٠١ تحقيق الشيخ محمد عبده. وأصل المنيّ هو الدم يتصاعد في خرزات الصلب وهناك مسكنه ومنتضجه الحرارة فيستحيل أبيض فإذا امتلأت خرزات الظهر وهو الفقار طلب الخروج من مسلكه وهو عرقان متّصلان إلى الفرج ومنهما ينزل وبين طريق المنيّ وطريق البول جلد رقيق يكاد لا يتشخّص من رقّته لئلًا يختلط المنيّ بماء البول فيفسد حرارة جوهره.

الفرية عَن رَجَيدٍ الضمير للخالق، على إعادته بعد موته وتَقاير الضمير للخالق، على إعادته بعد موته وتقاير الفرية لإظهار قدرته ثم رزقه لإظهار كرمه فيميته لإظهار جبروته ويحييه ثانياً للثواب والعقاب.

فَوَمَ تَبَلَّ النَّرَآيَرُ فَطْرف لرجعه، ولا يضر الفصل بالأجنبي للتوسّع في الظروف وإطلاق الإبلاء على الكشف والوضوح من قبيل اسم السبب على المسبّب لأن الاختبار موجب للتعرف والتميّز وقيل: المراد من السرائر الفرائض كالصوم والصلاة والزكاة والغسل فإنّها سرّ بين العبد وبين ربّه في معيبها وصحيحها وإنّما تظهر صحتها يوم القيامة فيبدئ الله ذلك اليوم كلّ سرّ فيكون زينا في وجوه وشيناً في وجوه، فمن أدى الأمانات والتكاليف كان وجهه مشرقاً ومن ضيّعها كان وجهه أغبر.

الله عن تُوَرَّز وَلَا نَاصِرِ ﴾ أي: ليس للإنسان من دافع من نفسه يمتنع بها من العذاب الذي حلّ به ولا ناصر من خارج ينتصر به:

وَالنَّهَاةِ ذَاتِ ٱلرَّج ﴾ ذات مؤنَّث «ذو» بمعنى الصاحب والرجع المطر سمّي (رجعاً لما أنّ العرب كانوا يزعمون أنّ السحاب يحمل الماء من بحار الأرض ثمّ يرجعه إلى الأرض وقيل: المراد بالرجع شمسها وقمرها ونجومها تغيب وتطلع، أو رجع السماء إعطاؤها الخير الذي من جهتها حالاً بعد حال على مرور الأيّام<sup>(1)</sup>.

١\_ مجمع البيان، ج ١٠، ص ٣٢٤، و بحارالاتوار، ج٥٥، ص ٨٤.

والعيون، لأن النبات صادع للأرض فالسماء ذات الرجع كالأب والأرض ذات الصدغ كالأم وما ينبت كالولد والمراد بيان منافعهما وأقسم بهما.

أَنَّدُ أَي: القرآن ﴿ لَقَوْلٌ فَمَرْلُ أَي: كلام فاصل بين الحقّ والباطل والقول كثيرا ما يكون بمعنى المقول. أتى بالمصدر مبالغة كانّه نفس الفصل كما قال: ﴿ الْفُرْكَانَ ﴾ ()

وَمَا هُوَ بِلْفُزَلِيكِ واللعب، والجدّ ضدّ الهزل أي: كلّه جدّ محض، قال المولى إسماعيل الحقّيّ في دروح البيان»: إنّه يظهر من الآية أنّ من يؤمّ القرآن بهزل أو بتفكّه ومزاح يكفر، وفي دهداية المهديّين» إذا أنكر رجل آية من القرآن أو سخر بها أو عابها فقد كفر، ومن قرأ القرآن على ضرب الدف أو القصب أو ما شابهه فقد كفر حتّى قيل: لو يقال له: لم لم تقرء القرآن؟ فقال: سئمت منه، فهذا وأمثاله كلّه كفر فليجتنب المسلم عن مثل هذه الكلمات.

الله المحكمة بتكيدُونَ كَمَدًا كما في إطفاء نوره حسبما في قدرتهم فَوَأَكِدُ كَمَدًا كما أي: أقابلهم بكيد متين لا يمكن ردّه، وكيد المحدث الضعيف العاجز لا يقاوم جزاء القادر القويّ، وتسمية الجزاء بالكيد من باب المشاكلة والمقابلة في الكلام وإلّا فالكيد هو المكر والاحتيال ولا يجوز إسناده إليه تعالى مراداً به معناء الحقيقيّ وتسمية جزاء الشيء باسم ذلك الشيء على سبيل المشاكلة شائع كثير.

والتمهيل الكفيرين في أي: لا تستعجل بهم وأتيلهم تؤتيلهم تؤيلهم بدل من «مهل» والتمهيل والإمهال لغتان أي مهتلهم إمهالاً قليلاً فإن الله يجزيهم لا محالة إما بالقتل والذل في الدنيا أو بالعذاب في الآخرة قال ابن جنّي: قوله: ﴿ فَيَقِلِ الْقَتِل وَالذَلَ فِي اللّهُ يَجْزِيهُم وَاللّهُ مَاللًا وَالْدَلَ فِي اللّهُ يَجْزِيهُم لا محالة إما بالقتل والذل في الدنيا أو بالعذاب في الآخرة قال ابن جنّي: قوله: ﴿ فَيَقِل الْقَتِل وَالذَلَ فِي الدَنيا أو بالعذاب في الآخرة قال ابن جنّي واله، وَقَتَقِل الله يعريه لا محالة إما بالقتل والذل في الدنيا أو بالعذاب في الآخرة قال ابن جنّي واله، وأنتقل التقتل والذل في الدنيا أو بالعذاب في الآخرة قال ابن جنّي أوله، وفي ألم ألم القتل والذل في التقوله، وأنتقل عن التقول عن التقريري أتيقيليم أول النحر والما معاد والما عن التقول عن التقريري ألم ألم أول التأكيد ولم يعد، والحرف عن التكور التقرار بعض الانحراف إلى لفظ أول الما إوادة وفي التكون عن التكون التأكيد ولم يعد، والحرف عن التكور التقل الذال والذا إلى الفظ أول الما إوادة المولي إلى المول الما أوراد المولي إلى الما أول الما أوراد الما إرادة التولي التأكيد ولم يعد، والمراب إرادة التكرر التكميرين ألم أول النحر أوله ألم أوراد القل أول التألي الما أوراد الما أوراد التقل عن أول التأكيد ولم يعد، والموراد، والتقل عن لفظ فعل إلى لفظ أومل وغير الباب إرادة التكرار بعض الانحراف، وانتقل عن لفظ فعل إلى لفظ أومل وغير الباب إرادة التكرار بعض النحراف، وانتقل عن لفظ فعل إلى لفظ أومل وغير الباب إرادة التكرار الما أول النول النول التقل عن لفظ فعل إلى لفظ أومل وغير الباب إرادة التكرار بعض النحراف، وانتقل عن لفظ فعل إلى الفل أومل وغير الباب إلى الفل أول الذا أول التكرار الما أول الذا أول الما أول الما أول الما أول الما أول الما أول الذا أول الذا أول الما أول الذا أول الما أول الذا أول الذا أول الذا أول الذا أول الما أول الذا أول الفل أول الذا أول الذا أول الما أول الذا أول الما أول الذا أول أول أول الذا أول الذا أول الذا أول الذا أول

١- سورة البقرة: ١٨٥.

للتأكيد، ولتجشّم التثليث ترك اللفظ وأتى بالمعنى فقال: ﴿رُوَلِّأُ﴾ أي: مهلةً قليلة<sup>(١)</sup>. وما كان بين نزول هذه الآية وبين وقعة بدر إلّا زمان يسير.

حكي أنّ ابن السمّاك دخل على الرشيد فطلب هارون منه العظة فقال: أيّها الخليفة لقد أمهل سبحانه حتّى كأنّه أهمل ولقد ستر حتّى كأنّه غفر ثمّ قال: هب كان الدنيا كلّها في يديك والاخرى مثلها ضمّت إليك وكان الشرق والغرب يجبى إليك فإذا جاء ملك الموت فما ذا في يديك؟ وقيل: إنّ هارون كان جالساً على حصير يستمع منه فقال ابن السمّاك: أيّها الخليفة لتواضعك في شرفك أفضل من شرفك ومن أعطي مالاً وجمالاً وسلطاناً وشرفاً فتواضع في شرفه وعف في جماله وواسى في فضل ماله وعدل في سلطانه كتب في ديوان المخلصين، واعلم أنّه لم يبق من لدن آدم إلى يومنا هذا أحد إلّا وذاق الموت. قال هارون: زدني فقال ابن السمّاك: إنّهما موضعان إمّا جنّة وإمّا نار

أقول: وما كفته هذه المواعظ وما تطلّب من ابن السمّاك المواعظ حقيقة بل أراد أن يغرّ الناس بتطلّبه المواعظ، وغرضه اللعين التدليس والتمويه لتستّر نقائصه كما هو عادة أكثر أمراء زماننا حيث وجدوا عالماً شرعوا في الاستفادة منه والعالم المغرور يزعم أنّه من أهل التقى فيغترّ بما يرى من ظاهر أحوالهم فيحسن ظنّه به وبأمثاله فيترتّب على صلاح ظاهره أمور فيها فساد امّة بل إضلال أهل ملّة وما حصل ذلك الفساد إلّا بسبب ذلك التدليس من هذا الإبليس واغترار هذا العالم الجاهل بأحوال الناس فينبغي لمثله أن يكون حادياً للعيس لا متصدراً للتدريس نسأل العصمة من مضلّات الفتن.

١- انظر: مجمع البيان، ج ١٠، ص ٣٢٥.



مكية. روي عن عليّ للمجاه قال: «كان رسول الله تلك يحب هذه السورة وأوّل من قال سبحان ربي الأعلى ميكانيل»<sup>(١)</sup>. قال ابن عبّاس: إذا قرأ النبيّ هذه السورة قال: «سبحان ربي الأعلى» وكذلك عليّ للج<sup>(٢)</sup>. وروى العيّاشيّ بإسناده عن أبي خميصة عن عليّ للج قال: «صليت خلفه عشرين ليلة فليس يقرأ إلا سبّح اسم ربّك الأعلى»، وقال: «لو يعلمون ما فيها لقرأها الرجل كلّ يوم عشرين مرّة. وإنّ من قراها فكأنّما قرأ صحف مومى وإبراهيم الذي وفَى»<sup>(٣)</sup>.

مَنْج اسْمَ رَنِيَكَ الْأَعْلَى () الَّذِي خَلَقَ مَسَوَّىٰ () وَالَّذِي فَذَرَ فَهَدَىٰ () وَالَّذِينَ أَخْرَجَ الْمَرْعَىٰ () فَجَعَلَهُ غُنَاة أَحْوَىٰ () سَنُفْرِئُكَ فَلَا تَسَقَ () إِلَّا مَا شَاَة اللَّهُ إِنَّهُ يَعْلَمُ الجُهْرَ وَمَا يَخْفَىٰ () وَنُيَسِّرُكَ لِلِيُسْرَىٰ () فَذَكِرَ لِنِ نَفَعَت الذِكْرَى () سَيَذَكُرُ مَن يَخْشَى () وَيُنَجَنَبُهَا الأَشْقَى () الَذِي يَعْسَ النَّرَ الكَبْرَى () ثُمَّ لَا يَبُوتُ فِيها وَلَا يَحْيَى () قَدْ أَفْلَحَ مَن نَرَبَى () وَذَكَرَ السَدَ رَبِهِ فَصَلَى ()

- ۱۔ مجمع البیان، ج ۱۰، ص۳۲٦۔ ۲۔ المصدر السابق نفسه۔
- ٣- مجمع البيان، ج ١٠، ص ٣٢٦، و تفسيرنورالثقلين، للحويزي، ج٥، ص ٥٥٤.

بَلْ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِيَا ۞ وَٱلْآخِرَةُ خَيَرٌ وَأَبْقَىٰ ۞ إِنَّ هَـٰذَا لَغِى ٱلصُّحْفِ ٱلأُولَى ۞ مُحُفِ إِبَرَهِيمَ وَمُوسَىٰ۞

٨٤٨....

نزُه ربّك عمّا لا يليق به من الصفات المذمومة والأفعال القبيحة كالعجز والظلم وأمثاله. قال ابن عبّاس: أي قل: «سبحان ربّي الأعلى»<sup>(۱)</sup> وأراد بالاسم المسمّى والأعلى معناه القادر الذي لا قادر أقدر منه، القاهر لكلّ أحد وقيل: «الأعلى» صفة الاسم فيكون المعنى سبّح الله بذكر اسمه الأعلى، وأسماؤه الحسنى كلّها أعلى<sup>(۲)</sup> والمراد من العلوّ ليس علوّ الجهة سبحانه عن ذلك بل علو استحقاق لنعوت الجلال فمن عرف علوّه تذلّل وتواضع بين يديه وكذلك ينزّهه عن أن يطلق هذه الأسماء على غيره بوجه يشعر بتشاركهما فيها من أن تسمّي الصنم بالإله أو الربّ مثل تسمية العرب مسيلمة الكذّاب برحمن اليمامة بل لا يكثر القسم بذكر اسمه تعالى من غير مبالاة.

وفي الحديث: «لمَّا نزلت ﴿ فَسَبَّحَ بِأَسْرِ رَبِّكَ ٱلْحَطِيمِ ﴾ (") قَالَ اللَّيُّانِ: اجعلوها في ركوعكم، فلمَّا نزل: ﴿ سَبَّح ٱسَمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَ ﴾ قال: اجعلوها في سجودكم وكانوا يقولون في الركوع: اللهم لك ركعت، وفي السجود: اللهم لك سجدت» <sup>(1)</sup>.

وقد ذكر ما قبل هذا أن أول من قال: «سبحان ربّي الأعلى» كان ميكائيل وذلك أنّه خطر بباله عظمة الرب فقال: يا رب أعطني قوّة النظر حتّى أنظر إلى عظمتك وسلطانك فأعطاه قوّة أهل السماوات فطار خمسة آلاف سنة حتّى احترق جناحه من نور العرش ثمّ سأل القوّة فأعطاه ضعف ذلك

> ۱ـ مجمع البيان، ج ۱۰، ص ٣٢٨. و التبيان، ج ۱۰، ص ٣٢٩. ٢ـ المصدر السابق نفسه. ٣ـ سورة الواقعه:٧٤. ٤ـ انظر: مجمع البيان، ج ۱۰، ص٣٢٦، و الكشاف، ج٤، ص ٢٤٣.

وجعل يرتفع عشرة آلاف سنة حتَّى احترق جناحه من نور العرش وصار كالفرخ ورأى الحجاب والعرش على حاله فخرَ ساجداً وقال: «سبحان ربّي الأعلى» ثمّ سأل ربّه أن يعيده إلى مكانه وإلى حالته الأولى فعاد<sup>(۱)</sup>. وفي الحديث: «**سبحان الله والحمد الله يملآن ما بين السماوات والأرض.** 

أألمن خلق فركت فركت المرى للرب خلق كل ذي روح فسوى خلقه بأن جعل له ما به يتأتى كماله ويتدبر معاشه بالإحكام والإتفان وقيل: المراد من الخلق الإنسان فسوى وعدل تركيبه وقامته ولم يجعله منكوساً كالبهائم والدواب أو المعنى خلق الأشياء على موجب إرادته فسوى صنعها لتشهد على وحدانيته.

وَالَّذِى قَدَرَ فَهَدَىٰ کَ معطوف على الموصول الاوّل أي: قدّر أجناس الأشياء وأنواعها وأفرادها ومقاديرها وأفعالها وآجالها بمقدار معلوم في جنَّته ووضعه ولونه وطعمه وطبعه وكيفيَّة ارتزاقه ويسرّ له ما ينفعه وألهمه ما يضرّه ولو تتّبعت أحوال النباتات والحيوانات لرأيت في كلّ منها ما يحار فيه العقول.

يحكى أن الأفعى إذا بلغت ألف سنة عميت وقد ألهمها الله أن تمسح عينيها بورق الرازيانج الغض فيرة إليها بصرها فربّما كانت عند عروض العمى لها في بريّة بينها وبين الريف مسافة طويلة فتطويها على بعدها وعلى عماها حتى تهجم على شجرة الرازيانج لا تخطئها فتحك عيناها بورقها فترجع باصرة.

وجعل لكلّ حيوان ونبات خصوصيّات مميّزة بعضها عن بعض وخاصيّة مثل أنّه تعالى خلق التمساح وربّما بلغ طوله عشرين ذراعاً يوجد في بحر مهران في السند والنيل كما في القاموس وهو يبيض في البرّ فما وقع من ذلك

۱- تفسيرالسمرقندي، ج۳، ص٥٤٨.

في الماء صار تمساحاً وما بقي في البرّ صار سقنقوراً ويوجد في مصر شكلها كالوزغة على عظم خلقته وهو أنفس ما يهدى لملوك الهند فإنّهم يذبحونه بسكّين من الذهب ويحشونه بالملح ويحملونها إليهم فإذا وضعوا مثقالاً من ذلك على بيض أو لحم وأكل يقع ذلك نفعاً بليغاً للتقوية.

ومن هداياته تعالى أن القطا وهو طائر معروف يترك فراخه ثمّ يطلب الماء من مسيرة عشرة أيّام وأكثر فيرده فيما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس ثمّ يرجع فلا يخطئ لا ذهاباً ولا إياباً. قال الشاعر:

تميم بورب اللؤم أهدى من القطا وإن سلكت سبل الهداية ضـلَت

حكي أنّ العقرب والفارة إذا اجتمعتا في إناء زجاج ولم يتمكّن الفارة من الهرب لملاسة الزجاج قرضت الفارة إبرة العقرب فتسلم منها.

وحكي أن ابن عرس تبع فارة؛ فصعدت الفارة شجرة ولم يزل يتبعها حتًى انتهت إلى رأس الغصن ولم يبق مهرب فنزلت على ورقة وعضًت طرفها وعلّقت نفسها فعند ذلك صاح ابن عرس فجاءته زوجته فلمًا انتهت تحت الشجرة قطع ابن عرس الورقة الّتي عضبَتها الفارة، فسقطت فاصطادها ابن عرس الّذي كان تحت الشجرة. وقد رئي أنّ الفارة تدخل ذنبها في قارورة الدهن والمايعات ثمّ تلحسه وإذا لم ينل ذنبها إلى الدهن هالت حصى صغاراً من فم القارورة فيعلو الدهن فيتصل ذنبها إلى الدهن ثمّ تلحسه، وأمثال هذه العجائب في الحيوان كثيرة.

والأعجب من هذا أنّه قيل: إنّ شجرة النخل يعرض لها العشق وتميل إلى نخلة اخرى فيخف حملها وتهزل، وعلاجها أن يشدّ بينها وبين معشوقها الّذي مالت إليه بحبل أو يعلّق عليها سعفة منه أو يجعل فيها من طلعه فتجبر ١٥١ .....

وتثمر ويرتفع هزالها.

وَالَذِي أَخْرَجَ ٱلْمَرْعَى لَهُ الرعي بالكسر الكلاء بالفتح المصدر أي: إنّه تعالى بقدرته أنبت ما ترعاه الدواب غضاً طريّاً قال ابن عبّاس: المرعى الكلاء الأخضر.

فَنَعَمَدُ به بعد ذلك وبعد اخضراره فوعُناة أخوى إي أي: هشيماً جافاً كالغثاء الذي تراه فوق السيل من فتات الأرض في أخوى إي أي: أسود وإيراد الفاء في فونَعَكَدُ به إشارة إلى قصر مدة الخضرة وفيه رمز إلى قصر مدة العمر وسرعة زوال الدنيا ونعيمها فإن رتبة الحياة الدنيا ومنافعها سريعة الفناء فإنّهما مرعى النفس الحيوانية كالهشيم والحطام البالي الأسود.

القرآن للهداية. وكان النبي في ضمان من الله أن يجعله بحيث لا ينسى ويحفظ القرآن للهداية. وكان النبي في فحافة أن ينساه فلما نزلت هذه الآية لم ينس بعد ذلك شيئاً.

إلاً مَا تُمَاة أقد كُمان ينسيكه برفع حكمه ونسخه، وقيل: معنى الاستئناء إمكان وقوعه وإن لم يقع منه مشيّة النسيان فهو كقوله: ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱنْتَمَوَتُ وَٱلأَرْضُ إِلَا مَا شَاة رَبُّكَ ﴾<sup>(1)</sup> ولا يشاء وكقول القائل: لأعطينّك كلَّ ما سألت إلَّا أن أشاء أن أمنعك والنيّة أن لا يمنعه، ومن المعلوم أنّه فرق بين النسيان والإنساء وأنّ الله قادر على إنسائه تشتَق إذا أراد<sup>(1)</sup>.

المنتقة ألم ألم ألم أنها وما يتقون عالم بما ظهر وما بطن من القول والعمل والنية ورفع الصوت وهمس الصوت أي يعلم ما جهرت به في قراءتك لحفظها وما أخفيتها وتريد أن تنسيه وتحفظه.

- ۱- سورة يونس: ۱۰۸.
- ۲\_ التبيان، ج ۱۰، ص ۳۳۰، و مجمع البيان، ج ۱۰، ص ۳۳۰.

وَيُبَسِّرُكَ لِلْمُمَكِنَ عطف على «نقرنك» واليسرى فعلى من اليسر وهو السهولة في عمل الخير لما في معنى دنيّسرك» من تضمّن معنى الخير والتوفيق وحاصل المعنى نوفّقك للشريعة اليسرى الحنيفة ونسهّل عليك الوحي وما يثبتك على أمرك وتبليغك ولنسهّل عليك المستصعب من امور النبوة والرسالة.

التذكير، وتقييد التذكير بالنفع لأنه الخبر الناس ما أوحي إليك واهدهم إن نفع التذكير، وتقييد التذكير بالنفع لأنه الخبر يستفرغ جهده فيه حرصاً على إيمانهم وكان لا يزيد ذلك بعضهم إلما كفراً وعناداً فأمره بأن يخص التذكير بمن يرجى منه التذكير ولا يتعب نفسه في تذكير من لا يزيده إلما عتواً ونفوراً وهذا منه التذكير ولا يتعب نفسه في تذكير من لا يزيده إلما عتواً ونفوراً وهذا كقوله: ﴿فَذَكَرَ وَالقَرْءَانِ مَن يَخَاتُ وَعِيدٍ ﴾ "وحرف الشرط راجع إلى النبي لا منه التذكير بمن يرجى منه التذكير ولا يتعب نفسه في تذكير من لا يزيده إلما عتواً ونفوراً وهذا كقوله: ﴿فَذَكَرَ وَالقَرْءَانِ مَن يَخَاتُ وَعِيدٍ ﴾ "وحرف الشرط راجع إلى النبي لا المي الله. قال بعض أهل العربية إن هانه تجيء مثبتة فتكون بدل «قد» وقيل: وسمن الله. قال بعض أهل العربية إن هانه تجيء مثبتة فتكون بدل «قد» وقيل: وسمن الآية ذكر إن نفعت الذكرى أو لم تنفع" ولم يذكر الحالة الثانية كقوله: ﴿سمن الآية ذكر إن نفعت الذكرى أو لم تنفع"

وَسَبَذَكُرُ مَن يَخْشَىٰ﴾ أي: سيتذكّر بتذكيرك من من شأنه أن يخشى الله ويتُعظ بالقرآن من يخاف عقابه.

فَوْوَيَنَجَنَبُهُمَ ٱلْأَشْفَى ﴾ ويتبعّد من الذكرى ولا يسمعها سماع القبول الزائد في الشقاوة لتوغّله في عداوة النبيّ أو المراد من الأشقى الكافر مطلقاً لأنّه أشقى من الفاسق والناس في أمر المعاد والقرآن على ثلاثة أقسام: منهم من قطع بصخته ومنهم من جورّ وجوده ولكنّه غير قاطع فيه لا بالنفي ولا ا\_سورة ق: ٤٥.

رويس ٢- التسهيل لعلوم التنزيل، للغرناطي، ج٤، ص١٩٤، و تفسيرالميزان، ج٢، ص٢٦٨. ٣ـ سورة النحل: ٨١. ليتكو الألحى

بالإثبات ومنهم من أصرّ على إنكاره والقسمان الأولان ينتفعون بالتذكير بخلاف الثالث.

الذِّى يَصْلَ ٱلنَّارَ ٱلْكَبْرَىٰ اللهِ أي: يدخل الطبقة السفلى من طبقات النار والكبرى اسم تفضيل آلنيث الأكبر والمفضّل هو ما في أسفل الدركات والمفضّل عليه ما في الدركات التي فوقها.

أُمَّمَ لَا يَتُوتُ فِيهَا ﴾ حتى يستريح ﴿وَلَا يَحْيَى ﴾ حياةً تنفعه بل تكون حياته وبالا عليه يتمنّى أن يموت لما هو فيها معها من فنون العذاب ويتعذّب مزيداً كلّما احترق وهلك أعيد إلى الحياة وعذّب فلا يكون ميّتاً مطلقاً ولا حيّاً مطلقاً.

وَقَدَ أَنْكُ فَ وَنجا من المكرو، مَن تَزَقَى وتطهر من الكفر والمعاصي باتّعاظه بالذكرى أو تكثر من التقوى، من الزكاء وهو النماء، قال ابن مسعود: أي: أعطى زكاة ماله وصلّى، أراد زكاة الفطرة وصلاة العيد.

وَذَكَرَ أَسْدَ رَبِهِ ﴾ بقلبه ولسانه فَوْضَلَنَ ﴾ وأقام الصلاة الخمس، قال ابن عبّاس أي وحد الله وقيل: ذكر الله بقلبه عند صلاته وقيل: المراد ذكر اسم ربّه بلسانه عند دخوله في الصلاة أي قال: الله أكبر<sup>(۱)</sup> وقيل: هو أن يفتتح ببسم الله الرحمن الرحيم ثمّ يصلَي، قال الله سبحانه: **«إنّ لي مع المصلَين ثلاث** أمور: أحدها: تنزل الرحمة من عنان السماء إلى مفرق رأسه مادام في صلاته، والتافي: حقته الملائكة بأجنحتها، والثالث: أناجي معه كلما قال: يا ربّ؛ أقول: لبَيك»<sup>(۱)</sup>

فلو قيل: إذا كان المراد من الآية زكاة الفطرة وصلاة العيد كيف يكون والسورة مكيّة بالإجماع ولم يكن بمكّة عيد ولا صدقة فطر؟ فالجواب أنّه لمّا كان

١ـ مجمع البيان، ج١٠، ص٢٣١. ٢ـ انظر: مصنف عبدالرزاق، ج١، ص٤٩ عن الحسن؛ و الفقيه، ج١، ص٢١٠، و ثواب الاعمال. ص٥٧ عن الإمام الصادق للغ؟. في علم الله أنَّ ذلك سيكون أثنى الله على من فعل ذلك فإنَّه قد يخبر بما سيكون.

أَن تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِيَا ﴾ إضراب عن مقدر ينساق إليه الكلام كأنَه قيل: لا يفعلون ذلك بل تختارون اللذّات العاجلة وتسعون لتحصيلها وترجحون جانب الدنيا على الآخرة مع أنّ في حلالها حساباً وفي حرامها عذاباً.

وَأَلَا خَرَةُ خَبَرٌ وَأَبْقَى ﴾ حال من فاعل ﴿ تُؤْثِرُونَ ﴾ مؤكّدة للتوبيخ أي: تؤثرونها على الآخرة مع أن الآخرة سعادة أبديّة والدنيا مبغوضة ومبغوض ما فيها إلّا ذكر الله.

إِنَّ هَـٰذَا في إشارة إلى ما ذكر المؤلّي الشّحُف الأولَ في جمع صحيفة
 وهي الكتاب. والصحيفة المبسوط من كلّ شيء كصحيفة الوجه والمعنى أن
 تطهير النفس عن رذائل الشرك وتكميل الروح بالمعارف الإلهيّة والجوارح
 بالطاعة والإعراض عن ملهيات الدنيا لا يجوز أن يختلف باختلاف الشرائع
 بل هذا التكليف ثابت ولا يختلف باختلاف الأنبياء، فالاصول متّحدة من لدن
 آدم وإنّما الاختلاف في بعض الفروع التي هي الشرائع والشروط في أنهيمي من التي يمان الموالية والبوارح
 آذم وإنما الاختلاف في بعض الفروع التي هي الشرائع والشرائع والمرابع والمولي في المولي التي يختلف باختلاف الشرائع
 تقدم وإنما الاختلاف الأنبياء، فالاصول متّحدة من لدن
 أنه من المولي المولي التي هي الشرائع والشروط في أنه الفروع المولي في الشرائع والشروط المولي المولي المولي الني يحتلف باختلاف الألبياء، فالاصول متّحدة من لدن
 أنها الاختلاف في بعض الفروع التي هي الشرائع والشروط في أنه المولي ا

تمَت السورة.



مكية، ومن قرأها حاسبه الله حساباً يسيراً،<sup>(1)</sup> ومن أدمنها في فرائضه ونوافله غشاه الله برحمته في الدنيا والآخرة<sup>(٢)</sup>.

بسمي الله التحذر التحيير

هَلْ أَنَىكَ حَدِينُ ٱلْغَنْشِيَةِ () وُجُوَّ يَوْمَهِنُه خَنْشِمَةً () عَامِلَةً فَأَصِبَةً () تَعْلَنُ نَارًا حَامِيَةُ () تُشْقَى مِنْ عَيْنِ وَابِيَةِ () لَيْسَ لَمَمْ طَعَامُ إِلَا مِن سَرِيعٍ () لَا يُسْمِنُ وَلا يُعْنِى مِن جُوع () وُجُوَّ يَوْمَهِنِ نَاعِمَةً () لِسَمْيِها رَاضِيَةً () في جَنَةٍ عَالِيَتُ () لَا تَسَمَّعُ فِيهَا لَنِينَةً () وَجُوَّ يَوْمَهِنِ نَاعِمَةً () فِيها سُرُرٌ مَرْفُوعَةً () وَأَكُوبُ مَوْسُوعةً () وَنَارِقُ مَصْفُوفَةً () وَزَرَاقٍ مَبْتُونَةً () أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَ الْإِبِلِ حَيْفَ خُلِفَتْ () وَإِلَى السَّمَاءِ كَنْتَ رُبْعَتْ () وَبَوْنَةً () أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الإِبِلِ حَيْفَ خُلِفَتْ () وَإِلَى السَّمَاءِ كَنْتَ رُبْعَتْ () وَإِلَى الْمُعَالَ يَعْلَمُونَةً () أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ حَيْفَ خُلِفَتْ () وَالَنَا وَلَكُوبُ مَعْشُوفَةً () وَزَرَاقُ مَتْفُوفَةً () أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ حَيْفَ خُلِفَتْ () وَإِلَى السَّمَاءِ كَنْتَ رُبْعَتْ () وَيَعْبَ مَنْوَنَةً () أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ حَيْفَ خُلُفَتْ () سُطِحَتْ () وَيَعْبَ أَنْ وَبُعَنْ أَنَهُ مَعْبُومَة أَنَا مَعْتَ الْنَا مَنْتُ مَعْبَعَ مُوْمَا مَا إِلَيْ مَ

﴿ ٱلْمَنْشِيَةِ ﴾ المجلّلة للجميع، الجملة خطاب للنبيّ يريد أمّته قبل: إنّ

۱\_ مجمع البيان، ج٣، ص٧٧٣، و الكشاف، ج٤، ص٢٤٨. ٢- تواب الاعمال، ص ١٢٢، و مجمع البيان، ج١٠، ص٣٣٣. المولى أبو المعنى قد أي: قد جاءك يا محمّد حديث الغاشية. قال
 المولى أبو السعود في «الإرشاد»: وليس بذاك بل هو استفهام ريد به
 التعجّب<sup>(1)</sup> إشعاراً بأنّه من الأحاديث العجيبة التي حقّها أن يتناقلها الرواة، والغاشية
 الشديدة التي تغشى الناس وهي القيامة لأنّها تغشى الناس أهوالها تغشية وقيل:
 الغاشية نار تغشى وجوه الكفّار بالعذاب كقوله: 
 وَيَعْشَىٰ وُجُوهَهُمُ أَلنَّارُ كُ<sup>(1)</sup>

وَجُوَمٌ يَوْمَهِنٍ خَنشِعَةً كَل لعلَّ وجه الابتداء بالنكرة كون تقدير الكلام: أصحاب وجوه، ولمّا كان الذلّ والخشوع يظهران في الوجه حذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه وقيل: المراد بالوجوه الكبراء مثل قولك: جاءني وجوه بني تميم أي سادتهم وكبراؤهم وعنى به وجوه الكفّار لأنّها تكبّرت عن عبادة الله<sup>(T)</sup> بدلالة ما بعده من الأوصاف.

وَعَلِيلَةُ نَأْصِبَةُ ﴾ والمعنى أن أصحاب تلك الوجو، لما لم يعملوا لله في الدنيا ولم يشتغلوا بعبادته فاعملها واتبعها في النار بمعالجة السلاسل والأغلال وقيل: يكلّفون ارتقاء جبل حديد في النار قال الكلبيّ: يخرّون على وجوههم في النار وقيل: معناه أن المراد ﴿عَلِيلَةٌ ﴾ في الدنيا بالمعاصي ونامِبَةٌ في النار بالعذاب وقيل: المراد ﴿عَلِيلَةٌ ﴾ في الدنيا أي: يعملون في الدنيا ويتعبون أنفسهم<sup>(1)</sup> على خلاف ما أمرهم مثل أرباب البدع والذين يخترعون من عند أنفسهم عبادة شاقَة محرّمة برأيهم الباطل من غير أن يكون فيها لله رضي. قال أبو عبد الله المواد كل ناصب لنا بالعداوة وإن تعبّد

> ١\_ انظر: تفسيرأبي السعود، ج٩، ص١٤٨. ٢\_ سورة إبراهيم: ٥١. ٣\_ مجمع البيان، ج١٠، ص٣٣٥. ٤\_ مجمع البيان، ج١٠، ص٣٣٦، و بحارالانوار، ج٧، ص١٦٩.

المالينية) المالينية

واجتهد في عبادته يؤول أمر. إلى هذا العذاب<sup>(١)</sup>.

ويلتزمون الاحتراق بالنار التي في غاية الحرارة في تتلظّى على أعداء الله ويلتزمون الاحتراق بالنار التي في غاية الحرارة في تُتَعَنّى مِنْ عَيْنِ مَانِيَتِهَ من عين متناهية بالغة في الآني أي الحر لتسخينها بتلك النار منذ خلقت لو وقعت قطرة منها على جبال الدنيا لذابت وإذا أدنيت من وجوههم تناثرت لحومها وإذا شربوا قطّعت أمعاؤهم يقال: أنى الحميم أي انتهى حرّه فهو آن وبلغ هذا إناه أي غايته.

المؤلِّئَسَ لَمُمَّ طَعَامٌ إِلَا مِن ضَرِيحٍ لَه بعد أن بيّن شرابهم ذكر طعامهم والضريع يبيس الشبرق كزبرج وهو شوك يرعاه الإبل مادام رطباً وإذا يبس نحا منه وهو سمّ قاتل، وسمّي ذلك الشوك ضريعاً لأنّه مضعف ومهزل غاية يقال: ضرع الرجل ضراعة،<sup>(٣)</sup> أي ذلّ وضعف قال ابن عبّاس: الضريع في جهنّم شيء يشبه الشوك أمرَ من الصبر وأنتن من الجيفة وأشد حرّاً من النار<sup>(٣)</sup> هذا طعام بعض أهل النار والزقّوم والغسلين لآخرين بحسب جزائهم وبه يرفع التعارض بين هذه الآية وبين آية المُآفَقُة وهي قوله: وَوَلا طَعَمُ إِلَا مِنْ ضِئِيرِ أَنَّهُ

لا يُسْيَنُ في ذلك الضريع فوولًا يُعْنِى مِن جُوع في كما هو عادة طعام الدنيا روي أنّه تعالى يسلّط عليهم الجوع بحيث يضطرون إلى أكل الضريع فإذا أكلوا يسلّط عليهم العطش فينظرون إلى شرب الحميم فيشوي وجوههم ويقطع أمعاؤهم وتنكير الجوع للتحقير أي من جوع ما، وكرّر النفي للتأكيد.

١ـ المصدر السابق نفسه. ٢ـ مفردات غريب القرآن، للأصفهاني، ص٢٩٥. ٣ـ مجمع البيان، ج١٠، ص٣٣٦، و تفسير الصافي، ج٥، ص٣٢٠. ٤ـ سورة الحاقة: ٣٦. في أنواع اللذائذ ﴿لِسَعْبِهَا﴾ في الدنيا ﴿رَاضِيَةٌ﴾ حين أعطيت الجنَّة بعملها وراضية في مقابلة سعيها من الطاعات والعبادات في الدنيا فرضوا وحمدوا الله.

كائنين في جَنَّة عَالِبَو مرتفعة القصور والدرجات في لا تسَمَّع فِبهَا لَنِيْبَةً أنت أيّها المخاطب أو التاء تاء التأنيث لا الخطاب أي أصحاب الوجوه فيها أي: في الجنَّة في لَغِيَةً كلمة ساقطة لا فائدة فيها أو ذات لغو كقولهم: نابل ودارع أي: ذو نبل ودرع. في علك الجنَّة في عَبَّنَ جَارِيَةً كُل اسم جنس ولكل إنسان في قصره عيون كثيرة والتنوين للتكثير تجري مياهها على الدوام وهي أشد بياضاً من اللبن وأحلى من العسل من شرب منها لا يظما بعدها أبدا ويذهب من قلبه جميع المكاره.

فَنِهَا مُرَدًّ يجلسون عليها روي أنّه لكلّ واحد سبعمائة سرير على كلّ سرير حوريّة خلقها اللّه له فَمَتَرْقُوَعَةً كَهَ رفيعة السمك أي: عالية في الهواء على قوائم طوال فإنّ السمك هو الامتداد الآخذ من أسفل الشيء إلى أعلاه فيرى المؤمن إذا جلس عليها جميع ما أعطاه ربّه من النعيم الكثير في الجنّة والملك العظيم قالﷺ **«ارتفاعها كما بين السماء والأرض مسيرة خمسمانة عام** فإذا جاء وليّ الله ليجلس عليها علامت له فإذا استوى عليها ارتفعت»<sup>(1)</sup>

وَأَكْوَابُ ﴾ الكوب إناء لا عروة له ولا خرطوم مدوّر الرأس ليمسك من أيّ طرف أريد ﴿مَوَشُوعَةٌ ﴾ بين أيديهم حاضرة وهو لا ينافي أن يكون بعض الأقداح في أيدي الغلمان لأنّ النعم في الجنّة أطوار وأقسام.

وَنَمَارِقُ﴾ أي: وسائد يستندون إليها للاستراحة والتنفَس في الراحة (مَصْغُونَةً) بعضها إلى جنب بعض وعلى رأسه وصائف كأنَهن الياقوت والمرجان. (وَذَذَابِقُ) آي: بسط فاخرة جمع زربيَ ضرب من الثياب محبّر منسوب

۱- انظر: تفسير الرازي، ج ۳۱، ص١٥٦.

إلى موضع على طريق التشبيه والاستعارة ﴿مَبْثُونَةُ ﴾ أي: مبسوطة على السرر زينة وتمتّعاً، وأصل البثُ إثارة الشيء وتفريقه.

﴿ أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴾ الهمزة للإنكار والتوبيخ والفاء للعطف على مقدر يقتضيه المقام أي: أينكرون من البعث وأحكامه ويستبعدون وقوعه عن قدرة الله.

أفلا ينظرون نظر اعتبار إلى الإبل التي هي نصب عينهم يستعملونها كلّ حين في عظم جثتها وشدة قوتها من الأفاعيل الشاقَة كالنهوض بالأوقار الثقيلة وجرّ الأثقال الفادحة إلى الأقطار النازحة وفي صبرها على الجوع والعطش حتّى أنّ ظماءها ليبلغ العشر واكتفائها باليسير مع هذه الجنَّة العظيمة ورعيها لكلّ ما تيستر من شوك وشجر ممّا لا يرعاه سائر البهائم وفي انقيادها للإنسان في الحركة والسكون والنهوض حتّى يقتادها طفل أين ما يشاء يذهب بها.

حكي أن فأرة أخذت بزمام ناقة فأخذت تجرّها وهي تتبعها حتًى دخلت حجرها فجرّت الزمام فبركت الناقة فجرّت فقرّبت الناقة فمها من حجر الفارة. وتتأثّر الإبل من المودّة والغرام وتسكر منهما إلى حيث تنقطع عن الأكل والشرب زماناً ممتداً، وتتأثّر من الأصوات الحسنة والحداء وتصير من كمال التأثّر إلى أن يهلك نفسها من سرعة الجري ويجري الدمع في عينها غراماً. وفيها من الفائدة من النسل والحمل واللبن والركوب، فبيّن لهم سبحانه هذه الخلقة العجيبة النافعة ليستدلّوا بها على قدرته في ما خلق من النعمة لأهل الجنّة فلا يستبعدونها.

المُوَالِي ٱلنَّمَاءِ ﴾ الَتي تشاهدونها ﴿كَيْفَ رُفِعَتَ﴾ رفعا بغير عماد ولا مساك بحيث لا يناله الفكر والوهم.

﴿وَإِلَى لَلِجُبَالِ ﴾ الَّتي ينزلون في أقطارها وينتفعون بمياهها وكلائها

وأشجارها ﴿كَيْفَ نُصِبَتَ﴾ نصباً رصيناً فهي راسخة لا يمتد أوناداً للأرض قيل: وفيه إشارة إلى عالم المثال لأنّه متوسط بين سماء الروحانيّات وأرض الجسمانيّات.

وَوَإِلَى ٱلأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتَ ﴾ سطحاً مبسوطاً حسبما يقتضيه صلاح أمور ما عليها من الخلائق ولو لا ذلك التسطّح لما صح الاستقرار عليها والانتفاع منها ولو تفكّروا وتدبّروا فيها لعلموا أنّ لهم صانعاً صنعهم وموجداً أوجدهم.

ولما ذكر سيحانه الأدلة أمر نبيّه التذكير بها فقال: ﴿ فَذَكِرٌ ﴾ الفاء لترتيب الأمر بالتذكير فقال: واقتصر على التذكير ولا يمنعك أنّهم لا يتذكّرون إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِرٌ ﴾ أي: مبلّغ ﴿ لَسَتَ عَلَيْهِم بِمُعَيْطِرٍ ﴾ أي: لست بمسلّط تجبرهم على ما تريد كقوله: ﴿وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِمَبَارٍ ﴾<sup>(١)</sup> وقرئ بالصاد على القلب لمناسبة الطاء بعدها أي لست عليهم بحافظ وقائم إنّما الواجب عليك الإنذار، وإن كان هذا الأمر قبل نزول آية الجهاد.

إلا مَن تَوَلَى وَكَفَرَ أي أي: أعرض عن الذكر ولم يقبل منك وكفر بالله وبما جئت به فكل أمره إلى الله وقيل: معناه ﴿ إِلَّا مَن تَوَلَى وَكَفَرَ ﴾ فلست له بمذكر لأنه لا يقبل منك فكأنك لست تذكره''' وقيل: إن الاستئناء منقطع وهو الأظهر أي: لكن من تولَى وكفر ودمن، موصولة لا شرطيّة.

فَوْ فَيُعَذِّبُهُ اللَّهُ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَكْبَرَكَةِ الَّذي هو عذاب جهنَّم حرَّها شديد وقعرها بعيد ومقامع من حديد وفي الآية تنبيه على أنّ كلّ عذاب يعذّب الكافر من القتل والأسر في الدنيا وفي البرزخ صغير في جنب عذاب الآخرة.

إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ أَي: إلينا رجوعهم بالموت والبعث لا إلى أحد

١\_ سورة ق: ٤٤.

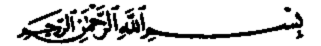
٢- مجمع البيان، ج١٠، ص٢٣٩.

| 171 | فيوكؤ الغاشنية |
|-----|----------------|
|-----|----------------|

| فة في شدة عذابهم وجمع الضمير      | سوانا. وفي تقديم الخبر تخصيص ومبالغ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                   | باعتبار معنى «من» وإفراده باعتبار لفظها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| فنحن نحاسبهم على النقير والقطمير. | أُمْتُمَ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴾ في المحشر المحش |
|                                   | تمّت السورة بعون الله.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |



مكية. روى داود بن فرقد عن الصادقﷺ قال: «اقرؤا سورة الفجر في فرانضكم ونوافلكم فإنها سورة الحسين بن عليّ بن أبي طالبﷺ من قرأها كان معه يوم القيامة»<sup>(1)</sup>.



وَاللَّبَعْرِ () وَلِيَالَهِ عَشْرِ () وَالشَّنْعِ وَالُوَتَرِ () وَالَيَّلِ إِذَا يَسَرِ () هَلَ ذَلِكَ فَمَتُمْ لِذِى جَعْرٍ () أَنَّمَ زَرَكَبْتُ فَعَلَ رَبُكَ بِعَادٍ () إِنَّمَ ذَاتِ الْعِمَادِ () الَّنِي لَمْ يُخْلَقُ مِنْلُمَهَا فِي الْبِلَكِ () وَتَمُودَ الَذِينَ جَابُوا الصَّحْرَ بِالْوَادِ () وَفَرْعَوْنَ ذِى الْأُوْلَا () الَذِينَ طَعَوًا فِي الْبِلَكِ () فَأَكْثُرُوا فِيها الْفَسَحْرَ بِالْوَادِ () فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُكُ سَوْطَ عَذَابِ () إِنَّ رَبَكَ لَبِالَمِرْصَادِ () فَأَمَّا الإِسْكُرُ إِذَا مَا بَنْكَنُهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَمَهُ فَيَقُولُ رَبِ الْخَرُونُ فِيها الْفَسَكَادَ () فَصَبَّ عَلَيْهِمِ رَبُكُ سَوْطَ عَذَابِ () إِنَّ رَبَكَ لَبَالِمِرْمَادِ () فَأَمَا الإِسْكُنُ فَعَدَرُ عَلَيْهِ رِزُقَهُ فَبَقُولُ رَبِ أَهُنَنَ () كَلَّا لَهُ تُكْرَمَنِ () وَاللَّذَا مَا ابْنَكَنُهُ فَعَدَرُ عَلَيْهِ رِزُقَهُ فَبَقُولُ رَبِ أَهُنَنَ () كَلَّا لَهُ تُكْرَمَنِ () وَلَا لَكُرَمَنِ الْعَنْكَرُوا فَعَدَرُ عَلَيْهِ رِزُقَهُ فَبَقُولُ رَبِ أَهُنَ وَيَعْمَدُ فَيَقُولُ رَبِ الْكَرَمِينَ () تَعْتَمُونَ وَاللَيْعَ قَائَا الْمُولَى وَالْتَعْتَقَالُ وَلَا وَوَ وَيَعْتَعُمُونَ عَلَى الْتَعْبَعُونُ الْمَالَةُ مَنْكُولُ مَنْ أَنَّهُ مَا يَعْتَمُ أَنَّا إِنَّيْ مَا بَعْكَرُمَنَ الْمَعْتَقُولُ مَعْتَا إِلَى الْنُكُرُونُ وَتَنْعَمُ أَنَّيْ فَيْتُولُ الْحَرُونُ وَلَا فَتَعْتَضُونَ عَلَيْ يَاللَاللَهُ مَنْ وَيَعْتَعُونُ أَنَ أَعْتَابُونُ وَكَلَيْ وَالْ

١- ثواب الاعمال، ص١٢٣.

ٱلإِنسَنُ وَأَنَى لَهُ ٱلذِكْرَى ۞ يَقُولُ يَلَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِجَيَاتِ ۞ فَبَوَمَبِدِ لَا يُعَذِبُ عَذَابَهُۥ أَحَدٌ ۞ وَلَا يُوثِقُ وَثَافَهُۥ أَحَدٌ ۞ يَتَأَيَّنُهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَبِنَّةُ ۞ أرْجِعِ إِلَى رَبِكِ رَاضِيَةُ مَتَضِيَّةُ ۞ فَٱدْخُلِ فِي عِبَدِي ۞ وَآدْخُلِ جَنِّي۞

المعنى: لممّا كان العرب أكثر خلق الله قسماً في كلامهم جاء القرآن على عادتهم في القسم، أقسم بالفجر والفجر فجران: فجرٌ مستطيل كذنب السرحان وهو الكاذب ولا يتعلّق به حكم وفجرٌ مستطيرٌ وهو الصادق الذي يتعلّق به الأحكام كالصوم والصلاة.

أقسم الله بالفجر الذي هو أوّل وقت ظهور ضوء الشمس في جانب المشرق كما أقسم بالصبح حيث قال: ﴿وَالصَّبْحِ إِذَا نَنَفَسَ ﴾<sup>(١)</sup> وقيل: المراد فجر يوم عرفة لأنه يوم شريف يتوجّه فيه الحجّاج إلى جبل عرفات وقيل: صباح يوم النحر لأنه يوم عظيم ويقع فيه الطواف المفروض والحلق والرمي وقيل: المراد فجر ذي الحجّة لأنّ الله قرن الأيّام بها فقال: ﴿وَلِيَالٍ عَنْمِرَ وهي عشر ذي الحجّة وقيل: فجر أوّل المحرّم وقيل: أراد من الفجر النهار كله<sup>(١)</sup>.

وَلِيَالِ عَشْرِكَ يعني: العشر في ذي الحجّة وقيل: المراد من ليالي العشر العشر الأواخر من شهر رمضان.<sup>(٣)</sup> ويمكن أن يكون المراد من الليالي أيّامها والعرب تذكّر الليالي وهي تعنيها بأيّامها تقول: بني هذا البناء ليالي السامانيّة أي أيّامهم وقيل: العشر الأواسط من شعبان وفيها ليلة البراءة والبرات والصك.<sup>(3)</sup> وقيل: هي ستّ ليال خلق الله في أيّامها السماوات والأرض وليلة خلق

> ١ـ سورة التكوير:١٨. ٢ـ مجمع البيان، ج١٠، ص٣٤٧. ٣ـ تفسيرالبغوي، ج٤، ص٤٨١، و تفسيرالوازي، ج٢١، ص١٦٣. ٤ـ انظر: الكشاف، ج٣، ص٥٠٠، و راجع: عمدةالقاري، ج٢، ص١٧.

ليحكو المتبخز

فيها آدم وليلة كلّم الله فيها موسى وليلة أسري بالنبي؟ الشي وليلة يومها يوم القيامة.

﴿ وَٱلشَّغْيِمِ وَٱلْوَثِّرِ ﴾ وأقسم سبحانه بكلُّ عدد يكون زوجاً وفرداً والعدد لا يكون خارجا منهما قال أبو مسلم: هو تذكير بالحساب لعظم ما فيه من النفع. وقيل: ﴿ وَالشَّغْيِمِ وَالْوَثْرِ ﴾ كلَّ ما خلقه الله لأنَّ جميع الأشياء إمَّا زوج وإمَّا فردٌ. وقيل: الشفع الخلق، لأنَّه قال: ﴿ وَخَلَقْنَكُمُ أَزَوَجًا ﴾ والوتر الله تعالى وهي رواية أبي سعيد الخدريّ. وقيل: ﴿وَٱلشَّغْبِعِ وَٱلْوَتْرِ﴾ الصلاة منها شفع ومنها وتر. وهي رواية ابن حصين عن النبيﷺ. وقيل: الشفع يوم النحر والوتر يوم عرفة. وهي رواية جابر عن النبيﷺ وقيل: الشفع يوم التروية والوتر يوم عرفة روي ذلك عن أبي جعفر وأبي عبد الله الله الله القلال. وقيل: الشفع صفات المخلوقين وتضادها مثل الذلُ والعزَ والوجود والعدم والقدرة والعجز والعلم والجهل والحياة والموت، والوتر صفة الله إذ هو الموجود لا يجوز عليه العدم والقادر لا يجوز عليه العجز والعالم لا يجوز عليه الجهل والحيّ لا يجوز عليه الموت. وقيل: الشفع على وفاطمة للمنظ والوتر رسول الله الشي وقيل: الشغع الصفا والمروة والوتر البيت الحرام''. وقيل: كلَّ نبيَّ له اسمان مثل محمَّد وأحمد والمسيح وعيسى ويونس وذي النون هو الشغع، وكلَّ من له اسم واحد مثل أدم ونوح وإبراهيم ومسجد مكّة والمدينة هو الوتر'''.

وَالَّبَلِ إِذَا يَسَرِ ﴾ جنس الليل إذا يمضي ويدبر ففي تيسيره على المقادير المرتَبة ومجيئه بالضياء عند تقضّيه دليل على أنّ خالقه ومدبّره يختصّ بالعزّ والجلال والسري سير الليل وقيل: المراد من الليل ليلة مخصوصة من الليل<sup>(T)</sup>

- ۱\_ مجمع البيان، ج ۱۰، ص ۳٤٨، ۳٤٧. ۲\_ تفسيرالرازي، ج ۳۱، ص ١٦٤.
  - ٣\_ المصدر السابق نفسه، ص ١٦٥.

لا الجنس قيل: إنّها المزدلفة لاختصاصها باجتماع الناس فيها بطاعة الله وفيها يسري الحاجّ من عرفة إلى المزدلفة ثمّ يصلّي الغداة فيها ويغدو منها إلى منى<sup>(۱)</sup>.

فإن قيل: القسم بالليل إذا يسر بناء على الجنس يعني عن القسم بليال عشر.

فالجواب إن المقسم به في قوله: ﴿وَٱلَيَّلِ إِذَا يَسَرِ ﴾ باعتبارات وفي قوله: ﴿وَلَيَالٍ عَشَرِ ﴾ باعتبارات وخصوصيّات اخرى فلا يغني أحدهما عن الآخر ويجوز أن يكون المعنى: والليل إذا يسر يعني يسري<sup>(٢)</sup> فيه الساري ويسير فيه السائر فإسناد السري إلى الليل مجاز مثل قولك: «نهاره صائم وليله قائم»<sup>(٣)</sup> أي صائم في نهاره وحذفت الياء اكتفاء بالكسر ولسقوطها في خطّ المصحف ولموافقة رؤس الآي وإن كان الأصل إثباتها لأنها لام الفعل من المضارع وهو مرفوع.

الله في ذَلِكَ قَسَمٌ لِذِي حِجْرٍ اللهِ أي: هل في ما ذكر من الأقسام مقنع لذي لب، وفي الآية تقرير لفخامة شأن المقسم بها وكونها أمورا جليلة حقيقة بالإعظام.

أَمَّ أَمَ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّهُ مِعَادٍ كَ جملة معترضة بين القسم وجوابه وجواب القسم محذوف تقديره ليعذبن الكفار وإنّما حذف لدلالة هذه الجملة عليه أي ألم تعلم يا محمد علماً يقينياً جارياً مجرى الرؤية في الوضوح بإعلام الله وبالتواتر كيف عذب ربتك عاداً ونظائرهم فسيعذب كفار قومك أيضاً. والمراد بعاد أولاد عاد بن عوص بن إمار من سام بن نوح لينه قوم سمتوا باسم أبيهم بعاد أولاد عاد بن عوص بن إرم بن سام بن نوح لينه قوم سمتوا باسم أبيهم أبيهم ياد والمراد كما سمي بنو هاشم ها بعاد أولاد عاد بن عوص بن إمار من الم يقينيا وإنه ما بن نوح لما يعاد أولاد عاد بن عوص بن إمار من مام بن نوح لما يعاد الما الم أبيهم بعاد أولاد عاد بن عوص بن إمار بن سام بن نوح الما وعمد الما معنوا باسم أبيهم إلى عاد أولاد عاد بن عوص بن إمار بن المام بن نوح الما يعاد الما ما بنهم بعاد أولاد عاد بن عوص بن إمار بن المام بن نوح الما وماد المام المام المام المام بن يعاد أولاد عاد بن عوص بن إمام بن سام بن نوح المام المام المام أبيهم بعاد أولاد عاد بن عوص بن إمار بن المام بن نوح المام المام المام أبيهم بعاد أولاد عاد بن عوص بن إمار بن المام بن نوح المام المام المام المام أبيهم بعاد أولاد عاد بن عوص بن إمام أبيم المام المام المام بن نوح المام عاد الأولى ولأواخرهم عاد الأحيرة. قال عماد الدين: كلُ ما ورد في القرآن خبر عاد الأولى إلى أما في سورة الأحقاف.

۱\_ مجمع البيان، ج ۱۰، ص٣٤٨. ۲\_ انظر: جوامع الجامع، ج۳، ص ٧٨١. ۳\_ مجمع البيان، ج ۱۰، ص٣٩٨. ليختؤ المتبخز

إرام في المحلف بيان لعاد للإيذان بأنّهم عاد الأولى بتقدير مضاف أي:
 أولاد إرم أو أهل إرم بناء على أنّ إرم اسم بلدتهم أو أرضهم ويؤيّده القراءة
 بالإضافة وأيًا ما كان فامتناع صرفها للتعريف والتأنيث. قال سعيد بن المسيّب
 وعكرمة: البلد كان دمشق وقال محمّد بن كعب القرظيّ: هو مدينة
 إسكندريّة. وقيل: مدينة بناها شدّاد ابن عاد فلما أتمها وأراد أن يدخلها
 أهلكه الله بصيحة نزلت من السماء.<sup>(۱)</sup> والأرام أعلام تبنى من الحجارة
 أولاء الله بني أن إلى أعلامها المرفوعة المرخوفة على هيئة المنارة

ذات ألوماوك صفة لإرم واللام للجنس الشامل للقليل والكثير والعماد كالعمود والجمع عمد بفتحتين وبضمتين وأعمدة، أي: ذات القدود الطوال على تشبيه قاماتهم بالعمود أو المراد ذات الخيام والأعمدة حيث كانوا بدويّين وكانوا أهل عمد سيّارة في الربيع فإذا هاج النبت رجعوا إلى منازلهم أو المراد ذات البناء الرفيع وكانوا ذات أبنية مرفوعة على العمد وكانوا يعالجون الأعمدة العظيمة فينصبونها ويبنون فوقها القصور وكانت بيوتهم ترى من أرض بعيدة وذوات الأساطين وهذا على أن إرم اسم بلدتهم.

قال السهيليّ: ﴿ إِرَّمَ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ ﴾ هو جيرون بن سعد بن إرم وهو الّذي بنى مدينة دمشق على عمد من رخام أدخل فيها أربعمائة ألف وأربعين ألف عماد من رخام وكانت تسمّى جيرون وبه تعرف ثمّ سمّيت دمشق بدمشق بن نمرود<sup>(٢)</sup>.

﴿ الَتِي لَمَ يُخْلَقُ مِنْلُهَا فِي الْبِلَنَدِ ﴾ صفة أخرى لإرم وإذا كان اسم القبيلة فالضمير لها أي: لم يخلق مثل هذه القبيلة في عظم جثَتهم في القوّة في

١\_ مجمع البيان، ج ١٠، ص٢٤٩، و بحارالانوار، ج ١١، ص٣٦٦. ٢\_ انظر: معجم البلدان، للحموي، ج٢، ص٤٦٣، و تاج العروس، للزبيدي، ج١٨، ص١٠٧. النواحي والآفاق حيث كان طول الرجل منهم أربعمائة ذراع وكان يأتي الصخرة العظيمة فيحملها ويلقيها على الحيّ فيهلكهم وليس كلّ الناس كذلك بل كان هذا الاختصاص بقبيلتهم ونظيرهم في الطيور الرخ وهو طير في جزائر الصين يكون جناحه الواحد عشرة آلاف باع يحمل حجر في رجله كالبيت العظيمة ويلقيه على السفينة في البحر وقيل: المراد من قوله: ﴿ أَلَي لَمَ يُخْلَقَ مِنْلُهَا فِي أَلِكَدِ ﴾ أي لم يخلق مثل مدينتهم<sup>(۱)</sup> في بلاد الدنيا فالضمير راجع إلى البلدة.

ومجمل قصّة إرم قال وهب بن منبّه: خرج عبد الله بن قلابة في طلب إبل له شردت فبينا هو في الصحاري إذ هو وقع في مدينة في تلك الفلوات عليها حصن وحول الحصن قصور كثيرة وأعلام طوال فلمًا دنا منها ظنّ أنّ فيها أحدا يسأله عن إبله فنزل عن دابّته وعقلها وسلَ سيفه ودخل من باب الحصن فلمًا دخل الحصن فإذا هو ببابين عظيمين لم ير مثلهما والبابان مرصّعان بالياقوت الأبيض والأحمر فلمًا رأى ذلك دهش ففتح إحدى البابين وإذا هو بمدينة لم ير أحد مثلها وإذا هو قصور وكلَ قصر فوقه غرف وفوق الغرف غرف مبنيّة بالذهب أحد مثلها وإذا هو قصور وكلَ قصر فوقه غرف وفوق الغرف غرف مبنيّة بالذهب أحد مثلها وإذا هو قصور وكلَ قصر فوقه غرف وفوق الغرف غرف مبنيّة بالذهب المنحت والفضّة واللؤلؤ والياقوت. ثمّ نظر إلى الأزقّة فإذا هو بشجر في كلّ زقاق منها قد أثمرت وتحت الأشجار أنهار مطَردة تجري ماؤها في مجاري من فضّة فقال الرجل: والذي بعث محمّداً بالحق ما خلق الله مثل هذه في الدنيا وإن هذه هي الجنّة الموعودة فحمل معه شيئا من لؤلؤها ومن بنادق المسك والزعفران ولم يستطع أن يقلع من جواهرها أصلا لرصاصة بنائها. وخرج ورجع إلى اليمن فأظهر ما كان معه وعلم الناس بأمره فلم يزل ينمو حتّى بلغ خبره إلى معاوية؛ فأرسل في ما كان معه وعلم الناس بأمره فلم يزل ينمو حتّى بلغ خبره إلى معاوية؛ فأرسل في طلبه حتّى قدم عليه، فقصً عليه القصة<sup>(٢)</sup>.

> ۱\_ زادالمسير، لابن الجوزي، ج۸ ص٢٤٢. ۱\_ انظر: مجمع البيان، ج۱۰، ص٣٤٩.

﴿وَثَمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُوا ٱلصَّحْرَ بِٱلْوَادِ﴾ وكيف فعل بثمود الّذين قطعوا الصخر ونقَبوها بالوادي الّذي كانوا نازلين فيه. الجوب القطع، ومنه سمّي الحبيب.

والصخر الحجر الصليب الشديد. والواد أصله الوادي حذفت ياؤه اكتفاء بالكسرة ورعاية لرأس الآي والمراد بالواد وادي القرى بالقرب من المدينة الشريفة من جهة الشام وأنّهم أول من نحت الصخور والجبال واتّخذوا فيها لهم بيوتاً. ﴿ وَفَرْعَوْنَ ﴾ أي: كيف فعل بفرعون موسى وهو الوليد بن مصعب بن ريّان ابن ثروان أبو العبّاس القبطيّ وإليه تنسب الأقداح العبّاسيّة ﴿ ذِي الْأَوْلَادِ وصف بذلك لكثرة جنوده وخيامه الّتي يضربونها في منازلهم ويربطونها بالأوتاد والأطناب أو لتعذيبه بالأوتاد.

روي عن ابن عبّاس أن فرعون إنّما سمّي ذا الأوتاد لأن امرأة خازن خزبيل كانت ماشطة هيجل بنت فرعون وكان خزبيل مؤمناً يكتم إيمانه منذ مائة سنة وكذا امرأته فبينا هي ذات يوم تمشط رأس بنت فرعون إذ سقط المشط من يدها فقالت: تعس من كفر بالله تعالى فقالت ابنة فرعون: وهل لك إله غير أبي؟ فقالت: إلهي وإله أبيك وإله السماوات والأرض واحد لا شريك له، فقامت ودخلت على أبيها وهي تبكي فقال: ما يبكيك؟ قالت: إن الماشطة امرأة خازنك كذا تقول، فأرسل إليها فسألها عن ذلك فقالت: صدقت غقال لها: ويحك اكفري بإلهك قالت: لا أفعل فمدتما بين أربعة أوتاد ثم أرسل فقال لها: ويحك اكفري بإلهك قالت: لا أفعل فمدتما بين أربعة أوتاد ثم أرسل الماشطة امرأة خازنك كذا تقول، فأرسل إليها فسألها عن ذلك فقالت: صدقت عليها الحيّات والعقارب وقال لها: اكفري بالله وإلّا عذبتك بهذا العذاب شهرين فقالت: لو عذّبتني سبعين شهراً ما كفرت به وكانت لها ابتان فجاء بابنتها الكبرى فذبحها عندها وقال لها: اكفري بالله وإلّا خذبتك بهذا العذاب أيضاً وكانت رضيعاً فقالت: لو ذبحت من في الأرض ما كفرت بالله تعالى أيضاً وكانت رضيعاً فقالت: لو ذبحت من في الأرض ما كفرت بالله تعالى الله لسان ابنتها فتكلّمت وهي من الأربعة الَّذين تكلّموا أطفالاً وقالت: يا أمّاه لا تجزعي فإنّ الله قد بنى لك بيتاً في الجنَّة اصبري فإنَّك تفضين إلى رحمة الله فذبحت فلم تلبث أن ماتت فأسكنها الله إلى جوار رحمته.

وكان فرعون قد تزوّج أمرأة من أجمل نساء بني إسرائيل يقال لها آسية بنت مزاحم؛ فرأت ما صنع فرعون بالماشطة فقالت في نفسها: كيف يسعني أن أصبر على ما يفعل فرعون وأنا مسلمة وهو كافر، فبينما هي تؤامر نفسها إذ دخل عليها فرعون فجلس قريبا منها فقالت: يا فرعون أنت شرّ الخلق وأخبثهم عمدت إلى الماشطة فقتلتها قال فرعون: فلعلّك بك الجنون الذي كان بها قالت: ما بي من جنون وإنّما المجنون من يكفر بالله الذي له ملك السماوات والأرض فمدّها بين أربعة أوتاد يعذّبها ففتح الله لها بابا إلى الجنّة ليهون عليها ما يصنع بها فرعون فعند ذلك قالت: فرَوَبَ آبَن في عِندَكَ بَيْتَا فِي المُجْنَةِ وَنَجْتِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ فَعْنِهِ فَعْنِهُ الله روحها وأسكنها الجنّة.

المُؤَالَيْنِينَ طَغَوًا في ٱلْبِلَندِ أي: عاداً وثمود وفرعون تجبّروا في البلاد على أنبياء الله وعملوا فيها بمعصية الله وقاكَتُرُوا فيها له في البلاد في النادي من البياء الله والمعصية.

ثمّ بيّن ما فعله بهم عاجلاً قال: ﴿ فَعَبَبَّ عَلَيْهِمْ رَبَّكَ سَوِّطَ عَذَابٍ ﴾ السوط الجلد المفتول الذي يضرب به وهو عبارة عمّا حلّ بهم من فنون العذاب وهي الريح لعاد والصيحة لثمود والغرق للقبط وتسميته سوطاً للإشارة إلى أن ذلك بالنسبة إلى ما أعدّ لهم في الآخرة بمنزلة السوط.

قال أبو حيّان: استعير السوط للعذاب لأنَّه يقتضي التكرار والترداد ما لا

المسورة التحريم: ١١.

٢- انظر: تغسير الثعلبي، ج١٠، ص١٩٨ و ١٩٩.

يقتضيه السيف<sup>(١)</sup>، والسوط عند العرب أشدّ العذاب لأنّ فيه الذلّة والتعبير عن إنزال العذاب بالصبّ للإيذان باستمراره وتتابعه وكثرته ونسبة العذاب إلى السوط<sup>(٢)</sup> وبالصبّ لبيان التتابع المتدارك على المضروب بقطرات المصبوب.

فَوْإِنَّ رَبَّكَ لَبَالَمِرْمَادِ كَه المرصاد المكان الَّذي يترقَّب فيه الراصدون مفعال من رصده كالميقات من وقته، والباء للظرفيّة، إنَّه لفي المكان الَذي تعبر فيه السابلة وليس مصيرهم إلَّا إلى الله، شبّه سبحانه ترقَّبه على أعمالهم بحال من قصد على طريق القافلة يترصّدهم ليظفر بالجائي لأخذ المكس<sup>(۲)</sup> ولا مخلص لهم من العبور إلَّا إلى ذلك الطريق. وعن الصادق للتي أنّه قال: «المرصاد قنطرة على العمواط لا يجوزها عبد بمظلمة عبده. وروي عن ابن عبّاس في هذه الآية قال: (إن على جسر جهنَّم سبع محابس يسأل العبد عندها أوتلها عن شهادة أن لا إله إلَّا الله فإن جاء بها تامَة جاز إلى الثاني فيسأل عن الصلاة، فإن جاء بها تامَة جاز إلى الثالث فيسأل عن الزكاة، فإن جاء بها تامَة عن الحج فإن جاء بها تامَة جاز إلى الثالث فيسأل عن الزكاة، فإن جاء بها تامَة عن الحج فإن جاء به تاماً جاز إلى الثالث فيسأل عن الزكاة، فإن جاء بها تامَة عن الحج فإن جاء به تاماً حاز إلى الثالث فيسأل عن الزكاة، فإن جاء بها تامَة عن الحج أن لا إله إلما الله فإن جاء بها تامَة جاز إلى الثاني فيسأل عن الملاة، فإن جاء بها تامَة جاز إلى الثالث فيسأل عن الزكاة، فإن جاء بها تامَة عن الحج أن لا إله إلما الله فإن جاء بها تامَة حاز إلى الثاني فيسأل عن المائة، فإن جاء به تامًا حاز إلى الثالث فيسأل عن الزكاة، فإن جاء بها تامَة عن الحج فإن باء به تامًا حاز إلى الثالث فيسأل عن الزكاة، فإن جاء بها تامَة عن الحج أن لا إله إله إله إلى الماهم، فإن جاء به تاماً حاز إلى الخامس فيسأل عن الحجة فإن المابع فيسأل عن الصوم، فإن جاء به تاماً حاز إلى الخامس فيسأل عن الحبة فإن جاء به تاماً حاز إلى السادس فيسأل عن العمرة، فإن جاء بها تامَة عن الحبة فإن باء به تاماً حاز إلى السادس فيسأل عن المرة، فإن جاء بها أمَة حاز إلى الخامس فيسأل

ثمّ قسّم سبحانه أحوال البشر فقال: ﴿فَأَمَّا آلْإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبْنَلَنَهُ رَبُّهُ ﴾<sup>(١)</sup> أي: عامله معاملة من يبتليه بالغنى واليسار ﴿فَأَكْرَمَهُ وَنَقَمَهُ ﴾ وأعطاه النعمة ﴿فَيَقُولُ ﴾ مفتخراً: ﴿رَبِّتِ أَكْرَمَنِ ﴾ فيفرح بذلك ويسرّ ويقول: رتبي أعطاني هذا

لكرامتي عنده ومنزلتي لديه يحسب أنَّه كريم على ربَّه حيث وسع الدنيا عليه(''.

كَفَايَتُهُ أَيَّا إِذَا مَا ٱبْنَلُنَهُ فَقَدَرُ عَلَيْهِ رِزْقَهُ وَامْتَحْنَهُ وَامْتَحْنَهُ وَجَعْلُ رَزَقَهُ عَلَى قَدْرُ
 كَفَايَتُهُ أَو قُوتَ يَوْمُهُ وَفَيَعُولُ کَهُ مَتَضْجَراً: ﴿ رَبِّ أَهُنَنَنِ ﴾ أي: أذلّني بالفقر ولا
 يخطر بباله أن ذلك ليبلوه أيصبر أم يجزع مع أنّه ليس من الإهانة في شيء بل
 هو مصلحة راجعة إلى العبد.

فقال سبحانه: ﴿كَلَا ﴾ أي: ليس الأمر كما ظنّ فإنّي لا اغني المرء لكرامته عليّ ولا أفقره لمهانته عندي ولكنّي أوسّع على من أشاء بحسب ما يوجبه الحكمة وإنّما الإكرام على الحقيقة يكون بالطاعة والإهانة بالمعصية.

ثم بيّن سبحانه ما يستحقّ به الهوان فقال: (بَل لَا تُكْمِئُونَ ٱلْيَتِيمَ) انتقال من سوء أقواله إلى سوء أفعاله أي: بل لكم أحوال أشدَ شرّاً ممّا ذكر وأدلَ على تهالككم حيث أعطاكم الله المال فلا تؤدّون ما يلزمكم فيه من إكرام اليتيم بالنفقة، واليتيم من بني آدم الّذي فقد أباه وكان غير بالغ ومن البهائم ما فقد امّه قال؟ أحمت البيوت إلى الله بيت فيه يتيم مكرم؟ (<sup>(٢)</sup>

وَلَا تَحَتَّفُونَ عَلَىٰ طَعَمَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾ بحذف إحدى التاءين والحض الحت أي: لا تحتُون على إطعامه ولا تأمرون بالتصدق عليه ومن لا يحض غيره على إطعامه فبأن لا يطعمه بنفسه أولى، فالمعنى أن لا تطعمون مسكيناً ولا تأمرون بإطعامه غيركم. ﴿وَقَأْحَكُونَ ٱلْتَرَاتَ أَحَكَلَا لَمَا ﴾ قال مقاتل: كان قدامة بن مظعون يتيماً في حجر أُميَّة بن خلف فكان يدفعه عن حقّه فنزلت<sup>(۱)</sup>. والتراث أصله «وراث» قلبت واوه تاء مثل تجاه أصله وجاه، أي

- ١- المصدر السابق نفسه.
- ٢- المعجم الكبير، للطبراني، ج١٢، ص٢٩٦، و كنزالعمال، ج٣. ص١٧٤
  - ١- مجمع البيان، ج ١٠، ص ٣٥٢، و تفسيرالرازي، ج ٣١, ص ١٧٢.

تأكلون الميراث أكلاً مجموعاً بين الحلال والحرام فإنّهم كانوا لا يورتون النساء والصبيان ويأكلون أنصباءهم أو المعنى أنّهم يأكلون ما جمعه المورّث من حلال وحرام ومشتبه عالمين بذلك ولا يبالون وقيل: المراد أموال اليتامى ولم يرد الميراث الحلال لأنه لا يلام عليه، وأكلاً لمّا يعنى: تلمّون جميعه نصيبكم ونصيب غيركم وتأكلونه.

﴿وَتَجُبُوُكَ ٱلْمَالَ حُبَّاً جَمَّاً﴾ كثيراً مع حرص وشره ومنع حقوق يقال: جمّ الماء في الحوض إذا اجتمع فيه وكثر.

وعدم المبالات في الحرام وترك المواساة منها وتوهم أن لا حساب ولا جزاء وعدم المبالات في الحرام وترك المواساة منها وتوهم أن لا حساب ولا جزاء وإيثار الحياة الفانية على الحياة الدائمة فراذا ذكّت ٱلأرّض ذكّاً ذكّاً تعليل للردع «الدك» الدّق والكسر وحط المرتفع بالبسط، ودكّاً الثاني ليس تأكيدا للأوّل بل هو دك آخر سوى الأوّل والمعنى: إذا دكّت الأرض دكّاً متتابعاً وضرب بعضها ببعض حتّى انكسر وذهب كلّ ما على وجهها وزلزلت زلزلة بعد زلزلة وصارت هباء منثوراً وهو عبارة عمّا عرض لها عند النفحة الثانية.

وقال بعض المحقّقين: أمر ربّك وآثار قهره وقضاؤه، على حذف المضاف وقال بعض المحقّقين: المعنى وجاء ظهور ربّك الظهور المعرفة به ضرورة وظهور المعرفة بالشيء يقوم مقام ظهوره ورؤيته لأنّ المعارف بالله صار ذلك اليوم ضروريّة ويرتفع الشكّ كما يرتفع عند مجيء الشيء الذي كان يشكّ فيه، جلّ وتقدّس عن المجىء والذهاب لأنّه ليس بجسم تعالى عن ذلك<sup>(۱)</sup>.

﴿وَٱلْمَلَكُ صَفًا صَفًا﴾ أي: يجيء الملائكة حال كونهم مصطفّين فإنّه ينزل يومئذ ملائكة كلّ سماء فيصطفّون سبع صفوف عدد السماوات السبع

۱\_ مجمع البيان، ج ۱۰، ص ۳۵٤، ۳۵۳.

اصطفاف أهل الصلاة في الدنيا. ﴿ وَجِاْعَةَ يَوْمَينَمِ بِجَهَنَمَ ﴾ قال ابن مسعود: تقاد جهنَّم بسبعين ألف زمام معه سبعون ألف ملك يجرونها حتَّى تنصب على يسار العرش لها تغيّظ وزفير فتشرد شردة لو تركت لأحرقت أهل الجمع ويجثو كلَّ نبيَّ ووليَّ من الهول والهيبة على ركبته ويقول: نفسي نفسي حتَّى يغترض لها رسول الله يُشْكُلُ ويقول: «أمتي أمتيه. فتقول النار: مالي ومالك يا محمّد؟ لقد حرّم الله لحمك علي<sup>(1)</sup>.

وتأوّل بعض المتأولين بأن المراد من مجيء جهنّم عبارة عن إظهارها حتَّى يراها الخلق مع ثباتها في مكانها وحملوا الجرّ في الحديث في قوله: «يجرّونها حتَّى تنصب» مباشرة أسباب ظهورها، أو المراد بمجيء جهنّم مجيء صورتها المثاليّة وهذا القول منهم ليس بصحيح ولا حاجة إلى الحمل في الكلام على التجوّز فإنّ اللّه قادر على كلّ شيء وليس هذا الأمر ببدع في مقام القدرة، والأرض يومئذ أوسع شيء فهي تسع جهنّم وأهل المحشر جميعاً فما الداعي إلى حمل معنى المجيء بصورتها المثاليّة.

إِنَّوْمَهُنُو يَنْدَكُمُ أَلَمُ نَسْنُ اللَّهُ بِدَل مَن الأَذَا دَكَت الوَالعامل فيها قوله:
 أَيُنْدَكُمُ أَلَمُ نَسْنُ أَنْ أَي: يَتَذَكَر ما فرط فيه بتفاصيله فيبرز كلّ من الحسنات
 والسيئات ممّا يناسبها، والأعمال تتجسم في النشأة الآخرة ويقبل التذكير
 ويتَعظ الذي بلغه في الدنيا وما كان يتَعظ منه ولم يقبله فيقول: (يُنْكَنُنُ وَلَا نُوَدُ وَلَا يَتَعظ منه والم والتذكير
 يُكَذِّبَ بِعَايَكَتِ رُبِّنَا ولَكَن لا فائدة هناك من القبول والتذكير

وَأَنَى لَهُ ٱلذِكْرَك ﴾ إنكار لفائدة تذكره لأنه وقع في وقت لا ينفعه وفات زمانه فحينئذ هذا التذكر والندم عار عن الجدوى ودأنى» خبر مقدم

- ١- انظر: تغسير القرطبي، ج٢٠، ص٥٥.
  - ١\_ سورة الأنعام: ٢٧.

المتخذر

للذكرى أي: ومن أين له الذكرى ونفعه.

فَوْيَقُولُ يَلَيَّنَتَنِي ﴾ أي: يا أيّها الحاضرون ليتني فَوَقَدَّمَتُ لِمِيَاتِي ﴾ كأنّه قيل: ماذا يقول عند تذكّره؟ فقيل يقول: يا ليتني عملت لأجل حياتي هذه أعمالا صالحة أنتفع بها اليوم وقدّمت عملاً ينجيني من العذاب.

وَلَا يُؤْتُونُهُ وَتَاقَدُ أَحَدٌ في يوم إذ يكون ما ذكر من الأحوال ﴿ لَا يُعْذِبُ عَذَابَهُ أَحَدٌ \* وَلَا يُؤْتُنُ وَتَاقَدُ أَحَدٌ الهاء في ﴿ عَذَابَهُ في راجع إلى الله والعذاب بمعنى التعذيب وكذا الوثاق بالفتح بمعنى الإيثاق وهو الشد بالوثاق والوثاق ما يشد به من الحديد والحبل ونحوه والمعنى لا يتولّى عذاب الله ووثاقه أحد سواه إذ الأمر كلّه له ويجوز أن يكون الهاء للإنسان أي لا يعذب أحد من الزبانية مثل ما يعذبونه وقرأهما الكسائي ويعقوب على البناء للمفعول قال الزمخشري: هي قراءة رسول الله تلالي ().

وبالجملة قال بعض أهل التفسير: معنى الآية لا يعذّب عذاب الله ولا يوثق إيثاق الله أحد من الخلق<sup>(٢)</sup> وأمّا القراءة بفتح العين في ديعذّب ويوثق فالمعنى لا يعذّب أحد من عصاة المؤمنين تعذيب هذا الكافر وهو الّذي ذكر في قوله: ﴿لَا تُكْرِمُونَ ٱلْيَيِّمَ ﴾<sup>(٣)</sup> الآيات، وعلى هذا المعنى وإن أطلق لكنَ الأولى أن يكون المراد التقييد لأنًا لا نعلم أنّ إبليس أشدّ عذاباً منه وقيل: معنى الآية إنّه لا يعذّب أحد غيره بعذابه لأنّه المستحقّ بعذاب نفسه ولا يؤاخذ الله أحداً بكسب غيره<sup>(۱)</sup>.

﴿ يَتَأَيَّنُهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَعِنَّةُ ﴾ لما ذكر سبحانه شقاوة النفس الأمّارة شرع في

١\_ الكشاف، ج٢، ص٢٢٣. ٢- مجمع البيان، ج١٠، ص٣٥٥. ٣- سورة الفجر:١٧. ١- مجمع البيان، ج١٠، ص٣٥٥. بيان أحوال النفس المطمئنَّة واطمينان السكون والوصول إلى اليقين والمعرفة وفي قوله: فؤاكًا يِنِصِحَرِ ٱللَّهِ تَطْمَعُ<sup>نَ</sup> ٱلْقُلُوبُ <sup>(١)</sup> تنبيه على أنّ الإكثار من العبادة من موجبات اطمينان النفس ومن كان متمكناً في مقام الترقي تخلَص من التنزَّل إلى مقام النفس الأمارة وتخلّى عن صفاتها الذميمة وتحلّى بالأخلاق الحميدة.

أَرْجِعِ إِنَى رَبِّكِ كَ وَإِلَى ما وعد لك من الزلفى والكرامة (رَاضِيَةُ مَتَضِيَّةُ) بما أوتيت من النعيم الدائم مرضيّة عند الله (أَنَّخُل في عِبَدِى) في زمرة الصالحين المختصّين بي (وَاَنَّخُل جَنَّل کَ معهم، والدخول في زمرة الخواصّ هي السعادة الروحانيّة. تمت السورة بعون الله.



مكية. قال رسول اللهﷺ: **«من قرأها أعطاه الله الأمن من غضبه يوم** القيامة»<sup>(1)</sup>.

بسمي التوالتخيز التحكيم

أجمع المفسّرون على أنّ هذا قسمّ بالبلدة الحرام الّذي هو مكّة و«لا» لتأكيد القسم كقول العرب: لا واللّه ما فعلت كذا، لا واللّه لأفعلنَ كذا، وأقسم سبحانه بمكّة لفضلها فإنّه جعلها حرماً آمناً وهي مسقط رأس النبي الشّ

١- مجمع البيان، ج١٠، ص٣٥٧، و الكشاف، ج٤، ص٢٥٧.

وحرم أبيه إبراهيم ومنشأ أبيه إسماعيل وقبلة لأهل الشرق والغرب، وحجّ البيت كفّارة لذنوب العمر وجعل البيت المعمور بإزائه.

وَأَنتَ حِلَّ بِهُذَا الْبُلَدِ ﴾ وأنت خطاب للنبي ﷺ والحلّ بمعنى الحال من الحلول وهو النزول أي والحال أنك يا محمّد نازل بها فبدأ سبحانه قسمه عليه بحلوله ﷺ فيها إظهارا لمزيد فضلها فإنّها بعد أن كانت شريفة بنفسها زاد شرفها بحلول النبيّ الشريف فيها فما لا شرف فيه يحصل له شرف بشرف المكين وما فيه شرف ذاتيّ يحصل له بشرف شرف زائد وقد سمّى ﷺ المدينة طابة لأنّها طابت به وبمكانه.

وَوَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ ﴾ والمراد من الوالد إبراهيم وما ولد إسماعيل أو محمد على فحيننذ تتضمن السورة القسم بالنبي تلك في موضعين أو المراد آدم وذريته وقيل: «الوالد» هو النبي فوَمَا وَلَدَ ﴾ امته المرحومة لقوله تلك الأما الالكم معل الوالد أعلمكم أمر دينكم وما يصلح شأنكم»، ولقوله تلك الأا وعلي أبوا هذه الأمة»<sup>(1)</sup> وأمومية الأزواج المطهرة تقتضي أبوته تلك إذ كلّ من كان سبباً لإيجاد شيء أو ظهوره يسمّى أبا وقد قال تلك الأا من الله والمؤمنون من فيض فوري»<sup>(7)</sup> وقيل: يعني بالآية كلّ والد وولده وقيل: يعني ووالد من يولد له يعني: العاقر<sup>(7)</sup> فيكون عماء نافية والتقدير وما ولد فحذف ماء الأولى التي تكون موصولة.

﴿ لَقَدْ خَلَفْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ ﴾ أي: نصب وشدة وقوله: ﴿خَلَفْنَا ٱلْإِنسَنَ ﴾ جواب للقسم ومن هذا المعنى اشتقَت المكابدة بمعنى مقاساة الشدة و﴿فِ كَبَدٍ ﴾ حال من الإنسان بمعنى «مكابداً» وحرف في واللام متقاربان تقول: إنّما أنت للعناء والنصب وإنّما أنت في العناء والنصب فابن آدم يكابد من البلايا ما لا يكابده غيره من مصائب الدنيا وشدائد الآخرة، والكبد في اللغة شدّة الأمر ومنه تكبّد اللبن إذا غلظ واشتد ومنه الكبد لأنّه دم يغلظ ويشتد وتكبّد الدم إذا صار كالكبد.

وبالجملة فالإنسان يقاسي فنون الشدائد مبدؤها ظلمة الرحم ومضيقة ومنتها، الموت وأوّل ما يتولّد فهو في النصب والعناء من قطع سرّته والثفافه بخرقة يحتوي الأعضاء وألم الختان ومكابدة المعلّم وصولته والأستاذ وهيبته ثمّ التزوّج ومكابدته للمعاش والأولاد والمنزل والنزل والكبر والهرم ومصائب كثيرة لا يمكن تعدادها كالصداع والأوجاع والأضراس ورقد العين وهمّ الدين وشدائد التكاليف كالشكر على السرّاء والصبر على الضرّاء وأداء العبادات كالصوم والصلاة والزكاة والحج والجهاد ثمّ شدة الموت وسؤال الملك وظلمة القبر والبعث والعرض على الملك المحاسب بل لا يرى في عمره لذة في الدنيا وما يحسبه اللذة فهو دفع ألم فاللذّة من الأكل هي التخلّص من الجوع وهكذا فليس للإنسان إلّا الشدة أو التخلّص من الشدة.

وقيل: معنى الآية «خلق الإنسان في كبد» أي: قائماً مستوياً منتصباً وغير. من الحيوان مكبّاً يمشي فالكبد المراد منه الاستقامة والاستواء. وفي الآية تسلية لرسول الله بما يقاسي من كفّار قريش وتنبيه على أنّ الإنسان ينبغي له أن يعلم أنّ الدنيا دار كبد ومشقّة والآخرة دار النعمة والراحة فيسعى لآخرته.

أَيَحْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ إِلَى: أيظنَ هذا الإنسان أن لن يقدر على عقابه إذا عصى الله وركب القبائح، فبئس الظنَ ذلك أو يحسب هذا المغترَ بما له مثل الوليد بن المغيرة وأمثاله أن لن يقدر عليه أحد بأخذ ماله أولا يحاسب عليه من أين اكتسه وفي ماذا أنفقه قيل: المراد الأشدّ بن كلدة وهو رجل من جمح كان قويّا شديد الخلق بحيث يجلس على أديم عكاظيّ فتجرّه العشرة من تحته فينقطع الأديم ولا يبرح من مكانه.

ثم أخبر سبحانه عن مقالة هذا الإنسان فيقُولُ أَهَلَكُتُ مَالًا لَبُدًا لَمَ أَيَ كثيراً متلبَداً مجموعاً من تلبَد الشيء إذا اجتمع يريد كثرة ما أنفقه مفاخرة وسُمعة وكان أهل الجاهليّة يسمّون مثل ذلك مكارم. وفي لفظ الإهلاك إشارة إلى أنّه ضائع في الحقيقة إذ لا ينتفع به صاحبه في الآخرة كما قالت عائشة في حقّ عبد الله بن جذعان: كان في الجاهليّة يصل الرحم ويطعم المسكين فهل ذلك نافعه يا رسول الله؟ فقال الثلاث: ولا ينفعه لأنه لم يقل يوماً: ربّ اغفر في خطيتي يوم الدين،<sup>(۱)</sup>. وقيل: المراد في الآية هو الحارث بن عامر بن نوفل بن عبد مناف وذلك أنه أذنب ذنباً فاستفتى رسول الله الماتية، فأمره أن يكفّر؛ فقال: لقد ذهب مالي في الكفّارات والنفقات منذ دخلت في دين محمّد، عن مقاتل<sup>(۱)</sup>.

فَوْ أَيَّعْسَبُ فَي ذلك الأحمق فَوْأَن لَمَّ يَرَمَ أَمَدُ فَي فَيطالبه من أين اكتسبه وفيما أنفقه، وكان بعض المشركين يصرفون أموالاً في عداوة رسول الله أي: إنّ الله رآه واطلع على خبث نيّته وفساد سريرته ومثل هذا الإنفاق رذيلة فكيف يعدّه فضيلة. في الحديث عن النبيَكَ الاتناء ولا تول قدما العبد حتى يسأل عن أربع عن عمره فيما أفناه وعن ماله من أين جمعه وفي ماذا أنفقه وعن علمه ما ذا عمل به وعن حينا أهل البيت»<sup>(٣)</sup>.

﴿ أَنَرَ نَجْسَلُ لَهُ عَيْنَيْنِ ﴾ يبصر بهما آثار قدرته وحكمته ويفرق بهما بين ما

١- تفسير القرطبي، ج٨، ص ١٦١، و جامع البيان، للطبري، ج ٣٠، ص ٣٤١. ٢ـ مجمع البيان، ج ١٠، ص ٣٦٢. ٣ـ المصدر السابق نفسه. يضر وما ينفع ولعل المراد من العينين عين البصر وعين البصيرة، والعين تحرس البدن من الآفات وهي نيّرة كالمرآة إذا قابلها شيء ارتسمت صورته فيها مع صغر الناظر وجعل لها أجفاناً يسترها وأهداباً من الشعر كجناح الطائر تطرد بانضمامها وبانفتاحها الهوام والذباب والموذيات عن العين وجعل العين في الرأس لأن السراج يوضع على مكان مرتفع وجعلها ثنتين كالشمس والقمر وجعل فوقهما حاجبين أسودين لئلًا يتضرر البصر بالضياء والسواد يقوي البصر ولذا يقوي الإثمد البصر وجعل الحدقة محرّكة في مكانها لتتحرك في الجهات يمنة ويسرة فيبصر بها من غير أن يلوي عنقه وجعل الناظرين على خط مستقيم عرضا ولم يقع واحد منهما أعلى ولا أخفض ليتجمع الناظران على شيء واحد لئلاً يتراءى له الشخص الواحد شخصين.

فوكلسانا وتشفئتين كه وجعل بحكمته له لساناً يترجم به عن ضمائره وبه تنعقد الأمور كالشهادات والمعاملات وبه يدرك الطعوم ولو لم يكن اللسان لاحتاج إلى الإشاره أو الكتابة فيتعسر الأمر فوتشفكين كه ليستعين بهما على البيان وعلى الإطباق إذا أراد السكوت والأكل والشرب والنفخ وفي الدعاء: الحمد لله الذي جعلنا ننطق بلحم ونبصر بشحم ونسمع بعظمه وفي الحديث: فإن الله يقول: ابن آدم إن نازعك لسائك فيما حرمت عليك ققد أعنتك بطبقتين فأطبق وإن نازعك فرجك إلى بعض ما حرم الله فقد أعنتك عليه بطبقتين فأطبق فرجك إلى ما حرمت عليك فقد أعنتك بطبقتين فأطبقه<sup>(1)</sup>.

وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنِ معطوف على ﴿ أَنَرَ جَعَلَ إِي وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنِ معطوف على ﴿ أَنَرَ جَعَلَ إِن وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنِ معطوف على ﴿ أَنَرَ جَعَلَ إِن وَهَدَيْنَا وَهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ أَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مُعَالًا عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ معطوف على ﴿ أَنَرَ جَعَلَ عَلَى اللَّهُ أَن اللَّهُ مُعَالًا عَلَيْ وَاللَّهُ مُعَالًا عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ معطوف على اللهُ أَنَ أَن مُعَالًا عَلَيْ مُعَالًا عَلَيْ مُعَالًا عَلَيْ وَاللَّهُ مُعَالًا عَلَيْ اللَّهُ معطوف على إذا المُحير والشرّ كما قَال عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ مُعَالًا عَلَيْ إِلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّعْنَ عَلَيْ أَنْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ أَنَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ أَعْتَنَا عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ أَعْنَا الْحَيْلُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ أَعْلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَي المُعْلَى اللهُ عَلَيْ عَلَي مُعْلُمُ عَلَيْ عَلُي عَلَيْ عَ الْعَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ

١- الكافي، ج٨، ص٢١٩، و كنزالعمال، ج١٥. ص٨٥٦.

**احب إليكم من نجد الغير،**<sup>(١)</sup>. وقيل: المراد من النجدين الثديين لأنّهما ظريفان مرتفعان لنزول اللبن وهما سببان لحياة المولود وتمكين مولود عاجز من رضاع أمّه عقيب الولادة قدرة جليّة لكنّه قيل لأمير المؤمنين للكِنْبُ: «إنّ ناساً يقولون: في الآية إنّهما التديان». فقال: «لا، هما الخير والشر».

فإن قيل: كيف يكون نجد الشرّ مرتفعاً كنجد الخير ولا رفعة للشرّ فالجواب أنّهما باديان وظاهران على أنّ عادة العرب وأهل اللسان في تثنية الأمرين إذا اشتركا على بعض الوجوه فيجري لفظ أحدهما على الآخر كقولهم القمران». قال الفرزدق:

أخذنا بأفاق السماء عليكم لنا قمراها والنجوم الطوالع

فَلَا أَقَنَحُمَ ٱلْمُتَبَة فَ الاقتحام الدخول في أمر شديد ومجاوزته بصعوبة والرمي فيه بنفسه فجاءة بلا روية، والعقبة الطريق الوعر في الجبل أي: لم يشكر الإنسان تلك النعم الجليلة بالأعمال الصالحة وعبّر عنها بالعقبة لصعوبة سلوكها وهذا أحد الأقوال فحينئذ «لا» بمعنى «لم» وقيل: الآية على وجه الدعاء عليه أي: لا نجا ولا سلم من العقبة ولا جاوزها، والقول الثالث أن المعنى هلًا اقتحم العقبة وقيل: هذا مثل ضربه الله لمجاهدة النغس والشيطان فجعل ذلك كتكليف صعود العقبة الشاقَة كأنّه قال: لم لم يتحمّل على نفسه المشقَة بإيجاب التكاليف مثل عتق الرقبة والإطعام<sup>(٢)</sup>.

وَمَا أَذَرَنكَ مَا الْعُقَبَةُ أَي: أيّ شيء أعلمك يا محمّد ما اقتحام العقبة ثمّ ذكره فقال: ﴿فَكُ رَقِبَوَ وَهُو تخليصها من إسار الرق والرقبة اسم العضو المخصوص ويعبّر بها عن الجملة كما يعبّر بالرأس عن المركوب والفك ليس

- ١\_ جامع البيان، ج ٣٠، ص ٢٥١.
- ٢- انظر: مجمع البيان، ج ١٠، ص ٣٦٤، و انظر: غريب القرآن، للطريحي، ص ١١٤.

تفسيراً لنفس العقبة بل لا قتحامها لأن العقبة عين والفك حدث وفعل فلا يكون تفسيراً للآخر الخبر حينئذ يكون عين المبتداء وهو لا يجوز ثمّ فك الرقبة قد يكون بأن ينفرد لرجل في عتق الرقبة وقد يكون بعين في تخليص نفس من قود أو غرم وكله يشمل لفك دون الإعتاق، ويجوز أن يكون المراد بفك الرقبة أن يفك المرء رقبة نفسه من عذاب الله ويتخلّص بالأعمال الصالحة من النار وهي الحرّية. قال رسول الله يشتلا: **بان أمامكم عقبة كؤودة لا يجوزها المتقلون وأنا أريد أن أخف** عنكم لتلك المقبة»<sup>(1)</sup>. قال ابن عبّاس: العقبة هي النار<sup>(٢)</sup>.

وقيل: إنّها الصراط يضرب على جهنّم كحد السيف مسيرة ثلاثة آلاف سهلاً وصعوداً وهبوطاً وإن بجنبيه كلاليب وخطاطيف كأنّها شوك السعدان فمن بين سالم وناج ومخدوش ومكدوش عليه ومنكوس في النار فمن الناس من عبر كالبرق الخاطف ومنهم من عبر عليه كالريح العاصف ومنهم عبر عليه كالفارس ومنهم كالراجل يعدو ومنهم من يسير ومنهم من يزحف زحفاً ومنهم من يكردس في النار ومنهم كما بين صلاة العصر إلى العشاء<sup>(٣)</sup>.

جاء في الحديث أنّه جاء أعرابيّ إلى النبي تشكر فقال: علّمني عملاً يدخلني الجنّة. قال تشكر: «عتق النسمة وفك الرقبة. قال الأعرابيّ: أو ليس عتق النسمة وفك الرقبة واحدة؟ قال تشكر: عتق النسمة أن تتفرد بمتقها وفك الرقبة أن تعين بعمنها والفيء على ذي الرحم الظالم، فإن لم يكن ذلك فأطعم الجائع واسق الظمآن وأمر بالمعروف وانه عن المينكر فإن لم تطق ذلك فكف لسانك إلّا من خير»<sup>(1)</sup>.

أَزَ إِلْمُعَدَّرُ فِي يَوْمِ ذِى مَسْفَبَتُهُ أَي: ذِي مجاعة ومسغبة بتقديم الغين

١- الأربعين البلدانية، لابن عساكر، ص١٠٣، و مجمع البيان، ج ١٠، ص ٣٦٥. ٢- الأمالي، للسيدالمرتضي، ج٤، ص ٢٠٠، و مجمع البيان، ج ١٠، ص ٣٦٥. ٣- الأمالي، للسيدالمرتضي، ج٤، ص ٢٠٠، و تفسير الثعلبي، ج ١٠، ص ٢١٠. ٤ـ مجمع البيان، ج ١٠، ص ٣٦٥. و تفسير الثعلبي، ج ١٠، ص ٢١١. على الباء ومقربة مصدر ميميّ وقيّد الإطعام بيوم المجاعة لأنّ إخراج المال في ذلك الموقت أوجب للأجر وأثقل على النفس وأنفع الناس ﴿يَنِمَا ﴾ مفعول إطعام ﴿ذَا مَقْرَبَةٍ ﴾ من قرابة النسب ويمكن أن يلحق به قرب الجوار ﴿أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَتْرَبَةٍ ﴾ أي: صاحب فقر كأنّه لصق بالتراب من ضرّه وفقره مأواه المقابر والمزابل وقيل: معناه الغريب أي البعيد التربة ليس من أهل أرضك.

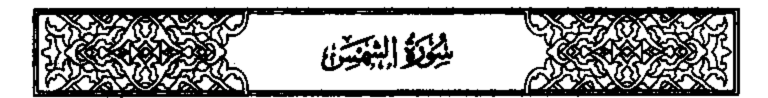
كُوْ تُحَ كَانَ كُو هذا المطعم والمعتق فوين اللّذِينَ مَامَنُوا كُو أي: بشرط أن
 يكون المعتق والمنفق من المؤمنين بالله وبرسوله لا من الذين يهلك ما له
 رياءً وفخاراً وسمعة ولم يؤمن بالله وإلّا فيكون مثله كمثل ريح فيها صر
 أصابت حرث قوم، بل يكون من الذين استقاموا على إيمانهم فوَوَوَاصَوْا
 يَاصَبُو على مشقة أداء فرائض الله والصبر عن معصية الله فووَوَاصَوْا
 يَالَمَرْجَوَ وَاوصى بعضهم بعضاً على أهل الفقر وذوي الفاقة من المؤمنين.

الموصوفون بالنعوت الجليلة، وفي اسم الإشارة دلالة على حضورهم عند الله في مقام الكرامة ﴿أَصْنَبُ ٱلْمَيْنَةِ ﴾ ويعطون كتبهم بأيمانهم والصلحاء ميامين بضاعتهم.

وَهُمُ أَلَيْنِ كَفَرُوا بِثَابَئِنَا ﴾ وحججنا وأنبياننا وكتابنا ﴿مُمَّ أَصْحَبُ ٱلْمَشَنَةِ ﴾ وهم الذين يعطون كتبهم بشمائلهم ومن وراء ظهورهم ويسلك بهم شمالاً إلى النار أو أصحاب الشؤم والشرّ والشقاوة.

منها ولا ينتج مَارَّ فُوْسَدَةً ﴾ أي: نار أبوابها مغلقة فلا يفتح لهم باب فلا يخرج منها ولا يدخل فيها روح أبد الآباد، أي: موصدة الأبواب من أوصدت الباب إذا أطبقته من المعتلَ الفاء، ومن قرأ ﴿مُؤْسَدَةٌ﴾ بالهمزة من آصدته بالمدّ من المهموز مثل آمن إذا أطبقته وأحكمته.

تمّت السورة بعون الله.



مكية. قال النبي تلائي : «من قرأها كان كمن تصدّق بكل شيء طلعت عليه الشمس والقمر». قال أبو عبد الله للخة: «من أكثر قرامة الشمس وسورة والليل وسورة والضحى وألم نشرح في يومه وليلته لم يبق شيء بحضرته إلا شهد له يوم القيامة حتى شعره ولحمه ودمه وعروقه وعظامه وجميع ما أقلّت الأرض منه ويقول الربّ: قبلت شهادتكم لعبدي وأجزتها له الطلقوا به إلى جنّاتي حتى يتخيّر منها حيدما أحبّ فأعطوه إيّاها رحمة وضلاً متي عليه فهنيتاً هنيتاً لعبدي،<sup>(1)</sup>.

## بسمي إلله التحرير

وَٱلنَّمَسِ وَمُحَمَّعَهَا ﴾ وَٱلْقَمَرِ إِذَا نَلَعَهَا ﴾ وَالَنَّهَارِ إِذَا جَلَعَهَا ﴾ وَتَغْسِ وَمَا سَوَنهَا يَعْشَنها ﴾ وَالتَمَاءِ وَمَا بَنَنها ۞ وَٱلأَرْثِين وَمَا لَحْمَتها ۞ وَنَعْسِ وَمَا سَوَنها ۞ فَأَلْمَمَهَا لَجُورَهَا وَتَغُونهَا ۞ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنها ۞ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَنهَا ۞ كَذَبَتْ تَمُودُ بِطَعْوَنهَا ۞ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَنها ۞ وَقَدْ خَابَ مَن رَسُولُ ٱللَّهِ نَاقَةَ ٱللَّهِ وَسُعْيَنها ۞ فَكَذَبُوهُ فَعَقَرُوها فَتَعَها ۞ وَقَدْ خَابَ مَن رَسُولُ ٱللَّهِ نَاقَةَ ٱللَّهِ وَسُعْيَنها ۞ وَلَا يَخَافُ عُقْبَهُا ۞

أقسم سبحانه بالشمس ولمًا كان قوام العالم من الحيوان والنبات بطلوع

۱\_ مجمع البيان، ج۱۰، ص٣٦٧.

الشمس وغروبها أقسم بها وبضحاها وهو امتداد ضوئها وانبساط نورها ووقت إشراق الضوء، والضحى والضحوة مشتقًان من الضح وهو نشر النور فيجوز بهذا الاعتبار أن يكون هو النهار كلّه.

وَالْقَنَدِ إِنَّا نَلُهَا﴾ من التلو أي: إذا تبعها بأن طلع بعد غروبها وذلك في النصف الأول من الشهر.

فَوْوَالنَّهَارِ إِذَا جُلُمَا كَمَا أَي: جلَى الظلمة وكشفها وجازت الكناية عن الظلمة وإن لم تذكر لأن المعنى معروف وغير ملتبس أو الضمير إلى الشمس أي إن النهار أظهر الشمس فإنَّها تتجلَى عند انبساط النهار فكانًه جلّاها مع أن الشمس تبسطها ولما كان الجلاء واقعاً في النهار أسند فعل التجلية إليه إسناداً مجازياً مثل: انهاره صائم».

وَوَالَيْلِ إِذَا يَسْتَنْهَا ﴾ هو ظلّ الأرض الحائلة بين الشمس أي: يغشى الشمس حتّى تغيب فنظلم الآفاق ويلبسها سواده ويغطّي الليل ضوء الشمس، ولما كان احتجاب الشمس بحملولة الأرض بيننا وبينها واقعاً في الليل صار الليل كانَه حجبها وغشاها فأسند التغشية إلى الليل لذلك، والواو الأولى في قوله: ﴿وَالتَّمْسِ ﴾ هي آلتي للقسم وسائر الواوات في ما بعدها عطف عليها إلى قوله تعالى: ﴿قَدْ أَفَلَعَ مَن زَكَنْهَا ﴾ وهو جواب القسم واختيار صيغة المضارع هتا على الماضي للدلالة على أنّه لا تجري عليه تعالى زمان فالمستقبل عنده كالماضي ولمراعاة الفواصل فلا يلزم تعدّد القسم مع وحدة الجواب إذا كانت الواوات عاطفة.

وَإِنَّاسَمُهُ وَمَا بَنُهُا ﴾ أي: ومن بناها في غاية العلو والعظمة وهو الله وإيثار «ما» على «من» لإرادة الوصفية تعجيباً كأنّه قيل: والقادر العظيم الّذي بناها وكذا القول في ﴿وَٱلأَرْضِ وَمَا عَمَنُهَا ﴾ ولكنّ الأظهر أنّ «ما» مصدريّة يلكو البخوس .....

ومعناها والسماء وبنائها والأرض وطحوها أي: تسطيحها وبسطها ليتمكّن الخلق التصرّف فيها والانتفاع منها والطحو الدحو، وإبدال الطاء من الدال جائز.

وَنَغَسِ وَمَا سَوَّنهَا ﴾ أي: ومن أنشأها وأبدعها مستعدة لكمالاتها أو المعنى ونفس وتسويتها، بناءً على أن «ما» مصدريّة والتنكير للتكثير أو للتفخيم على أنّ المراد نفس آدم للغة ولكنّ التكثير أنسب من أن يكون للتعظيم.

فو فَأَلْهُمُهَا فَجُوَرُهَا وَتَقَوَنُهَا في الفاء للتعقيب والإلهام إلقاء الشيء من الروع والخاطر والتهام الشيء ابتلاعه، والفجور شقّ ستر الديانة، قدّم على التقوى لمراعاة الفواصل أو لشدّة الاهتمام بنفيه لأنّه إذا انتفى الفجور وجدت التقوى والمعنى أفهم النفس إيّاهما وعرّفها حالهما من الحسن والقبح وإلهام الفجور لتجنّبه لا لتعمل به وتقواها لتعمل به وهذه الآية مثل قوله: ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّبَدَيَّنِ ﴾<sup>(1)</sup> أي: بيّنًا الطريقين وألهمنا الأمرين فحاصل المعنى أنّه سبحانه عرّفها الفجور والتقوى وزهّدها في الفجور بأحكام المنع ورغَبها في التقوى بأوامر الفعل.

وَقَدْ أَفَلَحَ مَن زَكَمْهَا ﴾ على هذا وقع القسم أي: قد أفلح من زكَى نفسه وأصلحها بطاعة الله وَوَقَدْ خَابَ مَن دُسَّنْهَا ﴾ وحرم وخسر ولم ينل ما طلب من دستاها وأدخلها في المعاصي وأرسلها في المشتهيات الطبيعيّة ومن دس نفسه في أهل الخير وليس منهم فهو خائب ومحروم. وأصل دستى دستس من التدسيس كتفضَى أصله التفضّض، واجتماع الأمثال لمّا أوجب الثقل قلبت السين الأخيرة ياءً. قال الراغب: الدس إدخال الشيء في الشيء<sup>(٢)</sup> والمراد بالنفس في الآية الذات والحقيقة الجمعيّة الإنسانيّة.

كَذَبَتْ تَعُودُ ﴾ المراد القبيلة ﴿ بِطَغُونَهَا ﴾ الباء للسببيّة والطغوى بالفتح

- ١- سورة البلد: ١٠.
- ٢- مفردات غريب القرآن، ص١٦٩.

مصدر بمعنى الطغيان قال الزمخشري في الكشّاف: الطغوى من الطغيان، فصّلوا بين الاسم والصفة في دفعلى» من بنات الياء بأن قلّبوا الياء واوا في الاسم وتركوا القلب في الصفة ومعنى الآية أي: فعلت قبيلة ثمود التكذيب بسبب طغيانها.

المعنفة المعنفة عنه الله منصوب بكذّبت أو بالطغوى أي: حين قام أشقى المعنفي الموني المعنفي الموني المعنفي المعنفي المعنفي المعنفي المعنفي المعنفي المعنفي المعنفي الموني المعنفي المونفي المعنفيي المعنفي المونيفي المامي المعنفي المعنفي المعنفين المونيي ا

فَقَالَ لَهُمْ كَاللَّمُود: فَرَسُولُ أَنَّوْكَ لَمَا علم ما عزموا عليه وهو صالح بن عبيد بن جابر بن نمود بن عوص بن إرم، عبّر عنه بعنوان الرسالة إيذاناً بوجوب طاعة الرسول وبيانا لتماديهم في الطغيان فَنَاقَةَ أَنَّو كَه منصوب على التحذير وإن لم يكن من الصور الَّتي يجب فيها حذف العامل. والإضافة للتشريف مثل بيت الله، أي: ذروا ناقة الله الدالَة على كمال قدرته وعلى نبوتي واحذروا عقرها فَوَسُقَيْكُهَا كَه أي: شربها ونصيبها من الماء ولا تطردوها عن الماء في نوبتها وكان لها شرب يوم معلوم ولهم ولمواشيهم شرب يوم آخر وكانوا يستضرّون بذلك في مواشيهم فهمّوا بعقرها.

الله في وعيده حين قال لهم: ﴿وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوَهِ فَيَأْمُذَكُرُ عَذَابٌ قَرِبٌ ﴾ أي: رسول الله في وعيده حين قال لهم: ﴿وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوَهِ فَيَأْمُذَكُرُ عَذَابٌ قَرِبٌ ﴾ (<sup>()</sup> ﴿فَعَقَرُوهَــا ﴾ والجمع على تقدير وحدته لرضى الكلّ بفعله والعاقر قدار وامّه قديرة وصاحبه الّذي شاركه اسمه مصدح.

وفي الحديث قال النبيك للعليّ: «يا عليّ أتدري من أشقى الأولين؟ قال: الله أعلم ورسوله قال: عاقر الناقة وأشقى الآخرين قاتلك يا عليّ الّذي يضربك على

٦ سورة هود: ٦٤.

| ۵ ٤ | ليؤكؤ البتخير |
|-----|---------------|
|-----|---------------|

هذه \_ وأشار إلى يافوخه \_ **حتى تبلّ منها هذه وأخذ بلحيته، (')**.

فَوْفَكَمَّمَ عَلَيْهِمْ رَبَّهُم ﴾ وأطبق عليهم العذاب وهو الصيحة الهائلة، تقول: ناقة مدمومة إذا طليت بالشحم وحيطت بحيث لم يبق منها شيء لم يمسته الشحم ودم الشيء سدته بالقبر ثمّ كرّرت الدال للمبالغة في الإحاطة فالدمدمة من الدمّ كالكبكبة من الكب فريذينيهم ﴾ بسبب ذنبهم المحكيَ فوفَسَوَّنها ﴾ أي: فسوى الدمدمة الإهلاك بينهم بحيث لم يفك منهم أحد من صغير وكبير أو فسوى ثمود بالأرض روي أنّهم لما رأوا علامات العذاب طلبوا صالحاً أن يقتلوه فأنجاه الله كما قال في سورة هود: في فَلَمَا جَمَاءَ أَمْهُنَا

للمنوي في المنوي في المن المنوي في المادمة والإهلاك وذلك أنّه تعالى لا يفعل إلّا بحق وقيل: ولا يخاف هو أي: قدار ما يعقب عقرها وما يترتّب عليه من أنواع العذاب والعقوبة مع أنّ صالحاً قد أخبرهم بها وقيل: ولا يخاف صالح عقبى العذاب لأنّه كان مأموناً من الله المادي الله المادي 

> ۱ـ مجمع البيان، ج٤، ص٢٩٦، ٢٩٧، و ذخائرالعقبي، للطبري، ص١١٥. ۲ـ سورة هود: ٥٨.

٣\_ انظر: تفسيرغريب القرآن، للطريحي، ص١١٣، و مجمع البحرين، ج٣، ص٢١٣.



مكية. من قرأها أعطاه الله حتَّى يرضى وعافاه من العسر ويستر له اليسر<sup>(١)</sup>.

بسمي التجار

رَائَيْلِ إِذَا يَنْتَى () وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّ () وَمَا خَلَقَ الْذَكَرَ وَالْأَفْقَ () إِذَ سَعْبَكُمْ لَنَشَقُ () هَامًا مَنْ أَعْطَى وَأَنْقَى () وَمَدَدَ بِالْمُسْتَى () مَسَنَيْتِمُ لِلْعُسْرَى () وَإِنَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَ () وَكَذَبَ بِالْمُسْتَى () مَسَنَيْتِمُ لِلْمُسْرَى () وَمَا بُغْنِ عَنْهُ مَالَدُو إِذَا تَرَدَّى () إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى () وَإِنَّ لَنَا لَلْاَحِوَةَ وَالْأُولَ () هَانَدُو مَارَ تَلَظَى () لَذُولَ أَنْ مَانَدُو إِذَا تَرَدَى () وَتَكَذَبَ بِالْمُسْتَى () وَاسْتَغْنَ () وَمَا يُعْن الأَنْفَى اللَّهُ إِذَا تَرَدَى () إِذَ عَلَيْنَا لَلْهُدَى () وَإِنَّ لَنَا لَقُوخُوهُ وَالْأُولَ () وَمَا يُعْن الأَنْفَى () اللَّذِي يَقْدَمُ مِنْ فَيْوَلَ () وَسَيْحَنَيْهِ اللَّهُ وَلِيَ اللَّهُ وَالَا لَكُونُ () وَاسْتَغْنَ إِذَا يَعْذَرُونُكُمْ الأَنْفَى () اللَّذِي يَعْدَمُ مُوالاً إِذَا تَرَدَى () وَتَكَذَبُ اللَّهُ وَالَنَا لَكُوخُونَ وَاللَّهُ وَا الْ

ويسترها فعدم ذكر المفعول للعلم به والليل عند أقسم بالليل حين يغشى الشمس ويسترها فعدم ذكر المفعول للعلم به والليل عند أهل النجوم ما بين غروب الشمس وطلوعها وعند أهل الشرع ما بين غروبها وطلوع الفجر الصادق أقسم سبحانه بالليل إذا يغشى بظلمته النهار أو الأفق وجميع ما بين السماء والأرض وأغشى الأنام بالظلام.

١\_ مجمع البيان، ج١٠، ص٢٧٣، و الكشاف، ج٤، ص٢٦٢.

وَلَلنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّلُ كَلَى أَي: بان وظهر من بين الظلمة وهو من أعظم النعم إذ لو كان الدهر كلّه ظلاماً لما أمكن الخلق طلب معايشهم كما أن الليل من أعظم النعم لأنّه لو كان ذلك كلّه ضياءً لما انتفعوا لسكونهم وسباتهم وراحتهم على أنّ الليل وقت عيش الصالحين وفيه يتقرّب المقرّبون حين ينادون ألا قد خلا كلّ حبيب بحبيبه فأين أحبّائِي؟ قال الشاعر:

الليـــل داج والعصــــاة نيـــام والعابدون لذي الجــلال قيــام

وَمَا خَلَقَ اللَّكُرُ وَالْأَنْتَ ﴾ أي: والَذي خلق الذكر والأُنثى وعلى هذا يكون «ما» بمعنى «من» وقيل: معناه خلق الذكر والأنثى فتكون «ما» مصدريّة والمراد من الذكر والأنثى آدم وحواء أو جميع ذكر وأنثى وقرأ ابن مسعود الآية «والذكر والأنثى»<sup>(۱)</sup> قال: وهكذا سمعت رسول الله يقرؤها.

الجنابة وعمل للنار والسعي مصدر مضاف ومن صيغ العموم، ولذا أخبر عنه للجنابة وعمل للنار والسعي مصدر مضاف ومن صيغ العموم، ولذا أخبر عنه بالجميع وشتّى جمع شتيت مثل مرضى ومريض وهو المتفرق المتشتّت أي مساعيكم مختلفة بعضها حسن نافع صالح وبعضها قبيح ضار شرّ فاسد فميل بعضكم إلى جانب الروح ومتوجّه إلى الخير والنوريّة وبعضكم إلى جانب النفس الأمارة وتغلبه الظلمة.

قال بعض أهل التحقيق: إنّ النفس بأقسامها حقيقة واحدة متّحدة وتختلف باختلاف توارد الأفعال والأحوال فإنّ الحقيقة المطلقة من غير اعتبار حكم معها إذا توجّهت إلى الحقّ توجّهاً كليّاً سمّيت مطمئنّة وإذا توجّهت إلى الطبيعة توجّهاً كليّاً سمّيت أمّارة وإذا توجّهت إلى الله بالتقوى تارة وتارة إلى

١- الكشاف، ج٤، ص ٢٦٠

أيضاً تختلف، فمن النفوس ساعية لطلب الدرجات العالية الكاملة كالأنبياء والأولياء وبعض دونهم وكذلك من النفوس الساعية إلى الغواية، فبعض يرتكب من المعاصي ما يمكن معها إدراك السعادة بالرجوع عنها وتداركها وبعض يبالغون فيها بحيث لا يساوي عذارهم بعذار الشيطان، كما قال الشاعر: فكنـت فـتى مـن جنـد إبلـيس فـارتقى

بي الحسال حتّى صبار إبليس من جندي

وبالجملة شرح سبحانه تفصيل تلك المساعي المتشتّنة وتبيّن أحوالها فَوْفَلْنَا مَنْ أَعْلَىٰ ﴾ حقوق ما له فَوْلَنْقَىٰ ﴾ محارم الله التي نهى عنها ومن جملتها المن والأذى قيل: نزلت في أبي الدحداح<sup>(۱)</sup> لمّا أنفق بستانه في سبيل الله فَرَصَتَذَ بِآلْمُسْنَىٰ ﴾ بالخصلة الحسنى وهي (الإيمان) أو بالكلمة الحسنى وهي (لا إله إلّا الله) بشروطها أو بالملّة الحسنى وهي (ملّة الإسلام) فَمَنَيْيَتِرُهُ ليَشْرَىٰ ﴾ واليسرى تأنيث الأيسر أي: سنهون عليه الطاعة ونهيّنه ونوفّقه للطريق الأسهل حتّى يقوم بوظائف العبادة بجد وطيب نفس.

وَلَمَ يَرَعُبُ مَنْ بَجَلَ ﴾ بما له فلم يبذله في سبيل الله والخير ﴿وَاسْتَنْهَنَ ﴾ زهد ولم يرغب فيما عنده كانّه مستغن عنه واستغنى بشهوات الدنيا عن نعيم الآخرة ﴿وَلَذَبَ بِلَمْتَنَ ﴾ وقد ذكر معاني الحسنى قبيل هذا ﴿مَتَبُيَرُمُ لِلْسَتَرَى ﴾ أي: لا يريد شيئاً من المال والشرّ إلّا يستره الله له وذلك التيسير تسبّب من سوء أي: لا يريد شيئاً من المال والشرّ إلّا يستره الله له وذلك التيسير تسبّب من الحتياره وقبوله أو المراد من العسر العذاب ودخول النار، والسين في الآية للدلالة على الجزاء الموعود بمقابلة الطاعة والمعصية وهو أمر متراخ منتظر.

﴿وَمَا يُنْنِي عَنَّهُ مَالُهُ ﴾ أي: أيَّ شيء يغني عنه ماله الَّذي يبخل به

۱- التبيان، ج ۱۰، ص ٣٦٤.

والاستفهام للإنكار ﴿إِذَا تَرَدَّى كَمَ هلك ومات والردى كالعصا وهو الهلاك وتردى سقط في الحفرة إذا قبر أو تردى في قعر جهنَّم البالغة. وحاصل المعنى أنَّه إذا تردّى وتصدّى لمخالفتنا أيّ شيء له يخلّصه من غضبنا.

إِنَّ عَلِينا لَلْهُدَى لَهُ أَي: إِنَّ حَكَمتنا تَقْتَضِي أَن نَبِيِّن لَهِم طَرِيق الهدى الحَدِّ عَلَيْنا مَعْداتُهُ عَلَيْنا مَعْداتُهُ أَي: إِنَّ حَكَمتنا تَقْتَضِي أَن نَبِيِّن لَهُم طَرِيق الهدى حيث خلقناهم للعبادة ﴿ وَإِنَّ لَنَا لَلْخَخِرَةَ وَآلَأُولَ لَهُ أَي: التصرّف الكلّي فيهما كيف ما نشاء من الأفعال التي من جملتها ما وعدنا من اليسر لليسرى والعسرى.

وَسَيُجَنَّبُهَا فَ وَيبعَد عنها بحيث لا يسمع حسيسها، والفاعل المجنَّب المبعدة لله ﴿الأَنْفَى ﴾ المبالغ في الاتقاء عن المعاصي والكفر فلا يحوم حولها فضلاً عن دخولها أو صليها الأبدي وأمّا من دونه ممّن يتّقي الكفر دون المعاصي وهو المؤمن الشقيّ الفاسق الغير التائب فلا يبعد هذا التبعيد بل يصلاها وإن لم يذق شد حرَها كما يذوق الكافر ذوق الدائم فلذلك لا

أَذِى يُؤْتِى مَالَهُ, ﴾ ويعطيه في وجوه البرّ والحسنات ﴿ يَتَزَكَّ ﴾ إمّا بدلُّ

- ۱\_ سورة أل عمران: ۱۳۹.
  - ٢\_ سورة الشعراء: ١١١.

من ﴿يُؤَقِيكُ أو في حيّز النصب على أنّه حال من ضمير ﴿يُؤَقِيكُ أي: يطلب أن يكون عند الله زاكياً نامياً لا يريد به رياء ويقصد به التطهّر من الذنوب ومن دنس البخل ووسخ الإمساك.

﴿ وَمَا لِأَحَدٍ عِندَهُ مِن نَعْمَةٍ تَجْزَى ﴾ استيناف مقرر لبيان أن إيتاءه للتزكّي خالص لوجه الله وليس لأحد عنده منّة ونعمة من شأنها أن تجزى وتكافأ فيقصد المجازاة بها.

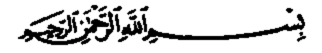
إلا آبنِنَاءَ وَجَهِ رَبِّو ٱلْأَوْلَ السَّئْنَاء منقطع من «نعمة» لأنّ ابتغاء وجه ربّه ليس من جنس نعمة تجزى لكن فعل ذلك لابتغاء وجه الله وطلب رضاه وما أتى من المال مكافأة على نعمة سالفة فذلك يجري مجرى أداء الدين فلا يكون له دخل في استحقاق مزيد الثواب.

وَلَسَوْفَ يَرْضَى جواب قسم مقدّر أي: وبالله سوف يرضى ذلك الأتقى الموصوف.

تمّت السورة بعون الله.



مكية. عن النبيﷺ: **«من قراها كان متن يرضاه الله ولمحتدﷺ أن يشفع** له. وله عشر حسنات بعدد كل يتيم وسائله.



وَالضَّحَىٰ ۞ وَالَيَّتِلِ إِذَا سَجَىٰ ۞ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى ۞ وَلَلْآخِرَةُ خَبَرٌ لَكَ مِنَ ٱلْأُولَى ۞ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ۞ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا فَكَاوَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ عَامٍكُ فَأَغْنَ ۞ قَامًا آلِبَنِيمَ فَلَا نَعْهَرْ ۞ وَإَمَّا ٱلسَّابِلَ فَلَا نَنْهَرْ ۞ وَوَجَدَكَ عَامٍكُو فَحَدِنْ

سبب النزول: قال ابن عبّاس (احتبس الوحي عنه ﷺ خمسة عشر يوماً فقال المشركون: إنّ محمّداً ﷺ قد ودّعه ريّه وتركه وقلاه ولو كان أمره من اللّه تعالى لتتابع عليه فنزلت السورة وقال ابن جريح: احتبس الوحي عنه اثني عشر يوماً وقيل: أربعين يوماً عن مقاتل وقيل: إنّ المسلمين قالوا: أما ينزل عليك الوحي؟ فقال: **«وكيف ينزل الوحي عليَّ وأنتم لا تتقون براجمكم ولا تقلّمون أظفاركم».** 

ولمّا نزلت السورة قال النبي الله لجبرئيل: «ما جنت حتى اشتقت إليك». فقال جبرئيل: «وأنا كنت أشد شوقاً إليك ولكني عبد مأمور وما ننزّل إلا بأمر ربّك»).

وقيل: سألت اليهود رسول اللهﷺ عن ذي القرنين وعن الروح

وأصحاب الكهف فقال ﷺ: «مأخبركم غداً ولم يقل: إن شاء الله فاحتبس الوحي عنه هذه الأيّام». فاغتمﷺ لشماتة الأعداء فنزلت السورة تسلية لقلبه.

وقيل: إنّ النبيكائل رمى بحجر في إصبعه فقال: **اهل أنت إلّا إصبع** رميت وفي سبيل الله ما لقيت، فمكث ليلتين أو ثلاثاً لا يوحى إليه فقالت له أمّ جميل بنت حرب امرأة أبي لهب: يا محمّد ما أرى شيطانك إلّا قد تركك لم أره قرّبك منذ ليلتين أو ثلاث فنزلت<sup>(۱)</sup>.

وقيل: إن جروا دخل البيت فدخل تحت السرير فمات فمكث النبي أيَاماً لا ينزل عليه الوحي فقال لخادمته خولة: «ما حدث في بيتي؟ إنَّ جبرنيل لا يأتيني؟» قالت خولة: كنست البيت فأهويت بالمكنسة تحت السرير فإذاً جرو ميّت فأخذته وألقيته خلف الحائط فجاء النبي يشي يرتعد وكان إذا نزل عليه الوحي استقبلته الرعدة فقال: «يا خولة دقريني». وأنزل الله هذه السورة، فلمّا نزل جبرئيل سأله النبي تشين عن سبب تأخره فقال جبرئيل: «أما علمت انا لا ندخل بيتاً فيه كلب ولا صورة»<sup>(٢)</sup>. وقيل غير ذلك.

وَالنَّمَحَنَ لَهُ أَقَسَم سَبِحَانَه بَضُوء النهار مَن قُولَهم: ضَحَى فَلَانَ للشَمَس إذا ظهر لها وهو وقت ارتفاع الشمس وصدر النهار وأريد بالضحى الوقت المذكور لعلَّ تخصيصه بالإقسام به لأنها الساعة التي كلَّم اللَّه فيها موسى وألقي فيها السحرة سجّداً ولوقوع صلاة الضحى فيه وقيل: إنّ الضحى أوّل ساعة من النهار<sup>(\*)</sup> وقيل: في هذه الأقسام كلَّها المراد ربّها أي: وربّ الضحى وربّ الليل<sup>(3)</sup>.

> ١- مجمع البيان، ج ١٠، ص ٣٨١. ٢- تفسير القرطبي، ج ٢٠، ص ٩٣. ٣- انظر: تفسيرالألوسي، ج ٣٠، ص ١٤. ٤- تفسير أبي السعود، ج ٩، ص ١٦٩.

وَوَالَيْلِ إِذَا سَبَىٰ﴾ أي: وجنس الليل إذا سجا وركد ظلامه وتناهى يقال: سجا البحر سجواً إذا سكنت أمواجه وليلة ساجية ساكنة الريح وفيه سكون الناس والأصوات قال الصادق للينيم: فإنّ المراد من الضحى هو الضحى الذي كلّم الله فيه موسى وبالليل ليلة المعراجه.

الوداع وهو الترك لأن من وذعك مفارقاً فقد تركك وقرئ ودعك بالتخفيف والمعنى وهو الترك لأن من وذعك مفارقاً فقد تركك وقرئ ودعك بالتخفيف والمعنى ما قطعك قطع الموذع وما تركك بالحطّ عن درجة الوحي والقرب والكرامة و«ما قلا» أي ما أبغضك، والقلى شدة البغض وغاية الكراهة وإذا قصّرت القلى كسرت القاف وإذا مددت فتحتها والمفعول في هذه الآية محذوف اللدلالة أي وما قلاك. ﴿وَلَلَآخِرَةُ خَيَرٌ لَكَ مِنَ آلأُولَى ﴾ أي: إن ثواب الآخرة وما أعدة الله لك من النعيم الدائم خير لك من الدنيا والكون فيها وإن له تشال في الجنّة مما أعد الله له ألف ألف قصر من اللؤلؤ ترابه من المسك وفي كلّ قصر ما ينبغي له من الأزواج والخدم وقيل: المعنى ولآخر عمرك الذي بقي خير لك من أوله لما يكون لك من النصرة والفتوح وتشييد أمرك، ونهايتك خيرً من بدايتك كما أخبر بقوله: ﴿آلَيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وِبَدَكُمْ ﴾.

وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى كَ أَي: وسيأتيك ربّك في الآخرة من الشفاعة وأنواع الكرامة. واللام للابتداء دخلت الخبر لتأكيد مضمون الجملة والمبتدء محذوف تقديره ولأنت سوف يعطيك، لأن لام الابتداء لا يدخل إلا على الجملة الاسميّة وليست للقسم لأنّها لا تدخل على المضارع إلّا مع النون المؤكّدة. وفي الآية دلالة على أنّ العطاء المتأخّر لحكمة وأنفع لك، وادّخر لك من الكرامات ما لا يعلمها إلّا الله.

١\_ سورة المائدة: ٤.

وروى حارث بن شريح عن محمّد بن الحنفيّة أنّه قال: «يا أهل العراق تزعمون أنّ أرجى آية في كتاب الله قوله: ﴿ يَنِعِبَادِىَ ٱلَّذِينَ آسَرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِم ﴾ الآية<sup>(١)</sup> وإنّا أهل البيت نقول: أرجى آية في كتاب الله قوله: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرَّضَى ﴾ وهي والله الشفاعة ليعطيّنها في أهل لا إله إلّا الله حتى يقول: ربّ رضيت»<sup>(٢)</sup>. وقال الصادق الخِلْنِ: «رضي جدّى أن لا يبقى في النار موحد»<sup>(٣)</sup>.

أقول: ابشروا يا أمّة محمّد بهذه الفضيلة الّتي نحلها اللّه نبيّكم بها فكم بين من يتكلّف ليرضي ربّه وبين من يعطيه ربّه ليرضى.

ثم عدد سبحانه نعمه عليه عليه فقال: ﴿ أَلَمَ يَجِدْكَ يَتِهَمَا فَكَاوَىٰ ﴾ تقرير لنعمة الله عليه حين مات أبوه، روي أن أباه (عبد الله) مات وهو على جنين قد أتت عليه ستّة أشهر في بطن أمّه ومات جدّه وهو ابن ثمان سنين فكفّله عمّه أبو طالب فأحسن تربيته<sup>(1)</sup> وآواه الله بأن سخّر له أوّلاً جدّه عبد المطّلب ثمّ ربّاه وآواه أبو طالب ولمّا مات جدّه عبد المطّلب كان عمره الشريف ثمان سنين وسلّمه جدّه إلى أبي طالب لأنه كان أخا عبد الله لأمّه<sup>(0)</sup>. قال الصادق على ان بعثه الله يمن عن أبويه لتلا يكون لمخلوق أمر عليه حق<sup>(1)</sup> فآواه أبو طالب إلى أن بعثه الله للنبوّة فقام ينصره مدّة مديدة ثمّ توفّي أبو طالب طلاب فنال المشركون منه تلكم ما لم ينالوا في زمان أبي طالب وآذوه، وقد جعله الله يتيماً لئلًا يسبق على قلب بشر أن الذي نال من العز والشرف والاستيلاء ما

> ١- سورة الزمر: ٥٣. ٢- تفسير الصافي، ج٧، ص٥٠٥، و تفسيرتورالثقلين، للحويزي، ج٥، ص٥٩٥. ٣- تفسير الصافي، ج٢، ص١٤٥٣. ٤- الكشاف، ج٤، ص٢٦٤، و تفسيرأبي السعود، ج٩، ص١٧٠. ٥- انظر: مجمع البيان، ج١٠، ص٣٨٣. ٦- المصدر السابق، ص٣٨٣، و تفسير الصافي، ج٥، ص٣٤٢.

كان عن تظاهر نسب أو توارث مال أو نحو ذلك.

وقيل: المعنى وجدك متحيّراً في وجوه معاشك فهداك إلى وجوه معاشك فإنّ الرجل إذا لم يهتد طريق تكسّبه ووجه معيشته يقال: إنّه ضالً لا يدري أين يذهب<sup>(٣)</sup>.

وقيل والقائل ابن عبّاس: إنّ النبيﷺ ضلّ في شعاب مكَّة حال صباه وكان عبد المطَّلب يطلبه وهو يقول متعلَّقاً بأستار الكعبة:

يا رب فساردد ولسدي محمّداً واردد إليّ واصطنع عندي يدأ

فوجده أبو جهل فردّه إلى عبد المطَّلب فمن الله عليه حيث خلّصه على يدي عدوّه<sup>(٤)</sup> فكان نظير موسى لل<sup>ينية</sup> حين التقط فرعون تابوته ليكون له عدواً وحزناً، فهداك إلى النبوّة والحكمة وعلّمك ما لم تكن تعلم، ووفَّقه للنظر الصحيح بحيث لم يعبد صنماً قطّ ولم يكذب ولم يخن بأمانة ولم يأت بفاحشة.

وقيل: إنّ حليمة السعديّة لمّا أرضعته مدّة رضاعهﷺ أرادت ردّه على جدّه جاءت به حتّى قربت من مكّة فضلّ في الطريق فطلبته جزعة وكانت

- ۱- سورة الشوري: ٥٢. ا
- ٢\_ سورة البقرة: ٢٨٢.
- ٣- مجمع البيان، ج ١٠، ص ٣٨٣.
  - ٤ـ المصدر السابق تفسه.

تقول: لئن لم أره لأرمين نفسي من شاهق وجعلت تصيح وا محمّداه فدخلت مكّة على تلك الحالة فرأت شيخاً موكّناً على عصا قالت: فسألني عن حالي فأخبرته فقال: لا تبكين فأنا أدلّك على من يردّه عليك فأشار إلى هبل صنمهم الأعظم ودخل الشيخ البيت وطاف بهبل وقبّل رأسه وقال: يا سيّداه لم تزل منتك جسيمة رد محمّداً على هذه السعديّة قالت حليمة: فتساقطت الأصنام لما تفوّه باسم محمّد وسُمع صوت إنّ هلاكنا على يدي محمّد فخرج الشيخ وأسنانه تصطك. قالت: وخرجت إلى عبد المطّلب وأخبرته الحال فخرج وتلقاه ورقة بن نوفل في الطريق بينما هما يسيران إذا النبيّ تلا متحت شجرة يجذب الأغصان ويبعث بالورق فقال عبد المطّلب: فداك نفسي، وحمله وردة إلى مكّة عن كعب.

وقيل: إنَّه ﷺ خرج مع عمّه أبي طالب في قافلة ميسرة غلام خديجة فبينما هو راكب ذات ليلة ظلماء جاء إبليس فأخذ بزمام ناقته فعدل به عن الطريق فجاء جبرئيل فنفخ إبليس نفخةً دفع بها إلى الحبشة وردّه إلى القافلة فمن الله عليه بذلك، عن سعيد بن المسيّب.

وقيل: وجدك مضلولاً عنك في قوم لا يعرفون حقّك فأرشدهم إلى فضلك وكنت خامل الذكر فعرّفك الله وأعلى ذكرك<sup>(١)</sup> بحيث أوجب في الصلاة الصلوات عليه والتذكير باسمه الشريف في التشهّد. وعن عاصم بن حمزة عن أمير المؤمنين لل<sup>ينه</sup> قال: «الصلاة على النبي*ّ تلاشة* أمحق للخطايا من الماء للنار، والسلام عليه أفضل من عتق رقاب وحبّه أفضل من مهج الأنفس». أو قال: «من ضرب السيوف»<sup>(۱)</sup>.

۱\_مجمع البيان، ج۱۰، ص۲۸۳ و ۳۸٤.

۱- ثواب الاعمال، ص١٥٤، و تاريخ بغداد، للخطيب بغدادي، ج٧، ص١٧٢.

هُ وَوَجَدَكَ عَآيِلًا فَأَغْنَى ﴾ أي: كنت فقيراً وعديماً فأغناك بمال خديجة أو بالغنائم وبما أفاء الله عليك حتًى كانﷺ يهب من الإبل مائة، أو قنعك وأغنى طبعك وقلبك والغنى غنى النفس أي: أزال عنك فقر النفس وجعل لك الغنى الأكبر وذلك حقيقة الغنى.

ثمَّ أوصاه باليتامى والفقراء وهي من مكارم الأخلاق فقال: ﴿فَلَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا نَقْهَرْ ﴾ أي: لا تذلَله أو لا تغلبه على ماله فتذهب بحقّه لضعفه كما كانت العرب تفعل في أمر اليتامى وكان النبيﷺ يبرّ ويحسن إلى اليتامى ويوصي بهم. وفي الآية إشارة بأن كنت يتيماً فآويناك فافعل أنت كذلك باليتامى.

وعن ابن أبي أوفى قال: لقد كنّا جلوساً عند رسول الله فأتاه غلام فقال: غلام يتيم وأخت لي يتيمة وأمّ لي أرملة أطعمنا ممّا أطعمك الله وأعطاك الله ممّا عنده حتّى ترضى. قال الله الحسن ما قلت يا غلام الاصب يا بلال فأتنا بما عندنا». فجاء بواحدة وعشرين تمرة ولم تكن غيرها شيء لهم. فقال النبي الله عندنا». فجاء بواحدة وعشرين تمرة ولم تكن غيرها شيء لهم. فقال النبي الله عندنا». فجاء بواحدة وعشرين تمرة ولم تكن غيرها شيء لهم. رأسه وقال: «جبر الله يتمك وصبع لأختك وصبع لأمك». فقام إليه معاذ فمسح رأسه وقال: «جبر الله يتمك وجعلك خلفاً من أبيك». وكان اليتيم من أبناء المهاجرين فقال النبي الله يتمك وجعلك خلفاً من أبيك». وكان اليتيم من أبناء يلي أحدكم يتيماً فيحسن ولايته ووضع يده على رأسه إلا كتب الله له بكل شعرة حسنة ومحا عنه بكل شعرة متيتة ويضع له بكل شعرة دوجة». وقال الله: «أنا وكافل اليتيم كهاتين في الجنة إذا أقلى الله، وأشار بالسبّابة والوسطى<sup>(1)</sup>.

﴿وَأَمَّا ٱلسَّاَيِلَ فَلَا نَنْهَرَ﴾ النهر الزجر بمغالظة أي: فلا تزجره ولا تغلظ له بالقول بل ردّه ردّا جميلاً ولساناً ليّناً إذا حرمته وما أطعمته بسبب عدمك قال رسول الله: إذا أتاك سائل على فرس باسط كفّيه فقد وجب له الحقّ ولو

۱\_ مجمع البيان، ج۱۰، ص۳۸۵.

بشق تمرة، يريد أعط السائل كما أعطاك الله وأنت كنت عائلاً. وقيل: المراد بالسائل طالب العلم وهو متّصل بقوله: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ ﴾ والمعنى علّم من يسألك كما علّمك الله الشرائع وكنت بها غير عالم<sup>(۱)</sup>.

وفي الآية بيان لجميع المكلّفين لأن جميع الخلق كانوا فقراء في الأصل فإذا أنعم الله عليهم وجب أن يعرفوا حق الفقراء مالاً كان أو علماً. وقال إبراهيم النخعي: السائل يريد الآخرة لكم يجيء إلى باب أحدكم فيقول: أتبعثون إلى أهليكم شيئاً؟ روي أنّه اهدي إلى رسول الله تلاظ عنقود عنب فجاء سائل فأعطاه العنقود فاشتراه أحد من الصحابة بدرهم وقدّمه إلى رسول الله ثانياً ثم عاد السائل فأعطاه العنقود فاشتراه الصحابي بدرهم وقدّمه إلى رسول الله فجاء السائل نالثاً، فقال تلاظ: وملاطفاً للسائل غير غضبان عليه أسائل ألت أم تاجرة، فنزلت الآية.

وتذكير للغير وأريد بالنعمة من النعم الموجودة والموعودة وقيل: المراد من وتذكير للغير وأريد بالنعمة من النعم الموجودة والموعودة وقيل: المراد النبوة أي: النعمة القرآن وهو أعظم نعم الله فأمره تلك أن يقوءه وقيل: المراد النبوة أي: أبلغ ما أرسلت به<sup>(۳)</sup> وقيل: يعني: حدّث بنعم الله عليك نفسك ولا تنس فضله عليك قديماً وحديثاً فيكون نعمه دائماً حاضراً ببالك وخاطرك ولا تغفل عن تذكّره. قال تلك: **«المحدّث بالنعم شكر وتركه كفر».** وأمّا الحديث الآخر: «عليكم بكتمان النعم فإن كل ذي نعمة محسود» يعني عن الحسود لا غير. تمّت السورة بعون الله.

> ١- المجمع البيان، ج ١٠، ص٣٨٦. ٢- تفسير أبي السعود، ج ٩، ص ١٧١، و تفسير الألوسي، ج ٣٠، ص ١٦٤. ٣- تفسير الألوسي، ج ٣٠، ص ١٥٧.



مكية. قال ﷺ: «من قرأها أعطي من الأجر كما لقي محمّداً ﷺ مغتماً فغرّج عنه». وروى أصحابنا: «أنَّ (والضحى) و(ألم نشرح) سورة واحدة لتعلَّق إحداهماً بالأخرى ولم يفصلوا بينهما ببسم الله الرحمن الرحيم وجمعوا بينهما في الركعة الواحدة في الفريضة وكذلك القول في سورة (ألم تر كيف) و(لإيلاف قريش)»<sup>(()</sup> والسياق يدلّ على ذلك لأنه قال: في آلَمَ يَجِدْكَ يَبِسَمًا فَتَاوَىٰ ﴾<sup>(")</sup> إلى آخرها، ثمّ قال:



أَنَّرْ نَشْرَحْ لَكَ مَدْرَكَ ۞ وَوَمَنَعْنَا عَنكَ وِزَرَكَ ۞ ٱلَّذِي ٱلْقَصَ طَهْرَكَ ۞ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ۞ فَإِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِ بُشَرًا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِ بُشَرًا ۞ فَإِذَا فَرَغْتَ فَاسْمَبْ ۞ وَإِلَى رَبِكَ فَأَرْغَب۞

الشرح بسط اللحم ونحره يقال: شرحت اللحم، ومنه شرح الصدر بنور إلهيَّ وروح منه وشرح الكلام بسطه وإظهار ما يخفى من معانيه وفي الحديث: «إذا دخل النور في القلب انشرح أي: عاين القلب وظهر له ما أشكل على غيره واحتمل المكاره»<sup>(٣)</sup> والاستفهام في الآية تقريريّ والمعنى

> ١ـ مجمع البيان، ج١٠، ص٣٨٧. ٢ـ سورة الضحى: ٦. ٣ـ تخريج الأحاديث والآثار، للزيعلي، ج٣، ص٢٠١.

ألم نفتح صدرك ونوسّع قلبك بالنبوّة والعلم حتّى قمت بأداء الرسالة وصبرت على المكاره واطمأننت إلى الإيمان فلم تضق به ذرعا فشرح الله صدره بأن ملأه علما وحكمة ورزقه حفظ القرآن.

وقيل: المعنى ألم نشرح صدرك بإذهاب الشواغل التي تصدّ عن إدراك الحقّ، عن ابن عبّاس قال: سنل النبي علي أينشرح الصدر؟ قال: «نعم»، قالوا: وكيف ينشرح الصدر وهل لذلك علامة؟ قال: «نعم التجابي عن دار الغرور والإثابة إلى دار الخلود والإعداد للموت قبل نزول الموت»<sup>(۱)</sup>. وهذا الشرح من الصدر في الأمور المعنوية وأمّا شرح الصدري الصوريّ فقد قيل: وقع مراراً، مرة وهو ابن ستّ سنين لإخراج مغمز الشيطان وهو الدم الأسود الذي به يميل الطبع والقلب إلى المعاصي ويعرض عن الطاعات ومرة عند ابتداء الوحي ومرة ليلة المعراج.

وقد نقل صاحب تفسير «روح البيان» المولى إسماعيل الحقّيّ أنَّه اللله قال: «ليلة أسري بي إلى السماء الصقني جبرتيل بصدره وشقّ صدري إلى سرّتي، وجاء ميكانيل بطست من ماء زمزم. وغسّل صدري وقلبي بعد أن شقة. وملؤوا قلبي من الحكمة والإيمان وختموا عليه من خاتم من نور».

﴿ وَوَمَنَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ﴾ أي: حططنا وأسقطنا عنك حملك الثقيل.

أَلَنِهُ أَلَنِهُ أَلَقُنَ ظَهْرُكَ أُواتُقَله حتَّى سمع له نقيض وصوت وهذا مثلً معناه أنَّه لو كان جمل لسمع صوت ظهره، وكما يسمع من الرجل الصوت من شدّة ثقل الحمل وتأثير الثقل المفضي إلى انحراف بعض أجزاء الرجل عن محالها وحصول الصوت بذلك فيه وهذا معنى الانتقاض مثّل به حاله اللہ بما كان به من أعباء النّبوة الّتي تثقل الظهر من القيام بأمرها فسهتل الله ذلك

١- مجمع البيان، ج١٠، ص٢٨٨.

عليه حتَّى تيسرَ له وأزال عنه همومه وتهالكه على إسلام المعاندين من قومه وتلهّفه، والعرب تجعل الهمَ ثقلاً.

وقيل: المعنى وعصمناك من الذنوب() وطهرناك من الأدناس والأوزار.

قال المرتضى فلا: إنّما سمّيت الذنوب بالأوزار لأنّها تثقل كاسبها وحاملها فكلّ شيء أثقل الإنسان وغمّه وكدّه صحّ أن يسمّى وزراً فلا يمتنع أن يكون المراد من الوزر في الآية غمّه ممّا كان عليه من قومه وأنّه وأصحابه كانوا مستضعفين في أيدي المشركين فأعلى الله كلمته وبسط يده فخاطبه بهذا الخطاب تذكيراً للنعمة ليقابله بالشكر<sup>(٢)</sup>.

فإن قيل: إنّ السورة مكَيّة ونزلت قبل أن يعلى الله كلمة الإسلام ولا وجه لهذا القول.

فالجواب أنّه لممّا بشَره بأن يعلى دينه وينصره على أعدائه كان بذلك واضعاً ثقل غمّه فإنّه فلائة كان واثقاً بأنّ وعد الله حقّ ويجوز أيضاً أن يكون اللفظ وإن كان ماضياً فالمراد به الاستقبال كقوله: ﴿وَنَادَى أَسْمَنَهُ ٱلْجَنَّةِ أَسْمَنَهُ النَّارِ ﴾<sup>(\*\*)</sup> ونادوا يا مالك ليقض علينا ربّك<sup>(1)</sup>.

وَرَيَفَتُنَا لَكَ ذِكْرُكَ » بعنوان النبوة وقرنًا ذكرك بذكرنا وتذكر معي في الأذان والتشهّد والخطبة، ورفع ذكره في الدنيا والآخرة وجعل طاعته طاعته تعالى وصلّى عليه هو وملائكته وأمر المؤمنين بالصلاة عليه وسمّاه رسول الله ولقُبه بألقاب عالية شريفة.

أَنْ مَعَ ٱلْسَتَرِ تُتَرَابُ كان المشركون يعتبرون رسول الله والمؤمنين بالفقر

١- تفسير السمرقندي، ج٣، ص٥٦٩.
 ٢- تنزيه الأنبياء، للشريف المرتضى، ص١٦١.
 ٣- سورة الأعراف: ٤٤.
 ٢- مجمع البيان، ج١٠، ص٣٨٩.

والضيقة وكان المؤمنون في الشدّة فوعده سبحانه بتيسير كلّ عسير له. واللّام للاستغراق وفي كلمة «مع» إشعار بغاية سرعة مجيء اليُسر كانّه مقارن للعسر وفي تعريف العُسر وتنكير اليسر إشارة إلى أنّ اليُسر غالب على العسر على أنّه سبقت الرحمة الغضب والعسر قد يكون في الغالب جلاء لقلوب الأكابر وتوسعة لاستعدادهم ومقامهم كما قيل: أشدّ الناس بلاءً الأنبياء ثمّ الأولياء ثمّ الأمثل فالأمثل.

الله المُسَمِّر أَسَرَ بَسَرًا ﴾ تكرير للتأكيد روي عن عطا عن ابن عبّاس قال: يقول الله: **دخلقت عسراً واحداً وخلقت يسرين فلن يغلب عسرُ يسرين**».

قال الفرّاء: إنّ العرب تقول إذا ذكرت نكرة ثمّ أعدتها مثلها صارتا اثنتين كقولك: «إذا كسبت درهماً فأنفق درهماً» فالثاني غير الأول وإذا أعدتها معرفةً فهي كقولك: «إذا اكتسبت درهماً فأنفق الدرهم» فالثاني هو الأول<sup>(۱)</sup>.

أَنْ فَرَغْتَ كُم من التبليغ أو من المصالح اللازمة في أَسْغَالَك ﴿ فَاَنَعْتَ كُم اللَّهُ وَعَانَتُ اللَّهُ وَ مَا المصالح اللازمة في أَسْغَالُك ﴿ فَاَنَعْتَ لَكُمُ اللَّهِ مَا لَحُوْمَ اللَّهُ مَا المُعْالُك ﴿ فَاَنَعْتَ لَكُمُ اللَّهُ مَا عُلَى اللَّهُ مَا اللَّةُ مُواللُهُ مُواللُهُ مُواللَّهُ مُواللُهُ مُواللُهُ مُواللُهُ مُنْ اللَّهُ مُوالُحُونُ عَالَهُ مُواللُهُ مُواللُهُ مَا اللَّهُ مُعْتَالُهُ مُواللُهُ مُواللُهُ مُوالُكُونُ مُواللُهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُوالُكُونُ مُواللُهُ مُوالُكُونُ مُواللُهُ مُوالُكُونُ مُوالُكُونُ مُوالُكُونُ مُوالُكُونُ مُواللُهُ مُوالُكُونُ مُواللُهُ مُوالُكُونُ مُوالُولُ مُوالُكُونُ مُوالُكُونُ مُوالُكُونُ مُواللُهُ مُوالُكُونُ مُوالُكُونُ مُوالُكُونُ مُوالُكُونُ مُوالُكُونُ مُوالُحُولُكُونُ مُوالُحُونُ مُوالُكُونُ مُوالُكُونُ مُوالُحُونُ مُوالُحُولُ مُوالُحُولُ مُوالُحُولُ مُوالُكُونُ مُوالُكُونُ مُوالُكُونُ مُوالُحُولُ مُوالُحُولُ مُوالُعُولُمُ مُوالُكُولُولُ مُوالُكُونُ مُوالُعُولُ مُوالُحُولُ مُوال مُواللُولُ مُوالُولُولُ مُوالُولُ مُوالُكُولُ مُواللُهُ مُوالُولُ مُوالُمُولُ مُوالُولُولُولُكُولُولُ مُوالُولُ مُوالُولُولُ مُوالُولُولُ مُوالُولُولُولُولُولُ مُولُولُولُولُولُولُ مُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُولُولُ مُولُ مُولُولُ م

وقيل: المعنى فإذا فرغت من الصلاة المكتوبة فانصب إلى ربّك في الدعاء والمسألة وهذا المعنى عن مجاهد والضحّاك وقتادة وهو المرويّ عن أبي جعفر للمنابي. وقال الصادق للمنابي: **دهو الدعاء في دبر الصلاة وأنت جالس.** 

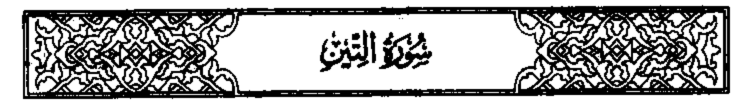
وقيل: معناه إذا فرغت من الفرائض فانصب في قيام الليل عن ابن عبّاس وابن مسعود. وقيل: فإذا فرغت من جهاد أعدائك فانصب بالعبادة للّه.

وقيل: فإذا فرغت من أداء الرسالة فانصب لطلب الشفاعة. وقيل: إذا صححت فاجعل صحّتك وفراغك نصباً في العبادة.

١- المجمع البيان، ج ١٠، ص ٣٩٠.

وقيل: إذا فرغت من تلقّي الوحي فانصب في تبليغه. وينبغي للمرء أن لا يكون فارغاً مهملاً أو يشتغل بما لا ينفعه في دينه ودنياه لأنّه من سخافة العقل واستيلاء الغفلة وأن يكون في عمل نافع له فإذا فرغ من عمل خير أتبعه بآخر حتّى لا يضيع عمره.

وَلِكَ دَبِّكَ فَأَرْغَبَ ﴾ أي: فارفع حوائجك إلى ربّك وحده ولا ترفعها إلى أحد من خلقه. وتقديم الجارّ يفيد الحصر. وقيل: المعنى تضرّع إليه راغباً في الجنّة وراهباً من النار<sup>(۱)</sup>. تمت السورة بعون الله.



ثماني آيات، مكية.

\_ اللَّهِ ٱلْتَحْكَرُ ٱلْتَحْكَمُ بنب

وَالَذِينِ وَالَنَّبَتُونِ ۞ وَطُورِ سِينِينَ ۞ وَهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ٱلأَمِينِ ۞ لَقَدْ خَلَقْنَا الإِسَنَ فِي أَحْسَنٍ تَقْوِيمٍ ۞ ثَمَرَ رَدَدْنَهُ أَسْفَلَ سَنفِلِينَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَجَمِلُواْ ٱلْمَنْلِحَنِ فَلَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَنُونِ ۞ فَمَا يُكَذِبُكَ بَعْدُ بِٱلذِينِ ۞ أَلَيْسَ اللهُ بِأَمْكَمِ لَلْمَنِكِمِينَ۞

أقسم الله سبحانه بالتين الذي يؤكل والزيتون الذي يعصر منه الزيت عن ابن عبّاس والحسن ومجاهد وعكرمة وقتادة وعطاء وهو الظاهر، وهو فاكهة مخلّصة من شائب التنقيص وجعل خلقته على مقدار اللقمة وهيئتها. روى أبو ذرّ أنّ النبيَ تلاظ قال لأصحابه: «كلوا فلو قلت: إنّ فاكهة نزلت من ابعنة لقلت هذا لأنّ فاكهة الجنة بلا عجم فكلوها فإنها تقطع اليواسيز وتنفع البعته لقلت هذا لأنّ فاكهة الجنة بلا عجم فكلوها فإنها تقطع اليواسيز وتنفع النقرس»<sup>(1)</sup>. وعن عليّ بن موسى الرضائيني قال: هالتين يزيل نكهة الفم ويطول الشعر وهو أمان من الفالج»<sup>(1)</sup>.

> ۱- المجمع البيان، ج ۱۰، ص ۳۹۳، ۳۹۲. ۲- تفسيرالرازي، ج ۳۲، ص۸، و تفسيرأبي السعود، ج۹، ص ۱۷٤.

وقيل: لما عصى آدم للله وفارقته ثيابه تستَّر بورق التين ولمّا نزل وكان متستَّراً بورق التين استوحش فطافت الظباء حوله فاستأنس بها فأطعمها بعض ورق التين فرزقها الله الجمال صورة والملاحة معنىً وغيّر دمها مسكاً فلمًا تفرّقت الظباء إلى مساكنها رأى غيرها عليها من الجمال ما أعجبه فلمّا كان الغد جاءت ظباء آخر على الأول فأطعمها آدم من الورق فغيّر الله حالها من الجمال دون المسك وذلك لأن الأولى جاءت إلى آدم لأجله لا لأجل الطمع والطائفة الأخرى جاءت إليه ظاهراً وللطمع باطناً فلا جرم غيّر الظاهر دون الباطن<sup>(1)</sup>.

وفي كتاب «أمثلة الحكم» أن سائر الأشجار يخرج ثمرها في كمامها ويخرج كمامها أولاً ثمّ يخرج ثمارها وشجرة التين أول ما يبدو ثمرها بارزاً من غير كمام لأن آدم لم يستره إلّا شجرة التين فقال الله: «بعد ما سترت أخرج منك المعنى قبل الدعوى وسائر الأشجار يخرج منها الدعوى قبل المعنى». وفي «خريدة العجائب»: إذا نثر رماد خشب التين في البساتين هلك منه الدود ودخان التين يهرب منه البق والبعوض.

وأمًا الزيتون فهو فاكهة وأدام ودواء لبعض الأمراض ولو لم يكن له سوى اختصاصه بدهن كثير المنافع مع حصوله في بقاع لا دهن فيها كالجبال لكفى به فضلاً ونفعاً، وشجرته هي الشجرة المباركة المشهورة في التنزيل.

قال معاذ بن جبل: سمعت النبيﷺ يقول: «نعم **سواك الزيتون، هو سواك** وسواك الأنبياء من قبلي»<sup>(\*)</sup>، وشجرة الزيتون يعمر ثلاثة آلاف سنة وهي تصبر عن الماء طويلاً كالنخل وإذا لقط ثمرتها جُنُب فسدت وألقت حملها وانتثر ورقها وينبغي أن تغرس في المدر لكثرة الغبار لأنّ الغبار كلّما علا على

- ۱\_ تغسيرالرازي، ج۳۲، ص۹.
- ٢\_ المحرر الوجيز في تغسير الكتاب العزيز، ابن عطية الأندلسي، ص٤٩٩.

زيتونها زاد دسمه ونضجه.

ورماد ورقها تنفع العين كحلاً ويقوم مقام التوتيا. وفي الحديث: «عليكم بالزيت فإنه يكشف المرّة ويذهب البلغم ويشدّ العصب ويمنع الغشي ويحسّن الخلق ويطيّب النفس ويذهب بالهم». قال الفاضل السهيليّ: إنّ التين في المنام رجل خير غنيّ فمن ناله في المنام نال مالاً وسعةً ومن أكله في المنام رزقه الله أولاداً ومن أخذ ورق الزيتون في المنام استمسك بالعروة الوُثقى<sup>(۱)</sup>.

وبالجملة هذا أحد الأقوال في المقسم به على أنّ المراد من الآية هذا التين المأكول والزيتون المعصور. وثاني الأقوال أنّ المراد بالتين الجبل التي بني عليه دمشق والزيتون الجبل الذي عليه بيت المقدس وقال عكرمة: وإنّما سمِّيا بهما لأنّ التين والزيتون ينبتان فيهما.

وقيل: التين مسجد دمشق والزيتون بيت المقدس. وقيل: التين مسجد نوح الّذي بني على الجوديّ والزيتون بيت المقدس. وقيل: التين مسجد الحرام والزيتون المسجد الأقصى<sup>(٢)</sup>.

وَطُورِ سِينِينَ ﴾ هو الجبل الذي ناجى عليه موسى لينج ربّه. قال الماوردي: ليس كلَّ جبل يقال له اطورا: إلَّا أن يكون فيه الأشجار والثمار وإلَّا فهو جبل فقط<sup>(٣)</sup>.

وسينين وسيناء علمان للموضع الذي هو فيه، ومعنى سينين بالسريانيّة ذو الشجر أو حسن مبارك بلغة الحبشة.

وفي «كشف الأسرار»: أصل سينين سيناء بفتح السين وكسرها، وإنَّما

۱۔ تغسيرالرازي، ج۳۲، ص۹. ۲۔ انظر: مجمع البيان، ج۱۰، ص۳۹۳. ۳۔ تفسيرالثعالبي، ج٥، ص٦٠٦. قال هاهنا سينين لأن تاج الآيات النون كما قال: ﴿ سَلَنُمُ عَلَى إِلَى يَاسِينَ ﴾<sup>(١)</sup> وهو إلياس فخرج على تاج آيات السورة.

فَوْوَهَذَا آلَبَلَدِ آلَاَمِينِ ﴾ وهو مِكَة شرّقها الله، وأمانتها أنّها تحفظ من دخلها جاهليّة وإسلاماً من قتل وسبي كما يحفظ الأمين الأمانة. ويجوز أن يكون فعيل بمعنى مفعول لأنّه مأمون الغوائل كما وصف بالأمن في قوله: حُمَرًا عَامِنًا ﴾<sup>(٣)</sup> ومعنى القسم بهذه الأشياء إبانة شرافتها وما ظهر فيها من الخير والبركة بسكنى الأنبياء والصالحين ومهاجر إبراهيم ومولد عيسى ومحلً نداء موسى ومولد رسول الله وهدى للعالمين.

التقام وقومته عدلته والتقويم تصيير الشيء على ما ينبغي أن يكون
 اعتدل واستقام وقومته عدلته والتقويم تصيير الشيء على ما ينبغي أن يكون
 عليه في التأليف والتعديل وحسن الصورة، قيل: إنّه في زمن يحيى بن أكثم
 خلا ملك بزوجته في ليلة مقمرة فقال الملك لزوجته: إن لم تكوني أحسن
 من القمر فأنا كذا، فأفتى الفقهاء بالحنث إلما يحيى بن أكثم وقال: لا يحنث،
 فقالوا: خالفت شيوخك فقال: الفتوى بالعلم ولقد أفتى من هو أعلم منا وهو
 الله تعالى قال: الفتهاء بالحنث يله ولقد أفتى من هو أعلم منا وهو
 من القمر فأنا كذا، فأفتى الفقهاء بالحنث إلما يحيى بن أكثم وقال: لا يحنث،
 فقالوا: خالفت شيوخك فقال: الفتوى بالعلم ولقد أفتى من هو أعلم منا وهو
 الله تعالى قال: المنه، المن يتقويوني (<sup>(n)</sup>)

وقد خصّ الإنسان من بين الحيوان من العقل والفهم والعلم وبحسب الصورة من انتصاب القامة وحسن الشكل وهو مظهر الجلال والكمال.

أُنْزَ رَدَدْنَهُ أَسْفَلَ سَنظِينَ ﴾ وأسفل سافلين حال من المفعول أي: رددناه

- ١\_ سورة الصافات: ١٤١.
- ٢\_ سورة العنكبوت: ٦٧.
- ٣- تغسيرالرازي، ج٣٢، ص١١.

¥10

حال كونه أسفل سافلين أو صفة لمكان محذوف أي: رددناه إلى مكان هو أسفل أمكنة السافلين وجعلناه من أهل النار الذي هو أقبح من كلّ قبيح لعدم جريانه على موجب ما خلقناه عليه من الصفات الّتي لو عمل بمقتضاها لكان في أعلى علّيّين، وحوّل حاله من أحسن تقويم إلى أقبح تقويم صورة ومعنىً لأن مسخ الظاهر إنّما هو من مسخ الباطن، هذا أحد القولين في تفسير الآية والقول الثاني أنّه يرد إلى أرذل العمر من الخوف والهرم ونقصان العقل. والسافلون هم الضعفاء والزمنى والأطفال.

ثم استثنى فقال: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمَلُوا ٱلْعَنْلِحَتِ ﴾ والاستثناء يؤيد معنى الأول ومن قال بالقول الثاني قال: إن المؤمن لا يرة إلى الخرف وإن عمر عمراً طويلاً وإذا بلغ المؤمن من الكبر ما يعجز معه من العمل كتب له من العمل ما كان حين يعمل في شبابه وقوته، والمراد من الذين آمنوا الذين أخلصوا العبادة لله وأضافوا إلى ذلك الأعمال الحسنة، وقرءوا القرآن فإن هؤلاء لا يردون إلى النار. وعن ابن عباس من قرء القرآن لم يرة إلى أرذل العمر<sup>(1)</sup> والاستثناء على المعنى الأول استثناء متّصل من ضمير ﴿ وَمَدَنَّهُ ﴾ فإنّه في معنى الجمع وعلى الثاني منقطع.

فَنَهُمُ أَجَرُكَ في دار الكرامة ولا يغيّر صورهم بل هم على أحسن تقويمهم باقون في الجنّة ودار الكرامة فوغَيَّرُ مَمَنُونِكَ غير منقطع على طاعتهم وأعمالهم الصالحة روي عن النبي لليُثن أنه قال: «إنّ المؤمن إذا مات صعد الملكان إلى السماء فيقولان إنّ عبدك فلان قد مات فانذن لنا حتى نعبدك في السماء فيقول الله: إنّ سماواتي مملومة بملاتكتي ولكن اذهبا إلى قبره واكتبا حسناته إلى يوم القيامه"<sup>(1)</sup>.

- ١- مجمع البيان، ج ١٠. ص ٣٩٤.
- ٢- تفسير السمر قندي، ج٣، ص٥٧٢.

أمّا يُكَذِبُكَ بَعَدُ بِالدِّبنِ به بعد مبني على الضم لحذف المضاف إليه ونيّته والاستفهام مشعر بالتعجّب أي: أيّ شيء يكذّبك أيّها الإنسان بعد هذه الحجج والآيات بالجزاء والبعث وينسبك إلى التكذيب بالبعث فإن من خلق الإنسان السويّ من الماء المهين وجعل ظاهره وباطنه على أحسن تقويم إلى أن استكمل واستوى ثمّ نكسه وحوله من حال إلى حال كمالاً ونقصاناً بحيث أن استكمل واستوى ثمّ نكسه هذه التغيّرات فأيّ شيء يضطرّه إلى إنكار الجزاء.

أنتس أقد بأخكر المتكرية عنه هذا تقرير للإنسان على الاعتراف بأنه أحكم الحاكمين أي أليس الذي بقدرته فعل وقدر هذه الأمور صنعاً وتدبيراً بأحكم الحاكمين حتى يجازي الصالح والطالح؟ فكيف يتصور عدم الحكم والجزاء والبعث للجزاء وجريان العدل في حكمه بين المصدق والمكذب، بلى يا رب أنت أحكم الحاكمين وأنا على ذلك من الشاهدين. ومن قرء هذه الآية فليقل هذه الكلمات.

تمّت السورة بعون الله.



مكية. عن النبيّ: «من قرأها كأنّها قرأ المفصّل<sup>(١)</sup> كله». وعن أبي عبد الله للخِلاِ قال: «من قرأها في نومه أو في ليلته ثمّ مات في يومه أو في ليلته مات شهيداً وبعثه الله شهيداً وكان كمن ضرب بسيفه في سبيل الله مع رسول الله للمقالِقَ<sup>(١)</sup>.

## بسمسي التوالتخ زالتجب

أقرأ إنسير رَبِّكَ الَذِى حَلَقَ () حَلَقَ الإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ () آقرأ وَرَبُّكَ الأَكْرُمُ () اللَّذِى عَلَمَ بِالقَدَر () عَلَمَ الإِنسَنَ مَا لَمَ يَعْمَ () كَلَمَ إِنَّ الإِنسَنَ لَيَعْمَى () أَنْ رَامُ السَّنْفَى عَلَمَ الْإِنسَنَ لَيَعْمَى () أَنْ رَامُ السَّنْفَى عَلَمَ الْإِنسَنَ لَيَعْمَى () أَنْ رَامُ السَّنْفَى () مَلَ اللَّذِى عَلَمَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مَعْلَ أَنْ الإِنسَنَ لَيَعْمَى () أَنْ رَامُ السَّنْفَى () مَعْلَمَ اللَّهُ عَمَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَعْلَ اللَّذِى عَلَمَ اللَّهُ عَلَى اللَّذِى عَلَمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَعْلَ اللَّهُ اللَّذِى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَعْلَ اللَّهُ مَعْلَى اللَّهُ مَعْلَ اللَّهُ مَعْلَ اللَّهُ مَعْلَ اللَّهُ أَنْ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْعَالَ اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ اللَهُ عَلَى الللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ مِنْ اللَهُ اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ مَ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَه اللَّذُي عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الللُ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الللَّهِ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الللَهُ عَلَى

أمر من الله أمر نبيّه أن يقرء باسم ربّه وأن يدعوه بالأسماء الحسنى وفي تعظيم الاسم تعظيم المسمّى، لأنّ الاسم ذكر المسمّى بما يخصّه والباء زائدة والتقدير: اقرأ اسم ربّك.

۱ـ المفصل من سورة محمد الله إلى أخر القرآن.
 ۲۰ ثواب الاعمال، ص١٢٤، و مجمع البيان، ج١٠، ص٢٩٦.

وأكثر المفسترين على أن هذه السورة أول ما نزل من القرآن الكريم وأول يوم نزل جبرئيل عليه الشيخ وهو قائم في حراء علّمه خمس آيات من أول هذه السورة وقيل: أول ما نزل من القرآن قوله: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلْمُدَّثِّرُ﴾<sup>(١)</sup> وقيل: أول سورة نزلت على رسول الله الشيخ فاتحة الكتاب<sup>(٢)</sup>.

وروى المحاكم أبو عبد الله الحافظ بإسناده عن عمرو بن شراحيل أن رسول الله قال لخديجة: **«إنّى إذا خلوت وحدي سمعت نداء».** فقالت: ما يفعل الله بك إلّا خيراً فو الله إنّك لتؤدي الأمانة وتصل الرحم وتصدق الحديث قالت خديجة: فانطلقنا إلى ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزّى وهو ابن عمّ خديجة فأخبره رسول الله بما رأى فقال له ورقة: إذن أتاك فاثبت له حتى تسمع ما تقول ثمّ انتني فأخبرني فلمًا خلا ناداه يا محمّد قل: «بسم الله الرّحمن الرّحيم الحمد لله رب العالمين ـ حتّى بلغ ـ ولا الضالين قل: لا إله إلا الله»، فأتى تلاث ورقة وذكر له ذلك فقال له ورقة: ابشر ابشر فأنا أشهد أنك الرّحمن الرّحيم الحمد لله رب العالمين ـ حتّى بلغ ـ ولا الضالين قل: لا إله يوف تؤمر بالجهاد بعد يومك هذا ولتن أدركني ذلك لأجاهدت معك. فلمًا بوف تؤمر بالجهاد بعد يومك هذا ولتن أدركني ذلك لأجاهدت معك. فلمًا بوفي ورقة قال رسول الله: **«لقد رأيت القش في الجنة عليه فياب الحرير لأنه آم**ن

۱ـ سورة المدثر: ۱.

- ۲\_مجمع البيان، ج ۱۰، ص ۳۹۸.
- ٣- المجمع البيان، ج١٠، ص٣٩٨، و تفسير القرطبي، ج١، ص١١٥.

الصبح فلا يشك فيها أحد كما لا يشك في وضوح ضياء الصبح، وإنّما ابتدأ تلاق بالرؤيا للما يفجأه الملك الذي هو جبرتيل بالرسالة فلا تتحمّلها قوة البشرية لأنّها لا تحتمل رؤية الملك وإن لم يكن على صورته الأصليّة ولا على سماع صوته فكانت الرؤيا تأنيسا له وكانت مدّت الرؤيا سنّة أشهر وكان للاب في تلك المدّة إذا خلا يسمع نداء يا محمّد يا محمّد ويرى نوراً يقطة وكان تلاق يخشى أن يكون الذي يناديه تابعاً من الجنّ كما ينادي الكهنة وكان في جبل حراء غار وهو الجبل الذي نادى رسول الله بقوله: إليّ يا رسول الله لما قال له «ثبير» وهو على ظهره: اهبط عنّي يا رسول الله فإنّي إحاف أن تُقتل على ظهري<sup>(1)</sup>، وكان تلاق يتعبّد في ذلك الغار ليالي ثلاثاً وسبعاً وشهراً ويتزوّد لذلك من الكعك<sup>(٢)</sup> والزيت وأول من تعبّد فيه من قريش جدة عبد المطّل ثم تبعه سائر المتألّهين وهم أبو اميّة بن المغيرة ورورقة بن نوفل ابن عمّ خديجة وكان ورقة قد قرء الكتب وكتب الكتاب العبريّ وكان شيخاً كبيراً قد عمي في أواخر عمره.

ثمَّ لمَّا بلغ عليه ﷺ رأس الأربعين ودخلت ليلة سبع عشرة من رمضان جاءه الملك وهو في الغار، كما قال الصرصريّ:

وأتت عليه أربعون فأشبرقت شمس النبوّة منه في رمضان

قالت عائشة: جاءه الملك سحر يوم الاثنين فقال: **«اقرأ» قال: «ما أنا بقارئ».** قال: **«فأخذني وضمني وعصرتي ثم أرسلنى فعله ثلاث مرّات ثم قال: ﴿ اَنْرَأْ ﴾** إلى قوله: ﴿مَا تَرَ يَبَمُ ﴾<sup>(\*\*)</sup> فخرج ﷺ من الغار حتَّى إذا كان في جانب من

- ۱ـ عمدةالقاري، العيني، ج۱، ص٦٢.
- ٢\_ الكعك: خبز يعمل من الدقيق والحليب.
  - ٣- انظر: السيرةالحلبية، ج ١، ص ٣٩٨.

الجبل سمع صوتا يقول: «يا محمّد أنت رسول الله وأنا جبرنيل»، ورجع إلى خديجة يرجف فؤاده فحدّتها بما جرى فقالت له: ابشر يا ابن عمّي واثبت فو الذي نفسي بيده إنّي لأرجو أن تكون نبيّ هذه الأمّة، ومكث تلك مدّة لا يرى جبرئيل. وكانت وفاة ورقة بن نوفل مدّةً الفترة أي فترة الوحي بين ﴿ آفَرَأَ ﴾ وبين ﴿ يَتَأَبُّهَا ٱلْمُتَيَرُكُ.

المرابعة (يَكُ ) أي: مبتدئا باسمه أي: «قل واقرأ بسم الله الرّحمن الرّحمن الله الرّحمن الرّحيم» (يَكَ بُكَنَ ) نورك قبل الأشياء أو خلق جميع المخلوقات على مقتضى حكمته وأخرجهم من العدم إلى الوجود.

وفي كتاب مشمس المعارف»: أول آية نزلت على وجه الأرض «بسم الله الرّحمن الرّحيم» يعني: على آدم الصفي للله فقال آدم: الآن علمت أن ذريّتي لا تعذّب بالنار مادامت عليها ثمّ أنزلت على إبراهيم في المنجنيق فأنجاه الله بها من النار ثمّ على موسى فقهر بها على فرعون وجنوده ثمّ على سليمان فقالت الملائكة: الآن وقد تمّ ملكك فهي آية الرحمة والأمان لرُسله وأممهم، ولمّا نزلت على رسول الله وذكرت في سورة النمل ﴿ إِنَّهُ مِن سُيّتَكَنَ وَإِنَّهُ بِسَرِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ على أرّسول الله وذكرت في سورة النمل المالة فكتب على رؤوس السور وأوائل الرسائل والدفاتر وحلف رب العزّة بعزّته أن لا يسمّيه عبد مؤمن على شيء إلمّا بورك له فيه وكانت لقائلها حجاباً من النار

وفي الحديث النبوي: «لو وضعت السماوات والأرضون وما فيهنّ وما بينهنّ في كفّة والبسملة في كفّة لرجحت عليها». انتهى.

١\_ سورة النمل: ٣١ و ٣٢.

وإنّما وصف نفسه بقوله: ﴿ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾<sup>(١)</sup> لأنّه تعالى لمّا ذكر الربّ وكانت العرب في الجاهليّة تسمّي الأصنام أرباباً أتى بالصفة الّتي لا شركة للأصنام فيها فقال: ﴿ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾.

لمخلوقات لاستقلاله ببدائع الصنع في خلقة الإنسان بالذكر من بين سائر المخلوقات لاستقلاله ببدائع الصنع في خلقته أو تفخيم لشأنه الذي إذ هو أشرفهم وعليه نزل القرآن وهو أول المأمور بقراءته في علي علي وهو الدم الجامد بعد النطفة إذ المراد جنس بني آدم والمراد بيان أطوار الخلقة الإنسانية، إنه تعالى خلق أصله من التراب أو الدم وهو في غاية من المهانة ثم بلغ به مبالغ الكمال مفرغاً في قالب الاعتدال حتّى صار بشراً سوياً مهياً للنطق وإدراك المعاني وانتقل من حال إلى حال حتّى استكمل إلى أن بلغ درجة النبوة والرسالة وأظهر قدرته بإظهار ما بين حالتي الإنسان بداية ونهاية من التباين وإيراد ولما القال العالي وانتقل من حال إلى حال حتّى المتكمل إلى أن بلغ درجة النبوة والرسالة وأظهر قدرته بإظهار ما بين حالتي الإنسان بداية ونهاية من التباين وإيراد ولما الذه واللام في الإنسان للاستغراق ولمراعاة الفواصل.

ولمًا كان الإنسان أقوم الدلائل الدالَة على قدرته وعلمه تعالى وصف ذاته بذلك، ولمًا كان أراد سبحانه أن يعترف المشركون بوحدانيّته لو قال لهم: «اقرأ باسم ربّك الذي لا شريك لهه لأبوا أن يقبلوا منه ذلك فقدتم مقدّمة تلجئهم إلى الاعتراف فأمر رسوله أن يقول لهم: إنّهم خلقوا من العلقة ولا يمكنهم إنكار ذلك ولا يمكنهم أن (ينسبوا) ذلك الفعل إلى الوثن لأنّهم هم نحتوه فبهذا التدريج إذا تأمّلوا عرفوا أنّه تعالى هو المستحقّ للثناء دون الأوثان لأنّ الإلهيّة موقوفة على الخالقيّة ومن لا يخلق شيئاً كيف يكون إلهاً

١\_ سورة الأنعام: ١، و سورة الفرقان:٥٤.

مستحقًّا للعبادة؟ على أنَّها هي مخلوقة<sup>(1)</sup>.

أمرا في الأمر الأول بالقراءة لنفسه وفي الثاني بالقراءة للتبليغ فحينئذ ليس أمره في الأمر الأول بالقراءة لنفسه وفي الثاني بالقراءة للتبليغ فحينئذ ليس بتكرار.<sup>(1)</sup> وقيل: التكرار للتأكيد وتمهيداً لما يعقبه من قوله: ﴿وَيَئُدُ ٱلأَدُمُ ﴾ فإنّه كلام مستأنف وارد لإزاحة عذره الشاخة هما أنا بقارئ، حين أمره جبرئيل بالقراءة يريد الله أن القراءة شأن من يكتب ويقرء وأنا أمّي فقيل له: وربّك ألذي أمرك بالقراءة مبتدئاً باسمه وهو الأكرم والزائد الكرم على كلّ كريم. ﴿ أَلَذِى عَذَ بِآلَقَابَهُ أي: علم ما علم بواسطة القلم فكما علم القارئ بواسطة وبأنه الذي علم يعلمك بدونهما فوصف نفسه تعالى بخلق الإنسان من علق وبأنه الذي علمه بالقلم، والمناسبة بين الأمرين أن أول أحوال الإنسان كونه علقة وشيئاً خسيساً وآخر أمره هو صيرورته عالماً وهو مقام شريف وليس هذا الكمال إلى من قدرته تعالى شأنه وتنبيه على أن العلم أشرف الصفات الما الكين والعلم يعلمك ما مام ما منه وهو الأمرين أن أول أحوال الإنسان كونه وبأنه الذي علمه بالقلم، والمناسبة بين الأمرين أن أول أحوال الإنسان كونه علقة وشيئاً خسيساً وآخر أمره هو صيرورته عالماً وهو مقام شريف وليس وبيقى العلم بالخط والقلم وهو نعمة عظيمة ولو لا القلم ما المان المان المانين والدينا.

قال كعب الأحبار: من وضع الكتاب آدم للخلا قبل موته بثلاثمائة سنة كتب بالعربي والسرياني كتبها في الطين ثم طبخه<sup>(٣)</sup> فاستخرج إدريس ما كتب آدم وهذا هو الأصح وأمّا أول من كتب الرمل فإدريس للخلا وأول من كتب بالفارسية طهمورث ثالث ملوك الفرس وأول من اتّخذ القرطاس يوسف للغلا. قال السيوطي: أول ما خلق الله القلم قال له: أكتب ما هو كائن إلى يوم

> ١- انظر: تفسيرالرازي، ج٣٢، ص١٥. ٢ـ مجمع البيان، ج١٠، ص٣٩٩. ٣ـ الإتقان في علوم القرآن، للسيوطي، ج٢، ص٤٤٢.

المحتلق المحتلق

القيامة<sup>(۱)</sup>، وأوَّل ما كتب القلم: (أنا التوّاب أتوب على من تاب)<sup>(۲)</sup>. ﴿ عَلَمَ ٱلإِنسَنَ مَا لَمَرَ يَعَلَمُ ﴾ بدل اشتمال من ﴿ عَلَمَ بِآلقَلَمِ ﴾ وتعيّن للمفعول أي: علّمه به وبدونه من الأمور ما لم يكن يعلمه ولم يخطر بباله.

فإن قلت: فإذا كان القلم والخطِّ من المنن الألهيَّة فما باله ﷺ لم يكتب؟

فالجواب أن هذا الأمر مزيد فضل له لا نقيصة لو فرضتا أنّه لم يكتب، وقد ورد في الحديث بخلافه أنّه تلاكل كان يكتب ويعرف سبعين لغة ولو صح أنّه لم يكتب ولم يقرء لأنه لو كتب لقيل: قرء القرآن من صحف الأولين ولعل المراد من أنّه لم يكتب ولم يقرء أي ما تلمذ في الدرس والكتابة عند أستاذ وكيف يحتاج إلى الكتابة والدراسة من كان القلم الأعلى يخدمه واللوح المحفوظ مصحفه بل القلم الأعلى الذي هو أول موجود يكون روح النبويً فإنّ الله علّم القلوب بواسطة ما لم يعلم من العلوم التفصيليّة.

لا لا الم يتذكر، أو الم يُعْمَق الم يتذكر، أو الله وإن لم يتذكر، أو الم الله وإن لم يتذكر، أو الم الم يتذكر، أو معناه حقًا أن الإنسان يتجاوز حدّه ويستكبر على ربّه لان رأى نفسه مستغنياً بعشيرته وبماله، قيل: نزلت في أبي جهل بن هشام من هنا إلى آخر السورة (").

روي أنَّ أبا جهل قال لرسول الله: أتزعم أنَّ من استغنى طغا؟ فاجعل لنا جبال مكَة فضَّة وذهباً لعلَنا نأخذ منها فنطغى فندع ديننا ونتَبع دينك، فنزل جبرئيل فقال: «إن شنت فعلنا ذلك ثمّ إن لم يؤمنوا فعلنا بهم ما فعلنا بأصحاب المائدة»، فكف رسول الله تلاثي عن الدعاء إبقاءً عليهم<sup>(٤)</sup> ورحمة، وأوّل هذه السورة يدلَّ على مدح العلم وآخرها على مذمّة المال وكفى بذلك مرغباً في

> ١- الإتقان في علوم القرآن، ج٢، ص ٥٣٢، و الدرالمنثور، للنسيوطي، ج٦، ص ٢٥٠. ٢- انظر: الدرالمنثور، ج١، ص ١٦٣، و تفسيرابن أبي حاتم، ج١، ص٩٢ ٣ـ مجمع البيان، ج١٠، ص ٤٠٠، و الكشاف، ج٤، ص ٢٧١. ٤ـ الكشاف، ج٤، ص ٢٧١، و تفسيرالرازي، ج٣٢، ص ٢٠.

العلم ومنفَراً عن المال والدنيا وكان الله يقول: «اللهم إني أعود بك من غنى يطغى وفقر يسي، (').

إنَّ إلَى رَبِّكَ ٱلرَّبَحَى ۖ الرجعى مصدر بمعنى الرجوع والألف للتأنيث أي: إنّ إلى مالك أمرك أيّها الإنسان رجوع الكلّ بالموت والبعث لا إلى غيره فسترى عاقبة طغيانك.

والاستفهام للتعجّب والرؤية بصريّة وتنكير العبد للتفخيم، روي أنّ أبا جهل والاستفهام للتعجّب والرؤية بصريّة وتنكير العبد للتفخيم، روي أنّ أبا جهل قال في ملأ من طغاة قريش: لئن رأيت محمّداً يصلّي لأطان عنقه وهم أن يلقي على رأسه الشريف حجراً فرآه وهو في صلاة الظهر فجاهه ثمّ نكص على عقبيه فقالوا: مالك؟ فقال: وإنّ بيني وبينه لخندقاً من نار وهولاً وأجنحة»<sup>(٣)</sup>, والمراد أجنحة الملائكة، أبصر اللعين الأجنحة ولم يبصر أصحابها. فقال تلاثي والمراد أجنحة الملائكة، أبصر اللعين الأجنحة ولم يبصر أصحابها. فقال والمراد أجنحة الملائكة، أبصر اللعين الأجنحة ولم يبصر أصحابها. فقال يكنّى بأبي الحكم لأنهم كانوا يزعمون أنّه عالم ذو حكمة وذلك في الجاهليّة ئمّ سمّي أبا جهلاً في الإسلام.

وحاصل معنى الآية: أرأيت من منع من الصلاة ماذا يكون حاله عند الله وما الذي يستحقّه من العذاب؟ فحذف لدلالة الكلام على المحذوف والآية عامّة في كلّ صلاة وعن الخير.

كرّر سبحانه لفظة التعجيب تأكيداً فعّال: ﴿ أَرَمَيْتَ إِنَّكُنُ عَلَ ٱلْمُنَكَ ﴾ يعني: العبد المنهيّ عن الصلاة وهو محمّدﷺ ﴿ قَوْ أَمَرَ بِإَلَنْقَوْبَى ﴾ عن الشرك وأمر

> ١- تفسير الثعلبي، ج ١٠، ص٢٤٦. ٢- تفسير أبي السعود، ج٩، ص١٧٩. ٣- فتح القدير، الشوكاني، ج٥، ص٤٧١.

بالإخلاص والتوحيد ومخافة الله كيف يكون حال من ينهاه عن هذه الأمور ويزجره عنها.

وروي عن أمير المؤمنين لي أنّه خرج في يوم عيد فرأى ناساً يصلّون فقال: «يا أيّها الناص قد شهدنا رسول الله تلك في معل هذا اليوم فلم يكن أحد يصلّي قبل العيد». فقال رجل: يا أمير المؤمنين ألا تنهى أن يصلّوا قبل خروج الإمام؟ فقال: «لا أريد أن أنهى عبداً إذا صلّى ولكنا فحقتهم بما شهدنا من النبي تلكناً"<sup>(1)</sup>.

وقيل: في معنى قوله: ﴿ أَنَّبَنَ إِن كَانَ طَ ٱلْمُنَكَ ﴾ يرجع ضمير كان إلى الكافر تلهّفا عليه فمعنى الآية أنّه إذا كان وصار على الهدى واشتغل بما ينفعه ويأمر بالتقوى أما كان ذلك خيرا له من الكفر بالله والنهي عن عبادة الله؟ كأنّه سبحانه تلهّف على ذلك الكافر بأنّه كيف فوّت على نفسه المراتب العالية وقنع بالدنيا وارتكب الضلالة واختارها على الهدى.

أَنَّ أَنَ يَن كُنَّبُ وَتُوَاتُ مَ عن الإيمان وأعرض عن قبوله والإصغاء إليه وأَنَ يَنَمُ بِأَنَ أَنَهُ يَرَى في جواب للشرط الثانية والتقدير أرأيت الذي فعل التكذيب والإعراض ما الذي يستحق بذلك من الله تعالى من العقاب، والآية عظة لجميع الناس وتهديد لمن يمنع عن الخير والطاعة، والآية وإن نزلت في أبي جهل لكن كلً من نهى عن طاعة الله فهو شريك أبي جهل في هذا الوعيد.

لَّوَ كَلَّا ﴾ ردع للناهي عن عبادة الله ﴿ يَن لَرَ بَنَتَهِ ﴾ اللّام موطَّئة للقسم أي: والله لئن لم ينته عمّا هو عليه ولم ينزجر ولم يتب ولم يسلم قبل الموت ﴿ لَنَنفَتُمَا بَالنَّاسِيَةِ ﴾ أصله لنسفعن بالخفيفة للتأكيد ونظيره: ﴿وَلَيَكُوْنَا مِنَ الصَّخِيِنَ ﴾ (') كتب في المصحف بالألف على حكم الوقف فإنّه يوقف على

هذه النون بالألف تشبيهاً لها بالتنوين.

والسفع الجنب والجرّ الشديد أي لنأخذن في الآخرة بناصيته ولنسحبنّه بها إلى النار بمعنى لنأمرن الزبانية ليأخذوا بناصيته ويجرّوه بالتحقير والإهانة إلى النار وكانت العرب تأنف من جرّ الناصية، والاكتفاء بلام العهد عن الإضافة لظهور أنّ المراد ناصية الناهي والمعرض، ولعلّ السبب في تخصيص السفع بالناصية لأنّ أبا جهل اللعين كان شديد الاهتمام بترجيل الناصية وترتيبها وتطييبها وقد وقع السفع للعين يوم بدر في الدنيا قبل الآخرة.

روى أنَّه لمّا نزلت سورة الرحمن قال النبي ﷺ: «من يقرمها على رؤساء قريش؟» فتثاقلوا فقام ابن مسعود وقال: أنا، فأجلسه الم الم قال المالية ثانياً: «من يقرءها عليهم؟، فلم يقم إلَّا ابن مسعود وما كان يومئذ على حاضراً ثمَّ قال: «من يقرمها عليهم؟» فقام ابن مسعود إلى أن أذن له وكانﷺ يبقى عليه ولا يأذنه لما كان يعلم من ضعفه وصغر جثَّته، ثمَّ إنَّه وصل إليهم فرآهم مجتمعين حول الكعبة فافتتح عبد الله قراءة السورة فقام أبو جهل فلطمه فشق أذنه وأدماها فانصرف ابن مسعود وعينه تدمع فلمًا رآهﷺ رقَّ قلبه وأطرق رأسه مغموماً فإذا جبرئيل جاء ضاحكاً مستبشراً فقال عايد العابد ويك ابن مسعود»، فقال جبرتيل: «سيعلم»، فلمًا ظفر المسلمون يوم بدر التمس ابن مسعود أن يكون له حظً في الجهاد، فقال الم الابن مسعود: اخذ رمحك والتمس في الجرحي من الكافرين فمن كان له رمق فاقتله فإنَّك تنال ثواب المجاهدين». فأخذ يطالع القتلى فإذا أبو جهل مصروع يخور فخاف عبد الله أن يكون به رمق فيؤذيه فوضع الرمح على منخره من بعيد فطعنه ثمّ لمّا عرف عجزه لم يقدر أن يصعد على صدره لضعفه وكان نحيفاً جداً فارتقى على صدر اللِّعين بحيلة فلمًا رآه أبو جهل قال له: يا رويعي الغنم لقد ارتقيت مرتقي صعبًا.

فقال ابن مسعود: الإسلام يعلو ولا يعلى عليه، فقال له أبو جهل: بلّغ صاحبك أنّه لم يكن أحدّ أبغض إليّ منه في حال مماتي. روي أنّه ﷺ لمّا سمع ذلك قال: «فرعوني أشدٌ من فرعون مومى فإنّه قال: آمنت، وهو قد زاد عتواً»، ثمّ قال: «يا ابن مسعود هاك سيفي واقطع به لأنه أحدّ وأقطع»، فلمّا قطع رأسه لم يقدر على حمله فشق أذنه وجعل الخيط فيها وجعل يجرّه إلى رسول الله وجبرئيل كان حاضراً عند رسول الله يضحك ويقول: «يا محمّد أذن بأذن لكنّ الرأس هاهنا مع الأذن مقطوع»<sup>(1)</sup>.

لأنسيتر كَفِبَة خَاطِئَة ﴾ بدل من الناصية وإنّما جاز إبدال النكرة من المعرفة لأنها موصوفة، ووصف الناصية بالكذب والخطاء على الإسناد المعرفة لأنها موصوفة، ووصف الناصية بالكذب والخطاء على الإسناد المجازي والمراد صاحبها وفي الكلام مبالغة في الكذب والخطاء كأنّه من شدة كذبه وكثرة خطائه ظاهر في ناصيته.

فَقَيْنَعُ نَايِبَهُ مَن الدعوة يعني: أهل ناديه ومجلسه ليعينوه. والنادي المجلس الذي يجتمعون وينتدون فيه القوم. روي أن أبا جهل مرّ برسول الله وهو يصلّي فقال: ألم ننهك؟ فأغلظ له رسول الله فقال أبو جهل: أتهددني وأنا أكثر أهل الوادي نادياً<sup>(٢٢</sup>؟ ودار الندوة بمكّة، فنزلت: في سَنَتْعُ ٱلزَّبَانِيَةَ كَ أي: ملائكة العذاب. قال الله: **الو دعا ناديه لاخنته الزبانية عياداً،<sup>(٢٢</sup>. وحذف الواو من غير قاعدة إلّا أنّه اجتمعت المصاحف العثمانيّة في حذف الواو من أسَنَتْعُ كَ ولعلَ السبب فيه للمشاكلة مع في قَلْبَعُ في وقال ابن خالويه: إنّ الأصل سندعو بالواو غير أن الواو ساكنة فاستثقلتها اللام الساكنة فسقطت**  الواو في المصحف من سندع و وَوَيَدَعُ ٱلإِنسَنُ <sup>(۱)</sup> و وَوَيَمَتُمُ ٱللَّهِ الْبَطِلَ <sup>(۱)</sup> وكذلك الياء من وَوَاد ٱلتَّمَلِ <sup>(۲)</sup> و وَوَلِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواً <sup>(٤)</sup> والزبانية في الأصل في كلام العرب الشرط كصرد جمع شرطة بضم الشين وهم أعوان الولاة سموا بذلك لأنهم أعلموا وعرّفوا أنفسهم بعلامات يعرفون بها، والأشراط العلائم والواحد زبنية من الزبن كالضرب وهو الدفع لأنهم يدفعون الكفار ويزبنونهم في جهنَم بدفع شديد وقيل: الواحد زبني<sup>(۵)</sup>

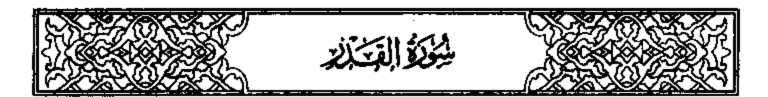
لَمُ كَلًا ﴾ ردع بعد ردع للناهي المذكور ﴿ لَا نُطِنْهُ ﴾ أي: ذم على صلاتك ومعاصاة ذلك الناهي الكاذب الخاطئ ﴿ وَأَسَبُدُ وَأَقْنَبِهِ ﴾ وواظب سجودك غير مكترث به وتقرّب بذلك السجود إلى ربّك، وفي الحديث: «أقرب ما يكون العبد من ربّه إذا سجد فأكروا من الدعاء في السجود».

روي أن إبراهيم الخليل للمنة أضاف يوماً مانتي مجوسيّ فلمّا أكلوا قالوا: مرنا يا إبراهيم قال: إن لي إليكم حاجة فقالوا: ما حاجتك؟ قال: اسجدوا لربّي سجدة واحدة فتشاوروا فيما بينهم فقالوا: إنّ هذا الرجل قد صنع معروفاً كثيراً فلو سجدنا لربّه ثمّ رجعنا إلى آلهتنا لا يضرّنا بشيء، فسجدوا جميعاً فلمّا وضعوا رؤوسهم على الأرض ناجى إبراهيم ربّه فقال: إنّي جهدت جهدي حتّى حمّلتهم على هذا ولا طاقة لي على غيره وإنّما التوفيق منك اللّهمّ زيّن

وللسجدة أقسام: سجدة الصلاة وسجدة التلاوة مثل هذه الآية، وسجدة

- ا\_سورة الإسراء: ١١.
- ٢\_ سورة الشوري: ٢٤.
  - ٦- سورة النمل: ١٨.
  - ٤\_ سورة الحج: ٥٤.
- ٥- التبيان، ج ١٠، ص ٣٨٢، و الكشاف، ج٤، ص ٢٧٢.

السهو، وسجدة التعظيم لجلال الله، وسجدة التضرّع إليه خوفاً وطمعاً، وسجدة الشكر وسجدة المناجاة. وهذه ـ ما عدا الثلاثة الأول ـ مستحبّة صادرة عن الملائكة والأنبياء والأولياء وقيل: إنَّه ﷺ قرأ في سجدة اقرأ: «أعود بعفوك من عقابك وأعوذ برضاك من سخطك وأعوذ بك متكه<sup>(()</sup>. تمّت السورة بعون الله.



مكية. وقيل: مدنيّة. عن النبي تلايئ: «من قرأها أعطي من الأجر كمن صام رمضان وأحيا ليلة القدر». وعن أبي عبد الله للله: «من قرأها في فريضة من الفرائض نادى مناد يا عبد الله قد غفر لك ما مضى فاستأنف العمل». وعن أبي جعفر للله قال: «من قرأها بجهر كان كشاهر سيفه في سبيل الله ومن قرأها سرًا كان كالمتشخط بدمه في سبيل الله ومن قرأها عشر مرّات محا الله ألف ذنب من ذنوبه»<sup>(()</sup>.

## 

إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ۞ وَمَا أَدْرَنكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ ۞ لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ۞ نَنَزَّلُ ٱلْمَلَتِيكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِن كُلِّ أَمْ ۞ سَلَمُ هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ ٱلْفَجْرِ۞

النون نون العظمة أو للدلالة على الذات والصفات والأسماء، والضمير للقرآن لأن شهرته تقوم مقام تصريحه وذكره، فكأنّه حاضر في الأذهان وأسند إنزاله إلى جنابه مع أن نزوله إنّما يكون بواسطة جبرئيل على طريقة القصر بتقديم الفاعل المعنويّ فاكتفى بذكر الأصل عن ذكر التبع. ومعنى صيغة الماضي أنّا حكمنا بإنزاله في ليلة القدر وقدّرناه في الأزل.

١\_ مجمع البيان، ج ١٠، ص٤٠٣.

فلو قيل: إنّ الإنزال يستعمل في الدفعيّ والقرآن لم ينزل جملة واحدة بل أنزل مفترقاً في ثلاث وعشرين سنة.

جوابه أنّ المراد أنّ جبرئيل نزل به جملة واحدة في ليلة القدر من اللوح المحفوظ إلى بيت العزّة في السماء الدنيا وأملاه على السفرة أي الملائكة الكاتبين في تلك السماء ثمَّ كان ينزل على النبيّ ﷺ منجّماً على حسب الحاجة والمصالح وكان ابتداء تنزيله أيضاً في تلك الليلة.

وفيه إشارة إلى أن بيت العزّة أشرف المقامات السماويّة بعد اللّوح المحفوظ لنزول القرآن منه إليه ولذلك قالوا بفضل السماء الدنيا الأولى على أخواتها لأنّها مقرّ الوحي الإلهيّ ولشرف المكان بالمكين فالمكان الشريف يزداد شرفاً بالمكين الشريف، وفي التدريج تسهيل العمل به والحفظ وتثبيت للفؤاد. وكلام الله المنزل قسمان: القرآن والخبر القدسيّ لأنّ جبرئيل كان ينزل بالسنّة كما ينزل بالقرآن ومن هنا جاز رواية السنّة بالمعنى لأنّ جبرئيل أذاها بالمعنى، ولم يجز القرآن ومن هنا جاز رواية السنّة بالمعنى لأنّ جبرئيل منزل بالسنّة كما ينزل بالقرآن ومن هنا جاز رواية السنّة بالمعنى لان جبرئيل ومناه معلى، ولم يجز القرآن بالمعنى لأن جبرئيل أذاه باللفظ، والسرّ في بدلك التمبّد بلفظه والإعجاز به وبخصوصيّاته فإنّه لا يقدر أحد أن يأتي بدله ومعناه مقام حرف القرآن ومعناه. فإن قيل: ما السبب أنّ الملائكة بأسرهم معقوا ليلة نزول القرآن من حضرة اللّوح المحفوظ إلى حضرة بيت العزّة؟ السبب أنّ محمّداً وقرآنه عندهم من أشراط القيامة فنزوله دلّ على قيام السابة فصعقوا هيبةً منه وإجلالاً لكلامه وحضرة وعده ووعيده.

فِ لَتَلَةِ ٱلْغَدَرِ ﴾ وإنَّما سمَّيت بليلة القدر قيل: لأنّه أنزل فيها كتاب ذو قدر إلى رسول ذي قدر لأجل اُمَة ذي قدر على يد ملك ذي قدر<sup>(۱)</sup>، أو لأنّ

۱\_مجمع البيان، ج۱۰، ص2۰۵.

الله قدر فيها بما يكون في السنة بأجمعها من الأمور. وقيل: لأنّه من لم يكن ذا قدر إذا أحياها صار ذا قدر.<sup>(۱)</sup> أو لأنّ للطاعات فيها قدراً عظيماً وثواباً جزيلاً وقيل: سمّيت بذلك لتضييق فيها بالملائكة من قوله: ﴿وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِنْقُدُ كَهُ<sup>(۲)</sup>.

ولعلَّ الحكمة في إنزال القرآن ليلا لأنَّ أكثر الكرامات ونزول النفحات والإسراء إلى السماوات كان في الليل، والليل من الجنَّة لأنّها محلَّ الاستراحة، والنهار من النار والحركة والحرارة والتعب وفيه سعي المعاش وتعب المشاغل، والليل حظَّ الفراش والوصال، وعبادة الليل أفضل من عبادة النهار وقلب الإنسان أفرغ للعبادة، وقد مرَّ بيان ليلة القدر في سورة الدخان وعند الأكثر أنّها واقعة في العشر الأواخر من رمضان في أوتارها.

وَمَا أَدْرَىكَ مَا لَيُلَةُ ٱلْقَدْرِ لَهِ أي: وأي شيء أعلمك يا محمّد ما هي وما علمك الله وعلم الموقت الذي كنهها لأن قدرها وعلوها خارج عن دائرة دراية الخلق وهو تعظيم للوقت الذي أنزل فيه فمن بعض فضل ذلك الوقت أنه يرتفع سؤال القبر عمّن مات فيها.

لَالَيْلَةُ ٱلْقَدَرِيَّةِ عبادتها وقيامها ﴿ خَيَرٌ مِّنْ أَلَفٍ شَهْرِيَّ صيامها وقيامها ليس فيها ليلة القدر حتَّى لا يلزم تفضيل الشيء على نفسه و﴿ خَبَرٌ ﴾ في الآية للتفضيل أي: أفضل وأعظم قدراً من تلك المدة وهي ثلاث وثمانون سنة وأربعة أشهر.

وفي الحديث: «من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر»<sup>(\*\*)</sup>، «ومن صام رمضان إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر»<sup>(1)</sup>. ومعنى إيماناً واحتساباً أي بنيّة وعزيمة طيّبة به نفسه غير كارهة له ولا مستثقل لصيامه ولا مستطيل لأيّامه بل يغتم طول أيّامه لعظم الثواب لكن قال بعض

المصدر السابق نفسه، تفسير الثعلبي، ج١٠، ص٢٤٨.
 ٢- سورة الطلاق: ٧.
 ٣- مجمع البيان، ج١٠، ص٤٠٩، و كنزالعمال، ج٨ ص٥٣٨.
 ٤- كنزالعمال، ج٨ ص٤٦٥.

المحقّقين: المراد من قوله «غفر الله ما تقدّم من ذنبه» الصغائر، وزاد بعضهم: وإذا لم يصادف صغيرة يخفّف عن الكبائر والمراد من قوله: «وما تأخّر» كناية عن حفظهم من ارتكاب الكبائر بعد ذلك أو أن تقع ذنوبهم مغفورة.

وقال بعض: إنّ ليلة القدر ليلة الآخرة من رمضان واستدلّ بقوله «إنّ الله تعالى في كلّ ليلة من شهر رمضان أعتق ألف ألف عتيق من النار عند الإفطار كلّهم استوجبوا العذاب فإذا كان آخر ليلة من شهر رمضان أعتق الله في تلك الليلة بعدد من أعتق من أوّل الشهر إلى آخره<sup>(۱)</sup> والليلة الأولى للصائمين كمن ولد له ذكر فهي ليلة شكر والليلة الأخيرة ليلة الفراق كمن مات له ولد فهي ليلة صبر وفراق وفرق بين الشكر والصبر، وكان تشيخ ليلة الأخيرة من رمضان يكثر من قوله: «اللّهمَ إنّك عفو تحب العفو فاعف عني<sup>(۲)</sup> اللّهم إلى أسألك العفو والعافية والمعافاة في الدين والدّيا والأخرة».

قال ابن عبّاس: (إنّ الله يقدّر في ليلة القدر من تلك السنة من مطر ورزق وإحياء وإمانة إلى غيرها من السنة الآتية فيسلّمه إلى مدبّرات الأمور من الملائكة فيدفع نسخة الأرزاق والنباتات والأمطار إلى ميكائيل ونسخة الحروب والرياح والزلازل والصواعق والخسف إلى جبرئيل ونسخة الأعمال إلى إسرافيل ونسخة المصائب إلى ملك الموت).

قال الشاعر: فكم من فتى يمسي ويصبح آمناً وقد نسجت أكفانه وهو لا يدري وكم من عروس زيّنوها لزوجها وقد قبضت أرواحهم ليلة القدر وقيل: إنّه تلاك ذكر رجلاً من بني إسرائيل اسمه شمسون لبس السلاح ١-الدرالمنثور، للسيوطى، ج1، ص١٨٦.

٢\_ كنزالعمال، ج٨ ص٥٨٨، و تفسير الثعلبي، ج١٠. ص٢٥٥.

في سبيل الله ألف شهر فتعجّب المؤمنون منه وتقاصرت إليهم أعمالهم فأعطوا الليلة هي خير من مدة ذلك الغازي<sup>(۱)</sup>. وقيل: رأى النبيّ أعمار الأمم كافّة فاستقصر أعمار امته فخاف أن لا يبلغوا من العمل مثل ما بلغ غيرهم في طول العمر فأعطاه الله ليلة القدر وجعل عبادتها خيراً من ألف شهر لم يكن فيها ليلة القدر. وقيل: كان ملك سليمان مدة خمسمائة شهر وملك ذي القرنين خمسمائة شهر فجعل العمل في هذه لمن أدركها خيراً من ملكهما<sup>(۳)</sup>.

وروي عن الحسن بن عليّ بن أبي طالب للخلا أنّه قال حين عوتب في تسليمه الأمر لمعاوية: «إنّ الله أرى نبيّه الللغ في المنام أنّ بني اميّة ينزون على مدبره نزو القردة قاغتم لذلك فأعطاه الله ليلة القدر وهي خيرُ له ولذرّيّته من ألف شهر وهي مدّة ملك بني اميّة وأعلمه أنّهم يملكون أمر الناس هذا القدر من الزمان».

وقيل \_والقول ضعيف\_: إنّ فضلها كان لنزول القرآن وانقطعت فكانت مرّة لكن الجمهور على أنّها باقية آتية في كلّ سنة فضلاً من الله تعالى. قال بعض الأكابر من أهل الليل: من قرأ كلّ ليلة عشر آيات على تلك النيّة لم يحرم ثوابها وأقلّ صلاة ليلة القدر ركعتان وأوسطها مائة ركعة وأكثرها ألف ركعة.

ألف شهر. وفر أَنْزَلُ المُلَتَهِكُةُ وَالرُّوحُ فِيهَا ﴾ استيناف مبيّن ومقرّر لماله فضّلت على ألف شهر. وفر أَنْزَلُ ﴾ بحذف إحدى التاءين، وقد سبق معنى الروح في سورة النبأ وهو ملك عظيم لو التقم السماوات والأرضين كانت له لقمة واحدة وهو في المرشر يقف صفاً وتمام الخلق من الملائكة وغيرهم صفاً وله ألف رأس في كلّ رأس أعظم من الدنيا وفي كلّ رأس ألف وجه وفي كلّ وجه ألف فم

- ۱۔ تفسیر الکشاف، ج٤، ص٢٧٣. ۲ -: ۲ ۵۰ - ۵۰ مم
- ٢- تفسير أبي السعود، ج٩، ص١٨٣.

وفي كلَّ فم ألف لسان يسبّح الله بكلَّ لسان ألف نوع من التسبيح والتحميد لكِلَّ لسان لغة لا تشبه الأخرى، فإذا فتح أفواهه بالتسبيح خرّ كلَّ ملائكة السماوات سجّداً مخافة أن يحرقهم نور أفواهه وهو يسبّح الله غدوة وعشيّة فينزل تلك الليلة فيستغفر للصائمين والصائمات من أمّة محمّد تلاك بتلك الأفواه كلّها إلى طلوع الفجر.

وقيل: الروح طائفة من الملائكة لا تراهم الملائكة إلّا ليلة القدر<sup>(1)</sup> كالزهاد الذين لا تراهم إلّا يوم العيد. وقيل: المراد عيسى للخلا لانّه اسمه فإن اسم عيسى الروح وينزل في مرافقة الملائكة ليطالع أمّة محمّد. وقيل: المراد من الروح جبرئيل وإنّما خص بالذكر لشرافته في أمانة الوحي. وقيل: المراد بالروح الوحي كما قال: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيَنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنَا ﴾<sup>(1)</sup> أي: تنزّل الملائكة ومعهم الوحي بتقدير الخيرات والأمور في تلك الليلة.

وَبِإِذَنِ رَبِّسٍم ﴾ متعلَق بقوله: ﴿ نَنَزَلُ ﴾ أي: بأمره تعالى ﴿ مِن كُلِ أَمْرٍ ﴾ متعلَق بقوله: ﴿ نَنَزَلُ ﴾ أي: من أجل كلّ أمر قدّر في تلك السنة ﴿ سَلَمُ مِ حَتَّى مَطْلَع الْفَبَرِ ﴾ سلام خبر قدّم لإفادة الحصر مثل «تميميّ أنا» أي: ما هي إلّا سلامة وكلّ ما ينزل في هذه الليلة لا يستطيع الشيطان فيه سوءاً وكلّها خير، والليلة ليست نفس السلامة بل ظرف لها ومع ذلك وصفت بالسلامة للمبالغة في اشتمالها عليها أو المعنى ما هي إلّا سلام لكثرة ما يسلّمون على المؤمنين فيها. وفي الحديث «ينزل جبرتيل ليلة القدر في كبكية من الملاكة مضامئة يصلّون ويسلّمون على كلّ عبد قائم أو قاهد يذكر الله حتى طلوع الفجر \_ أي حتّى وقت

> ۱ـ مجمع البيان، ج ۱۰، ص ٤١٠، و تفسير الثعلبي، ج ۱۰، ص ۲۵۸. ٢ـ سورة الشوري: ٥٢.

يُوَفَدُ البَتِدَيْنِ

طلوعه والمضاف مقدر ـ ثم يصعدون إلى السماء»<sup>(1)</sup>.

قيل: علامة ليلة القدر أنَّها ليلة لا حارَّة ولا باردة ويطلع الشمس صبيحتها لا شعاع لها لأنَّ الملائكة تصعد إلى السماء فيمنع صعودها وكثرتها انتشار شعاع الشمس. تمّت السورة بعون الله.



قيل: مكية وقيل: مدنية.

عن أبي الدرداء قال: قال رسول الله ﷺ: **«لو يعلم الناص ما في «لم يكن»** لعطَّلوا الأهل والمال وتعلَّموها»، وقال رجل من خزاعة: ما فيها من الأجر يا رسول الله؟ فقال: «لا يقرمها منافق أبدأ ولا يقرمها عبد في قلبه شكّ في الله وإنَّ الملائكة المقرّبين ليقرؤنها منذ خلق السماوات والأرض لا يغترون من قراءتها، وما من عبد يقرمها بليل إلا بعث الله ملائكة يحفظونه في دينه ودنياه ويدعون له بالمغفرة فإنَّ من قرمها نهاراً أعطي عليها من الثواب مثل ما أضاء عليها النهار وأظلم عليها الليل». فقال رجل من قيس عيلان: زدنا يا رسول اللَه من هذا الحديث فداك أبي.

فقالﷺ: «تعلّموا «عمّ يتساءلون» و«ق والقرآن» وتعلّموا «والسماء ذات البروج» وتعلّموا «والسماء والطارق» فإنكم لو تعلمون ما فيهنّ لعطّلتم ما أنتم فيه وتقرّبتم بهنّ إلى الله وأنّ الله يغفر بهنّ كلّ ذنب إلّا الشرك بالله. واعلموا أنّ «تبارك الّذي بيده الملك» يجادل عن صاحبها يوم القيامة وتستغفر له من الذنوب».

روي أبو بكر الحضرميّ عن أبي جعفر للله قال: «من قرأ سورة «لم يكن» كان بريئاً من الشرك وأدخل في دين محمّد وبعثه الله مؤمنا وحاصبه الله حساباً يسيراً»<sup>(()</sup>

١\_ مجمع البيان، ج١٠، ص٤١١، و انظر: تفسير الثعلبي، ج١٠، ص٢٥٩.



لَمُ يَكُنِ ٱلَذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَٱلْمُسْرِكِينَ مُنْقَكِينَ حَتَّى تَأْنِيَهُمُ ٱلْبِيَنَة () رَسُولٌ مِنَ ٱللَّهِ يَنْلُوا مُعْفَا مُطَهَّرَةُ () فِيهَا كُنُبٌ فَيَمَةٌ () وَمَا لَفَرَقَ الَذِينَ أُونُوا ٱلْكِنَبَ إِلَا مِنْ بَعْدِ مَا جَآةَ نَهُمُ ٱلْبَيْنَةُ () وَمَآ أَمُرُوّا إِلَا لِيَعْبُدُوا اللَّهُ تُخْلِمِينَ لَهُ ٱلذِينَ حُنَفَلَة وَيُقِيمُوا ٱلصَلَوَةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةً وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيَمَةِ اللَّهُ تُخْلِمِينَ لَهُ الذِينَ حُنَفَلَة وَيُقِيمُوا ٱلصَلَوَةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةً وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيَمَةِ أُولَتِهَ عَظِمِينَ لَهُ الذِينَ حُنَفَلَة وَيُقِيمُوا ٱلصَلَوَةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةً وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيَمَةِ أُولَتِهَ عَظِمِينَ لَهُ الذِينَ حُنَفَلَة وَيُقِيمُوا ٱلصَلَوَةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةُ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيَمَةِ أُولَتِهَ عَظِمِينَ لَهُ الذِينَ حُمَوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَٱلْمُسْرِكِينَ فِي عَارِ جَهَنَهُ خَلِدِينَ فِيهَا أُولَتِهَ عَظِمِينَ لَهُ الذِينَ حُنَوْا مِنْ أَهْلِ الْكِنَبِ وَٱلْمُسْرِكِينَ فِي عَارِ جَهَنَهُ خَلِدِينَ فِيهَا مُنْ أَنْذِينَ عَنْبَ اللَهُ مُؤْتُوا الصَلِينَةِ مَنْ اللَذِينَ عَنْهُ الْبَيْنَةُ مُنْ اللَهِ مِنَاقًا لَيْنَهُ عَنْعُنُهُ مُعْتَلَةً وَيُعَالُونَهُ مَعْتَمَةً وَتَعَانُونَهُ مَالَةُ مُنْ الْذَينَةُ عَلَيْهِ الْمَنْ عَنْهُ مَا الْتَعَامُ الْقَيْبِينَهُ الْمَالَةِ مُرَا فُولَتَهِ مَعْلُوا الصَلِينَةِ فَعَنِينَةُ إِلَيْنَ اللَذِينَةِ مَنْ الْمَالِيقَتَهُ مَنْ الْنَولَةِ لَكُولُ وَتَعْلَى مُنَ اللَهُ مُؤْلَينَ مُولَةً مَنْ اللَهُ عَنْهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ وَتَعْتَلُهُ مَنْ مَالَةً وَلَتِيلَ عُنْ اللَهُ وَنَتَيلَة مَنْ مَنْ اللَهُ مَنْ اللْهُ مُنْ الْنَهُ مُنْ الْنَائِنَهُ وَالَتَكَنَ مُ مَ مَنْ عَنْنَ اللَهُ مُنْتَعَامُ مَنْ مُنَالَةُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْ اللَهُ مُعْتَنَهُ مُنْ عَنْ أَنْهُ مَنْ مُنْ اللَهُ مُولَةُ اللَهُ مَنْ اللَهُ مُنْتُ مُنْتَ اللَهُ مُعْنُونُ مَا الللَهُ مُعْتُهُ مُنْ اللَهُ مُنَا مُولَقُولُوا الْعَالَةُ مُ

﴿ أَمْ يَكُنُ كَانَ الْحَفَّار من أهل الكتاب من اليهود والنصارى و ﴿ مِنْ لَمُ لَلَّتِبِينِ لا للتبعيض ومن المشركين الَّذين هم عبدة الأوثان وهم الَذين ليس لهم كتاب من العرب وغير العرب (مُنقَكِنَ ) وزائلين ومنفصلين عن كفرهم وشركهم ﴿ حَقَّ تَأْنِبُهُمُ ٱلْبَيْنَةُ ﴾ اللفظ لفظ الاستقبال ومعناه المضيّ مثل قوله: ﴿ مَا تَنْتَوْا الشَّيْطِينُ ﴾ (أ) أي: ما تلت الشياطين، وحاصل المعنى أن الكفّار والمشركين لم ينتهوا عن كفرهم وضلالهم حتّى أتاهم محمّد فبيّن لهم ضلالهم عن الحقوق الشَيْطِينُ ﴾ (أ) أي: ما تلت الشياطين، وحاصل المعنى أن الكفّار والمشركين لم ينتهوا عن كفرهم وضلالهم حتّى أتاهم محمّد فبيّن لهم ضلالهم عن الحق. والمراد من ﴿ الْبَيْنَةُ ﴾ النبي تلك من البينونية فإن البيّنة من المنوية فإن البيّنة والمشركين لم ينتهوا عن كفرهم وضلالهم حتى أتاهم محمّد فبيّن لهم ضلالهم عن الحق. والمراد من ﴿ الْبَيْنَةُ ﴾ النبي تلك من البينونية فإن البيّنة والم من المنوية فإن البيّنة والمراد من والبيّنة أله النبي تلك من البينونية فإن البيّنة واللهم عن الحق والمراد من والبيّنة أله النبي تلك من البينونية فإن البيّنة والم من المن وقوله: ﴿ مُنْقُلُمُ اللهم من البينونية فإن البيّنة واللهم عن الحق والمراد من والبيّنة النبي تلك من البينونية فإن البيّنة ومن البينة ومن البينونية فإن البيّنة ومن البينونية أله النبي تلك من البينونية فإن البيّنة ومن البينونية فإن البيّنة ومن البينونية فإن البيّنة ومن البينة ألم ومن البينة ألمّن ومنا، وقوله: ﴿ رُسُولًا مِنَ ألمَ ومن ومنا ومن ومنا من ومن البينة التي تقوم بها الحبة عليهم.

المُنْتُلُواً کې عليهم صفة اخرى للرسولﷺ (مُعُفًا) الصحف جمع \_\_\_\_\_

ا\_سورة البقرة: ١٠٢.

الصحيفة وهي ظرف المكتوب (مُعَلَّقَرَةُ ) أي: منزّهة من الباطل ولا يمسّها إلَّا الملائكة المطهّرون ونسبة التلاوة إلى الصحف عبارة عمّا فيها بعلاقة الحلول والمراد أنّه الله يتلو عليهم القرآن لأنّ القرآن مصدق لصحف الأولين ومطابق لها في أصول الشرائع فإذا كان كذلك فإذا تلي عليهم القرآن تلي صحف الأولين فدعاهم الله إلى التوحيد والإيمان.

فَنِيَهَا كُنُبُّ قَيِّمَةً ﴾ صفة لصحف أي: في تلك الصحف أمور مكتوبة مستقيمة ناطقة بالحق والصواب غير ذات عوج وقيل: المعنى: في سور القرآن كتب مستقيمة يشتمل على أنواع من العلوم كلّ نوع كتاب<sup>(۱)</sup> في فرائض الله وإنَّ في القرآن مجمع ثمرة كتب الله المتقدّمة.

فَوْرَمَا نَفَرَقَ أَلَيْنِ أُوتُوا آلْكِنْبَ ﴾ أي: وما اختلف هؤلاء الكفّار من أهل الكتاب في أمر محمّد فوالًا مِنْ بَعَدِ مَا جَآة بُهُمُ آلْيَوْنَهُ ﴾ بعد ما جاءتهم البشارة في كتبهم وعلى ألسنة رسلهم فكانت الحجّة قائمة عليهم وقيل: المعنى ولم يزل أهل الكتاب مجتمعين في تصديق محمّد وينتظرونه حتّى بعثه الله فلما بعث تفرّقوا في أمره واختلفوا فآمن به بعض وكفر آخرون وإفراد أهل الكتاب بعد الجمع بينهم وبين المشركين للدلالة على شناعة حالهم وأنّهم لما تفرّقوا مع علمهم كان غيرهم أولى بذلك فخصّوا بالذكر لأنّ إنكار العالم أقبح من إنكار الجاهل مع أن المشركين قد تمّت عليهم الحجّة وبلغهم هذا الأمر

وَمَا أُمِرُوا إِلَا لِيَعْبُدُوا أَقَة ﴾ جملة حاليّة مفيدة لغاية قبح ما فعلوا أي ما أمروا في كتبهم ولم يأمرهم إلاً لأن يعبدوا الله وحده ولا يشركون بعبادته أمروا في كتبهم ولم يأمرهم إلاً لأن يعبدوا الله وحده ولا يشركون بعبادته فهذا مما لا اختلاف فيه من قبل ولا من بعد ولا تبدل فيه. و«اللام» عندنا فهذا مما لا اختلاف فيه من قبل ولا من بعد ولا تبدل فيه. و

ا\_مجمع البيان، ج١٠، ص٤١٤.

وعند المعتزلة لام الغرض لكنّ الغرض نفعه راجع إلينا وهو مستغن عن كلّ شيء ونفع.

وَمُغْلِمِينَ لَهُ ٱلَذِينَ﴾ حال من فاعل في «ليعبدوا» أي: جاعلين عبادتهم خالصة لله في الدين من غير تشريك ويكون لداعية واحدة وهو وجه الله.

مُنْفَلَة ﴾ مائلين عن الشرك والأديان الباطلة مؤمنين بالرسل والملّة الحنيفة الشريفة المستقيمة المائلة إلى الحق، وأصله الميل ومن ذلك الأحنف المائل القدم إلى جهة القدم الأخرى وقيل: أصله الاستقامة وإنّما قيل «المائل القدم» أحنف تفاؤلاً، وبالجملة قوله: ﴿ حُنَفَلَة ﴾ تأكيد لقوله: ﴿ مُنْفِعِينَ ﴾ فإذا كان بمعنى الميل فمعناه مائلين عن جميع العقائد الفاسدة الزائفة إلى الإسلام وإذا كان بمعنى الاستقامة فالمعنى واضح، قال ابن جبير: لا يسمّى أحد حنيفاً حتّى يحج ويختن لأن الله وصف إبراهيم للناج بكونه حنيفاً وأنّه حج وختن نفسه، وقيل: الحنيفة الختان وتحريم البنات والأخوات والأمهات والخالات

وَوَيُعِيمُوا ٱلمَّمَلَوٰةَ وَيُؤَقُوا ٱلزَّكُوٰةُ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيْمَةِ ﴾ فذكر سبحانه الصلاة التي هي العمدة في باب العبادات البدنيّة والزكاة التي هي أساس العبادات الماليّة و وَذَلِكَ ﴾ إشارة إلى ما ذكر من عبادة الله بالإخلاص وإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة (وِينُ ٱلْقَيَّمَةِ ﴾ أي: دين الملّة المحكمة وأضاف الدين إلى الماليّة في وهي نعته لاختلاف اللفظين وقد حصل التغاير فإضافة الشيء إلى نعته في كلام العرب كثير مثل قوله: ﴿وَالدَّارَ ٱلآَخِرَةَ ﴾ (\*) وقَلَدَارُ ٱلآَخِرَةُ ﴾ والدار هي الآخرة وعذاب الحريق وكذلك مسجد الجامع.

- ١- سورة الانعام: ١٦٨.
- ٢\_ سورة الأعراف: ٣٢.

يحفو الترتيق

ولما كان بعض أهل الأديان بالغوا في باب الأعمال من غير إحكام أصولهم كاليهود والنصارى وبعض الرهبانيّة والمجوس وبعضهم حصّلوا الأصول وأهملوا الفروع وهم المرجئة الّذين يقولون: لا تضرّ المعصية مع الإيمان<sup>(۱)</sup>، فالله خطًا الفريقين في هذه الآية وبيّن أنّه لا بدّ من العلم والعمل مع الإخلاص وذلك المجموع كلّه هو الملّة المستقيمة فكما أنّ مجموع الأعضاء بدن واحد كذلك هذا المجموع دين واحد.

إنَّ ٱلَذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَكِ وَٱلْمُشْكِكِينَ فِى نَارِ جَهَنَّمَ عَلَي الحالهم الاخروي وذكر المشركين لئلًا يتوهم اختصاص الحكم بأهل الكتاب حسب اختصاص علم أهل الكتاب بشواهد النبوة في كتابهم فؤخلِدِينَ فِيهَآ ﴾ مؤبّدين لأجل كفرهم

والحكم للفريقين لا ينافي تفاوت عذابهم في الكيفيّة فإنّ جهنَّم دركات.

وأولَيتِك كما المذكورون فرهم شَرُ ٱلْبَرِيَةِ كمالاً وتقديم ضمير الفصل برأهم وأوجدهم بعد العدم أي هم شرّ الخليقة أعمالاً وتقديم ضمير الفصل لإفادة الحصر كيف لا وهم شرّ من السرّاق لأنّهم سرقوا من كتاب الله نعوت النبي تشيئ وشرّ من قطّاع الطريق لأنّهم قطعوا الدّين الحقّ على الحقّ وشرّ من الجهال الفسقة الأجلاف الذين يرتكبون المعاصي لأنّ الكفر مع العلم يكون كفر عناد فيكون أقبح من كفر الجهال.

إن ٱللَّذِينَ مَامَنُوا وَتَحِلُوا ٱلْصَدْلِحَنْتِ وَمَعلوم أَن كُلَ مَكْلُف لِيس مَكلُفًا بَجميع الأعمال بل لكلَ منهم حظ فحظ الغني الإعطاء والإنفاق والحج مكلفاً بجميع الأعمال بل لكلَ منهم حظ فحظ الغني الغني الإعطاء والإنفاق والحج وأمثاله وحظ الفقير القناعة والصبر وهكذا ﴿ أَوَلَيْكَ ﴾ المنعوتون من الإيمان والطاء والطاء والخبي والطاء والخبي والمالة وأمثاله وحظ الفقير القناعة والصبر وهكذا ﴿ أَوَلَيْكَ ﴾ المنعوتون من الإيمان والطاء والطاء والإنفاق والحبح والماله وحظ الغني الإعطاء والإنفاق والحبح والماله وأمثاله وحظ الفي الفي والحبح والماله والمالة والمالة والمالة والمالة والحبح والمالة والم

١- عمدةالقاري، للعيني، ج١، ص١٢٢.

أنَّ المراد بقوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ هو البشر. والبريَّة يشمل الملك والجنِّ.

كَنْ تَعْذَبُ عَنْدُ رَبِّهُمْ بَعْدُ رَبِّهُمْ بَعْ بَمَقَابِلَة إيمانِهِم وطاعاتِهِم دخول ( حَنَّتُ عَدْنِ )
 قال ابن مسعود: عدن بطنان الجنَّة ووسطها ( تَجْرِى مِن تَحْنِهَ ٱلأَنْهَرُ )
 وجريان
 أنهار الجنَّة بغير أخدود، والألف واللام في ( الأَنْهَرُ )
 للتعريف منصرفة إلى
 الأنهار الأربعة المذكورة في القرآن فكما أن طاعة العبد كانت حاصلة وجارية
 مادام كان حيّا فكذلك الأنهار الأربعة جارية له إلى أبد الآباد وكذلك يقتضي
 معاملة الكريم ( منهما الأربعة جارية له الى المالي الماليم و النهما الماليم الليم الماليم الماليم

المؤمن الله عَنْهُم الله استيناف مبيّن لما يتفضّل به عليهم وهو جنّة روح
 المؤمن لأن رضى الرب ألذ من كلّ نعمة لروح المؤمن ووَرَضُوا عَنّه الله حيث
 بلغوا من النعم الغاية القصوى وأعطوا ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا
 خطر على قلب بشر وذَالِك لِمَنْ خَيْقَ رَبَّهُ الله إشارة إلى المذكور من الجزاء
 والرضوان كما قال: (وَلِمَنَ خَافَ مَتَامُ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ).

وروي في شواهد التنزيل للحاكم أبي القاسم الحسكاني قال: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ بالإسناد المرفوع إلى يزيد بن شراحيل الأنصاري كاتب علي أمير المؤمنين للغ قال: سمعت علياً يقول: «قبض رسول الله تلفظ وأنا مسنده إلى صدري، فقال للغ: يا علي ألم تسمع قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا مندري، فقال تلفي يا علي ألم تسمع قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا أَلْصَلِحَتِ أَوَلَتِكَ هُرْ خَبُرُ ٱلْبَرِيَةِ ﴾ هم شيعتك وموعدي وموعدكم الحوض إذا اجتمعت الأمم للحساب يدعون غراً محجّلين». وفيه عن مقاتل بن سليمان عن الضحّاك عن ابن عبّاس في قوله: ﴿هُرْ خَبُرُ ٱلْبَرِيَةِ ﴾ قال: نزلت في عليّ وأهل بيته لليك<sup>(n)</sup>.

المسورة الرحمن: ٤٦.

٢\_ مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤١٥.



مدنية. عن ابن عبّاس وقتادة وعن الضحّاك وعطا أنّها مكيّة. من قرأها كأنّما قرأ البقرة وأعطي من الأجر كمن قرأ ربع القرآن<sup>(۱)</sup>. المناسبة بين السورة المتقدّمة وهذه السورة أنّه تعالى لمّا قال: ﴿جَزَآؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمَ ﴾ فكأنّ المكلّف قال: ومتى يكون ذلك يا رب؟ فقال: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الأَرْضُ ﴾ لأنّه لا سبيل إلى تعيين وقته لعدم المصلحة ولكن أبيّن علاماته.

إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالْهَا ۞ وَأَخْرَجَتِ ٱلأَرْضُ أَنْقَالَهَا ۞ وَقَالَ ٱلْإِنسَنُ مَا لَمَا ۞ يَوْمَهِذٍ تُحَدِثُ أَخْبَارَهَا ۞ بِأَنَ رَبَّكَ أَوْحَى لَهَا ۞ يَوْمَهِ نِ يَصْدُرُ النَّاشُ أَشْنَانَا لِيُرَوْا أَعْمَدْلَهُمْ ۞ فَمَن يَعْمَلُ مِنْفَسَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ, ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِنْفَسَالَ ذَرَةٍ شَمَرًا يَرَمُ۞

إذا \$ حركت ﴿ الأَرْضُ ﴾ تحريكاً عنيفاً شديداً لا غاية وراءه ﴿ ذِنْزَالَهَا ﴾ الموعود به والزلزال بالكسر مصدر وبالفتح اسم بمعنى المصدر، وفعلال لا يوجد إلّا في المضاعف ﴿ وَأَخْرَجَتِ ٱلأَرْضُ أَنْعَالَهَا ﴾ أي: الثقلين أي: وأخرجت موتاها المدفونة فيها تخرجها أحياءً للجزاء، وقيل: إخراجها

١- مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤١٦.

من الكنوز ومعادنها فتلقيها على ظهرها ليراها أهل الموقف ويكون الفائدة أن يتحسّروا العصاة وأهل الدنيا إذا نظروا إليها لأنّهم عصوا الله فيها ثمّ تركوها لا تغني عنهم شيئاً، وأيضاً فإنّه تكوى بها جباههم وظهورهم فحينئذ المراد من الأثقال الموتى وكنوز الأرض لكنّ الكنوز عند زلزال النفخة الأولى والأموات عند النفخة الثانية وفي الخبر «تغيء الأرض أفلاذ كبدها أمعال الأسطوانة من الذهب والفضّة فيجيء القاتل فيقول: في هذا قتلت ويجيء القاطع رحمه فيقول: في هذا قطعت رحمي ويجيء السارق ويقول: في هذا قطعت يدي».

قيل: يمتلئ وجه الأرض ذهباً، كأن الذهب يصيح: أما كنت تخرب دينك ودنياك لأجلي<sup>(١)</sup>؟! ﴿وَقَالَ ٱلإِنسَنَٰ مَا لَمَا ﴾ كلّ فرد من أفراده لما يغشاهم من الأهوال ﴿مَا لَهَا ﴾ أي: أيّ شيء للأرض زلزلت هذه الزلزلة الشديدة؟ استعظاماً لما يشاهده من الأمر الهائل لكن المؤمن يقول بعد الإفاقة ﴿ هَٰذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْنَنُ وَمَعَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> والكافر يقول: ﴿ قَالُواْ يَنوَبَلُنَا مَنْ بَعَشَنَا مِن مَرْقِدِنَا ﴾.

أو يَوْمَهِنُو به بدل من «إذا» وتُحَدَّتُ أَخْبَارَهَا به أي: تخبر الأرض ذلك اليوم ما عمل عليها قال النبيّ: أخبارها أن تشهد على كلّ عبد وأمة بما عمل على ظهرها تقول: عمل كذا وكذا يوم كذا وكذا" فيجوز أن يكون الله أحدث الكلام فيها فتقدر على النطق ويجوز أن يظهر فيها ما يقوم مقام النطق فعبّر عنه بالكلام كما يقال: عيناك تشهدان بسهرك.

روي أنَّ أبا اميَّة صلَّى في المسجد الحرام المكتوبة ثمَّ تقدَّم فجعل

- ۱\_ تفسير الرازي، ج ۳۲. ص ۵۸.
  - ۲. سورة يس: ٥٢.

٣\_ مجمع البيان، ج١٠، ص٤١٩، و كنزالعمال، ج٢، ص١٤، و مستدأحمد، ج٢. ص٢٧٤.

يصلّي هاهنا وهاهنا فلما فرغ قيل له: يا أبا أميّة ما هذا الّذي تصنع؟ قال: قرأت هذه الآية: ﴿ يَوْمَيذِ تُحَدِّتُ أَخْبَارَهَا ﴾ فأردت أن تشهد لي يوم القيامة<sup>(1)</sup>. فطوبى لمن شهد له المكان بالذكر والتلاوة والصلاة ونحوها، وويل لمن شهد عليه بالزنى والشرب والسرقة والمساوي وإن لله على الإنسان سبعة شهود: المكان كما قال: ﴿ يَوْمَيذِ تُحَدِّتُ أَخْبَارَهَا ﴾ والزمان كما في الخبر: «ينادي كلّ يوم: أفا يوم جديد، وأفا على ما تعمل في شهيده<sup>(1)</sup> واللسان كما قال: ﴿ يَوْمَ تَشَهدُ عَلَيْهُم أَسِنَتُهُم ﴾<sup>(1)</sup> والأركان كما قال تعالى: ﴿ وَتُكَلَّمُنَا آيَدِيمِ وَنَشَهدُ أَزْجُلُهُم ﴾<sup>(1)</sup> يُطِقُ عَلَيَكُم بِأَلْحَقِ فَي أُخْبَارَهَا ﴾ والزمان كما في الخبر: مينادي كلّ يوم: أنا يوم بعديد، وأنا على ما تعمل في شهيده<sup>(1)</sup> واللسان كما قال: ﴿ يَوْمَ تَشَهدُ عَلَيْهُم السِنَتُهُم في<sup>(1)</sup> والأركان كما قال تعالى: ﴿ وَتُكَلَّمُنَا آيَدِيمِ وَنَشَهدُ أَزْجُلُهُم ﴾<sup>(1)</sup> والملكان كما قال: ﴿ وَلِنَ عَلَيَكُم لَمَنْوَظِينَ ﴾<sup>(0)</sup> والديوان كما قال: ﴿ يَوْمَ لَنْ يَكْبُو يَنْطِقُ عَلَيَكُم بِٱلْحَقِ في أُنه والرحمن كما قال: يُنَطِقُ عَلَيَكُم مِالَحَق بِهُودًا ﴾ والرحمن كما قال: في يوان كما قال: فو فَيْ يَعْمَ أَنْ يُكْبُو ينظِقُ عَلَيَكُم والدي قال الله والرحمن كما قال على يُعْمَا أُنْهُم بُولًا عَلَيْ يُعْمَا يُكُنْهُ مِنْهُ والم ينطِقُ عَلَيَكُم بِٱلْحَقِ بُهُوا على ما تعمل في معليه هؤلاء الشهود وكان على على المَا في يُولُمُ يُكْبُوا ينبِعُون حال العاصي بعد ما شهد عليه هؤلاء الشهود وكان علي على الاه فرغ بيت المال صلّى فيه ركعتين ويقول: هليشهدي إتي ملائك بحق وفرغتك بحق.

المؤبِّأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَهَا﴾ أي: تحدّث الأرض أخبارها بسبب إيحاء ربّك لها وأمره إيّاها بالتحديث.

المؤتومية يُصَدَّرُ ٱلنَّاسُ أي: يوم إذ يقع ما ذكر ويُصَدُرُ ٱلنَّاسُ به وهو قيامهم ورجوعهم بعد الورود للبعث وأَشْنَاناً إذ أي: متفرقين في النظام أي: حال كونهم متفرقين مؤمنين وكافرين ومنافقين ومختلفة الزيّ: بيض الوجوه

والثياب آمنين ينادي المنادي بين يديه: هذا وليّ الله، وسود الوجوه حفاة عراة مع السلاسل والأغلال فزعين ينادي المنادي بين يديه: هذا عدوّ الله.

وعن ابن عبّاس أنّ جبرئيل جاء إلى النبيّ يوماً فقال: «يا محمّد إنّ ربّك يقرمك السلام ويقول: مالي أراك مغموماً حزيناً، وهو أعلم به فقال على العقر أم في أمر قد طال فكري في أمر المتي يوم القيامة، قال: يا محمّد في «أمر أهل الكفر أم في أمر أهل الإيمان؟، قال: «يا جبرئيل لا بل في أمر أهل الإيمان وأهل لا إله إلّا الله». قال: فأخذ بيده وأقامه على مقبرة بني سلمة فضرب بجناحه الأيمن على قبر ميّت فقال: «قم بإذن الله، فقام رجل مبيض الوجه وهو يقول: لا إله إلّا الله محمّد رسول الله الحمد لله ربّ العالمين، فقال له جبرئيل: «عده. فعاد كان ثمَّ ضرب بجناحه الأيسر على قبر ميّت فقال: قم «بإذن الله» فخرج رجل مسودً الوجه أزرق العين وهو يقول: وا حسرتاه وا سوأتاه، فقال له: «عده. فعاد كما كان ثمَّ قال جبرئيل: «هكذا يمعون يوم القيامة على ما ماتوا عليه»".

أقول: وكان ذلك في أوائل الأمر حيث لم يتعيّن الوصيّ بعد للناس ولم يتعيّن ولاية أمير المؤمنين ظاهراً وإلّا فالإقرار بالولاية من شروط تحقّق الإيمان وبدونها لا ينفع كما في الحديث القدسيّ: **دولو أن عبداً عبدني وصام** عمر الدهر وقام وعبد حقى صار كالشنّ البالي وأتاني غير موال لعليّ بن أبي طالب أكبّه على منخريه في الناره<sup>(٢)</sup>.

- ۱\_ راجع بحارالانوار، ج۷، ص.٤٠
- ۲\_انظر: بحارالانوار، ج۳٦، ص ٢٤٥.

فيقرؤون ما فيها ﴿لا يُغَادِرُ مَسَغِيرَةُ وَلَا كَبِيرَةُ إِلَّا أَحْصَىٰهَا ﴾<sup>(١)</sup> ويجوز أن يكون للأعمال صور نورانيّة وظلمانيّة فيكون الرؤية حقيقة<sup>(٢)</sup>.

فَنَمَن يَعْمَلُ مِتْعَمَالُ ذَرَّةٍ خَبْرُ يَمَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلُ مِتْعَمَالُ ذَرَّةٍ شَرَّا يَمَرُّهُ والمثقال مقدار الوزن، والذرة النملة الصغيرة أو ما يرى في شعاع شَرَّا يَمَرُّهُ والمثقال مقدار الوزن، والذرة من الخير ير ثوابه وجزاءه ومن يعمل وزن ذرة من الشرّ يرَ ما يستحقّ عليه من العقاب إذا كان ممّا لم يعفه الله، فإن التائب معفوَ عنه بلا خلاف وقيل: معناه فمن يعمل مثقال ذرة خيراً وهو كافر ير ثوابه وأجره في الدنيا في نفسه وولده وماله حتَّى يخرج من الدنيا وليس له عند الله خير ومن يعمل مثقال ذرة شراً وهو مؤمن يرَ عقوبته في الدنيا في نفسه وأهله وماله حتَى يخرج من الدنيا وليس له عند الله شرّ وعقوبته.

قال مقاتل: فمن يعمل مثقال ذرّة خيراً يره يوم القيامة في كتابه يتفرّح به وكذلك من الشرّ يره في كتابه فيسوؤه ذلك، قال: وكان أحدهم يستقلّ أن يعطي اليسير ويقول: إنّما نوجر على ما نعطي ونحن نحبّه وليس اليسير ممّا نحبّه وكان يقول أحدهم: إنّما وعد الله النار على الكبائر ويتهاونون بالصغائر فأنزل الله هذه الآية يرغّبهم في القليل من الخير ويحذّرهم من اليسير عن الشرّ قال ابن عبّاس: إنّها أحكم آية في القرآن وسمّيت بالجامعة.

وعن أبي عثمان المازنيَّ عن أبي عبيدة قال: قدم صعصعة بن ناجية جدَّ الفرزدق على رسول الله في وفد من بني تميم فقال: بأبي أنت واُمّي يا رسول الله أوصني خيراً فقال: **«أوصيك بأمّك وأبيك ودانيك».** قال: زدني. قالﷺ: **«احفظ ما** بين لحييك ورجليك....ه<sup>(٣)</sup>.

> ۱ــ سورة الكهف: ٤٩. ۲ـ مجمع البيان، ج۱۰، ص٤١٩. ۳ـ مجمع البيان، ج۱۰، ص٤٢٠.

| اج ۱۲ | معتبا اللاتن |  | • |
|-------|--------------|--|---|
|-------|--------------|--|---|

وفي رواية أنّه سمع ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْفَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةِ شَمَرًا يَسَرُهُ ﴾ فقال: حسبي ما أبالي لا أسمع من القرآن غير هذا. تمت السورة بعون الله.



قيل مكية، وقيل مدنية. عن النبي الله ومن قراها أعطي من الأجر بعدد من بات بالمزدلفة». وعن الصادق للله: «ومن قراها وادمن قرامتها بعنه الله مع أمير المؤمنين يوم القيامة وكان من رفقائه»<sup>(۱)</sup>.

## بسمسم أللك ألتجكر

وَالْعَدِيَنِ صَبْحًا ۞ فَٱلْمُورِبَتِ قَدْحًا ۞ فَٱلْمُعِبَرَتِ صُبْحًا ۞ فَٱنْزَنَ بِهِ. نَقْعًا ۞ فَوَسَطَنَ بِهِ. جَمَعًا ۞ إِنَّ آلإِنسَكَنَ لِرَبِهِ. لَكُنُودٌ ۞ وَإِنَّهُ. عَلَ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ۞ وَإِنَّهُ. لِحُتِ آلْحَبَرِ لَشَدِيدٌ ۞ أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعَثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ۞ وَحُصِلَ مَا فِي ٱلصُدُورِ ۞ إِنَّ رَبَّهُم بِيمْ يَوْمَهِذِ لَخَبِيرٌ ۞

وَالْمَدِيَنَتِ ﴾ جمع عادية وهي الجارية بسرعة من العدو وياؤها مقلوبة عن الواو لكسرة ما قبلها أقسم سبحانه بخيل الغزاة التي تعدو نحو العدو مُنَبِّحًا ﴾ مصدر منصوب إمّا بفعله المحذوف أي: حال كونها تضبح ضبحاً وهو صوت أنفاسها عند عدوها وإمّا بالعاديات فإنّ العدو مستلزم للضبح.

﴿ فَأَلْمُورِبَىٰتِ فَدَّمَا ﴾ الإيراء: إخراج النار والقدح الضرب فإنّ الخيل تضربن بحوافرهنّ وسنابكهنّ الحجارة فيخرجن منها ناراً يقال: قدح الزند

١ـ مجمع البيان، ج١٠، ص٤٢١، و أيضاً رواه المجلسي في البحار، ج٧، ص٢٩٨.

فأورى وقدح فأصلد أي صوّت ولم يور، والمعنى توري النار من حوافرها إذا سارت في الأرض ذات الحجارة<sup>(١)</sup> وانتصاب ﴿قَدْمَا) كانتصاب ضبحاً أي: تقدح قدحاً أو القادحات قدحاً.

وَقَالَمُنِيرَتِ مُبْحًا \* قَأَنُرَنَ بِهِ. نَقَعًا ﴾ عطف على الفعل الذي دلّ عليه اسم الفاعل إذ المعنى أقسم الله باللّاتي عدون فأورين فأغرن فأثرن وهيّجن في ذلك نقعاً أي غباراً من نقع الصوت إذا ارتفع فالغبار سمّي نقعاً لارتفاعه أو هو من النقع في الماء فكان صاحب الغبار خاض في الغبار كما يخوض الرجل في الماء، وتخصيص الإثارة بالصبح لأنّه لا يظهر ثورانه باللّيل كما أن الإيراء لا يظهر بالنهار والإغارة والإثارة تقع غالبا في وقت الصباح و«أثرن» أصله أثورن فقلبت حركة الواو إلى الثاء ما قبلها وقلبت الواو ألفا فصار أثارن

فَوَمَعْلَنَ بِير جَمَّمًا كَمَ أي: توسَطن في ذلك الوقت والباء للظرفيّة، بذلك المكان أو بسبب العدو وسط الكتيبة وجمع العدو، والفاآت للدلالة على ترتَّب ما بعد كلَّ منها على ما قبلها فإن توسط الجمع مترتَّب على الإثارة المترتَبة على الإغارة المترتَبة على الإيراء المترتَّب على عدوهن، والمراد عدو خيل الغزاة في سبيل الله والصحيح أن المراد كما قال عليّ للنه الحاج تعدو من عرفة إلى المزدلفة ومن المزدلغة إلى منى»، وقال: «من أين لهم الأفراس! ولقد كان يوم بدر معنا فرسان فرس أبلق للمقداد وفرس للزبير»<sup>(1)</sup>

إِنَّ ٱلْإِنسَكَنَ لِرَبِيمِ. لَكُنُودُ جواب القسم يقال: كند النعمة كنوداً كفر بها فالكنود بالضم كفران النعمة وبالفتح الكفور، ومنه «كندة» بالكسر وهو

۱\_بحارالانوار، ج۳۱، ص۷۷.

٢- مجمع البيان، ج١٠. ص٤٢٣، و أيضاً تفسيرالبغوي، ج٤. ص٥١٧.

لقب ثور بن عفر أبو حيّ من اليمن لأنّه كند نعمة أبيه ففارقه ولحق بأخواله وقال الكلبيّ: الكنود بلسان كندة العاصي وبلسان بني مالك البخيل وبلسان مضر وربيعة الكفور والمعنى إنّ الإنسان \_والمراد أكثر أفراده \_ لنعمة ربّه شديد الكفران فقوله: ﴿لِرَبِهِ كَمَ متعلّق بكنود قدّم عليه لإفادة التخصيص ومراعاة الفواصل.

سبب النزول: قيل: بعث النبيﷺ سريّة إلى حيّ من كنانة فاستعمل عليهم المنذر بن عمرو الأنصاريّ أحد النقباء فتأخّر رجوعهم فقال المنافقون: قتلوا جميعاً فأخبر الله عنها بقوله: ﴿وَالْمَدِيَنِ مَنَبَّحًا ﴾ عن مقاتل.

وقيل: نزلت السورة لممّا بعث الله عليّاً إلى ذات السلاسل فأوقع بهم وذلك بعد أن بعث عليهم مراراً غيره من الصحابة فرجع كلّ منهم إلى رسول الله وهو المرويّ عن أبي عبد الله لله في حديث طويل. وسمّيت هذه الغزوة ذات السلاسل لأنه أسر منهم وقتل وسبي وشد أسراؤهم في الحبال كأنّهم في السلاسل، ولمّا نزلت السورة خرج النبي الذي إلى الناس فصلّى بهم الغداة وقرء فيها فوالمنديّيّة كه فلمّا فرغ من صلاته قال أصحابه: هذه السورة لم نعرفها فقال رسول الله تلته بعد أيّا طيّاته ظفر بأعداء الله وبشرق جبرئيل بذلك في هذه الليلة» فقدم عليّ تلته بعد أيّام وبالغنائم والأسارى<sup>(۱)</sup>.

(وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ الهاء تعود إلى الله أي: إنّه تعالى على كنود العبد لشهيد وقيل: الهاء تعود إلى الإنسان، شاهد على نفسه يوم القيامة بكنوده وقيل في معنى الكنود أيضاً: هو الذي يعدّ المصائب وينسي النعم وروى أبو ثمامة عن النبيﷺ أنّه قال: فأتدرون من الكنودة». قالوا: الله أعلم ورسوله، قال: «الكنود الذي يأكل وحده ويمنع رفده ويضرب عبده». وقيل: هو

١ـ مجمع البيان، ج١٠، ص٤٢٢، و أيضاً رواه المجلسي في البحار، ج٢١، ص٦٦.

البخيل القليل الخير يقال: كان ثلاثة نفر من العرب في عصر واحد أحدهم آية في السخاء وهو حاتم الطائي والثاني آية في البخل وهو حباحب، ومن بخله أنه كان لا يوقد النار للخبز إلّا إذا نام الناس فإذا انتبهوا أطفأ ناره لئلًا ينتفع الناس بها، والثالث آية في الطمع وهو أشعب بن جبير مولى مصعب بن الزبير بن العوّام ومن طمعه أنّه قرأ صبيّ في المكتب وهو حاضر: إنّ أبي يدعوك فقام ولبس نعليه فقال الصبيّ: أنا أقرأ درسي، وكان إذا رأى إنساناً يحك عنقه يظن أنّه ينتزع قميصه ليدفعه إليه، وكان إذا رأى دخاناً ارتفع من دار ظنَ أنّ أهلها يأتي بطعام وكان إذا رأى عروساً تزف إلى موضع جعل يكنس باب داره لكي تدخل داره قال أشعب: ما رأيت أطمع منّي إلّا كلباً

﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْحَبِّي لَشَدِيدٌ ﴾ أي: إنّ الإنسان لحبّ المال، وسمّي المال خيراً جرياً على عادتهم ﴿لَشَدِيدٌ ﴾ قويَ مجدَّ في طلبه وتحصيله متهالك عليه وهو لحبّ عبادة الله والإنفاق في سبيله ضعيف الهمّة متقاعس.

و أَفَلاً يَمَلَمُ كَ هذا الإنسان الَّذي وصفناه ويرتكب من القبائح في الدنيا أن الله يجازيه (إذَا بُمَثِرَكَ وبعث وأخرج (مَا فِي ٱلْقَبُورِكَ من الموتى، وإيراد (مَا كَ لكونهم إذ ذاك بمعزل عن مرتبة العقلاء لأنهم في القبور لا علم لهم. (وَحُشِلَ مَا فِي ٱلصَّدُورِكَ ومُيَز وبيَّن ما فيها من الخير والشرّ وظهر ما أخفته الصدور ليجازى على السرّ كما يجازى على العلانية، وأصل التحصيل إخراج المستور من المغمور فيه وأخذه منه كإخراج اللب من القشر ومثل البرّ من التبن والدهن من اللبن، والإظهار من لوازم معناه فيكون المعنى: ميّز بين خيره وشرّه. قال تلكي:

إِنَّ رَبَّهُم له أي: المبعوثين كنَّى عنهم بعد الإحياء الثاني بضمير العقلاء

بناءً على تفاوت الحالين فريم » وبذواتهم وصفاتهم وأعمالهم بتفاصيلها فَرَيَوْمَهِذِ » يوم بعثهم فَرَنَضِيرٌ » أي: عالم بالتفصيل علماً موجباً لجزائهم متصلاً الجزاء بذلك اليوم وإلا فمطلق علمه يحيط بما كان وما يكون وقوله: فريبم » وفريَوْمَهِذِ » متعلّقان بخبير، قدّما عليه لمراعاة الفواصل. تمت السورة بعون الله.



مكية؛ من قرأها ثقّل الله ميزانه يوم القيامة وآمنه الله من فتنة الدجّال أن يؤمن به ومن قيح جهنّم يوم القيامة<sup>(١)</sup>.

## بسمير التجز التحد

ٱلْعَسَادِعَةُ ۞ مَا ٱلْعَادِعَةُ ۞ وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا ٱلْفَادِعَةُ ۞ يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّـاشُ كَالْغَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ۞ وَتَكُونُ ٱلْجِبَسَالُ كَالِعِهْنِ ٱلْمَنْغُوثِ ۞ فَأَمَّا مَسَ ثَقْلَتَ مَوَزِيبُنُهُ ۞ فَهُوَ فِي عِيسَتَهِ رَاحِسَبَةِ ۞ وَأَمَّا مَنْ خَفَتَ مَوَزِيبُنُهُ ۞ فَتَأْمُهُ هُسَاوِيَةٌ ۞ وَمَا أَدْرَنِكَ مَا هِيَة ۞ نَارُ خَامِيَةٌ۞

القرع هو الضرب الشديد بحيث يحصل منه صوت ثمّ سمّيت الحادثة العظيمة من حوادث الدهر «قارعة» والمراد بها في الآية القيامة الّتي مبدؤها النفخة الأولى ومنتهاها فصل القضاء وهي تقرع القلوب بالفزع وتقرع أعداء اللّه بالعذاب والقارعة مبتدء وهو مَا آلْقَارِعَةُ ﴾ وما الاستفهاميّة خبر، أي: وأيّ شيء عجيب وعظيم في الفخامة! وقد وضع الظاهر موضع الضمير تأكيداً للتهويل. ﴿ وَمَا أَدْرَنكَ مَا آلْقَارِعَةً ﴾ ما في حيّز الرفع على الابتداء «وأدراك» هو

١\_ مجمع البيان، ج ١٠. ص٤٢٦.

الخبر، أي: وأيّ شيء أعلمك ما شأن القارعة فإنّ عظم شأنها بحيث لا تكاد تناله دراية أحد.

وخبر مبتداء محذوف مبني على الفتح لإضافته إلى الفعل وإن كان مضارعاً على ما وخبر مبتداء محذوف مبني على الفتح لإضافته إلى الفعل وإن كان مضارعاً على ما هو رأي الكوفيين أو التقدير اذكر يوم إلخ، والمبعوث المفرق شبّه الناس عند البعث بهذا الطائر الذي يتهافت في النار والسراج، وقال أبو عبيدة: هو طير ينفرش ليس بذباب ولا بعوض لأنهم إذا بعثوا ماج بعضهم إلى بعض والفراش إذا ثار لم يتّجه إلى جهة واحدة والمراد أنّهم يفزعون عند البعث فيختلفون في المقاصد على جهات مختلفة ومثل قوله: ﴿كَانَبَهُمْ جَرَدٌ مُنْتَبُرُ ﴾<sup>(١) (٢)</sup>.

وَتَكُونُ ٱلْجِبَ الَ حَكَالِمِهِنِ ٱلْمَنفُوشِ ﴾ العهن الصوف المصنوع ألواناً والنفش نشر الصوف والشعر والقطن وذلك لألوان الجبال، شبّه خفّة الجبال وتلاشيها بعد رزانتها بالصوف المندوف في تفرق أجزائها وتلوّن ألوانها كما قال: ﴿وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدٌ بِيضٌ وَحُمْرٌ تُخْتَكِكُ أَلَوَنُهُمَا وَغَرَلِبِيْبُ سُودٌ ﴾

فَأَمَّا مَن تَقْلَتْ مُوَزِينَهُ, ﴾ جمع الموزون وهو العمل الذي له خطر عند الله لأن الحق ثقيل والباطل خفيف يعني: يؤتى بالأعمال الصالحة على صور حسنة وبالأعمال السيّنة على صور سيّنة أي: بصور جوهريّة مناسبة لها في الحسن والقبح فتوضع في الميزان فمن ترجّحت مقادير حسناته ﴿ فَهُوَ في عِيْسَتَم رَاضِيتَه ﴾ أي: معيشة ذات رضى يرضاها صاحبها. ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَتْ مَوَزِينَهُ، ﴾ بأن لم يكن له حسنات يعتد بها أو

۱\_ سورة القمر: ۷.

۲\_ مجمع البيان، ج۱۰، ص٤٢٨.

٣\_ سورة فاطر: ٢٧.

ترجّحت سيّئاته على حسناته، قال ابن مسعود: يحاسب الناس يوم القيامة فمن كانت حسناته أكثر من سيّئاته بواحدة دخل الجنّة ومن كانت سيّئاته أكثر من حسناته بواحدة دخل النار.<sup>(۱)</sup> ﴿ فَكَأَمَّهُ هَمَاوِيَةٌ ﴾ أي: مأواه هاوية، هي من أسماء النار سمّيت بها لغاية عمقها وبُعد مهواها روي أن أهل النار يهوي منها سبعين خريفاً وعبّر عن المأوى بالأمّ لأن أهلها يأوون إليها كما يأوي الولد إلى أمّه.<sup>(۱)</sup> وأنّها تحيط بهم إحاطة رحم الأمّ بالولد أو لأن الأمّ هي الأصل في الكافر والعاصي. وقيل: معنى ﴿ فَتَأْمَّهُ هَمَاوِيَةً ﴾ لأن العاصي يهوي إلى أمّ رأسه في النار.<sup>(۳)</sup> فامّ رأسه في جهنّم لأنّه يطرح فيها منكوساً وأمّ الرأس الدماغ.

وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا هِمَيْهُ ﴾ فهي ضمير للهاوية والهاء للسكت والاستراحة يريد إنّك لا تعلم تفصيلها وأنواع ما فيها من العذاب ولو كنت تعلمها في الجملة. ثمّ قال: ﴿ نَارٌ حَامِيَهُ ﴾ حارة شديدة الحرارة بحيث لا توصف. تمّت السورة بعون الله.

٣- مجمع البيان، ج١٠، ص٤٢٩، و التبيان، ج١٠، ص٤٠١.

۱- جامع البيان، للطبري، ج٨، ص ٢٥٠، و تفسير البغوي، ج٢، ص ١٦٢.
 ۲- انظر: الكشاف، ج٤، ص ٢٨٠.



مختلف فيها ومن قرأها لم يحاسبه الله بالنعيم الذي أنعم عليه في الدنيا وأعطي من الأجر كأنّما قرء ألف آية. شعيب العقرقوفيّ عن أبي عبد الله للغ قال: «من قرأ سورة (ألهاكم التكاثر) في فريضة كتب له ثواب مائة شهيد ومن قرأها في نافلته كان له ثواب خمسين شهيداً وصلى معه في فريضة أربعون صفاً من الملائكة». وعن أبي عبد الله للخة قال: «قال رسول الله: من قرأها عند النوم وفي فتنة القبر»<sup>(1)</sup>.

أَلَّهَـٰكُمُ ٱلنَّكَائُرُ ۞ حَقَّىٰ زُدْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ ۞ كَلَّا سَوْفَ نَعْلَمُونَ ۞ ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ نَعْلَمُونَ ۞ كَلًا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْبَغِينِ ۞ لَتَرَوُثَ ٱلْجَحِـدَ ۞ ثُمَرَ لَنَرَوُنَهَا عَيْنِ ٱلْبَعِينِ ۞ ثُدَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَهِنِهِ عَنِ ٱلنَّعِيـــــيرَ ۞

اللهو ما يشغل الإنسان عمّا يفيده ويعنيه أي شغلكم عن طاعة الله وعن ذكر الآخرة ﴿ٱلتَكَائُرُ﴾ بالأموال والأولاد والتفاخر والتباهي بهما، وألهاكم ممّا يتعلّق بالقلب كالتذكّر والعلم والفكر والعبرة وممّا يتعلّق بالجوارح كأنواع الطاعات.

والتكاثر مكاثرة اثنين مالاً أو عدداً بأن يقول كلِّ منهما لصاحبه: أنا أكثر

١- مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٢٩.

منك مالاً وأعزَ نفراً كما أنّه وقع بين بني عبد مناف وبني سهم تفاخروا وتكاثروا فقال كلّ من الفريقين: نحن أكثر منكم سيّداً وأعظم نفراً، فكثّرهم بنو عبد مناف فقال بنو سهم: إنّ البغي أفنانا في الجاهليّة فعادّونا بالأحياء والأموات وذهبوا يعدّون قبور موتاهم هذا قبر فلان وهذا قبر فلان، فكثّرهم بنو سهم وزادوا عن بني عبد مناف، والمعنى أنّكم تكاثرتم بالأحياء في حَقَّن زُرَّتُمُ آلَمَعَايِرَ ﴾ أي: حتّى استوعبتم عددهم وصرتم إلى التفاخر والتكاثر بالقبور والأموات، فعبّر عن انتقالهم إلى عدّ الموتى وذكرهم بزيارة القبور.

وقيل وجه آخر في تفسير الآية: ألهاكم التكاثر بالأموال والأولاد والدنيا إلى أن متّم وقبرتم مضيّعين أعماركم فيكون زيارة القبور عبارة عن الموت.

لأمر كما توهمتم فرسَوْف تعلمُون كما ردع عمّاهم عليه من الاشتغال بالدنيا أي: ليس الأمر كما توهمتم فرسَوْف تعلمُون كما الخطاء فيما أنتم عليه إذا عاينتم أهوال القيامة والعلم بمعنى المعرفة، ولا يغرّنك كثرة من ترى حولك فإنّك تموت وحدك وتحاسب وحدك. فرثم كلًا سَوْف تعلمُون كما تأكيد لتكرير الردع والإنذار وفي فرثم كم فول لك: لا تفعل. المنصوح: أقول لك ثم أقول لك: لا تفعل.

أو الردع الأوّل عند الموت والاحتضار حينما يبشَر به المحتضر من جنّة أو نار أو في القبر حين يسأل والثاني عند النشور حين ينادي المنادي: شقي فلان شقاوة لا سعادة بعدها، فعلى هذا لا تكرير في الآية لحصول التغاير بينهما بتغاير زماني العلمين فإنّه يلقى في كلّ واحد من الزمانين نوعاً آخر من العذاب. وروى زرّ بن حبيش عن عليّ أمير المؤمنين: «ما زلنا نشك في عذاب القبر حتى نزلت في ألهَـنَكُمُ آلتَكَائُرُ به إلى قوله: فؤكّلاً سَوْفَ تَعَلَمُونَ به يريد في القبر في أله منها، بعد البعث، وقيل: إن المعنى في كلّ واحد من قرائيا نشك في نَعْلَمُونَ ﴾ إذا رأيتم دار الأبرار ﴿ ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ نَعْلَمُونَ ﴾ إذا رأيتم دار الفجّار. ﴿ كَلَّا لَوَ نَعْلَمُونَ عِلَمَ ٱلْيَغِينِ ﴾ أي: لو تعلمون الأمر علماً يقيناً لشغلكم ما تعملون من الاشتغال بالعز والتباهي وجواب ﴿لَوَ ﴾ محذوف للتهويل فإنّه إذا حذف الجواب يذهب الوهم كلّ مذهب أي لو علمتم علماً كاملاً يقينيًا لما اشتغلتم ولفعلتم غير هذا ولكنّكم ضلّال جهلة، وعلم اليقين هو الذي لا يعتريه اضطراب الشك.

ثمّ استأنف سبحانه وعيداً آخر فقال: ﴿ لَتَرَوُثَ لَلْمَحِيمَ ﴾ واللام موطَّنة للقسم ومعناه لترونَّها حين تبرز الجحيم في القيامة قبل دخولكم إليها ﴿ ثُمَّ لَتَرُوُنَّهَا عَبِّکَ ٱلْيَفِينِ ﴾ أي: محض اليقين بالمشاهدة إذا دخلتم فيها وعذَبتم بها.

أُمَرَّ لَتُسْتَمُنَ يَوْمَهِنُو عَنِ ٱلنَّمِسِمِ ﴾ قيل: السؤال عن النعيم شامل للكفّار المتنعّمين في الدنيا غير شاكرين نعمته ومن لحق بهم في عدم الشكر من فسقة المؤمنين وقالوا: من كان ناهضاً بالشكر من المؤمنين فهو من ذلك بعيد وقيل: شاملة للكفّار فقط إذ لم يشكروا رب النعيم وأشركوا به وعبدوا غيره فيسألون ثمّ يعذّبون على ترك الشكر، وقال الأكثرون: إنّ المعنى لتسالنَ يا معاشر المكلّفين عن النعيم وإنّ الله سائل كلّ ذي نعمة عمّا أنعم عليه.

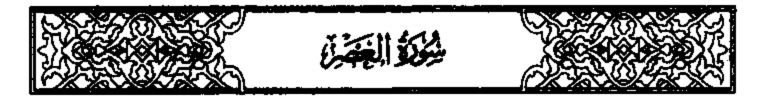
والمراد من النعيم المأكل والمشرب وغيرهما من الملاذ مطلقاً عن سعيد بن جبير. وقيل: عن عبدالله بن مسعود ومجاهد: المراد من النعيم الصحّة والفراغ. ويعضده ما رواه ابن عبّاس عن النبيّﷺ قال: **«نعمتان مغبون** فيهما كثير من النا**س: المبحّة والفرا**غ».

وقيل: المراد الأمن والصحّة عن أبي جعفر وأبي عبد الله للمظّيّ. وقيل: يسأل عن كلّ نعيم إلّا ما خصّه الله وهو قوله: ثلاثة لا يسأل الله عنها العبد: خرقة يواري بها عورته وكسرة يسدّ بها جوعته وبيت يكنّه من الحرّ والبرد. روي أنّ بعض الصحابة أضاف النبي ﷺ مع جماعة من أصحابه فوجدوا عنده تمراً وماءً بارداً فأكلوا فلمّا خرجوا قالﷺ: **«هذا من النعيم الّذي تسألون عنه**».

وقيل: المراد من النعيم وجود النبي تلك وأهل البيت، روى العيّاشي بإسناده في حديث طويل قال: سأل أبو حنيفة أبا عبد الله للتي عن هذه الآية فقال له: «ما النعيم عندك يا نعمان؟» قال: القوت من الطعام والماء البارد فقال للتي دلتن أوقفك الله يوم القيامة حتى يسألك عن كل أكلة أكلتها وشربة شربتها ليطولن وقوفك بين يديه» قال: فما النعيم جعلت فداك؟ قال: «نحن أهل البيت الذي أتم الله بنا على العباد وبنا التلفوا بعد أن كانوا مختلفين وبنا جعلهم أحباباً بعد أن كانوا أعداء وبنا هداهم الله للإسلام وهي النعمة التي لا تنقطع والله سائلهم عنها والنعيم النبيّ وعترته»<sup>(1)</sup>. وهذه الرواية مقبولة عند العامة والخاصّة، وفي الحديث: قال الرضائيّة: «النعمة في الآية حبّنا أهل البيت أله يونون إلى الله ما إذا أضيف إليكم الرضائيّة: «النعمة في الآية حبّنا أهل البيت أله يغون إلى الله ما إذا أضيف اليكم تستحونه؟».

تمّت السورة بعون الله.

١\_ مجمع البيان، ج ١٠، ص٤٣٣.



مكية. من قرأها ختم الله له بالصبر وكان مع أصحاب الحقّ يوم القيامة. عن أبي عبد الله لل<sup>ينيي</sup>: <mark>دمن قرأ السورة في نوافله بعثه الله يوم القيامة مشرقاً وجهه</mark> ضاحكاً سنّه قريرة عينه حتى يدخل الجنّة،<sup>(۱)</sup>.



وَالْعَصَرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَغِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنتِ وَتَوَاصَوْا بِٱلْحَقِّ وَنَوَاصَوْا بِٱلصَّبْرِ۞

أقسم سبحانه بصلاة العصر وهي الصلاة الوسطى لتوسّطها بين الشغع الذي هو صلاة الظهر وبين الوتر الذي هو صلاة المغرب فحصل لها من القدر ما لم يكن لكلَّ واحد من الطرفين كما في الحديث الذي يؤيّد فضلها على سائر الصلوات، قالﷺ: **امن فائته صلاة الصر فكانّما وتر أهله وماله، أ**ي نقص<sup>(\*)</sup>، ومعنى الحديث أي ليكن من فوتها حذراً كما يحذر الإنسان من ذهاب أهله وماله وقيل: المراد بالعصر في الآية عصر النبوّة<sup>(\*)</sup> وفي قراءة ابن مسعود «والعصر إنّ الإنسان لغي خسر، وإنّه فيه إلى آخر الدهر». وروي ذلك عن

> ١ـ مجمع البيان، ج ١٠، ص٤٣٤. ٢ـ وسائل الشيعة، ج ١٨، ص٢٤٨، و صحيح البخاري، ج ١، ص١٣٨. ٣ـ تفسيرالألوسي، ج ٣٠، ص٢٢٨.

عليَّ<sup>علي</sup>»، وقيل: أقسم سبحانه بالدهر لأن فيه عبرة لذوي الأبصار من جهة مرور الليل والنهار وتقدير الأدوار وهو قول ابن عبّاس وجماعة. وقيل: المراد وقت العشيَّ والطرف الأخير من النهار لما في ذلك من الدلالة على وحدانيّة الله بإدبار النهار وإقبال الليل<sup>(۱)</sup> كما أقسم بالفجر وبالضحى وهو الطرف الأوّل من النهار.

الخابي المحمد ا محمد المحمد المحم

العاملين بطاعة الله في أي: المصدقين بتوحيد الله في وَعَيلُوا ٱلصَّلْحَتْ بَهُ العَاملين بطاعة الله والمكتسبين من الخيرات الباقية فأولئك ربحوا ولم يخسروا حيث باعوا الفاني الخسيس واشتروا الباقي النفيس واستبدلوا الباقيات الصالحات بالغاديات الرابحات، فيا لها من صفقة رابحة فغير المستثنى خاسر إما بالخلود إن كان كافراً وإما بالدخول في النار إن مات المستثنى عاصياً ولم يغفر له وإما بفوات الدرجات العالية إن غفر له.

وَقَوَاصَوْا بِالْحَقِ ﴾ أي: وصلى بعضهم بعضاً باتّباع الحق واجتناب ألباطل وقيل: المراد بالحق القرآن<sup>(٢)</sup> وقيل: هو أن يقولوا عند الموت المخلّفين: ﴿وَلَا تَمُوثُنُ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾.

وفي الإكمال» عن الصادق للغام قال: ﴿وَٱلْعَمْمَرِ ﴾ عصر خروج القائم إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَغِي حُسَّرٍ ﴾ يعني: أعذاؤنا ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يعني: بآياتنا

١- مجمع البيان، ج١٠، ص٤٣٥.

٢- مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٣٥.

١- تفسير الصافي، ج٧، ص٥٥٠، و اكمال الدين وإتمام النعمة، ج١، باب٥٨، ص ٦٥٦. ٢- تفسير الصافي، ج٢، ص٤٤١. ٣- مجمع البيان، ج١٠، ص٤٣٥.



مكية. قالﷺ: «من قرأها في فريضة من فراضه نفت عنه الفقر وجلبت عليه الرزق وتدفع عنه ميتة السوم»<sup>(1)</sup>.

وَيْلُ لِحُلِ هُمَزَرَ لُمَزَةٍ ۞ الَّذِى جَمَعَ مَالا وَعَدَدَهُ. ۞ بَحْسَبُ أَنَ مَالَهُو أَخْلَدُهُ ۞ كَلًا لَيُنْبَدُنَ فِي المُطْمَةِ ۞ وَمَا أَدْرَنكَ مَا الْحُطْمَةُ ۞ نَارُ اللَهِ الْمُوقَدَةُ ۞ الَتِي تَطَلِعُ عَلَ الْأَفْتِدَةِ ۞ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُؤْمَسَدَةً ۞ فِي عَمَدٍ تُمَدَّدَةٍ۞

وَثِلَ كَهُ مبتدء وساغ الابتداء به مع كونه نكرة لأنه دعاء عليهم بالهلكة ولِحَـلَ كَهُ مغتاب عيّاب نمّام مفرّق بين الأحباب بالنميمة، والهمزة الذي يطعن في الوجه بالعيب واللمزة الطعّان في الغيب وقيل: الهمزة المغتاب واللمزة الطعّان عن سعيد بن جبير وقتادة<sup>(٢)</sup>. وقيل بالعكس وبناء فعلة يدلّ على الاعتياد، ولا يقال ضحكة ولعنة إلّا للمكثر المتعوّد، وفي أدب الكاتب لابن قتيبة: فعلة بسكون العين من صفات المفعول وفعلة بفتح العين من صفات الفاعل، يقال: رجل هزأة بسكون

۱- مجمع البيان، ج ۱۰، ص٤٣٨.
 ۲- المصدر السابق، ص٤٣٩.

الزاي للّذي ُيهزء به وهزأة بفتح الزاي لمن يهزء بالناس.

ونزولها في الأخنس بن شريق أو في الوليد بن المغيرة فإن كلاً منهما كان يغتاب رسول الله يشي والأصح العموم لقوله تعالى: ﴿ لِصَحْلَ ﴾ ولم يقل: للهمزة واللمزة، وفي الحديث: المؤمن كيّس فطن حذر<sup>(۱)</sup> وقاف متثبّت لا يعجل عالم ورع، والمنافق همزة لمزة حطمة كحاطب ليل لا يدري من أين يكتسب وفيم أنفق<sup>(۲)</sup>. ﴿ أَلَذِى جَمَعَ مَالًا وَعَدَدَهُ، ﴾ بدل من «كلّ وصفه بجمع المال لأنه جرى مجرى السبب للهمزة واللمزة من حيث إنّه أعجب بنفسه مما جمع من المال وظن أن كثرة المال سبب لعزّة المرء فلذا استنقص غيره.

وقيل: معناه جعله عُدّة له من نوائب الدهر فيكون من العدة لا من العدد.

فَوَيَحَسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدُهُ فَمَانَهُ أَي: يَظْنَ أَنَّ مَالَه الَّذِي جَمعه يخلده في الدنيا ويمنعه من الموت فأخلده بمعنى يخلده وقوله: فَيَحَسَبُ فَي يدلَ على هذا المعنى المستقبل في أخلده وإنَّما ظنَّ ذلك مع أنَّ الموت معلوم عند جميع الناس لأنه يعمل عمل من يحسب له الخلود من تشييد البنيان وإيثاقه بالصخر والشيد وجري الأنهار وغرس الأشجار فالحسبان ليس بحقيقيَ بل محمول على التمثيل أو المعنى يحسب أنَّ ماله يوصله إلى مقام الخلد.

لأكلاك ردع ومنع له عن ذلك الحسبان الباطل أو ردع له عن الهمز واللمز وليُنْبَدَنَ في المُشْلَمَةِ كي جواب قسم مقدر أي: والله ليطرحن ذلك الذي يظن هذا الهماز اللماز، ويؤيده قراءة من قرء «لينبذان» على التثنية، في النار التي من شأنها أن يحطم ويكسر كلّ ما يلقي فيها كما أنّه كان من شأنه كسر

> ۱\_ الدعوات، للراوندي، ص٣٩، و كنزالعمال، ج١، ص١٤٣. ۲\_ تفسير الثعلبي، ج١٠، ص٢٨٧.

أعراض الناس وفاقاً لأعمالهم.

فَوْوَمَا آدَرَىٰكَ مَا ٱلْحُطَمَةُ ﴾ تهويلٌ لأمرها ببيان أنّها ليست من الأمور الّتي تنالها عقول الخلق فو نَارُ ٱللهِ آلْمُوقَدَةُ ﴾ أي: هي نارً أوقدتها يد القدرة وإضافة النار إليه تعالى لتفخيمها والدلالة على أنّها ليست كسائر النيران في الحديث: **«أوقد عليها ألف مدة حتى احمرت ثمّ ألف سنة حتى ابيعتت ثمّ ألف سنة** حتى اسودت فهي سوداء مظلمة». قال عليّ للخا<sup>يد</sup> "عجباً متن يعمي الله على وجه الأرض والنار تسعر من تحته»<sup>(1)</sup>.

أَنَي نَظُلِمُ عَلَى ٱلأَفْتَرَة في أي: تعلو أوساط القلوب وتغشاها فإن الفؤاد وسط القلب ومتصل بالروح يعني: إن تلك النار تحطم العظام وتأكل اللحوم فيدخل في أجواف أهل الشهوات والمعاصي وتصل إلى صدورهم وتستولي على أفئدتهم إلاا أنها لا تحرقها بالكلَيَة إذ لو احترقت لماتت أصحابها ثم إن الله يُعيد لحومهم وعظامهم مرة أخرى وتخصيص الفؤاد بالذكر لما أنه ألطف ما في الجسد وأشد تألماً بأدنى أذى يمسته ولأنه محل العقائد الفاسدة والنيّات الخبيثة وهي خزانة الجسد وأستر من كل عضو فإذا كانت النار استولت عليه فبأن تستولي على سائر الجسد أولى.

﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم تُمُؤْمَىكَةً ﴾ من أوصدت الباب وآصدته أي: أطبقته أي إنَّ تلك النار مطبقة أبوابها عليهم تأكيداً ليأسهم من الخروج وتيقّنهم بحبس الأبد.

الله في عُمَدٍ تُمَدَّدَةٍ) أي: حال كونهم موثوقين في أعمدة ممدودة مثل المقاطر الَّتي تقطر فيها اللصوص وأوتاد لشدّهم بها تفتح عليهم باب ولا يدخل لهم روح قال الكلبي*َ: ﴿*فِي عَمَدٍ﴾ مثل السواري ممدودة مطوّلة<sup>(۱)</sup>

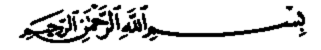
- ۱\_ تغسير الرازي، ج ۳۲، ص ۹٤.
- ۱\_ مجمع البيان، ج ۱۰، ص ٤٤٠.

مربوطين بها كالشطار خشبة فيها خروق يدخل فيها أرجل المحابيس.

قال الطبرسيّ في المجمع: روى العيّاشي بإسناده عن محمّد بن النعمان الأحول عن حمران عن أبي جعفر للنابة قال: «إن الكفّار والمشركين يعيّرون أهل التوحيد في النار ويقولون: ما نرى توحيدكم أغنى عنكم شيئاً ونحن وأنتم سواء قال: فيأنف لهم الرب فيقول للملائكة: اشفعوا فيشفعون لمن شاء الله ثمّ يقول للنبيّين: اشفعوا فيشفعون لمن شاء الله. ثمّ يقول للمؤمنين: اشفعوا فيشفعون لمن شاء الله. ويقول الله: أنا أرحم الراحمين اخرجوا برحمتي فيخرجون – أي أهل التوحيد – كما يخرج الفراش». قال: نمّ قال أبو جعفر: «أطبقت على الكفار وكان والله الخلود للكفار»<sup>(1)</sup>.



مكية. في حديث أبيّ: «من قرأها عافاه الله أيّام حياته من المسخ والخسف». وعن الصادقﷺ قال: «من قرأها في الفريضة شهد له يوم القيامة كلّ سهل وجبل ومدر بأنّه كان من المصلّين»<sup>(۱)</sup>.



أَلَّذ نَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَبِ ٱلْفِيلِ ﴾ أَلَّز بَجْعَلَ كَيْدُمُرْ فِي تَضْيِبِ ۞ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ۞ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةِ مِن سِجِيلٍ ﴾ لَجْعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَأْكُولِ۞

الرؤية علميّة لأنّ النبيّ للظلَّ ولد عام الفيل ولم يرهم والهمزة للتقرير والمراد بأصحاب الفيل أبرهة وقومه، وبالفيل هو الفيل الأعظم وكنيته أبو العبّاس ونسبوا إليه لأنّه كان مقدّمهم، والمعنى ألم تعلم علماً مِتاخماً للمشاهدة والعيان باستماع الأخبار المتواترة بوقوع هذا الأمر العجيب؟

وكان وقوع القصّة عام مولد النبي تشيخ في نصف المحرَّم وُولد تشيخ في شهر ربيع الأوّل فبين الفيل ومولده الشريف خمس وخمسون أو ستّون ليلة وهي سنة ستة آلاف ومائة وثلاث وستّين من هبوط آدم لينه على حكم

ا\_مجمع البيان، ج١٠، ص٤٤١.

التواريخ اليونانيّة المعتمدة عند المورّخين، وبين قصّة الفيل والهجرة الشريفة النبوية إلى المدينة ثلاث وخمسون سنة، والمراد من بيان الآية تسلية النبيّﷺ بأنّه سيجزي من ظلمه كما جزى من قصد الكعبة.

ومجمل القصّة أن ملك حمير وهو ذو النواس اليهوديّ وكان متصلّبا في دينه وهو صاحب الأخدود لمّا أحرق المؤمنين بنار الأخدود هرب رجل من المؤمنين إلى ملك الحبشة وهو يومئذ أصحمة بن نجر النجاشيّ وهو الَذي أسلم في عهد رسول اللَهﷺ وأخبر الرجل أصحمة ما فعله ذو النواس اليهوديّ فقصد ملك الحبشة وهو أصحمة بن نجر النجاشيّ على قتال ذي اليهوديّ فقصد ملك الحبشة وهو أصحمة بن نجر النجاشيّ على قتال ذي نواس وكان النجاشيّ على دين النصرانيّة فبعث أصحمة سبعين ألفاً من الحبشة إلى اليمن وأمّر عليهم أرياطاً ومعه في جنده أبرهة بن الصباح الأسرم (ومعنى «أبرهة» بلسان الحبشة الأبيض الوجه) فركبوا البحر حتّى نزلوا ساحلاً ممّا يلي أرض اليمن وهزم أرياط ذا نواس وقتل ذو نواس في المعركة أو ألقى نفسه في البحر وهلك واستقرّ أمر أرياط في أرض اليمن زمانا وأقام فيها

ثم نازعه أبرهة في أمر الحبشة وكان من أمراء الجند فتفرّقت الحبشة فرقتين فرقة مع أرياط وفرقة مع أبرهة فكان الأمر على ذلك إلى أن سار أحدهما إلى الآخر فلما تقارب الفرقتان للقتال أرسل أبرهة إلى أرياط أنّك لم تعزّي الحبشة بعضها ببعض حتّى تفنيها؟ فابرز إليّ وأبرز لك فأيّنا أصاب صاحبه انصرف إليه جنده فأرسل إليه أرياط أن قد أنصفت فاخرج فخرج إليه أبرهة وكنيته «أبو مكسوم» وكان رجلاً قصير الجثمان لحيما ذا دين في النصرانيّة وخرج إليه أرياط وكان رجلاً طويلاً عظيماً وفي يده حربة وخلف أبرهة غلام يقال له «عتودة» يمنع ظهره فرفع أرياط الحربة يضرب أبرهة يريد يافوخه<sup>(۱)</sup> فوقعت الحربة على جبهة أبرهة فشرحت حاجبه وأنفه وعينه وشفته فبذلك سمّي أبرهة الأسرم وحمل عتودة على أرياط من خلف أبرهة فقتله فاتّصل جند أرياط إلى أبرهة فاجتمعت عليه الحبشة في اليمن بلا منازع وكان ما صنع أبرهة من غير علم النجاشي فلما بلغه ذلك غضب غضباً شديداً فقال: عدا على أميري فقتله بغير أمري ثمّ حلف لا يدع أبرهة حتّى يطأ بلاده ويحز ناصيته فلما بلغ هذا الخبر أبرهة حلق رأسه وملأ جراباً تراباً من تراب اليمن ثمّ بعث إلى النجاشيّ مع هدايا جليلة وكتب إليه أيّها الملك إنّما كان أرياط عبدك وأنا عبدك فاختلفنا في أمرك وكلٍ في طاعتك إلّا أنّي كنت أقوى على أمر الحبشة وأضبط وأسوس منه وقد حلقت رأسي حين بلغني قسم الملك وبعثت إليك بجراب من تراب أرضي ليضعه الملك تحت قدميه فيبرّ قسمه فيّ فلما وصل كتاب أبرهة إلى النجاشيّ لان وسكنت فورته أبرهة باليمن.

ثمّ إنّه رأى أنّ الناس يتجهّزون أيّام الموسم إلى مكّة لحجّ بيت اللّه الحرام فتحرك منه عرق النصرانيّة والحسد فبنى بصنعاء كنيسة من رخام ملوّن ورصّعها بالجواهر النفيسة وكان ينقل الحجارة الملوّنة النفيسة من قصر بلقيس صاحبة سليمان وجعل فيها صلبانا من الذهب والفضّة ومنابر من عاج والآبنوس وسمّاها القلنس كحمير لارتفاع بنائها وعلوّها ومنها القلانيس لأنّها في أعلى الرأس.

وكتب أبرهة إلى النجاشيّ أيّها الملك إنّي بنيت لك كنيسة لم يبن مثلها لملك قبلك ولست أرضى حتّى أصرف إليها حاج العرب فلمّا تحدّث العرب

١- الموضع الذي يتحرك من مقدم رأس الطغل.

بكتاب أبرهة وبقصده غضب رجل من بني كنانة حتّى أتى إلى القلنس وكان حينئذ رئيس العرب في مكّة عبد المطّلب وكان ذلك الكنانيّ اسمه زهير بن بدر أتى إلى القلنس وأقام فيه يوهم أنّه يعتكف فيه ويعبد فأقام فيه أيّاما فلمّا خلا فيها ليلة أحدث فيها وانهزم فانتشر هذا الخبر في الآفاق أنّ رجلا من أهل مكّة حدث في كنيسة الملك فتأثّر لذلك الأمر أبرهة وحلف أن يتوجّة إلى مكّة ويخرب البيت حتّى لا يحجّه أحد بعدها أبدا ويهدمها، فخرج بالحبشة واغتمّ النجاشيّ لفعل الكنانيّ غاية وعزاه أبرهة وقال: لا تحزن ننسف أبنيتها ونبيح دماءها وأموالها فخرج أبرهة بجند كثير وجمّ غفير ومعه فيل أبيض اللون وهو فيل النجاشيّ بعثه إليه بسؤاله وكان فيلا لم ير مثله جسما وعظما وكان ذلك الوقت يقاتلون بالفيل كما أنّه قيل: كان في مربط ملك الصين ألف فيل.

وكان دليل أبرهة في الطريق كبير ثقيف رجل يقال له «أبو رغال» مات في الطريق ورجم العرب قبره وصار قبره في الطريق كالجبل من كثرة رمي الحجر على قبره وفي ذلك يقول جرير في الفرزدق: إذا مـات الفـرزدق فـارجموه كما ترمـون قبـر أبـي رغـال

وكان أبو رغال عشَّاراً جائراً.

وبالجملة فلمًا وصل أبرهة بجيشه إلى مكَة نزل خارج الحرم وبعث رجلاً من الحبشة يقال له: «الأسود» فساق ما كان من أموال أهل تهامة ونهبها وكان من الإبل المنهوبة مائتان لعبد المطَلب وبعث أبرهة حياطة الضميريّ وقال له: سل عن سيّد هذا البلد وشريفهم وائتوني به فأتاه عبد المطَلب فلمّا أتاه عبد المطَلب وكان أبرهة جالسا على سرير ولم يرد أن يجلس عبد المطَلب معه على سريره كراهة أن تراه الحبشة أن أحداً يجلس معه على سرير، نزل أبرهة عن سرير، وجلس على الأرض وجلس عبد المطّلب معه وقال أبرهة: سل حاجتك إن كان لك حاجة قال عبد المطّلب: ردّ إبلي فقال أبرهة لترجمانه: قل له: لم ما سألتني حتّى أعفو عن هدم البيت وإنّه لبيت عزّكم وشرفكم وما هذه الأباعر وما خطرها؟ فقال عبد المطّلب: أنا ربّ الإبل وللبيت ربّ يحفظه كما حفظه من تبّع وكسرى فغضب أبرهة وقال: ردّوا عليه بعرانه لينظر من يحفظ البيت منّي وقيل: ما استردّ عبد المطّلب إبله.

وأخذ أهل مكَة أموالهم وأمتعتهم واستنجدوا الجبال وخلت مكَة منهم خوفاً من معرّة الجيش.

وبالجملة فجهّز أبرهة جيشه وقدّم الفيل الأعظم فكان كلّما وجَهوه إلى الحرم برك ولم يبرح كما بركت القصواء في الحديبية حتّى قالﷺ: «حبسها حابس الفيل»<sup>(۱)</sup>. ومعنى بروك الفيل سقوطه على الأرض لمّا جاءه الإلهام من اللّه فلزم موضعه ولم يتحرّك.

وقيل: إنّ نفيل بن حبيب الخثعميّ أخذ بأذن ذلك الفيل الأعظم وكان اسمه محمود فقال نفيل: ابرك محمود وارجع راشداً من حيث جئت فإنّك في بلد الله الحرام<sup>(٢)</sup>، ونفيل هذا هو قاتل أبرهة بأرض خثعم وهو جبل وأهله خثعميّون.

وأخذ عبد المطَّلب بحلقة البيت ودعا وكلَما وجَهوا الفيل إلى مكَّة يربض فضربوه فلم يتحرّك وإذا وجَهوه إلى اليمن أو إلى غيره من الجهات هرول فأمر أبرهة أن يساق الفيل فثبت على أمره فبينما عبد المطّلب يدعو التفت فإذا بطير فقال: إنَّها لطير غريبة لا نجديّة ولا تهاميّة وإنّ لها لشاناً،

> ۱\_ مجمع البیان، ج۹، ص۱۹۵. ۲\_ جامع البیان، ج۳۰، ص۳۹۰، و تفسیرابن کثیر، ج٤، ص۵۵۸.

سوداء صفر المناقير خضر الأعناق. وعن عائشة كانت تلك الطير الأبابيل أشباه الخطاطيف والوطاويط ولها خراطيم الطير وأكف الكلاب وأنيابها وقيل: هي عنقاء مغرب، وقيل: إنّها طير بين السماء<sup>(١)</sup>، وقيل: من طير السماء، جاءت عشيّة ثمَّ صبّحتهم، مع كلَّ طائر حجر في منقاره وحجران في رجليه أكبر من العدسة وأصغر من الحمّصة وعن ابن عبّاس أنّه رأى من تلك الأحجار عند أمّ هانئ نحو قفيز مخطَط بحمرة كالجذع. ثمّ أرسلت ريح فزادتها شدَّة فكان الحجر تقع على رأس كلَّ واحد من الجيش فيخرج من أسفله وينفذ من الفيل ومن بيضهم فيحرق الأرض وعلى كلَّ حجر اسم من يقع عليه، قال عكرمة: كلَّ من أصابته الحجارة جدرته ففرّوا وهلكوا في كلَّ طريق ومنهل ولم تصب منهم أحداً إلّا هلك.

ثمَّ لمَّا استبطأ عبد المطَّلب مجيء القوم إلى مكَّة ركب لينظر ما الخبر فوجدهم هلك منهم وفرّ الباقون وقد بقي أثاثهم وأموالهم فاحتمل ما شاء اللّه من صفراء وبيضاء ثمَّ أعلم أهل مكَّة بهلاك القوم فخرجوا وانتهبوا.

وبالجملة لم يبق منهم أحد وقيل: أخذ أبرهة داء أسقط أنامله وأعضاءه ووصل إلى صنعاء وهو مثل فرخ وما مات حتّى انصدع صدره فملك اليمن ابنه مكسوم وانفلت وزير أبرهة وطائر يتخلّف فوقه حتّى بلغ النجاشيّ فقصّ عليه القصّة فلمّا أتمّها وقع عليه الحجر فخرّ ميّتاً بين يديه، انتهى.

فلو قيل: إنّا شاهدنا وتحقّق عندنا أنّ بعض الناس فعلوا مثل فعل أبرهة وما وقع عليهم سوء كما وقع لأبرهة مثل الحجّاج ومثل القرامطة.

فالجواب أنَّه لم تجر عادة اللَّه على من يعاديه أن يأخذه سريعاً بل عادته أن يمهله لكن لا يهمله، على أنَّ مثل هذه الأُمور خوارق العادات كان

۱\_ تفسير القرطبي، ج۲۰، ص۱۹٦.

يقع في أيّام الأمم السالفة، وأيضاً إنّ الاستيصال وما يقرب منه مرفوع عن هذه الامّة وإن كان اشتد غضبه عليهم كما قيل في حقّ الحجّاج: إنّ عليه نصف عذاب العالم.

وقصّة القرامطة مجملها أنّ أبا سعيد كبير القرامطة (وهم طائفة ملاحدة ظهروا بالكوفة سنة سبعين ومائتين يزعمون أن لا غسل من جنابة وحلّ الخمر وأنّه لا صوم في السنة إلّا يومي النيروز والمهرجان ويزيدون في أذانهم وأنّ محمّد بن الحنفيّة رسول الله وأنّ الحجّ والعمرة إلى بيت المقدس وافتتن بهم جماعة من الجهّال وأهل البراري وقويت شوكتهم حتّى انقطع الحجّ من بغداد بسببه وسبب ولده أبي طاهر فإنّ ولده أبا طاهر بنى دارا بالكوفة وسمّاها دار الهجرة) كثر فساده واستيلاؤه على المسلمين وقتله إيّاهم وكثرت أتباعه وذهب إليه جيش الخليفة المقتدر باللّه السادس عشر من خلفاء بني العبّاس غير مرة وهو يهزمهم.

ثم إنّ المقتدر سيّر ركب الحاج إلى مكّة فوافاهم أبو طاهر يوم التروية فقتل الحجّاج بالمسجد الحرام وفي جوف الكعبة قتلاً ذريعاً وألقى القتلى في بثر زمزم وضرب الحجر بدبّوس<sup>(۱)</sup> فكسره ثمّ اقتلعه وأخذه معه وقلع باب الكعبة ونزع كسوتها وسقفها وقسّمه بين أصحابه وهدم قبّة زمزم وارتحل عن مكّة بعد أن أقام فيها أحد عشر يوما ومعه الحجر الأسود وبقي عند القرامطة أكثر من عشرين سنة وكان الناس يضعون أيديهم محلّه للتبرك ودفع لهم خمسون ألف دينار فأبوا حتّى أعيد في موضعه في خلافة المطيع لأمر اللّه وهو الرابع والعشرون من خلفاء بني العبّاس بعد اشترائه منهم.

وبعد القرامطة في سنة ثلاث عشرة وأربعمائة قام رجل من الملاحدة

١\_عصا من خشب أو حديد في رأسه شيء مثل الكرة.

وضرب الحجر ثلاث ضربات بدبَوس فتشقَق وجه الحجر من تلك الضربات وتساقطت منه شظيّات<sup>(۱)</sup> مثل الأظفار وخرج بكسره فُتات<sup>(۱)</sup> أسمر يضرب إلى الصفرة محبّباً مثل حبّ الخشخاش فجمع بنو شيبة ذلك الفتات وعجنوه بالمسك وحثوه في تلك الشقوق وطلوه من ذلك، ولعنة الله على الظالمين.

فَوْ أَمَرَ بَجَمَلَ كَيْدُهُمْ فِي تَضْلِبِلِ ﴾ الهمزة للتقرير وضلَّ كيده إذا جعله ضائعاً وضلَّ الماء في اللبن إذا غاب أي: قد جعل سبحانه مكرهم في تخريب الكعبة في إبطال بأن أهلكهم وجزاهم بعد إهلاكهم بمثل ما قصدوا حيث خرب كنيستهم لأنهم بعد إهلاك صاحب الفيل وقومه عزّت قريش وهابهم الناس كلَهم ومزَقت الحبشة كلَّ ممزَق وخربت تلك الكنيسة التي بناها أبرهة فلم يعمرها أحد وكثرت حولها السباع والوحوش ومردة الجنّ واستمرت كذلك إلى زمن السفّاح العبّاسي أوَّل خلفاء بني العبّاس فذكر له أمرها فبعث إليها عامله الذي باليمن فخربها وأخذ خشبها المرصّع بالذهب والآلات الّتي تساوي قناطير من الذهب وعفا رسمها.

وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴾ وأبابيل أي: جماعات متتابعة من الطير الأنها كانت أفواجاً فوجاً بعد فوج أو معنى أبابيل من هاهنا وهاهنا جمع إبالة وهي الحزمة الكبيرة من الحطب شبّهت بها الجماعة من الطير في نظامها فأبابيل صفة للطير.

فَ تَتَرْمِيهِم بِحِجَارَةِ مِن سِجِّيلِ ﴾ صفة اخرى لاطيراً) أي: ترمي الطير عليهم وتقذفهم تلك الطير بأحجار صلبة شديدة ليست من جنس الحجارة وقد مرّ تفسير السجّيل في سورة هود، وقيل: معناه طين متحجّر معرّب «سنگ گل»

ا- فلقة العود والعظم ونحوهما.

٢\_ الكسارة والسقاطة من الشيء المفتوت.

| لله ۲۸۱ | فيخلؤ الغنائية |
|---------|----------------|
|---------|----------------|

من هذين الجنسين وهما «سنج» الَذي هو الحجر و«جيل» الّذي هو الطين أو اشتقاقه من الإسجال وهو الإرسال فالمعنى من الحجارة المرسلة.

الدود وسمّي ورق الزرع بالعصف لأنّ شأنه أن يقطع فتعصفه الرياح وتذهب الدود وسمّي ورق الزرع بالعصف لأنّ شأنه أن يقطع فتعصفه الرياح وتذهب به إلى هنا وهنا شبّههم في فنائهم به أو المعنى: كورق ذرع قد أكل حبّه وبقي تبنه في بقاء أجسادهم وذهاب أرواحهم أو كتبن وورق زرع أكلته الدواب تبنه في بقاء أجسادهم وذهاب أرواحهم أو كتبن وورق زرع أكلته الدواب تشويهاً لحالهم وهو أنّه لم يكتف بجعلهم أهون شيء في الزرع وهو التبن حتى جعلهم ماون شيء في الزرع وهو التبن والقته روثاً فيبس وتفرقت أجزاؤه شبّه تقطع أوصالهم بتفرق الروث وفيه تشويهاً لحالهم وهو أنّه لم يكتف بجعلهم أهون شيء في الزرع وهو التبن حتى جعلهم رجيعاً وعبّر عن الرجيع بالمأكول مراعاة لحسن الأدب في الذكر حتى جعلهم رجيعاً وعبّر عن الرجيع بالمأكول مراعاة لحسن الأدب في الذكر التهرية ألفكرام ألفي من البول والتغوّط، ومن كان اعتماده بقوته وسطوته أهلكه الله بأضعف خلقه فإنّهم لما كان اعتمادهم على الفيل من ألفكرام ألفير أنه أوى خلق الله أهلكم من البول والتغوّط، ومن كان اعتماده بقوته وسطوته أهلكه الله بأضعف خلقه فإنّهم لما كان اعتمادهم على الفيل من ألفكرام ألفير ألفير الأكل في قوله: وحما ألفيل من ألفكرام ألفيل من ألفكمام ألفلكمام ألفي الذكر الروث كما كنّى بالأكل في قوله: وحما ألفيل من ألفكمام أولي الأكل من البول والتغوّط، ومن كان اعتماده بقوته وسطوته أهلكه الله بأضعف خلقه فإنّهم لما كان اعتمادهم على الفيل من ألفلمكام ألفي أنهم زعموا أنه أقوى خلق الله أهلكهم بأضعف خلق من خلقه وهو وسطوته أملكه الله بالفارسيّة «سار» وسمّي زرزور لتوزرر والي الذي والد منها لا يعادل عشرة مثاقيل شبيهة بالزرزور أو هي الورزور يقال له بالفارسيّة «سار» وسمّي زرزور لتزرور الزرور يقال له بالفارسيّة «سار» وسمّي زرزور لتوزرور الزرور والمال له الفارسار» وسمّي زرزور لترزور أله ألفي من خلقه والزرا الألذي حجم كل واله الذي والي ألمام من خلقه وهو الطير ألذي حجم كل واحد منها لا يعادل عشرة مثاقيل شبيهة بالزرزور أو هي الورزور ور ور الزرزور ور ور الغار له مالها الذي ورور لقال له بالفارسيّة «سار» وسمّي زرزور ليقال له بالفارسيّة «سار» وسمّي زرزور ليزور ليزور ور ليزور ور ور الزرزور ور الغرم منها لا يعادل عشرة مئاقيل شرور ور ور الفي ماله الزرزور ور ور الغور الزم وراله ورور وراله وراله ورورو ورالورور ورور ور ور ورما ور ورما وراله

وما به قتلوا من الحجارة أصغر من الحمّصة وأكبر من العدسة وكان هذا الأمر من أعظم المعجزات أظهره الله إمّا على طريق الإرهاص<sup>(٢)</sup> لنبوّة نبيّناﷺ فإنّهﷺ ولد في ذلك العام.

وقال قوم من المعتزلة: إنَّه كان معجزة لنبيَّ من الأنبياء وربَّما قالوا: هو خالد بن سنان لكن لا نحتاج إلى هذه التكلِّفات بل يكون هذا الأمر تشريفاً

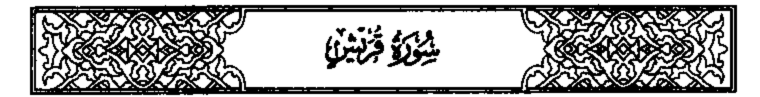
١- سورة المائدة: ٧٥.

٢\_ هو ظهور أمر من إعلام النبوة قبل بعث النبي.

وتعظيماً وحفظاً لبيته تعالى على أنّه حجّة لائحة لظهور الحقّ وإبطالً لأقوال الملاحدة والفلاسفة المنكرين للآيات الخارقة فإنّ هذا الأمر لا يمكن أن يستند إلى الطبع كما نصبوا الصيحة والريح العقيم وغيرها ممّا أهلك الله تعالى به الأمم الماضية إلى ذلك إذ لا يمكنهم أن يروا في أسرار الطبيعة إرسال جماعات من الطير ومعها أحجار معدّة لهلاك قوم معيّنين قاصدة إيّاهم دون غيرهم فترميهم بها فتهلكهم ولا يتعدّى ذلك الأمر إلى غيرهم ولو واحداً.

وليس لأحد أن ينكر هذا الأمر لأن النبي تلاك لما قرء هذه السورة على أهل مكَة مع عنادهم وإنكارهم لم ينكروا هذا الأمر بل أقرّوا وكانوا قريبي العهد بأمر الفيل فلو لم يكن لذلك الأمر حقيقة لأنكروه وجحدوه بل أكثروا في هذا الأمر في أشعارهم وناديهم فمن ذلك ما قاله ابن أبي الصلت: إن آيسات ربّنسا بيّنسات ما يماري فيهن إلّا الكفور إن آيسات ربّنسا بيّنسات ما يماري فيهن إلّا الكفور حبس الفيل بالمغمس حتّى ظلّ يحبو كأنّه معقور وقال عبد الله بن عمرو بن مخزوم: أنت الجليل ربّنا لم تدنس أنت حبست الفيل بالمغمس من بعد ما هم بشيء ملبس حبسته في هيئة المكركس أي المنكَس<sup>(1)</sup>.

۱- انظر: مجمع البيان، ج۱۰، ص٤٤٨.



مكية. في حديث أبيّ: «من قرأها أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من طاف بالبيت واعتكف». وروى العيّاشيّ عن الصادق لليّلة يقول: «لا تجمع بين سورتين في ركعة واحدة إلّا (الضحى) و(ألم نشرح) و(ألم تر كيف) و(لإيلاف)». وعن ابن عبّاس عن أحدهما لليّلة قال: «(ألم تر كيف فعل) و(لإيلاف) سورة واحدة»<sup>(1)</sup>.

## بسمي التوالتخز التحجير

لِإِيلَافٍ شُرَيْشٍ ۞ إِلَىٰغِيمَ رِحْلَةَ ٱلشِّتَآءِ وَٱلصَّيْفِ ﴾ فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا ٱلْبَيْتِ ۞ ٱلَّذِي أَطْعَمَهُم بِنِ جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِنْ خَوْفٍ ﴾

أي: فعلنا ذلك بأصحاب الفيل نعمة منًا على قريش مضافة إلى نعمتنا عليهم في رحلة الشتاء والصيف فكأنَه قال: نعمة إلى نعمة، واللام متعلَق بقوله: ﴿ فَلَيَمْبُدُوا ﴾ وذكر الفاء لما في الكلام من معنى الشرط وتقدير الكلام أنَّ نعم الله عليهم غير محصورة فإن لم يعبدوه لسائر نعمه فليعبدوه لتألف قريش بمكة وتمكنهم المقام بها أو المعنى لتألف قريش فإنَهم هابوا من أصحاب الفيل لما قصدها وهربوا منه فأهلكناهم لترجع قريش إلى مكة ويألفوا ويجتمعوا بها وتولد محمد الله فبعث إلى الناس بشيراً ونذيراً.

١\_ مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٤٩.

إ-لَـنِفِهِم \$ بدل من الأول والإيلاف الأول بمعنى الإلف اللازم لا المتعدي، لأن يألفوا هاتين الرحلتين ويجمعوا بينهما لتجاراتهم ومعاشهم وذلك لأن الناس إذا تسامعوا بذلك الإهلاك ثبت لهم عزّ وشرف وتهيّبوا لهم زيادة فضل على غيرهم فلا يجترئ عليهم أحد وينتظم لهم الأمن في رحلتيهم.

وكان لقريش رحلتان يرحلون في الشتاء إلى اليمن وفي الصيف إلى الشام فيتمارون ويتَجرون آمنين وما كان بعد ذلك يتعرض لهم أحد من العرب وذئابها والناس بين متخطَف ومنهوب ولو لا هاتان الرحلتان لم يمكنهم المقام بها لأنها واد غير ذي زرع ولم يكونوا أهل زرع ولا ضرع وكان إذا أصاب واحدا منهم مخمصة خرج وعياله إلى موضع وضربوا على أنفسهم خباء حتّى يموتوا وكانوا على ذلك إلى أن جاء هاشم بن عبد مناف ليته وكان سيّد قومه فقام خطيباً فقال: إنّكم أحدثتم حدثا تقلّون فيه وتذلّون وأنتم أهل حرم الله وأشرف ولد آدم، قالوا: نحن لك تبع فليس عليك منًا خلاف فأمرنا بأمرك، فجمع كلّ بني أب على الرحلتين في الشتاء إلى اليمن وفي الصيف إلى الشام للتكسّب فما ربح الغنيّ يكون ليقسم بينه وبين فقرائهم فاستداموا على هذا الأمر حتّى كان فقيرهم كغنيّهم فجاء الإسلام وهم على ذلك.

وقريش ولد النضر بن كنانة ومن لم يلده فليس بقريش واختلفت في تسميتهم بهذا الاسم قيل: سمّوا قريشا لأنّهم لم يكونوا أهل زرع وضرع وكانوا يكتسبون. والقرش الكسب، وقال ابن عبّاس: (سمّوا «قريش» بالتصغير للتعظيم من القرش وهو دابّة بحريّة عظيمة تعبث بالسفن وتقلبها وتكسرها ولا تطاق إلّا بالنار ولا يقدر أحد عليها فشبّهوا بها لأنّها تأكل ولا تؤكل وتعلو ولا تعلى ووصفوا بالغلبة وعدم المغلوبيّة). قال شاعرهم: يرفيك فريشي .....

| بها سمَّيت قريش قريشاً                      | وقريش هي الّتي تسكن البحر        |
|---------------------------------------------|----------------------------------|
| ـرك فيه لذي الجنـاحين ريشـاً                | تأكل الغثَّ والسـمين ولا تتـــ   |
| يأكلون البلاد أكـلا كميشـأ <sup>(۱)</sup>   | هكذا في البلاد حتَّـى قـريش      |
| يكثر القتل فيهم والخُموشــاً <sup>(٢)</sup> | ولهـــم أخـــر الزمـــان نبـــيّ |

وقيل: سمّوا قريشاً لتجمّعهم من هاهنا وهاهنا وضمّ بعضهم إلى بعض وتجمّعهم إلى الحرم أو لأنّ النضر بن كنانة اجتمع في ثوبه يوما فقالوا: تقرّش نضر، أو سمّيت بقريش بن يخلد بن غالب بن فهر، وكان ابن يخلد صاحب عيرهم فكانوا يقولون: قدمت عير قريش وخرجت عير قريش.

اللتين تمكنوا منهما أو بسبب دعوة إبراهيم يجبى إليه ثمرات كلّ شيء فرّتن اللتين تمكنوا منهما أو بسبب دعوة إبراهيم يجبى إليه ثمرات كلّ شيء فرّتن جُوعٍ ﴾ شديد كانوا فيه قبلهما إلى أن جمعهم على الغنى عمرو العلى<sup>(٣)</sup> على الرحلتين كما ذُكر سابقاً فروَمَامَنَهُم مِنّ خَوْفٍ ﴾ عظيم وهو خوف أصحاب الفيل أو خوف التخطف في بلدهم من ذئاب العرب حيث هابوهم وفضّل على العرب بأمور.

قالت أمّ هانئ بنت أبي طالب: «إنّ رسول الله ذكر فضل قريش بسبع خصال: النبوة فيهم، والخلافة، والحجابة. والسقاية. ونصروا على الفيل، والسبقة في عبادة الله، ونزلت فيهم سورة لم يذكر فيها أحدً غيرهم في لإيكَفِ كي وتسمية لإيلاف سورة يرد قول من قال وهم جماعة: بأنّ ألم تركيف فعل ولإيلاف سورة واحدة)». وبالجملة فهذه الفضائل ثابتة لقريش بشرط إطاعة الله ورسوله. قال شاعرهم:

> ۱\_ أكلاً سريعاً. ۲\_ الخدش واللطم. ۳\_ لقب هاشم.

- - هــلا مـررت بـآل عبــد منــاف منعوك من جهـد ومـن إيجـاف والقـــائلين: هلــــم للأضــياف حتَـى يصـير فقيـرهم كالكـافي ورجـال مكَـة مسـتنين عجـاف سفر الشـتاء ورحلـة الأصـياف
- يا ذا الذي طلب السماحة والندى لو أن مررت بهم تريد قراهم الراتشين وليس يوجد رائش والخاطين غنيهم بفقيرهم والقائلين بكل وعد صادق سفرين سائهما له ولقومه: تمت السورة بعون الله.



مكية. وقيل: بعضها مكّية وبعضها مدنيّة، وتسمّى سورة الماعون. من قرأها غفر الله له إن كان للزكاة مؤدياً<sup>(۱)</sup>. عمرو بن ثابت عن أبي جعفر لل<sup>ين</sup>ة قال: «من ق**رأها في فرانضه ونوافله قبل الله صلاته وصيامه ولم يحاسبه بما كان منه في الدني**ا»<sup>(۲)</sup>.

## بسمي التوالتخفر التحج

أَرَمَيْتَ ٱلَّذِى يُحَذِبُ بِٱلدِينِ ۞ فَذَلِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْمَتِيحَ ۞ وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِتَكِينِ ۞ فَوَمَـٰ لَ لِلْمُصَلِّينَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَانِهِمْ سَاهُونَ ۞ ٱلَذِينَ هُمْ يُرَآءُونَ ۞ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ۞

قال الكلبيّ: نزلت في العاص بن وائل السهميّ وقيل: نزلت في الوليد بن المغيرة وقيل: نزلت في أبي سفيان بن حرب كان ينحر في كلّ أسبوع جزورين فأتاه يتيم وسأله شيئاً فقرعه بعصاه.<sup>(٣)</sup> وقيل: المراد أبو جهل كان وصيّاً ليتيم فجاءه عرياناً يسأله من مال نفسه فدفعه دفعاً شنيعاً<sup>(٤)</sup> فآيس الصبيّ فقال له أكابر قريش: قل لمحمّد: يشفع لك وكان غرضهم الاستهزاء به

وهوﷺ ما كان يردّ محتاجاً فذهب معه إلى أبي جهل وقام أبو جهل وبذل المال لليتيم فعيّره قريش وقالوا: أصبوت؟ فقال: لا والله ما صبوت ولكن رأيت عن يمينه وعن يساره حربة خفت إن لم أجبه يطعنها فيٍّ.

أَرَمَيَّتَ ﴾ أي: هل عرفت يا محمّد ﴿ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ مَالَابِينِ ﴾ فالَذي اللعهد أو للجنس فيكون عاماً لكل من كان مكذّباً بالدين ومن شانه أذيت الضعيف ودفعه بعنف ﴿ وَلَا يَحُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِيتِكِينِ ﴾ أي: لا يحت أهله وغيرهم على طعام مسكين ومحتاج ويمنع المستحق، وفي العدول من الإطعام إلى الطعام وإضافته إلى المسكين دلالة على أن للمساكين شركة وحقاً في مال الأغنياء.

فَوَيَـلُ ﴾ الفاء لربط ما بعدها بشرط محذوف كأنّه قيل: إذا كان عدم المبالاة باليتيم من موجبات الذمّ والتوبيخ، فويل وشدّة العذاب ﴿ لِلْمُصَلِّينَ \* ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ السهو خطأ عن غفلة وذلك ضربان:

أحدهما: أن لا يكون من الإنسان مولَّداته ودواعيه كمجنون سبٍّ إنساناً مثلاً.

والثاني: أن يكون منه مولَداته كمن شرب خمراً ثمّ ظهر منه منكر لا عن قصد إلى فعله فالأوّل معفوّ عنه والثاني مأخوذ به، ومن القسم الثاني ما ذمّ الله في الآية والمعنى في قوله: ﴿عَن صَلَانِهِمْ ﴾ سهو ترك لها وقلّة التفات إليها وعدم المبالاة بها وذلك فعل الفسقة من المؤمنين.

قال أنس بن مالك: الحمد لله على أن لم يقل «في صلاتهم» وذلك أنّه لو قال: «في صلاتهم» لكان المعنى أنّ السهو يعتريهم وهم فيها إمّا بوسوسة الشيطان أو بحديث النفس وذلك لا يكاد يخلو منه أحد والتخلّص منه عسير<sup>(۱)</sup>.

۱\_الکشاف، ج٤، ص۲۸۹.

ليخلؤ المتابخيني

قيل: ولمّا نزلت الآية قالﷺ: **«هذه خير لكم من أن يعطى كلّ واحد منكم** مثل جميع الدنيا»<sup>(۱)</sup>.

۲۸۹ ..

وقيل في معنى فَحْعَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ إنّ المعنى والمراد هم الّذين يؤخّرون الصلاة عن أوقاتها عن ابن عبّاس وجماعة وروي ذلك مرفوعاً<sup>(٢)</sup>. وقيل: المراد المنافقون الّذين لا يرجون لها ثواباً إن صلّوا ولا يخافون على تركها عقاباً فهم عنها غافلون حتّى يذهب وقتها فإذا كانوا مع من يصلّي صلّوا وإذا لم يكونوا معهم لم يصلّوا فكان صلاتهم رياء<sup>(٣)</sup> لا إخلاصاً وهو قوله: أَذَيْنَ هُمْ يُرَآمُونَ ﴾ فإن صلّوها صلّوها رياء وإن فاتتهم لم يندموا وقيل: هم الّذين لا يصلّونها لوقتها ولا يتمّون ركوعها وسجودها. قال أبو عبد اللّه طنيم: «هو التوك لها والتواني عنها والمضيّعين لها».

وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ﴾ اختلف فيه قيل: «هي الزكاة المفروضة». عن علي ﷺ وأبي عبد الله، وقيل: المراد من الماعون ما يتعاروه الناس بينهم من الدلو والفأس والقدر وما لا يمنع كالملح والماء وأمثاله. وروى أبو بصير عن أبي عبد الله ﷺ دهو القرض تقرضه ومتاع البيت تعيره ومنه الزكاة»، قال: فقلت له: إن لنا جيراناً إذا أعرناهم متاعاً كسروه وأفسدوه فعلينا جناح أن نمنعهم؟ فقال: «لا ليس حيننذ جناح أن تمنعهم إذا كانوا كذلك». وقيل: المعروف كله<sup>(1)</sup>. والماعون من المعن وهو الشيء القليل وسمّيت الزكاة ماعوناً لأنه يؤخذ من

والفرق بين المرائي والمنافق أن المنافق يبطن الكفر ويظهر الإيمان ١- تفسير الثعلبي، ج١٠، ص٣٠٥، و تفسيرابن كثير، ج٤، ص٥٩٣. ٢- مجمع البيان، ج١٠، ص٤٥٦. ٣- المصدر السابق نفسه. ٤- مجمع البيان، ج١٠، ص٤٥٧.

| ٢٩.                                                                 | •  |
|---------------------------------------------------------------------|----|
| والمرائي يظهر زيادة الخشوع وآثار الصلاح ليعتقد من يراه أنَّه من أها | و  |
| لصلاح وحقيقة الرياء طلب ما في الدنيا بإظهار الدين.                  | 51 |
| تمّت السورة بعون الله.                                              |    |



مكية. من قرأها سقاه الله من أنهار الجنّة وأعطي من الأجر بعدد كلّ قربان قرّبه العباد في يوم العيد ويقرّبون أهل الكتاب والمشركين. وقالﷺ: «ومن قرأها في فرائضه ونوافله سقي يوم القيامة من الكوثر»<sup>(۱)</sup>.



إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكَوْثَرَ ۞ فَصَلِ لِرَبِكَ وَأَنْحَرُ ۞ إِنَّ شَانِعَكَ هُوَ ٱلأَبْتَرُ۞

السورة قيل: مكَيَّة وقيل: مدنيَّة.

نزلت السورة في العاص بن وائل السهميّ وذلك أنّه رأى رسول اللّه يخرج من المسجد فالتقيا عند باب بني سهم وتحدّثا وأناس من صناديد قريش جلوس في المسجد فلمّا دخل العاص قالوا: من الّذي كنت تتحدّت معه؟ قال ذلك الأبتر وكان قد توفّي قبل ذلك عبد اللّه بن رسول الله وهو من خديجة وكانوا يسمّون من ليس له ابن أبتر، فسمّته قريش عند موت ابنه الله أبتر ومبتور. عن ابن عبّاس.

إِنَّا ﴾ إن جار مجرى القسم في تأكيد الجملة ﴿ أَعْطَيْنَكَ ﴾ بصيغة

١- مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٥٨.

الماضي مع أنّ العطايا الأخرويّة وأكثر ما يكون في الدنيا لم يحصل بعد تحقيقاً لوقوعها ﴿ٱلْكَوْثَرَ ﴾ أي: الخير الكثير من العلم والعمل وفوعل من الكثرة كنوفل من النفل وجوهر من الجهر. قيل لأعرابيّة آب ابنها من السفر: بم آب ابنك؟ قالت: آب بكوثر، أي بالعدد الكثير من الخير.

وروي أنّه تلاقي قرأها فقال: «أقدرون ما الكوثر إنّه نهر في الجنة وعدنيه رئي. فيه خير كثير أحلى من العسل وأشدّ بياضا من اللبن وأبرد من الثلج وألين من الزبد حافتاه الزبرجد وأوانيه الفضّة عدد نجوم السماء لا يظمأ من شرب منه أبدا أوّل وارد به فقراء المهاجرين الدنس الثياب الشعث الرءوس الذين لا يزوّجون المنقمات ولا تفتح لهم أبواب السدد. ويموت أحدهم وحاجته تبتلج في صدورهم. لو أقسم على الله لابرّه"<sup>(1)</sup>. وعن أبي عبد الله للخيرة: «أنّه قال: الكوثر نهر في الجنّة أعطاه نبيّه عوضاً من ابنه». وقيل: الكوثر هو القرآن. وقيل: هو كثرة النسل والذريّة وقد ظهرت الكثرة في ولد فاطمة بين ولا تحصى عددهم واتّصل إلى يوم القيامة. وقيل: هو الشفاعة عن الصادق للخيرة. واللفظ يحتمل للكلّ فإنّه قد أعطاه الله الخير الكثير<sup>(1)</sup>.

فَصَلِ لِرَبِّكَ وَأَغْمَرْ كَ أَمره سبحانه بالشكر على هذه النعمة العظيمة أي صلّ صلاة العيد لأنها عقبها بالنحر أي: وانحر هديك وأضحيتك. وقيل: معناه فصلّ لربّك صلاة الغداة المفروضة بجمع والنحر البدن بمنى، وقيل معناه صلّ لربّك الصلاة المكتوبة واستقبل القبلة بنحرك، وتقول العرب: منازلنا تتناحر أي: هذا ينحر هذا ويستقبله<sup>(٣)</sup>، قال أبو عبد الله للخين: «هو رفع يديك حذاء وجهك». وروى عنه عبد الله بن سنان مثله. وعن جميل قال قلت

- ۱\_الکشاف، ج٤، ص٢٩٠.
- ٢ ـ انظر: مجمع البيان، ج ١٠، ص٤٥٩.
  - ٣\_ المصدر السابق نفسه.

لأبي عبد اللهﷺ: فصلٌ لربّك وانحر؟ فقال بيده هكذا، يعني استقبل ببدنه حذاء وجهه القبلة في افتتاح الصلاة.

وروي عن مقاتل بن حيّان عن الأصبغ بن نباتة عن أمير المؤمنين للله قال: «لمّا نزلت هذه السورة قال النبيّ لجبرئيل: ما هذه النحيرة التي أمرني الله بها ربي؟ قال: «لمّا نزلت هذه السورة قال النبيّ لجبرئيل: ما هذه النحيرة التي أمرني الله بها ربي؟ قال: يأمرك إذا تحرّمت للصلاة أن ترفع يديك إذا كبّرت وإذا ركعت وإذا رفعت رأسك من الركوع وإذا سجدت فإنّه صلاتنا وصلاة الملائكة في السماوات السبع فإنّ لكلّ شيء زينة وإنّ زينة الصلاة أن ترفع يديك عند كلّ تكبيرة. قال النبيّ تلاكل: رفع الأيدي من الاستكانة. قلت: وما الاستكانة؟ قال: ألا تقره هذه الآية في أمّا أستَكَانُوا لِرَبَيْمَ يَنْضَرَّعُونَ في أُنْ

المعنى: أن تشاينتك هُوَ ٱلأَبَّتَرُ ﴾ شناه أي: أبغضه أي: مبغضك هو الأبتر لبغضه لك والبتر يستعمل في قطع الذنب، ثم استعمل في قطع العقب والمعنى: أن الذي لا عقب له ولا عاقبة ولا حسن ذكر هو الأبتر وأمّا أنت فتبقى ذريّتك وحسن ذكرك وآثار فضلك إلى يوم القيامة كما قال سبحانه: ورَقَمَنَا لَكَ ذِكْرُكَ ﴾<sup>(٢)</sup> وجعله الله أباً للمؤمنين فهم أعقابه إلى يوم القيامة وجعله خاتم الأنبياء وأعطاه القرآن الذي عجزوا عن الإتيان بمثله إلى آخر الدهر على وجازة ألفاظه ومنافع العمل بمعانيه.

تمّت السورة بعون الله.

١- المجمع البيان، ج١٠، ص٤٦٠، و تفسير الصافي، ج٧، ص٥٦٧. ٢- سورة الانشراح: ٤.

الموكؤ البكافران

مكية، وقيل: مدنية. في حديث أبيَّ: «ومن قرأ ﴿قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَيْمِرُونَ ﴾ فكأنّما قرأ ربع القرآن وتباعدت عنه مردة الشياطين وبرىء من الشرك وتعافى من الغزع الأكبر»<sup>(1)</sup>. وعن جبير بن مطعم قال: قال لي رسول الله: **«أتحبّ يا جبير أن** تكون إذا خرجت سفرا من أمثل أصحابك هينة وأكثرهم زاداً؟ \* قلت: نعم، قال: «فاقرأ هذه السور الخمس: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَغِرُونَ ﴾ و﴿إِذَا جَمَآءَ نَصَّرُ ٱللَّهِ ﴾ و﴿قُلْ هُوَ آللَهُ ﴾ و«الغلق» و«الناس» وافتتح قراءتك ببسم الله الرحمن الرحيم». قال جبير: أ وكنت غير كثير المال وكنت أخرج مع من شاء الله أن أخرج فأكون أكبرهم همّة وأكثرهم إذا زادا حتّى أرجع من سفري ذلك. وعن فروة بن نوفل الأشجعيِّ عن أبيه أنَّه أتى النبي الله فقال: جنت يا رسول الله لتعلُّمني شيئاً أقوله عند منامي قالﷺ: «**إذا أخذت مضجعك فاقرأ ﴿قُلْ يَتَأَبُّهُا ٱلْكَ**غِرُونَ ﴾ ثمَّ نم على خاتمتها فإنَّها براءة من الشرك». وعن شعيب الحدَّاد عن الصادقﷺ: «قال كان أبي يقول: ﴿قُلْ بَتَأَبُّهَا ٱلْكَغِرُونَ ﴾ ربع القرآن وكان إذا فرغ منها قال: أعبد الله وحده، أعبد الله وحده». وعن هشام بن سالم عن الصادق للتلا قال: «إذا قلت: ﴿ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ فقل: ولكنِّي أعبد الله مخلصاً له ديني. فإذا فرغت منها فقل: ديني الإسلام ثلاث مرّات»<sup>(٢)</sup>.

۱- مجمع البيان، ج ۱۰، ص ٤٦٢، و الكشاف، ج ٤، ص ٢٩٣.
 ۲- المصدر السابق نفسه.



قُلْ بَتَأَيُّهَا ٱلْكَغِرُونَ ۞ لَا أَعْبُدُ مَا نَعْبُدُونَ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَـٰبِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلَا أَنَا عَابِدٌ مَّا عَبَدَتُمْ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَـٰبِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَكُرْ دِينَكُرْ وَلِيَ دِينِ۞

النداء والخطاب منه على لهم بهذا الوصف مع أنّهم في محلّ عزّهم وشوكتهم إيذان بأنّه الله محروس منهم وعلم من أعلام النبوة والألف واللام للعهد وهم كفرة مخصوصة كالوليد بن المغيرة وأبي جهل والعاص بن وائل السهميَ وأميّة ابن خلف والأسود بن عبد يغوث والحارث بن قيس ونحوهم وذلك أنّهم قالوا لرسول الله الله هم فاتّبع ديننا ونتّبع دينك تعبد آلهتنا سنة ثمّ نعبد إلهك سنة فقال: «معاذ الله أن أشرك بالله غيره». فقالوا: استلم بعض آلهتنا نصدتك ونعبد إلهك فنزل فوقّل يَتَأَيُّهَا آلحكَفِرُوت كم فعدل رسول الله الهتنا نصدتك ونعبد إلهك فنزل فوقًل يَتَأَيُّهَا آلحكَفِرُوت كم فعدل رسول الله عبّس فرغ من السورة فأيسوا عند ذلك فشرعوا يؤذونه وأصحابه قال ابن عبّاس: وفيهم نزل قوله: في قُل أَفَغَيْرَ ٱللهِ تَأْمَرُوَقِ أَعْبُدُ أَيُّهَا أَلْمَتَها فَنَ ال

لأ آعُبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ أي: لا أعبد فيما يستقبل ولا أفعل في المستقبل ما تطلبونه منّي من عبادة آلهتكم، و«لا» لا تدخل غالباً إلّا على مضارع في معنى المستقبل لما تطبرت في معنى المسارع في معنى الحال لكن (الطبرسيّ) فستر الآية بمعنى الحال أي: لا أعبد آلهتكم الّتي تعبدونها اليوم وفي هذه الحال.

﴿ وَلَا أَنتُمْ عَنبِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾ أي: ولا أنتم فاعلون في المستقبل ما

١- مجمع البيان، ج ١٠، ص٤٦٣.

أطلب منكم من عبادة إلهي، قال الطبرسيّ: المراد ما أنتم عابدون في الحال إلهي الّذي أعبده اليوم<sup>(۱)</sup>.

﴿ وَلَآ أَنَا عَابِدٌ مَّا عَبَدَتُّمْ ﴾ أي: وما كنتُ عابداً فيما سلف ما عبدتموه من الأصنام في الجاهليّة فكيف يُرجى منّي في الإسلام.

وَلَا أَسَمَّرٌ عَنِيدُونَ مَا أَعَبُدُ ﴾ أي: وما عبدتم في وقت من الأوقات ما أنا على عبادته وهو الله فليس في السورة تكرار.

وقيل: هاتان الجملتان لنفي العبادة حالا كما في الأولين لنفيها استقبالاً.<sup>(۲)</sup> كما فسر، (الطبرسيّ) لهذا المعنى قال الزجّاج: نفى الرسول بهذه السورة عبادة آلهتهم عن نفسه في الحال وفي المستقبل وأعلمه الله بحال هؤلاء أنّهم لا يؤمنون ولو قلنا بالتكرار فوجهه أن القرآن نزل بلغة العرب ومن عادتهم التكرار في الكلام إذا كان الغرض الإفهام والتأكيد كما يقول المجيب: بلى بلى ويقول الممتنع: لا لا ومثله: في كلًا سَوْفَ تَعْلَمُونَ \* ثُمَّ كَلًا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾<sup>(۳)</sup>. قال الشاعر:

نعق الغراب ببين ليلى غـدوة كم كم وكم بفراق ليلى ينعـق

﴿ لَكُرٌ دِينَكُرُ وَلِنَ دِينِ﴾ والياء إسكانها وفتحها سائغان في قوله: ﴿وَلِنَ﴾ وذكر في معنى الآية وجوه:

أحدها: بحذف المضاف أي لكم جزاء دينكم ولي جزاء ديني فأقام المضاف إليه مقام المضاف.

> ١- مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٦٤. ٢- تفسير أبي السعود، ج ٩، ص ٢٠٦. ٣- سورة النبا:٤، ٣. ٤- انظر: مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٦٤.

| / ج ۱۲ | معتباط للألط |  | (9/ | ٨ |
|--------|--------------|--|-----|---|
|--------|--------------|--|-----|---|

وثانيها: أنّ المعنى لكم كفركم ولي دين التوحيد وهذا إن كان ظاهر، إباحة لكنّه وعيد وتهديد ومبالغة في الزجر كقوله: ﴿ أَعْمَلُوا مَا شِئْتُم ﴾<sup>(1)</sup>. وثالثها: أنّ الدين الجزاء فالمعنى لكم جزاؤكم ولي جزائي وحاصل المعنى أنّ دينكم الّذي هو الإشراك مقصور لكم لا يتجاوزه إلى الحصول لي كما تطمعون فإنّ ذلك من المحال وإنّ ديني الّذي هو التوحيد مقصور لي لأنّكم علّقتموه بالمحال الّذي هو عبادتي لآلهتكم واستلامي إيّاها. قيل: هو منسوخ بآية السيف.

ا\_ سورة فصلت: ٤٠.

تمّت السورة.

يوك التقا

مدنيّة. في حديث أبيّ: «من قراها فكأنّما شهد مع رسول الله فتح مكّة». وروى كرّام الخثعميّ عن أبي عبد الله لليّلة قال: «من قره سورة الفتح في نافلة أو فريضة نصره الله على أعدائه وجاء يوم القيامة ومعه كتاب ينطق قد أخرجه الله يوم القيامة من جوف قبره فيه أمان من حرّ جهنّم ومن النّار ومن زفير جهنم، يسمعه بأذليه فلا يمرّ على شيء يوم القيامة إلا بشَره وأخبره بكلّ خير حتّى يدخل الجنّة،<sup>(۱)</sup>.



إِذَا جَمَاءَ نَصْبُرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـتَحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنَّـاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ۞ فَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرْهُ إِنَّـهُ كَانَ نَوَّابًا۞

إذا جاءك يا محمّد إعانته تعالى وإظهاره إيّاك على أعدائك، والسورة نزلت قبل فتح مكّة كما عليه الأكثر فالإعلام بذلك قبل وقوعه من أعلام النبوة والمراد من «الفتح» فتح مكّة وسمّي ذلك الفتح فتح الفتوح كما أن نفسها سمّيت أمّ القرى وقيل: نزلت السورة في أيّام التشريق بمنى في حجّة الوداع<sup>(٢)</sup> وعاشﷺ بعده ثمانين يوماً.

١- مجمع البيان، ج ١٠، ص٤٦٦.

۲ ـ الکشاف، ج٤، ص٢٩٣.

وَرَأَيْتَ النَّاسَ ﴾ أبصرتهم أو علمتهم يعني: العرب أو الاستغراق العرفي ولعل المراد بالأمر بالاستغفار لمن سواه وإدخاله علي في الأمر تغليب فيدَ خُلُوت في دِينِ اللَّهِ ﴾ أي: ملَّة الإسلام الَّتي لا دين يضاف إليه تعالى غيرها لأن الدين عند الله الإسلام ﴿أَفُواَجًا ﴾ حال من فاعل ﴿يَدْخُلُونَ ﴾ أي: رأيتهم يدخلون فيه جماعات كثيرة كأهل مكة والطائف واليمن وهوازن وسائر قبائل العرب وكانوا قبل ذلك يدخلون فيه واحداً واثنين اثنين.

روي أنّه اللحظ لمّا فتح مكّة أقبلت العرب بعضها على بعض وقالوا: إذا ظفر بأهل الحرم فلن يقاومه أحد فكانوا يدخلون في دين الإسلام أفواجاً من غير قتال<sup>(۱)</sup> وكانت تتابع وفود مثل بني زهرة وبني مرّة وبني كلب وبني كنانة وبني هلال من الأكناف.

قال أبو عمرو بن عبد البرّ: لم يمت رسول الله ﷺ وفي العرب رجل كافر ودخل الكلّ في الإسلام وأمّا نصارى بني تغلب فما أسلموا في حياته ﷺ ولكن أعطوا الجزية<sup>(٣)</sup>. وفي «عين المعاني المراد» من ﴿ٱلنَّاسَ ﴾ في الآية أهل اليمن. قالﷺ: **«الإيمان يماني والحكمة يمانيّة»**<sup>(٣)</sup>.

وعن جابر بن عبد الله أنّه بكى ذات يوم فقيل له في ذلك، فقال: سمعت رسول اللهﷺ يقول: **ادخل الناس في دين الله أفواجاً وسيخرجون أفواجاً،<sup>(4)</sup>** 

فَسَيَّع بِحَمَدِ رَبِّكَ وَأَسْتَغْفِرُهُ ﴾ هذا أمر من الله بأن ينزّهه عمّا لا يليق به من صفة النقص وأن يستغفره لأن النعمة يقتضي الشكر والقيام بحقّها وتعظيم المنعم من لوازم العبوديّة فكأنّه قال: قد حدث أمر عجيب يقتضي

> ١ـ تفسيرأبي السعود، جـ٩، ص٢٠٨. ٢ـ انظر: المحررالوجيزفي الكتاب العزيز، لابن عطية الأندلسي، ص٥٣٢. ٣ـ انظر: الكشاف، جـ٤، ص٢٩٤. ٤ـ جوامع الجامع، جـ٣، ص٨٦٧ و الكشاف، جـ٤، ص٢٩٤.

| ۳۰۱ | المكالي المحال |
|-----|----------------|
|-----|----------------|

الشكر والاستغفار وإن لم يكن ذنب فإن الاستغفار قد يكون عند ذكر المعصية وقد يكون على وجه التسبيح والانقطاع إلى الله ويمكن أن يكون الأمر بالاستغفار من باب «إيّاك أعني واسمعي يا جارة» أو المراد استغفره هضماً لنفسك واستغفاراً لعملك واستعظاماً لحقوق الله وتعجّباً من هذا الأمر العظيم من الغلبة على الكفار بأن تقول: سبحان الله كما ورد في الأذكار «ولكلَ أعجوبة سبحان الله» وقد اقترن الحمد بالتسبيح في القرآن في أغلب الموارد نحو: ﴿وَإِن يِّن شَقَيْءٍ إِلَّا يُسَيَّحُ بِجَرِهِ كُ<sup>(۱)</sup> وحاصل المعنى: فاذكره مسبّحاً حامداً وزد في عبادته والثناء في عبادته لزيادة إنعامه أو المراد من التسبيح مجاز عن الصلاة بعلاقة الجزئيّة، روي أنه الشي لما فتح باب الكعبة صلّى صلاة الضحى<sup>(۱)</sup> أربعاً منها للشكر وأربعاً للضحى في أنه أنه ال

قيل: لمّا نزلت السورة قرأها على أصحابه ففرحوا واستبشروا وسمعها العبّاس فبكى فقالﷺ: «ما يبكيك يا عمّ؟» فقال: أظنّ أنّه قد نعيت إليك نفسك يا رسول الله. فقالﷺ: «إنّه كما تقول». فعاش بعدها سنتين أو سنة<sup>(٣)</sup>.

واختلف في أنَّهم من أيَّ وجه علموا ذلك وليس في ظاهره نعي فقيل: لأنَّ التقدير فسبّح بحمد ربّك فإنَّك لاحقٌ بالله وذائق الموت لأنَّ أمرك قد تم وكمل وكلَّ ما كمل توقّع زواله، وبعد هذه السورة كانﷺ كثيراً ما يقول: «سبحانك اللهم وبحمدك اللهم اغفر لي إنَّك أنت التوّاب الرحيم»<sup>(1)</sup>.

قالت أمّ سلمة: بعد هذه كان رسول الله لا يقوم ولا يقعد ولا يجيء ولا يذهب إلّا قال: «سبح<mark>ان الله وب</mark>حمده أستغفر الله وأتوب إليه»<sup>(۱)</sup>.

> ١- سورة الإسراء: ٤٤. ٢- الكشاف، ج٤، ص٢٩٤. ٣- مجمع البيان، ج١٠، ص٤٦٧، و الكشاف، ج٤، ص٢٩٤. ٤- مجمع البيان، ج١٠، ص٤٦٨. ١- المصدر السابق نفسه.

وقصّة فتح مكّة طويلة لا يسعها هذا المختصر والمجمل منها أنّه لمّا فتحها ودخل مكّة دخل صناديد قريش الكعبة وهم يظنّون أنّ السيف لا يرفع عنهم فأتى رسول الله تلاثي ووقف قائماً على باب الكعبة فقال: «لا إله إلّا الله وحده وحده أنجز وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده ألا إنّ كلّ مال ودم يدًى وحده وحده أنجز وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده ألا إنّ كلّ مال ودم يدًى هو تحت قدمي هاتين إلّا سدانة الكعبة وسقاية الحاج فإنهما مردودتان إلى أهلهما، ألا إنّ مكّة محرّمة بتحريم الله لم تحلّ لأحد كان قبلي ولم تحلّ لي إلّا ساعة من نهار وهي محرّمة إلى أن تقوم الساعة لا يقطع شجرها ولا ينفر صيدها ولا تحلّ لقطتها إلّا لمنشد» ثم قال تلاقية: «ألا لبنس جيران كنتم لقد كذّبتم وطردتم وأخرجتم وآذيتم ثمّ ما رضيتم حتى جنتموني في بلادي تقاطوني قاذهبوا فأنتم الطلقاء. فخرج القوم فكأنّما أنشروا من القبور». وكان يومئذ حول البيت ثلاثمائة وستّون صنماً.

قيل: فجعل ي يطعنها بعود في يده ويقول: ﴿ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلَكَانَ زَهُوقًا ﴾ وقال ابن عبّاس: إنّ رسول الله ي أبي أن يدخل البيت وفيه الآلهة فأمر بها فأخرجت من البيت وفيها صورة إبراهيم وإسماعيل وفي أيديهما الأزلام. فقال ي الله قاتلهم الله أما والله لقد علموا أنّهما لم يستقسما بالأزلام قط<sup>(۱)</sup>.

تمّت السورة بعون الله.

۱- المصدر السابق نفسه.



مكية. قالﷺ: «من قراها رجوت أن لا يجمع الله بينه وبين أبي لهب في دار واحدة». قال: «وإذا قرأتم (تبت) فادعوا على أبي لهب، فإنه كان من المكذّبين بما جاء من عند الله»<sup>(۱)</sup>.



نَبَّتْ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ وَنَبَّ ۞ مَآ أَغْنَى عَنْـهُ مَالُهُ, وَمَا كَسَبَ ۞ سَيَصْلَ نَارًا ذَاتَ لَهَبٍ ۞ وَٱمْرَأَتُهُ, حَمَّالَةَ ٱلْحَطَبِ ۞ فِي جِدِهَا حَبْلٌ مِن مَسَدٍ۞

النزول: صعد يشيخ ذات يوم على الصفا فقال: «يا صباحاه!». وكان هذا النداء عند العرب للاجتماع فاجتمعت إليه قريش فقالوا له: مالك؟ فقال: «أرأيتم لو أخبرتكم أنّ العدو مصبحكم أو ممسيكم أما كنتم تصدقوني؟» قالوا: بلى. قال: «فإنّي نذير لكم بين يدي عذاب شديد»، فقال أبو لهب: تبّاً لك لهذا دعوتنا جميعاً؟ فأنزل الله هذه السورة أوردها البخاريّ في الصحيح<sup>(٢)</sup>.

المعنى: تبّت وخسرت يداه لأنّ أكثر العمل باليد فلذا خصَّ اليد

۱ـ مجمع البيان، ج ۱۰، ص٤٧٤. ۲ـ المجمع البيان، ج ۱۰، ص٤٧٥، و صحيح البخاري، ج٦، ص٢٩. بالذكر، والمراد خسرت نفسه بالوقوع في النار، تقول العرب: «وأيدي الرزايا بالذخائر مولع».

وقيل: المعنى صفرت يداه عن كلُّ خير، قال الفرَّاء: الأوَّل دعاء والثاني خبر فالمعنى أهلكه الله وقد أهلك. وفي قراءة عبد الله بن سلام وأبيَّ «وقد تب»(١). وأبو لهب ابن عبد المطَّلب عمَّ النبيﷺ وكان شديد المناصبة للنبي الشي ومع ذلك لم يقل اقل تبّت يدا إلخ، لنلًا يكون مشافهاً لعمّه بالشتم وإن سمعه عمّه، لحرمة العمومة، فأجاب الله عنه لأنّ للعمّ حرمة كحرمة الأب، قال طارق المحاربيَّ: بينا أنا بسوق ذي المجاز إذا بشابٍّ يقول: «يا أيُّها الناص قولوا لا إله إلا الله تفلحوا». وإذا برجل خلفه يرميه بحجر قد آذى ساقيه وعرقوبيه يقول: يا أيّها الناس إنَّه كذَّاب فلا تصدَّقوة فقلت: من هذا؟ فقالوا: محمّد يزعم أنّه نبيّ وهذا عمّه أبو لهب يزعم أنَّه كذَّاب، وكأن اسمه عبد العزَّى وكنَّى بهذه الكنية لحسنه وإشراق وجهه وكانت وجنتاه (٢) كانَّهما تلتهبان وهذه التكنية حيث ذكره الله بالكنية لاشتهاره بها لا للتعظيم أو لكراهة ذكر اسمه القبيح إذ فيه إضافة إلى الصنم أو للتعريض بكونه جهنَّمياً لأنَّه ♦ سَيَعْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَحَبَ ﴾ يعني: إنّ أبا لهب باعتبار معناه الإضافيّ يصلح أن يكون كناية عن حاله وهي كونه جهنَّمياً لأنَّ معناه باعتبار إضافته ملابس اللهب كما أن معنى «أبو الخير» و«أخو الحرب» بذلك الاعتبار ملابس الخير والحرب.

وقرئ أبو لهب بالواو كما قيل: عليُّ بن أبو طالب مع أنّ القياس الياء كيلا يتغيَّر اللفظ فيشكل على السامع<sup>(٣)</sup> لأنَّ الكنية بمنزلة العلم والأعلام لا

- ۱\_ مجمع البيان، ج ۱۰، ص٤٧٦. ۲\_ المصدر السابق نفسه.
- ٣- انظر: الكشاف، ج٤، ص٢٩٦، و تفسيرالألوسي، ج٣٠، ص٢٦١.

تتغيّر في شيء من الأحوال وكان لبعض أمراء مكّة ابنان أحدهما عبد الله بالجرّ والآخر عبد الله بالفتح.

التباب ولا دفع عنه ممالة, وَمَا تَحَسَبَ ﴾ أي: لم يغن عنه ماله حين حلّ به التباب ولا دفع عنه عذاب الله و﴿ مَآ ﴾ في قوله: ﴿وَمَا كَسَبَ ﴾ موصولة والضمير العائد من الصلة محذوف أي: الذي كسبه و﴿ مَآ ﴾ الاولى نافية وقيل: الشمهامية أي: أي إغناء أغنى عنه أصل ماله وما كسبه من الأرباح والتائج؟

وقد هلك أبو لهب بالعدسة بعد وقعة بدر بسبع ليال والعدسة بثرة يخرج في البدن تشبه العدسة وهي من جنس الطاعون تقتل غالباً فاجتنبه أهله مخافة العدوى وكانت قريش تتّقيها كالطاعون فبقي ثلاثاً حتّى أنتن ثم استأجروا بعض السودان فاحتملوه ودفنوه. وفي «إنسان العيون» أنّه لم يحفروا له حفيرة ولكن أسندوه إلى حائط وقذفوا إليه الحجارة خلف الحائط حتّى واروه<sup>(۱)</sup>. وقيل: حفروا له حفرة ثمّ دفعوه بعود في حفرته وقذفوه بالحجارة من بعيد حتّى واروه مخافة العدوى والقبر الذي يرجم خارج الشبيكة الآن ليس بقبر أبي لهب وإنّما هو قبر رجلين من الملاحدة القرامطة لطّخا الكعبة بالعذرة وذلك في دولة بني العبّاس فإنّ الناس أصبحوا يوماً فوجدوا الكعبة ملطّخة فرصدوا للفاعل فأمسكوهما بعد أيّام فصلبا في ذلك

المسَيَّصُلَى ﴾ في النشأة الآخرة ويدخل لا محالة ﴿نَارًا ذَاتَ لَحَسَ ﴾ عظيمة ذات اشتعال وتوقَد.

﴿ وَٱمْرَأَتُهُ ﴾ عطف على الضمير في ﴿ سَـيَصْلَ ﴾ يعني: إنّ امرأته ستصلى وهي أمّ جميل بنت حرب بن أُميّة أخت أبي سفيان عمّة معاوية

۱\_عيون الأثر، لابن سيدالناس، ج ۱، ص ۳۵۰.

واسمها العوراء وكانت تحمل حزمة من الشوك والحسك فتنشرها بالليل في طريق رسول الله ﴿حَمَّالَةَ ٱلْحَطَبِ﴾ وقيل: إنّها تحمل يوم القيامة حزمة حطب كالزقّوم والضريع وفي جيدها سلاسل النار كما يعذّب كلّ مجرم بما يناسب حاله من سنخ معصيته، قال قتادة: إنّها مع كثرة مالها كانت تحمل الحطب على ظهرها لشدة بخلها فعيّرت بالبخل<sup>(۱)</sup>

وقيل: كانت تمشي بالنميمة وتفسد بين الناس والمراد من حمّل الحطب أي: توقد بينهم نائرة الفتنة.<sup>(٢)</sup> وتحمّل الحطب استعارة عن إيقاد نار الفتنة.

في جِيدِهَا حَبَّلٌ مِن مَّسَدٍ ﴾ المسد ما يفتل من الحبال فتلاً شديداً من ليف كان أو جلد أو غيرهما والمعنى أن في عنقها حبلاً بما مسد من الحبال وإنها تحمل الحزمة من الشوك وتربطها في جيدها كما يفعل الحطابون تخسيساً لحالها.

قال مرّة الهمدانيّ: كانت أمّ جميل تأتي كلّ يوم بإبالة من حسك فتطرحها على طريق النبيّ والمؤمنين فبينما هي ذات ليلة حاملة حزمةً أعيت فقعدت على حجر لتستريح فجذبها الملك من خلفها فاختنقت بحبلها حتّى هلكت<sup>(٣)</sup>.

وفي «ينبوع الحياة» أنّها لمّا بلغها سورة تبّت جاءت إلى أخيها أبي سفيان في بيته وهي متحرّقة غضبى فقالت له: ويحك يا أحمس (أي يا شجاع) أما تغضب أن هجاني محمّد؟ فقال: سأكفيك إيّاه ثمّ أخذ سيفه وخرج ثمَّ عاد سريعاً فقالت له: هل قتلته؟ فقال: يا أختي أيسرّك أنّ رأس أخيك في فم ثعبان؟ قالت: لا قال: والله فقد كاد ذلك يكون الساعة. فإنّه رأى

> ١ـ تفسير أبي السعود، ج٩، ص٢١١. ٢ـ انظر: مجمع البيان، ج١٠، ص٤٧٦، و الكشاف، ج٤، ص٢٩٧. ٣ـ تفسير الثعلبي، ج١٠، ص٣٢٧، و تفسير أبي السعود، ج٩، ص٢١١.

| ** ~ |  |
|------|--|
|------|--|

ثعباناً لو قرب من النبي ﷺ لالتقم رأسه'').

وقيل في معنى الآية: أنّه يكون لها حبل في خشونة الليف وحرارة النار وثقل الحديد يجعل في عنقها زيادة في عذابها في جهنّم بسبب فعلها في الدنيا. وقيل: في عنقها سلسلة من حديد طولها سبعون ذراعاً تدخل من فيها وتخرج من دبرها وتدار على عنقها في النار عن ابن عبّاس وعروة بن الزبير، وسمّيت السلسلة «مسداً» بمعنى أنّه ممسودة أي: مفتولة. وقيل: إنّها كانت قلادة فاخرة ثمينة من جوهر فقالت: لأتفقنّها في عداوة محمّد تلاك فيكون هذا عذابها يوم القيامة في عنقها عن سعيد بن المسيّب.

ويروى عن أسماء بنت أبي بكر قالت لمّا نزلت هذه السورة أقبلت العوراء ولها ولولة وفي يدها فهر وهي تقول: «مذمّماً أبينا ودينه قلينا<sup>(٢)</sup>، وأمره عصينا» والنبيّ جالس في المسجد ومعه أبو بكر فلمّا رآها أبو بكر قال: يا رسول الله قد أقبلت وأنا أخاف أن تراك، قالﷺ: «إنّها لن تراني». وقرأ قرآنا فاعتصم به كما قال سبحانه: ﴿ وَإِنَا قَرَأْتَ ٱلْقُرَّمَانَ جَعَلَنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا فقالت. يا أبا بكر ولم تر رسول الله فقالت: يا أبا بكر إن صاحبك هجاني فقال: وربّ البيت ما هجاك فولّت<sup>(1)</sup>.

ولو قال قائل: إنّ أبا لهب هل كان يلزمه الإيمان بعد هذه الآية وهل كان يقدر على الإيمان بعد قوله تعالى: ﴿ سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ هَبَرٍ﴾ ولو آمن لكان فيه تكذيب خبر الله.

فالجواب نعم هو كان يلزمه الإيمان وكان مكلّفاً به وإنّما توعده الله ١- السيرة الحلبية، ج١، ص٤٦٨. ٢- قلا الشيء: أبغضه. ٣- سورة الإسراء: ٤٥. ٤- مجمع البيان، ج١٠، ص٤٧٧.

| ج ۱۲ | معتباط المتلك / | · | *•/ | ٨ |
|------|-----------------|---|-----|---|
|------|-----------------|---|-----|---|

هذا الوعيد بشرط أن لا يؤمن، ألا ترى في قصّة فرعون ﴿ مَآلَئَنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبَّلُ ﴾<sup>(١)</sup> وفي هذا دلالة على أنّه لو تاب قبل وقت اليأس لكان يقبل منه ولهذا خصٌ ردّ التوبة عليه بذلك الوقت. تمّت السورة بعون الله.



قيل: مكية وقيل: مدنية، وتسمّى بسورة النسبة؛ وسمّيت سورة الإخلاص، لأنّ من تمسّلك بما فيها إقراراً واعتقاداً كان مؤمناً مخلصاً؛ ومن قرءها على سبيل التعظيم أخلصه الله من النار.

وفي الحديث أنّه لللله يقول لسورتي قل يا أيّها الكافرون وقل هو الله أحد: «المقشقشتان»، سمّيتا بذلك لأنّهما يعريان من الشرك يقال: قشقش المريض إذا برىء من علّته وأفاق ومنه قشقش الهناء الجرب.

في <sup>حديث</sup> أبي بن كعب: «من قرأها فكأنّما قرأ ثلث القرآن وأعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من آمن بالله وملاتكته وكتبه ورسله واليوم الآخر». وعن أبي الدرداء عن النبي تشيئي : «أيعجز أحدكم أن يقرأ ثلث القرآن؟» قلت: يا رسول الله ومن يطيق ذلك؟ قال: «اقرموا ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــَدُ ﴾».

وعن أنس عن النبي ﷺ قال: «من قرأ ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَكَدُ ﴾ مرّة بورك عليه ومن قرأها مرّتين بورك عليه وعلى أهله فإن قرمها ثلاثاً بورك عليه وعلى أهله وجيرانه فإن قرأها اثنتي عشرة بني له اثنا عشر قصراً في الجنة فإن قرأها مائة مرّة كفر عنه ذلوب خمس وعشرين منة ما خلا الدماء والأموال فإن قرأها أربعمائة كفر عنه ذلوب أربعمائة منة فإن قرأها ألف مرّة لم يمت حتّى يرى مكانه في الجنّة.

وعن سهل بن سعد الساعديّ قال: جاء رجل إلى النبيّ فشكا إليه الفقر وضيق المعاش فقالﷺ له: **«إذا دخلت بيتك فسلّم إن كان فيه أحد أو لم يكن**  واقراً ﴿ فَلْ هُوَ آللَهُ أَحَــَدُ ﴾ مرّة واحدة». فغعل الرجل فأفاض الله عليه الرزق حتَى أفاض على جيرانه.

وعن الصادق للغ «أنَّ رسول الله تلك ملَّى على سعد بن معاد فلمًا مبلَى عليه قال: لقد رأيت من الملائكة سبعون ألف ملك وفيهم جبرنيل يصلُون عليه فقلت: يا جبرئيل بم استحقّ سعد صلاتكم عليه؟ قال: بقراءة ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ ﴾ قاعداً وقائماً راكباً وماشياً ذاهباً وجائياً».

منصور بن حازم عن أبي عبد اللَّه للَّيَٰا قَالَ: «من مضى به يوم واحد وصلَى فيه الخمس من الصلوات ولم يقره فيها بقل هو الله قيل له: يا عبد الله لست من المصلِّين».

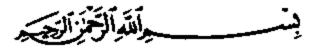
إسحاق بن عمّار عن أبي عبد اللَّه للَّيَٰةِ قال: «من مضت عليه جمعة ولم يقرء فيها بقل هو الله ثمّ مات مات على دين أبي لهب».

هارون بن خارجة عنه للله قال: «من أصابه مرض أو شدّة فلم يقرء في مرضه أو شدّته بقل هو الله أحد ثمّ مات في مرضه أو في تلك الشدّة الذي نزلت به فهو من أهل النار».

أبو بكر الحضرمي عنه للتيَّةِ قال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يدع أن يقره في دبر الفريضة بقل هو الله أحد فإنّه من قرأها جمع له خير الدنيا والآخرة وغفر الله له ولوالديه وما ولدا».

عبد الله بن حجر قال: سمعت أمير المؤمنين الله يقول: «من قره التوحيد إحدى عشر مرّة في دبر الغجر لم يتبعه في ذلك اليوم ذنب وأرغم أنف الشيطان».

إبراهيم مهزم عن من سمع أبا الحسن للخلام يقول: «من قدّم التوحيد بينه وبين كلّ جبّار منعه الله منه فقرأها بين يديه ومن خلفه وعن يمينه وعن شماله فإذا فعل ذلك رزقه خيره ومنعه شرّه». وقال: «إذا خفت أمراً فاقره مائة آية من القرآن حيث شنت ثمّ قل: اللّهم اكشف عنّي البلاء ثلاث مرّات». وبحذف الأسانيد قال رسول اللّهﷺ: «من قرأ سورة التوحيد ماتة مرّة حين يأخذ مضجمه غفر الله له ذنوب خمسين سنة»<sup>(1)</sup>.



قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَــَدُ ۞ ٱللَّهُ الصَـَحَدُ ۞ لَمْ سَــَلِدُ وَلَـمْ بُولَــدْ ۞ وَلَـمْ يَكُنُ لَهُ حَــُفُوًا أَحَـدُ ۞

الحَـدَّ ﴾ أصله وحد فقلبت الواو همزة ومثله أناة وأصله وناة. وأحد على ضربين:

أحدهما أن يكون اسماً والآخر أن يكون صفة فالاسم نحو أحد وعشرون يريد به الواحد والصفة، كقول النابغة:

كأن رحلي وقد زال النهار بنا بذي الجليل على مستأنس وحد

والأحد اسم لمن لا يشاركه شيء في ذاته كما أن الواحد اسم لمن لا يشاركه شيء في صفاته يعني إن الأحد هو الذات وحدها من غير اعتبار كثرة فيها فأثبت له الأحديّة التي هي الغنى والفرديّة عن كلّ ما عداه وذلك من حيث عينه وذاته من غير اعتبار أمر آخر والواحد هو الذات مع اعتبار كثرة الصفات وهي الحضرة الأسمائيّة ولذا قال: ﴿إِنَّ إِلَيْهَكُمْ لَوَحِدٌ ﴾<sup>(٢)</sup> ولم يقل: لأحد لأن الواحديّة من أسماء التقييد فبين الواحديّة وبين الخلق ارتباط من

وبالجملة في سبب نزول السورة قيل: إنَّ المشركين قالوا لرسول

۱\_مجمع البيان، ج۱۰، ص ٤٨٠.

٢\_ سورة الصافات: ٤.

الله الله: انسب لنا ربَّك فنزلت.

وقيل: أتى عامر بن الطفيل وأربد بن ربيعة أخو لبيد النبي وقال عامر: إلى ما تدعونا يا محمّد فقال: **«إلى الله».** فقال: صفه لنا أمن ذهب هو أم من فضّة أم من حديد أم من خشب؟ فنزلت السورة. وهما اللّذان همّا بقتل النبي للله فأرسل الله صاعقة على أربد فأهلكته وطعن عامر بغدة ولم تمهله الغدة أن يصل إلى أهله فأدركه الليل وهلك في بيت امرأة سلوليّة فقيل في الأمثال: «غدة كغدة البعير وموت في بيت السلولي» وسلول يعيّرون وينسبون إلى المهانة والصغار.

وروى محمّد بن مسلم عن أبي عبد الله قال: «إنّ اليهود سألوا النبيّ ﷺ فقالوا: انسب لنا ربّك فمكت ثلاثاً لا يجيبهم ثمّ نزلت السورة»<sup>(1)</sup>.

وقيل: إنّ هذه السورة صارت سبب إسلام عبد الله بن سلام ذكره القاضي عبد الجبّار في تفسيره أنّ عبد الله بن سلام انطلق إلى مكّة عند رسول الله فقال له رسول اللهﷺ: **«أنشدك بالله هل تجد في التوراة رسول الله؟»** فقال عبد الله: انعت لنا ربّك فنزلت السورة فقرأها النبيّ فأسلم ولكن كان يكتم ذلك إلى أن هاجر النبيّﷺ إلى المدينة فهناك أظهر إسلامه<sup>(٢)</sup>.

وقُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَكَدُ ﴾ الضمير للشأن كقولك: هو زيد منطلق وارتفاعه بالابتداء وخبره الجملة أي شأن الأمر والقصّة أن الله أحد أو الضمير لما سئل عنه فالمعنى قل يا محمّد: الذي سألتم عنه هو الله فهو مبتدء والله خبره و«أحد» بدل منه وإبدال النكرة من المعرفة عند العائد يجوز على ما ذهب إليه أبو عليّ وهو المختار عند الأكثر.

- ۱\_ مجمع البيان، ج ۱۰، ص ٤٨٥.
- ٢\_ انظر: المصدر السابق نفسه.

«أحد» في الإلهيّة والذات والقدم، واحد لا يشركه في وجوب صفاته أحد فإنّه يجب أن يكون موجوداً عالماً قادراً حيّاً لذاته لا لغيره وإلّا لزم النقص فاختص بالواحديّة من هذا الوجه إذ لا يشركه في هذا الأمر سواه فلا يستحق العبادة سواه فهذه الأحديّة والواحديّة ليس أحد متّصفاً به، والأحد في الواحديّة قطع النظر عن المعاني الّتي فسّرت أبلغ من معنى الواحد ألا ترى أنّك لو قلت: فلان لا يقاومه واحد جاز أن يقاومه اثنان لكن لمّا قلت: لا يقاومه أحد لم يجز أن يقاومه اثنان ولا أكثر فهو أبلغ.

فالأحدية هي الغنى عن كلّ ما عداه من حيث عينه وذاته من غير اعتبار أمر آخر، والواحد هو الذات مع اعتبار كثرة الصفات الّتي هي الحضرة الأسمائيّة ولذا قال: ﴿إِنَّ إِلَنْهَكُمْ لَوَحِدٌ ﴾ ولم يقل: «لأحد» لأنّ الواحديّة من أسماء التقييد، وبينها وبين الخلق ارتباط من حيث الإلهيّة والمألوهيّة، بخلاف الأحديّة. فمعرفة الذات في الحقيقة كما هو يختصّ به تعالى لا غير، فقوله: ﴿هُوَ ٱللَّهُ أَحَسَدُ ﴾ ثلاثة ألفاظ كلّ واحد منها إشارة إلى مقام السائرين إلى اللّه.

فالمقام الأول: مقام المقربين وهم الذين نظروا إلى ماهيّات الأشياء وحقائقها من حيث هي هي، فلا جرم ما رأوا شيئاً إلّا ورأوا اللّه معه، فالحقّ الثابت الباقي هو الّذي لذاته يجب وجوده وأمّا ما عداه فممكن، إذا نظر إليه من حيث هو هو كان معدوماً. وكلمة وهو، وإن كانت للإشارة المطلقة مفتقرة في تعيين المراد بها إلى سبق الذكر إلّا أنّ هؤلاء الطبقة يشيرون بهذه الكلمة به تعالى ولا يفتقرون في تلك الإشارة إلى ما يميّز المراد بها من غيره لأن الافتقار إلى المميّز إنّما يحصل حيث وقع الإبهام بأن يتعدد ما يصلح لأن يشار إليه لأنّهم لا يشاهدون بعين عقولهم إلّا هو. واعلم أنّه ليس المراد من هذا الكلام أنّهم قائلون بوحدة الوجود، هذا القول فاسد بل المراد أنّ نظرهم ووجهتهم من غيره تعالى مقطوع وأنَّهم منقطعون إليه ولا يعرفون غيره أبداً، هو هو إله إلَّا هو. فهذه الكلمة كافية لحصول العرفان لهذه الطبقة يعني: الأنبياء والأولياء المنصوصة عليهم بنصّ الله.

والمقام الثاني: مقام أصحاب اليمين وهو دون المقام الأوّل وذلك لأنّهم شاهدوا بعين عقولهم الحقّ موجوداً وشاهدوا الخلق أيضاً موجوداً بخصلة الكثرة في الموجودات، فلا جرم لم تكن لفظة «هو» كافية في الإشارة إلى الحقّ بل لا بدّ هناك من مميّز به يتميّز الحقّ من الخلق. فهذه الطبقة مفتقرون إلى أن يقترن لفظة «إليه» بلفظ «هو» فقيل لأجلهم «هو الله» لأنّ لفظ «الله» اسم للموجود الذي يفتقر إليه ما عداه فتتميّز به الذات المرادة عمّا عداه.

والمقام الثالث: مقام أصحاب الشمال وهم الَّذين يجوزون أن يكون واجب الوجود أكثر من واحد فقرن لفظة «الأحد» ردا عليهم، بل هو اللَّه أحد.

قال الباقر للله: في معنى ﴿ قُلْ هُوَ آنَتُهُ أَحَكُ ﴾: «أظهر يا محمّد ما أنبأناك به بتأليف الحروف ألتي قرأناها عليك ليهتدي بها من ألقى السمع وهو شهيد. هو اسم مكنى مشار إلى غائب فالهاء تنبيه عن معنى ثابت والولو إشارة إلى الغائب عن الحواش كما أنَّ «هذا» تنبيه وإشارة إلى الشاهد عند الحواش وذلك أنَّ الكفّار نتهوا على آلهتهم بحرف إشارة إلى المشاهد المدرك فقالوا: هذه آلهتنا المحسوسة بالأبصار فأشر أنت يا محمّد إلى إلهك الذي تدعوا إليه حتى نريه وندركه ولا ذاله<sup>(۱)</sup> فيه فأنزل الله فو قُلْ هُوَ آنَدَ أَحَكُ به إشارة إلى الغائب عن درك الأبصار ولمس الحواش تعالى عن ذلك بل هو مدرك الأبصار في شأن الأحدية والواحدية الذي لا يشاركه في ذاته عن ذلك بل هو مدرك الأبصار في شأن الأحدية والواحدية الذي لا يشاركه في ذاته ومغاته أحد».

وقال الباقر للإلا: «حدثني أبي عن أبيه عن أمير المؤمنين للله أنه قال: رأيت

ا\_مضارع أله، أي: تحير.

الخضر في المنام قبل بدر بليلة فقلت له: علَمني شيتاً أنتصر به على الأعداء فقال: (قل يا هو يا من لا هو إلًا) هو فلمّا أصبحت قصصت على رسول الله فقالﷺ: يا عليَّ علَمت الاسم الأعظم فكان على لساني يوم بدر».

قال أمير المؤمنين ﷺ: «الله معناه المعبود الذي يأله فيه الخلق ويؤول الخلق إليه، المستور عن إدراك الأبصار، المحجوب عن الأوهام والخطرات».

وقال الباقر للخلابي: «الله معناه المعبود الذي أله فيه الخلق والهمزة مقلوبة من الواو أي وله فيه الخلق عن إدراك ماهيته والإحاطة بكيفيته تقول العرب: أله الرجل إذا تحيّر في الشيء فلم يحط به علماً».<sup>(1)</sup> وقد أثبت «قل» في المصحف والتزم في التلاوة مع أنّه ليس من دأب المأمور بكلمة «قل» أن يتلفّظ في مقام الائتمار إلّا بالمقول لأنّ المأمور ليس المخاطب به فقط بل كلّ واحد ابتلي بما ابتلى به المأمور.

ألم المتستمد في مبتدء وخبر، صمد، إليه إذا قصده أي: هو السيّد المصمود إليه في الحوائج المستغني بذاته وغيره محتاج إليه. قال الباقر للخبه: «حدّثني أبي زين العابدين عن أبيه أنه قال: ﴿ المتستمد ﴾ الذي انتهى سؤدده والصمد «حدّثني أبي زين العابدين عن أبيه أنه قال: ﴿ المتستمد ﴾ الذي انتهى سؤدده والصمد الدائم الذي لم يزل ولا يزال. والصمد الذي لا جوف له. والصمد الذي لا يأكل ولا يشرب»، وقال الباقر: «والصمد السيّد المطاع الذي ليس فوقه آمر ولا ناه». وقال محمّد بن الحنفيّة: «الصمد القائم بنفسه الغنيّ عن غيره». وقال غيره: الصمد المتعالي عن الكون والفساد والذي لا يوصف بالنظائر<sup>(٢)</sup>.

وعن الباقر عن أبيه للمنظة: «أنّ أهل البصرة كتبوا إلى الحسين بن عليّ بن أبي طالب للمنظة يتساءلونه عن الصمد فكتب: بسم الله الرّحمن الرّحيم أمّا بعد فلا تخوضوا في القرآن ولا تجادلوا فيه ولا تكلّموا فيه بغير علم فقد سمعت جدّي رسول الله تشتينية

۲\_ مجمع البيان، ج ۱۰، ص ٤٨٧.

١- مجمع البيان، ج١٠، ص٤٨٦.

يقول: من قال في القرآن بغير علم فليتبوأ مقعده من النار<sup>(1)</sup> وإنّ الله فسرّ الصمد فقال: ﴿ لَمْ سَكِلِدٌ وَلَـَمْ يُولَـَدْ \* وَلَـمْ يَكُن لَهُ. حَقُوًا أَحَـدُ ﴾ لم يخرج منه شيء كثيف كالولد ولا سائر الأشياء الكثيفة التي تخرج من المخلوقين ولا شيء لطيف كالنفس ولا ينبعث منه البدوات كالسنة والخطرة والغم والنوم والبهجة والضحك والبكاء والخوف والرجاء والجوع والشبع؛ فتعالى أن يتولّد منه شيء لطيف أو كثيف ولم يتولّد من شيء ولم يخرج من شيء كما تخرج الأشياء الكثيفة واللطيفة من عناصرها كالشيء من الشيء والدابّة من الدابّة بل

وعن عبد خير قال: سأل رجل عليّاً للله عن تفسير هذه الآية فقال للله «هو الله أحد بلا تأويل عدد معمد بلا تبعض بدد لم يلد فيكون موروثاً هالكاً ولم يولد فيكون إلهاً مشاركاً ولم يكن له من خلقه كفؤ». وقيل: إنّه سبحانه بيّن التوحيد بقوله: فوالله أحكد كه وبيّن العدل بقوله: فو الله العتكمة كه وبيّن ما يستحيل عليه من الوالد والولد بقوله: فو لَمْ يُكلّ وُلَمْ يُولَدَ كه وبيّن ما لا يجوز عليه من الصفات كاتّخاذ الصاحبة وأنّه ليس بجسم ولا جوهر ولا عرض وأمثالها بنفي الكفويّة فحصلت الوحدانيّة البحت<sup>(٢)</sup>.

۱\_وسائل الشيعة، ج١٨. ص ١٤٠.

٢- انظر: مجمع البيان، ج١٠، ص٤٩٠، و تفسير الصافي، ج٥، ص٣٩٢.



قيل: مكية وقيل: مدنية. في حديث أبيّ: **«ومن قرأ المعوّذتين فكأنّما قرأ** جميع الكتب التي أنزلها الله تعالى على الأنبياء». وعن عقبة بن عامر قال: قال رسول الله: «أنزلت عليّ آيات لم تنزل معلهنّ: المعوّذتان». أورده مسلم في الصحيح. وعنه عن النبيّ الثيّن: «يا عقبة ألا أعلّمك سورتين هما أضل القرآن ـ أو من أفضل القرآن ـ ؟». قلت: بلى، فعلّمني المعوّذتين ثمّ قرأتهما في صلاة الغداة وقال لي: «اقرأهما كلّما قمت ونمت»<sup>(1)</sup>.

بسب أللَّهُ الرَّحْزَ الرَّجْبَ

قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلْغَلَقِ ۞ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ۞ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَرِّ ٱلنَّفَنَيْتِ فِي ٱلْمُقَدِ ۞ وَمِن شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ۞

يقال في المثل «هو أبين من فلق الصبح» والفلق بمعنى المفلوق كالصمد بمعنى المصمود، والفلق أيضاً الخلق لأنّ الممكنات بأسرها أعيان ثابتة في علم الله مستورة تحت ظلمة العدم فالله تعالى فلق تلك الظلمات بنور التكوين والإيجاد فأظهر ما في علمه من المكنونات فصارت مفلوقاً عنها. قيل: إذا طلع الصبح تتبدّل الثقلة بالخفّة والغمّ بالسرور.

١- مجمع البيان، ج١٠، ص ٤٩١.

روي أنّ يوسف للله لما ألقي في الجب وجعت ركبته وجعاً شديداً فبات ليلة ساهراً فلما قرب طلوع الصبح نزل جبرئيل بإذن الله يأمره بأن يدعو ربّه فقال: يا جبرئيل ادع أنت وأؤمن، فدعا جبرئيل وأمّن يوسف فكشف الله ما كان به من الضرّ فلما طاب وقت يوسف قال: يا جبرئيل وأنا أدعو أيضاً وتؤمّن أنت فسأل يوسف ربّه أن يكشف الضرّ عن جميع أهل البلاء في ذلك الوقت فلا جرم ما من مريض إلّا ويجد نوع خفّة في آخر الليل<sup>(۱)</sup>.

وقيل في الفلق: إنّه بيت في جهنّم إذا فتح صاح جميع أهل النار<sup>(\*)</sup>. في «المعاني» سئل الصادق لل<sup>يني»</sup> عن الفلق قال: «صدع في النار فيه سبعون ألف دار في كلّ دار سبعون ألف بيت في كلّ بيت سبعون ألف أسود في جوف كلّ أسود سبعون ألف جبرة سمّ لا بدّ لأهل النار أن يمرّوا عليها»<sup>(\*\*)</sup>، والحاصل أمر من اللّه لنبيّه والمراد جميع أمّته.

فَقَلْ فَي يا محمد: أعتصم وأمتنع فربِرَبِ في الصبح وخالقه فرين شَرِّ مَا خَلَقَ في من الجنّ والإنس وسائر الحيوانات، وإنّما سمّي الصبح فلقاً لا نفلاق عموده بالضياء عن الظلام كما قيل: «فجر» لانفجاره<sup>(٤)</sup> بذهاب ظلامه وقيل: الفلق المواليد كالنقرة في الصخرة لأنّهم ينفلقون بالخروج من أصلاب الآباء وأرحام الأمّهات<sup>(٥)</sup> وقوله: فرما خَلَقَ في عام في جميع ما خلقه الله ممّن يمكن أن يحصل منه الشرّ وإضافة الشرّ إليه لاختصاصه بعالم الخلق المؤسّس على امتزاج المواذ المتباينة وتفاعل كيفيّاتها المتضادة المستتبعة

١٩١ تفسير الرازي، ج٣٢، ص١٩١.
 ٢- الكشاف، ج٤، ص ٢٩٠.
 ٣- تفسير الصافي، ج٥، ص٢٩٥.
 ١٠ تسيان، ج٠١، ص٤٢٣.
 ٥- مجمع البيان، ج٠١، ص٤٩٣.

.....۳۱۸

ليتك المتالي

للكون والفساد من شرّ حصول الشرّ ممّا خلق كالاستيمام من السمّ فتأمّل. وأمّا عالم الأمر فهو خير محض منزّه عن شوائب الشرّ بالكلّيّة.

وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾ أي: من شرّ اللّيل إذا دخل بظلامه فيكون المراد من شرّ ما يحدث في الليل من الشرّ والمكروه. وإنّما اختصّ الليل بالذكر لأنّ أغلب الفساد يقدم عليه في الليل.

ومعنى الغاسق كلّ هاجم عليه بضرره كائنا من كان والوقب النقرة في الشيء يجتمع فيها الماء ووقب إذا دخل في وقب الظلام. فالمعنى إذا دخل ظلامه في كلّ شيء والحاصل أنّ الشرّ ينبعث في الليل أكثر من النهار ويخرج عفاريت الجنّ فيه وكذلك الهوام والموذيات. ونهى رسول الله عن السير في أوّل الليل وأمر بتغطية الأواني وإغلاق الأبواب وإيكاء الأسقية وضمّ الصبيان وكلّ ذلك للحذر من الشرّ والبلاء.

وقيل: المراد بالغاسق القمر ووقوبه دخوله في الخسوف واسوداده. وقيل: وقوبه المحاق في آخر الشهر والمنجمون يعدّونه نحساً ولذلك لا تشتغل السحرة بالسحر المورث للتمريض إلًا في المحاق. وروي عن عائشة أنّها قالت: أخذ رسول الله بيدي فأشار إلى القمر فقال: «تعوّذي بالله من شرّ هذا فإنه الغامق إذا وقب»<sup>(1)</sup>، وشرّه الّذي يتّقى ما يكون في الأبدان ويحدث آفات بسببه.

وقيل: الغاسق الثريّا ووقوبها سقوطها لأنّها إذا سقطت كثرت الأمراض والطواعين<sup>(٢)</sup> وإذا طلعت قلّت.

﴿ وَمِن شَكَرٍ ٱلنَّفَكَثَنَتِ فِي ٱلْمُقَكَدِ ﴾ النفث شبه النفخ يكون في الرقية

١- الكشاف، ج٤، ص٣٠١، و تفسير الثعلبي، ج١٠، ص٢٣٩. ٢- تفسيرأبي السعود، ج٩، ص٢١٥. ولا ريق معه، وإذا كان معه ريق فهو التفل والعقد ما يعقده الساحر على وتر أو حبل أو شعر يقال لها: عزيمة كما يقال لها: «عقدة» والمعنى من شرّ النفوس أو النساء السواحر اللَّاتي يعقدن عقداً في خيوط وينفئن عليها وتعريفها إمّا للعهد أو إمّا للإيذان بشمول شرّهن وتمخضهن فيه.

روي عن ابن عبّاس وعائشة أنّه كان غلام من اليهود يخدم النبيﷺ وكان عنده أسنان من مشطهﷺ فأعطاها اليهود فسحروه ﷺ فيها<sup>(١)</sup> ولذا ينبغي أن يقطع الظفر بعد التقليم وكذا الشعر إذا سقط من اللحية والرأس نصفين لئلًا يسحر به.

وتولَّاه لبيد بن أعصم اليهودي وبناته وهن النفائات فدفنها في بئر أريس أو بئر بني زريق تسمّى ذروان فمرض النبي للله قيل: إنَّه للله لبث فيه ستَّة أشهر فنزل جبرئيل بالمعوّذتين ـ بكسر الواو ـ وأخبره بموضع السحر وبمن سحره وبم سحره فأرسل عليّاً وعمّاراً فنزحوا ماء البئر فكأنَّه نقاعة الحنَّاء ثمَّ رفعوا الصخرة الَّتي توضع في أسفل البئر فأخرجوا من تحتها الأسنان ومعها وتر قد عقد فيه عشر عقدة مغرزة بالإبر فجاؤا بها النبي فجعل يقرء المعوّذتين عليها فكان كلّما قرأ آية انحلّت عقدة ووجد حتَّى انحلَّت العقدة الأخيرة عند تمام السورتين فقام تلكي كأنَّما انشط من عقال وجعل جبرئيل يقول: «بسم الله أوقيك والله يشفيك من كلّ شيء يؤذيك من عين وحامد»<sup>(٢)</sup>، فلذا جوزوا الاسترقاء بما كان من كلام اللَّه وكلام رسوله لا بما كان ممّا لا نفهمه من الهنديّة والعبرانيّة والسريانيّة فإنَّه لا يجوز العمل به.

والحقِّ في المسألة عند الإماميَّة أنَّ السحر لا يؤثَّر في النبيِّ، وأمره

- مغسير الثعلبي، ج ١٠، ص ٢٣٨.
   ٢
- ۲\_ مجمع البيان، ج ۱۰، ص ٤٩٢.

المتكلي المتكلي

بالاستعاذة من سحرهن لا يدل على تأثير السحر فيه وإنّما أمر بالتعوّذ من السحرة لأنّهم يفعلون أشياء من النفع والضرَ وعامّة الناس يصدّقونهم فيعظم بذلك الضرر في الدين ويوهمون أنّهم يعلمون الغيب ولأجل هذا الضرر اُمرﷺ بالتعوّذ من شرّ أفعالهم.

وأمّا ما نقله المخالفون ليس بصحيح، و في «مجمع البحرين». قالت المعتزلة: وهذا لا يجوز لأنّ من وصف بأنّه مسحور مدخل عقله وقد أبى اللّه ذلك في قوله: ﴿وَقَــَالَ الظَّلِلِمُونَ إِن تَتَبِعُونَ إِلاَ رَجُلاً مَّسَحُولًا ﴾<sup>(۱)</sup> ولكن يمكن أن يكون اليهوديَ أو بناته ـ على ما روي ـ اجتهدوا في ذلك ولم يقدروا عليه وأطلع الله نبيّه على ما فعلوه حتّى استخرج وكان ذلك دلالة على صدقه، وكيف يكون المرض من فعلهم ولو قدروا على ذلك لقتلوه وقتلوا

وقال أبو مسلم: المراد بالنفث في العقد إبطال عزائم الرجال بالحيل مستعار من تليين العقدة بنفث الريق ليستهل حلّها<sup>(٣)</sup>، والنفّاثات في الآية هي جنس النساء اللاتي شأنهن أن يغلبن على الرجال ويحولنهم عن آرائهم بأنواع المكر والحيلة ولأجل استقرار حبّهن في قلوب الرجال يتصرّفن فيهم ويحولنهم من رأي إلى رأي فأمر الله تعالى بالتعوّذ من شرّهن. والسحر عند المعتزلة تخييل لا أصل له وعند بعض قالوا: تمريض وتأثير بما يتّصل به كما يخرج من فم المتثائب ويؤثّر في المقابل<sup>(1)</sup> وقال بعض: سرعة الحركة ولطافة الفعل فيما خفي فهمه.

> ١- سورة الفرقان: ٨. ٢- مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٩٢. ٣- تفسيرأبي السعود، ج٩، ص٢١٩. ٤- انظر: تفسيرالعزبن عبدالسلام، ص ٥١٠.

وَمِن شَكَرٍ حَاسِدٍ إِذَا حَكَدَ ﴾ قال النبي ﷺ: **«الحسد يأكل الحسنات كما** تأكل النار الحطب»<sup>(١)</sup> وأول ذنب عصي الله به في السماء حسد إبليس لآدم فأخرجه من الجنّة فطرد وصار شيطاناً رجيماً وفي الأرض قابيل لأخيه هابيل فقتله فأمر الله بالتعود من شرَه، والحسد: الأسف على نعمة عند الغير أو تمنّي زوالها من الغير.

قال الزمخشريّ: عرّف سبحانه بعض المستعاذ منه ونكّر بعضه مثل أن عرّف ﴿ النَّفَكَنَتِ ﴾ لأنّ كلَّ نفَائة شريرة ونكّر ﴿غَاسِقٍ ﴾ لأنّ كلَّ غاسق لا يكون فيه الشرّ إنّما يكون في بعض دون بعض وكذلك كلَّ حاسد لا يضرّ وربّ حسد محمود وهو الحسد في الخيرات<sup>(٢)</sup>.

قيل: المراد أنَّه تعالى أراد وأمر بالتعوّذ من شرّ نفث الحاسد ومن شرّ عينه فإنَّه ربّما أصاب بهما.

وروى أنس أنّ النبيﷺ قال: «من رأى ما يعجبه فقال: الله الله ما شاء الله لا قوة إلا بالله لم يضرّه شيئاً». وقد جاء في الحديث: «أنّ العين حقّ»<sup>(٣)</sup>.

قال الحسين بن الفضل: ذكر الله الشرور في هذه السورة ثمّ ختمها بالحسد ليعلم أنّه أخبث الطبائع<sup>(1)</sup>.

ونسب بعض إلى عبد الله بن مسعود أنّ هاتين السورتين ليستا من القرآن وتعويذتان للنبيّ وللمؤمنين. قال صاحب «عين المعاني»: الصحيح أنّهما من القرآن إلّا أنّهما لم تثبتا في مصحف ابن مسعود للأمن من نسيانهما لأنّهما يجريان على لسان كلّ إنسان لا أنّه لم يقبل أنّهما من القرآن. وقد قيل:

إنّ مصحف عبد الله حذف منه أمّ الكتاب والمعوّذتان ومصحف أبيّ بن كعب زيد فيه سورة القنوت وهي قوله: اللّهمّ إنّا نستعينك إلى قوله: من يعجزك، ولكن مصحف زيد بن ثابت كان سليماً من ذلك فكان كلّ من مصحفي أبيّ وابن مسعود منسوخاً ومصحف زيد معمولاً به وكان يعرض القرآن على جبرئيل في كلّ رمضان مرة واحدة فلما كان العام الّذي قبض تلاك فيه عرضه مرتين وكان قراءة زيد ـ على ما قيل ـ من آخر الفرض.

قال عبد الله بن مسعود جميع سور القرآن مائة واثنتا عشرة سورة. قال الفقيه في كتاب «البستان»: إنّما قال: إنّها مائة واثنتا عشرة سورة لأنّه كان لا يعدّ المعوّذتين من القرآن وكان لا يكتبهما في مصحفه ويقول: إنّهما منزلتان من السماء وهما من كلام ربّ العالمين ولكنّ النبيّ الله كان يرقى ويتعوّذ بهما فاشتبه على ابن مسعود أنّهما من القرآن أو ليستا منه فلم يكتبهما في المصحف.

وقال مجاهد: جميع سور القرآن مائة وثلاث عشرة سورة لأنّه كان يعدّ الأنفال والتوبة سورة واحدة وقال زيد بن ثابت مائة وأربع عشرة سورة والمعوّذتان سورتان من القرآن. تمّت السورة بعون الله.

شكك التكاين

مدنية. الفضل بن يسار قال: سمعت أبا جعفر للخلام يقول: «إنّ رسول الله اشتكى ووجع وجعاً شديداً فأتاه جبرنيل وميكانيل للملح فقعد جبرنيل عند رأسه، وميكانيل عند رجليه. فعوّذه جبرنيل بـ(قل أعوذ برب الفلق) وعوّذه ميكانيل يقل أعوذ بربّ الناس"<sup>(1)</sup>.

\_ اللَّهِ ٱلْتَحْمَرُ ٱلْتَحْبَدِ

قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ۞ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ۞ إِلَـٰهِ ٱلنَّاسِ ۞ مِن شَرِ ٱلْوَسْوَاسِ ٱلْحُنَّاسِ۞ ٱلَّذِى يُوَسَّوِسُ فِي صُدُورِ ٱلْنَّاسِ ۞ مِنَ ٱلْجِنَـٰةِ وَٱلنَّـَاسِ ۞

أي: مالك أمورهم ومرتيهم بإفاضة ما يصلحهم ودفع ما يضرّهم ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴾ عطف بيان لرب الناس، أي: سيّدهم والقادر عليهم، ولم يجز هنا إلَا ملك وجاز في فاتحة الكتاب ملك ومالك وذلك لأنّ صيغة «ملك» يدلّ على صفة من يشعر بالتدبّر وليس كذلك مالك وذلك لأنّه يجوز أن يقال: مالك الثوب ولا يجوز أن يقال: ملك الثوب، فجرت اللفظة في فاتحة الكتاب على معنى الملك في يوم الجزاء وفي هذه السورة «ملك» على تدبّر من يعقل

١- مجمع البيان، ج١٠، ص٤٩٥.

التدبير فكان لفظ ملك هنا أولى وأحسن والمعنى ملك الناس كلُّهم ومدبِّرهم.

إلَّه ألَّاسٍ لله أي: ليس ملكه بمجرّد الاستيلاء عليهم والقيام بتدبير أمورهم كما هو قصارى أمر الملوك بل هو بطريق المعبوديّة اللّازمة للألوهيّة المقتضية للإحياء والإماتة والإيجاد والإعدام فإنّه يحقّ له الإلهيّة ولكم العبوديّة.

فيحذر منه والوسواس المعنى الوسوسة الصوت الخفي الذي لا يحس به فيحذر منه والوسواس اسم بمعنى الوسوسة مثل الزلزال بمعنى الزلزلة وأمّا المصدر فبالكسر والفرق بين المصدر واسم المصدر هو أنّ الحدث إن اعتبر صدوره عن الفاعل ووقوعه على المفعول سمّي مصدراً وإذا لم يعتبر بهذه الحيثيّة سمّي اسم المصدر وحقيقة الوسوسة معنى كلام يكرّره الموسوس ويؤكّده عند من يلقيه إليه والمراد بالوسواس الشيطان لأنّه يدعو إلى المعصية بكلام خفي يفهمه الوليّ من غير أن يسمع صوته ووسوسة اللعين بالإغرار بسعة رحمة الله أو بتخييل أنّ له في عمره سعة، وأنّ وقت التوبة باق بعد وسمّي اللعين بفعله مبالغة كأنّه نفس الوسوسة لدوام وسوسته.

والإلقاء إمّا صحيح أو فاسد فالصحيح إلهيّ ربّاني متعلّق بالخير والمعارف أو ملكيّ روحانيّ وهو الباعث على الطاعة وما فيه صلاح ويسمّى إلهاماً من القسمين والفاسد نفسانيّ وهو ما فيه حظّ النفس ويسمّى هاجساً، أو شيطانيّ ويسمّى وسواساً.

وينحصر ما يدعو الشيطان إليه ابن آدم في ستّ مراتب: الأولى: الشرك والكفر ومعاداة الله ورسوله، فإذا ظفر بذلك من ابن آدم برد أنينه واستراح من تعبه معه والثانية: البدعة وهي أحب إلى إبليس من المعصية لأنّ المعصية يتاب منها فيكون كالعدم والبدعة فالتوبة عنها غير ممكن وصعب ولا يمكن التدارك عنها فإذا عجز اللعين عن هاتين انتقل إلى المرتبة الثالثة: وهي الكبائر على اختلاف أنواعها فإذا عجز عن ذلك انتقل إلى المرتبة الرابعة: وهي الصغائر التي إذا اجتمعت أهلكت صاحبها كالنار الموقدة من الحطب الصغار فإذا عجز عن ذلك انتقل إلى المرتبة الخامسة: وهي اشتغاله بالمباحات الّتي لا ثواب فيها ولا عقاب بل عقابها فوات الثواب فإذا عجز عن ذلك انتقل إلى المرتبة السادسة: وهي أن يشغله بالعمل المفضول عمّا هو أفضل منه ليفوته ثواب العمل الفاضل فمن الشياطين شيطان الوضوء ويقال له الولهان بفتحتين وهو شيطان يولع الناس بكثرة استعمال الماء. قال تلالات هتولوا بالله من وسومة الوضوم»<sup>(1)</sup>. ومنهم شيطان يقال له «خزب» وهو الملبّس على المصلّي في صلاته وقراءته.

أَنْحَنَّاسٍ به هو الشيطان ومن عادة الشيطان أن يتأخّر وينقبض إذا ذُكر الله. قال القمّيّ: الخنّاس اسم الشيطان الذي إذا غفل الإنسان عن ذكر ربّه وسوس إليه<sup>(٢)</sup>.

حكي أنّ بعض الأولياء سأل الله أن يريه كيف يأتي الشيطان ويوسوس فرأى صورة الإنسان في صورة إنسان من بلّور وبين كتفيه خال أسود كالعشّ والوكر فجاء الخنّاس يتحسّس في جميع جوانبه وهو في صورة خنزير له خرطوم كخرطوم الفيل فجاء بين الكتفين فأدخل خرطومه قبل قلبه فوسوس إليه فذكر الله فخنّس وراءه ولذلك سمّي بالخنّاس لأنّه ينكص على عقبيه مهما حصل نور الذكر في القلب.

ولعلَّ لهذا السرَّ كانﷺ يحتجم بين كتفيه ويأمر بذلك ووصًاه جبرئيل بذلك لأمته لتضعيف مادة الشيطان وتضييق مرصده لأنّه يجري بوسوسته

> ١- نيل الأوطار، للشوكاني، ج١، ص٣١٧. ٢- انظر: تغسير الصافي، ج٥، ص٣٩٨.

مجرى الدم في بني آدم وكذلك كان خاتم النبوّة بين كتفيه إشارة إلى عصمته من وسوسته لقولهﷺ: **«أعانني الله عليه، وإنّ شيطاني قد أسلم»<sup>(۱)</sup> المراد أنّه** عجز واستسلم قرينه وما أسلم قرين آدمﷺ فوسوس إليه.

ويجوز أن يدخل الشيطان في الأجسام وإن كان في الأصل من نار لكن ليس بمحرق لأنّه لما امتزج النار بالهواء صار تركيبه مزاجاً مخصوصاً وهو جسم لطيف فيدخل وقال سبحانه: ﴿ يُوَسَّوْسَ فِ صُدُورِ ٱلنَّاسِ ﴾ والصدر هو ساحة القلب وبيته فمنه تدخل الواردات على القلب فالصدر بمنزلة الدهليز ﴿ مِنَ ٱلْجِنَيَةِ وَٱلنَّاسِ ﴾ الجنّة جماعة الجن ً و«من» بيان للذي يوسوس على أنه ضربان جنّي وإنسي كما قال: ﴿ شَيَطِينَ ٱلإِنِس وَالَجِنِيَ ﴾<sup>(٣)</sup> والموسوس إليه نوع واحد وهو الإنس لأنّه لم يرد دليل على أن الجنّي يوسوس في صدور الجنّي، فكما أن شيطان الجن يوسوس تارة ويخنّس أخرى كذلك شيطان الإنس يلقي الأباطيل في صورة الناصح فان

وحاصل المعنى أنّه سبحانه أمر العبد أن يستعيذ من شرّ وسوسة الجنّ والإنس أو أن يستعيذ من شرّ الجنّ والإنس. وفي هذا إشارة إلى أنّ الضرر يلحق من جهة هؤلاء وأنّهم قادرون على ذلك ولولاه لما حسن الأمر بالاستعاذة منهم.

روى العيّاشي عن جعفر بن محمّد قال: قال رسول الله: «ما من مؤمن إلّا ولقلبه في صدره أذنان اذن ينفث فيها الملك وأذن ينفث فيها الوسواس الخنّاس. يؤيّد الله المؤمن بالملك، وهو قوله سبحانه: ﴿وَأَيْتَدَهُم بِرُوجٍ مِنّـهُ ﴾<sup>(٣)</sup>"<sup>(1)</sup>.

> ا۔ تفسيرابن كثير، ج٤، ص٦١٥. ٢۔ سورة الأنعام: ١١٢. ٣۔ سورة المجادلة: ٢٢. ٤ـ مجمع البيان، ج١٠، ص٤٩٨

عن عائشة قالت: كان رسول الله ﷺ إذا آوى إلى فراشه كلّ ليلة جمع كفّيه وقرأ (قل هو الله أحد)، وسورة (الفلق)، وسورة (الناس)؛ فنفث فيهما ثمّ مسح بهما ما استطاع من جسده، يبدأ بهما رأسه ووجهه وما أقبل من جسده، يصنع ذلك ثلاث مرات<sup>(۱)</sup>.

وكان ابن كثير إذا انتهى إلى آخر القرآن إلى قوله: ﴿مِنَ ٱلْجِنَـَةِ وَالنَّــَاسِ ﴾ قرأ سورة الفاتحة وخمس آيات من أول سورة البقرة على عدد الكوفي وهو إلى ﴿وَأَوْلَيَهَكَ هُمُ آلْمُغْلِحُونَ ﴾ لأن هذا يسمّى حالَ المرتحل ومعناه حلَّ من قراءة آخر الختمة وارتحل إلى ختمة اخرى إرغاماً للشيطان، وصار العمل على هذا في أمصار المسلمين وكذلك قراءة سورة التوحيد بعد الختمة ثلاثاً.

قال البخاريّ: عند كلَّ ختمة دعوة مستجابة وإذا ختم الرجل القرآن قبّل الملك بين عينيه ويستحبّ الدعاء عند الختم مستقبل القبلة رافعاً يديه خاضعاً للّه ويثني على اللّه قبل الدعاء وبعده ويصلّي على النبيّ ويمسح وجهه بيديه بعد فراغه.

وعنه تلاقي أنه أمر عليّاً للله أن يدعو عند ختم القرآن بهذا الدعاء وهو «اللّهم إنّي أسألك إخبات المخبتين وإخلاص الموقنين ومرافقة الأبرار واستحقاق حقائق الإيمان والفنيمة من كل برّ والسلامة من كلّ إثم ووجوب رحمتك، وعزائم مغفرتك، والفوز بالجنّة والخلاص من النار»<sup>(۲)</sup>.

وكان النبي ﷺ يقول: عند ختم القرآن «اللهم ارحمدي بالقرآن العظيم. واجعله لي إماماً ونوراً وهدى ورحمة. وارزقني تلاوته أناء الليل وأطراف النهار، واجعله حجّة لي يا ربّ العالمين»<sup>(٣)</sup>.

> ١- الشمائل المحمدية، للترمذي، ص١٤٥. ٢- كنز العمال، ج٢، ص ٣٥١. ٣- البرهان، للزركشي، ج١، ص٤٧٥.

| ج ١٢ | 1 | معتبانيا |  | ٠ |
|------|---|----------|--|---|
|------|---|----------|--|---|

وقد تمّ بعون الله كتاب «مقتنيات الدرر وملتقطات الثمر» في تفسير الكتاب العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه في الشهر الذي أنزل في مثله القرآن من السنة السابعة بعد الثلاثين بعد الثلاثمائة بعد الألف.

فيقول العبد الفقير الملتقط المحتاج إلى ربّه القدير الغنيّ المغني فيتضرّع مستكيناً ذليلاً رافعاً يديه الخاطئة مستجدياً من أياديه الفاضلة وآلائه المتواصلة أن يمن على هذا العبد الكالّ على مولاه بالقبول فإذا تقبّلها ربّها بقبول حسن فأهدى ثواب هذه الدرّة الثمينة ـ الّتي خاض في طلبها البحار الزاخرة؛ حتّى اقتناها كبارها ومرجانها وشطوطها وخلجانها ـ إلى روح حبيبه محمّد الّذي بعثه من أطيب الأعراق وأعظم الجراثيم، وابن عمّه عليّ للّذي ضرب الخراطيم حتّى كانت الكلمة مجموعة والأصنام مرفوعة، فجلّت الهديّة ونعم المهدى له فقد عرض الطيب على عطّاره. وإنّي أستشفع بكتابه العزيز وبالنبيّ والوصيّ في أن يجاوز عن ذنوبي العظيمة التي لا أعظم منها إلّا عفوه، فأسالك العفو ومنّ عليّ بالقبول والغفران إنّك أهل التقوى وأهل المغفرة.

نجز الجزء الثاني عشر من الكتاب، وبه ختامه ومن الله التوفيق وله المنَّة.

## فهرس الأحاديث

# (†)

| أتدرون ماالكوثر إنّه نحر في الجنّة وعدنيه ربّي ٢٩٢                         |
|----------------------------------------------------------------------------|
| أتدرون من الكنود                                                           |
| أحبّ البهوت إلى الله بيت فيه يتهم مكرم ١٧٢                                 |
| احفظ ما بين لحييك ورجليك ٢٤٩                                               |
| أدنى أهل الجنَّة منزلةً ينظر في ملكه مسيرة ألف عام يرى أقصاه كما يرى أدناه |
| إداأخذت مضجعك فاقرأ                                                        |
| إذاتناول العبد كأس الخمر ناشده الإيمان بالله                               |
| إذا خفت أمراً فاقر ممائة آية من القرآن حيث شئت ثمّ قل ٢١١                  |
| إذادخلت بيتك فسلَّم إن كان فيه أحد أو لم يكن واقرأ                         |
| إذا كان يوم القيامة مدَّاللَّه الأرض مدَّالاً ديم العكاظيَّ                |
| أرأيتم لو أخبرتكم أنَّ العدق مصبحكم أو مسيكم أما كنتم تصدَّقوني            |
| استثنى الله أهل صغوته من خلقه حيث قال                                      |
| أطبقت على الكفّار وكان والله الخلود للكفّار                                |
| أعانني اللَّه عليه، وإنَّ شيعاني قد أسلم ٣٢٨                               |
| أعوذياللَّهمن المور بعد الكور                                              |
| أعوذبعفوك من عقابك وأعوذبر ضاك من سخطك وأعوذبك منك                         |
| أفضل الحجّ العجّو الثجّ ٨٥                                                 |
| أقرب ما يكون العبد من ربّه إذا سجد فأكثروا من الدعاء في السجود             |

| ٦٣                                      | اقرؤاسورة الفجر في فراتضكم ونوافلكم فإنماسورة الحسين بن عليّ بن أبي طالب      |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
|                                         | اللَّه معناه المعبود الَّذي أله فيه الخلق                                     |
|                                         | اللَّه معناه المعبود الَّذي يأله فيه الخلق                                    |
|                                         | أمَّاالسماء فأناوأمَّاالبروج فالأثمَّة بعدي أوَّلهم عليَّ وآخرهم المهديَّ     |
| ۶۸                                      | أماعلمت انالاندخل بيتاًفيه كلب ولاصورة                                        |
| ٤٨                                      | أمر أهل الكفر أم في أمر أهل الإيمان؟                                          |
| ••• ••••••••••••••••••••••••••••••••••• | أنَّ (والصحى)و (ألم نشرح ) سورة واحدة لتعلَّق إحداها بالأخرى                  |
| ۳۷                                      | إن أردت أن تسبق المقرَّبين فصل من قطعك وأعط من حرمك واعف عمَّن ظلمك .         |
| ۱۳                                      | إنَّ العبد كلِّما أذنب ذنباً حصل في قلبه نكتة سودا، حتَّى يسودَ قلبه          |
|                                         | أنَّ العين حتى                                                                |
|                                         | إن الكفّار والمشركين يعيّرون أهل التوحيد في النار                             |
| ۲۳٤                                     | فأكلأ بسلالة محمد والأستري والأستري فيتراكد المترا                            |
| ۰۰۰۰ ۲۰۰۰                               | إِنَّ اللَّه تعالى لما أبرز خلقه احكاماً ولم يبق غير آدم                      |
| ۱۰۱                                     | إنَّ اللَّه جعل قلوب الأثبَة موردالإراداته فإذا شاء اللَّه شاموه              |
| 199                                     | إنَّ المرادمن الضحى هو الضحى الَّذي كلَّم اللَّه فيهموسي وبالليل لهلة المعراج |
| * 10                                    | إنَّ المؤمن إذامات صعد الملكان إلى السماء فيقولان                             |
| ۱۰۶                                     | إنَّ النطغة إذا استقرَّت في الرحم أحضرها اللَّه كلَّ نسب بينها وبين آدم       |
| ۱۸۳                                     | إنَّ أمامكم عقبة كؤودة لا يجوزها المثقلون وأنا أريد أن أخفف عنكم لتلك العقبة  |
| \#7                                     | إنَّ أهلجهنَّم تأكلهم النارحتي يصيروافحماً ثمَّ يعيدهم خلقاً جديداً           |
|                                         | إِنَّ أودًا لأودًا وإليَّ من عبدني لغير نوال                                  |
| ۳۲٥                                     | نُ رسول الله اشتكى ووجع وجعاً شديداً فأتاه جبرتيل وميكاتيل                    |
| ۲۸۵                                     | انّ رسول اللَّه ذكر فضل قريش بسبع خصال                                        |
| ۱۳٦                                     | نَ في جهنَّم لسباعاًمن نار وكلاباًمن نار وسيوفاًمن نار                        |
|                                         | نَّ لِي مع المصلِّين ثلاث أمور                                                |

| ****        | فهرس الأحاديث                                                    |
|-------------|------------------------------------------------------------------|
| <b>νν</b> λ | أنامنالله والمؤمنون من فيض نوري                                  |
| ۱۷۸         | أناوعليَّ أبواهده الأمَّة                                        |
| ۲۰۳         | أناوكافل المتيم كهاتين في الجنَّة إذا اتَّفي اللَّه              |
| ۱۷۸         | إتماأنالكم مثل الوالد أعلَّمكم أمر دينكم وما يصلح شأنكم          |
| ٥٣          | إِنِّي أَناالنبأ العظيم والصديق الأكبر عن قليل ستعلمون ما توعدون |
| ۳۰۹         | أيعجز أحدكم أن يقرأ ثلث القرآن؟                                  |

## (ت)

| التحدَّث بالنعم شكر وتركه كغر التحدَّث بالنعم شكر وتركه كغر             |
|-------------------------------------------------------------------------|
| تحشر عشرة أصناف من أمّتي بعضهم على صورة القردة وبعضهم على صورة الخنازير |
| تعلَّمواسورة النبأ وسورة قي وسورة والنجم وسورة والسماء ذات الجروج       |
| تعوَّنواباللَّه من وسوسة الوضوم ٢٢٧                                     |
| تعوّذي باللّه من شرّ هذا فإنّه الغاسق إذار قب                           |
| تفيءالأرض أفلاذ كبدها أمثال الأسطوانة من الذهب والفضّة                  |
| التين يزيل نكهة الفم ويطوّل الشعر وهو أمان من الفالج ٢١١                |
| (ٹ)                                                                     |
| ثلاثمن كنَّ فيه حاسبه الله حساباً يسيراً وأدخله اللَّه الجنَّة برحمته   |
| ( <del>5</del> )                                                        |
| جاءني جبر ٿيل في صورته فعلق بي هڏامن حسنه                               |
| (ح)                                                                     |
| الحسديأكل الحسنات كماتأكل النار الحطب                                   |
| (ż)                                                                     |
| خلقت عسراً. احداً. خلقت يسرين فلن يغلب عسرًا يسرين                      |

| <u></u>  | L. În . 1                                                      | _   |
|----------|----------------------------------------------------------------|-----|
| <b>\</b> | ملقتم من سبعور زقتم من سبع فاسجدو الله على سبع                 |     |
|          | (د)                                                            |     |
| r.,      | حَلِ الناس في دين الله أفواجاً وسيخرجون أفواجاً                | •   |
|          | (ذ)                                                            |     |
| ٠٠٠      | كر الله عبادة وذكري عبادة وذكر عليّ عبادة وذكر الأثمّة عبادة   | 5   |
|          | (J)                                                            |     |
| ۳۱۵      | يت المنضر في المنام قبل بدر بليلة فقلت له                      | İ,  |
|          | س)                                                             |     |
| ۱٤٩      | بحان الله والحمد الله علان مابين السماوات والأرض               |     |
|          | ش)                                                             |     |
| ۹۱٬٦۸    | ببتني هودوالواقعة والمرسلات وعمم وإداالشمس كؤرت                |     |
|          | هر)                                                            |     |
| ۴۱۸      | دح في النار فيه سبعون ألف دار في كلّ دار سبعون ألف بيت         |     |
| ۳ ۱۵     | سدالقائم بنفسه الغني عن غيره                                   | ت   |
|          | (2)                                                            |     |
| ۱۸۳      | ن النسمة أن تنفرد بعتقها وفكَ الرقبة أن تعين بثمنها            | 24  |
| ۲۷۱      | مباًمَن يعصبي الله على وجد الأرض والنار تسعر من تحته           |     |
| *1*      | كم بالزيت فإنَّه يكشف المرَّة ويذهب البلغم ويشدَّ العصب        | ملو |
| ۲۰٤      | كم بكتمان النعم فإنَّ كلَّ ذي نعمة محسود                       | ملو |
|          | (ف)                                                            |     |
| ٥٧       | قامت القيامة وقضى الله بين الناس وميَّز بين أهل الجنَّة والنار | إذا |

| TT0 | فهرس الأحاديث                                        |
|-----|------------------------------------------------------|
|     | فاقرأ هذه السور الخمس                                |
| ٥٧  | فالسوادالَّذي ترونه في القمر شبه الخطوط فيه أثر المو |
| ۳۰۳ | فإلي نذير لكم بين يدي عذاب شديد                      |
| *** | فرعوني أشدّ من فرعون موسى                            |

# (ق)

| N•V | حفرة من حفر النيران | روضة من رياض الجنان أو | القبر |
|-----|---------------------|------------------------|-------|
|-----|---------------------|------------------------|-------|

## (ك)

| رتي الأعلى ميكاتيل | كان رسول الله الله يجبّ هذه السورة وأوّل من قال سبحان |
|--------------------|-------------------------------------------------------|
| ۲۳                 | كانعندفاطمة للإلا شعير فجعلوه عصيدة                   |
| 171                | كانملك فهمن كان قبلكم لهساحر فلتامرض الساحر           |
| ۲٥٣                | الكنودالَّذي يأكلوحده ويمنع رفده ويضرب عبده           |
| ***                | الكوثر نحر في الجنّة أعطاه نبيّه عوضاً من ابنه        |

## (J)

| كيف)و (لإيلاف) ٢٨٣      | لاتجمع بين سورتين في ركعة واحدة إلّا (الضحى)و (ألم نشرح)و (ألم تر |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۰                     | لاتزول قدماالعبد حقّى يسأل عن أربع                                |
| ٤٨                      | لاخير في دين ليس فيه ركوع ولاسجود                                 |
| אר                      | لايخرج من النار من دخلها حتى يمكث فيها أحقاباً                    |
| ۲۱۸                     | لقدرأيت القسّ في إلجنّة عليه ثياب الحرير لأنّه آمن بي وصدّقني     |
| ۲                       | لَم أوتم النبيِّ عن أبويه لثلًّا يكون لمخلوق أمر عليه حق          |
| ۲۹۳                     | لمانزلت هذه السورة قال النبيَّ لجبرتيل                            |
| ٨٨                      | لن يدخل أحدكم الجنَّة بعمله                                       |
| ىلة في كفّة لرجحت عليها | لو وضعت السماوات والأرضون ومافيهنَّوما بينهنَّ في كَفَةوالبس      |
| ١٤٧                     | لو يعلمون مافيها لقرأها الرجل كليوم عشرين مرّة                    |

| المعالية الم |                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ۷۱                                                                                                              | لیسعلی أبیك كرب بعد اليوم                     |
| ۲۰٦                                                                                                             | ليلة أسري بي إلى السماء ألصقني جبرتهل بصدر    |
| كلة آكلتها                                                                                                      | لئن أوقفك الله يوم القيامة حتى يسألك عن كلّ أ |

## (م)

|     | _                                                                           |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳۹ | ماطلعت الشمس على يوم ولا غربت عن يوم أفضل منه                               |
| ٥٢  | ماللَّه آية هي أكبر منَّ ولا للَّه نبأ أعظم منِّي                           |
|     | ماللَّه نِبأَ أعظم منِّي                                                    |
|     | مامنمؤمن إلكو لقلبه في صدره أذنان اذن ينغث فيها الملك وأذن ينفث فيها الوسوا |
|     | الرادبذلك التسبيح صلاة الليل                                                |
|     | مرحبابين عاتبني رتي فيه                                                     |
| νν، |                                                                             |
| ٥١  | • •                                                                         |
| ۳۱۰ | من أصابه مرض أو شدّة فلم يقره في مرضه أو شدّته بقل هو اللّه أحد             |
| ۱۸۵ | <b>م</b> .                                                                  |
| ۲٦٥ | من فاتته صلاة العصر فكأنَّما وتر أهله وماله                                 |
| ۲۳۳ | من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدّم من ذنبه وما تأخر        |
| *1. | منقدّمالتوحيدبينهوبين كلّجبّار منعداللَّهمنه                                |
| *1. | من قره المتوحمد إحدى عشر مرّة في دبر الفجر                                  |
| *11 | من قرمسورة الفتح في نافلة أو فريضة نصره اللَّه على أعدائه                   |
|     | من قرأ السورة في نوافله بعثه الله يوم القيامة مشرقاً                        |
|     | من قرأ سورة التوحيد مائة مرّة حين يأخذ مضجعه غفر اللّه له ذنوب خسين سنة     |
|     | من قرأ سورة القيامة شهدت أنا وجبرتيل لديوم القيامة أنَّه كان مؤمناً         |
|     | من قرأ سورة النبأ سقاه الله برد الشراب يوم القيامة                          |
|     | من قرأها أعطاه اللَّه الأمن من غضبه يوم القيامة                             |
|     |                                                                             |

| فهرس الأحاديث                                                                       | <b>۳۳۷</b> |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| من قرأها أعطاء الله من الأجر بعدد كلّ قير حسنة                                      | ۱۰۳        |
| من قرأها أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من طاف بالبيت واعتكف                          |            |
| من قرأها أعطي من الأجر كمالقي محمّداً                                               |            |
| من قرأها أعطي من الأجر كمن صام رمضان وأحماليلة القدر                                |            |
| من قرأها بجهر كان كشاهر سيغد في سبهل الله                                           |            |
| من قرأهارجوت أن لا يجمع الله بينه وبين أبي لهب في دار واحدة                         |            |
| من قرأها عافاه اللَّه أيَّام حياته من المسخ والحسف                                  |            |
| من قرأها عند النوم وقي فتنة القبر                                                   |            |
| من قرأها فكأنَّما شهد معرسول الله فتح مكَّة                                         |            |
| من قرأها فكأنَّما قرأ ثلث القرآن                                                    |            |
| من قرأها في الغريضة شهدله يوم القيامة كلّ سهل وجبل ومدر بأنَّه كان من المصلِّين     |            |
| من قرأها في فرائضه ونوافله قبل الله صلاته وصيامه ولم يحاسبه بما كان منه في الدنيا   |            |
| من قرأها في فريضة من الغرائص نادى مناديا عبد اللّه قد غفر لك ما مضى فاستأنف العمل   |            |
| من قرأها في فريضة من فرانضه نفت عنه الفقر وجلبت عليه الرزق و تدفع عنه ميتة السوه    |            |
| ىن قرأها في نومدأو في ليلته ثمّ مات في يومدأو في ليلتدمات شهيداً                    |            |
| من قرأها كان كمن تصدَّق بكلَّ شيء طلعت عليه الشمس والقمر                            |            |
| من قرأها كان معديوم القيامة                                                         |            |
| من قرأها كان ممَّن يرضاه اللَّه ولمستد                                              |            |
| من قرأها كأتَما قرأ المفصيّل                                                        | ۲۱۷.       |
| ى<br>من قرأها كتب له أنّه ليس من المشركين وعرف اللّه بينه وبين محمّد                |            |
| ىن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلايدع أن يقره في دبر الفريضة بقل هو الله أحد        |            |
| ىن كانت قرامته في الفريضة أعطاه اللّه الأمن من النار يوم القيامة ولا تراه ولا يراها |            |
| ن مات من أمّتي يعسل عسل قوم لوط نقله اللّه إليهم ثمَّ يحشر معهم                     |            |
| ن مات وهو يعمل عمل قوم لوط ساريد قبره حتى يصبر معهم ويحشر يوم القيامة معهم          |            |
|                                                                                     |            |

|                                                                         | تَتَبَعُلُكُمُ / ج ١٢ |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| من مضت عليه جمعة ولم يقر، فيها بقل هو الله ثمّ مات مات على دين أبي لهب  | ۳۱.                   |
| من مضى به يوم واحد وصلّى فيه الخمس من الصلوات ولم يقره فيها بقل هو الله | *1.                   |

| ٥٢  | النبأ العظيم الولاية                                                         |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|
| Y71 | نحن أهل البيت الذي أنعم الله بناعلى العباد وبنا اتتلفوا بعد أن كانوا مختلفين |
| ٦Υ  | نحن واللَّه المأنون لهم يوم القيامة والقائلون                                |
| ۲٦£ | النعبة في الآية حبَّنا أهل البيت                                             |
| *** | نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس                                             |

#### (•)

| ۲٦  | هذامن النعيم الَّذي تسألون عنه                                            |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸  | هذه خير لكم من أن يعطى كلّواحد منكم مثل جميع الدنيا                       |
| ۲٤. | هكذا يبعثون يوم القيامة على ماماتواعليه                                   |
| ۲٤: | هم شيعتك وموعدي وموعدكم الحوض إذا اجتمعت الأمم للحساب يدعون غرًّا محجّلين |
| ۱۸، | هاالنجدان نجد الخير ونجد الشرّ فلا يكن نجد الشرّ أحبّ إليكم من نجد الخير  |

#### (و)

| ۳۰۳ | وإذاقرأتم (تبَّت)فادعواعلى أبي لهب                                          |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| **£ | والَّذي نفسي بهده لو دنامتي لاختطفته الملائكة عضواً عضواً                   |
| *10 | والصمدالسيَّدالمطَّاع الَّذي ليس فوقه آمر ولاناه                            |
| *** | ومن صام رمضان إيماناً واحتساباً غفر لهما تقدّم من ذنبه وما تأخّر            |
| ۸۱  | ومن قرمسورة عبس جاميوم القيامة وجهه ضاحكة مستبشرة                           |
| ۱۹  | ومن قرمسورة هل أتى في كلّ غداة تحميس زوّجه اللّهمن الحور العين              |
| 14  | ومن قرمسورة هل أتى كان جزاؤه على الله جنَّة وحريراً                         |
| τıν | ومن قرأ المعوّذتين فكأتماقرأ جميع الكتب التي أنزاها الله تعالى على الأنبياء |

| ۲۳۹        | فهرس الأحاديث                                                                                                   |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | ومن قرأهذه السورة لم يكن حبسه وحسابه يوم القيامة إلّا كقدر صلاة مكتوبة حوّ                                      |
|            | ومن قرأها أعطاه الله الأجر بعددكل يوم جمعة وكل يوم عرفة يكون في الدنيا عشر م                                    |
| ۲٥١        | The state of the tailed to be                                                                                   |
| <b>\.\</b> | ومن قرأها سقاء اللَّه من الرحيق المختوم يوم القيامة                                                             |
| * 11       | م مراجع المراجع |
| <b>\\$</b> | ومن قرأها لم يحت إلا وريّان ولم يبعثه الله إلاريّان، ولم يدخل الجنَّة إلاريّان                                  |

## (ي)

ومن قرأها وأدمن قراءتها بعثه اللهمع أمير المؤمنين يوم القيامة وكان من رفقائه ......

| ۱۸۸                 | ياعليّ أتدري من أشقى الأوّلين                                |
|---------------------|--------------------------------------------------------------|
| ٥٣                  | ياعليُّ أنت حجّة اللّهو أنت باب اللّهو أنت الطريق إلى الله   |
| ۳۱۵                 | ياعليّ علّمت الاسم الأعظم فكان على لساني يوم بدر             |
| **•                 | پاممتدأنت رسول الله وأناجبرتيل                               |
| ۱۱۳                 | يصد القلب فإذاذكرته بآلا والله انجلى عنه                     |
| پسلّمون على كلّ عبد | ينزل جبرتيل ليلة القدر في كبكبة من الملائكة متضامّة يصلّون و |
|                     | ينغذالبصر في فضّة الجنّة كما ينغذ في الزجاج                  |

#### المصادن

١- القرآن الكريم، كتاب الله تبارك وتعالى الحي القيوم.
 ٢- الصحيفة السجادية، الإمام علي بن الحسين للمؤلك (السجاد) (ت ٩٤ هـ. ق)
 ٣- الاحتجاج، الطبرسي أبو منصور أحمد بن علي بن أبي طالب (ت ٨٨ هـ ق).
 ٤- أحكام القرآن، الجصاص، أبي بكر أحمد بن علي الرازي.
 ٥- الاختصاص، الشيخ المفيد، أبو عبدالله محمّد بن محمّد بن محمّد بن النعمان العكبري البغدادي.

- (ت ٤١٣ هـ. ق).
- ٦- أسباب النزول، الواحدي، أبوالحسن علي بن أحمد بن محمّد النيسابوري (ت ٤٦٨ هـ. ق). ٧- الإستبصار فيما اختلف من الأخبار، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هـ.ق).

٨ الإستبصار في نسب الصحابة الأنصار، عبدالله بن أحمد بن موفق الدين ابن قدامة (ت: ٦٢٠ هــق).
٩ـ أسد الغابة في معرفة الصحابة، إبن الأثير الجزري، عزالدين علي بن أبي الكرم محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن عبدالكريم الشيباني (ت ٦٣٠ هــ ق).

١٠- إعانه الطالبين علي حل الفاظ فتح المعين، بكري المكي ابن السيد محمد شطا عمر الله الدمياطي.
 ١١- الألفية والنفلية، الشهيد الأول محمد بن مكي العاملي.
 ١٢- الأمالي الشيخ الطوسي، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هـ.ق).
 ١٢- الأمالي الشيخ الطوسي، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هـ.ق).
 ١٢- الأمالي الشيخ الطوسي، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هـ.ق).
 ١٢- الأمالي الشيخ الطوسي، ابن قيم الجوزية.
 ١٢- الأمثال في الفرآن الكريم، ابن قيم الجوزية.
 ١٢- المثال في الفرآن الكريم، ابن قيم الجوزية.
 ١٦- الأمثال في الفرآن الكريم، ابن قيم الجوزية.
 ١٦- المي الأنوار، المجلسي، محمد باقر محمد تقي (ت ١١١٠ هـ ق).
 ١٥- البداية والنهاية، ابن كثير، ابو الفداء، عماد الدين اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ١٧٢ هـ ق).

١٦\_ بصائر الدرجات في فضائل آل محمد الم الصفار، محمد بن حسن (ت ٢٩٠ هـ ق).

١٧- تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي (ت ١٢٠٥ هـ ق).
٨٩- تاريخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون (ت ٨٠٨ هـ ق).
١٩- تاريخ (الرسل والأمم والملوك)، أبو جعفر محمد بن جرير الطبري (ت ٣١٠ هـ ق).
٢٠- تاريخ مدينة دمشق، ابن عاكر، ابو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله الدمشقي (ت ٢٥٥ هـ ق).
٢٠- تاريخ مدينة دمشق، ابن عاكر، ابو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله الدمشقي (ت ٢٥٠ هـ ق).
٢٠- تاريخ مدينة دمشق، ابن عاكر، ابو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله الدمشقي (ت ٢٥٠ هـ ق).
٢٢- التبيان في تفسير القرآن، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٢٥٠ هـ ق).
٢٢- التبيان في مفات القرآن، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٢٥٠ هـ ق).
٢٢- التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٣- التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٣- التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٣- التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٢- التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٢- التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن علي الحراني الحلبي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٢- الذكرة الفقول، ابن شعبة، أبو محمد الحسن بن علي بن الحسين الحراني الحلبي (ت ٢٢١ هـ ق).
٢٢- تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٢٢٢ هـ ق).
٢٢- تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٢٢٢ هـ ق).
٢٢- تذكرة الموضوعات، أبو الفضل محمد بن عاهر بن أحمد المقدسي.
٢٢- تذكرة الموضوعات، أبو الفضل محمد بن طاهر بن أحمد المقدسي.
٢٢- تذكرة الموضوعات، أبو الفضل محمد بن طاهر بن أحمد المقدسي.
٢٢- تفسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم)، محمد بن محمد بن محمد العمادي أبو السعود.

- ٢٩- تفسير البغوي (معالم التنزيل في تفسير القرآن)، حسين بن مسعود البغوي (ت ٥١٦ هـ. ق). ٣٠- تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل وأسرار التأويل)، أبو سعيد عبد الله بن عمر الشيرازي البيضاوي (ت ٦٩١ هـ ق).
- ٣١ـ تفسير الثعلبي (الكشف والبيان عن تفسير القرآن)، ابو اسحاق احمد بن ابراهيم الثعلبي النيشابوري (ت ٤٣٧ هـ ق).

٣٢۔ تفسير الجلالين، جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي. ٣٣۔ تفسير روح المعانى، ابو الفضل، شهاب الدين محمود الألوسي البغدادي (ت ١٢٧٠ هـ. ق). ٣٤۔ تفسير الرازي (روض الجنان وروح الجنان في تفسيرالقرآن)، ابوالفتوح حسين بن على الرازي. ٣٥۔ تفسير السمرقندي (بحر العلوم)، نصر بن محمد بن احمد السمرقندى. ٣٣۔ التفسير الصافي، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ. ق).

| ٣٧_ تفسير العياشي، ابن عياش، أبو النصر محمّد بن المسعود بن محمّد التميمي الكوفي السلمي     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| السمرةندي (من أعلام القرن الثالث الهجري).                                                  |
| ٣٨ـ تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، أبو الفداء اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ. ق). |
| ٣٩ـ تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، القرطبي، أبو عبدالله محمّد أحمد الأنصاري         |
| (ت ٦٧١ هـ. ق).                                                                             |
| ٤٠_ تفسير القمي، القمي، أبو الحسن علي بن ابراهيم بن هاشم (ت ٣٠٧ هــ ق).                    |
| ٤١۔ تفسير الكشاف (الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل)، ابو القاسم جار الله محمود بن عمر         |
| الزمخشري (ت ٥٢٨ هـ ق).                                                                     |
| ٤٢_التفسير المنسوب الي الإمام العسكريﷺ.                                                    |
| ٤٣_ تفسير جوامع الجامع، فضل بن حسن الطبرسي (ت ٥٤٨ هـ. ق).                                  |
| ٤٤_ تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، محمد بن محمد رضا القمي المشهدي.                        |
| ٤٥ نفسير نور الثقلين، عبد علي بن جمعة العروسي الحويزي (ت ١١١٢ هـ. ق).                      |
| ٤٦ـ تنبيه الخواطر ونزهة النواظر المعروف بمجموعة ورام، ورام بن أبي فراس (ت ٦٠٥ هـ ق).       |
| ٤٧ـ تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبيين، شرف الاسلام بن سعيد المحسن بن كرامة (ت ٤٩٤ هـ. ق).  |
| ٤٨ـ تنزية الأنبياء، الشريف المرتضى، علي بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ ق).                    |
| ٤٩ـ تهذيب الأحكام، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي. (ت ٤٦٠ هــق).                |
| ٥٠ ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، ابو منصور عبد الملك بن محمد الثعالبي النيسابوري         |
| (ت ٤٢٩ هـ ق)                                                                               |
| HELE A LE LA LA THE ALL ALL AND AN AND AN AND AN AND AN                                    |

٥١ـ ثواب الأعمال وعقاب الأعمال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن بابويه القمي (ت ٣٨١هـ. ق)

٥٢ جامع أحاديث الشيعة، السيد حسين البروجردي، (ت ١٣٨٠ هـ ق) ٥٣ جامع الأخبار، محمد بن محمد الشعيري (من اعلام القرن السادس الهجري). ٥٤ جامع البيان عن تأويل القرآن، الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ ق). ٥٥ جامع السعادات، العلامة النراقي، محمد مهدي بن أبي ذر (ت ١٢٠٩ هـ ق). ٦٦. جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي البصري الدوسي (ت ٢٢١ هـ ق).
٥٧. الجواهر السنية في الأحاديث القدسية، محمد بن حسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ ق).
٥٩. جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، محمد حسن بن باقر النجفي (ت ١٢٦٦ هـ ق).
٩٩. الحبل المتين في أحكام الدين، الشيخ البهاني، الشيخ محمد بن حسين العاملي (ت ١٢٠٢ هـ ق).
٩٦. الحداثق الناضرة في أحكام الدين، الشيخ البهاني، الشيخ محمد بن حسين العاملي (ت ١٢٠٢ هـ ق).
٩٦. الحداثق الناضرة في أحكام الدين، الشيخ البهاني، الشيخ محمد بن حسين العاملي (ت ١٢٣ هـ ق).
٩٦. الحداثق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، الشيخ يوسف البحراني (ت ١٢٦ هـ ق).
٩٦. الحداثق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، الشيخ يوسف البحراني (ت ١٢٠١ هـ ق).
٩٦. الحداثق الناضرة في أحوال محمد وآله الأطهار الميلية، السيد هاشم البحراني (ت ١٢٠ هـ ق).
٩٦. الحداثق الناضرة في أحوال محمد وآله الأطهار الميلية، السيد هاشم البحراني (ت ١٢٠ هـ ق).
٩٢. الحداثق الناضرة في أحوال محمد وآله الأطهار الميلية، السيد هاشم البحراني (ت ١٢٠ هـ ق).
٩٢. الحداثق الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ١٢٠ هـ ق).
٩٢. الدر المتور في التفسير بالمأثور، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر (ت ١١٩ هـ ق).
٩٢. الدر المتور في التفسير بالمأثور، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر (ت ١١٩ هـ ق).
٩٢. وصائل المرتضى، الشريف المرتضى، علي بن الحسين الموسوي (ت ٢٣ هـ ق).
٩٢. رسائل المرتضى، المريف، المرتضى، علي بن الحسين الموسوي (ت ٩٢٩ هـ ق).
٩٢. روضة الواعظين وبصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٩٠٩ هـ ق).
٩٢. روضة الواعظين وبيدة المتعني، محمد بن احمد بن علي بن محمد بن الجوزي (ت ٩٢٩ هـ ق).
٩٢. روضة الواعظين وبي علم التفسير، عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي (ت ٩٢٩ هـ ق).
٩٢. روضة الواعظين وبي مالمدس الأرديني، المد علي بن محمد بن الجوزي (ت ٩٢٩ هـ ق).
٩٢. روضة اليان في أحكام القرآن، المقدس الأرديني، المد علي بن محمد بن الجوزي (ت ٩٢٩ هـ ق).
٩٢. رمان طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن محمد (ت جعفر الحسيني).

٧٠ـ سنن ابن ماجة، ابن ماجة، أبو عبدالله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٥ هـ. ق). ٧١ـ سنن أبي داود، أبو داود السجستاني، سليمان بن الأشعث بن اسحاق بن بشير بن سداد الأزدي (ت ٢٧٥ هـ. ق).

٧٢- السنن الكبرى، البيهقي، أبوبكر أحمد بن الحسين بن علي (ت ٤٥٨ هـ. ق). ٧٣ـ سير أعلام النبلاء، الذهبي، أبو عبدالله شمس الدين محمّد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨ هـ ق). ٧٤- السيرة الحلبية (انسان العيون في سيرة الأمين والمأمون)، الحلبي، علي بن إبراهيم الحلبي الشافعي. ٧٥ـ شجرة طوبى، محمد مهدي الحائري. ٧٦ـ شرح احقاق الحق، السيد شهاب الدين المرعشي النجفي (ت ١٤١١ هـ. ق). ٧٧- شرح أصول الكافي، المولى محمد صالح المازندراني (ت ١٠٨١ هـ. ق).

| Ψ٤Ο | المصادر |
|-----|---------|
|-----|---------|

٧٨- شرح الأزهار (المنتزع المختار من الغيث المدرار)، أحمد بن يحيى (ت ٨٤٠ هـ. ق). ٧٩\_شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، عبدالحميد بن هبة الله بن محمّد بن الحسين المدائني المعتزلي (ت ٦٥٥ هـ. ق). ۸۰ شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، الحاكم الحــكاني، عبيدالله بن عبدالله بن أحمد الحذاء الحنفي النيسابوري (من أعلام القرن الخامس الهجري) (المتوفى بعد سنة ٤٧٠ هـ. ق). ٨١ صحيح البخاري، البخاري، أبو عبدالله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم بن مغيرة بن بودزيه الجعفي (ت ٢٥٦ هـ ق). ٨٢ صحيح مسلم، القشيري النيسابوري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج (ت ٢٦١ هـ ق). ٨٢ الطبقات الكبري، ابن سعد الواقدي، محمّد بن سعد بن منيع الزهري الكاتب (ت ٣٣٠ هـ ق). ٨٤ عدة الداعي ونجاح الساعي، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلّي (ت ٨٤١ هـ. ق) ـ ٨٥ علل الشرايع، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ۳۸۱ هـ. ق). ٨٦ عوالي اللآلي العزيزيَّة، ابن أبي جمهور، محمَّد بن علي بن ابراهيم الاحسائي (من أعلام القرن التاسع الهجري). ٨٧ـ عيون أخبار الرضاطئة؟، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمى (ت ٣٨١ هـ ق). ٨٨ عيون الحكم والمواعظ، على بن محمد الليثي الواسطي (من اعلام القرن السادس الهجري). ٨٩- فتح الباري بشرح صحيح البخاري، العسقلاني، أحمدبن على بن حجر (ت ٨٥٢ هـ. ق). ٩٠- الفتوحات المكية، محمد بن على بن محمد بن عربي الحاتمي الطائي الأندلسي (ت ١٢٤٠ هـ ق). ٩١- فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق).

٩٢- الفصول المهمة في معرفة أحوال الأثمّة الثَّيَّة ابن الصباغ، علي بن محمّد بن أحمد المالكي المكّي (ت ٨٥٥ هـ. ق).

٩٣ فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).

- ٩٤\_ فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق).
- ٩٥. فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف (ت ١٠٣١ هـ. ق).
- ٩٦\_قواعد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ. ق). ٩٧\_ الكافي، الكليني أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٢٨ هـ. ق). ٩٨\_ كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني، اسماعيل بن محمد (ت ١١١٩ هـ. ق).
- ٩٩ـ كشف الغطاء عن ميهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٣٢٧ هـ. ق). ١٠٠ـ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين (ت ٩٧٥ هـ. ق).
  - ١٠١ـ كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ. ق).
- ١٠٢ـ كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٠٣١ هـ. ق).

١٠٣-لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٧١١ هـ. ق). ١٠٤-لسان الميزان، الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت ٨٥٢ هـ ق). ١٠٥-مجمع البيان في تفسير القرآن، الطبرسي، أبو علي الفضل بن الحسن بن الفضل (ت ٥٤٨ هـ ق). ١٠٦- المجموع في شرح المهذب، يحيي بن شرف النووي (ت ١٧٦ هـ ق). ١٠٢- المحاسن، ابو جعفر احمد بن محمد بن خالد البرقي، (ت ٢٨٠ هـ ق). ١٠٨- المحجة البيضاء في تهذيب الإحياء، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ ق). ١٩٩- المحمول في علم الأصول، محمد بن عمر بن الحسين الرازي (ت ١٠٩ هـ ق). ١٩٩- المحلي في شرح المجلى بالحجج والآثار، ابو محمد علي بن احمد بن سعيد بن حزم الأندلسي الظاهري (ت ٤٥٦ هـ ق).

١١١ـ مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، حسين بن محمد تقي النوري الطبرسي (ت ١٣٢٠ هـ ق).

- ١١٢\_ مصباح المتهجد، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق).
- ١١٣\_المصنف في الأحاديث والآثار، ابن ابي شيبة، أبوبكر عبدالله بن محمّد بن ابراهيم بن عثمان العنبسي الكوفي (ت ٢٣٥ هــ ق).
- ١١٤\_ مكارم الأخلاق، ابو نصر رضي الدين حسن بن فضل الطبرسي (من اعلام القرن السادس الهجري). ١١٥\_ الملاحم والفتن، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق).
- ١١٦. من لايحضر، الفقيه، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١ هـ. ق).
- ١١٧\_مناقب آل أبي طالب، ابن شهر أشوب، ابو جعفر رشيد الدين محمّد بن علي السروي. المازندراني (ت ٥٨٨ هـ. ق).
  - ١١٨\_ الميزان في تفسير القرآن، السيد محمد حسين الطباطبائي (ت ١٤٠٢ هـ. ق). ١١٩\_ النصائح الكافية، السيد محمد بن عقيل بن عبد الله بن عمر بن يحيى العلوي (ت ١٣٥٠ هـ ق). ١٢٠\_ وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، محمد بن الحسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ. ق).

#### المحتويات

| ٥    | سورة القيامة  |
|------|---------------|
| ۱۹   | سورة الإنسان  |
| ۳۹   | سورة المرسلات |
| ٥١   | سورة النبأ    |
| ٦٩   | سورة النازعات |
| ۸۱   | سورة عبس      |
| ۹۱   | سورة التكوير  |
| ۱۰۴  | سورة الإنفطار |
| 1.9  | سورة المطفغين |
| 119  | سورة الإنشقاق |
| ۱۳۷  | سورة البروج   |
| ١٤١, | سورة الطارق   |
| ١٤٧  | سورة الأعلى   |
| 100  | سورة الغاشية  |
| ۱۹۳  | سورة الفجر    |
| \VV  |               |
| ١٨٥  |               |

| الليل١    | سورة |
|-----------|------|
| الضحى٧    | سورة |
| الشرح٥    | سورة |
| التين١    | سورة |
| العلق٧    | سورة |
| القدر١    | سورة |
| البيّنة٩  | سورة |
| الزلزلة٥  | سورة |
| العاديات  | سورة |
| القارعة٧  | سورة |
| التكاثر   | سورة |
| العصر٥.   | سورة |
| الهمزة٩   | سورة |
| الغيل٣    | سورة |
| قريش      | سورة |
| الماعون   | سورة |
| الكوثر    | سورة |
| الكافرون٥ | سورة |
| النصر٩    | سورة |
| المسد     | سورة |
| الإخلاص٩  | سورة |
| الفلق     | سورة |

| ۳۳ ۱ | فهرس الأحاديث |
|------|---------------|
| ٣٤١  | المصادر       |